5 Philosophie als Praxis

5.1 Einleitung

Ein Ziel der bisherigen Ausfiihrungen war, Wittgensteins Philosophie
als ein Denken der Praxis zu entwickeln. Auch wenn ihr Gegenstand die
Sprache ist, siedelt Wittgenstein diese in unserer Praxis an. Wir erwerben
Begriffe durch Techniken und anhand praktischer Fiihrung; unsere so
erworbene Ubereinstimmung in den Urteilen ist fiir ihn das »Geriist, von
welchem aus unsere Sprache wirkt.« (PU, §240) Erst, indem wir durch
die praktische Einiibung selbst kalibriert wurden, sind wir im Stande,
als Subjekte zu agieren: Normativ, gebunden an Regeln der Erkenntnis
und des Handelns. Die Praxis geht der Normativitit voraus, was mit der
Formel »Wir handeln ohne Grund« zusammengefasst ist. Der Skepti-
zismus spricht — wie Cavell betont - insofern eine »Wahrheit« aus, da
er die Einschrankungen unseres Wissens offen legt, welches selbst auf
einem Konnen basiert, das praktischer Natur ist. Das Individuum lernt,
in Ubereinstimmung mit den anderen zu urteilen und zu handeln; diese
Ubereinstimmung wird durch einen Prozess des Ubens und des Trai-
nings bewirkt. Diesem Training liegt keine kognitive Einsicht zugrunde;
Wittgensteins Ausdruck der »Abrichtung« unterstreicht, dass hier noch
kein Erkennen seitens des Schiilers stattfindet, sondern tiberhaupt erst
die Basis geschaffen wird, von der aus ein Erkennen moglich wird. Wir
folgen der Regel blind, wie wir sie auch blind erwerben.

Wie steht es nach diesen Resultaten um das leitende Problem der
Kritik, um die Frage, wie wir uns kritisch zu der eigenen Praxis verhalten
kénnen, sie beurteilend und bewertend? Die bisherigen Uberlegungen
scheinen den im ersten Kapitel geschilderten Eindruck der Ohnmacht,
der Machtlosigkeit gegeniiber einer unser Welt- und Selbstverhéltnis
bestimmenden Praxis, zu bestatigen. Nach wie vor ist die Normativi-
tdt unser Praxis, die nun auch noch fiir »unbegriindet« erklart wurde,
malgeblich fiir unser individuelles Urteilen. Hier ist die therapeutische
Interpretation fiir unsere Frage nach wie vor interessant, nimmt sie doch
dieses Problem der Kritik ernst und bietet eine Verstdndnis der Philo-
sophie an, das sich nicht in den Selbstwiderspruch einer »view from
nowhere« verstrickt. McDowell liest Wittgenstein als jemanden, der vor

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. =



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 Philosophie als Praxis

allem daran arbeitet, unsere falschen Vorstellungen oder verzerrten Per-
spektiven zu korrigieren — womit das Selbstverstdndliche, von falschen
Illusionen bereinigt, gleichsam {ibrig bleibt. »That dispels the appearan-
ce of mystery, and there is nothing further that philosophy needs to do
in this connection.« (BW, 251) Kann Philosophie daher, auch wenn man
inhaltlich von McDowells Aussagen abweichen muss, mit ihn nur als
eine Form der Affirmation unserer gegebenen Lebensform verstanden
werden, durch die wir lernen, die konstitutive Praxis als solche anzuer-
kennen?

Mit der Annahme, Philosophie nach Wittgenstein bestehe darin, Be-
griffsverwirrungen aufzuldsen, reiht sich McDowell in eine weit verbrei-
tete Deutungsrichtung ein, die Wittgensteins Philosophie als Therapie
begreift. Diese Lesart steht im Kontrast zu den Befunden der im engeren
Sinne analytischen Autoren — wie etwa Dummett oder Kripke —, welche
an Wittgensteins Werk einen Mangel an Klarheit und Systematik bekla-
gen.! Die therapeutische Lesart sieht in der unsystematischen Struktur
dagegen keinen Mangel, sondern eine methodische Pointe. Fiir sie sind
Wittgensteins Schriften so schwer zu durchdringen, weil in ihnen das
Subjekt mit seinen falschen Vorstellungen und Vorannahmen konfron-
tiert wird. In letzter Konsequenz (die freilich in dieser Deutlichkeit nicht
von allen Vertretern dieser Richtung ausgesprochen wird) zielt Wittgen-
steins Philosophie nach dieser Lesart auf ein Ende des Philosophierens:
»The proper job of the philosopher is to put an end to philosophy.«?

Nun ist es noch kein Argument gegen Wittgenstein, wenn einem diese
Konsequenz nicht behagt. Wenn es gute Griinde gibt, die Aufgabe und
den Méglichkeitsraum der Philosophie dergestalt zu begrenzen, so ist die
Uberlegung erlaubt, ob man nicht schlieflich diese Grenzen anerkennen
muss. Wir haben jedoch in der Diskussion der Position von McDowell
gesehen, dass die affirmative Lesart selbst ein methodisches Problem
hat. Der therapeutische Ansatz operiert vor allem mit einer Grundunter-
scheidung: Sie stellt dem sinnvollen Satz den sinnlosen Satz gegeniiber,
und Wittgensteins Methode besteht demnach darin, uns von der Sinn-
losigkeit bestimmter philosophischer Aussageformen zu {iberzeugen.?
Wir glaubten, etwas zu sagen, und stellen im Laufe der philosophischen

1 Dummett, Truth and other Enigmas; Kripke, Wittgenstein on Rules and Private
Language.

2  Edwards, Ethics without philosophy, 153; bekannterweise zieht Rorty diese
Konsequenz. — Eine exzellente und friihe therapeutische Deutung Wittgensteins,
die alle wesentlichen methodischen Punkte berlicksichtigt und gut auch gegen
eine »psychologistische« Fehldeutung dieser Lesart abgrenzt, gibt Crittenden,
Wittgenstein on Philosophical Therapy and Understanding.

3  Ausgearbeitet haben diese Grundunterscheidung vor allem Diamond, The reali-
stic spirit und Conant, Wittgenstein on Meaning and Use. Sie findet sich jedoch
auch bei zahlreichen anderen einflussreichen Interpreten wie Baker und Hacker
oder Stephen Pears.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung 147

Priifung fest, dass wir nichts Substantielles gesagt haben. Wittgensteins
Methode operiert demnach vor allem mit den Grenzen des Sinns.

An McDowells Interpretation wurde gezeigt, dass eine solche Kritik,
insofern sie eine Ablehnung anderer Positionen beansprucht, sich nicht
damit zufrieden geben kann, einfach nur die Gegenposition der Sinnlo-
sigkeit zu tiberfiihren oder uns anderweitig argumentativ von falschen
metaphysischen Neigungen zu therapieren. Nicht, weil die kritisierte
Position doch sinnvoll oder vertretbar sein kénnte — sondern weil die
zentrale Frage unberiihrt bleibt, woher wir (wir Philosophen, oder auch
wir normalen Sprecher) uns denn so gewiss sein konnen, selbst der Falle
der Sinnlosigkeit, der »Leere unserer Behauptungen« (PU, §131) entgan-
gen zu sein. So ist es kein Zufall, dass McDowell, um sich seiner eigenen
Position zu versichern, zuletzt doch wieder eine subjektive Form der
Selbstgewissheit im Handeln und Urteilen in Anspruch nehmen muss,
die aufgrund ihrer Représentativitit fiir »die« Praxis einem (wenn auch
praktischen) Apriori gleicht. Die Aufforderung, mit den philosophischen
Fragen nicht »unterhalb« der Ebene des normativen Urteils zu graben
und sich somit nicht der Illusion hinzugeben, man kénne eine konstruk-
tivistische Erklarung von Bedeutung geben (BW 246), ist zwar der richtige
Ausdruck einer Haltung der Immanenz und der praktischen Verwoben-
heit des eigenen Handelns und Denkens. Doch ohne die Moglichkeit
einer kritischen Reflexion auf die eigenen Urteile kommt sie einem dog-
matischen Frageverbot gleich.*

Angesichts dieser Schwierigkeit soll im Folgenden versucht werden,
einen Begriff der Philosophie und Methode Wittgensteins zu entwickeln,
der sich nicht in das Problem der Grenzziehung verstrickt und damit
zugleich zu dem Problem der Kritik Stellung nimmt. Dabei soll die In-
terpretation von Cavell aufgegriffen werden, der einen entscheidenden
Punkt in Wittgensteins methodischem Vorgehen klar gesehen hat. Bis-
her haben wir uns in der Diskussion des Skeptizismus vor allem darauf
konzentriert, dass unsere subjektiv mit Gewissheit erhobenen Wissens-
anspriiche und Beschreibungen dem mdglichen Skeptizismus nicht
standhalten kénnen. Mindestens ebenso wichtig ist jedoch die Tatsache,
dass der Philosoph — Wittgenstein etwa, oder selbstverstdndlich auch
McDowell — trotz aller méglichen Missverstdndnisse durchaus repra-
sentativ fiir »uns« sprechen kann. So sehr es eine Tatsache ist, dass der
Skeptizismus mdglich ist, so sehr ist es auch eine Tatsache, dass das

4  So empfindet auch Pascal Engel die Unterscheidung von »grammatisch« und
»empirisch« als ebenso dogmatisch wie die Positionen, die mit ihr zuriickgewie-
sen werden sollen; trotz erkennbarer Sympathie fir Wittgensteins Grundpositi-
on sieht er in dieser konstitutiven Differenz eines »Wittgensteinianismus« ein
Haupthindernis fur eine fruchtbare Diskussion Uber einen méglichen Zusam-
menhang normativer und empirischer Beschreibungsformen. Engel, Philosophie
et psychologie.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 Philosophie als Praxis

Individuum exemplarisch fiir die anderen handeln und urteilen kann.
Cavell nennt dies ein »astonishing fact« (CR, 31), womit er vor allem den
Kontrast der beiden Feststellungen heraushebt. Auf der einen Seite zeigt
die Diskussion des Skeptizismus, dass unsere Gewissheit nicht episte-
misch begriindet ist und wir mit unserer subjektiven Gewissheit nicht
beweisen konnen, dass man so und so handeln und urteilen miisste.
Andererseits jedoch stimmen wir, trotz des fehlenden Fundaments, so
hédufig und in so vielen Féllen in unserem Urteil {iberein. Man kénnte
sich hier mit der Feststellung begniigen, dass diese Ubereinstimmung
ein Produkt unseres Trainings und der Einiibung in unserer Lebensform
ist. Wittgensteins Diskussion der Moore’schen Sitze belegt, wie diese so
erworbene Ubereinstimmung unsere ganze Subjektivitidt durchdringt
und konstituiert. Doch Cavell hebt hervor, dass die Philosophie gerade
auf den Plan tritt, wenn diese Ubereinstimmung bedroht oder geféihrdet
zu sein scheint. Deshalb ist der Philosoph selbst nicht mehr Nutznieer
der Ubereinstimmung und kann sich — wie wir in der Kritik an McDowell
gesehen haben — nicht mehr auf diese, und damit auf sich selbst, blind
verlassen.

Wittgensteins Methode ist demnach in diesem Zwiespalt anzusiedeln.
Auf der einen Seite steht die Moglichkeit des Skeptizismus (der, wie im-
mer wieder betont werden sollte, dabei nicht nétig ist); auf der anderen
Seite die Unmaoglichkeit, sich der eigenen subjektiven Gewissheit, der
spontanen Reaktionen und Urteile, einfach zu entledigen. Daher unter-
sucht Wittgenstein, folgt man Cavells Interpretation, die Kriterien und
Malstdbe unseres (»unseres«) Sprachgebrauchs: Nicht, weil sie die un-
hintergehbare Evidenz sein miissen und uns so auf den sicheren Boden
zuriickfiihren, von dem uns die philosophische Spekulation entfernt
hatte. Sie sind vielmehr Ausdruck unserer Ubereinstimmung und damit
zugleich Gegenstand ihrer Priifung, Wieder-holung oder Zuriickweisung.

»Appealing to criteria [d.i. Wittgensteins Methode] is not a
way of explaining or proving the fact of our attunement in
words (hence in forms of life). It is only another description
of the same fact; or rather, it is an appeal we make when
the attunement is threatened or lost. Official criteria are
appealed to when judgements of assessment must be de-
clared; Wittgensteinian criteria are appealed to when we
»don’t know our way about:, when we are lost with respect to
our words and to the world they anticipate. Then we start
finding ourselves by finding out and declaring the criteria
upon which we are in agreement.« (CR, 34)

Die entscheidende Konsequenz, die sich aus dieser Zwischenposition der
Philosophie —und damit des Philosophen — ergibt, ist, dass sie damit eine
eigene exemplarische Rolle einnimmt oder problematisiert. Hier ist auf
Cavells Behauptung hinzuweisen, dass Wittgensteins Werk — wenn auch

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung 149

ein Text der Philosophie — von der Form eher in das Genre der Bekentnisse
einzureihen ist. Wittgensteins Uberlegungen gleichen Bekenntnissen,
so Cavell, denn sie legen Zeugnis ab von den Versuchungen, welche das
Denken bereithélt, und von dem Kampf, den es bedeutet, sich ihnen zu
stellen. Insbesondere jedoch rechtfertigt das Bekenntnis nicht:

»In confessing you do not explain or justify, but describe
how it is with you. And confession, unlike dogma, is not to
be believed but tested, and accepted or rejected. [...] And
that is why there is virtually nothing in the Investigations
which we should ordinarily call reasoning; Wittgenstein as-
serts nothing which could be proved, for what he asserts is
either obvious (§126) — whether true or false — or else con-
cerned with what conviction, whether by proof or evidence
or authority, would consist in.<®

Diese Bemerkung scheint auf dem ersten Blick nur die Grundidee der
therapeutischen Deutungsrichtung zu wiederholen. Wittgenstein gehe,
so Cavell, nicht argumentativ vor, sofern man unter »Argumentation«
den endgiiltigen Beweis der Wahrheit oder Falschheit einer Aussage
verstehen will. Auch wenn das Wort der »Therapie« hier nicht fallt, ist
deutlich, dass der Wert dieser philosophischen Bekenntnisse — die wir
»akzeptieren oder verwerfen« kénnen — in ihrer wandelnden Kraft liegt.
Bekenntnisse erzdhlen vom eigenen Wandel, um andere zu einem Wan-
del ihres Lebens zu bewegen oder sie von falschen Wegen fernzuhalten.

Dieser Ahnlichkeit zum Trotz hat Cavells Beschreibung jedoch einen
Sinn, der sie von McDowells Bild einer Entmystifizierung irreleitender
Vorstellungen entfernt. Mit Hilfe der obigen Uberlegungen zum Ler-
nen ldsst sich das besser sehen. So schreibt Cavell in einem dhnlichen
Zusammenhang, wo es um die Rolle der Philosophie bei Wittgenstein
geht:

»He [the ordinary language philosopher] is not claiming
something as true of the world, for which he is prepared
to offer a basis — such statements are not synthetic; he is
claiming something as true of himself (of his >worlds, I keep
wanting to say) for which he is offering himself, the details of
his feelings and conduct, as authority. [...] The authority one
has, or assumes, in expressing statements of initiation, in
saying »We, is related to the authority one has in expressing
or declaring one’s promises or intentions. Such declarati-
on cannot be countered by evidence because they are not
supported by evidence.« (CR, 179)

Cavell zieht hier eine Parallele zwischen der Philosophie und der Lehr-
situation. Wir beanspruchen im Lehren eine Autoritdt, die — wie sich

5  Cavell, Availability, 71 — Dieselbe |dee findet sich in CR, 179.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 Philosophie als Praxis

unter skeptischem Druck herausstellt — selbst nicht mehr auf epistemi-
scher Evidenz beruht. Diese Ausgangslage teilt die Lehrsituation mit
dem Bekenntnis und der Philosophie. In beiden Fillen ist nach Cavell
die Richtigkeit dessen, was wir vorgefiihrt bekommen, durch die Person
verbiirgt, welche etwas erkldrt und beschreibt. »For that [teaching] to be
possible, we must make ourselves exemplary and take responsibility for
that assumption of authority.« (CR, 178)

Die Lernsituation hilft, zu verstehen, dass Cavell hier ein Argument
anfiihrt und nicht etwa nur darauf hinweist, wie wichtig es ist, wahrhaftig
und ernsthaft zu sein. Die Parallele des Bekenntnisses zur Lehrsituation
hat eine strukturelle Pointe. Wir sind, ob als Novizen oder als Schiiler,
noch nicht initiiert und wollen (oder sollen) erfahren, wie man handelt
und urteilt. Dazu fiihrt der Lehrer oder Meister etwas vor, z.B. an der
Tafel. Der normative Status dieser Demonstration ist nun in einem sehr
prédzisen Sinn abhéngig von der Person des Lehrers: Die vorgefiihrte
Handlung ist nur dann normativ, wenn sie vor einem Hintergrund all-
gemeiner Ubereinstimmung steht; und in der Lehrsituation ist es der
Lehrer, der diesen Hintergrund vertritt. Der Lehrer vertritt diesen Hinter-
grund, indem er im Einklang mit den anderen kompetenten Subjekten
die fragliche Praxis ausiiben kann; dieser Einklang ist selbst ein prak-
tischer. Sie ist mit »Ubereinstimmung im Handeln« nur ungeniigend
charakterisiert: Wir stimmen iiberein in selbstverstandlichen Urteilen,
Reaktionen und Antworten, die eine gemeinsame Lebensform konstitu-
ieren.

Diese Ubereinstimmung, die wir formal mit dem Begriff des »Norma-
len« bestimmt hatten, ist jedoch — eben das ist ihr Merkmal - aufgrund
ihrer Normalitét innerhalb der Lehrsituation selbst nicht thematisch.
Neben dem, was der Lehrer sagt — was er anschreibt, darstellt, du8ert —,
zeigt er durch seine »details of his feelings and conduct« (Cavell), wie
man diese Demonstration auffassen muss. Cavell betont hdufig, dass
wir angesichts der fehlenden (im hier entwickelten Vokabular: epistemi-
schen) Begriindung unseres Handelns und Urteilens die Verantwortung
fiir es ibernehmen miissen, wenn wir uns als »Exemplare« einer Praxis
zur Verfligung stellen. Mit Hilfe von Wittgensteins Analyse des Beweises
lasst sich klarer sehen, dass diese Verantwortung unsere Verantwortung
ist (oder sein kann), weil wir mit unserem Handeln in die Technik ein-
fithren, mit der die Normativit erworben wird. Die Technik kann - wie
jede Praxis — nur gezeigt werden, indem wir sie vorfithren oder jemanden
darin einiiben, und diese Demonstration geht iiber das offen Sichtbare
—die Zeichen, die AuRerungen, die expliziten Urteile — hinaus.

»Wie erklédre ich jemandem die Bedeutung von rregelmaflig,
»gleichformig, >gleich — Einem, der, sagen wir, nur Franzo-
sisch spricht, werde ich diese Worter durch die entsprechen-
den Franzosischen erkldren. Wer aber diese Begriffe noch

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung 151

nicht besitzt, den werde ich die Worte durch Beispiele und
Ubungen gebrauchen lehren. — Und dabei teile ich ihm nicht
weniger mit, als ich selber weil.« (PU, §208)

Der Begriff des Wissens wird hier von Wittgenstein terminologisch ge-
braucht: Wir teilen nicht weniger mit, als wir wissen, denn unser Wissen
ruht selbst in einem Kénnen. Der Hintergrund, vor dem unsere Regeln
und Beweise Giiltigkeit haben, ist eine Praxis, die selbst nicht mehr in
Regeln zu fassen ist. Wir hatten diesen Hintergrund mit den Begriffen
der Technik und des pattern-governed behavior ndher den verschiede-
nen Lernkontexten zugeordnet und festgehalten, dass diese Praktiken
nicht einem (impliziten oder expliziten) Regelfolgen entspringen. Ge-
rade darin liegt die wichtigste kritische Einsicht Wittgensteins: Wenn
wir bestimmte Bilder oder Darstellungen sehen, glauben wir, im Besitz
einer vollstindigen Zusammenfassung unseres Handelns zu sein. So
weisen wir auf die mathematische Formel, um die Regel zu erkldren,
die wir in der Praxis anwenden. Doch diese Darstellungen haben ihren
Wert nur aufgrund der Einstellung, die wir durch das Training und in
Folge der daraus resultierenden selbstverstdndlichen Reaktions- und
Handlungsweisen erworben haben. Vor dem Verstehen steht die Ubung,
vor der Einsicht die Dressur.

Der Schiiler, der den Umgang mit dem demonstrierten Material er-
wirbt, muss lernen, so wie wir zu handeln. Wir haben keine Begriffe ohne
eine Anwendungstechnik, doch wir kénnen diese Technik nur zeigen,
indem wir in sie einfiihren, sie vorfiihren, sie iiben.® Der Beweis gibt
uns nur ein iiberzeugendes und uns riickversicherendes Bild unseres
Handelns, weil wir die korrespondierene Evidenz erworben haben. Und
dieser Erwerb erfordert fiir den Schiiler eben nicht nur, die Handlun-
gen zu kopieren; es erfordert auch eine Ubernahme der Haltungen, der
Selbstverstdndlichkeiten und der Blickweisen des kompetenten Meisters.
Der Meister muss daher mit seinem Verhalten fiir den demonstrierten
Zusammenhang einstehen, insofern dieser Zusammenhang nur durch
diese Technik verstanden werden kann. Wenn Cavell Wittgensteins Un-
tersuchungen als Bekenntnisse darstellen kann, die nichts rechtfertigen,
so deshalb, weil unsere normativen Urteile selbst in einer Praxis ruhen,
die weder wahr noch falsch, weder begriindet noch unbegriindet ist.
Wenn wir lehren, dann unterstellen wir uns eine Autoritédt, im Namen
der Allgemeinheit zu sprechen, reprisentativ — so rechnet man, so nennt
man diese Farbe. Diese Autoritit, so sehr der Skeptizismus sie in die
Praxis (Kripke) oder in die Kriterien (McDowell) zu verlagern versucht,

6  »We do not have a concept without the technique of application, and we cannot
display a technique of application except through the activity we call training.«
(Williams, The philosophical significance of learning in the later Wittgenstein,
211).

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 Philosophie als Praxis

ist unsere Autoritit, eine Autoritit, fir die wir im Zweifelsfalle einstehen,
als einzelne Subjekte.

Cavells Vergleich zieht somit die Konsequenz aus der Beobachtung,
dass unser Verhiltnis zur Praxis nicht epistemisch ist und wir uns daher
nicht auf die Position zuriickziehen konnen, wir handelten, wie »wir«
handeln. Wenn der Schiiler uns fragt, warum wir so und so handeln,
gehen uns am Ende die Griinde aus. Wir sagen »so handle ich ebeng,
mit der Betonung auf der ersten Person Singular. Damit geben wir keine
Begriindung; doch wir zeigen die Basis an, auf der unsere Griinde stehen:
Unsere Subjektivitét ist die Folge einer Einlibung in die Praxis, und damit
des Erwerbs eines »Wir, das Ich ist, und eines Ich, das Wir ist« (Hegel).
In der Lehrsituation kénnen wir die exemplarische Autoritidt mit vollem
Recht beanspruchen; wir sprechen als kompetente Meister, die sich in
vollem Einklang mit der Praxis wissen. Doch in der Philosophie, wo wir
uns nicht auf diese Autoritit stiitzen kdnnen, zeigt sich, dass wir, als
Person, mit unseren Ansichten und Urteilen, mit unseren Reaktionen
und Antwortmustern, kurz: mit unserem Leben, fiir unsere Gedanken
einstehen.

Freilich l4asst sich dartiber streiten, wie weit wir mit unserem Verhalten
und unseren Antwortweisen fiir bestimmte Praktiken einstehen kon-
nen oder miissen. Der Schiiler der Mathematik muss lernen, bestimmte
Rechnungsarten anzuwenden; dazu spielt es keine Rolle, welchen Musik-
geschmack sein Lehrer hat. Dasselbe gilt mit gréSter Wahrscheinlichkeit
fiir philosophische Fragen nach der Bedeutung oder des Verstehens.
Doch die Pointe der Uberlegung Cavells ist, dass wir nicht wissen, wie
weit wir diese Ubereinstimmung zuriickverfolgen miissen, um mit Si-
cherheit sagen zu kénnen, was wir tun. Wir kénnen diese Gewissheit
haben - und etwa mit briisker Geste die Behauptung abweisen, dass
unsere Bedeutungstheorie etwas mit unserem Musikgeschmack zu tun
haben mag. Wir kénnen auch dagegen argumentieren. Unsere Argu-
mente tragen uns jedoch nicht weiter, als wir selbst schon sind. Unsere
Gewissheit ist nicht auf einer Tatsache gegriindet, die unabhéngig von
unserer Praxis — unserer Lebensform — Bestand hat. Sie zu priifen, sie zu
bestitigen oder zu verwerfen, zielt damit auf eine Untersuchung unserer
selbst, unseres Verhéltnisses zu uns selbst und zu der Welt, in der wir
leben.

»We may, of course, be wrong about what we say and do
or will say and do. But that failure is not one which can be
corrected with a more favorable position of observation or a
fuller mastery in the recognition of objects; it requires a new
look at oneself and a fuller realization of what one is doing
or feeling.« (CR, 179)

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung 153

Cavells Charakterisierung der Philosophie Wittgensteins ist somit weiter
entfernt von der therapeutischen Lesart, als es den Anschein hat. Thr
Vergleich mit dem Genre der Bekenntnisse ist ein Hinweis auf die philo-
sophische Aktivitit, die selbst als eine Ubung begriffen werden muss, in
Analogie zur Lernsituation. Cavell nennt Philosophie daher auch »edu-
cation of grown-ups« (CR 125). Thr Ziel ist nicht, falsche Vorstellungen
abzuweisen und so den Blick auf das Selbstverstdndliche zu 6ffnen. Ihr
Ziel ist, durch die philosophische Ubung ein neues Selbst- und Weltver-
héltnis zu gewinnen - was nicht ausschlieBt, dass sich das Subjekt dann
in einer Minderheitenposition wiederfindet, dem Selbstverstdndlichen
in den Augen der Mehrheit eher widersprechend als es affirmierend.

Im Folgenden soll, in Abgrenzung zur therapeutischen Lesart, die
so verstandene Philosophie als eine iibende »Arbeit an sich selbst« be-
zeichnet und diskutiert werden. Damit wird ein Ausdruck Wittgensteins
aufgegriffen, der sein eigenes Vorgehen in einer Notiz aus dem Jahre
1931 als eine »Arbeit an sich« beschreibt:

»Die Arbeit an der Philosophie ist [...] eigentlich mehr die Ar-
beit an Einem selbst. An der eignen Auffassung. Daran, wie
man die Dinge sieht. (Und was man von ihnen verlangt.)«
(VB, 52)

Die Philosophie als »Arbeit an sich« zu verstehen, iibernimmt die Grund-
figur der therapeutischen Lesart — dass die Philosophie auf eine Trans-
formation des Subjekts zielt, auf eine Wandlung seines Verhéltnisses zu
sich und zur Welt. Daher finden sich in der folgenden Diskussion zahl-
reiche Aussagen iiber Wittgensteins Methode, die der weit verbreiteten
therapeutischen Deutung auf der Oberfldche entsprechen - die Wichtig-
keit einer »iibersichtlichen Darstellung« etwa, und die Einschitzung der
Methode Wittgensteins als einer kritischen Arbeit an Bildern, in denen
sich der Philosoph verstrickt hat. Doch der Begriff einer philosophischen
»Arbeit an sich« geht tiber die therapeutische Auffussung hinaus, der
Wandel des Subjekts kénne nur als eine Abweisung falscher Begriffe und
philosophischer Irrlehren begriffen werden. Diese Abweisung hat einen
praktischen Grund; sie ist die Folge einer philosophischen Praktik. Ohne
diese Einbettung bleibt Wittgensteins Philosophiebegriff unvollstidndig.
Es kann nicht hinreichen, einfach nur »falsche Bilder« der Philosophie
- wie die Idee einer kategorischen Trennung von Innen und Aulen - zu
therapieren. Es muss méglich sein, und es ist mit Wittgenstein méglich,
diese Bilder selbst in ihren praktischen Ursprung einzubetten, wie die
Philosophie, die diese Bilder bekdmpft. Nur so kann die Philosophie den
Selbstwiderspruch vermeiden, auf der einen Seite sich metaphysikkri-
tisch zu gebdrden und dann doch, durch die Hintertiir einer Philosophie
der »normalen« Sprache, einen neuen unangreifbaren Malstab des Den-
kens einzufithren. Das Denken muss sich vollstidndig exponieren, um als

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 Philosophie als Praxis

Denkstil und -methode begriffen zu werden. Nur dann kann sie »kriti-
siert«, und das heil3t hier: verworfen oder angeeignet, modifiziert oder
abgelehnt werden. Auch das ist ein wichtiger Sinn, den Cavells Vergleich
der Philosophie Wittgensteins mit dem Bekenntnis erfasst. Um zu sehen,
dass Wittgensteins »Therapie« weder Ideologiekritik noch eine Metaphy-
sik der normalen Sprache ist, muss der praktische Unterbau aufgezeigt
werden, auf dem sie ruht.

Der Begriff der philosophischen Ubung erlaubt, diesen entscheiden-
den Unterschied zur therapeutischen Lesart deutlicher zu fassen. Die
Idee ist, die Methode der Philosophie Wittgensteins selbst in strenger
Analogie zu ihren Inhalten zu lesen, die bisher thematisch waren: Die
Normativitit der philosophischen Einsichten, ihre Richtigkeit und Uber-
zeugungskraft, ruht auf demselben Potenzial wie andere Formen der
Ubung. Hilfreich ist hier besonders die Analyse des Beweises. In der
Philosophie wie beim Beweis liegt eine Ubung vor, in der das Individu-
um sich selbst von einem normativen Zusammenhang tiberzeugt. Wie
der Beweis operiert die Philosophie daher mit Techniken, die das Indivi-
duum fiihren, und mit symbolischen Darstellungen, die sich zu einem
»Beweisbild« gruppieren. An diesem Material wird gearbeitet, und somit
ist seine Uberzeugungskraft und zuletzt sein normativer Status abhingig
von den Praktiken, in die dieses Material eingebettet wird. Damit greift
die Philosophie selbst ins Leben ein, ist verbunden mit ihm; sie steht in
einem engen Zusammenhang mit der Lebensform, in der sie »ruht« wie
der mathematische Satz in der Technik. Die Philosophie als eine tibende
»Arbeit an sich« zu sehen, so die These, zeigt, wie die Philosophie selbst
mit der Praxis zusammenhéngt, in der sie sich als eine spezifische Praktik
unter anderen situiert.

Im Folgenden wird diese Analogie — die Philosophie als Ubung —an
Wittgensteins methodischen Selbstauskiinften, vor allem aber auch an
seinem Vorgehen gepriift. Dabei steht zweierlei im Vordergrund. Zum
einen soll gezeigt werden, wie produktiv Wittgensteins eigene »philoso-
phische Ubung« mit dem oben entwickelten Raster der Lernsituation
und insbesondere des Beweises beschrieben werden kann. Es zeigt sich,
dass Wittgensteins »iibersichtliche Darstellung« das Material zu einer
Erkenntnisform gibt, die in letzter Hand dem Leser abverlangt, sich an
diesem Material zu {iben - so, wie der Beweisvorgang dadurch funktio-
niert, dass das Subjekt sich an dem »Beweisbild« {ibt. (Kap. 5.2, 5.3) Nicht
zufillig riickt so der Begriff des Bildes in den Vordergrund. Wittgenstein
kritisiert die Vorstellung, die wir uns (die Praxis des Bildgebrauchs ver-
gessend) vom Funktionieren von Bildern machen; doch er insistiert (wie
in Abschnitt 5.5 argumentiert wird) auch in seiner Spétphilosophie auf
dem Begriff des Bildes. So wie der Beweis ein Bild produziert, an dem wir
uns orientieren, so sieht Wittgenstein in dem Bild eine Darstellung, mit
der wir unser Handeln vergleichen und korrigieren. Wittgensteins philo-

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung 155

sophische Ubung kann so zwar, wie es die therapeutische Ubung betont,
als ein Versuch verstanden werden, uns von irrefithrenden Bildern zu be-
freien; doch da sie zugleich die Unvermeidlichkeit der Bilder anerkennt,
ist es besser, in ihr eine Ubung zu sehen, welche uns auf die Rolle von
Bildern aufmerksam macht und einen Umgang mit ihr ermdéglicht.

Der zweite Schwerpunkt der folgenden Erlduterungen liegt auf den
Konsequenzen, die es hat, die Philosophie — wenn sie als eine Ubung
begriffen wird — wirklich als eine Praxis zu fassen: also nicht nur als eine
Handlungsweise, sondern auch als eine Handlung. So wird zum einen
dafiir argumentiert, dass das philosophische Problem —welches fiir Witt-
genstein durch den Ausruf »Ich kenne mich nicht aus« gekennzeichnet
ist — selbst als die Folge einer Diskrepanz zwischen der Handlung und
unserem Bild der Handlung zu verstehen ist. (Abschnitt 5.4) Die Arbeit
an den Bildern, als die sich die philosophische Ubung bei Wittgenstein
erweist, ist die Arbeit an unserer Vorstellung von der Praxis, an dem Be-
griff, den wir uns von ihr machen. Diese Bilder jedoch — das hat schon
die Analyse des Beweises gezeigt — sind vor allem praktischer Natur: Sie
fiihren uns, leiten unser Denken und Handeln; an ihnen bestimmen
wir (und erkennen somit) unser Tun. Das hat zur Konsequenz, dass die
Philosophie selbst, obgleich oder vielmehr gerade weil sie Selbsterkennt-
nis ist, nicht nur selbstbeziiglich mit Begriffen (nur mit der Sprache)
operiert. Indem sie zu kldren versucht, was es heilt, eine bestimmte
Praxis zu vollziehen, erhebt sie zugleich den tiber den einzelnen hin-
ausgehenden Anspruch, représentativ fiir diese Praxis zu sprechen. Die
Philosophie als Kritik (Abschnitt 5.6) leitet somit {iber zu der Stellung des
philosophierenden Subjekts in der Kultur, in der, und auf die bezogen,
es philosophiert.

Damit wird sich der Kreis schlieen, der im letzten Kapitel begon-
nen wurde. Wir gingen aus von der Diagnose, dass der Skeptizismus in
die Praxis geholt werden miisste. Dies war die Reaktion auf McDowells
Versuch, den Skeptizismus auszuweisen (ihn zu »exorzierenc), ein Ver-
such, der voraussetzt, dass McDowell seine Stimme (die Stimme seiner
Philosophie) fiir reprdsentativ fiir die Praxis erklart. Im Gegenzug der
Philosophie nicht die Kénigsposition zuzusprechen, heilt dann aber
auch, das Problem der Autoritdt und der Macht innerhalb der Philoso-
phie anzuerkennen. Die Bedeutung der Autoritét hat sich schon bei der
formalen Struktur der Lernsituation ( 4.3.2) gezeigt: Der Lehrer muss den
Schiiler fiihren, er muss ihn »abrichten«, ihm die Regel durch Training
und Techniken lehren. Diese Autoritédt konzentriert sich in der Aussage,
dass der Lehrer Reprédsentativitdt beansprucht. Am Schluss diese Kapi-
tels, welches mit Cavell die mogliche oder unmdégliche Représentativitét
des Philosophen in den Blick nimmt, steht daher der Gegensatz zwischen
Lehrer und Philosoph, eine Differenz, die durch Verwandtschaft entsteht.
Der Philosoph versucht, ein Lehrer zu sein; doch im Gegensatz zu diesem

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 Philosophie als Praxis

kann er nicht mehr davon ausgehen, dass er in Ubereinstimmung mit
den anderen, dass er selbstverstdndlich handelt und urteilt. Der Kampf
darum, wie weit seine Vision eine Selbstverstidndlichkeit ausdriickt, und
die stindige Befragung des Selbstverstdndlichen sind die beiden Sei-
ten des Skeptizismus, die sich im Subjekt und seinem Selbstverhéltnis
begegnen.

5.2 Von der ubersichtlichen Darstellung...

Einen Einstieg in ein ndheres Verstindnis der philosophischen Ubung
bietet Wittgensteins eigenes methodisches Vorgehen. Es scheint in einer
Hinsicht einen entscheidenden Widerspruch zu den bisherigen Ergeb-
nissen zu provozieren. So wurde zwar — gegen McDowell - festgehalten,
dass die Philosophie und insbesondere die Sprache als ihr Gegenstand
keine Grenzen zu ziehen vermag. Der blo3e Aufweis, dass »wir« so und
so handeln, ist keine Garantie dafiir, dass wir auch so handeln sollten,
und der Versuch, sich in Form einer therapeutischen Philosophieauf-
fassung diesem Widerspruch zu entziehen, erwies sich als ungentigend.
»Die Sprache ist ja kein Kifig«’, behauptet Wittgenstein. Und dennoch
wire es absurd, Wittgensteins Gedankenfiithrungen nicht als Philosophie
auch im traditionellen Sinne zu bezeichnen: Sie argumentieren, sie legen
nahe, sie kritisieren. Muss diese Philosophie, welche trotz allem auch
falsche Sprachverwendungen zuriickweist, nicht trotzdem grenzziehend
und damit einschriankend operieren? Die bisherigen Eroérterungen wa-
ren selbst argumentativ; sie lehnten bestimmte Formulierungen und
Schlussfolgerungen ab. Wie konnen sie methodisch eingeordnet werden,
wenn auf der einen Seite (mit McDowell) ein praxisexterner Standpunkt
ausgeschlossen wird, von dem aus sich die eigene philosophische Kritik
formulieren lédsst, und zugleich andererseits (gegen McDowell) den ei-
genen AuBerungen und Uberlegungen nicht die unbedingte Autoritit
zugestanden wird, reprédsentativ fiir den kollektiv verbindlichen Sprach-
gebrauch zu sprechen?

Wittgenstein kennzeichnet seine Methode mit dem beriihmt gewor-
denen Begriff der »iibersichtlichen Darstellung«. So heil3t es: »Es ist eine
Hauptquelle unseres Unverstandnisses, dall wir den Gebrauch unserer
Worter nicht iibersehen. — Unserer Grammatik fehlt es an Ubersichtlich-
keit. — Die tibersichtliche Darstellung vermittelt das Verstdndnis, welches
eben darin besteht, daB wir die »Zusammenhinge sehen«« (PU, §122)
Dieser Begriff ist hinreichend vage, und es fehlt nicht an Versuchen, ihn
mit konkreter Bedeutung zu versehen. Die am weitesten verbreitete In-
terpretation liest diese Bemerkung in Zusammenhang mit PU §124, wo
Wittgenstein die philosophische Tatigkeit darauf beschrankt, zu beschrei-

7  Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis, 117.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Von der Ubersichtlichen Darstellung... 157

ben: »Die Philosophie darf den tatsdchlichen Gebrauch der Sprache in
keiner Weise antasten, sie kann ihn am Ende also nur beschreiben.« (PU,
§124)

Die Philosophie muss nach dieser deskriptiven Interpretation den
Sprachgebrauch so beschreiben, wie er uns vorliegt. So schreibt Georg
Pitcher: »Der Philosoph stellt bekannte Daten {iber unsere Sprachspiele
vor uns hin und stellt sie so zusammen, daf wir einen klaren Uberblick
tiber die Gebrauchsweisen bestimmter Ausdriicke gewinnen. So unter-
nimmt er es, die Verwirrung zu vertreiben, die uns bisher gequalt hat.«®
Hier haben wir eine »konservative« Lesart vorliegen, der zufolge die
Philosophie in Form eines Riickbezugs auf die gegebene Sprachpraxis
operiert. Nicht undhnlich dem Therapiemodell, das McDowell entwirft,
ist es demnach die Aufgabe des Philosophen, durch ein geschicktes Ar-
rangement der gewohnlichen Sprache dem Subjekt zu der Einsicht zu
verhelfen, wie es sich verrannt hat. Belege findet diese Lesart in Fest-
stellungen Wittgensteins, dass die philosophischen Probleme entstehen,
wenn die Sprache »feiert« (PU, §39), und der Philosoph »die Wérter von
ihrer metaphysischen, wieder auf ihre alltdgliche Verwendung zurtick
[fiihrt].« (PU, §116) Am radikalsten — und wirkmé&chtigsten —wurde dieser
Ansatz von Gordon Baker und PM.S. Hacker formuliert, welche Philo-
sophie (so wie sie Wittgenstein konzipiere) als Aufweis grammatischer
bounds of sense entwarfen: »Die Aufgabe der Philosophie ist es, falsche
Auffassungen auszurotten, indem sie uns eine iibersichtliche Darstel-
lung unserer Grammatik gibt, die Art zu bezeichnen, wie wir die Dinge
sehen«.® Was jenseits dieser Grenzen liegt, wird als (schlechte) Metaphy-
sik verworfen; hier gebrauchen wir die Worte sinnlos, ohne Gehalt. So
zeige sich, dass die philosophischen Probleme Scheinprobleme sind, die
aus einer Ubertretung der konstitutiven Grenzen des Sprachgebrauchs
zu erkldren sind. Indem wir aufzeigen, welche Strukturen konstitutiv
sind fiir die Bedeutung, weisen wir zugleich auf, dass ein iiberschreiten-
der Sprachgebrauch diese Grenzen verletzt und sich damit gleichsam
selber den Boden unter den Fiifen wegzieht.'?

Dieses Bild seiner Methode hat der Philosophie Wittgensteins den Ruf
eingebracht, auf eine unkritische Affirmation der normalen Sprache hin-
auszulaufen. Autoren, die in Wittgensteins Werk dennoch eine fruchtba-
re Ressource des Philosophierens suchten, sahen sich daher genétigt, es
von den »kiinstlich gesetzten Grenzen einer therapeutisch eingestellten

Pitcher, Die Philosophie Wittgensteins, 376.

Hacker, Einsicht und Tduschung, 201.

10 Vgl. dazu auch das Kapitel »Ubersicht« in Baker/Hacker, Understanding and
Meaning, 531-545, wo als Ziel der Ubersicht die BloBlegung der apriorischen
Formen der Darstellung angegeben wird.

©

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 Philosophie als Praxis

Sprachanalyse« zu befreien.!! Doch die deskriptive Deutung st6R8t auch
ohne eine solche Korrektur von auflen auf Schwierigkeiten textimma-
nenter und logischer Art. So weist Joachim Schulte mit einer sorgféltigen
Lektiire darauf hin, dass der Begriff der »Beschreibung« bei Wittgen-
stein sich auf eine deskriptive Haltung beziehe und im Gegensatz zu
»Erklarung« zu verstehen sei. Wahrend eine (naturwissenschaftliche)
Erklarung impliziert, dass wir an der Empirie priifen miissen, ob unsere
Hypothese Bestand hat, kommt es in der Wittgenstein'schen Beschrei-
bung gerade darauf an, die Ausgangsbedingungen unberiihrt zu lassen,
welche zu dem philosophischen Problem fiihrten. Der Philosoph will
»als Philosophierender an den Fakten bewul3t nichts dndern [...], weil er
ja zundchst verstehen will, warum ihm tiberhaupt etwas problematisch
erscheint; jede Anderung der Ausgangsfakten wiirde die Problematik
verschieben und das Verstandnis erschweren.«'? Deshalb bezieht sich,
so Schulte, die iibersichtliche Darstellung nicht vorrangig auf den empi-
rischen Sprachgebrauch, noch verbleibt sie notwendig im Bereich gram-
matischer und damit praxisferner Analysen; entscheidend sei, dass die
Philosophie durch ihr Arrangement der Verwendungsweisen — ob nun
wirkliche oder erfundene - ein »iibersichtliches Muster, eine einprég-
same Gestalt«!3 erzeuge, die zu einer Einsicht und zu einem besseren
Verstdndnis fiihre.

Fiir die hier verfolgte Fragestellung ist das zweite, das logische Pro-
blem der deskriptiven Lesart wichtig: Jegliche »tibersichtliche Darstel-
lung« des Sprachgebrauchs — ob nun empirisch oder nicht — muss selbst
wieder offen lassen, wie sie denn zu verstehen sei. Aus der bloRen Be-
schreibung, wie wir ein Wort gebrauchen, folgt noch nicht, dass wir es so
gebrauchen sollten; schon gar nicht zeigt diese »Methode, dass wir das
Wort nicht auch anders sinnvoll gebrauchen kénnten. Die Schwierigkeit
ist die implizite Grenzziehung, die en detail in der Philosophie McDo-
wells aufgewiesen wurde. Der Aufweis der Grenzen des Sinns sieht sich
immer wieder mit dem Problem konfrontiert, mit welchem Recht eine
bestimmte Verwendungsweise ausgegrenzt werden kann. Die libersicht-
liche Darstellung kann, auf sich gestellt, daher noch nicht die philoso-
phische Methode erschopfen. Man mochte einwenden: Aber wieso soll

11 Rolf Wiggershaus in der Einleitung zu Wiggershaus, Sprachanalyse und Sozio-
logie. Wahrend Wiggershaus’ Bemerkung fiir den Versuch steht, Wittgenstein
fur die Sozialphilosophie fruchtbar zu machen, kann eine ahnliche Tendenz,
Wittgensteins Inhalt von seinem Philosophieverstandnis zu trennen, in der ana-
lytischen Philosophie bemerkt werden. Das drtickt sich vor allem in den Versuch
aus, sein Denken zu systematisieren.

12 Schulte, Chor und Gesetz, 144. Eine starke Stiitze erhalt Schultes Deutung
durch PU §125, nach dem die Philosophie der »Zustand vor der Lésung des
Widerspruchs« interessiere; siehe auch weiter unten, wo diese Thematik des
»Sich-Verfangens in den Regeln« detailliert behandelt wird.

13 Ebd., 143.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Von der Ubersichtlichen Darstellung... 159

eine Verwendungsweise vor der anderen privilegiert werden? Weder ist
klar, warum einem gegebenen Sprachgebrauch ein normativer Vorrang
zugeschrieben werden soll, noch versteht es sich von selbst, dass wir
einem fiktiven Sprachspiel irgendeine Relevanz fiir unser Problem zu-
sprechen miissen. Kénnte es nicht sein, dass die gegenwértige Sprache
zu grob ist, oder eben zu versponnen, um uns zum Ausdruck zu dienen?

Hier zeigt sich, dass die bisherigen Erorterungen zu Wittgenstein von
der Charakterisierung seiner Methode nicht zu trennen sind. Beide Ein-
wénde gegen die deskriptive Deutung stellen unser Verhéltnis zur Spra-
che in den Vordergrund und treffen Wittgensteins Themenspektrum.
Der Einwand, dass unsere normale Sprache vielleicht »zu grob« ist, setzt
voraus, dass die Sprache an einem sprachexternen Ma@3stab orientiert
ist — dass wir, mit anderen Worten, im Sprechen idealen Regeln folgen,
an die wir unsere Ausdrucksweise anndhern konnten. Dieses Bild des
Sprachgebrauchs steht im Zentrum der Kritik von Wittgenstein (PU, §81),
der sich fragt, ob wir mit ihm die Begriffe des Meinens und des Verste-
hens nicht eher zerstoren als begriinden. Dass die deskriptive Deutung
zweitens annimmt, die »iibersichtliche Darstellung« konne uns zu einem
selbstsicheren und therapierten Sprachgebrauch zuriickfiihren, wirft die
Frage auf, wie eine Kartographie des Sprachgebrauchs uns dazu bewegen
konnte, die in ihr beschriebenen Wortgebriuche als verbindlich anzuer-
kennen.'* Eine bloRe Darstellung der gewohnlichen Sprache zumindest
kann nicht verbiirgen, dass alle in ihr tibereinstimmen. Die Erklarung
kann — wie die ostensive Definition — nur von einem Subjekt verstanden
werden, welches »in anderm Sinne schon ein Spiel beherrscht.« (PU,
§31) Es muss noch geklart werden, wie die Karte des Sprachgebrauchs
zu lesen ist — und dazu widmet sich Wittgenstein der Analyse, wie wir
tiberhaupt lernen, sprachliche und andere Erklarungen auf die Hand-
lungspraxis zu beziehen und sie als selbstverstdndliche Beschreibungen
dessen, was wir tun, anzuerkennen.

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen kann prézisiert werden,
was das deskriptive Verstdandnis der Philosophie Wittgensteins {ibersieht.
Die »tibersichtliche Darstellung« der Regeln und Kriterien unseres Wort-
gebrauchs kann, wie jede AuBerung und wie jedes Urteil, so oder anders
verstanden werden und hat somit keine eigenstdndige normative Kraft.
Nur weil wir sagen, dass dies eine Addition ist - etwa auf eine Musterrech-
nung weisend —, steht damit noch nicht fest, was wir damit gesagt haben,
was sich in die skeptische Frage iibersetzt, wie wir diese Beschreibung

14 Hier ist die Pertinenz der »truisms« zu erwahnen, mit denen Baker und Ha-
cker grammatische Wahrheiten gegen die skeptische Interpretation von Kripke
verteidigen. » Truisms« nehmen in ihrem System die Rolle einer unangreifba-
ren Evidenz ein, die sich von selbst versteht, und somit dem hier entwickelten
Einwand sich entzieht. Freilich ist das eine lllusion, wie die Diskussion der
Wiederkehr des Skeptikers gezeigt haben sollte.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 Philosophie als Praxis

aufzufassen haben. Es ist gerade das Verhéltnis des Subjekts zu diesen
Beschreibungen, das in Frage steht — und welches wieder hergestellt
werden muss. Das Problem, wie das Subjekt in der Philosophie sich sei-
ner selbst vergewissern kann, ist somit identisch mit der Frage, wie das
Subjekt im allgemeinen im Stande ist, etwas iiber sich und andere aus-
zusagen. Wie kann, wie muss, wie soll es eine Beschreibung der Praxis
(einer realen oder fiktiven) auffassen? Kann es dieses Urteil akzeptie-
ren, oder fiihrt es zu Konsequenzen, die es nicht zu iibernehmen bereit
ist? Diese Gedanken richten sich an uns; sie sind Selbstbefragungen,
Versuche, die eigene Position in bezug auf die Praxis, in bezug auf die
Sprache, zu sondieren. Die tibersichtliche Darstellung kann somit nur
ein Instrument sein, eine Hilfe; die eigentliche philosophische Arbeit
jedoch liegt woanders.

5.3 ...zur philosophischen Ubung

Wozu also dient die »iibersichtliche Darstellung«, warum verspricht sich
Wittgenstein von ihr eine Aufkldarung der philosophischen Probleme?
Gehen wir von der zentralen Behauptung aus, dass der Skeptizismus
eine Stérung im Selbstverhiltnis anzeigt. Im Vokabular der »Uberein-
stimmung in den Urteilen«, welche die Sprachpraxis auszeichnet, ist
dies ein Verlust an Selbstverstdndlichkeit. Die eigene, spontane Reakti-
on, auf die McDowell vertraute, erweist sich gerade unter skeptischem
Druck als fragwiirdig. Wir halten die Antwort zurtick; wir spielen nicht
mit oder konnen nicht mitspielen. Um zu verstehen, worin die philoso-
phische Methode bei Wittgenstein bestehen kann, muss geklart werden,
wie diese Zuriickhaltung zu verstehen ist, auf die sie reagiert.

In der skeptischen Distanz stimmt das Subjekt nicht mit sich selbst
oder mit den anderen iiberein; es verliert die Ubereinstimmung, mit der
es bisher »blind« gehandelt hat. Falsch wére es, dies als einen Verlust ei-
nes Mafstabs zu beschreiben. Genau dieser Gedanke liegt den Lesarten
von Kripke und McDowell zugrunde, und es wurde hinreichend belegt,
dass er zu einer falschen Objektivierung der Praxis fiihrt. Thm zufolge
waire die Praxis selbst der Mal3stab, dem sich das Subjekt anzupassen
hat — was jedoch nur die Frage aufschiebt, nicht aber 16st (noch auflést),
woran wir denn erkennen, was »die Praxis« ist. Uber diese Zuriickwei-
sung muss jetzt hinausgegangen werden. Denn haben McDowell und
Kripke nicht recht, wenn sie betonen, dass wir unsere Urteilsformen
und Handlungen erst durch einen Prozess der Initiation in die Praxis
erwerben? Inwiefern kann dann ein Selbstverhéltnis wiederhergestellt
werden, wenn nicht durch eine Riickkehr zu dem, was vor dem Einbruch
des skeptischen Zweifels selbstverstandlich war?

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

...zur philosophischen Ubung 161

Der Fehler in diesem Gedankengang liegt in der Annahme, dass der
Initiationsprozess das Subjekt mit einem — wenn auch impliziten — Mal3-
stab ausstattet und somit annimmt, wir kénnten uns als Subjekte in
der Philosophie auf eine normative (d.i. falsche oder richtige Weise) zu
diesem MaRstab verhalten. Das zu Grunde liegende Bild separiert das
Subjekt von vornherein von der Praxis; denn es versteht den Lernprozess
als ein In-Verhdiltnis-Setzen von Subjekt und Praxis. Doch von Subjektivi-
tit kann nur in einer Praxis die Rede sein; das Individuum wird erst zum
Subjekt, indem es lernt, iibereinstimmend mit den anderen in der Pra-
xis zu handeln und zu urteilen. Diese Kompetenzen kénnen nur durch
Abrichtung gewonnen werden. Die Initiation erfordert eine Einschrédn-
kung einer Pluralitdt von Reaktionsweisen und muss sich deshalb der
Gewalt bedienen oder zumindest des Zwangs, der jeder Form von Erzie-
hung innewohnt. Die charakteristischen Fahigkeiten, die es als Subjekt
auszeichnen, sind das Produkt dieser Einiibung und der aus ihr resultie-
renden Ubereinstimmung. Erst dann »erkennt« es, »handelt« es, »urteilt«
es. Wir hatten diesen Ubergang in der Lernsituation festgehalten: Der
Schiiler reagiert anfangs nur, blind der Fiihrung des Lehrers folgend;
und erst durch die Transformation des Verhéltnisses des Schiilers zu
den eigenen Reaktionen — némlich dass sie ihm selbstverstéindlich wer-
den - iibernimmt es diese Reaktionsweisen als normativ bindende. Das
ist keine Ubernahme eines MaRstabs, sondern der Erwerb einer Hand-
lungsgewissheit (eines Konnens), deren Normativitdt sich nur durch die
Ubereinstimmung in der Praxis, also in der Anwendung, immer wieder
aufs neue erweist.

In dieser Beschreibung taucht ein Verhdiltnis zu sich selbst erst re-
trospektiv auf, in der Reflexion auf das eigene Handeln und Urteilen.
Das Selbstverhiltnis liegt nicht vor, sondern wird erst eréffnet; die Rede-
weise von einem »Erwerb« des Selbstverhiltnisses spricht selbst schon
retrospektiv aus der Perspektive des Verlusts. Es sind erst der Zweifel,
das Zogern und die Ungewissheit, welche das Subjekt in ein Verhéltnis
zu sich selbst versetzen; analog zu Heideggers Beobachtung, dass erst
die Irritation im Handlungsfluss den »zuhandenen« Gegenstand als Ob-
jekt der Reflexion freigeben.!® Von einem Selbstverhéltnis l4sst sich erst
reden, wenn es fraglich geworden ist. Die Tatsache, dass wir eine Darstel-
lung auf vielfdltige Weise verstehen und missverstehen konnen, ist die
Maoglichkeitsbedingung fiir Normativitét, denn nur, wenn wir etwas auch
anders tun konnen, kann geprtift werden, ob etwas richtig getan wurde.
Entsprechend ermdoglicht erst der Zweifel an der eigenen Reaktion (oder
der der anderen) die Frage nach ihrem Status. Der Zweifel hat somit
keine blof§ destruktive Funktion; im Gegenteil er6ffnet er iiberhaupt erst

15 Heidegger, Sein und Zeit, 69ff.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 Philosophie als Praxis

den Raum, in dem das Subjekt sich und sein Verhéltnis zu der Praxis
reflektieren kann. Denn »zweifeln heift denken.« (UG, §480)

Die philosophische Praxis kann den Zweifel nicht durch den Aufweis
eines »immer schon« vorliegenden MaRstabes beruhigen. Wenn sie dar-
in endet, dass ein Mal3stab iibernommen wird, dann ist dieser Mal3stab
in dem Rang einer Position, zu deren Annahme wir tiberzeugt wurden.
Doch wir handeln nicht in Folge von Meinungen und Annahmen, son-
dern mit blinder Selbstverstdndlichkeit — weshalb es irrefithrend ist, zu
sagen, die Philosophie decke unsere Malstdbe auf. Sie versucht sie zu
bestimmen, indem wir uns durch sie neu an ihnen ausrichten. Daher
muss die philosophische Praxis — in Parallele zur Lernsituation — als ei-
ne Neugewinnung der Handlungsgewissheit begriffen werden, als eine
Rejustierung des Selbstverhéltnisses. Die »iibersichtliche Darstellung«
deckt keinen Maf3stab auf, sondern zeigt, woran wir unsere Subjektivitit
gewinnen. Sie ist Material der philosophischen Selbstreflexion. Sie for-
dert eine Stellungnahme des Subjekts ein, eine Positionierung. Indem
das philosophierende Subjekt mit ihr arbeitet, arbeitet es an sich.

Dieses Bild der Philosophie erkennt die »fundamentale Tatsache« an,
dass wir uns, wie Wittgenstein es formuliert, »in unsern eigenen Regeln
verfangen« konnen (PU §125); zugleich weist es auch auf die Moglichkeit
hin, mit den Mitteln der Reflexion — mit den Mitteln der Philosophie —
diesen Zustand wieder aufzuheben. Doch dies impliziert mehr als eine
Erkenntnis; es erfordert eine Transformation des Subjekts, seines Ver-
hiltnisses zu sich selbst und zu der Praxis, in der es sich verstrickt findet.
Die Philosophie zielt auf Selbsterkenntnis; diese Art der Erkenntnis ist,
da unser Selbstverhiltnis nicht epistemisch ist, von anderer Art als eine
wissenschaftliche, auf Hypothesen und Theorien gestiitzte Einsicht.'6
Wir suchen keine neuen Fakten, sondern dndern unser Verhiltnis zu
ihnen.

Die Philosophie, wird sie so verstanden, ist eine »Arbeit an sich«. Diese
Bestimmung hat eine formale Pointe: Es liegt ihr zufolge in der Natur
der philosophischen Problematik, dass sie durch theoretisch vertiefende
Erkenntnis, durch neue Sachverhalte, durch neue Fakten allein nicht
gelost werden kann. Neue Erkenntnisse und Sachverhalte konnen durch-
aus eine Rolle spielen, und Wittgenstein fordert beispielsweise auch
dazu auf, tiber die Sprachzeichen hinaus auf ihre Anwendung zu blicken.
Doch das philosophische Problem ist, ob und wie wir diesen Sprachge-
brauch annehmen kénnen, wie wir uns zu ihm verhalten. Das zeigt sich
in aller Deutlichkeit in dem Dilemma, in das — wie oben diskutiert — Moo-
res Sitze fithren.!” Entweder hat der Satz »Ich weiR, dass p« Giiltigkeit,

16 Damit ist nicht gesagt, dass Hypothesen keine Rolle spielen dirfen; es wird nur
behauptet, dass Hypothesen selbst nicht Gegenstand der reflexiven Selbster-
kenntnis sind.

17 Vgl. Kap. 3.5

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

...zur philosophischen Ubung 163

weil ich meine subjektive Gewissheit zum Malstab erkldre. Hier weill
ich, wie man handeln sollte; doch ich kann dieses Wissen nicht durch
den Verweis auf eine bestehende Sprachpraxis stiitzen, da diese meinen
Sprachgebrauch ja nur rechtfertigen kann, indem ich ihn ihren Regeln
unterstelle. Damit hat gerade die subjektive Gewissheit ihre vermeintlich
tragende Rolle verloren, muss ich doch gegebenfalls auch mein Dafiir-
halten an diesen Regeln korrigieren. Alternativ kann ich mich daher
dem Sprachspiel anschlieRen, es annehmen; doch diese Ubernahme des
externen Maf3stabes hilft weder in der Diskussion, ob ich richtig handle,
noch bei der Beantwortung der Frage, ob man so handeln sollte. Die
Feststellung, dass etwas der Fall sei, kann meine Gewissheit weder besta-
tigen noch widerlegen; sie geht an dem Zweifel vorbei, der gerade mein
Verhdiltnis zu diesen Handlungen, ob die eigenen oder die der anderen,
hinterfragt. Daher bedarf es der philosophischen Arbeit nicht nur an
der »eigenen Auffassung der Dinge«, wie Wittgenstein festhilt, sondern
auch daran, »was wir von ihnen verlangen.«'® Und diese Anderung kann
nur durch eine praktische Ubung stattfinden, durch eine Arbeit an der
eigenen Haltung, an der eigenen Handlungsweise, an der Auffassung der
richtigen Vollzugsweise der Praxis.

Dieser Philosophiebegriff 1dsst sich klarer sehen, wenn er in Analogie
zur Lernsituation verstanden wird. Ein Resultat der Analyse der Lern-
situation war, dass der Eintritt in die Welt an einen Prozess der Ubung
gebunden ist, in dem das Individuum Fertigkeiten und Auffassungswei-
sen erwirbt, die in Ubereinstimmung mit den anderen Teilnehmern der
Praxis normativ wirken. Philosophie als eine Arbeit an sich, mithin als
eine Ubung zu begreifen, bedeutet, die Modifikation des Selbstverhilt-
nisses nach demselben Grundprinzip zu denken. Der Schwerpunkt der
Ubung verlagert sich vom Erwerb eines Selbstverhéltnisses hin zu seiner
Transformation; doch ihre strukturellen Merkmale — die Technik, die
Bedeutung der Fithrung - bleiben erhalten.

Die Ubung gibt ein Modell zur Hand, an dem sich die Forderung einer
»praktischen« Reflexion erkldren ldsst. Die Reflexion ist »praktisch«, kein
»reines Denkeng, insofern sie sich zur Ergriindung (bzw. Konstitution)
neuer normativer Zusammenhéinge Techniken bedient, also Praktiken.
Diese Praktiken formen, wie gezeigt wurde, nicht nur das Verhalten des
Subjektes; sie pragen seine Art, zu reagieren, und damit sein ganzes We-
sen. Wir hatten diese formierende und prigende Kraft der Ubung vor
allem im Zusammenhang mit dem Beweis diskutiert, der nach Wittgen-
stein dazu fiihrt, dass wir lernen, unser Handeln und das Bewiesene
auf eine neue Art und Weise aufzufassen. Die Philosophie als Ubung
kann somit als ein Versuch verstanden werden, einen Wandel unserer
Sensibilitdt zu bewirken. Sie zielt auf eine Modifikation der »eigenen Auf-

18 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, 52.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 Philosophie als Praxis

fassung«, wie Wittgenstein sie einfordert. Die Diskussion des Beweises
hat gezeigt, dass die Philosophie sich damit gerade nicht von einer ra-
tionalen Begriffsbildung und -prézisierung entfernt; im Gegenteil greift
sie damit nur auf, was fiir unseren Eintritt in die Welt bereits wirksam
war: Wir lernen nur von der Welt, indem wir uns dndern — unsere Art und
Weise zu sehen, unsere Reaktionen und Vorlieben, unsere Antworten
und Blindheiten.

Die Angleichung der Philosophie an die Ubung wird zweitens der
von Wittgenstein immer wieder hervorgehobenen Immanenz der Phi-
losophie gerecht. Es gibt, folgt man Wittgenstein, keine philosophische
»Uber-Ordnung«. Wir hatten schon auf das Problem hingewiesen, dass
der Begriff des Sprachspiels nicht als Ordnungsbegriff taugt, da ihm dies
die Paradoxie eintragen wiirde, sich selbst von der Ordnung auszuschlie-
Ben, die er konstituiert. Wittgensteins Vergleich der Sprachpraxis mit
Sprachspielen ist daher selbst als eine Technik zu sehen, die dazu dient,
Unterschiede und Parallelen in unserem Sprachgebrauch hervorzuhe-
ben. Die Abgrenzung von Sprachspielen ist keine metaphysische Er-
kenntnis, sondern eine Technik im Umgang mit der Sprache. Das erklart
auch, warum fiktive Sprachspiele ihren Dienst zuweilen besser erfiil-
len: Es werden keine Grenzen gezogen, sondern es wird getestet, wo wir
Grenzen sehen (deren Authebung alle anderen Urteile »mitreifen« (UG,
§419) wiirden), und warum wir Grenzen ziehen wollen (PU, §499). Die
Sprachspiele dienen »als Vergleichsobjekte, die durch Ahnlichkeit und
Unéhnlichkeit Licht in die Verhéltnisse unserer Sprache werfen sollen.«
(PU, §130) Diese Vergleichsobjekte, so ldsst sich hinzufiigen, dienen (ne-
ben anderem) als Gegenstdande der Wittgenstein'schen philosophischen
Ubung; mit ihnen arbeitet das Subjekt, wenn es an sich arbeitet.

Die Parallele zur Lernsituation erlaubt drittens, das Ziel der philoso-
phischen Ubung niher zu spezifizieren. Wittgenstein spricht von einer
»vollkommenen Klarheit«, welche die Philosophie anstrebe, eine Klar-
heit, bei der die »philosophischen Probleme vollkommen verschwinden
sollen.« (PU, §133) Wenn die Philosophie durch eine Stérung im Selbst-
verhiltnis — und damit im Verhiltnis zu seinen Handlungen — angesto-
Ben wird, dann spricht das Ideal der Klarheit die Zuriickgewinnung der
verlorenen Handlungsgewissheit aus. Die von Wittgenstein angestrebte
Klarheit ist nicht kontemplativ; vielmehr geht es darum, das Subjekt
wieder handlungsfihig zu machen.

Diese Uberlegung wirft ein Licht auf die folgende Bemerkung Wittgen-
steins: »Die eigentliche Entdeckung ist die, die mich fahig macht, das
Philosophieren abzubrechen, wann ich will.« (PU, §133) Wittgenstein
spricht hier zum einen die Konsequenz aus der »Grundlosigkeit« der
Sprachpraxis aus: Wenn es keinen letzten Grund zu finden gibt, so ist die

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

...zur philosophischen Ubung 165

Philosophie endlos, weil es kein Ende gibt.'® Das heift aber umgekehrt,
dass ihr Ziel nicht ein »letztes Wort« sein kann, sondern eine »erste Tat«.
Wichtig ist hier, dass Wittgenstein im zitierten Satz vom »Philosophie-
ren« spricht, also von einer Téatigkeit, und dabei die erste Person singular
benutzt. Es ist eine hdufig anzutreffende Meinung, dass Wittgenstein
mit dieser und dhnlichen Bemerkungen der Philosophie ein Ende setzen
wollte.?% Dieser Schluss ist sicherlich berechtigt vor dem Hintergrund der
pessimistischen Haltung, die Wittgenstein der Philosophie gegeniiber
einnahm, und seinen eigenen biographisch verbiirgten Versuchen, ein
Leben ohne Philosophie zu fithren. Doch der Text unterstiitzt zun4dchst
nur die Deutung, dass Wittgenstein hier von der individuellen philoso-
phischen Arbeit an sich spricht. Es geht nicht um eine Abschaffung der
Philosophie, sondern um ihre Dienstbarmachung fiir das Subjekt. »Es
werden Probleme gel6st (Schwierigkeiten beseitigt), nicht ein Problem.«
(PU, §133) Tatsdchlich handelt es sich hier nicht um einen Gegensatz:
Wenn Philosophieren mit einem »rdumlichen und zeitlichen Phino-
men der Sprache« (PU, §108) operiert, wenn das philosophische Subjekt
situiert ist, dann hat es keinen Sinn, von »der« Philosophie und ihrer
Abschaffung zu sprechen - als kénnten die philosophischen Probleme
unabhingig von der Tradition und dem Subjekt bestehen, durch die
allein sie Bedeutung und Gewicht haben. Es zeigt sich, dass Philoso-
phie hier die Form einer Auseinandersetzung mit der eigenen Kultur
annimmt, aus der heraus sich philosophische Fragen und Schwerpunkte
bilden.

Die Gemeinsamkeiten der philosophischen Ubung mit der Lernsi-
tuation treten deutlicher hervor, wenn auch die Unterschiede gesehen
werden. Ein Gegensatz ist besonders zu betonen: Der Schiiler muss in
der Lernszene dem Lehrer »blind« folgen, wéhrend der Philosoph sich
selbst von einem Zusammenhang tiberzeugen will. Philosophie kann

19 »Aber dann kommen wir ja mit unserer Arbeit wieder nicht zu Ende! — Freilich
nicht, denn sie hat keins.« (Wittgenstein, Zettel, §447)

20 So in der bereits zitierten Bemerkung von Edwards: »The proper job of the
philosopher is to put an end to philosophy.« (Edwards, Ethics without philosophy,
153); vgl. auch hier wieder Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidaritét, 127ff.
Die »liberale Ironikerin«, zu der ein postmetaphysischer Philosoph fir Rorty
konsequenterweise wird, hat keine »MaBstabe, an denen das Falsche erkennbar
ware, [...] zu bieten« (129). Dagegen wird hier darauf insistiert, dass der Ernst
der Philosophie seine Berechtigung hat und die MaBstabe durchaus existieren —
nur, dass ihre Begriindung zuletzt ethischer Natur ist. Kennzeichnend fiir diesen
Unterschied ist Rortys Rezension von Claim of Reason, wo er Cavell vorwirft,
einer veralteten und unnétigen Wertschatzung der Philosophie anzuhangen.
Cavell wendet dagegen ein, dass fir ihn Skeptizismus (und damit Metaphysik)
uns nicht auferlegt wird, sondern selbst eine Folge unserer Abwehr (»denial«)
vom anderen, und somit nicht, wie Rorty hofft, nur eine abschlieBbare Episode
in der Geschichte der Menschheit ist. (Rortys Rezension ist abgedruckt in
Goodman, Contending with Stanley Cavell, 10-21, Cavells Antwort 157-162).

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 Philosophie als Praxis

keine »Abrichtung« sein. Doch die Analyse der Lernszene traf mit Witt-
gensteins Untersuchung des Beweisvorgangs bereits auf eine typische
Lernsituation, in der das Subjekt sich selbst einen normativen Zusam-
menhang vor Augen fiihrt. Die Leitthese der folgenden Erérterungen ist
daher, die philosophische Arbeit, durch die Ubersicht gewonnen wird,
in Analogie zu einem Beweisvorgang zu sehen. Der Vergleich mit dem
Beweis soll hier vor allem eine formale Entsprechung hervorheben; er
dient dazu, die philosophische Ubung besser und néher zu verstehen.
Mit ihm soll nicht behauptet werden, dass die Philosophie selbst ein »Be-
weis« im gewohnlichen Sinne ist, ndmlich eine Rechtfertigung. Es wurde
bereits gezeigt, dass die Philosophie nicht auf einen letzten Grund st6t;
die philosophische Ubung kann somit nicht »beweisen, dass — zum
Beispiel — die Welt existiert oder die Erde &lter als 100 Jahre ist.

Die Philosophie kann jedoch, angesichts einer konkreten philosophi-
schen Schwierigkeit, diese mit den Mitteln einer Ubung — und das heif3t:
analog zum Beweis — angehen. So wie im Beweis verschiedene Elemente
angeordnet und in einen Zusammenhang gebracht werden, so greift
die philosophische Ubung die ihr verfiigbaren Teile des Problems auf,
das sie umtreibt. Wie beim Beweis ist die »Beweiskraft« dieser Ubung,
und damit ihre fundierende Wirkung, eine Funktion der Praxis, die bei
beiden als tragende Umgebung (die Ubereinstimmung in der Sprache)
vorausgesetzt wird. Es ist gerade einer der Meriten dieser Analogie, dass
unmittelbar deutlich wird, dass diese philosophische Praxis an die ge-
meinsame Ubereinstimmung im Handeln, und damit an die anderen,
gebunden bleibt. Auch wenn die Details dieser Behauptung noch zu
diskutieren sein werden, zeigt sich bereits, dass es ein Missverstdndnis
waire, der »Arbeit an sich« den Vorwurf des Individualismus zu machen.
Die philosophische Ubung »ruht« in den Praktiken wie der bewiesene
Satz in der Technik (BGM VIII-1). Dass wir sie anerkennen »hat seine
Griinde auBerhalb des Beweises« (BGM I11-42). Thre Uberzeugungskraft
ist die Resultante aus dem »Beweisbild« (das philosophisch arrangierte
Material, die Argumente und Hinweise) und den Techniken, mit denen
dessen Elemente verbunden werden. Im Gegensatz zur Mathematik
sind jedoch diese Techniken in der Philosophie weiter gefasst; sie greifen
gleichsam in die ganze Lebensform aus.

Der Beweis teilt zwei wesentliche Merkmale mit der Philosophie, die
beide zugleich von der Lernsituation im allgemeinen unterscheiden. Im
Beweis geht es erstens nicht darum, sich von einem wissenden »Meister«
in eine bestehende Praxis einfiihren zu lassen; er ist eine symbolische
Operation, die das Subjekt alleine, fiir sich selbst, ausfiihren kann. In
der Philosophie sind alle »Meister«, oder beanspruchen es zu sein. Das
schlief3t weder philosophische Schulen noch Gefolgschaften aus; die
Bemerkung soll darauf hinweisen, dass die Form der Fiihrung im Beweis

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

...zur philosophischen Ubung 167

und in der Philosophie unterschieden ist von der Szene der Abrichtung.?!
Im Beweis wird nicht (nur) den Anweisungen des Lehrers gefolgt; man
lernt zugleich, sich an dem Bewiesenen zu fithren. Die Autoritit, so
kdnnte man sagen, liegt nicht mehr ausschlielllich in der Lehrperson:
Sie ruht auch in dem Arrangement der Symbole und der Techniken,
welche den Beweis konstituieren. Bei der Ubernahme eines Beweises
(seiner Demonstration) ist der Novize, im Gegensatz zur Abrichtung,
immer auch Komplize.

Zweitens ist der Beweis von paradigmatischer Deutlichkeit, wenn es
darum geht, sich ein Bild unseres Handelns zu machen. Die Lernsitua-
tion ist gleichsam blind: Der Novize lernt in ihr, seine Aufmerksamkeit
zu lenken und richtig zu handeln; doch er hat in ihr nur insofern einen
Begriff von seinem Handeln, als er imstande ist, die geforderten Hand-
lungen auszufiihren. Mit der Lernsituation sind wir auf der Ebene der
»bedrock judgementsc, die Meredith Williams und andere Wittgenstein-
interpreten ins Zentrum ihrer Uberlegungen stellen: Hier geht es um
Urteile der Form »das ist rot« oder »das ist ein Ball«. Mit dem Beweis
—wie durch das Paradigma (vgl. PU §50) — erhalten wir zusétzlich zu den
Urteilen ein Bild unseres Handelns, das »Beweisbild«. Der Beweis de-
monstriert einen notwendigen Zusammenhang, der fiir alle moglichen
Handlungen gilt; an ihm priifen wir unser Handeln und iiberzeugen uns
von seiner Korrektheit.??

Der Beweis ist somit selbst ein Bild des Philosophierens: er zeigt, wie
wir uns von normativen Zusammenhéngen tiberzeugen. Insofern skep-
tische Konfusion erst aufkommen kann, wenn dieses Bild mit der An-
wendung kollidiert, erdffnet erst der Beweis einen Zugang zu der Frage,
wie es dazu kommt, dass Begriff und Wirklichkeit, Bild und Anwendung
auseinander driften und philosophische Verwirrung auslosen. Wire das
Lernen von Sprache nur Abrichtung, hdtten wir im Laufe der Zeit viel-
leicht das seltsame Gefiihl, dass sich etwas in unserem Handeln gedndert
hat. Doch erst, indem wir ein Bild unserer Handlungen erhalten, an dem
wir uns (riick-)vergewissern kdnnen, was wir tun, ist ein Konflikt mit der
Praxis tiberhaupt erst moglich.

Kripkes »skeptische Urszene« stellte einen solchen Konflikt vor: Diesel-
be Tat scheint widerspriichliche Beschreibungen der Praxis zu rechtferti-
gen; es wird unklar, was wir eigentlich tun. Im Folgenden soll diese Form
des Konflikts ndher untersucht werden, die bisher nur vorausgesetzt
wurde. Wie ist seine Struktur, was ermdglicht ihn? Es soll gezeigt werden,
dass der philosophische Konflikt, wie Wittgenstein ihn konzipiert, nicht
blof eine theoretisch niitzliche Fiktion ist. Wenn der Skeptizismus als ein
»Verlust« der Handlungsféhigkeit zu verstehen ist, dann deshalb, weil er

21 Der Begriff der Fihrung in der Lernsituation wird eingefiihrt in Kap. 4.3.3.
22 Vgl. dazu oben, 4.3.6.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 Philosophie als Praxis

von der Moglichkeit zeugt, dass Bild und Anwendung auseinander treten.
Die Analyse des Beweises erlaubt zu zeigen, dass diese Verwirrung, wie
wir sehen werden, aus einer objektiven Unfahigkeit entspringen kann,
Handlungen auszuiiben. Umgekehrt tritt so in aller Deutlichkeit hervor,
dass Wittgensteins philosophische »Therapie« — die Arbeit an sich — ge-
rade nicht nur das Individuum alleine betrifft, in seinem subjektiven
Leiden an der Welt, sondern sich an die Praxis richtet.

5.4 »Wir kennen uns nicht aus«

Die Philosophie als eine »Arbeit an sich« zu betrachten, heif3t nicht, dass
die Philosophie nur ein persénliches Problem ist oder stellt. Die Diskus-
sion der Ubung zeigt, dass bereits die Formierung des Subjekts keine
»private« Angelegenheit ist. Das Kénnen, welches das Subjekt erwirbt,
ist relativ zu den gegebenen Antworten und Reaktionen der Lehrper-
son, welche die kollektive Normativitit reprasentiert. Das Kind lernt,
mit den anderen zu spielen und iibereinzustimmen. Auf einer h6heren
Stufe erwirbt es das subjektive Kénnen relativ zu dem »Beweisbild«, an
dem es sich einen normativen Zusammenhang verdeutlicht. Der Schiiler
lernt an einer — grafischen oder symbolischen —~Anordnung, entlang der
Instruktionen und mit der Hilfe von Transformationstechniken, was es
heil3t, eine Handlung richtig auszuiiben. Nur durch das Zusammenspiel
von Techniken, die es benutzt, mit den Beweiselementen, an denen es
die Techniken ausiibt, erwirbt das Individuum die Gewissheit, mit der
es schliefllich normativ urteilt.

Die Selbstverstdandlichkeit, mit der wir in der Praxis unseres Urtei-
lens iibereinstimmen, ist somit kein individuelles Attribut. Wittgensteins
Modell der Ubung kann jedoch erkldren, warum das philosophische
Problem als ein individuelles Problem erscheint. Die Storung der Hand-
lungsgewissheit schreibt sich das Individuum selbst zu, weil die Regel
durch den Lernprozess unantastbar geworden ist. Ist die Regel einmal
erworben, wird sie — wie in dem Abschnitt zur »Produktivitédt der Regel«
(4.3.5) beschrieben — zu einem allgemeinen Mal3stab, an dem sich alles
zukiinftige und vergangene Verhalten misst. Die Normativitdt der Regel
besteht gerade darin, dass kein Verhalten mehr die Regel widerlegen
kann. Sie ist — so Wittgensteins Ausdruck — »der Kontrolle durch die
Erfahrung entzogen« (BGM VI-23), weil jedes abweichende Verhalten
nunmehr als eine falsche Ausiibung der Regel gilt. Die Méglichkeit, dass
die Regel selbst fehl geht, bleibt unbertiicksichtigt. Wenn wir beim Nach-
zdhlen der Apfel, die wir einzeln auf den Tisch gelegt haben, plotzlich
nicht mehr die mathematisch berechnete Summe erhalten, so schliefen
wir daraus, dass ein Apfel vom Tisch gefallen sein mul’ oder wir uns
verzdhlt oder verrechnet haben. Die Addition jedoch, die Regel, bleibt

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Wir kennen uns nicht aus« 169

unangetastet und wird durch diese Erfahrung nicht widerlegt. »Wenn 2
und 2 Apfel nur 3 Apfel ergeben, d.h., wenn 3 Apfel daliegen, nachdem
ich zwei und wieder zwei hingelegt habe, sage ich nun nicht: »2+2 ist also
doch nicht immer 4 sondern: >Einer muf irgendwie weggekommen
sein«« (BGM I-157)

Wenn das Subjekt in der Ausiibung der Regel nicht das geforderte
Ergebnis erhilt, féllt dieses Misslingen auf das Subjekt zuriick. Diese
Uberlegung wirft ein Licht auf das »Sich-Verfangen in den Regelng, als
das Wittgenstein die philosophischen Probleme beschreibt. (PU, §125)
Wir seien, so sein Bild, beim Befolgen der Regeln nicht dort angekom-
men, wo wir es erwartet hitten. »Die fundamentale Tatsache ist hier:
daB wir Regeln, eine Technik, fiir ein Spiel festlegen, und dall es dann,
wenn wir den Regeln folgen, nicht so geht, wie wir angenommen hatten.«
(PU, §125) Beispiele fiir dieses in den Philosophischen Untersuchungen
angedeutete Bild finden sich in den Bemerkungen zu den Grundlagen
der Mathematik. Dass wir uns in den Regeln verfangen, beschreibt Witt-
genstein dort als einen Widerspruch im Kalkiil oder in einem Spiel. Wir
bilden beispielsweise mathematische Formalismen aus, die sich durch
eine »mathematische Entdeckung« als vieldeutig erweisen; oder wir
legen ein Spiel fest, bei dem sich herausstellt, dass immer der Spieler
gewinnt, der als erstes zieht.2® In beiden Fillen liegt eine deutlich de-
finierte Regel vor, der zuerst auch gefolgt wird (vgl. »...daB wir Regeln,
eine Technik, fiir ein Spiel festlegen...«, PU §125). Erst nach einer Zeit, in
der die Regeln fraglos angewendet wurden, st6f3t das Subjekt in der Aus-
tibung des so definierten Kalkiils auf ein Problem. Wir entdecken, dass
eine Multiplikation mehrere Resultate zulésst, oder stellen konsterniert
fest, dass der Spieler, der anfingt, immer gewinnt. Diese Situation fasst
Wittgenstein so zusammen:

»Ich gebe die Regeln eines Spiels. Der Andere macht, diesen
Regeln ganz entsprechend, einen Zug, dessen Moglichkeit
ich nicht vorausgesehen hatte, und der das Spiel stort, so
wie ich’s ndmlich nicht wollte. Ich muf nun sagen:»Ich habe
schlechte Regeln gegebeng ich mufl meine Regeln &ndern
oder vielleicht ergidnzen.

So habe ich also schon zum Voraus ein Bild des Spiels? In
gewissem Sinne: ja!

Es war doch z.B. méglich, da@ ich nicht voraussah, daB eine
quadratische Gleichung nicht reelle Losungen haben muQ.

Die Regel fithrt mich also zu etwas, wovon ich sage: »Dieses
Bild hatte ich nicht erwartet; ich stellte mir eine Losung
immer so vor...«?4

23 BGM III-77f.
24 Wittgenstein, Zettel, §293.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 Philosophie als Praxis

Wie in den Philosophischen Untersuchungen charakterisiert Wittgen-
stein die auftretende Verwirrung mit dem Ausdruck: »wir kennen uns
nicht aus.<*® Die Schwierigkeit bestehe darin, nidher anzugeben, was
hier eigentlich das Problem ist, wenn wir uns in den Regeln verfangen
haben. Auch wenn wir in der Anwendung einzelner Regeln auf einen
Widerspruch gestoBen sind, so konnen wir nicht ohne weiteres diese
Regeln streichen oder komplett umformulieren. Sie stehen in einem
konstitutiven Zusammenhang mit dem Kalkiil als Ganzes, oder mit der
Praxis, deren Teil sie sind. Gefragt zum Beispiel, was es heift, zu rech-
nen, wiirden wir die Regeln der Addition nennen; die neue Entdeckung,
dass wir mit diesen Regeln unter bestimmten Bedingungen in einen
Widerspruch geraten, erlaubt nicht, die Addition einfach aus der Praxis
des Rechnens auszuschliefSen. Was wire Rechnen noch, so mdchte man
fragen, wenn es nicht mehr die Addition mit einschliet? Wir kennen uns
also nicht mehr aus, weil wir nichts nennen kénnen, was einerseits der
durch den Widerspruch problematisch gewordenen Praxis entspricht
und dabei zugleich den Widerspruch nicht mehr zulésst. Es scheint, als
konne man entweder nur den Widerspruch konstatieren, oder als miisse
man die Praxis so radikal uméndern, dass die alte Praxis nicht mehr
wieder zu erkennen wire.6

Der Konflikt besteht nicht zwischen den Regeln und ihrer Anwendung,
sondern zwischen unserem Verstéindnis der Regeln und der Praxis ihrer
Ausiibung. Die Regeln, die Wittgenstein hier thematisiert, sind konstitu-
tivim Sinne Searles: Sie regulieren nicht ein Verhalten, das auch ohne
sie existiert, sondern legen fest, was es heilst, diese Handlung auszuii-
ben.?” Die Regeln stehen dabei nicht isoliert da; sie sind Teil eines Spiels
oder Kalkiils. Insofern dienen sie einem bestimmten Zweck; wir haben
»schon zum Voraus ein Bild des Spieles.«?® Die Regeln haben, wie Witt-
genstein es auch nennt, einen Witz. (vgl. PU §564) Und wir kénnen uns
nur in den Regeln verfangen, wenn ihre Ausiibung diesem Witz zu wi-
dersprechen scheint. Im »Sich-Verfangen in den Regeln« konfligieren
die Anwendung einer Regel als Teil einer Praxis mit unserem Bild dieser
Praxis. So schreibt Wittgenstein in Fortsetzung der fiktiven Szene, wo wir
an einem Brettspiel entdecken, dass der erste Spieler immer gewinnen
wird:

»Was heilst es aber: Nicht wissen, woran es liegt, dal§ es [das
Spiel] immer so ausgehen muf3? Nun, es liegt an den Regeln.
—Ich will wissen, wie ich die Regeln abdndern muf3, um zu
einem richtigen Spiel zu gelangen. — Aber du kannst sie ja

25 BGM I1I-80; vgl. PU §123.

26 Vgl. BGM I1-80: »wir kénnen kein Kalkiil angeben, der diesem Kalkiil-Ahnlichem
»im Wesentlichen« entspricht und nur das Faule aus ihm ausschlief3t.«

27 Searle, Speech acts.

28 Wittgenstein, Zettel, §293.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Wir kennen uns nicht aus« 171

z.B. ganz abdndern - also statt deinem ein gédnzlich anderes
Spiel angeben. — Aber das will ich nicht. Ich will die Regeln
im groBen ganzen [sic] beibehalten und nur einen Fehler
ausmerzen.« (BGM III-77)

Der hier am Spiel entwickelte Konflikt zeichnet die Situation der Phi-
losophie als Ganzes aus. Wir hatten schon zu Beginn dieses Kapitels
festgestellt, dass der Skeptizismus mit der Selbstwiderspriichlichkeit von
Sétzen wie »Es gibt keine Bedeutung« nur deutlich hervorhebt, was die
Philosophie iiberhaupt charakterisiert. Die Philosophie kann nicht den
gesamten Sprachgebrauch reformieren, weil ihre Probleme gerade aus
der Anwendung der Sprache entspringen, die sie sich kritisch vor Augen
fiithrt. Ohne jene »erste« Sprache, in der sie auf das Problem st6(3t, ginge
ihr der Gegenstand verloren, den eine potenziell reformierte Sprache
besser zu fassen vermeint. Wir kénnen nicht schlicht festlegen, was »Frei-
heit« sein soll; es geht um ein besseres Verstdndnis davon, was wir unter
»Freiheit« verstehen und zu verstehen bereit sind; wir konnen nicht un-
bekiimmert definieren, was »Gegenstand« bedeutet, sondern miissen
darin beriicksichtigen, was wir mit »Gegenstand« meinen. Die Sprach-
praxis, insofern sie der Ursprung der philosophischen Problematik ist,
ist zugleich auch ein Ma@ der philosophischen Antworten. Wir kénnen
nicht, wie Wittgenstein in dem obigen Zitat feststellt, einfach »ein ginz-
lich anderes Spiel angeben.« Wir haben einen Konflikt, doch der situiert
sich innerhalb des Spiels.

Identifiziert man die Grenzen der Praxis mit den Grenzen der Welt und
hilt man — hierhin McDowell folgend - fest, dass diese Grenzen nicht
zu liberschreiten sind, so wiederholt diese Feststellung das Problem der
Grenzziehung: Es gibt keine Position jenseits der Praxis, von der aus wir
sie neu beurteilen und bestimmen kénnen. Wittgenstein benutzt jedoch
nicht zuféllig den Begriff des Wollens in der zitierten Zuriickweisung
des Vorschlags, das alte Spiel komplett fallen zu lassen und neu zu de-
finieren. (»...Aber das will ich nicht. Ich will.....«) Es geht nicht um ein
logisches »Nicht-konneng, sondern um unser Unvermogen angesichts
unseres Verhdltnisses zur Praxis. Einerseits treten wir in Distanz zu ihr;
andererseits kann nur sie uns die Auskunft geben, die wir suchen. Wir
wollen die Praxis besser verstehen, die wir kennen und ausiiben; wir
wollen das vorliegende Spiel besser verstehen. Was uns beunruhigt, was
die philosophische Verwirrung auslost, ist selbst eine Folge dieser Pra-
xis und kann nur in ihren Begriffen formuliert werden. Freilich kénnen
Spiele und Praktiken nach den unterschiedlichsten Kriterien korrigiert,
verdndert oder sogar aufgegeben werden; doch diese Konflikte werden
dadurch gelost, dass wir die jeweilige Spielpraxis verlassen und uns auf
eine andere, distanzierte Position zuriickziehen. Diese Moglichkeit bie-
tet sich der Philosophie nicht. Daher kommt sie ins Spiel, sobald sich

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 Philosophie als Praxis

der Konflikt zwischen uns und der Praxis als ein Konflikt in uns, oder als
ein Konflikt der Praxis mit sich selbst, erweist.

Dass wir uns in den eigenen Regeln verfangen, ist somit wesentlich
die Folge unserer Verwicklung in der Praxis, liber die wir philosophisch
reflektieren. Die therapeutische Lesart hat Recht, zu betonen, dass es
aus einer globaleren Perspektive nicht méglich ist, »die Praxis« zu iiber-
schreiten und sich zu ihr zu verhalten; wir sind nur auf einer Welt. Doch
konkreter zeigt sich in dem auftretenden Widerspruch ein Problem mit
uns selbst, die wir uns an eine bestimmte Praxis gebunden fithlen und
doch in Widerspriiche geraten. Wir sind nicht mehr im Stande, uns selbst
anhand der Bilder und Beschreibungen, iiber die wir verfiigen, in der
Praxis zu fiihren. Sie geben uns nicht mehr die gewiinschte Orientierung:
Obgleich die Regeln alle deutlich vor uns zu liegen scheinen, kollidieren
sie mit der Praxis ihrer Anwendung.

Nach Wittgenstein ist unsere philosophische Problematik somit im-
mer schon situiert, riickgebunden an die Praxis, die sich als fehlerhaft
erweist, ohne dass wir den Fehler einfach »ausmerzen« konnten. Und in
dieser Situation zeigt sich die Verfithrungskraft der skeptischen Position:
Indem der Skeptiker (hierhin im Einklang mit dem Dogmatiker) dazu
auffordert, uns das Wesen jener Praxis vor Augen zu fiihren, verspricht
er eine Klarung des Konflikts. Da die offen vorliegende Beschreibung
die Praxis nicht zu fassen scheint, wird hinter den Erscheinungen nach
einer Begriindung fiir diese Diskrepanz gesucht.? Das »Sich-Verfangen
in den Regeln« wird so als ein falsches Erfassen der Regel begriffen, das
Kalkiil als Abbild einer Idealform. (vgl. PU §81) So bleibt der Philosoph
dem Witz des Spiels treu und kann doch die Praxis reformieren. Thm
zufolge hatten wir die Regeln zwar falsch erfasst, doch immerhin wa-
ren es bereits die fiir das Spiel konstitutiven Regeln. Das 6ffnet einen
Spielraum der Korrektur, konnen wir doch lernen, die Regeln besser oder
genauer zu erfassen. Wenn Wittgenstein in PU §125 schreibt, dass es
nicht mehr so geht, »wie wir angenommen hatten, so interpretiert ein
skeptisch denkender Philosoph das als ein subjektives (oder mentales)
Problem. »Wir sagen eben, wenn z.B. der Widerspruch auftritt: »So hab
ich’s nicht gemeint.« (PU, §125) Der Widerspruch scheint individuell,
denn es geht nicht so, wie wir es angenommen hatten. Unser Bild der

29 Crittenden, Wittgenstein on Philosophical Therapy and Understanding, 133:
»To generalize: philosophical puzzlement begins with the feeling that there is
something odd about certain phenomena or that they are in need of explanation
—>how can that be?« one asks. This leads to an answer in terms of what must
have taken place. This explanation is not in terms of what is clearly evident
(for it is just this which is thought to need explaining), but in terms of a hidden,
unobservable essence. And finally, one can have arrived at this notion of what
the essence is only by reading it into the phenomena: there is some model
which dominates one’s thinking and forces him to believe that an intangible
essence is present.«

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Wir kennen uns nicht aus« 173

Regel ist falsch; unsere Erwartungen scheinen fehlgerichtet; wir zogen
die falschen Schliisse. Doch es ist gerade die Grundfrage der Wittgen-
stein’schen Untersuchungen zum Regelfolgen, dass wir uns zunéchst
einen Begriff davon bilden miissen, was es heif3t, etwas zu »meinen«
oder zu »erwarteng, bevor wir vorschnell vermuten, die Schwierigkeit
sei nur unsere mentale Ausrichtung oder Haltung. Indem Wittgenstein
untersucht, was es heil3t, etwas zu »meineng, zu »verstehen« oder »an-
zunehmencg, entzieht er dieser mentalistischen Einstellung den Boden
unter den FiiBen. (vgl. auch PU §81)

Der Philosoph, wie Wittgenstein ihn kritisiert, hilt den philosophi-
schen Widerspruch fiir ein individuelles (subjektives) Problem des Ver-
stdndnisses der Welt. Damit hypostasiert er eine Wirkung der Regel zu
ihrem Grund. Der Erwerb der Regel fiihrt dazu, dass ein Misslingen ih-
rer Anwendung auf das Subjekt selbst zuriickfillt, ist die Regel doch
»von jeder Verantwortung gegeniiber der Erfahrung frei.« (BGM IV-30)
Doch diese Stellung der Regel ist, wie wir gesehen haben, die Folge der
Einiibung in die Praxis und der kollektiven Ubereinstimmung in ihr.
Wittgenstein verlagert daher den Widerspruch. Weit davon entfernt, das
philosophische »Sich-Verfangen in den Regeln« fiir ein individuelles,
mentales oder geistiges Problem zu halten, konzipiert es Wittgenstein
als einen Widerspruch in der Praxis. Dass wir uns in den Regeln ver-
fangen, ist nicht die Unfihigkeit, sich etwas richtig vorzustellen, noch
ist es das Resultat unserer begrenzten Einsicht in die Verfasstheit der
Welt. Auch wenn diese Faktoren eine Rolle spielen kénnen, konstituie-
ren sie nicht die philosophische Verwirrung. Vielmehr kollidiert unser
Verstdndnis von dem, was wir tun, mit unserem Tun; bei vollkommener
Klarheit dariiber, was wir tun. Das Problem ist, dass diese Klarheit hier
nicht weiter hilft; die Klarheit erweist sich gerade als das Unklare, eine
Klarung herausfordernde.

Was heil3t es, zu behaupten, dass der Widerspruch in der Praxis selbst
auftritt? Entscheidend ist der Konflikt zwischen dem klaren Bild, das wir
von unserem Tun haben, und dem tatsdchlichen Handeln. Wittgenstein
richtet so viel Aufmerksamkeit auf das Kalkiil, weil hier die tiblichen
Nebelwolken, die in philosophischen Debatten den Blick triiben, erst gar
nicht auftreten. Im Kalkiil haben wir ein klares Bild unserer Handlungen.
Es ist wohl definiert, was wir tun, und es ist nachvollziehbar, was wir
getan haben. Wir sind den Regeln gefolgt, und wir kénnen angeben, was
die Regeln sind. Und doch stellt sich schlieBlich in der Anwendung dieser
Regeln (in der Praxis) heraus, dass ein Widerspruch auftritt, ein Problem,
das im schlimmsten Fall das ganze Kalkiil in Frage stellt. Dieses Problem
ist aber nur ein Problem, insofern es die Fahigkeit beeintrachtigt, das
Kalkiil zu benutzen. Es greift den Witz des Kalkiils an, so wie das Spiel, bei
dem der Sieger feststeht, seinen Witz verliert. Insofern wir mit dem Spiel
etwas bezweckten, wir es mit einem bestimmten Verstidndnis spielten,

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 Philosophie als Praxis

stehen wir vor dem Problem, dass wir in der Austibung einer Praxis nicht
im Stande sind, diese Praxis auszuiiben. Was wir tun, ist Teil der Praxis;
und doch widerspricht es im Resultat dem, was wir an dieser Praxis
fiir wesentlich halten. Dies ist die Situation, in der Wittgenstein den
Philosophen sieht, und zu Recht kennzeichnet er sie als ein praktisches
Unvermogen: »Mit »ich kenne mich in dem Kalkiil nicht aus« — meine
ich nicht einen seelischen Zustand, sondern ein Unvermogen, etwas zu
tun.« (BGM I11-80)

Der Widerspruch entsteht innerhalb der Praxis und verbaut so den
Weg fiir eine Rekonstruktion der Praxis, die keinen Widerspruch mehr
kennt. Nicht, weil es nicht méglich wére, eine andere Praxis festzulegen
—sondern weil diese Praxis eben eine andere wire. Das Problem ist, dass
eine »Reinigung« der Praxis ihrer Aufhebung gleichkommt. Dachte das
Subjekt bislang, das hiele es, zu rechnen, so stellt sich mit dem Auftreten
des Widerspruchs heraus, dass gerade diese Praxis zu Resultaten fiihrt,
die mit dem Rechnen unvereinbar sind. Doch da die Regeln, welche die
problematischen Spielziige ermoglichten, selbst die Praxis konstituieren
und somit festlegen, was es heif3t, dieser Tétigkeit zu folgen (z.B. Schach
zu spielen, Mathematik zu treiben), so kann die Praxis nicht einfach
von diesen Regeln abstrahiert werden. Der Widerspruch ist somit kein
Hindernis in der Ausiibung einer Praxis. Die Praxis besteht darin, so zu
handeln, wie es das Subjekt tut; es ist nun nicht mehr klar, was es tut.
In dieser Situation bietet sich die Losung nicht, die problematischen
Spielziige einfach aus dem Regelkatalog zu entfernen und ohne sie die
Praxis weiterzufithren — denn es sind gerade diese Ziige, die fiir das
Subjekt konstituieren, was es heiflt, einer solchen Praxis zu folgen.

Der philosophische Widerspruch als ein »Unvermdogen, etwas zu fun,
beschreibt den Verlust an Selbstverstandlichkeit, der die skeptische Situa-
tion kennzeichnet. Das skeptisch infizierte Subjekt zweifelt an sich selbst;
es hilt seine spontane Reaktion zuriick, oder kontrolliert sie. Nicht, weil
es nicht mehr weil, ob sie die richtige Reaktion ist; vielmehr weil3 es
nicht mehr, was es tiberhaupt tut. Es begreift sein Handeln als die An-
wendung einer Regel, seine Worte als Trager einer Bedeutung; doch
Bedeutung und Regel konnen sein Handeln nicht mehr beschreiben,
jetzt, wo der Widerspruch aufgetreten ist. In diesem Sinne wird hier Ca-
vells Feststellung verstanden, das philosophisch verwirrte Subjekt wisse
nicht, was es meine. Das eigene Handeln hat Folgen und Implikationen,
welche das Subjekt nicht anzuerkennen bereit ist; zugleich versteht es
sein Handeln nur nach Begriffen und Regeln, welche sein Handeln nicht
(mehr) beschreiben kdnnen. Damit versteht es sich selbst nicht mehr.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Wir kennen uns nicht aus« 175

Cavell beschreibt diese Situation u.a. an dem Beispiel Sokrates.3? Die-
ser konnte, so Cavell, seine Gesprdchspartner tiberhaupt nur in Parado-
xien fithren, weil diese durchaus wissen, was die Worter (ihre Worter)
bedeuteten (fo mean). Die Bedeutungen liegt offen dar; ohne diese Klar-
heit wire es gar nicht moglich, einen Widerspruch zu erzeugen. Sokrates’
Dialogpartner sehen sich jedoch gezwungen, ihre anfianglichen Defini-
tionen zuriickzuziehen, weil sie einzusehen beginnen, dass sie nicht
wirklich wissen, was sie sagten. »What they had not realized was what
they were saying, or, what they were really saying, and so had not known
what they meant. To this extend, they had not known themselves, and
not known the world.«3! Um zu sagen, was sie sagen wollten (was sie
meinten, was sie zu sagen beabsichtigten), miissen Sokrates’ Gesprachs-
partner sich der Worter bedienen, deren Gebrauch — wie die Regeln im
Spiel — scheinbar klar vor ihnen zu liegen scheint. Doch diese Worter
fiihren sie nicht zum erwarteten Ziel, wie die Regeln, welche immer den
ersten Spieler gewinnen lassen. Und hier driickt sich die Verwirrung,
die das Subjekt an sich erfihrt, in der Feststellung aus: »Wir sagen eben,
wenn, z.B., der Widerspruch auftritt: »So hab’ ich’s nicht gemeint.« (PU,
§125)

Dass wir etwas iiber uns selbst nicht mehr wissen, in unserem Selbst-
verhiltnis gestort sind, bedeutet zugleich, dass wir in ein neues Verhalt-
nis zur Praxis treten. Wir kénnen als Konsequenz uns nicht mehr, wie
Wittgenstein schreibt, blind ins Sprachspiel begeben. Als Folge des Wi-
derspruchs dndert sich unser Verhéltnis zur Praxis. Aus einem blinden
Vertrauen wird die Vorsicht dessen, der merkt, dass ihn das Spiel in die
Irre fiihren kann:

»Wir sehen nun etwas anderes und kdénnen nicht mehr naiv
weiterspielen. Das Spiel bestand einerseits in unseren Hand-
lungen (Spielhandlungen) auf dem Brett; und diese Spiel-
handlungen kénnte ich jetzt so gut ausfiihren wie friiher.
Aber andererseits war dem Spiel doch wesentlich, daB ich
blind versuchte zu gewinnen; und das kann ich jetzt nicht
mehr.« (BGM 111-77)

Die Reaktion auf diesen Verlust kann nicht darin bestehen, den Wider-
spruch aufzul6sen; diese Moglichkeit verschliet sich dem Subjekt, da
es ja gerade selbst im Widerspruch steht. Die Philosophie kann somit
nicht, wie Wittgenstein in den Philosophischen Untersuchungen fest-
hilt, »den Widerspruch [z.B. in der Mathematik] durch eine mathemati-
sche, logisch-mathematische, Entdeckung [...] 16sen.« (PU, §125) Ihr Ziel
wird fiir Wittgenstein vielmehr, »den Zustand vor der Losung des Wider-

30 Dass Philosophie darin besteht, dass das Subjekt nicht weil3, was es meint
(was es sagt), ist vielleicht das zentrale Motiv in Cavells Werk.
31 Cavell, Must we mean what we say?, 40.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 Philosophie als Praxis

spruchs, iibersehbar zu machen.« (PU, §125) Die Praposition »vor« wird
hier zeitlich gelesen: Fiir Wittgenstein zielt die philosophische Ubung
darauf, das Subjekt handlungsfidhig zu machen, indem es durch eine
Ubersicht die Méglichkeit erhilt, sich zu dem, was ihn in den Wider-
spruch verstrickt, zu verhalten. Die Ubersicht als Material der Ubung
dient dazu, die »Einstellung [des Subjekts] zum Widerspruch« (BGM
I11-82) zu dndern. Im Kontext dieses Zitats geht es etwa darum, die Ein-
stellung zum Beweis der Widerspruchsfreiheit zu &ndern. Ein entdeckter
Widerspruch, so Wittgensteins Ziel, zeige keinen fundamentalen Mangel
im Kalkiil selbst an (gleichsam in dessen Wesen). Dieser Eindruck sei
vielmehr die Folge der praktischen Haltung des Subjekts zu dem Kalkiil.
Es gelte daher, diese mit in die philosophischen Uberlegungen einzube-
ziehen — womit eine rein formale, mathematische Lésung des Problems
ausgeschlossen wird. Das Kalkiil wird eingebettet in die Lebenswelt,
aus der iiberhaupt erst der Anspruch in das Kalkiil hineingetragen wird,
welches zum Widerspruch fiihrt.3?

»Die Formalisierung der Logik war nicht zur Zufriedenheit
gelungen. Aber wozu hatte man sie tiberhaupt versucht?
(Wozu war sie niitze?) Entsprang dies Bediirfnis und die Idee,
es miisse sich befriedigen lassen, nicht einer Unklarheit an
anderer Stelle?« (BGM I11-85)

Um diese Einsicht zu gewinnen, muss das Subjekt an sich und seinem
Bild der Praxis, an seine Ziele und Vorstellungen, arbeiten. Wie diese
Arbeit aussieht, wird im Folgenden erortert.

5.5 An Bildern arbeiten

Vor dem Hintergrund der Uberlegungen zu der philosophischen »An-
fangsposition« (Z §693), dem Widerspruch, erklart sich, warum Wittgen-
stein dem Beweis soviel Aufmerksamkeit widmet. Der Beweis ist ein in
jeder Hinsicht paradigmatischer Vorgang, der zeigt, wie wir uns ein Bild
unseres Handelns geben, an dem wir uns orientieren und leiten. Mit
»Bild« ist hier nicht nur eine grafische Anordnung gemeint; ein »Bild« fiir
Wittgenstein liegt beim Beweis auch in Form einer Argumentationsfolge
oder einer Reihung logischer Schliisse vor. Uber den Rahmen des Bewei-
ses hinausgehend (und ihn hiermit als Paradigma anerkennend) umfasst
Wittgensteins Gebrauch des Wortes »Bild« vor allem noch sprachliche
oder grammatische Bilder. Bilder etwa wie das einer sichtbaren unend-
lichen Reihe, an der wir die Frage zu l6sen versuchen, ob in der Zahl =
die Gruppe »7777« vorkommt; oder das Bild, dass hinter der Stirn von

32 Steve Gerrard hebt hervor, dass in dieser Einbettung des Kalkils in eine es um-
fassende Lebenswelt der entscheidende Wandel in Wittgensteins Philosophie
der Mathematik ist. Vgl. Gerrard, Wittgenstein's Philosophy of Mathematics.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

An Bildern arbeiten 177

jemandem etwas vorgeht, wenn er denkt.3? Mit solchen Bildern kommu-
nizieren wir iiber unser Tun und die Praxis; und sie sind es, an die wir uns,
ausgehend von der philosophischen Verwirrung, spontan wenden. Denn
schliefllich sagen uns diese Bilder fiir gewohnlich sehr deutlich, was wir
tun. Durch den Beweis lernt das Subjekt, jedes Verhalten im Lichte der
so erworbenen Regel zu beurteilen; insofern ist nichts naheliegender,
als auf das Bild zu verweisen.

»Ein Bild wird heraufbeschworen, das eindeutig den Sinn
zu bestimmen scheint. Die wirkliche Verwendung scheint
etwas Verunreinigtes der gegeniiber, die das Bild uns vor-
zeichnet. Es geht hier wieder wie in der Mengenlehre: Die
Ausdrucksweise scheint fiir einen Gott zugeschnitten zu
sein, der weil}, was wir nicht wissen konnen; er sieht die
ganzen unendlichen Reihen und sieht in das Bewulf3tsein
der Menschen hinein.« (PU, §426)

Wittgenstein kritisiert die Identifikation des Bildes der Praxis mit der
Praxis selbst, mit der Anwendung.34 Der Blick auf das Bild scheint eine
Untersuchung der Anwendung ersetzen zu kénnen; so wie das menta-
le Bild fiir den Mentalisten die Handlung im Vorhinein zu bestimmen
scheint. Wir beziehen unser Handeln auf dieses Bild; wenn wir unser
Tun erkldren, dann verweisen wir auf diese Darstellung. Insofern ist der
Kalkiil, in dem die Regeln formalisiert offen liegen, nur ein Sonderfall:
Wir sind haufig imstande, unser Handeln mittels klarer Beschreibungen
darzustellen — und sind der festen Uberzeugung, darin alles gesagt zu
haben. Die Uberlegungen zum Beweis kénnen verdeutlichen, woher
diese Uberzeugung stammt. Wir haben in der Ubung gelernt, Bilder als
Ausdruck und Zusammenfassung unseres Handelns anzunehmen; im
Beweisvorgang lernen wir, unser Handeln schliellich selbst an diesen
Bildern zu messen. Der Beweis »steht [...] hinter der Regel als Bild, das
sie rechtfertigt.« (BGM VI-3) Doch der Beweis ist selbst eine Praktik, in
der sich unser Verhéltnis zu dem Beweisbild dndert; wir werden durch
diese Technik dazu gebracht, es als Ausdruck eines normativen Zusam-
menhangs zu sehen und schlielich die Erfahrung daran zu messen.
Die erkldrende Kraft des Beweisbildes hingt von der Ubereinstim-
mung in unseren Urteilen ab, die unsere Sprache ausmacht.?® Daher

33 PU §352 (Reihe), §427 (Stirn). Edwards listet diese und weitere Beispiele auf
(Edwards, Ethics without philosophy, 116f.) — Dem Einwand, diese Bilder hatten
mit dem Beweis nichts mehr zu tun, kann entgegnet werden, dass wir uns auch
einen »Beweis« solcher Bilder gut vorstellen kénnen. Etwa, indem ich etwas
denke und dann sage: »Und, was siehst Du? — Nichts! — Also ist mein Denken
im Kopf. «

34 Vgl. zu diesem Topos in den PU vor allem SS193ff. (Bild der Maschine) und die
Diskussion des Wiirfelbildes SS140ff.

35 Vgl. dazu BGM VII-9 (wo »Approbationen« die Urteile bezeichnen).

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 Philosophie als Praxis

kénnen wir durchaus mit den Bildern die »Ubereinstimmung der Spra-
che mit der Wirklichkeit« demonstrieren; auf sie konnen wir klarend
hinweisen, wenn wir gefragt werden, was wir meinen.

»Die Ubereinstimmung, Harmonie, von Gedanke und Wirk-
lichkeit liegt darin, da@3, wenn ich filschlich sage, etwas sei
rot, es doch immerhin nicht rot ist. Und wenn ich jeman-
dem das Wort rot«im Satze »Das ist nicht rot« erkldren will,
ich dazu auf etwas Rotes zeige.« (PU, §429)

Wir konnen sagen, was nicht der Fall ist; doch was wir sagen kénnen,
kénnen wir nur mittels Bilder und Beschreibungen erkldren, in denen
wir ibereinstimmen. Das philosophische Problem entsteht, wenn diese
Ubereinstimmung nicht mehr besteht und wir in der Reaktion darauf
uns auf die Bilder beziehen, die das Spiel scheinbar offen vor uns aus-
zubreiten scheinen. Es ist diese Situation, in der das Bild anfiangt, uns
zu tduschen: »Ein Bild hielt uns gefangen.« (PU, §115) Ein Bild kann uns
»gefangen« halten, weil wir nur auf die Sprache und ihre Darstellungen
schauen, nicht auf die Praxis ihrer Anwendung. Damit {ibersehen wir
jedoch, dass ein Bild unser Handeln nicht bestimmt, sondern uns nur
fiihren kann. Das Bild zwingt uns nicht; es fiihrt uns, indem wir uns
an ihm orientieren; schliellich mussten wir erst mittels einer Technik
lernen, uns von ihm fiihren zu lassen. Insofern ist die philosophische
Verwirrung - als »Unvermaogen, etwas zu tun« (I1I-80) — ein Unvermégen,
sich weiter vom Bild anleiten zu lassen; ein Unvermdgen, sich selbst, sein
eigenes Handeln und Urteilen, noch an diesem Bild zu fithren.36

Es lassen sich zwei Weisen unterscheiden, wie Bilder uns »gefangenc
halten kénnen. Formal lassen Bilder ihre Anwendung vergessen; die
Praxis tritt in den Hintergrund. Die Bilder werden von der Sprache ab-
sorbiert. Damit sehen wir uns aullerstande, uns zu dem Bild als Bild zu
verhalten. Es wirkt so natiirlich, wie es wirken mul$ kraft unserer nor-
mativen Eintibung, die es der »Kontrolle durch die Erfahrung« (BGM
VI-23) entzieht. Diese Natiirlichkeit und Selbstversténdlichkeit legt sich
verdeckend iiber den Konstitutionszusammenhang — die Einbettung des
Bildes in eine Praxis. »Ein Bild hielt uns gefangen. Und heraus konn-
ten wir nicht, denn es lag in unsrer Sprache, und sie schien es uns nur
unerbittlich zu wiederholen.« (PU, §115)

Die »Gefangenschaft« durch das Bild kann auch inhaltlich bestimmt
werden, durch unsere tradierten Denkweisen, insbesondere in der Philo-
sophie. Da Bilder unser Denken orientieren, gilt Wittgensteins Aufmerk-
sambkeit vor allem auch solchen Bildern, die in der Philosophie wirksam

36 Dies und die folgenden Bemerkungen verdanken viel den Ausfihrungen von
Owen, Genealogy as Perspicuous Representation und Edwards, Ethics without
philosophy, deren spezifische Beitrdge an ihrer Stelle auch benannt werden. —
Zu der These, dass Bilder uns »flihren«, vgl. auch die ausfihrliche Begriindung
im Zusammenhang mit dem Beweis in Kap. 4.3.6.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

An Bildern arbeiten 179

sind. Hier konnte man von einem tradierten »Bild des Bildes« reden,
welches Wittgenstein — angesichts seiner eigenen Position im Tractatus—
besonders beschiftigte. Es begreift das Bild als Abbild, welches imstan-
de ist, die Wirklichkeit zu erfassen und damit auch zu beriihren. Das
Bild, dass wir uns philosophisch vom Bild machen, ist an realistischen
Darstellungen wie dem Foto oder dem Portrit orientiert. Es scheint
»schlechtweg abzubilden, wie ein Ding aussieht, wie es beschaffen ist.«
(PU, §291) Ein solches Denkbild kann uns gefangen halten, weil es die
Richtung bestimmt, die wir unsere philosophischen Untersuchungen
einschlagen lassen.3” Wittgenstein nennt neben dem »Bild des Bildes als
Abbild« weitere solcher philosophischer Bilder, wie etwa die in der Neu-
zeit weit verbreitete Annahme, Philosophie miisse sich an den Methoden
der Naturwissenschaften orientieren.3®

In beiden Féllen halten uns Bilder »gefangen«, weil wir uns an ihnen
fithren lassen. Sie orientieren uns in unserer philosophischen Suche
— und verhindern so, dass wir Alternativen in Betracht ziehen. Damit
verbauen sie uns potentiell Moglichkeiten, Weisen, in denen wir das
Problem auflésen konnen. Bilder iiben keinen Druck aus, noch unter-
driicken sie unser Urteil; sie kénnen uns einfach deshalb »gefangen«
halten, weil wir uns an ihnen mit aller Selbstverstandlichkeit orientieren.

»Ein Mensch ist einem Zimmer gefangen, wenn die Tiir un-
versperrt ist, sich nach innen 6ffnet; er aber nicht auf die
Idee kommt zu ziehen, statt gegen sie zu driicken.« (BGM
IV-31)

Fiir Wittgenstein reagiert die Philosophie auf die Einschrankung der
Fahigkeit, sich selbst zu fithren. David Owen hat diesen Aspekt deutlich
herausgearbeitet. Fiir ihn richtet sich Wittgensteins Philosophie an un-
sere »capacity to make and act on one’s own judgementsg, eine Fihigkeit,
die er — in Anlehnung an Foucault — summarisch als die Fahigkeit zur
Selbstregierung (»self-government«) fasst.3® Der Wert der Bilder besteht
darin, dass sie uns in unseren Urteilen orientieren; die Gefahr ist, dass
sie damit unsere Handlungsfahigkeit einschranken, indem sie uns auf
bestimmte Urteils- und damit Handlungsweisen festlegen. Die Orientie-
rung wird in dem Moment zu einer Beschrédnkung, wenn wir aulerstande
sind, bei gleichzeitiger philosophischer Verwirrung von ihnen zu lassen:
»to be held captive by a picture or perspective is to be captivated such

37 »Wenn ich dazu neige, anzunehmen, daf3 eine Maus aus Urzeugung aus grauen
Fetzen und Staub entsteht, so wird es gut sein, diese Fetzen genau daraufhin
zu untersuchen, wie eine Maus sich in ihnen verstecken konnten etc.« (PU, §52)

38 »Philosophen haben standig die naturwissenschaftliche Methode vor Augen
und sind in unwiderstehlicher Versuchung, Fragen nach der Art der Naturwis-
senschaften zu stellen und zu beantworten.« (Wittgenstein, Das Blaue Buch,
39).

39 Owen, Genealogy as Perspicuous Representation, 82.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 Philosophie als Praxis

that one cannot reorient one’s reflection.«*° Der philosophische Kon-
flikt — und damit auch die philosophische Ubung - speist sich somit aus
dem Gegensatz unseres Versuches, mit den Bildern zu arbeiten, und dem
Unvermégen, erfolgreich mit ihnen zu operieren.

Wie jedoch kénnen wir uns von den Bildern befreien, die uns »gefan-
gen« halten? Und begeht diese Schilderung nicht den Fehler, die Bilder
selbst zu abgeleiteten Erscheinungen zu erkldren und in der Praxis eine
neue Essenz, ein neues Wesen zu postulieren? Um darauf zu antworten,
ist es hilfreich, Wittgensteins eigene Methodik kurz nachzuverfolgen. In
den Philosophischen Untersuchungen greift Wittgenstein immer wieder
zum Bild als einer moglichen Erkldrung — und diskutiert dann, ob wir
hier nicht das Bild zu stark von der Praxis gelost haben, aus der heraus
es seine erkliarende Kraft hat.*! So setzen die Philosophischen Untersu-
chungen mit dem augustinischen »Bild vom Wesen der menschlichen
Sprache« (PU, §1) ein, welches die Sprache nach dem Schema der Benen-
nung von Gegenstdnden durch Hauptworter (»wie>Tisch, »Stuhls, »Brot«,
PU §1) konzipiert. Wittgensteins erklédrt dieses Bild nun nicht fiir falsch.
In welchem Sinne kénnte es auch falsch sein? Natiirlich benennen wir
Gegenstédnde, nichts ist normaler; Augustinus’ Beschreibung ist weder
unverstdndlich noch absurd. Und zu behaupten, die Implikation dieser
Beschreibung - die Trennung von Gegenstand und Zeichen — wire falsch,
ist mindestens ebenso problematisch. In zahlreichen Fillen funktioniert
diese Beschreibung, und wir haben unzéhlige Praktiken, in denen wir
mit sprachlichen Zeichen so umgehen.

Wittgenstein versucht, den Leser davon zu {iberzeugen, dass das au-
gustinische Bild zu einfach ist (- was noch keinen Mangel darstellen
muss). Es beschreibe »die Vorstellung einer primitiveren Sprache als
der unseren« (PU, §2). Dies wird von Wittgenstein weniger bewiesen als
aufgezeigt, indem er ein Sprachspiel konstruiert, welches dem augusti-
nischen Sprachbild entspricht — das Sprachspiel mit den Bauarbeitern,
welche auf Zuruf von Hauptwortern (»Wiirfel«, »Sdule«, »Platte«, »Bal-
ken«) den Gegenstand bringen. An diesem Sprachspiel sehen wir, dass
Augustinus »ein System der Verstdndigung« beschreibt — »nur ist nicht
alles, was wir Sprache nennen, dieses System.« (PU, §3)

Entscheidend in dieser Diskussion ist das »Wir«, der Appell an uns.
Augustinus’ Sprachbild kann uns nicht befriedigen, weil es nicht den
Reichtum und die Komplexitit unserer Sprache aufweist. Kénnen wir
uns tatsdchlich »vorstellen, dal3 die Sprache in §2 die ganze [...] Sprache
eines Volksstamms« (PU, §6) ist? Welch seltsames Volk. Eine Sprache,

40 Owen, Genealogy as Perspicuous Representation, 89.

41 Neben den hier behandelten Paragraphen der PU werden »Bilder« auf ahnliche
Weise etwa in den SS 422-426, 522 oder 584 diskutiert. Eine Liste aller Para-
graphen, in denen es in den Philosophischen Untersuchungen um Bilder geht,
ware zu lang, um noch informativ zu sein.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

An Bildern arbeiten 181

in der nur auf Zuruf hin Gegensténde ihren Besitzer wechseln? Eine
Sprache ohne Witze, ohne Rhetorik, ohne Zahlen? Eine Sprache, in der
Menschen nur abgerichtet werden und keine Moglichkeit haben, sich
zu ihr zu verhalten? Eine Sprache — um Wittgensteins Aufzéhlung in PU
§23 aufzugreifen — ohne Theater, ohne Bitten, ohne Geschichten; eine
Sprache, in der wir weder von Vergangenem berichten, noch Hypothesen
aufstellen konnen?

Die Konstruktion seltsamer Volksstimme ist eine hdufiger anzutref-
fende Methode Wittgensteins. Thre Herausforderung liegt darin, dass wir
uns diese Sprachpraktiken einerseits durchaus vorstellen konnten, sie
uns zugleich jedoch so fremd zu sein scheinen, dass wir nicht wissen, ob
wir diesen Menschen tiberhaupt noch folgen konnten. Was sollten wir
von Menschen halten, die den Preis eines Holzhaufens ernsthaft nach
seiner Fldche bemessen — die also iiber ein intaktes und funktionieren-
des Geldsystem verfiigen, die Preise berechnen und Handel betreiben,
und dennoch nicht das Offensichtliche sehen, dass die Flache nur ein
Faktor des Gesamtvolumens ist?

Solche konstruierten Vergleiche heben das Fremde hervor, indem sie
zugleich das Eigene im Fremden aufscheinen lassen.*? Die Sprachspiele
als »Vergleichsobjekte« (PU, §130) dienen hier einer subtilen Dialektik.
Das Bauarbeiter-Sprachspiel zeigt zum einen, wie beschrénkt unser Bild
der Sprache ist, wenn wir sie nur nach dem Muster von Zeichen und Be-
zeichnetem begreifen. Indem uns diese modellhafte Praktik fremd bleibt,
legt sie blof3, dass in dem Vergleich der Sprache mit dem Benennen ei-
niges aus dem Blick fdllt. Zugleich zeigen die Sprachspiele jedoch auch,
wie viel bereits an solchen beschriankten Beschreibungen abgelesen wer-
den kann. Wir kénnen den komplexen sozialen Vorgang von Kindern,
die Apfel kaufen, durch ein Sprachspiel rekonstruieren, in dem nur Farb-
muster und Tabellen mit Zahlen vorkommen, in deren Benutzung die
Spieler dieses Sprachspiels abgerichtet wurden. (PU, §1) Im Gegensatz
zu den seltsamen Volksstdmmen ist dieses Sprachspiel vielleicht etwas
tiberexplizit (statt durch Tafeln wird man sich die Zahlfolge wohl in der
Praxis eher durch Reime oder dergleichen merken), jedoch durchaus
vorstellbar.*® Wittgenstein nennt die Sprachspiele eine »primitive« Art
des Sprachgebrauchs (PU, §5); dieser Begriff ist hier in seiner doppelten

42 Inden Bemerkungen zu Frazers Golden Bough zieht Wittgenstein auch wirkliche
Vergleiche mit fremden — in diesem Fall: historischen — Praktiken. Vgl. dazu
Puhl, Geschichte und Ritual.

43 Dass Vorstellbarkeit hier zu einem Kriterium des Philosophierens wird, scheint
ihm die Strenge zu nehmen. Aber abgesehen davon, dass Sprache wohl immer
Kreativitat, die Féhigkeit zur Projektion von Worten in neue Kontexte voraussetzt
(vgl. CR, 145ff.) — was unterscheidet diese Anforderung von der klassischen
Voraussetzung, der Vernunft fahig zu sein? Gibt es nicht hier wie dort Grade der
Kompetenz, Abstufungen der Begabung, die dem philosophischen Selbstbild
einer unvermittelten, reinen Erkenntnis direkt widersprechen?

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 Philosophie als Praxis

Bedeutung zu verstehen: Einmal als Vereinfachung, ja Vergroberung,
die bestimmte Konturen deutlicher hervorhebt; und zugleich als eine
grundwiichsige Form, gleichsam noch unberiihrt von den Raffinessen
der Zivilisation (in dem Sinne von »primitiver Gewalt«). Wenn Wittgen-
stein Augustinus’ Beschreibung des Spracherwerbs als eine »primitive
Vorstellung von der Art und Weise, wie die Sprache funktioniert« (PU,
§1) schildert, dann ist dies nicht nur eine Zurtickweisung. Gerade durch
ihre Ubersichtlichkeit helfen solche Darstellungen zu sehen, worauf es
ankommt.

Die »primitiven« Sprachspiele helfen, trotz der offensichtlichen Reduk-
tion, »den Zweck und das Funktionieren der Worter klar [zu] iibersehen«
(PU, §5). Sie zeigen uns etwas iiber unseren Sprachgebrauch. So kénnen
wir mit dem Begriff der Abrichtung bereits ein vollstdndiges »System der
Verstdndigung« — wenn auch ein einfaches — beschreiben, und stellen
dann fest, dass in diesem Sprachspiel weder geistige Vorstellungen (PU
§6), noch die Frage nach dem Namen der Dinge auftauchen (PU, §27).
Die Pointe dieses Vergleichs ist weder die metaphysische These, dass es
keine geistigen Vorstellungen gebe, noch die Behauptung, dass wir in
unserer Sprachpraxis nie nach Namen fragen wiirden. Er zeigt vor allem,
dass wir fiir diese dargestellte Form der Praxis noch nicht auf komplexere
Sprachformen zuriickgreifen miissen. Diese Begriffe — Vorstellung, Na-
men — greifen dort noch nicht. Wir kdnnen sie dort nicht gebrauchen.
Dadurch versucht Wittgenstein zu zeigen, dass sie in dieser Beschrei-
bung auch unnétig sind; und wenn sie unnétig sind, dann suchen wir
an der falschen Stelle, wenn wir mit ihnen das Wesen der Sprache zu
verstehen versuchen.

Diese Rekapitulation der Anfangsszenen der Philosophischen Unter-
suchungen zeigt, wie Wittgensteins Arbeit an und mit den Bildern, die
wir uns von der Sprache machen, funktioniert. Es wird ein sprachliches
Bild beschrieben, um zu untersuchen, welche Anwendung wir von ihm
machen kénnen. Die »Anwendung« ist aber nicht eine fundamentale-
re oder basalere Ebene der Explikation. Es wire ein Missverstdndnis,
die Anwendung als das fehlende Glied der Erklarung zu begreifen. Der
philosophische Fehler ist, das Bild der Praxis mit der Praxis zu identifi-
zieren; diesem Fehler konnen wir nicht ausweichen, indem wir in einem
neuen Bild das alte Bild und dessen Anwendung fassen. Wie kénnte
die Ausweitung der Beschreibung, indem sie nun auch die Anwendung
einbezieht, dem Vorwurf entgehen? Ein Bild ist nach wie vor nur in einer
selbstverstdndlichen Praktik ein Abbild, unabhingig von seinem Um-
fang.** Deshalb geht Wittgenstein anders vor. Er untersucht, wie weit
diese Bilder reichen, d.h., welche Anwendung wir noch von ihnen zu ma-

44 Hier ist es wichtig zu betonen, dass das Bild nur in der Praktik ruht und nicht
auf ihr basiert. Vgl. das Hausgleichnis in UG §248.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

An Bildern arbeiten 183

chen bereit sind. Er fiihrt die Bilder und ihre Gebrauchsmdéglichkeiten
vor. Damit fordert er uns dazu auf, uns von ihnen fiithren zu lassen und
zu schauen, wie weit sie uns tatsdchlich leiten konnen.

Der letzte Schritt dieses Vorgehens ist nicht die unabweisliche Schluss-
folgerung, sondern die subjektive Stellungnahme. Darum haben Witt-
gensteins Argumentationen héufig die Form einer reductio ad absurdum.
Er stellt ein Bild vor, mit dem wir eine Praxis zu beschreiben versuchen,
und fragt dann, wie die Moglichkeit, diese oder jene Frage an das Bild zu
stellen, sich zu der Praxis verhilt, die damit beschrieben sein soll. Wir
beschreiben ein »primitives« Sprachspiel, das ohne geistige Vorstellun-
gen auskommt — wollen wir dann noch darauf bestehen, dass geistige
Vorstellungen unverzichtbare Begleiter jeder Sprachpraxis sind? Wir ver-
gleichen den Satz — wie Wittgenstein es im Tractatus getan hatte — mit
einem Bild (PU, §522). Was heil3t es fiir diesen Vergleich, wenn wir uns
vor Augen fiihren, dass wir Genrebilder und Portrétbilder unterscheiden?
Wir kénnen, nach der Bedeutung des Wortes »Wiirfel« gefragt, sofort ei-
ne Zeichnung anfertigen, die einen Wiirfel darstellt. Wir sagen, diese
Zeichnung zeige, was uns vorschwebt, wenn wir das Wort »Wiirfel« ver-
wenden. (PU, §139) Was heil3t es, zu sagen, dass dieses Bild uns zu einer
bestimmten Anwendung zwinge, wenn wir schlief8lich feststellen, dass
eine solche Zeichnung unzdhlige abweichende Projektions- und damit
Interpretationsweisen zuldsst?

Wittgenstein befragt die Bilder, wie weit sie uns zur Beschreibung
dessen verhelfen konnen, was wir mit ihnen zu sagen versuchen. Sie
werden beim Wort genommen, um zu zeigen, dass daraus unsere Ver-
wirrungen entstehen: aus ihrer Anwendung, die wir mit ihnen machen.
Fiir die therapeutische Lesart ist damit das Ende der Philosophie Witt-
gensteins erreicht, denn unsere Anwendung ist fiir sie — wenn uns diese
Einsicht auch zunéchst philosophische Miihen kostet — im Grunde selbs-
tevident. Doch Wittgensteins Vorgehen muss nicht in der »beruhigten
Sicherheit« (UG, §357) dessen enden, der auf dem Grunde der Praxis die
Grundlosigkeit seiner Fragen erkannt hat. Die Verwirrung kann auch
aus der Diskrepanz entstehen, dass das Bild eine Anwendung impliziert,
der wir — d.i. die kollektive Praxis — in unserem Handeln nicht folgen.
Wittgensteins »Wir« verweist auf eine Praxis, auf eine Gepflogenheit; ob
nun real oder fiktiv. Die Methode hat noch nicht vorentschieden, wie
die Stellungnahme des Subjekts aussieht; doch sie zeigt ihm, dass seine
Anwendung der Bilder mehr ist als eine automatische Projektion. An
die Stelle der »nMethode der Verifikation«, welche das Subjekt in voller
Souverdnitit hilt, tritt die Rolle, die ein Bild in unserem Leben einnimmt
oder einnehmen kann. Der Sinn des Bildes liegt nicht im Subjekt, und es
muss sich selbst dariiber aufkldren, was es eigentlich meint oder meinen
kann:

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 Philosophie als Praxis

»Woran glaube ich, wenn ich an eine Seele im Menschen
glaube? Woran glaube ich, wenn ich glaube, diese Substanz
enthalte zwei Ringe von Kohlenstoffatomen? In beiden Fél-
len ist ein Bild im Vordergrund, der Sinn aber weit im Hin-
tergrund; d.h., die Anwendung des Bildes nicht leicht zu
iibersehen.« (PU, §422)

Bilder kénnen uns »gefangen« halten, weil wir ihnen folgen; die philo-
sophische Verwirrung — »wir kennen uns nicht aus« — zeichnet sich ja
gerade dadurch aus, dass wir uns von den offen vorliegenden Regeln
fiihren lassen. Wir halten uns an das in den Bildern Gesagte, akzeptieren
seine Implikationen — um dann festzustellen, dass in der Praxis ein Wi-
derspruch auftritt. Daher geht Wittgenstein den Bildern nach, verfolgt
ihre Anwendungen, um vorzufiihren, dass wir hier nur Bildern gefolgt
sind. Die philosophische Krankheit ist, die Bilder fiir die Wirklichkeit zu
nehmen (PU, §114); Wittgensteins Therapie will ins Bewusstsein bringen,
dass es sich hier um Bilder handelt. Damit wird nicht der Blick auf die
Wirklichkeit freigegeben; einen solchen platonischen Hohlenausgang
kennt Wittgenstein nicht.*> Seine Philosophie will vielmehr die Frage
iiberhaupt wieder ermdglichen, wie weit wir bereit sind, diesen Bildern
den Kredit zu geben, den sie von uns verlangen. Der Zwang, den wir
in dem Versuch empfinden, den Bildern zu entkommen, ist eine Folge
unseres Verhiltnisses zu diesen Bildern; dieser Zwang kann aufgeldst
werden, indem deutlich wird, dass wir selbst, unfdhig, vom Bild zu lassen,
einer neuen Untersuchung im Wege stehen. Die philosophische The-
rapie ist daher eine »Arbeit an sich«, in der wir erkennen, dass wir uns
von den Bildern fiihren lassen. James Edwards hat diese Konsequenz der
Methodik Wittgensteins auf den Punkt gebracht:

»The illness of philosophy is not the presence of these [gram-
matical] pictures; the sickness is our captivity to them. We
do not recognize them as pictures; hence we feel ourselves
powerless before them and the confusions they bring when
taken literally. This feeling of powerlessness is an important
phenomenological feature of the philosopher’s captivity to
his pictures. In the grip of a grammatical picture, we feel
things must be a certain way; and when that conception
leads to absurd consequences, we try bravely to swallow
them down. After all, we think, what choice do we have? He-
re Wittgenstein wants the individual to recognize himself in
the process of thinking.«*®

45 Vgl. dazu Blumenbergs treffende Analyse der verschiedenen Bilder und Gleich-
nisse, mit denen Wittgenstein das traditionelle Thema der philosophischen
»Gefangenschaft« aufgreift, in Blumenberg, Héhlenausgédnge, 752-792.

46 Edwards, Ethics without philosophy, 151.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

An Bildern arbeiten 185

An die Stelle der Bilder, die uns in die Irre fithren, konnen nur andere
Bilder gesetzt werden. So bescheibt Wittgenstein seine Philosophie als
eine Anderung der »Anschauungsweise« (PU, §144) und schlégt vor, klas-
sische Problemlagen neu zu sehen: »Sieh den Satz als Instrument an, und
seinen Sinn als seine Verwendungl« (PU, §421) Die Bilder sind Ausdruck
unserer Art und Weise, die Welt zu sehen; fiir ihre Unverzichtbarkeit — auf
die der Philosoph sich einstellen muss — bietet sich der schon bei der
Diskussion der Moore’schen Sétze eingefiihrte Begriff des Weltbilds an.
Wittgenstein arbeitet diesen Begriff, der in Uber Gewissheit auftaucht,
nicht weiter aus; doch es wird deutlich, dass das Weltbild gleichsam die
Manifestation der kollektiven »Anschauungsweise« ist, die Summe der
vielfaltigen Bilder und Begriffe, an denen wir uns orientieren. Das Welt-
bild sei, so Wittgenstein, »der iiberkommene Hintergrund, auf welchem
ich zwischen wahr oder falsch unterscheide« (UG, §94), und gleiche - jen-
seits von wahr und falsch stehend — damit einer »Mythologie« (UG, §95).
Sein epistemischer Status ist der des Bildes iiberhaupt: es strukturiert
unser Denken und Handeln, ohne auf einem Wissen zu basieren.

Wittgenstein ist kein Tkonoklast.*” So sei das Bild der Erde als Ball,
wie Wittgenstein festhélt, ein gutes Bild, mit dem man »arbeiten« kénne.
(UG, §147) Doch es kann passieren, dass wir mit den Bildern nicht mehr
arbeiten konnen; dann setzt die philosophische Arbeit ein. Wittgensteins
soziale (praktische) Einbettung dieser Bilder — und damit des Weltbil-
des als Gesamt unserer Uberzeugungen — hat zur Konsequenz, dass wir
nicht dazu verdammt sind, die gegebenen Bilder hinzunehmen.*® Den
Skeptizismus als Teil der Praxis sehen, anstatt ihn zu exorzieren, heil3t,
die Moglichkeit der skeptischen Distanz auch zu einer Neuorientierung
nutzen zu kdnnen. Dieses Denken hat seinen Preis; die skeptische Di-
stanz ist fiir Wittgenstein keine theoretische Ubung, die wir unabhéngig
von unserem Welt- und Selbstverhiltnis nur auf dem Papier austiiben.
Es ist dies wohl die Erfahrung des Misslingens, die in Wittgensteins
zahlreichen Gleichnissen zur Situation des Philosophen ihren Ausdruck
findet; von den »Beuleng, die sich der Verstand beim Anrennen an die
Grenze der Sprache holt, bis hin zu dem »unartikulierten Laut, die der
Philosoph ausst63t, wenn er auf seine inneren Vorstellungen als Rechtfer-

47 Dies hebt vor allem Chris Bezzel hervor (Bezzel, Wittgenstein). Im selben Sinne
argumentiert Meredith Williams, dass Wittgensteins Kritik sich nicht gegen die
bloBe Vieldeutigkeit von (mentalen) Bildern richte. Das Problem, gegen das
er vorgehe, sei vielmehr die Annahme, dass wir uns allein von Bildern leiten
lieBen — erst diese These flhre unmittelbar in den Regress, frage sich doch,
nach welchem Bild zweiter Ordnung wir beurteilen, ob wir uns von dem Bild
erster Ordnung richtig oder falsch leiten lieBen. (Williams, Blind Obedience, 96)

48 Joachim Schulte hebt hervor, dass Wittgenstein somit Heinrich Kleist keinen An-
lass zur Verzweiflung gegeben hétte: Im Gegensatz zur kantischen Philosophie
hat das Weltbild bei Wittgenstein nicht den Status unverriickbarer Wahrheiten.
Schulte, Chor und Gesetz, 113-128 .

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 Philosophie als Praxis

tigung fiir seinen Sprachgebrauch verweisen méchte.*® Diese Erfahrung
kann jedoch selbst zum Antrieb und Gegenstand der philosophischen
Ubung werden. Da wir die Bilder, die uns verwirren, durch Ubungen und
Techniken erworben haben, kénnen wir andere Bilder mit denselben
Mitteln erwerben. Wir kdnnen die Bilder &ndern, alte Bilder hinterfragen
und neue Bilder entwerfen. Der Beweis fiihrt dazu, dass Erfahrungssétze
zu normativen werden; diese »Verhartung« kann wieder aufgehoben
werden, wobei dabei andere Sitze wieder in die Mythologie der Sprache
absinken:

»Man konnte sich vorstellen, dal gewisse Sédtze von der
Form der Erfahrungssitze erstarrt wiaren und als Leitung
fiir die nicht erstarrten, fliissigen Erfahrungssétze funktio-
nierten; und dal! sich dieses Verhéltnis mit der Zeit dnderte,
indem fliissige Sétze erstarrten und feste fliissig werden. /
Die Mythologie kann wieder in FluR geraten, das FluBbett
der Gedanken sich verschieben.« (UG, §96f.)

Wittgensteins Methode ist somit selbst keine Kritik, welche einfach die
Falschheit bestimmter Bilder oder philosophischer Vorurteile bloflegt.
Sein Denken betreibt keine Ideologiekritik. Es versucht, unsere Sicht-
weise zu modifizieren, indem es uns vorfiihrt, wie wir mit bestimmten
Problemen umgehen konnen. Seine Philosophie leitet nicht ab, sondern
will zu einer neuen Betrachtungsweise anregen. Es werden nicht Bilder
rationalisiert, sondern andere Bilder vorgeschlagen:

»Ich wollte dies Bild vor seine Augen stellen, und seine Aner-
kennung dieses Bildes besteht darin, da er nun geneigt ist,
einen gegebenen Fall anders zu betrachten: ndmlich ihn mit
dieser Bilderreihe zu vergleichen. Ich habe seine Anschau-
ungsweise geandert.«*°

Das hier nachgezeichnete Vorgehen ist freilich nicht repréasentativ fiir die
ganze Philosophie Wittgensteins. Auch Wittgenstein benutzt Argumen-
te, zieht Schlussfolgerungen, baut ein systematisches oder zumindest
»technisches« Vokabular auf (»Beweis«, »Bild«, »Regel«). Doch diese Ar-
gumente haben ihren Lebensraum in solchen zeigenden Vergleichen
und Beschreibungen. Sie sind eine andere Form der Argumentation: Es
wird nicht deduziert, sondern nahegelegt; es wird nicht gewichtet, son-
dern differenzierend vor den suchenden Augen ausgebreitet. Edwards
nennt dieses Vorgehen »aesthetic reasoning«, darauf hinweisend, dass
Wittgenstein vor allem versucht, Unterschiede sehen zu lehren.?! Witt-
genstein verwende demnach dieselbe Technik wie ein Literatur- oder

49 PUSS 119, 261.
50 PU, §144; vgl. auch Wittgenstein, Zettel, §461
51 Edwards, Ethics without philosophy, 125-159.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

An Bildern arbeiten 187

Kunstkritiker: Um ein Werk einzuschitzen, wird es mit anderen Werken
verglichen. Es werden Parallelen und Unterschiede herausgearbeitet,
einzelne Passagen werden herausgehoben, andere in den Hintergrund
gestellt.5?

Der Vergleich mit dem Kritiker soll vor allem die Form der von Witt-
genstein angewandten Technik hervorheben: Sie arbeitet dsthetisch,
insofern (wie schon beim Beweis) auch mit der Wahrnehmung gear-
beitet wird. Indem verschiedene Sétze wie Bilder nebeneinander gelegt
werden, lernen wir, sie in einem neuen Licht zu sehen. Dabei ist der
Effekt mehr als eine einfache Korrektur eines Urteils, an dem man bisher
festgehalten hat. Edwards’ Beispiel ist ein Literaturkenner, der einen
anderen davon zu iiberzeugen versucht, dass Faulkners Werke inter-
essantere Kunst seien als Harold Robbins’ Romane.>® Gelinge ein solcher
Uberzeugungsversuch, so Edwards, dann fiihre das nicht allein zu einer
Revision des bisherigen Urteils »Harold Robbins schreibt interessante
Romane.« Der Wandel wiirde vielmehr zahlreiche andere Urteile mit
einbeziehen — unsere Meinungen dartiiber, was wichtig ist und was nicht,
worauf im Leben zu achten sei, und womit wir uns gerne beschéftigen.>*
Man konnte hier auf Bourdieus Analyse des Kunstgeschmacks als die
Folge eines Habitus verweisen: Sich nicht nur héflich der Meinung an-
schlieBen, dass Faulkner interessantere Kunst sei, bedeutet schlieRlich,
ein ganzes Spektrum an Gewohnheiten, Praferenzen und Meinungen zu
verschieben.”®

Die aisthetische Technik arbeitet so einerseits mit der Wahrnehmung,
indem sie Unterschiede und Parallelen hervorhebt, und zielt anderer-
seits auf die Wahrnehmung oder, wie Edwards es nennt, die Sensibilitdit
des Subjekts. Es geht ihr um die Produktion von Evidenzen mittels Ver-
fahren, welche die Aufmerksamkeit des Subjekts lenken: »und seine
Anerkennung dieses Bildes besteht darin, daf§ er nun geneigt ist, einen
gegebenen Fall anders zu betrachten.« (PU, §144) Ein solches Verfahren
kann den Gesprachspartner nicht zwingen, die eigenen Schlussfolgerun-
gen zu libernehmen. Hier gibt es keinen zwanglosen Zwang des besten
Arguments. Dies ist eine formale Konsequenze aus der Einsicht, dass die
Sprache und ihre Bilder normativen Gehalt nicht unabhéngig vom Sub-
jekt haben konnen — weshalb ihre Umwertung, wenn sie auf die Mittel
der Autoritdt und des Zwangs verzichten will, zuletzt nur an den Leser
appellieren kann.

52 Vgl. etwa PU §72: »Das Gemeinsame sehen.... Das ist eine Erklarung, die
verstanden wird, indem der Andere aufsucht und sieht, was jenen Bildern ge-
meinsam ist.« — Die Nahe dieser »morphologischen« Methode zu Goethe hat
Joachim Schulte herausgearbeitet (Schulte, Chor und Gesetz, 11-43).

53 Edwards, Ethics without philosophy, 131.

54 Ebd., 125-159. Edwards benutzt als Kontrast zu Faulkner hier Eudora Welty.

55 Vgl. Bourdieu, Die feinen Unterschiede.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 Philosophie als Praxis

Edwards zitiert zur Unterstiitzung seiner These, dass Wittgensteins vor
allem dsthetisch (oder aisthetisch) arbeite, eine von Moore veroffentlich-
te Notiz liber Wittgensteins Vorlesungen. Dort vergleicht Wittgenstein
die Art und Weise, wie Griinde in der Philosophie gegeben werden, mit
dsthetischen Diskussionen. Solche Diskussionen zielten, wie in einer
Gerichtsverhandlung, darauf, durch eine Aufkldrung der Umstidnde den
Richter zu einem (zu dem richtigen) Urteil zu bewegen. Man argumen-
tiere in der Hoffnung »that in the end what you say will >appeal to the
judge« And he [Wittgenstein] said that the same sort of »reasons« where
given, not only in Ethics, but also in Philosophy.«>®

Edwards selbst liest Wittgenstein aus der therapeutischen Perspektive
und fasst Wittgensteins Methode daher als eine Form der Selbstbefrei-
ung von Bildern, als eine Emanzipation von ihrer irrefithrenden Kraft.
Das sich darin ausdriickende therapeutische Missverstandnis miissen
wir jedoch nicht teilen: es gibt keine Form der endgiiltigen Abkehr von
jeder Art philosophischer Verwirrung. Deshalb, um anzuzeigen, dass
auch das aisthetisch an sich arbeitende Subjekt sich mit der Praxis kon-
frontiert sieht, in der der Widerspruch auftritt, wurde die von Edwards
beschriebene Methode als eine Technik eingefiihrt. Edwards hebt einen
wichtigen Punkt hervor: Wittgensteins philosophische Methode, als eine
Ubung, muss darauf zielen, die Sichtweise durch Techniken zu verin-
dern, die selbst nicht von der Form einer Regel sind. Edwards’ »aesthetic
reasoning« ist eine solche Technik, die angesichts der grolen Bedeu-
tung der Bilder bei Wittgenstein herausragt. Der Begriff der Technik soll
hier noch einmal hervorheben, dass dieses Verfahren nicht irrational ist;
auch der Beweis arbeitet, nach Wittgensteins eigener Analyse, mit einer
Technik, welche die »Anschauung« dndert (BGM IV-30). Eine Technik ist
eine Fertigkeit, eine »skilled activity« (Williams), wie auch das »aesthetic
reasoning«. Solche Fertigkeiten kénnen getibt, verglichen und korrigiert
werden; doch sie sind nicht Ausdruck einer Regel.>

Der Philosoph fiihrt uns eine Technik vor, mit der sich unsere An-
schauungsweise dndern kann. Das letzte Kriterium dafiir, dass wir bereit
sind, uns mit dem auf diese Art von Wittgenstein dargebotenem Material
zu beschiftigen, ist unser Interesse an ihm. Die Betonung der formalen
Parallele dieser philosophischen Ubung mit dem Beweis sollte nicht
vergessen lassen, dass ein Problem — sein Problem — das Subjekt erst in
die Untersuchungen trieb (»Ich kenne mich nicht aus«, PU §123, »So hab’
ich’s nicht gemeint¢, PU, §125). Das durch die Ubersicht ausgebreitete
Material determiniert nicht, wie wir (als fragende, mit ihm arbeitende

56 Zitiert in Edwards, Ethics without philosophy, 130.

57 Was freilich nicht ausschlief3t, dass sie normiert werden, indem bestimmte
Ergebnisse der Anwendung dieser Fertigkeit als Resultat und damit Richtmaf3
der Auslbung derselben genommen werden. Vgl. die Diskussion zur Technik
oben, 4.3.4.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie als Kritik? 189

Subjekte) antworten und auf es reagieren werden; es fehlt der charakte-
ristische Zwang einer logischen oder begrifflichen Ableitung. Doch es
kann - und darin besteht sein Wert — uns zeigen, was wir sagen wollten,
als wir uns in den Widerspruch zu verstricken anfingen.

Wittgensteins feine Unterscheidungen des Sprachgebrauchs, die von
Austin zu einer wohl uniibertroffenen Feinheit und Pedanterie getrieben
wurden, dienen so nicht einfach der Beschreibung. Sie sollen eine Reak-
tion im Leser provozieren.’® Diese Reaktion erschopft sich nicht darin,
den fraglichen Sprachgebrauch schliefllich in einen der unzéhligen Ka-
suistiken einzuordnen, die der ordinary language philosoph ertffnet; als
hitte das Subjekt nur die Wahl, entweder nichts zu meinen oder nur das
sagen zu kénnen, was ihm diese Ubersicht zeigt. Die Ubersicht kann
auch dazu fithren, in Ermangelung von Alternativen neue Ausdriicke
einzufiihren und in die Sprache einzugreifen. Die philosophische Ubung
entwickelt auch neue Sichtweisen und stellt gegebene Selbstverstind-
lichkeiten in Frage, getrieben von dem Widerspruch. Die philosophische
Arbeit an sich selbst ist auch eine Arbeit an der Sprache und damit an
einem geteilten Gut; sie wird zur Kritik.>

5.6 Philosophie als Kritik?

An diesem Punkt schliet sich der Kreis, den wir mit Cavells Bemer-
kung eroffnet hatten, Wittgensteins Philosophische Untersuchungen sei-
en gleichsam Bekenntnisse. Dieser Vergleich hat seine Basis, so wurde
gesagt, in der exemplarischen Rolle, die ein Lehrer notwendig einneh-
men muss — denn neben dem, was er (an Urteilen etwa) sagt, muss er
beispielhaft zeigen, wie mit ihnen umzugehen ist. Diese Rolle wird dem
Lehrer von Cavell nicht einfach untergeschoben; sie ist — was Cavell
jedoch nicht so deutlich ausarbeitet — eine strukturelle Komponente
des Lernprozesses. Wie sich gezeigt hat, muss auch Wittgensteins eige-
nes methodisches Vorgehen nach diesem Muster verstanden werden.
Seine Argumente und begrifflichen Uberlegungen werden eingerahmt
von dem Versuch, den Leser von einer neuen »Anschauungsweise« (PU,
§144) zu tiberzeugen. Wittgenstein demonstriert eine Technik, die da-
zu dient, die Grenzen bestehender Bilder aufzuzeigen und neue Bilder
vorzuschlagen.

Die in dieser Methode sich ausdriickende Unvermeidlichkeit des Bil-
des im Philosophieren ist, wie Edwards aufzeigt, eine Fortfiihrung eines

58 »Austinian examples are not proofs but provocations. They bring forth respones
that clarify the relation beteween the interlocutor and the words he wants to
use.« Gustafsson, Perfect Pitch and Austinian Examples, 383.

59 »Tout >travail sur soi-méme:« est un travail sur le langage, et par conséquent sur
un bien commun.« (Cometti, Philosopher avec Wittgenstein, 158)

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 Philosophie als Praxis

Grundgedankens des Tractatus.®® Dort hielt Wittgenstein daran fest,
dass wir die Logik nicht transzendieren kénnen. Wenn wir die Einsicht
ernst nehmen, dass Denken immer logisch strukturiert ist, kénnen wir
der Logik im Denken (d.h. mit logischen Mitteln) keine Grenzen ziehen.
Deshalb griff Wittgenstein auf die Idee zurtick, dass sich die logischen
Grundrelationen symbolisch zeigen lassen miissen. Ihre Richtigkeit ist
selbst kein Gegenstand logischer (sprachlicher) Betrachtungen; sie zeigt
sich. »Die Logik muss fiir sich selber sorgen« (T 5.473), da jeder Versuch,
fiir sie zu sorgen, uns ausserhalb der Logik und damit - nach den Grund-
prinzipien des Tractatus— ausserhalb der sinnvollen Sprache stellt.

Wittgensteins Spétphilosophie nimmt einen Aspekt des Zeigens in
gewandelter Form wieder auf. An die Stelle einer Doktrin des Zeigens
tritt die These, dass Bilder, Siatze und Beschreibungen ihren Gehalt nur
durch den Hintergrund einer selbstverstdndlichen Ubereinstimmung
haben — und dass diese Ubereinstimmung nur gezeigt werden kann:
durch die Praxis ihrer Ausiibung, verstanden als Tat.

»Um eine Praxis festzulegen, gentigen nicht Regeln, sondern
man braucht auch Beispiele. Unsre Regeln lassen Hintertii-
ren offen, und die Praxis muR fiir sich selbst sprechen.« (UG,
§139; meine Hervorhebung)

Das Zeigen erhilt sich in Wittgensteins Spétphilosophie nicht als eine
symbolische Evidenz, sondern als unsere Angewiesenheit auf prakti-
sche Fiihrung. Die Praxis spricht nicht durch Zeichen oder Bilder fiir
sich selbst, sondern durch Beispiele, welche die Regeln (d.i. Formeln
und dgl.) ergidnzen. Diese Beispiele zeigen exemplarisch, wie man die
Sprache gebraucht. Beispiele dienen dazu, in Techniken einzufiihren; sie
demonstrieren den Umgang mit Urteilen, AuBerungen und Bildern.®!
Und sie sind unerldsslich, folgt man Wittgensteins Argumentation gegen
die (skeptische) Suche nach einem letzten, die Praxis transzendierenden
Sinn.

»So rechnet man. Und Rechnen ist dies. Das, was wir z.B. in
der Schule lernen. Vergil3 diese transzendente Sicherheit,
die mit deinem Begriff des Geistes zusammenhéngt.« (UG,
§47)

Wittgensteins eigenes »&dsthetisches« Vorgehen ergibt sich konsequent
aus seinem Bild der Sprache und der Bedeutung. Fern davon, im Umgang
mit der Sprache ein Fest der Vieldeutigkeit und Beliebigkeit zu sehen,
will Wittgenstein vielmehr einen Weg entwickeln, der ein kritisches Ver-
haltnis zur Sprache erlaubt in Anerkennung der Schwierigkeit, keine

60 Edwards, Ethics without philosophy, insb. Kap. 4.

61 Vgl. UG §501: »Komme ich nicht immer mehr und mehr dahin zu sagen, daB die
Logik sich am Schluf3 nicht beschreiben lasse? Du muB3t die Praxis der Sprache
ansehen, dann siehst du sie.«

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie als Kritik? 191

Position jenseits unserer Sprache einnehmen zu kénnen. Diesen Weg
kann Wittgenstein jedoch nur vorfiihren; er kann dem Leser nur zeigen,
wie dieser die philosophischen Probleme anzugehen hat. Er bietet keine
Losungen, sondern Beispiele, an denen sich der Leser in demselben Sin-
ne orientieren muss, wie der Schiiler die Regel aus den Beispielen des
Lehrers erwirbt: »es wird nun an Beispielen eine Methode gezeigt, und
die Reihe dieser Beispiele kann [und muf3, JV] man abbrechen.« (PU,
§133)

Die Parallele zum Unterricht hilft, dem sich aufdrangenden Eindruck
zu begegnen, dass eine solche philosophische Methode hilflos sein miis-
se. Es wirkt, als fehle ihr das wichtigste: die Moglichkeit, den anderen
durch den »zwanglosen Zwang des besten Arguments« auf die eigene
Position zu bringen. Dass die Praxis fiir sich selbst sprechen muss, bedeu-
tet, dass schlielich unsere Worte und Taten fiir uns sprechen miissen.
Wir kénnen unser Wissen, wenn der andere es nicht versteht, nur durch
Beispiele und Ubungen vertiefend mitteilen (vgl. PU §208); doch wie
schon das unverstandene Wort keine direkte Aufnahme fand, so miissen
auch diese ergdnzenden Erkldrungen von den anderen noch aufgegriffen
werden. Es scheint, als konnten wir unter diesen Pramissen das, was wir
»wirklich« meinen, nicht mit Gewissheit kommunizieren; als waren wir
in unserer Fihigkeit verhindert, dem anderen zu verdeutlichen, was wir
mitzuteilen haben. Hier liegt wahrscheinlich ein Grund, dass Wittgen-
stein sich so sehr mit dem Problem des Fremdpsychischen beschiftigte:
Es driickt jenen Unglauben aus, dass der Ausdruck meiner innersten
Gefiihle, Gedanken und Ideen doch nicht davon abhdngig sein darf,
dass sie - in die offenbar unzuverldssige Form von Worten, Beispielen
und Ubungen gegossen - von den anderen erst noch richtig aufgefasst
werden miissen.

In der Formel »die Praxis mul? fiir sich selbst sprechen« liegt jedoch
weniger Beschrénkung, als es den Anschein hat. Eine Pointe des Sprach-
spielbegriffs ist, dass die Praxis tatsdchlich fiir sich spricht; so reagieren
wir, so urteilen wir. Die Angst vor Unverstdndnis und Missverstindnis
artikuliert sich gerade in der philosophischen Vorstellung, Sprache wiir-
de auf (mentaler) Interpretation beruhen, gegen die Wittgenstein sich
wendet. SchlieBlich ist die philosophische Methode analog zur Lehrsi-
tuation und sogar zum mathematischen Beweis zu verstehen, bei denen
wir gar nicht auf die Idee kimen, an der Kraft der Beispiele und Ubungen
zu zweifeln. Man vergil3t leicht, in welch enormen MaRe wir durch Un-
terricht (der schliefflich zuletzt auf demselben Prinzip des praktischen
Zeigens beruht) Ubereinstimmung, d.i. Lerneffekte, erzeugen kénnen.
Wenn diese Methode hilflos ist, dann in demselben Mal3e, wie es der
Lehrer sein kann, der sich einem uneinsichtigen Schiiler gegeniiber-
sieht. Es gibt Grenzen; diese Grenzen sind jedoch nicht spezifisch fiir die
Philosophie.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 Philosophie als Praxis

Werfen wir einen Blick auf diese Grenzen, denn sie sagen etwas aus
tiber den Status der Philosophie als Praxis. Die Erérterungen zur Initia-
tion in die Praxis haben gezeigt, dass der Erwerb von Normativitit u.a.
durch Fiihrung funktioniert. Das Subjekt muss in seinen Téatigkeiten
sowie in seiner »Auffassung der Dinge« gelenkt werden; diese Fithrung
kann durch die Person des Lehrers, aber auch mit Hilfe eines Textes oder
eines mathematischen Beweises gewédhrt werden. Diese Fithrung — und
das ist der Punkt, der fiir die hier verfolgte Frage von Interesse ist — reicht
alleine aber nicht hin. Sie ist eine notwendige, nicht jedoch eine hinrei-
chende Bedingung; sie kann nur funktionieren, wenn das Individuum
sich auch fithren lisst. Damit ist nicht die Bereitschaft angesprochen, die
Autoritét des Lehrers oder des Textbuchs anzuerkennen, obgleich diese
eine wichtige Rolle spielen mag. Entscheidend ist hier, dass die Fithrung
beim »Novizen« greifen kénnen muss. Wenn in der Ubung bestimm-
te Techniken angewandt werden, miissen diese nachvollzogen werden
kdnnen - so dass sie schliellich zum Ziel fiihren, zur kompetenten Be-
herrschung der fraglichen Regel. An die Stelle der Notwendigkeit einer
richtigen Interpretation tritt bei Wittgenstein die Notwendigkeit einer
geteilten Féhigkeit, Techniken und Ubungen auszufiihren, die den ge-
wiinschten Wandel in der Sichtweise des Subjekts bewirken. Der Unter-
richt des Lehrers (oder der Beweis) weist nicht gleichsam von alleine
uber sich selbst hinaus; er ist an die Lernfihigkeit gebunden, an die
Tatsache, dass der Schiiler den Beweis oder die Initiation in die Praxis
durchlaufen kénnen muss, um den Begriff zu erwerben. In diesem Sinne
muss die Praxis fiir sich selbst sprechen: »The mind cannot be led at
every point; teaching (reasons, my control) comes to an end; then the
other takes over.« (CR, 112)

Aus dieser Perspektive berichtet eine der bekanntesten Szenen der
Philosophischen Untersuchungen von den Grenzen der Fiihrung und
damit, als deren Sonderfall, von den Grenzen der eigenen Philosophie.
Es ist eine Grenze, die — was hier nicht mehr weiter verwundern sollte —
im Verhiltnis zu den anderen liegt, in dem blanken Unverstdndnis, in
dem »ein Mensch fiir einen anderen ein vélliges Rétsel sein kann.« (PU
II, 260) Diese Grenzen, in denen der eine dem anderen ein Ritsel sein
kann, wecken erst das Bediirfnis nach einem Wissen, welches diese Kluft
iiberschreitet (und etwa abweichende Auffassungen als Fehler begreifen
kann). Zugleich bilden sie, als Grenzen moglicher Kommunikation, die
auch die Philosophie mit einschlie(3t, einen stindigen Anlass zur Ent-
tduschung und Frustration dieses Ideals. Auf eine solche Grenze st63t
der imaginédre Lehrer, der in den Philosophischen Untersuchungen (PU,
§185) einen Schiiler die Reihe »+2« lehren will. Dazu gibt der Lehrer
Beispiele und erkldrt sie, auf diese Art nicht mehr und nicht weniger mit-
teilend, als — wie Wittgenstein an anderer Stelle festhilt (PU, §208) — er
selber weils. Diese Erklarungen miissen vom Schiiler verstanden werden;

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie als Kritik? 193

er muss fahig sein, das Erlernte selbstdindig anzuwenden, diese Kom-
petenz zeichnet ja sein Verstehen aus. Der Lehrer kann sich viel Miihe
geben, doch diesen letzten Schritt, die Anwendung und das eigentliche
Verstehen, liegt beim Schiiler. Er muss die Fiihrung iibernehmen.

In der hier diskutierten Szene tibernimmt der andere jedoch nicht.
Der Schiiler bleibt bei seiner Art zu rechnen und addiert, sobald er in den
Zahlenraum ab tausend kommt, jedesmal vier statt zwei. »Wir sagen: Du
solltest doch zwei addieren; schau, wie du die Reihe begonnen hast!«— Er
antwortet:»Ja! Ist es denn nicht richtig? Ich dachte, so soll ich’s machen.«
(PU, §185) Der Schiiler versteht nicht, worauf der Lehrer hinaus will; oder
vielmehr ist er der Ansicht, dass er durchaus versteht, was der Lehrer von
ihm fordert, und bleibt verwirrt dariiber, dass der Lehrer seine Antwort
dennoch ablehnt. Woraufhin Wittgenstein feststellt:

»Es wiirde uns nun nichts niitzen, zu sagen: »Aber siehst du
denn nicht...?%<— und ihm die alten Erklirungen und Beispie-
le zu wiederholen. — Wir kénnten in so einem Falle etwa
sagen: Dieser Mensch versteht von Natur aus jenen Befehl,
auf unsre Erkldrung hin, so, wie wir den Befehl: »>Addiere bis
1000 immer 2, bis 2000 4, bis 3000 6, etc.« (PU, §185)

Wittgenstein rit von erneuten Erkldrungen und Beispielen ab, weil der
Schiiler sie ja bereits verstanden hat. Sie konnen kein besseres Verstand-
nis bewirken, denn sie haben bereits ein vollstdndiges Verstdandnis be-
wirkt — nur nicht das erwiinschte. Dass der Schiiler einen systematischen
Fehler macht (markiert durch das »etc.« in der Umschreibung des Ver-
haltens des Schiilers), ist von gro8ter Bedeutung. Damit ist der Fall aus-
geschlossen, dass der Schiiler die Erkldrung einfach nicht richtig zur
Kenntnis genommen oder missverstanden hat. Man muf sich vorstellen,
dass der Lehrer hier alle moglichen Erkldrungen bereits gegeben hat. Bis
zur Zahl 1000 haben diese Erkldrungen auch funktioniert, so dass auch
nicht davon gesprochen kann, dass der Schiiler schlicht dumm oder von
beschriankter Auffassungsgabe ist.

Der Schiiler reagiert auf die gegebenen Erkldrungen, lie sich durch-
aus von ihnen fithren — aber anders als wir. Was wir »von Natur aus« (so
das obige Zitat) so und nicht anders verstehen kdnnen, fasst der Schiiler
auf eine Weise auf, die uns vollkommen fremd bleibt. »Dieser Fall hitte
Ahnlichkeit mit dem, als reagierte ein Mensch auf eine zeigende Gebirde
der Hand von Natur damit, dal§ er in der Richtung von der Fingerspitze
zur Handwurzel blickt, statt in der Richtung zur Fingerspitze.« (PU, §185)
Fiir »uns« (das »Wir« in dieser Beschreibung) reagiert der Schiiler falsch,
doch Wittgenstein spricht nicht davon, dass der Schiiler sich irrt. Viel-
mehr reagiert der Schiiler mit groSter Selbstverstandlichkeit auf die uns
befremdliche Weise — »von Natur aus«, was hier vor allem ausschlief3t,

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 Philosophie als Praxis

dass der Schiiler sich mit Absicht verstellt oder infolge einer anderen,
konkurrierenden Erziehung diese abweichende Reaktion zeigt.

Der Begriff der »Natur« hat hier nicht die Funktion eines Fundaments,
das - gleichsam als grundlegendere ontologische Schicht — unserer »zwei-
ten Natur« Rahmen und MaR gibt. Zwar gibt es vereinzelte Bemerkungen
dariiber, dass es eine »bemerkenswerte Tatsache« sei, dass sich Men-
schen immer wieder zu diesen und jenen Sprachspielen abrichten lie-
Ren.%? Diese Tatsache findet jedoch keine Erkldrung in einem Begriff
der Natur. »Natur« steht bei Wittgenstein fiir einen Grund, den wir riick-
blickend bestimmen kdnnen, als das Reaktionspotenzial, auf das wir
nicht zu verzichten bereit sind, wenn wir unsere Initiation in die Pra-
xis beschreiben und nachvollziehen wollen. Die Aussage: Wir stimmen
von Natur aus darin tiberein, dass..., wird selbst aus einem Horizont
bestehender Ubereinstimmung gefillt. Sie ist der Grund, zu dem wir
uns bekennen, von dem wir nicht abriicken kénnen.®® Alles, was wir
sagen (dullern, darstellen, vorfiihren, zeigen), versteht sich nicht von
selbst; in diesem Sinne ist die Ubereinstimmung immer schon voraus-
zusetzen. Die Feststellung, dass alle Menschen diese und jene Reaktion
teilen, kann nicht als Fundament der Normativitit des Geistes dienen,
da sie selbst bereits ein Urteil darstellt und mithin die Ubereinstimmung
voraussetzt, die sie zu begriinden versucht.

»Wer den Vorgang dieses Lehrens und Lernens beschreibt
hat alles gesagt, was sich iiber das richtige Handeln nach der
Regel sagen 14B8t. Wir konnen nicht weiter gehen. Es niitzt,
z.B. nichts, zum Begriff der Ubereinstimmung zuriickzuge-
hen, weil es nicht sicherer ist, dall eine Handlung mit einer
anderen iibereinstimmt, als, dal$ sie einer Regel gemél ge-
schehen ist. Es beruht ja, nach einer Regel vorgehen, auch
auf einer Ubereinstimmung.« (BGM VII-26)

Die Grenzen der Fiihrung erfahren wir nicht nur an den anderen; wir
erfahren sie auch an uns selbst. Wir sind darauf eingestellt, so und so zu
reagieren; wir denken somit, die Praxis so und so inne zu haben; doch
wenn wir handeln, in praxi, stellt sich heraus, dass wir in einen Wider-
spruch geraten. Wir stimmen nicht mehr mit uns selbst tiberein; wir

62 »Auch hier kdnnte man sagen, dass diese Betrachtung der Sprachspiele ihre
Wichtigkeit darin hat, da3 Sprachspiele immer wieder funktionieren. Daf3 also
ihre Wichtigkeit darin liegt, daf die Menschen sich zu einer solchen Reaktion
auf Laute abrichten lassen.« (BGM 11I-71).

63 So erlautert Christoph Menke, dass die Idee einer »natlrlichen« individuellen
Kraft nicht normativ sein kann, sondern normativ wird — durch den Ruickblick des
Individuums, welches sich die natirlichen Krafte »zum Inhalt seines Wollens
macht.« Die Pointe dieser Uberlegung ist, dass der »Anspruch, seiner Natur
treu zu sein«, nur von einem Subjekt erhoben werden kann, welches nicht »blof3
seine Natur ist«. (Menke, Innere Natur und soziale Normativitdt. Die Idee der
Selbstverwirklichung., 339)

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie als Kritik? 195

sind uns selbst ein solches Ritsel, wie der Schiiler es dem Lehrer sein
mulf$ (und wie es manche Philosophen anderen Philosophen sind). Ge-
gen diesen Einbruch in der Ubereinstimmung wird dann der Anspruch
erhoben, dass die Praxis so richtig vollzogen wird. In der Lehrsituation
wird dieser Anspruch durch die soziale Position und die Kompetenz des
Lehrers abgesichert, die ihm Autoritét verleihen. In der Philosophie je-
doch riickt diese Autoritidt des Meisters ohne diese Absicherung in den
Vordergrund.

Bei allen Parellelen gibt es somit einen signifikanten Unterschied zwi-
schen der philosophischen Ubung und der Lehrsituation. In beiden
Ubungen erhebt eine Person den Anspruch, eine Praktik kompetent aus-
fithren zu kdnnen; einen Anspruch auf Reprasentativitiat. Weder in der
Lehrsituation, noch in der Philosophie ist dieser durch Evidenzen ge-
deckt; doch in der Lehrsituation féllt dies nicht weiter auf. Aus den Augen
des kompetenten Meisters ist es selbstverstdndlich, so zu handeln. Nicht
umsonst wurde in der Analyse der Lehrsituation der Begriff der Fiihrung
gebraucht: Die Initiation funktioniert nicht ohne Autoritét, die der Leh-
rer gegeniiber dem Neuankdmmling in seiner Gesellschaft einnimmt.
Der Schiiler muss dem Lehrer glauben.®* Ohne diese Bereitschaft, sich
dem Urteil und der Fiihrung des Lehrers zu unterwerfen, konnte der
Schiiler iiberhaupt nicht lernen. Eventuelle Grenzen der Fiihrung lasst
die Perspektive des Lehrers daher nicht zu, denn sie fallen auf das Sub-
jekt — in diesem Fall: auf den Schiiler — zurtick, der die Instruktionen
entweder missversteht oder schlicht fiir unfahig erkldrt wird, ihnen zu
folgen. Hier tritt die »Natur« des Schiilers als Abweichung von der Norm
auf, die das defiziente Reaktionspotenzial des Schiilers erkliren soll.®>

Was in der Lehrsituation nicht thematisch wird, zeigt sich in der Philo-
sophie, welche nicht mit der selbstverstdndlichen Autoritét des Lehrers
die Position des »Wir« in Anspruch nehmen kann. Im Philosophieren,
so Cavell, erheben wir einen »claim« (Anspruch, Forderung), einen An-
spruch auf Gemeinschaft und schlieflich auch auf Vernunft:

»When Wittgenstein, or at this stage any philosopher ap-
pealing to ordinary language, >says what we say«, what he
produces ist not a generalization [...], but a (supposed) in-
stance of what we say. We may think of it as a sample. [...]
The philosophical appeal to what we say, and the search
for our criteria and the basis of which we say what we say,

64 Vgl. dazu Wittgenstein: »Der Schiiler glaubt seinen Lehrern und den Schulbi-
chern.« (UG, §263), »Ist es also so, daB ich gewisse Autorititen anerkennen
muf, um Gberhaupt urteilen zu kdnnen?« (UG, §493), »Ich will eigentlich sagen,
daf ein Sprachspiel nur mdglich ist, wenn man sich auf etwas verlaBt. (Ich habe
nicht gesagt: »auf etwas verlassen kann<.)« (UG, §509).

65 Kripke und McDowell identifizieren sich mit der Perspektive des Lehrers, weshalb
sie die Grenzen der Flhrung auch nur als Abweichung oder Irrtum kennen.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 Philosophie als Praxis

are claims to community. And the claim to community is
always a search for the basis upon which it can or has been
established. I have nothing more to go on than my convicti-
on, my sense that I make sense. It may prove to be the case
that I am wrong, that my conviction isolates me, from all
other, from myself. That will not be the same as a discovery
that I am dogmatic or egomaniacal. The wish and search for
community are the wish and search for reason.« (CR, 19f.)

Cavell sieht in dem (seinem Hauptwerk den Titel gebenden) »Claim of re-
ason« eine der zentralen Einsichten Wittgensteins; mit Gewissheit ist es
eine der wichtigsten Einsichten Cavells. Im philosophischen Rekurs auf
unsere Sprache (das »Wir« in den Philosophischen Untersuchungen: »Wir
sagen...«, »Aber wiirden wir noch sagen...«, »Wir neigen dazu...«) spricht
sich die Behauptung aus, reprédsentativ fiir die Praxis zu sprechen, eine
Behauptung, die in der Lehrsituation auch erhoben wird, dort aber nie
in Frage steht. Die philosophische Situation ist im Gegensatz zur Lern-
szene dadurch gekennzeichnet, dass hier keine Ubereinstimmung mehr
herrscht. Wir denken vielleicht, wir stimmen {iberein; aber im Versuch,
zu fixieren, worin wir iibereinstimmen, kommt der Dissens auf. Dann
wird der erhobene Anspruch leer, zu einer formalen Behauptung, und
unsere Insistenz auf Exemplaritdt — wenn sie mehr sein soll als die Un-
fahigkeit, den Bruch in der Ubereinstimmung anzuerkennen - zu einer
Probe. In der Bestimmung der Antwort wollen wir die Autoritdt wieder
gewinnen, die der Lehrer in Anspruch nehmen kann; die Autoritét des-
sen, der verniinftig handelt, aus gutem Grund, berechtigterweise. Doch
diese Legitimation der eigenen Reprisentativitit ruhte in der verlorenen
Ubereinstimmung. Wir wissen nicht mehr, was die richtige Autoritit zur
Beantwortung unserer Fragen wére. Dieses Fehlen der Autoritéit charak-
terisiert die Situation der Philosophie, die sich auf die Sprache bezieht;
es erkldrt den ambivalenten, an McDowell und Kripke demonstrierten
Status, den die Sprache als Bezugsgegenstand der Reflexion hat. Weder
ein Blick in das Lexikon noch eine statistische Erthebung des Sprachge-
brauchs kann uns tiber die typischen philosophischen Fragen aufklédren.
Solche Riickversicherungen erteilen uns nicht die erwiinschte Auskunft,
was es heillt, einen »Grund« oder eine »Absicht« zu haben; sie beantwor-
ten die Frage nicht, wann wir »frei« sind, oder was ein »Gegenstand« ist;
sie geben uns keine Gewissheit dariiber, was eine gerechte Gesellschaft
ist, und wie wir mit den Ungerechten und Andersartigen umgehen soll-
ten. Das, was wir wissen wollen (und woriiber wir verwirrt sind), sind
nicht die Worte; diese liegen ja offen vor uns. In Frage steht unser Ver-
hiltnis zu den Worten, zu ihrer Praxis, und damit unser Verhaltnis zu
uns selbst.

In einer Hinsicht unterscheidet sich somit die philosophische Ubung
von der Lehrsituation: Wahrend letztere durch die Autoritit einer ein-

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie als Kritik? 197

gespielten Praxis gestlitzt ist, mit der sich der Lehrer unmittelbar iden-
tifizieren kann (»was ich tue, ist rechnen«), fordert die philosophische
Ubung gerade dazu auf, sich und die Praxis nidher zu bestimmen, in
der man agiert. Es stellt sich die Frage, ob und warum wir an diesen
Urteilen und Handlungsformen festhalten, wenn wir es offenbar nicht
aus epistemischen Griinden tun, die alle anderen Vorschlige mit Gewiss-
heit auszuschliefen erlauben. Die philosophische Ubung ist somit Kritik
und Selbstbestimmung ineins. Die Philosophie, wie sie hier begriffen
wird, sucht Selbsterkenntnis; doch diese Selbsterkenntnis verweist das
Subjekt unmittelbar auf die Praxis (die Lebensform, die verschiedenen
Gebriauche und Praktiken), in der und durch die allein es sich erkennen,
d.i. positionieren kann. Es hat die Selbstverstdndlichkeit verloren, mit
der es - in Ubereinstimmung mit den anderen — bestimmte Urteile fillt,
bestimmten Bildern folgt und sich an bestimmten Beschreibungen ori-
entiert. Es hinterfragt sich, und damit die Praxis, die es konstituiert; oder
in Cavells Worten: Wittgensteins Methode konfrontiert »the culture with
itself, along the lines in which it meets in me.« (CR, 125)

Wittgensteins Philosophie erweist sich so als eine ganz besondere
Form der Kritik. Sie argumentiert nicht im Namen einer esoterischen
Wahrheit, zu der die anderen Teilnehmer der Praxis keinen Zugang ha-
ben; noch postuliert sie eine allgemeine wissenschaftliche Methode, die
sich auf jeden vorkommenden Fall anwenden l4sst. Sie sucht vielmehr,
durch den Aufweis der eigenen Verstricktheit des Individuums mit der
Praxis, in der die philosophische Verwirrung auftritt, das Subjekt zu ei-
nem neuen Blick auf sich selbst und diese Praxis zu bewegen. In der
Ubung erlangt das Subjekt wieder Handlungsfiahigkeit — aber nicht, weil
es sich wieder eingliedert, sondern weil es sich zu der den Widerspruch
provozierenden Praxis (und damit zu sich selbst) verhalt.

Aus dieser Perspektive kann Wittgensteins Methode nicht als Therapie
bezeichnet werden. Die Arbeit an sich weist, obgleich sie sich auf das in-
dividuelle Subjekt bezieht, iiber das Individuum hinaus. Die Philosophie
wird zwar zur Ruhe gebracht, wie Wittgenstein fordert (PU, §133), aber
eben nicht durch eine Auflosung der Philosophie. Eine der groten Stiit-
zen fiir die therapeutische Deutung ist Wittgensteins charakteristische
Feststellung: »Die Philosophie stellt eben alles blo® hin, und erkldrt und
folgert nichts. [...] Die Arbeit des Philosophen ist ein Zusammentragen
von Erinnerungen zu einem bestimmten Zweck.« (PU, §126f.) Was aber
ist der Zweck, auf den Wittgenstein sich hier bezieht? Der bestimmte
(und das heif3t: nicht allgemeine) Zweck wird durch das Subjekt hin-
eingetragen, welches Fragen und Probleme hat. Und die Aufgabe der
Philosophie kann nur darin bestehen, dem anderen eine Methode und
damit letztlich eine Anschauungsweise vorzufiihren. Irgendwann muss
der Leser iibernehmen. Die eigentliche »Arbeit an sich« kann die Philo-
sophie nicht leisten; das ist eine der weiterreichenden Folgen aus der

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 Philosophie als Praxis

Ablehnung eines Standpunktes von Nirgendwo. Die Philosophie selbst
ist kritisch oder ruft zur Kritik auf; doch sie kann sich nur auf das Subjekt
stiitzen, welches auf sich und sein Verhéltnis zur Praxis reflektiert.

Deshalb will Wittgenstein nur eine tibersichtliche Darstellung geben
und keine Theorie. Die iibersichtliche Darstellung dient dem iibenden
Subjekt als Material, an dem es sein Verhéltnis zur Praxis priifen kann. Es
priift, ob es sich an diesen Bildern fiihren kann, will oder sollte; es priift,
ob es auch glaubt, dass »wir« dieses und jenes sagen; und es verfolgt, was
es dazu bringt, so selbstverstandlich an jenen Sitzen festzuhalten, die es
in die philosophische Verwirrung bringen. Das Resultat der Priifung, der
philosophischen Ubung, ist eine Transformation des Subjekts, seines
Selbst- und Weltverhaltnisses.

Diese Anderung des subjektiven Standpunkts ist — und das ist Witt-
gensteins entscheidende subjektkritische Einsicht — keine Anderung der
bloRen Meinung. Sie muss auch eine Anderung der Praxis sein, in der es
agiert. Die philosophischen Probleme sollen »vollkommen verschwin-
den« (PU, §133), wie es Wittgenstein fordert, weil sie als Probleme der
Philosophieverschwinden — »sodal sie nicht mehr von Fragen gepeitscht
wird, die sie selbst in Frage stellen.« (PU, §133) Im Skeptizismus stellt
die Philosophie sich selbst in Frage, und so ist es paradoxerweise gerade
der Schritt der Abkehr von der philosophischen Metaebene, welche der
philosophischen Ubung ihren Wert sichert. Nur in dem MaRe, in dem es
dem Subjekt gelingt, seine neue Perspektive in Ubereinstimmung mit
den anderen zu leben, hat sie Bestand. Das bedeutet nicht notwendi-
gerweise, eine andere Form der Ubereinstimmung zu postulieren; es
bedeutet vor allem, eine neue Ubereinstimmung zu finden, die eigene
Praxis (welche auch die der anderen ist) in einem neuen Lichte sehen
zu lassen. Dass unser Weltverhiltnis nicht epistemisch ist, erweist sich
hier nicht als Hindernis, sondern im Gegenteil als Bedingung dieser Um-
wertung. Gerade weil die Ubereinstimmung in nichts griindet, kann sie
auch anders gesehen werden.

Weder in der Ablehnung noch in der Ubernahme des Standpunktes,
den »wir« als Teilnehmer einer Praxis einnehmen, kann das Subjekt sich
auf eine vorgingige Ubereinstimmung beziehen, die seine Entscheidung
rechtfertigt. Deswegen muss es, um seinen eigenen Standpunkt zu fin-
den, iiber sich hinausgehen und die Praxis untersuchen, in der allein es
Standpunkte einnehmen kann, und sich zu ihr als Vertreter dieser Pra-
xis —als ihr Exemplar — verhalten. Auf die Ubereinstimmung wird nicht
verwiesen; sie wird hergestellt oder festgestellt. In diesem Sinne wird
hier Cavells Bemerkung aus dem obigen Zitat verstanden: »the claim
to community is always a search for the basis upon which it can or has
been established.« (CR, 20) Der Anspruch, dass man so zu handeln hat,
impliziert eine Praxis, in der man so handelt. Die »Arbeit an sich« ist,

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit 199

sofern sie kritisch zu sein beansprucht, die Kritik der Praxis in ihrem
eigenen Namen.

5.7 Fazit

Mit Cavells Einsicht in die beanspruchte Reprédsentativitit des philoso-
phierenden Subjekts zeichnet sich ab, wie dem zu Beginn dieser Arbeit
entwickelten »Problem der Kritik« mit Wittgenstein begegnet werden
kann. Das Problem der Kritik entspringt der Annahme, das kritisierende
Subjekt — »ich«, oder das Subjekt einer apriorischen Vernunft — operiere
aus einer Distanz zu der Praxis, die es zu priifen und ggf. zu legitimieren
versucht. Es wird angestrebt, das Erkennen von Zwang, Macht oder ande-
ren Determinanten freizuhalten, weil diese der Autonomie des Denkens
einen heteronomen Grund unterstellen. Damit besteht — so die Sorge —
die stdndige Gefahr eines »blinden Flecks«, eines Ungedachten, welches
uns selbst in unseren verniinftigtesten, reflektiertesten und freiesten Ur-
teilen determiniert. Jedes Aufdecken scheint demnach selbst wieder ein
Verdecken zu sein; hinter jedem Gedachten steht noch ein weiteres Un-
gedachtes, das unser Denken bestimmt. Dieses Problem wird besonders
deutlich sichtbar, sobald von der These einer praktischen Konstitution
der Subjektivitidt ausgegangen wird: Hier artikuliert es sich in dem Be-
denken, dass wir, gerade weil unser Denken und Erkennen abhéngig von
praktischer Ubung und Ubereinstimmung ist, wir an diese irrationalen
Faktoren gebunden sind.

Doch wie berechtigt ist diese Sorge? In der isolierten theoretischen
Form hat sie sich als ein Missverstdndnis erwiesen. Unser Selbst- und
Weltverhiltnis ist nicht epistemisch konstituiert, und daher hat es keinen
Sinn, nach einem epistemisch gewonnenen Fundament zu fahnden. Wer
trotzdem sucht, findet sich in der Position des Skeptikers wieder, den jede
Losung de facto nur kurzfristig beruhigen kann, da sie nie seine Losung
sein kann. Kritiker und Skeptiker stecken in dem Widerspruch, dass
sie, sofern sie jedes Urteil auf den Priifstand stellen wollen, keine Basis
mehr haben, um ihr eigenes Urteil als solches aufrecht zu erhalten und
seine Geltung zu verteidigen. Der skeptische Zweifel entsteht, wie gezeigt
wurde, durch eine »Storung« im Selbstverhdltnis, durch den Zweifel an
der eigenen Urteilskraft. Solange die gefundene Losung selbst wieder
normativ ergriffen werden muss, entgleitet sie immer mit der Folgefrage,
ob dieses Verstandnis der gegebenen Antwort auch das richtige sei. Um
es zu einer Losung zu machen, ist es notig, iiber das Erkennen hinaus das
Verhdltnis zu dieser Losung zu dndern. Wir miissen sie auf eine Weise
tibernehmen (annehmen), die selbst nicht von der Art des epistemischen
Erkennens ist.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 Philosophie als Praxis

An diesem Punkt jedoch gilt es, nicht das Missverstdandnis der thera-
peutischen Lesart zu wiederholen. Sie setzt dem Fragen ein Ende, das wir
durch die Einsicht in die Sinnlosigkeit der skeptischen Suche erkennen
und anerkennen sollen. Sie folgt damit der kantischen Lésung des hier
beschriebenen Problems, weist sie doch einen Grund aus, der sich fiir
unser Erkennen als konstitutiv erweist und den wir, da er »unser« Grund
ist, anerkennen miissen. Sie begibt sich damit in die Position des Lehrers:
Der Grund ist fiir sie das, was »wir« tun, und was »wir« tun, deckt die
therapeutisch-kritische Philosophie auf. Die therapeutisch verstandene
philosophische Ubung hat somit das Ziel, die gegebene Lebensform an-
erkennen zu lehren. Doch dieser Ansatz ignoriert, dass die sich in dem
Problem der Kritik artikulierende Sorge selbst ihren Grund in der Praxis
hat. Die Sorge, im Denken von einem »unbekannten Faktor« bestimmt
Zu sein, ist eine (sehr philosophische) Artikulation der Erfahrung, sich in
der Praxis nicht auszukennen, oder nicht iibereinstimmend zu reagie-
ren.?® Der »unbekannte Faktor«, das »Ungedachte, zeigt sich in dieser
Kluft zwischen den Regeln und Bedeutungen, die offen vor uns liegen,
und ihrer Anwendung, in der es zu einem Widerspruch kommt. Er zeigt
sich in den Grenzen der Fiithrung, paradigmatisch vorgefiihrt in der Sze-
ne des Lehrers, der alles erklédrt hat und, nachdem der Schiiler immer
noch alles anders versteht, nur noch feststellen kann, dass er, der Lehrer,
so handelt und reagiert. Irgendetwas verhindert, dass wir so handeln
konnen, wie wir es uns gedacht haben, und sei es, weil die anderen so
abweichend reagieren, dass wir noch nicht einmal sagen kénnen, was
sie anders machen. Unsere Urteile greifen nicht so, wie wir es uns wiin-
schen; wir verstricken uns in Paradoxien und Aporien. Wir beschreiben
uns selbst, und finden eine Diskrepanz zu unseren Taten. Wir sind — um
das hier entwickelte Vokabular aufzugreifen — nicht mehr imstande, uns
selbst in diesen Beschreibungen zu finden und uns an diesen Regeln
zu fithren. (»Habe ich nicht, fragt sich der Lehrer, »alles gesagt? Wieso
reicht es nicht, auf die Formel zu verweisen, wenn ich doch selbst nur
einer Formel folge?« — Die Philosophischen Untersuchungen konnen als
eine Reflexion auf dieses Unverstdndnis begriffen werden, das infolge
dieses seltsamen Schiilers entsteht.) Die philosophische Ubung reagiert
auf eine Unruhe, die sich aus unserem Leben in der Praxis (aus der Pra-
xis unseres Lebens) ergibt, weshalb das »Sich-Verfangen in den Regeln«
von Wittgenstein auch als eine fundamentale Tatsache bezeichnet wird.
(PU, §125) Das Problem der Kritik resultiert aus dem Versuch, die Quelle
dieser Unruhe, ihre Ursache, mit epistemischen Mitteln aufzuweisen.

Die philosophische Ubung ist Selbsterkenntnis, doch da das Selbst
(»ich«) nicht unabhéngig von der gemeinsam geteilten Praxis (»wir«) ope-

66 Vgl. BGM IlI-70: »daf ich mich, wenn die Leute sprechen, nicht auskenne, nicht
Ubereinstimmend mit ihnen reagieren kann«.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit 201

rieren kann, resultiert sie in einer Stellungnahme zu der Frage, was es
heilt, diese eigene Praxis richtig auszufiihren. Sie erhebt den Anspruch
darauf, zu zeigen, wie man diese Praxis zu verstehen hat; sie will kldren,
was es heildt, diese Praxis richtig zu vollziehen. Da die philosophische
Sorge ihren Grund in der Praxis hat, muss sie sich auf diese beziehen. Die
philosophische »Arbeit an sich« befreit sich nicht einfach von Missdeu-
tungen, wie es die therapeutische Lesart annimmt. Indem das Subjekt
diese Missdeutungen geraderiickt, nimmt es zugleich auch eine Position
zu der Praxis ein, aus der heraus die Schwierigkeiten entspringen. Es
nimmt Stellung, wie man diese Praxis wirklich verstehen und ausfithren
sollte.

Kritik, die sich nicht auf die Autoritit eines Lehrers stiitzen kann, muss
aus einer Position der Imnmanenz arbeiten, zielt sie doch darauf, die Pra-
xis in ihrem eigenen Namen zu verandern. Fiir McDowell war es ein
Problem, dass eine potenzielle Beschreibung der Praxis — ihrer Krite-
rien — durch die skeptische Perspektive ihres Gehalts beraubt werden
kann. Die hier entwickelte Sichtweise sieht darin gerade das Potenzi-
al fiir Wandel: Eben weil solche Beschreibungen aus sich heraus nicht
selbstverstdndlich sind, kénnen sie in den Dienst neuer Praktiken ge-
nommen werden. Deshalb konzentriert sich Kritik, historisch gesehen,
immer wieder darauf, den Missbrauch einer Idee aufzuweisen, oder die
Falschheit einer vorgeblichen Wahrheit. Héresie ist der haufigste Modus
der Kritik; Ketzerei bereits der Verzicht auf Diskursivitit.

Der Hiretiker operiert noch aus einer Perspektive der Inmanenz, wih-
rend der Ketzer sich bereits dafiir entschieden hat, der Praxis ganz den
Riicken zu kehren. Wissenschaftliche Revolutionen entspringen der An-
nahme, gerade der Wissenschaft nur treu bleiben zu kdnnen, indem ihr
Fundament verschoben wird. Cavell ist zuzustimmen, wenn er festhilt:
»Only masters of a game, perfect slaves to that project, are in a position to
establish conventions which better serve its essence [dem Witz der Prak-
tik, JV]. This is why deep revolutionary changes can result from attempts
to conserve a project, to take back its idea, keep it in touch with history.«
(CR, 121) Revolutionen, ob wissenschaftlich oder nicht, konnen aus den
unterschiedlichsten Griinden losgetreten werden; Cavell will hier auf
eine Bedingung rationaler Kritik aufmerksam machen: Umsturz und
Wandel nicht als Folge einer externen Verdnderung, sondern als Resultat
diskursiven Handelns. Selbst wenn also im Riickblick zwischen Einstein
und Newton ein tiefgreifender Wandel in der Auffassung von Raum und
Zeit festzustellen ist, wurde dieser Wandel durch den Versuch vorange-
trieben, das Projekt »Physik« fortzufiihren, es »in touch with history« zu
halten, wie Cavell schreibt.%”

67 Cavell bezieht sich explizit auf Kuhn (CR, 121) und dessen Bild wissenschaftli-
cher Revolutionen; Kuhn wiederum schuldet, wie vor allem seine nach seinem
Hauptwerk Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen veréffentlichten Ein-

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 Philosophie als Praxis

Nicht zuletzt hat diese Beobachtung eine methodische Pointe: Ei-
ne Kritik, welche eine v6llig andersartige Praxis einfordert, hat fiir das
Subjekt insofern keinen Sinn, da sie mit der fraglichen Praxis auch die
Perspektive des kritischen, d.i. in irgendeiner Form nach wie vor an der
Praxis héngenden Subjekts auflésen wiirde. Nur ist nicht klar, woran das
Subjekt hdngt; es weill im Zustand des »Sich-Verfangens in den Regeln«
nicht mehr, was es meint oder tut. Deshalb kennzeichnet die Philosophie
jene Doppelseitigkeit, dass sie einerseits den normalen Sprachgebrauch
voraussetzen muss, um iiberhaupt angeben zu kénnen, was sie erldu-
tert, und gleichzeitig dabei versucht, diesen Sprachgebrauch zu refor-
mieren und in ihn einzugreifen. Das Subjekt kann auch erst im Laufe
dieser »Arbeit an sich« herausfinden, woran es hingt, was es eigentlich
reformieren (dndern, neu verstehen) will. Wahrend die therapeutische
Deutung einseitig versucht, die Bindung des einzelnen Subjekts an die
Praxis auszuformulieren und philosophisch einzuklagen, hebt Cavells
Position hervor, dass die philosophische Bestimmung unserer Bindung
(der Notwendigkeiten, denen wir »von Natur aus« folgen; der Schlussfol-
gerungen, die uns unabweisbar scheinen; der Freiheiten, die wir durch
eine neue »Auffassungsweise« gewinnen) selbst wieder ein Akt in der
Praxis ist — angreifbar, anzweifelbar, den Grenzen ausgesetzt, die jeder
Versuch aufweisen kann, (sich selbst) zu fiihren.

zelaufsétze zeigen, Wittgensteins Denken mehr, als beim ersten Blick nahege-
legt wird. Vgl. Kuhn, Second Thoughts on Paradigms.

https://dol. 14.02.2026, 07:57:57. Gy



https://doi.org/10.14361/9783839409251-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

