
11. Das Museum als »adda«-Ort: Lieblingstreffpunkt

zum Picknicken, zur gemeinschaftlichen

Entspannung, und dafür, (freie) Zeit zu verbringen

Das folgende Kapitel stellt das Museum als »adda«1 vor, d.h. als einen Ort, an dem

man gemeinsammit Freunden oder Familie Zeit verbringt, sich entspannt und re-

generiert. BeimMuseum als »adda« steht, ähnlich wie bei der Nutzung als Dating-

Ort, weniger das Thema oder die Qualität der Ausstellung im Vordergrund des Be-

sucher*inneninteresses als vielmehr der Ort selbst: das Ambiente, die Atmosphäre

und die Möglichkeit, sich hier wohlzufühlen. Es geht um das Freizeit- und Erho-

lungspotential des Museums, als Gegenmodell zum Alltag. In dieser Nutzung des

Museums spielt das gemeinsameEssen einewichtigeRolle.DieBesucher*innender

hier untersuchten Gruppe konsumieren im Museum im Familien- oder Gruppen-

verband Speisen, die sie zu Hause zubereitet und von dort mitgebracht haben, sie

verbringen gemeinsam ihre Mittagspause oder entspannen sich gemeinschaftlich

mit ihren Freund*innen. Das Kapitel wird zeigen, dass das Tribal Museum, indem

es das Mitbringen und den Verzehr von hausgemachtem Essen toleriert und damit

einePicknick-Situation erlaubt, vor allem lokale2 Besucher*innenanzieht.Esfindet

eine Neuinterpretation einer herkömmlichen sozialen Praxis unter den Bedingun-

gen und imRahmendesMuseums statt.DasMuseumalsOrt einermultifunktiona-

len Nutzung, bei der Entspannung und Ablenkung vom Alltag sowie gemeinsames

Essen eine Rolle spielen, erfüllt in dieser Hinsicht eine ähnliche Funktionwie tradi-

tionelle und vertraute Elemente der einheimischen Kultur, z.B. Tempel.

Die Architektin Revathi Kamath antwortet auf die Frage, wie die Besucher*in-

nen ihr Museum idealerweise nutzen sollten:

1 Die Ausgabe des Samsad Bengali-English Dictionary von 1968 definiert »adda« (ursprünglich

ein bengalischesWort) als: »adwelling-place, a haunt,a (fixed or permanent)meeting-place, a ren-

dezvous; a place or institution for practising anything, a club, a company of idle talkers, theirmeeting-

place or talk, a place for assemblage«, zitiert in Chakrabarty 1999: 121).

2 Mit »lokal« werden Besucher*innen, die in Bhopal oder im Einzugsgebiet der Stadt wohnen

bezeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


166 Teil III: Empirische Untersuchung

»Als ich das Museum entworfen habe, das Gebäude, da stellte ich mir als Muse-

umsbesucher*innen die Einwohner*innen von Bhopal vor: Youngsters, Schulkin-

der, Familien, die Senioren… Ich stelltemir vor, siewerden eine Art Dialogmit dem

Museum haben und sie werden das Museum zu ihren »adda« machen. Weißt Du

was »adda« ist? »Adda« ist einOrt zur gemeinschaftlichen Entspannung [hangout]

und um Zeit zu verbingen.«3

Bei dieser Nutzungsweise geht es nicht primär um den Besuch der Ausstellungen.

Der »adda«-Besucher*innen verbringt mehr Zeit imMuseum, als zur Besichtigung

nötig wäre, und er verbringt sie anders. Der Historiker Chakrabarty4 übersetzt

»adda« als: »›a place for careless talk with boon companions‹ or ›the chat of intimate friends‹«

(Chakrabarty 1999: 110). Die Architektin betont in ihrer Definition mehr den physi-

schen Ort, während Chakrabarty eher die soziale Praxis hervorhebt, die mit dem

Platz verbunden ist. Die bengalische Autorin Janeja folgt Chakrabartys Definition

von »adda« als sozialer Praxis, hebt aber die Beziehung auf und betont die Abhän-

gigkeit von einem Ort: »So it [»adda«] implies a ›fixed place‹ rather than a transition or

journey […] This finitude and rootedness in a place contrasts with the open-ended character

of adda« (Janeja 2010: 121). Nach allen Charakterisierungen geht es beim »adda«

darum, in Gemeinschaft angenehm Zeit zu verbringen.

Kamath sieht in der Tatsache, dass dasMuseum als »adda« genutzt wird, nichts

Kompromittierendes und keinen Gegensatz zum Kulturgenuss. Ein »Dialog«, d.h.

eine Beschäftigung oder Auseinandersetzung mit demMuseum, ist aus ihrer Sicht

auchausgehendvondieserNutzungsmotivationmöglich.DasBedürfnis »abzuhän-

gen« verbindet sich für sie auch nicht ausschließlich mit einer bestimmten Alters-

gruppe (etwader Jugend) undderen Lebenstil.DasMuseumsoll in ihrer Vorstellung

vielmehr ein »adda«-Ort für alle Einwohner*innen von Bhopal sein.

Teil der Nutzung des Tribal Museums als »adda« ist das gemeinsame Essen, oft

in Form eines Picknicks. Picknicken heißt in diesem Kapitel: der gemeinsame Ver-

zehr von mitgebrachten Speisen auf dem Gelände des Museums. Dies kann kom-

biniert sein mit einem Gang durch die Ausstellung, aber es kann auch unabhängig

davon stattfinden; in jedem Fall ist für die Picknicker*innen das Picknick die pri-

märeMotivation fürdenMuseumsbesuch.Fürdas gemeinsameZeitverbringenund

Picknicken wird (wie auch für das Dating) vor allem die untere Etage des Museums

genutzt. Sie steht durch ihre freie bauliche Struktur in ungezwungener Verbindung

zum grünen Außenraum. Besonders beliebt für das Picknick sind die etwa einen

Meter breitenMauersimse des Gebäudes, die den Übergang vomBau zumDschun-

gel des Außenbereichs oder der Wasserstelle darstellen und damit »fast in der Na-

3 Interview 15.10.2015 in Delhi auf Englisch.

4 Bei der Übersetzung bezieht sich Chakrabarty auf den Bengalischen Linguisten Sunitikumar

Chattopadhyay.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


11. Das Museum als »adda«-Ort 167

tur« liegen.Die Picknicker*innen genießen einen unverstellten Ausblick ins Grüne,

ohne dabei dieNachteile eines schmutzigenUntergrunds, der vielen und vielgestal-

tigen Insekten oder der Belästigung durch streunende Hunde in Kauf nehmen zu

müssen. Ein weiterer beliebter Ort zum gemeinsamen Zeitverbringen oder Pickni-

cken ist die Kantine selbst. Gleich neben der Kantine gibt es ein Wasserbecken, an

demman sichdieHändewaschenkann,außerdemeinenBehälter,demsich kosten-

los Trinkwasser entnehmen lässt.5 Es ist ohne Einschränkungen durch die Pächter6

möglich, in der Kantine zu picknicken, solange man sich z.B. einen Tee oder eine

Tüte Chips aus dem Kantinenangebot dazukauft. Das Picknicken ist also nicht nur

auf denAußenbereich beschränkt,und es bedeutet auchnicht,dassmandabei in je-

demFall auf demBoden sitzenmuss.DieseNutzungsformwird zusätzlich dadurch

unterstützt, dass architektonisch ein fließender Übergang zwischen derMuseums-

cafeteria und dem allgemeinen Museumsraum besteht, es gibt keine Eingangstür

oder sonstige Abgrenzung, mit der die Cafeteria von einer anderen Museumszo-

ne unterschieden wird.Die Speisen werdenmeist in »tiffin boxes«mitgebracht; die

Etagen der »tiffin box« enthalten dabei die verschiedenen einzelnen Gänge des Es-

sens.

11.1. »Adda« und Essen im Museum:
Literaturdiskussion und Kontextualisierung

Die Literatur, die sichmit demEssen imMuseumbeschäftigt, ist überschaubar (Le-

vent,Mihalache 2016;Mihalache 2016, 2017). Sie konzentriert sich oft aus einer öko-

nomischen Perspektive vor allem auf den separierten, in seiner Funktion klar defi-

niertenRaumdesMuseumsrestaurants oder–cafés.DenGrunddafür siehtMihala-

che im »Mythos«, dass das Museum der Kunst,Wissenschaft und Geschichte diene

und dass alle anderen Aktivitäten kaum relevant seien (Mihalache 2017: 287). Das

Museum wird in dieser Lesart nicht in den Zusammenhang von Freizeit und Rege-

neration gestellt, sondern auf eine im engen Sinne künstlerisch-kulturelle Sphäre

beschränkt. Dagegen begreift Mihalache dasMuseumsrestaurant als einen Ort, der

nicht als reine Service-Station oder Einnahmequelle zu verstehen sei, sondern Frei-

heiten für soziale Praktiken undAktivitäten schaffe, die eine stärkere soziale Veran-

kerungdesMuseumserlaubten (Mihalache2017).DamitwerdedieRolle vonMuseen

als »producers of cultures, with an active role in political, social, and cultural networks which

inform their practices« in der Stadt gestärkt (Mihalache 2016).

Die Funktion von indischen Museen für Freizeit und Regeneration wird in der

Literatur durchaus reflektiert. So sehen Appadurai und Breckenridge indischeMu-

5 Leitungswasser ist in Indien kein Trinkwasser.

6 Die Pächter sind Adivasi.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


168 Teil III: Empirische Untersuchung

seen »as parts of a larger cosmopolitanworld of leisure, recreation and self-education for wide

sectors of the Indian population« (Appadurai, Breckenridge 2015: 178) und verorten sie

damit im Freizeit- und Bildungskosmos. Baxi und Dwivedi weisen darauf hin, dass

es für Ortemit einermultifunktionalen Nutzung, in deren Rahmen besonders Ent-

spannung und Ablenkung vom Alltag eine Rolle spielen, traditionelle Vorbilder in

der indischenKultur gibt.Ausgehend vonder Perspektive der Besucher*innen, stel-

len sie in diesem Zusammenhang eine aufschlussreiche Parallele zwischen Tempel

undMuseum her und lassen sie in einen Appell münden:

»What is important is that our people, who are experiencing new things in every

field […], should be relieved of tension, and provided healthy diversions. In this

aspect of life, museums in India can play a very important role. In olden days the

temples were themain centres of activities for the whole community, let that role

now be played by our museums« (Baxi, Dwivedi 1973: 116).

Das Museum erscheint hier als Alternative zum stressigen Alltag; in seiner Ent-

lastungs- und Vergemeinschaftungsfunktion soll es Aufgaben übernehmen, die

traditionellerweise vom religiösen Kult- und Versammlungsort wahrgenommen

werden. In einen Tempel kommenmanche Besucher*innen zum Beten, für andere

(oder auch für dieselben bei anderer Gelegenheit und in einer anderen Rolle) ist der

Tempel ein Nachbarschaftszentrum, wo man Zeit verbringt, miteinander redet,

seinen Mittagsschlaf hält oder isst. In jedem Fall jedoch ist das Verhalten maßvoll

und selbstbeherrscht; es wird nicht ausgespuckt, Tabak gekaut oder geraucht. In

der Funktion des Tempels als Ort von Entspannung und Freizeitsgestaltung spielt

das gemeinsame Essen der Besucher*innen eine wichtige Rolle. Das Essen im

Tempel ist nicht allein auf die karitatitve Speisung von Armen, Bedürftigen oder

Pilgern beschränkt, sondern ist Teil eines Gemeinschaftserlebnisses der Gläubigen

und damit ein integraler Bestandteil des Besuchs und ein wesentlicher Beitrag zu

seiner sozialen und emotionalen Attraktivität. (In seinem Aufsatz über das Essen

als semiotisches System verweist Appadurai auf die besondere gefühlsmäßigeQua-

lität, die dem Verzehr von Speisen und den begleitenden Arrangements zu eigen

ist: »The second [der erste ist die Vergänglichkeit] fundamental fact about food, although

this is much less understood, is its capacity to mobilize strong emotions.« (Appadurai 1981:

494)) Das Essen kann dabei je nach den lokalen Gegebenheiten und Regelungen

entweder von der Tempelküche gemeinschaftlich bereitgestellt oder von den Gläu-

bigen individuell mitgebracht werden. In der sozialen Praxis des Essens berührt

sich dasMuseumserlebnis besonders nahmit demBesuch eines Tempels oder einer

religiösen Festlichkeit.

Für das Verständnis des Tribal Museums als »adda«-Ort ist die Rolle des Essens

besonders interessant. Janeja sieht das Essen zunächst als Voraussetzung für das

»adda« als soziale Praxis: »There can hardlybeanaddawithoutnormal food« (Janeja 2010:

121). Die Autorin führt dabei den Begriff der »normalen Speisen« ein, d.h. alltägli-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


11. Das Museum als »adda«-Ort 169

cher Speisen im Gegensatz zu festlichen und besonderen. Die »normalen Speisen«

spielen in ihren Augen eine entscheidende Rolle für die Schaffung einer Beziehung

zur Lokalität wie zur sozialen Praxis: »Normal food, with its layered subjectivities and

muliple modes of agency […] brings forth a particular configuration of relationship between

persons, things, and places, a specific form of sociality, adda, which congeals« (Janeja 2010:

125). Für Janeja werden die durch das »normale« Essen »mobilisierten« (Appaduraj)

Emotionen auch auf das Verhältnis zumOrt übertragen.

ImTribalMuseumkommtnoch ein Aspekt hinzu.Die Besucher*innen ausBho-

pal und direkterUmgebung bringen ihr eigenes, selbstgekochtes Essenmit.Eswer-

den kaum Speisen aus der Kantine gekauft (auch wegen des beschränkten Ange-

bots). Gerichte werden in der tiffin box transportiert, also in derselben Form, in der

Hausmannskost zur Mittagspause ins Büro gebracht wird. Auch damit veralltägli-

chen die Besucher*innen dasMuseumund integrieren es in ihre Lebensnormalität.

Sie eignen sich das Museum an. Demgegenüber steht die Qualität des Besonderen,

des gerade Nicht-Alltäglichen, die der Ort, die InstitutionMuseum und der Besuch

dort für andere Besucher*innen besitzen, vor allem für jene, die eigens angereist

sind. Die unterschiedlichen »Lesarten« des Museumsraums, als alltäglich bzw. als

besonders, bestehen nebeneinander.

Das Picknicken gehört in Indien zu den traditionellen Freizeitvergnügen der

Mittelschicht, wie etwa auch der Besuch bei Verwandten oder die Teilnahme an re-

ligiösen Festen. Diese Praktiken werden oft kombiniert. So sieht etwa der Besu-

cher*innen der jährlichen »Durga Puja« inDelhis Stadtteil CRPark, bei der derGöt-

tin Durga gehuldigt wird, neben den Respektsbezeugungen und Opferdarbringun-

gen vor den Idolen auch viele Picknick-Gruppen auf den Grünflächen vor den Fest-

zelten, die das Ereignis mit mitgebrachtem Essen gemeinschaftlich feiern. Solche

Bräuche überleben auch in einer Zeit tiefgreifender gesellschaftlicher Veränderun-

genmit beachtlicher Zähigkeit: Jackson verweist in seinemAufsatz über dieWider-

standsqualitäten von lokalen Konsumkulturen im Kontext der Globalisierung dar-

auf, dass in der indischen Kultur »outdoor eating such as family picnics« trotz vieler an-

derer Angebote unverändert populär ist (Jackson 2004: 168). Für alle diese Aktivitä-

ten gilt, dass sie mit geringen Kosten verbunden und herkömmlicherweise genera-

tionenübergreifend sind.

Dagegen sind Unternehmungen außer Haus, die sich nicht auf die Nachbar-

schaft beschränken undnicht imKreis der Familie stattfinden, in den letzten Jahren

charakteristisch für die junge Angehörige derMittelschichte geworden,wie Sääväla

am Beispiel der Stadt Hyderabad im Süden Indiens feststellt (Säävälä 2006). Wur-

den früher vor allemVerwandte in deren eigenenHäusern besucht, verbringenheu-

te Jugendliche daneben auch Zeit mit Freunden, in einer (geschlechtergemischten)

Peergroup außerhalb des heimischen und familiären Kontexts (Osella, Osella 1998;

Säävälä 2006; Nisbett 2007). Säävälä sieht in diesen neuen Außerhaus-Freizeitakti-

vitäten »a staging ground for egalitarian friendship« (Säävälä 2006: 401). Nisbett spricht

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


170 Teil III: Empirische Untersuchung

von einem »space for the key practices that are generative of middle-class identity« (Nisbett

2007: 948). Es geht also nicht nur um eine Freizeitaktivität, sondern darum, dass

neben der weiterhin starken Familie neue soziale und Freundschafts-Räume ent-

stehen, in denen die Mitglieder einer jüngeren Generation sich selbst und die Art

ihrerBeziehungendefinieren.Diese sozialePraxis kannebenfallsmit gemeinsamen

Essen kombiniert werden. EinMuseum, das dafür Gelegenheit bietet und Platz zur

Verfügung stellt, kanneineFunktionundBedeutung indiesenProzessengewinnen.

Das Mitbringen und der Verzehr der selbst zubereiteten Speisen wie auch das

gemeinschaftliche Verbringen von Freizeit im Museum verändern die Wahrneh-

mung der Institution. Das Museumserlebnis kombiniert für diese Besucher*innen

die Erfahrung des Vertrauten mit der Erfahrung des Außergewöhnlichen.

11.2. Die interviewten Gruppen im Museum

In der hier besprochenenBesucher*innenkategoriewar es nicht schwer,Gesprächs-

partner*innen zu finden. ImUnterschied zu anderenNutzer*innengruppenwaren

die Interviewpartner*innen nicht in Eile, ungeduldig oder fühlten sich gestört;

das Interview wurde vielmehr als zusätzliches »Event« betrachtet. Bei den Pickni-

cker*innen fand das Gespräch meistens während eines gemeinsamen Essens statt:

ich wurde als temporäres Mitglied in die Picknickgemeinschaft aufgenommen.

Die gesellige undmüßige Stimmung trug zur Äußerungsfreude der Interviewpart-

ner*innen bei.

Diemeisten Interviewswurden inder unterenEtagedesMuseumsgeführt, ent-

weder in der Kantine oder auf den Mauereinrahmungen zwischen Gebäude und

Außenbereich. Ein Interview fand draußen auf dem Rasen statt. Die Aussagen von

acht Gruppen werden im Folgenden in Gänze zum hier diskutiertenThema heran-

gezogen.7 Bei zwei Interviewswurden nur die Aussagen berücksichtigt, die speziell

zum Picknick- und »adda«-Komplex gemacht wurden. Diese Besucher*innen wa-

renmit einem anderen Nutzungsinteresse insMuseum gekommen und hatten erst

während ihres Besuchs die Qualitäten des Ortes für Picknickzwecke erkannt. Bei

den achtGruppen,mit derenAussagen in diesemKapitel vorrangig gearbeitetwird,

handelt es sich um vier, die das Museum als Picknick-Möglichkeit nutzen und wei-

tere vier, die an diesem Ort »abhängen« wollen. Die Picknick-Gruppen sind zwar

altersmäßig in sich gemischt, aber doch imDurchschnitt älter als jeneBesucher*in-

nen, die zum »Abhängen« gekommen sind. Letztere rekrutieren sich meistens aus

Studierenden, Schüler*innen oder generell jungen Leuten.

7 Wenn zum Thema »Religion« nichts bemerkt ist, sind die Befragten Hindus.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


11. Das Museum als »adda«-Ort 171

11.2.1. Picknickgruppen

Die I-Clean-Gruppe Bhopal8, ein lokaler Ableger der nationalen Regierungsinitiati-

ve »Clean India Mission – Swatchh Bharat Abhiyan«, ist mit 17 Mitgliedern ins Muse-

umgekommen.Normalerweise treffen sie sich jeden Sonntag um7:30Uhrmorgens,

um öffentliche Plätze zu säubern, Mauern mit religiösen Darstellungen zu versehen

(damit sie nicht verunreinigt werden) und Leute aufzufordern, ihre Stadt sauber zu

halten. Jeweils nach Diwali9 treffen sich die Mitglieder dieser Gruppe zu einem ge-

meinsamenPicknick. Es ist das zweiteMal, dass sie dafür das TribalMuseumgewählt

haben. Die Gruppe ist altersmäßig gemischt, Studierende sind ebenso darunter wie

Senior*innen, etwa der 67 Jahre alte Sprecher der Gruppe, Ajay. Frauen und Männer

sich gleich stark vertreten und zumberuflichenHintergrund derMitglieder gibt Ajay

an: »Diemeisten sind Studierende.Aberwir habenauch Ingeneur*innen,Ärzt*innen,Steuer-

berater*innen und Bankleute darunter.Unsere Leute kommen aus allen beruflichen Zweigen

und Lebensbereichen.« Alle leben in Bhopal.

Die Gruppe der Familie T., die zum Picknick ins Museum gekommen ist, besteht aus

sechs Erwachsenen: zwei Brüdern, einer Schwester, zwei Schwägerinnen und der äl-

teren Mutter. Dazu kommen drei Kinder, die vier Monate, 5 und 6 Jahre alt sind. Ein

Bruder arbeitet in der Stadtverwaltung in Bhopal, der andere in der staatlichen Be-

hörde für ländliche Entwicklung. Die Frauenmachten keine Angaben zu ihrer beruf-

lichen Situation. Sie wohnen in der Nähe des Museums, ca. zwei Kilometer entfernt.

Ein Bruder hatte dasMuseum schon einmal besucht und es als geeignet für Picknick-

zwecke befunden.

Ritesh (32)10 und Manoj (49) sind Arbeitskollegen, die gemeinsam in einem loka-

len Sender von »Doordarshan«, der indischen staatlichen Fernsehanstalt als techni-

sche Angestellte arbeiten. Ritesh hat seinen MSc (Master of Science) in »elektroni-

schenMedien« undMonoj seinenMSc inMathematik gemacht. DaDoordarshan kei-

ne Kantine hat, kommen beide jeden Wochentag in die Museumskantine, um dort

ihreMitagspause zu verbringen. Ihr Essenbringenbeide von zuHause in »tiffinboxes«

mit.

8 Interview am 06.11.2016 auf Englisch.

9 Wichtiger indischer Feiertag und Zeitpunkt des Interviews.

10 Interview am 03.11.2016 auf Englisch.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


172 Teil III: Empirische Untersuchung

Diemuslimische Familie H.11, die ins Museum zu einem Picknick gekommen ist, be-

steht aus fünfMitgliedern: Nasir (25), seinerMutter (56) und seinemVater (59) sowie

seiner Tante (48) und seinemOnkel (48). Die Eltern sind aus Bhopal, Tante undOnkel

sind zu Besuch aus Lucknow12 gekommen. Nasir hat einen BTech (Bachelor in Tech-

nik) und macht gerade seinen Master. Er ist der Einzige in der Familie, der Englisch

spricht. Seine Mutter ist Hausfrau, sein Vater ist Unternehmer, Tante und Onkel ha-

ben ebenfalls ein privates Geschäft (Druckerei). Sie sind insMuseumgekommen, um

gemeinsam zu picknicken und Fotos zumachen.

11.2.2. Gruppen, die im Museum gemeinsam Freizeit verbringen wollen

Afreen (21)13, Faizal (23), Ankit (24), Dileep (22), Gauind (21), Navjat (22) und

Sukanya (22) sind ins Museum gekommen, um gemeinsam Zeit zu verbringen. Die

Gruppebesteht ausdrei FrauenundvierMännern, nachReligionszugehörigkeit: zwei

Muslime, einSikhundvierHindus. Sie kommenausBhopal, Jhansi14 undRewa15, sind

Studierende verschiedener Colleges derUniversität in Bhopal unduntereinander be-

freundet. Sie alle sind zwei bis drei Mal bereits imMuseumgewesen und kennen die

Ausstellung.Undobwohl sie bei einer ihrer letztenBesuche600RupienStrafe zahlen

mussten,weil sie versehentlich eine Elefantenstatue zerstört hatten, hat der Platz als

Lieblingstreffpunkt nicht an Attraktion verloren.

Nicky (22), Sugandha (24), Shivani (23) und Gayatri (25) sind vier junge Frauen, die

gemeinsam insMuseumgekommensind.Nicky, SugandhaundShivani studierenzu-

sammen in Bhopal Ingenieurwissenschaft. Gayatri lebt in Indore und besucht ihre

Freundinnen in Bhopal. Zwei der Frauen sind zum drittenMal im Tribal Museum, ei-

ne zumzweitenMal undGayatri hat heute überhaupt zumerstenMal in ihremLeben

einMuseumbetreten. DieGruppe ist insMuseumgekommen, umgemeinsamabzu-

hängen und Fotos voneinander zumachen.

DieFreundeRahul (16)16,Ajay(16),Aniket (17),Anish(16)undGautam(16) sindheute

zum erstenMal im Tribal Museum und überhaupt zum erstenMal in ihrem Leben in

11 Interview am 27.03.2016 auf Englisch.

12 Stadt im Bundesstaat Uttar Pradesh.

13 Interview am 19.11.2015 auf Englisch.

14 Stadt im Bundesstaat Uttar Pradesh.

15 Stadt im Nordosten von MP.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


11. Das Museum als »adda«-Ort 173

einemMuseum. Sie alle sind Söhne von Bauern im Bezirk Sehore17. Ihre Familien ha-

ben sie auf die Schule nach Bhopal geschickt. (Viele Familien auf dem Land tun das,

wegender besserenBildungsangebote inder Stadt.)Die jungenMänner gehen indie

elfte Klasse einer privaten Schule im Stadtteil Gandhinagar. Sie leben gemeinsam in

einemWohnheim. Ihre Erfahrungswelt ist vom Leben auf dem Land geprägt; sie ant-

worten ausführlich auf Fragen, die auf die Verbindung des Museums mit dem Dorf

(etwa am Beispiel des in in der unteren Etage ausgestellten Ochsenkarrens) zielen.

Ansonsten sind sie sehr zurückhaltend, was Meinungen oder Bewertungen angeht.

Sie sind nicht sehr artikuliert oder eloquent. Ihrer Kleidung und ihren Mobiltelefo-

nennachzuurteilen,gehörensiezudenökonomischwenigerkomfortabelausgestat-

teten Interviewpartner*innen und wurden deshalb auch für die Unerhaltung ausge-

sucht. InsMuseum sind sie an ihrem freien Sonntag gekommen, um abzuhängen.

11.3. Qualitäten des Tribal Museums für »adda« und Picknicken

11.3.1. Vertrautheit und Toleranz

Die in diesem Abschnitt diskutierten Kommentare werden zeigen, dass sowohl Ge-

fühle der Vertrautheit und Heimatlichkeit als auch die Erfahrung von Toleranz und

Inklusivität für diese Nutzungsweise bedeutsam sind.

Auf die Frage, warum es so wichtig sei, das Essen ins Museum mitzubringen,

gibt Ajay, der Sprecher der I-Clean-Gruppe Bhopal, die schon seit zwei Stunden

in Gemeinschaft picknickt, zwei Gründe an. Er beginnt seine Antwort mit: »Weil,

was immer wir in der Kantine kaufen, kostspielig ist.«Das Kostenthemawird als relevant

empfunden, obwohl die Preise in der Kantine (ein Tee kostet 10 Rupien, zwei Samo-

sas 30 Rupien) deutlich günstiger als in Restaurants und durchaus konkurrenzfähig

mit den »dabas«, den kleinen offenen Essensständen am Straßenrand, sind, und

obwohl alle Mitglieder der Gruppe zu den ökonomisch Bessergestellten gehören.

Jeychandran stellt für das Government Museum Chennai fest, dass für jene Muse-

umsbesucher*innen, die das Museum vor allem als Ort nutzten, um sich zu treffen

und zu »socialise without spending much money« der finanzielle Aspekt in der Tat ein

Kriterium für den Besuch oderNichtbesuchwar: Als die Eintrittspreise erhöhtwur-

den, kam es zu einem Besucher*innenrückgang, den Jeychandran (basierend auf

den Beobachtungen des Aufsichtspersonals) vor allem demAusbleiben dieser Besu-

cher*innenkategorie zuschrieb. Bezeichnenderweise präsentiert sie diese Analyse

neben einemFoto von picknickendenMuseumsbesucher*innen. (Jeychandran 2015:

16 Interview am 06.11.2016 auf Hindi.

17 Ungefähr 30 Kilometer von Bhopal entfernt.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


174 Teil III: Empirische Untersuchung

240). In der Kostenproblematik konkretisiert sich damit die Frage nach der Exklu-

sivität oder Inklusivität des Museums für solche Besucher*innen, die den Ort zur

gemeinschaftlichen Entspannung nutzen wollen.

Der zweite Teil vonAjays Antwort bezieht sich auf das Essen selbst: »Und zuHau-

se zubereitetes Essen ist immer besser. Alles, was wir hier mitgebracht haben, ist zuHause ge-

kocht worden. […]Du bist eingeladen, das alles zu probieren.«Ajay sagt das mit Stolz; der

Hinweis darauf, dass die Speisen selbstgekocht seien, dient auch als Qualitäts-Ver-

sicherungmir gegenüber, denn ich bin eingeladen, an demPicknick als Gast teilzu-

nehmen. Es wird die Vertrautheit und hygenische Sicherheit der häuslichen Sphä-

re evoziert, aber auch der Aspekt der Sorgfalt, des Liebevollen, der ein emotionales

Moment indie Situation einbringt.Ajay übernimmtdieRolle desGastgebers gegen-

über einer Ausländerin, die er in sein »kulturelles Haus« zu heimischen Gerichten

von der allerbesten Qualität einlädt. Das Museum wird von ihm damit als eine Art

Erweiterung seines Zuhauses gelesen, in der er sich zur Bewirtung imstande und

berechtigt fühlt.

Es sind jedoch nicht nur Kosten- und Qualitätserwägungen, die für den Ver-

zehr von häuslich zubereiteten Gerichten sprechen. Auch religiöse Speisevorschrif-

ten können eine Rolle spielen. Anjali18, die Organisatorin des Tagesausflugs (mit

Besuch im Tribal Museum) einer 20-köpfigen Damengruppe von Angehörigen der

Jain-Religion19, ist insMuseumgekommen,ummehr über die eigene, indischeKul-

tur zu lernen.20 Als siePicknicker*innenwahrnimmt,zeigt sie sich erfreut,dassdie-

sesMuseum dasMitbringen von Essen erlaubt. Sie erklärt: »Wir Jains sind sehr streng

mit unserer Religion. Wir essen nichts außerhalb unserer eigenen Plätze wegen der hygieni-

schen Vorschriften. Deshalb nehmen wir immer unsere Tiffins mit.« Später im Interview

erklärt sie die Speisevorschriften genauer undmacht deutlich, wie wichtig vor die-

semHintergrund die Gelegenheit zum Picknick wird:

»Es ist großartig, weil wir Jains [we people] ernsthafte Probleme mit dem Essen

haben. Es ist unsere Kultur, dass wir kein Essen, das außerhalb, nicht zu Hause,

zubereitet ist, haben dürfen. In unserer Kultur sind […] Lebensmittel, die unter

der Erde wachsen, wie z.B. Zwiebeln und Kartoffeln, auch nicht erlaubt. Es wird

angenommen, dass diese unterirdisch wachsenden Dinge viele Keime und Krank-

heitserreger haben.«

Zur Frage, ob sie deshalb oft auf der Suche nach geeigneten Picknick-Orten seien,

bemerkt Anjali: »Unsere Leute haben immer stärker damit Probleme, so wie sich die Sachen

18 Interview am 06.11.2016 auf Englisch.

19 Der Jainismus ist die sechstgrößte Religionsgemeinschaft in Indien.

20 Es werden nur einige Aussagen in diesem Kapitel benutzt. Ansonsten wird das Interview im

Kap. 13 verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


11. Das Museum als »adda«-Ort 175

heute von Tag zu Tag entwickeln. Die Leute erlauben uns nichtmehr, unser eigenes Essenmit-

zubringen. Sie sagen, manmuss etwas kaufen, ansonsten dürfen wir hier nicht sitzen. Das ist

wirklich ein Problem für uns.«Die Tatsache, dass Anjali zweimal im Interview auf die

Picknik-Frage zu sprechen kommt, obwohl ihre eigentliche Motivation zum Mu-

seumsbesuch im vertieften Kennenlernen der indischen Kultur liegt, markiert die

Wichtigkeit desThemas für sie.

Einen inklusiven öffentlichen Raum zu finden, der sie nicht zu religiös proble-

matischem Konsum zwingt, ist für Anjali und andere Jains die Voraussetzung, um

gemeinsam mit den Gemeindemitgliedern außerhalb der Sphäre der eigenen Ge-

meinschaft in der Öffentlichkeit Zeit verbringen zu können.Die Formulierung »von

Tag zu Tag«weißt darauf hin, dass sich der für sie und die Ihren zugängliche öffent-

liche Raumnach ihrer Einschätzung rapide reduziert. Das TribalMuseumwird von

ihr als toleranter Raumerlebt, in dem sich die Besucher*innen verschiedener sozia-

ler, religiöser und kultureller Vorprägungen bewegen können. Das Museum ist da-

mit ein »säkularer« Raum im indischen Sinne. Im Unterschied zum französischen

Modell des Laizismus bedeutet Säkularismus im indischen Verständnis nicht, dass

die Religion aus der öffentlichen Sphäre ferngehalten wird, sondern dass gleich-

berechtigter religiöser Pluralismus herrscht. Amartya Sen stellt fest: »The tolerance

of religious diversity is implicitly reflected in India’s haveing served as a shared home […] for

Hindus, Buddhists, Jain, Jews, Christians, Muslims, Parsees, Sikhs, Baha’is and others« (Sen

2005: 16–17). Das Tribal Museum stellt, indem es Raum und Gelegenheit zum Pick-

nick schafft, im Sinne von Sen eine »gemeinsame Heimstatt« für unterschiedliche

Gemeinschaften zur Verfügung. Damit ist das Tribal Museum eine Art Miniatur-

Modell des indischen Ideals eines vielgestaltigen Pluralismus,mit einer universalen

Attraktivität, die laut Anjali über den Religionsaspekt hinaus für denOrt überhaupt

charakteristisch ist: »Es ist ein Platz zum Abhängen [hang out] mit jedem, in jeden Alter,

mit Älteren, mit Großeltern, mit Freunden, mit jedem…«

11.3.2. Picknick Plus

Wurde vorher dasMuseum als toleranter oder kostengünstiger Ort für das gemein-

schaftliche Essen charakterisiert, kommen im Folgenden die Ausstellungen und die

Gestaltung des Museums als gute Umgebung für ein Picknick in den Blick.

Auf die Frage nach den von ihnen favorisierten Freizeitaktivitäten antworten

die jungen Frauen Nicky (22), Sugandha (24), Shivani (23) und Gayatri (25): »Wenn

wir in dieser Art Freundeskreis zusammen sind, dann gehen wir zu einem Picknick oder wir

gehen zum Abhängen mit unseren Freunden. Jederzeit und überall. Am liebsten mögen wir

Orte, an denen man essen kann.« Für sie ist es selbstverständlich, gemeinsam im öf-

fentlichen Raum Zeit zu verbringen. Ob man an einem Ort essen kann, gilt ihnen

als entscheidendes Qualitätsmerkmal für einen geeigneten Freizeitort und als Vor-

aussetzung dafür, dassman einenOrtmag oder ihn gar »am liebsten«hat.Essen fun-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


176 Teil III: Empirische Untersuchung

giert als Transfermedium für die emotionale Besetzung eines Ortes.Diese Perspek-

tive leitet die jungen Frauen, wie pointiert hervorgehoben wird, »jederzeit und über-

all«. Das heißt, nicht nur Outdoor-, sondern auch die Indoor-Orte werden auf ihre

Picknick-Qualität hin bewertet. Picknick wird noch vor dem »Abhängen« als belieb-

teste Freundeskreis-Aktivität genannt. Picknick ist damit nicht nur auf familiäre

Gemeinschaftlichkeit beschränkt, sondern auch eine soziale Aktivität unter jungen

Leuten, und das Tribal Museum qualifiziert sich als geeigneter Ort dafür.

Familie T., die aus zwei Elternpaaren und drei kleinen Kindern besteht, gibt als

Hauptmotivation für ihren Besuch an: »Wir arbeiten alle. Zur Entspannung brauchen

wir Picknick.DieserOrt hier ist gut zurEntspannung.«Die Entspannung vomArbeitsall-

tag wird in Gemeinschaftsaktivitäten (hier zusammen in einer größeren Familien-

gruppe) und nicht im Alleinsein gesucht. Entspannung besteht in positiver sozialer

Interaktion. Picknick ist für diese Gruppe zunächst eine vom Arbeitsalltag entlas-

tende Freizeittätigkeit, die eine regenerierende Funktion hat.DerOrt des Picknicks

soll zu der gesuchten Erholung in besondererWeise geeignet sein und zu ihr beitra-

gen, und das Tribal Museum genügt offenbar diesem Anspruch. Im Laufe des Ge-

sprächs wird deutlich, dass die Qualität, die bei einem Picknick-Platz nachgefragt

wird,noch etwas umfassender ist: »WirhattendenPlan für einPicknick.Also suchtenwir

einenOrt, an demwir dieDinge genießen könnenund gleichzeitig einPicknick haben können.

Und das hier ist ein schöner Platz fürs Picknick, genausowie fürs Genießen.«ZumEntspan-

nen und Abschalten kommt hinzu, dass man »Dinge genießen« will; es geht auch

um Betrachtung und Beschäftigung. Die Qualität des Orts besteht nicht nur in der

Entfernung vom Stress, sondern auch in einem positiven Kontemplations- und An-

regungs-Angebot als attraktives Ausflugsziel. Der Vater, der die Suche nach einem

geeigneten Picknick-Ort für die Familie übernommen hatte, erklärt: »Ich kannte den

Ort. Und ich dachte, dieser Platz eignet sich besser für ein Picknick.«Warum? »Weil es da

genug Sachen gibt, um sich umzusehen. Und die Atmosphäre ist gut.« Er fügt hinzu: »Und

es sollten vor allem Dinge sein, die Kinder genießen können. Und ich dachte, dieser Ort passt

dafür.« Auch die muslimische Familie H. bestätigt: »Wir sind hierher für ein Picknick

gekommen. […] Ein Museum ist ein Ort für beides: für Bildung und Vergnügen.« Für beide

Familien ist wichtig, dass der Ort für sie selbst und für ihre Kinder einen Reichtum

vonErfahrungenermöglicht,dernebendemgemeinschaftlichenEssen inderGroß-

familie und der Entspannung für die Erwachsenen auch ästhetische oder bildende

Qualität besitzt.

Auch für die I-Clean-Gruppe war die primäre Motivation das Gemeinschafts-

erlebnis und die Alternative zum Alltag. Ajay, der Sprecher, formuliert es so: »Wir

alle sind beschäftigt mit unserem täglichen Leben. Wir wollten einen Tag weg von alledem.

Dieser Platz bietet ein anderes Umfeld.« Auf die Nachfrage, was das »Umfeld« hier von

anderen unterscheidet, antwortet Ajay: »Weil sie das Bild des dörflichen Indiens zeigen

und es ist wunderschön drinnen. Bhopal selbst ist eine wunderschöne Stadt. Also, als wir zu

entscheiden hatten, welchen Platz wir in dieser schönen Stadt wählen sollten, haben wir uns

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


11. Das Museum als »adda«-Ort 177

deshalb für diesen entschieden.« Bhopal wird auch die »Stadt der Seen« genannt, we-

gen ihrer vielen natürlichen, aber auch künstlich angelegtenWasserflächen. Es ge-

hört zu den grünsten Städten Indiens und hat damit viele Picknick-Möglichkeiten.

Das Museum aber besitzt neben dieser landschaftlichen Attraktivität eine zugleich

informierende und anregende Qualität, wie ein studentisches Mitglied der Gruppe

deutlich macht: »Die Leute sind so vertieft in ihre täglichen Aktivitäten, dass sie dieses ver-

gessen. So ist diese Kunst hier belebend.« Bemerkungen des Inhalts, wie wunderschön

diese Stadt sei, würden man eigentlich von Touristen erwarten. Für eine Gruppe,

diedasSäubernderStadt,dieBeseitigungdesMülls unddamit ihreVerschönerung,

als Gründungszweck hat, liegt ein solches Bekenntnis als Ausdruck besonderer Ver-

bundenheit undeines starkenHeimatstolzes jedoch ebenfalls nahe.DasMuseumist

ein Inbegriff dieser Schönheit undwird zumKristallisationspunkt des Lokalpatrio-

tismus. Ajays Kommentar drückt auch die fruchtbare Spannung aus, die zwischen

dem Vertrautem (vertreten durch das zu Hause gekochte Essen) und dem Beson-

deren (repräsentiert im Tapetenwechsel, den dasMuseummit seinem »anderenUm-

feld«, seiner »belebenden Kunst«, und »wunderschönen« Umgebung bietet) besteht.

11.3.3. Entspannte Ordnung

Das Kapitel 10 (»Museum als Dating-Ort«) hatte das Motiv der erzieherischenWir-

kung desMuseums auf die Besucher*innen eingeführt und sich dabei vorrangig auf

den protektiven Effekt für die datenden Paare konzentriert, die sich in einer mora-

lischundgesellschaftlichprekärenSituationbefinden.Der folgendeAbschnitt greift

das Motiv auf und zeigt, dass »entspannte Ordnung« auch für sozial weniger ex-

ponierte Besucher*innen ein wichtiger Aspekt des Wohlfühlens im Museum sein

kann. Zur Sprache kommen Fragen danach, wieviel Regelwerk und wieviel Repres-

sion bzw.wieviel Freiheit dasMuseumseinenBesucher*innen zumuten oder bieten

soll.AusBesucher*innensichtwerdenzweiPositionen formuliert: Es gibt solche,die

eine »entspannte«, weniger bevormundende Instititution bevorzugen, es gibt aber

auch andere, die »Ordnung« auch durch stärker kontrollierende Maßnahmen (z.B.

durch soziale Vorauswahl der Mitbesucher*innen) geschaffen sehen wollen.

Die beidenArbeitskollegenRitesh (32) undManoj (49) kommen jedenTagmit ih-

ren Lunchboxes insMuseum.Wie die Picknicker*innen bringen beide ihr Essen von

zuHausemit und kaufen nur Tee oder Kaffee in derMuseumscafeteria. Auf die Fra-

ge, was das Museum im Vergleich zu einem Restaurant auszeichne, antworten sie:

»Wir kommen sowieso lieber hierher, weil es hier friedlich ist. Geld spielt hierbei keine Rolle.«

Manoj führt weiter aus: »Es ist nicht überfüllt.Und selbstwennhier Leute sind, fühlt es sich

nicht so an, als seien zu viele Leute hier. So können wir friedlich zuMittag essen. Die anderen

Leute stören uns dabei nicht.«Die friedliche Atmosphäre besteht für beide darin, dass

keine Enge und Unruhe herrschen. Jeder, der in Indien auch nur gelegentlich ei-

nenMarkt oder einen anderenöffentlichenOrt besucht hat, kennt die hektischeund

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


178 Teil III: Empirische Untersuchung

teilweise chaotische Atmosphäre. Für Ritesh und Manoj ist in diesem Zusammen-

hangdieAuswahlderBesucher*innenwichtig,dasheißt: dieFrage,welcheLeute ins

Museum kommen, aber mehr noch: welche Leute nicht kommen.Manoj: »Sie haben

es [das Museum] auf einer Anhöhe gebaut. Keine asozialen [anti-social] Elemente kommen

hierher. Alles ist geregelt hier.« Auf die Nachfrage, was »asozialen Elemente« sind, führt

er aus: »Leute, die Tabak kauen und ihn überall hinspucken, die kommen nicht hierher.«21

Die Verbindung zwischen der geografischen Lage des Museums etwas außerhalb

des Stadtzentrums, auf den Shymala Hills22, und der Tatsache, dass keine »asozia-

len« Besucher*innen kommen, klingt zunächst etwas überraschend. Aber tatsäch-

lich können Leute, die mitten in der Stadt arbeiten und wenig Geld verdienen, sich

also weder ein eigenes Fahrzeug leisten noch eine eine Autoricksha23 bezahlen kön-

nen, unter der Woche während der Mittagspause nicht ins Museum kommen. Der

Ausschluss einer bestimmten sozialen Gruppe wird von Ritesh und Manoj also als

eine begrüßenswerte soziale Vorauswahl gesehen. Die Feststellung: »alles ist geregelt

hier«, betont die Sehnsucht nachOrdnung,wobei Ordnung ein Regelwerk bedeutet,

das vorderungefiltertenBerührungserfahrungmit einem»asozialen«Personenkreis

schützt und damit den Stress von Durchsetzung, Abwehr und Abgrenzung erspart.

DieGruppeAfreen,Faizal,Ankit,Dileep,Gauind,Navjat undSukanya,die alle in

ihren Zwanzigern sind, antwortet auf die Frage, was für sie eine angenehme Atmo-

sphäre ausmacht: »Es sollte sauber sein. […]DerOrt sollte nicht so erstickend sein. Er sollte

sehrgroßsein, sodassLeuteherumschlendernkönnen.«BeklemmendeEnge inMenschen-

mengen empfindet man in Indien besonders in öffentlichen Verkehrsmitteln, aber

auch auf belebten Straßen und Plätzen. Ebenso sind Müll und andere Verschmut-

zungsphänomene im öffentlichen Raum leider allgegenwärtig.Dagegen sticht Sau-

berkeit als Kennzeichen einer korrekt und sorgfältig geführten Institution heraus,

die auch ihren Nutzer*innen ein entsprechendes Verhalten abverlangt. Ist ihr Ge-

baren allerdings wiederum kleinlich und autoritär, macht sie den Besucher*innen

gängelnde Vorschriften, dann kann sie als »erstickend« empfunden werden. Schon

die Größe des Ortes wirkt nach dem Eindruck dieser Gruppe einer solchen Gefahr

entgegen, indem sie garantiert, dass die Überwachung nicht zu engmaschig wirkt

und es Freiräume gibt.

So ist das Museum zwar ein geordneter Raum, aber keiner, in dem die Ord-

nung durch scharfe Kontrolle oder die Androhung von Sanktionen aufrechterhal-

ten würde. Es fehlen die Stressfaktoren von Chaos und Disziplinierung gleicher-

maßen. Gleichzeitig signalisiert die kontinuierliche Pflege und Instandhaltung der

21 Das Tabakkauen (und Tabakausspucken) ist eine vor allemmännliche Angewohnheit beson-

ders in den sozial unteren Schichten.

22 Wie bereits erwähnt, eine Gegend, die nur spärlich bebaut ist – und wenn, dann nur mit

Häusern sehr wohlhabender und politisch einflussreicher Bürger*innen.

23 Das Museum verfügt über keinen Anschluss an eine öffentliche Buslinie.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


11. Das Museum als »adda«-Ort 179

Räumeund Installationen, die in indischenMuseen nicht selbstverständlich ist und

immer wieder lobend von den Besucher*innen (auch im Gästebucheinträgen) er-

wähnt wird, die souveräne und effiziente Präsenz der Museumsautorität. Zur re-

lativen Zwanglosigkeit dieser Ordnung trägt bei, dass alle Galerie-Aufsichten aus

den Adivasi-Gemeinschaften rekrutiert wurden, derenKultur imMuseumzu sehen

ist. Damit findet sich der/die Besucher*in gleichsam in einer Gastrolle, womit be-

stimmte Benimm- und Verhaltensregeln automatisch impliziert sind: man erweist

dem/der (in diesem Fall metaphorischen) Gastgeber*in Respekt und benimmt sich

höflich und gesittet. Der freiwillige, informelle Charakter dieser Selbstdisziplinie-

rungwird dadurch akzentuiert, dass Adivasi im indischen Staat normalerweise kei-

ne Amtsträger*innen und Autoritätsfiguren sind; jedenfalls entsprechen sie nicht

dem typischenBild einesOffiziellen.Es fehlt ihnendamit die repressive, einschüch-

ternde Ausstrahlung, die von einemMann in Uniform leicht ausgeht.

Diese entspannteOrdnungfindet auch eine andereGruppe attraktiv.Die Freun-

deRahul (16),Ajay (16),Aniket (17),Anish (16) undGautam (16) sind von ihremdreiKi-

lometer entferntenWohnheim zumMuseum gelaufen. Keiner der fünf Freunde ist

bisher jemals in einemMuseum gewesen. Sie haben nur sonntags24 frei und wollen

andiesemTaggemeinsamZeit verbringen.DasMuseumist ihrerMeinungnach»ein

schöner Ort, ummit Freunden abzuhängen.«Auf die Frage, warum das so ist, antwortet

Rahul: »Dagibt eswenigerRegeln als ananderenOrten.Andenmeisten anderenOrtenmusst

du den Regeln folgen. Und weißt du, wir mögen es nicht, wenn man so vielen Regeln folgen

muss.« Diese Aussage macht einerseits auf die Vorschriftendichte für junge Leute

an anderen Orten aufmerksam, zugleich jedoch auch darauf, dass die Gruppe in ei-

nem Alter ist, in dem solche Vorgaben generell nicht sonderlich geschätzt werden.

Dass auf diese Qualität desMuseums gleich amAnfang hingewiesenwird, zeigt die

Wichtigkeit des angesprochenen Punktes in den Augen der Gruppe. Im Tribal Mu-

seum herrscht keine aufdringliche Atmosphäre von Bevormundung. Es sind wenig

Verbotsschilder aufgestellt, die eine misstrauische Atmosphäre von Autorität und

Verhaltenssteuerung schaffen. Eine visuelle Selbstkennzeichnung desMuseums als

einer Institution, die vermutet, das Verhalten ihrer Besucher*innen müsse durch

Kommandos gelenkt werden, ist im Tribal Museum nicht gegeben.

Das beginnt schon am Eingang. Die beiden Brüder Akash (25) und Arpit (23)25

haben vorher die Festung in Raison (ebenfalls im BundesstaatMadhya Pradesh) be-

sucht,undAkashbemerkt über die dortigeBewachungs- undKontrollsituation: »Ich

habe auch bemerkt, dass die Tore mit bewaffnetenWächtern, die eine AK4726 und andere Ge-

24 Die Schulpflicht in Indien geht von Montag bis Samstag.

25 Es werden nur einige Aussagen in diesem Kapitel benutzt. Ansonsten wird das Interview im

Kap. 12 verwendet. Interview am 05.11.2016 auf Englisch.

26 Automatisches Gewehr.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


180 Teil III: Empirische Untersuchung

räte haben, gesichert sind.Das Sicherheitspersonal hat Lathis27 undStöcke.«Dagegen stellt

er denEindruck,den das TribalMuseummacht: »Ichhabehier aber gesehen, dass in die-

sem Museum das Sicherheitspersonal einfach Kurtas und Pyjamas trägt.«28 In vielen grö-

ßeren öffentlichen Museen in Indien muss das Publikum erst eine professionelle

Sicherheitsschleuse passieren. Schusswaffen und Schlagstöcke repräsentieren da-

bei die staatliche oder staatlich autorisierte Gewalt. Im Tribal Museum sind, wie

Akash und Arpit richtig beobachtet haben, diese Kontrollsysteme und Machtattri-

bute nicht vorhanden.Erscheinungsbild und Agieren des Sicherheitspersonals sind

zivil. Damit wird eine autoritäre Atmosphäre vermieden. Das ist besonders für Be-

sucher*innen aus den unteren sozialen Schichten wichtig, deren Erfahrungen mit

derPolizei undüberhauptmit staatlicherMacht oft solche vonDiskriminierungund

Schikane sind.

Zugang zu solchenmit eher lockerer Hand gemanagten Orten scheint es für Ju-

gendliche wie Rahul, Ajay, Aniket, Anish und Gautam, die aus der unteren Mittel-

schicht stammen, selten zu geben.Das zeigt die Ausführlichkeit,mit der sie zu die-

sem Thema Auskunft geben, denn sonst sind sie recht wortkarg, wenn es um Ein-

schätzungen und Meinungen geht. Auf die Frage, woran er beim Hinweis auf stö-

rende »Regeln« denke, fällt Rahul im bisher auf Hindi geführten Interview ins Eng-

lische; das scheint für ihn die Sprache der Autoritäten zu sein: »Fass das nicht an, fass

dies nicht an!Mach keinenLärm!Gehe nicht dahin oder dorthin!Verschmutze denOrt nicht!«

Aniket ergänzt Rahuls Aussagen: »Hier gibt es Regeln, aber viel weniger als sonst.Wir ha-

ben Freiheit hier.«

Das »sonst« bezieht sich auf einen Alltag, der geprägt ist von Kontrolle und

Fremdbestimmung in Schule, Familie und Internat. Durch Alter, berufliche Posi-

tion, soziale Herkunft oder ökonomische Potenz wird permanent ein Autoritäts-

gefälle hergestellt. Diese Gruppe muss dank ihrer Jugend und ihres bescheidenen

Platzes auf der gesellschaftlichen Stufenleiter (als Bauernkinder vom Land ohne

erkennbare Statussymbole) sich ständig Verhaltensvorschriften unterordnen. Ein

Ort, an dem diese Mechanismen suspendiert sind, wird dadurch hochgradig at-

traktiv. Ordnung wird dabei nicht etwa kategorisch abgelehnt. Die Gruppe besteht

keineswegs aus Rowdys, die anarchische Situationen suchen, um etwas kaputt

oder schmutzig zu machen. Im Gegenteil: an einer früheren Stelle im Interview

erwähnen sie die verglichen mit anderen Orten große Sauberkeit als besonderen

Pluspunkt des Museums.

Die Äußerungen der Besucher*innen dieses Abschnittes dokumentieren zu-

nächst zwei einander scheinbar ausschließende Interessen: das Bedürfnis nach

27 Das sind lange Stöcke, die typischerweise die indische Polizei trägt (und einsetzt), um Men-

schenmengen zur kontrollieren.

28 Das Sicherheitspersonal sowohl am Eingang als auch am Tor ist unbewaffnet und trägt auch

keine Sicherheitswesten; es ist traditionell gekleidet.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


11. Das Museum als »adda«-Ort 181

Ordnung und das Bedürfnis nach Freiheit. Die scheinbar paradoxe Tatsache, dass

das Museum sowohl Vertreter*innen der einen wie der anderen Präferenz anzieht,

weist darauf hin, dass es dieser Institution offenbar gelingt, eine Balance zwischen

diesen beiden gegenstrebigen Tendenzen herzustellen. Das hat mit der maßvollen

visuellen Präsenz von Verbotsschildern, Kontrollsystemen und Machtattributen

der Aufsicht zu tun, die jedoch einhergeht mit der sorgfältigen Pflege und Instand-

haltung der Räume und Installationen, dem respektvollen und achtsamen Umgang

mit den ausgestellten Inhalten von Seiten der Museumsautorität. Der Verzicht

auf misstrauische Feinsteuerung, diese Erfahrung machen »ordnungsliebende«

wie »freiheitsliebende« Besucher*innen gleichermaßen, muss nicht Verwahrlo-

sung und Anarchie bedeuten, und so werden die Bedürfnisse beider Gruppen

ausgeglichen undmiteinander versöhnt.

11.3.4. Natur- und Kulturerlebnis

Fast alle Interviewten, die das Museum als »adda« nutzen, ungeachtet von Alter,

sozialem Status oder Konstitution der Gruppe (Freund*innen, Familie, Religions-

gemeinschaft), heben das natürliche, grüne und friedliche Ambiente des Museums

hervor.Wie wichtig Natur und Grünanlagen generell für Museumsbesucher*innen

sind, stellt Jeychandran am Beispiel des Government Museum Chennai fest. Dort

wurden Grünflächen in »a manicured garden« verwandelt, den die Besucher*innen

nicht mehr betreten durften. Nach Jeychandrans Einschätzung war dies ein we-

sentlicher Grund für denRückgang der Besucher*innenzahlen und bedeutete einen

Wettberwerbsnachteil gegenüber konkurrierenden Freizeitorten wieThemenparks

und ShoppingMalls. (Jeychandran 2015: 240)

Für Nicky (22), Sugandha (24), Shivani (23) und Gayatri (25) gehört Natur sogar

zur Definition eines Museums. Sie antworten auf die Frage, was ein Museum sei:

»Ein Ort, der anziehend ist und unsere Augen beruhigt. […] EinMuseum ist ein Ort, der sehr

friedlichundruhig istundNaturhat.Das ist,warumwir insMuseumkommen.Es ist friedlich

und beruhigend.«Die beiden Brüder Akash (25) und Arpit (23) beschreiben in diesem

Sinne detailreich, was sie unter einer »guten Atmosphäre« verstehen:

»Eine gute Atmosphäre ist, wenn man viel Grün überall herum hat, es keine Stö-

rung durch Lärm [noise pollution] gibt, Leute herumschlendern, es Tiere gibt, wie

wir sie hier gefunden haben. Gänse im Teich schwimmen. Es ist hier ein sehr guter

Platz für Spaß und Unterhaltung und dafür, um zur Ruhe zu kommen.«

Interessant ist, dass solche Bemerkungen von jungen Leuten gemacht werden, von

denen man noch größere Sympathie für die Stimulation des Stadtlebens erwarten

könnte.

Doch die Vorstellung vomMuseum als Gegenbild zu und Erholungsort von den

Belastungen der Urbanität ist über alle Altersgruppen hinweg verbreitet. Die mus-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


182 Teil III: Empirische Untersuchung

limische Familie H., die zum Picknick gekommen ist, stellt fest: »Die Atmosphäre

ist fantastisch. Es gibt hier keine gesundheitsschädlichen Dinge. Wir bekommen hier frische

Luft.«Ähnlich die Familie T., die hier ebenfalls picknickt: »Die Atmosphäre ist gut.Hier

ist keine Luftverschmutzung. Das ist eine gute Sache.«Abgase und Feinstaub verunreini-

gen die Luft in indischen Städten erheblich; viele Eltern werden sich zunehmend

bewusst, wie bedenklich das insbesondere für kleinere Kinder ist. Einen Ort zu ha-

ben, an dem man wenigstens für einige Stunden dem Smog der Innenstadt ent-

rinnt, wird damit zu einer wertvollen Attraktion.

Die I-Clean-Gruppe gibt dem Naturerlebnis im Museum eine stärker ästhe-

tische Färbung: »Das Grün hierherum ist magisch und wunderschön.« Im Akzent auf

Schönheit undMagiemag eine Verbindung zur Ausstellung selbst angedeutet sein.

Die Objekte der Galerie-Ebene werden oft zusammen mit Bäumen, kleinen Was-

sertümpeln und Strauchwerk in einer Art vom künstlichen Dschungel präsentiert,

der das Lebensumfeld der Adivasi repräsentieren soll. Auch die Wandreliefs der

unteren Etage stellen Szenen aus dem Dschungel oder mythische Bäume dar. Der

Wald ums Museum scheint für diese Gruppe eine Fortsetzung der Ausstellung mit

natürlichen Mitteln zu sein, ein erweiterter Ausstellungsraum. Er stellt keinen

Kontrast zumMuseum als Kulturraum dar, sondern Draußen und Drinnen wirken

zu einem Gesamtkunstwerk zusammen. Wie die Ausstellung die Welt der Adivasi

in der Einheit von Natur und Kultur zu erfassen sucht, so kombinieren sich für die

Besucher*innen Natur- und Kulturerlebnis.

11.4. Schlussbemerkung

Die Anziehungskraft des Museums auf diese Gruppe von Besucher*innen liegt in

der Spannung zwischen Vertrautem und Besonderem, zwischen alltäglicher Praxis

und ihrerAufwertungdurchdenkulturellenKontext.Geradedarin erinnertdasMu-

seum an Tempel, Gurdwara und Moschee, die Teil des selbstverständlichen Lebens

sind, sich aber gleichzeitig durch ihreSakralität davonabsetzen.Durchdas gemein-

same Essen von selbst zubereiteten Speisen wird einerseits der Aufenthalt im Mu-

seum in die Sphäre des Vertrauten, ja Familiären integriert. Andererseits heben das

Besondere des Ortes sowie die damit verbundenen Erlebnisse und Eindrücke den

Aufenthalt aus dem Alltag heraus.

Das Streben nach Regeneration, in dem das Museum als eine Art Therapie-Ort

für den Stress und die Schäden einer chaotisch urbanisierten Gegenwart erscheint,

ist bei dieser Nutzungsgruppe besonders stark ausgeprägt. »Friedlich«, »ruhig« und

»entspannend« sind die Attribute, die dem Museum zugeschrieben werden, »über-

füllt«, »drängend« und »lärmend« stehen dagegen für die Stadt. Das Museumwird zu

einem idealen Gegenentwurf, zu einem temporären Fluchtpunkt. Diesem Bedürf-

nis kommt die grüne Anlage entgegen sowie die luftigen, nach draußen geöffne-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


11. Das Museum als »adda«-Ort 183

ten Räume der unteren Etage, in der Kultur- undNaturnutzung kombiniert werden

können.

Trotz dieser Friedlichkeit ist das Museum kein steriler, homogenisierter, son-

dern ein pluralistischer Ort. Pluralistisch zunächst im Sinne von generationeller

und religiöser Mischung der Besucher*innen. Da im Museum der Konsumdruck

fehlt, der an den neuerdings kommerziell erschlossenen anderen semi-öffentlichen

Orten der Stadt herrscht, wie z.B. Malls oder Themenparks, besteht unter den Be-

sucher*innen zudem eine sozio-ökonomische Diversität.

Das Museum als »adda«-Ort ist gemeinschaftsbezogen, die Nutzungsform

knüpft sowohl beim gemeinsamen Essen wie beim Miteinander-Reden an kol-

lektives soziales Tun im Lebensalltag an. Das Museum zeigt sich in dieser Form

sowohl gemeinschaftsabbildend (indem es zum Schauplatz etablierter kollektiver

Praxis wird) als auch gemeinschaftsbildend (indem es, wie für die nicht-familiären

Gruppen junger Leute, Gelegenheit zu neuer sozialer Assoziation schafft). Nicht

die Rezeption, die genussvolle oder auf Bildungsgewinn gerichtete Aufnahme der

Ausstellungsinhalte steht bei dieser Nutzungsweise imVordergrund, vielmehr sind

es Kommunikation und Interaktion.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

