11. Das Museum als »adda«-0rt: Lieblingstreffpunkt
zum Picknicken, zur gemeinschaftlichen
Entspannung, und dafiir, (freie) Zeit zu verbringen

Das folgende Kapitel stellt das Museum als »adda«’ vor, d.h. als einen Ort, an dem
man gemeinsam mit Freunden oder Familie Zeit verbringt, sich entspannt und re-
generiert. Beim Museum als »adda« steht, dhnlich wie bei der Nutzung als Dating-
Ort, weniger das Thema oder die Qualitit der Ausstellung im Vordergrund des Be-
sucher*inneninteresses als vielmehr der Ort selbst: das Ambiente, die Atmosphire
und die Moglichkeit, sich hier wohlzufiihlen. Es geht um das Freizeit- und Erho-
lungspotential des Museums, als Gegenmodell zum Alltag. In dieser Nutzung des
Museums spielt das gemeinsame Essen eine wichtige Rolle. Die Besucher*innen der
hier untersuchten Gruppe konsumieren im Museum im Familien- oder Gruppen-
verband Speisen, die sie zu Hause zubereitet und von dort mitgebracht haben, sie
verbringen gemeinsam ihre Mittagspause oder entspannen sich gemeinschaftlich
mit ihren Freund*innen. Das Kapitel wird zeigen, dass das Tribal Museum, indem
es das Mitbringen und den Verzehr von hausgemachtem Essen toleriert und damit
eine Picknick-Situation erlaubt, vor allem lokale® Besucher*innen anzieht. Es findet
eine Neuinterpretation einer herkdmmlichen sozialen Praxis unter den Bedingun-
gen und im Rahmen des Museums statt. Das Museum als Ort einer multifunktiona-
len Nutzung, bei der Entspannung und Ablenkung vom Alltag sowie gemeinsames
Essen eine Rolle spielen, erfiillt in dieser Hinsicht eine dhnliche Funktion wie tradi-
tionelle und vertraute Elemente der einheimischen Kultur, z.B. Tempel.

Die Architektin Revathi Kamath antwortet auf die Frage, wie die Besucher*in-
nen ihr Museum idealerweise nutzen sollten:

1 Die Ausgabe des Samsad Bengali-English Dictionary von 1968 definiert »adda« (urspringlich
ein bengalisches Wort) als: »a dwelling-place, a haunt, a (fixed or permanent) meeting-place, a ren-
dezvous; a place or institution for practising anything, a club, a company of idle talkers, their meeting-
place or talk, a place for assemblage, zitiert in Chakrabarty 1999: 121).

2 Mit »lokal« werden Besucher*innen, die in Bhopal oder im Einzugsgebiet der Stadt wohnen
bezeichnet.

- 8 14.02.2028, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

166

Teil Ill: Empirische Untersuchung

»Als ich das Museum entworfen habe, das Gebaude, da stellte ich mir als Muse-
umsbesucher®innen die Einwohner¥innen von Bhopal vor: Youngsters, Schulkin-
der, Familien, die Senioren... Ich stellte mirvor, sie werden eine Art Dialog mit dem
Museum haben und sie werden das Museum zu ihren »adda« machen. Weift Du
was»adda«ist?»Adda«ist ein Ortzur gemeinschaftlichen Entspannung [hang out]
und um Zeit zu verbingen.<

Bei dieser Nutzungsweise geht es nicht primar um den Besuch der Ausstellungen.
Der »adda«-Besucher*innen verbringt mehr Zeit im Museum, als zur Besichtigung
notig wire, und er verbringt sie anders. Der Historiker Chakrabarty* iibersetzt
»adda« als: »a place for careless talk with boon companions« or sthe chat of intimate friends«
(Chakrabarty 1999: 110). Die Architektin betont in ihrer Definition mehr den physi-
schen Ort, wihrend Chakrabarty eher die soziale Praxis hervorhebt, die mit dem
Platz verbunden ist. Die bengalische Autorin Janeja folgt Chakrabartys Definition
von »adda« als sozialer Praxis, hebt aber die Beziehung auf und betont die Abhin-
gigkeit von einem Ort: »So it [»adda«] implies a >fixed place rather than a transition or
journey [...] This finitude and rootedness in a place contrasts with the open-ended character
of adda« (Janeja 2010: 121). Nach allen Charakterisierungen geht es beim »adda«
darum, in Gemeinschaft angenehm Zeit zu verbringen.

Kamath sieht in der Tatsache, dass das Museum als »adda« genutzt wird, nichts
Kompromittierendes und keinen Gegensatz zum Kulturgenuss. Ein »Dialog, d.h.
eine Beschiftigung oder Auseinandersetzung mit dem Museum, ist aus ihrer Sicht
auch ausgehend von dieser Nutzungsmotivation méglich. Das Bediirfnis »abzuhan-
gen« verbindet sich fiir sie auch nicht ausschlieflich mit einer bestimmten Alters-
gruppe (etwa der Jugend) und deren Lebenstil. Das Museum soll in ihrer Vorstellung
vielmehr ein »adda«-Ort fiir alle Einwohner*innen von Bhopal sein.

Teil der Nutzung des Tribal Museums als »adda« ist das gemeinsame Essen, oft
in Form eines Picknicks. Picknicken heifdt in diesem Kapitel: der gemeinsame Ver-
zehr von mitgebrachten Speisen auf dem Gelinde des Museums. Dies kann kom-
biniert sein mit einem Gang durch die Ausstellung, aber es kann auch unabhingig
davon stattfinden; in jedem Fall ist fir die Picknicker*innen das Picknick die pri-
mire Motivation fiir den Museumsbesuch. Fiir das gemeinsame Zeitverbringen und
Picknicken wird (wie auch fiir das Dating) vor allem die untere Etage des Museums
genutzt. Sie steht durch ihre freie bauliche Struktur in ungezwungener Verbindung
zum griinen Auflenraum. Besonders beliebt fir das Picknick sind die etwa einen
Meter breiten Mauersimse des Gebiudes, die den Ubergang vom Bau zum Dschun-
gel des Auenbereichs oder der Wasserstelle darstellen und damit »fast in der Na-

3 Interview 15.10.2015 in Delhi auf Englisch.
4 Bei der Ubersetzung bezieht sich Chakrabarty auf den Bengalischen Linguisten Sunitikumar
Chattopadhyay.

- 8 14.02.2028, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

11. Das Museum als »adda«-0rt

tur« liegen. Die Picknicker*innen genief3en einen unverstellten Ausblick ins Griine,
ohne dabei die Nachteile eines schmutzigen Untergrunds, der vielen und vielgestal-
tigen Insekten oder der Beldstigung durch streunende Hunde in Kauf nehmen zu
miissen. Ein weiterer beliebter Ort zum gemeinsamen Zeitverbringen oder Pickni-
cken ist die Kantine selbst. Gleich neben der Kantine gibt es ein Wasserbecken, an
dem man sich die Hinde waschen kann, auflerdem einen Behilter, dem sich kosten-
los Trinkwasser entnehmen lisst.® Es ist ohne Einschrinkungen durch die Pichter®
moglich, in der Kantine zu picknicken, solange man sich z.B. einen Tee oder eine
Tiite Chips aus dem Kantinenangebot dazukauft. Das Picknicken ist also nicht nur
aufden Auflenbereich beschrinkt, und es bedeutet auch nicht, dass man dabeiin je-
dem Fall auf dem Boden sitzen muss. Diese Nutzungsform wird zusitzlich dadurch
unterstiitzt, dass architektonisch ein fliefender Ubergang zwischen der Museums-
cafeteria und dem allgemeinen Museumsraum besteht, es gibt keine Eingangstiir
oder sonstige Abgrenzung, mit der die Cafeteria von einer anderen Museumszo-
ne unterschieden wird. Die Speisen werden meist in »tiffin boxes« mitgebracht; die
Etagen der »tiffin box« enthalten dabei die verschiedenen einzelnen Ginge des Es-
sens.

1. »Adda« und Essen im Museum:
Literaturdiskussion und Kontextualisierung

Die Literatur, die sich mit dem Essen im Museum beschiftigt, ist iiberschaubar (Le-
vent, Mihalache 2016; Mihalache 2016, 2017). Sie konzentriert sich oft aus einer 6ko-
nomischen Perspektive vor allem auf den separierten, in seiner Funktion klar defi-
nierten Raum des Museumsrestaurants oder —cafés. Den Grund dafir sieht Mihala-
che im »Mythos«, dass das Museum der Kunst, Wissenschaft und Geschichte diene
und dass alle anderen Aktivititen kaum relevant seien (Mihalache 2017: 287). Das
Museum wird in dieser Lesart nicht in den Zusammenhang von Freizeit und Rege-
neration gestellt, sondern auf eine im engen Sinne kiinstlerisch-kulturelle Sphire
beschrinkt. Dagegen begreift Mihalache das Museumsrestaurant als einen Ort, der
nicht als reine Service-Station oder Einnahmequelle zu verstehen sei, sondern Frei-
heiten fiir soziale Praktiken und Aktivititen schaffe, die eine stirkere soziale Veran-
kerung des Museums erlaubten (Mihalache 2017). Damit werde die Rolle von Museen
als »producers of cultures, with an active role in political, social, and cultural networks which
inform their practices« in der Stadt gestarke (Mihalache 2016).

Die Funktion von indischen Museen fiir Freizeit und Regeneration wird in der
Literatur durchaus reflektiert. So sehen Appadurai und Breckenridge indische Mu-

5 Leitungswasser ist in Indien kein Trinkwasser.
6 Die Pachter sind Adivasi.

- 8 14.02.2028, 07:43:21,

167


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

168

Teil Ill: Empirische Untersuchung

seen »as parts of a larger cosmopolitan world of leisure, recreation and self-education for wide
sectors of the Indian population« (Appadurai, Breckenridge 2015: 178) und verorten sie
damit im Freizeit- und Bildungskosmos. Baxi und Dwivedi weisen darauf hin, dass
es fiir Orte mit einer multifunktionalen Nutzung, in deren Rahmen besonders Ent-
spannung und Ablenkung vom Alltag eine Rolle spielen, traditionelle Vorbilder in
derindischen Kultur gibt. Ausgehend von der Perspektive der Besucher*innen, stel-
len sie in diesem Zusammenhang eine aufschlussreiche Parallele zwischen Tempel
und Museum her und lassen sie in einen Appell miinden:

»What is important is that our people, who are experiencing new things in every
field [..], should be relieved of tension, and provided healthy diversions. In this
aspect of life, museums in India can play a very important role. In olden days the
temples were the main centres of activities for the whole community, let that role
now be played by our museums« (Baxi, Dwivedi 1973: 116).

Das Museum erscheint hier als Alternative zum stressigen Alltag; in seiner Ent-
lastungs- und Vergemeinschaftungsfunktion soll es Aufgaben iibernehmen, die
traditionellerweise vom religiésen Kult- und Versammlungsort wahrgenommen
werden. In einen Tempel kommen manche Besucher*innen zum Beten, fir andere
(oder auch fiir dieselben bei anderer Gelegenheit und in einer anderen Rolle) ist der
Tempel ein Nachbarschaftszentrum, wo man Zeit verbringt, miteinander redet,
seinen Mittagsschlaf hilt oder isst. In jedem Fall jedoch ist das Verhalten mafivoll
und selbstbeherrscht; es wird nicht ausgespuckt, Tabak gekaut oder geraucht. In
der Funktion des Tempels als Ort von Entspannung und Freizeitsgestaltung spielt
das gemeinsame Essen der Besucher*innen eine wichtige Rolle. Das Essen im
Tempel ist nicht allein auf die karitatitve Speisung von Armen, Bediirftigen oder
Pilgern beschrinkt, sondern ist Teil eines Gemeinschaftserlebnisses der Gliubigen
und damit ein integraler Bestandteil des Besuchs und ein wesentlicher Beitrag zu
seiner sozialen und emotionalen Attraktivitit. (In seinem Aufsatz iiber das Essen
als semiotisches System verweist Appadurai auf die besondere gefithlsmiRlige Qua-
litit, die dem Verzehr von Speisen und den begleitenden Arrangements zu eigen
ist: »The second [der erste ist die Verginglichkeit] fundamental fact about food, although
this is much less understood, is its capacity to mobilize strong emotions.« (Appadurai 1981:
494)) Das Essen kann dabei je nach den lokalen Gegebenheiten und Regelungen
entweder von der Tempelkiiche gemeinschaftlich bereitgestellt oder von den Gliu-
bigen individuell mitgebracht werden. In der sozialen Praxis des Essens berithrt
sich das Museumserlebnis besonders nah mit dem Besuch eines Tempels oder einer
religisen Festlichkeit.

Fiir das Verstandnis des Tribal Museums als »adda«-Ort ist die Rolle des Essens
besonders interessant. Janeja sieht das Essen zunichst als Voraussetzung fir das
»adda«als soziale Praxis: »There can hardly be an adda without normal food« (Janeja 2010:
121). Die Autorin fithrt dabei den Begriff der »normalen Speisen« ein, d.h. alltigli-

- 8 14.02.2028, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

11. Das Museum als »adda«-0rt

cher Speisen im Gegensatz zu festlichen und besonderen. Die »normalen Speisen«
spielen in ihren Augen eine entscheidende Rolle fiir die Schaffung einer Beziehung
zur Lokalitit wie zur sozialen Praxis: »Normal food, with its layered subjectivities and
muliple modes of agency [...] brings forth a particular configuration of relationship between
persons, things, and places, a specific form of sociality, adda, which congeals« (Janeja 2010:
125). Fiir Janeja werden die durch das »normale« Essen »mobilisierten« (Appaduraj)
Emotionen auch auf das Verhiltnis zum Ort iibertragen.

Im Tribal Museum kommt noch ein Aspekt hinzu. Die Besucher*innen aus Bho-
palund direkter Umgebung bringen ihr eigenes, selbstgekochtes Essen mit. Es wer-
den kaum Speisen aus der Kantine gekauft (auch wegen des beschrinkten Ange-
bots). Gerichte werden in der tiffin box transportiert, also in derselben Form, in der
Hausmannskost zur Mittagspause ins Biiro gebracht wird. Auch damit veralltigli-
chen die Besucher*innen das Museum und integrieren es in ihre Lebensnormalitit.
Sie eignen sich das Museum an. Demgegeniiber steht die Qualitit des Besonderen,
des gerade Nicht-Alltaglichen, die der Ort, die Institution Museum und der Besuch
dort fiir andere Besucher*innen besitzen, vor allem fiir jene, die eigens angereist
sind. Die unterschiedlichen »Lesarten« des Museumsraums, als alltiglich bzw. als
besonders, bestehen nebeneinander.

Das Picknicken gehért in Indien zu den traditionellen Freizeitvergniigen der
Mittelschicht, wie etwa auch der Besuch bei Verwandten oder die Teilnahme an re-
ligiésen Festen. Diese Praktiken werden oft kombiniert. So sieht etwa der Besu-
cher*innen der jihrlichen »Durga Puja« in Delhis Stadtteil CR Park, bei der der Got-
tin Durga gehuldigt wird, neben den Respektsbezeugungen und Opferdarbringun-
gen vor den Idolen auch viele Picknick-Gruppen auf den Griinflichen vor den Fest-
zelten, die das Ereignis mit mitgebrachtem Essen gemeinschaftlich feiern. Solche
Briuche iiberleben auch in einer Zeit tiefgreifender gesellschaftlicher Verinderun-
gen mit beachtlicher Zihigkeit: Jackson verweist in seinem Aufsatz iiber die Wider-
standsqualititen von lokalen Konsumkulturen im Kontext der Globalisierung dar-
auf, dass in der indischen Kultur »outdoor eating such as family picnics« trotz vieler an-
derer Angebote unverindert populir ist (Jackson 2004: 168). Fiir alle diese Aktiviti-
ten gilt, dass sie mit geringen Kosten verbunden und herkémmlicherweise genera-
tioneniibergreifend sind.

Dagegen sind Unternehmungen aufler Haus, die sich nicht auf die Nachbar-
schaft beschrinken und nicht im Kreis der Familie stattfinden, in denletzten Jahren
charakteristisch fiir die junge Angehorige der Mittelschichte geworden, wie Sidvila
am Beispiel der Stadt Hyderabad im Siiden Indiens feststellt (Siavila 2006). Wur-
den frither vor allem Verwandte in deren eigenen Hiusern besucht, verbringen heu-
te Jugendliche daneben auch Zeit mit Freunden, in einer (geschlechtergemischten)
Peergroup auflerhalb des heimischen und familidren Kontexts (Osella, Osella 1998;
Saivili 2006; Nisbett 2007). Siivili sieht in diesen neuen Auflerhaus-Freizeitakti-
vititen »a staging ground for egalitarian friendship« (Sidvild 2006: 401). Nisbett spricht

- 8 14.02.2028, 07:43:21,

169


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

170

Teil Ill: Empirische Untersuchung

von einem »space for the key practices that are generative of middle-class identity« (Nisbett
2007: 948). Es geht also nicht nur um eine Freizeitaktivitit, sondern darum, dass
neben der weiterhin starken Familie neue soziale und Freundschafts-Riume ent-
stehen, in denen die Mitglieder einer jiingeren Generation sich selbst und die Art
ihrer Beziehungen definieren. Diese soziale Praxis kann ebenfalls mit gemeinsamen
Essen kombiniert werden. Ein Museum, das dafiir Gelegenheit bietet und Platz zur
Verfiigung stellt, kann eine Funktion und Bedeutung in diesen Prozessen gewinnen.

Das Mitbringen und der Verzehr der selbst zubereiteten Speisen wie auch das
gemeinschaftliche Verbringen von Freizeit im Museum verindern die Wahrneh-
mung der Institution. Das Museumserlebnis kombiniert fiir diese Besucher*innen
die Erfahrung des Vertrauten mit der Erfahrung des Auflergewohnlichen.

1.2. Die interviewten Gruppen im Museum

In der hier besprochenen Besucher*innenkategorie war es nicht schwer, Gesprachs-
partner“innen zu finden. Im Unterschied zu anderen Nutzer*innengruppen waren
die Interviewpartner*innen nicht in Eile, ungeduldig oder fiihlten sich gestért;
das Interview wurde vielmehr als zusitzliches »Event« betrachtet. Bei den Pickni-
cker*innen fand das Gesprich meistens wihrend eines gemeinsamen Essens statt:
ich wurde als temporires Mitglied in die Picknickgemeinschaft aufgenommen.
Die gesellige und miiRige Stimmung trug zur Auflerungsfreude der Interviewpart-
ner*innen bei.

Die meisten Interviews wurden in der unteren Etage des Museums gefiihrt, ent-
weder in der Kantine oder auf den Mauereinrahmungen zwischen Gebidude und
Aufienbereich. Ein Interview fand drauflen auf dem Rasen statt. Die Aussagen von
acht Gruppen werden im Folgenden in Ginze zum hier diskutierten Thema heran-
gezogen.” Bei zwei Interviews wurden nur die Aussagen beriicksichtigt, die speziell
zum Picknick- und »adda«-Komplex gemacht wurden. Diese Besucher*innen wa-
ren mit einem anderen Nutzungsinteresse ins Museum gekommen und hatten erst
wihrend ihres Besuchs die Qualititen des Ortes fiir Picknickzwecke erkannt. Bei
den acht Gruppen, mit deren Aussagen in diesem Kapitel vorrangig gearbeitet wird,
handelt es sich um vier, die das Museum als Picknick-Méglichkeit nutzen und wei-
tere vier, die an diesem Ort »abhingen« wollen. Die Picknick-Gruppen sind zwar
altersmifiig in sich gemischt, aber doch im Durchschnitt ilter als jene Besucher*in-
nen, die zum »Abhingen« gekommen sind. Letztere rekrutieren sich meistens aus
Studierenden, Schiller*innen oder generell jungen Leuten.

7 Wenn zum Thema »Religion« nichts bemerkt ist, sind die Befragten Hindus.

- 8 14.02.2028, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

11. Das Museum als »adda«-0rt

1.2.1.  Picknickgruppen

Die I-Clean-Gruppe Bhopal?, ein lokaler Ableger der nationalen Regierungsinitiati-
ve »Clean India Mission — Swatchh Bharat Abhiyan, ist mit 17 Mitgliedern ins Muse-
um gekommen. Normalerweise treffen sie sich jeden Sonntag um 7:30 Uhr morgens,
um offentliche Platze zu sdubern, Mauern mit religiésen Darstellungen zu versehen
(damit sie nicht verunreinigt werden) und Leute aufzufordern, ihre Stadt sauber zu
halten. Jeweils nach Diwali® treffen sich die Mitglieder dieser Gruppe zu einem ge-
meinsamen Picknick. Es ist das zweite Mal, dass sie daftir das Tribal Museum gewahlt
haben. Die Gruppe ist altersmafig gemischt, Studierende sind ebenso darunter wie
Senior*innen, etwa der 67 Jahre alte Sprecher der Gruppe, Ajay. Frauen und Manner
sich gleich stark vertreten und zum beruflichen Hintergrund der Mitglieder gibt Ajay
an: »Die meisten sind Studierende. Aber wir haben auch Ingeneur*innen, Arzt *innen, Steuer-
berater*innen und Bankleute darunter. Unsere Leute kommen aus allen beruflichen Zweigen
und Lebensbereichen.« Alle leben in Bhopal.

Die Gruppe der Familie T., die zum Picknick ins Museum gekommen ist, besteht aus
sechs Erwachsenen: zwei Briidern, einer Schwester, zwei Schwagerinnen und der al-
teren Mutter. Dazu kommen drei Kinder, die vier Monate, 5 und 6 Jahre alt sind. Ein
Bruder arbeitet in der Stadtverwaltung in Bhopal, der andere in der staatlichen Be-
horde fur landliche Entwicklung. Die Frauen machten keine Angaben zu ihrer beruf-
lichen Situation. Sie wohnen in der Néhe des Museums, ca. zwei Kilometer entfernt.
Ein Bruder hatte das Museum schon einmal besucht und es als geeignet fiir Picknick-
zwecke befunden.

Ritesh (32)"° und Manoj (49) sind Arbeitskollegen, die gemeinsam in einem loka-
len Sender von »Doordarshan, der indischen staatlichen Fernsehanstalt als techni-
sche Angestellte arbeiten. Ritesh hat seinen MSc (Master of Science) in »elektroni-
schen Medien«und Monoj seinen MScin Mathematik gemacht. Da Doordarshan kei-
ne Kantine hat, kommen beide jeden Wochentag in die Museumskantine, um dort
ihre Mitagspause zu verbringen. lhr Essen bringen beide von zu Hause in »tiffin boxes«
mit.

8 Interview am 06.11.2016 auf Englisch.
9 Wichtiger indischer Feiertag und Zeitpunkt des Interviews.
10 Interview am 03.11.2016 auf Englisch.

- 8 14.02.2028, 07:43:21,

m


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

172

Teil Ill: Empirische Untersuchung

Die muslimische Familie H.", die ins Museum zu einem Picknick gekommen ist, be-
steht aus fiinf Mitgliedern: Nasir (25), seiner Mutter (56) und seinem Vater (59) sowie
seiner Tante (48) und seinem Onkel (48). Die Eltern sind aus Bhopal, Tante und Onkel
sind zu Besuch aus Lucknow' gekommen. Nasir hat einen BTech (Bachelor in Tech-
nik) und macht gerade seinen Master. Er ist der Einzige in der Familie, der Englisch
spricht. Seine Mutter ist Hausfrau, sein Vater ist Unternehmer, Tante und Onkel ha-
ben ebenfalls ein privates Geschaft (Druckerei). Sie sind ins Museum gekommen, um
gemeinsam zu picknicken und Fotos zu machen.

11.2.2. Gruppen, die im Museum gemeinsam Freizeit verbringen wollen

Afreen (21)%, Faizal (23), Ankit (24), Dileep (22), Gauind (21), Navjat (22) und
Sukanya (22) sind ins Museum gekommen, um gemeinsam Zeit zu verbringen. Die
Gruppe besteht aus drei Frauen und vier Mannern, nach Religionszugehdérigkeit: zwei
Muslime, ein Sikh und vier Hindus. Sie kommen aus Bhopal, Jhansi'* und Rewa™, sind
Studierende verschiedener Colleges der Universitdt in Bhopal und untereinander be-
freundet. Sie alle sind zwei bis drei Mal bereits im Museum gewesen und kennen die
Ausstellung. Und obwohl sie bei einerihrer letzten Besuche 600 Rupien Strafe zahlen
mussten, weil sie versehentlich eine Elefantenstatue zerstort hatten, hat der Platz als
Lieblingstreffpunkt nicht an Attraktion verloren.

Nicky (22), Sugandha (24), Shivani (23) und Gayatri (25) sind vier junge Frauen, die
gemeinsam ins Museum gekommen sind. Nicky, Sugandha und Shivani studieren zu-
sammen in Bhopal Ingenieurwissenschaft. Gayatri lebt in Indore und besucht ihre
Freundinnen in Bhopal. Zwei der Frauen sind zum dritten Mal im Tribal Museum, ei-
ne zum zweiten Mal und Gayatri hat heute (iberhauptzum ersten Mal in ihrem Leben
ein Museum betreten. Die Gruppe ist ins Museum gekommen, um gemeinsam abzu-
hangen und Fotos voneinander zu machen.

Die Freunde Rahul (16)'®, Ajay (16), Aniket (17), Anish (16) und Gautam (16) sind heute
zum ersten Mal im Tribal Museum und iberhaupt zum ersten Mal in ihrem Leben in

by Interview am 27.03.2016 auf Englisch.
12 Stadtim Bundesstaat Uttar Pradesh.
13 Interview am19.11.2015 auf Englisch.
14  Stadtim Bundesstaat Uttar Pradesh.
15 Stadtim Nordosten von MP.

- 8 14.02.2028, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

11. Das Museum als »adda«-0rt

einem Museum. Sie alle sind S6hne von Bauern im Bezirk Sehore. lhre Familien ha-
ben sie auf die Schule nach Bhopal geschickt. (Viele Familien auf dem Land tun das,
wegen der besseren Bildungsangebote in der Stadt.) Die jungen Madnner gehen in die
elfte Klasse einer privaten Schule im Stadtteil Gandhinagar. Sie leben gemeinsam in
einem Wohnheim. Ihre Erfahrungswelt ist vom Leben auf dem Land gepragt; sie ant-
worten ausfiihrlich auf Fragen, die auf die Verbindung des Museums mit dem Dorf
(etwa am Beispiel des in in der unteren Etage ausgestellten Ochsenkarrens) zielen.
Ansonsten sind sie sehr zuriickhaltend, was Meinungen oder Bewertungen angeht.
Sie sind nicht sehr artikuliert oder eloquent. lhrer Kleidung und ihren Mobiltelefo-
nen nach zuurteilen, gehoren sie zu den 6konomisch weniger komfortabel ausgestat-
teten Interviewpartner*innen und wurden deshalb auch fiir die Unerhaltung ausge-
sucht. Ins Museum sind sie an ihrem freien Sonntag gekommen, um abzuhangen.

1.3. Qualitaten des Tribal Museums fiir »adda« und Picknicken
1.3.1. Vertrautheit und Toleranz

Die in diesem Abschnitt diskutierten Kommentare werden zeigen, dass sowohl Ge-
fithle der Vertrautheit und Heimatlichkeit als auch die Erfahrung von Toleranz und
Inklusivitat fiir diese Nutzungsweise bedeutsam sind.

Auf die Frage, warum es so wichtig sei, das Essen ins Museum mitzubringen,
gibt Ajay, der Sprecher der I-Clean-Gruppe Bhopal, die schon seit zwei Stunden
in Gemeinschaft picknickt, zwei Griinde an. Er beginnt seine Antwort mit: »Weil,
was immer wir in der Kantine kaufen, kostspielig ist.« Das Kostenthema wird als relevant
empfunden, obwohl die Preise in der Kantine (ein Tee kostet 10 Rupien, zwei Samo-
sas 30 Rupien) deutlich giinstiger als in Restaurants und durchaus konkurrenzfihig
mit den »dabas«, den kleinen offenen Essensstinden am Straflenrand, sind, und
obwohl alle Mitglieder der Gruppe zu den 6konomisch Bessergestellten gehéren.
Jeychandran stellt fiir das Government Museum Chennai fest, dass fiir jene Muse-
umsbesucher*innen, die das Museum vor allem als Ort nutzten, um sich zu treffen
und zu »socialise without spending much money« der finanzielle Aspekt in der Tat ein
Kriterium fiir den Besuch oder Nichtbesuch war: Als die Eintrittspreise erhoht wur-
den, kam es zu einem Besucher*innenriickgang, den Jeychandran (basierend auf
den Beobachtungen des Aufsichtspersonals) vor allem dem Ausbleiben dieser Besu-
cher*innenkategorie zuschrieb. Bezeichnenderweise prisentiert sie diese Analyse
neben einem Foto von picknickenden Museumsbesucher*innen. (Jeychandran 2015:

16 Interview am 06.11.2016 auf Hindi.
17 Ungefihr 30 Kilometer von Bhopal entfernt.

- 8 14.02.2028, 07:43:21,

173


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

174

Teil Ill: Empirische Untersuchung

240). In der Kostenproblematik konkretisiert sich damit die Frage nach der Exklu-
sivitit oder Inklusivitit des Museums fiir solche Besucher*innen, die den Ort zur
gemeinschaftlichen Entspannung nutzen wollen.

Der zweite Teil von Ajays Antwort bezieht sich auf das Essen selbst: »Und zu Hau-
se zubereitetes Essen ist immer besser. Alles, was wir hier mitgebracht haben, ist zu Hause ge-
kocht worden. [...] Du bist eingeladen, das alles zu probieren.« Ajay sagt das mit Stolz; der
Hinweis darauf, dass die Speisen selbstgekocht seien, dient auch als Qualitits-Ver-
sicherung mir gegeniiber, denn ich bin eingeladen, an dem Picknick als Gast teilzu-
nehmen. Es wird die Vertrautheit und hygenische Sicherheit der hiuslichen Sphi-
re evoziert, aber auch der Aspekt der Sorgfalt, des Liebevollen, der ein emotionales
Moment in die Situation einbringt. Ajay iibernimmt die Rolle des Gastgebers gegen-
iiber einer Auslinderin, die er in sein »kulturelles Haus« zu heimischen Gerichten
von der allerbesten Qualitit einlddt. Das Museum wird von ihm damit als eine Art
Erweiterung seines Zuhauses gelesen, in der er sich zur Bewirtung imstande und
berechtigt fithlt.

Es sind jedoch nicht nur Kosten- und Qualititserwigungen, die fiir den Ver-
zehr von hiuslich zubereiteten Gerichten sprechen. Auch religiése Speisevorschrif-
ten kénnen eine Rolle spielen. Anjali’®, die Organisatorin des Tagesausflugs (mit
Besuch im Tribal Museum) einer 20-kdpfigen Damengruppe von Angehdrigen der
Jain-Religion®, ist ins Museum gekommen, um mehr iiber die eigene, indische Kul-
tur zu lernen.* Als sie Picknicker*innen wahrnimmt, zeigt sie sich erfreut, dass die-
ses Museum das Mitbringen von Essen erlaubt. Sie erklirt: »Wir Jains sind sehr streng
mit unserer Religion. Wir essen nichts aufSerhalb unserer eigenen Plitze wegen der hygieni-
schen Vorschriften. Deshalb nehmen wir immer unsere Tiffins mit.« Spiter im Interview
erklirt sie die Speisevorschriften genauer und macht deutlich, wie wichtig vor die-
sem Hintergrund die Gelegenheit zum Picknick wird:

»Es ist groflartig, weil wir Jains [we people] ernsthafte Probleme mit dem Essen
haben. Es ist unsere Kultur, dass wir kein Essen, das auferhalb, nicht zu Hause,
zubereitet ist, haben dirfen. In unserer Kultur sind [..] Lebensmittel, die unter
der Erde wachsen, wie z.B. Zwiebeln und Kartoffeln, auch nicht erlaubt. Es wird
angenommen, dass diese unterirdisch wachsenden Dinge viele Keime und Krank-
heitserreger haben.«

Zur Frage, ob sie deshalb oft auf der Suche nach geeigneten Picknick-Orten seien,
bemerkt Anjali: »Unsere Leute haben immer stirker damit Probleme, so wie sich die Sachen

18 Interview am 06.11.2016 auf Englisch.

19 DerJainismus ist die sechstgrofite Religionsgemeinschaft in Indien.

20 Eswerden nur einige Aussagen in diesem Kapitel benutzt. Ansonsten wird das Interview im
Kap. 13 verwendet.

- 8 14.02.2028, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

11. Das Museum als »adda«-0rt

heute von Tag zu Tag entwickeln. Die Leute erlauben uns nicht mehy, unser eigenes Essen mit-
zubringen. Sie sagen, man muss etwas kaufen, ansonsten diirfen wir hier nicht sitzen. Das ist
wirklich ein Problem fiir uns.« Die Tatsache, dass Anjali zweimal im Interview auf die
Picknik-Frage zu sprechen kommt, obwohl ihre eigentliche Motivation zum Mu-
seumsbesuch im vertieften Kennenlernen der indischen Kultur liegt, markiert die
Wichtigkeit des Themas fiir sie.

Einen inklusiven 6ffentlichen Raum zu finden, der sie nicht zu religiés proble-
matischem Konsum zwingt, ist fiir Anjali und andere Jains die Voraussetzung, um
gemeinsam mit den Gemeindemitgliedern aufierhalb der Sphire der eigenen Ge-
meinschaft in der Offentlichkeit Zeit verbringen zu kénnen. Die Formulierung »von
Tag zu Tag« weifdt darauf hin, dass sich der fir sie und die IThren zugingliche 6ffent-
liche Raum nach ihrer Einschitzung rapide reduziert. Das Tribal Museum wird von
ihr als toleranter Raum erlebt, in dem sich die Besucher*innen verschiedener sozia-
ler, religiéser und kultureller Vorprigungen bewegen konnen. Das Museum ist da-
mit ein »sdkularer« Raum im indischen Sinne. Im Unterschied zum franzdsischen
Modell des Laizismus bedeutet Sikularismus im indischen Verstindnis nicht, dass
die Religion aus der 6ffentlichen Sphire ferngehalten wird, sondern dass gleich-
berechtigter religiéser Pluralismus herrscht. Amartya Sen stellt fest: »The tolerance
of religious diversity is implicitly reflected in India’s haveing served as a shaved home [...] for
Hindus, Buddhists, Jain, Jews, Christians, Muslims, Parsees, Sikhs, Baha’is and others« (Sen
2005:16—17). Das Tribal Museum stellt, indem es Raum und Gelegenheit zum Pick-
nick schafft, im Sinne von Sen eine »gemeinsame Heimstatt« fiir unterschiedliche
Gemeinschaften zur Verfiigung. Damit ist das Tribal Museum eine Art Miniatur-
Modell des indischen Ideals eines vielgestaltigen Pluralismus, mit einer universalen
Attraktivitit, die laut Anjali tiber den Religionsaspekt hinaus fiir den Ort itberhaupt
charakteristisch ist: »Es ist ein Platz zum Abhingen [hang out] mit jedem, in jeden Alter,
mit Alteren, mit Grofeltern, mit Freunden, mit jedem...«

1.3.2. Picknick Plus

Wurde vorher das Museum als toleranter oder kostengiinstiger Ort fiir das gemein-
schaftliche Essen charakterisiert, kommen im Folgenden die Ausstellungen und die
Gestaltung des Museums als gute Umgebung fiir ein Picknick in den Blick.

Auf die Frage nach den von ihnen favorisierten Freizeitaktivititen antworten
die jungen Frauen Nicky (22), Sugandha (24), Shivani (23) und Gayatri (25): »Wenn
wir in dieser Art Freundeskreis zusammen sind, dann gehen wir zu einem Picknick oder wir
gehen zum Abhingen mit unseren Freunden. Jederzeit und iiberall. Am liebsten migen wir
Orte, an denen man essen kann.« Fiir sie ist es selbstverstindlich, gemeinsam im 6f-
fentlichen Raum Zeit zu verbringen. Ob man an einem Ort essen kann, gilt ihnen
als entscheidendes Qualititsmerkmal fiir einen geeigneten Freizeitort und als Vor-
aussetzung dafiir, dass man einen Ort mag oder ihn gar »am liebsten« hat. Essen fun-

- 8 14.02.2028, 07:43:21,

175


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

176

Teil Ill: Empirische Untersuchung

giert als Transfermedium fiir die emotionale Besetzung eines Ortes. Diese Perspek-
tive leitet die jungen Frauen, wie pointiert hervorgehoben wird, »jederzeit und iiber-
all«. Das heif3t, nicht nur Outdoor-, sondern auch die Indoor-Orte werden auf ihre
Picknick-Qualitit hin bewertet. Picknick wird noch vor dem »Abhéngen« als belieb-
teste Freundeskreis-Aktivitit genannt. Picknick ist damit nicht nur auf familidre
Gemeinschaftlichkeit beschrankt, sondern auch eine soziale Aktivitit unter jungen
Leuten, und das Tribal Museum qualifiziert sich als geeigneter Ort dafiir.

Familie T., die aus zwei Elternpaaren und drei kleinen Kindern besteht, gibt als
Hauptmotivation fir ihren Besuch an: »Wir arbeiten alle. Zur Entspannung brauchen
wir Picknick. Dieser Ort hier ist gut zur Entspannung.« Die Entspannung vom Arbeitsall-
tag wird in Gemeinschaftsaktivititen (hier zusammen in einer grofReren Familien-
gruppe) und nicht im Alleinsein gesucht. Entspannung besteht in positiver sozialer
Interaktion. Picknick ist fiir diese Gruppe zunichst eine vom Arbeitsalltag entlas-
tende Freizeittitigkeit, die eine regenerierende Funktion hat. Der Ort des Picknicks
soll zu der gesuchten Erholung in besonderer Weise geeignet sein und zu ihr beitra-
gen, und das Tribal Museum geniigt offenbar diesem Anspruch. Im Laufe des Ge-
sprachs wird deutlich, dass die Qualitit, die bei einem Picknick-Platz nachgefragt
wird, noch etwas umfassender ist: »Wir hatten den Plan fiir ein Picknick. Also suchten wir
einen Ort, an dem wir die Dinge geniefSen konnen und gleichzeitig ein Picknick haben kinnen.
Und das hier ist ein schoner Platz fiirs Picknick, genauso wie fiirs GeniefSen.« Zum Entspan-
nen und Abschalten kommt hinzu, dass man »Dinge geniefRen« will; es geht auch
um Betrachtung und Beschiftigung. Die Qualitit des Orts besteht nicht nur in der
Entfernung vom Stress, sondern auch in einem positiven Kontemplations- und An-
regungs-Angebot als attraktives Ausflugsziel. Der Vater, der die Suche nach einem
geeigneten Picknick-Ort fiir die Familie itbernommen hatte, erklart: »Ich kannte den
Ort. Und ich dachte, dieser Platz eignet sich besser fiir ein Picknick.« Warum? »Weil es da
genug Sachen gibt, um sich umzusehen. Und die Atmosphire ist gut.« Er fugt hinzu: »Und
es sollten vor allem Dinge sein, die Kinder geniefSen konnen. Und ich dachte, dieser Ort passt
dafur.« Auch die muslimische Familie H. bestitigt: »Wir sind hierher fiir ein Picknick
gekommen. [...] Ein Museum ist ein Ort fiir beides: fiir Bildung und Vergniigen.« Fiir beide
Familien ist wichtig, dass der Ort fiir sie selbst und fiir ihre Kinder einen Reichtum
von Erfahrungen ermoglicht, der neben dem gemeinschaftlichen Essen in der Grof3-
familie und der Entspannung fir die Erwachsenen auch isthetische oder bildende
Qualitit besitzt.

Auch fur die I-Clean-Gruppe war die primire Motivation das Gemeinschafts-
erlebnis und die Alternative zum Alltag. Ajay, der Sprecher, formuliert es so: »Wir
alle sind beschiftigt mit unserem tiglichen Leben. Wir wollten einen Tag weg von alledem.
Dieser Platz bietet ein anderes Umfeld.« Auf die Nachfrage, was das »Umfeld« hier von
anderen unterscheidet, antwortet Ajay: »Weil sie das Bild des dorflichen Indiens zeigen
und es ist wunderschon drinnen. Bhopal selbst ist eine wunderschone Stadt. Also, als wir zu
entscheiden hatten, welchen Platz wir in dieser schonen Stadt wihlen sollten, haben wir uns

- 8 14.02.2028, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

11. Das Museum als »adda«-0rt

deshalb fiir diesen entschieden.« Bhopal wird auch die »Stadt der Seen« genannt, we-
gen ihrer vielen natiirlichen, aber auch kinstlich angelegten Wasserflichen. Es ge-
hért zu den griinsten Stidten Indiens und hat damit viele Picknick-Méglichkeiten.
Das Museum aber besitzt neben dieser landschaftlichen Attraktivitit eine zugleich
informierende und anregende Qualitit, wie ein studentisches Mitglied der Gruppe
deutlich macht: »Die Leute sind so vertieft in ihre tiaglichen Aktivititen, dass sie dieses ver-
gessen. So ist diese Kunst hier belebend.« Bemerkungen des Inhalts, wie wunderschén
diese Stadt sei, witrden man eigentlich von Touristen erwarten. Fiir eine Gruppe,
die das Sdubern der Stadt, die Beseitigung des Miills und damit ihre Verschénerung,
als Griitndungszweck hat, liegt ein solches Bekenntnis als Ausdruck besonderer Ver-
bundenheit und eines starken Heimatstolzes jedoch ebenfalls nahe. Das Museum ist
ein Inbegriff dieser Schénheit und wird zum Kristallisationspunkt des Lokalpatrio-
tismus. Ajays Kommentar driickt auch die fruchtbare Spannung aus, die zwischen
dem Vertrautem (vertreten durch das zu Hause gekochte Essen) und dem Beson-
deren (reprisentiert im Tapetenwechsel, den das Museum mit seinem »anderen Um-
feld«, seiner »belebenden Kunst«, und »wunderschinen« Umgebung bietet) besteht.

11.3.3. Entspannte Ordnung

Das Kapitel 10 (xMuseum als Dating-Ort«) hatte das Motiv der erzieherischen Wir-
kung des Museums auf die Besucher*innen eingefithrt und sich dabei vorrangig auf
den protektiven Effekt fuir die datenden Paare konzentriert, die sich in einer mora-
lisch und gesellschaftlich prekiren Situation befinden. Der folgende Abschnitt greift
das Motiv auf und zeigt, dass »entspannte Ordnung« auch fiir sozial weniger ex-
ponierte Besucher*innen ein wichtiger Aspekt des Wohlfithlens im Museum sein
kann. Zur Sprache kommen Fragen danach, wieviel Regelwerk und wieviel Repres-
sion bzw. wieviel Freiheit das Museum seinen Besucher*innen zumuten oder bieten
soll. Aus Besucher*innensicht werden zwei Positionen formuliert: Es gibt solche, die
eine »entspannte«, weniger bevormundende Instititution bevorzugen, es gibt aber
auch andere, die »Ordnung« auch durch stirker kontrollierende Mafinahmen (z.B.
durch soziale Vorauswahl der Mitbesucher*innen) geschaffen sehen wollen.

Die beiden Arbeitskollegen Ritesh (32) und Manoj (49) kommen jeden Tag mitih-
ren Lunchboxes ins Museum. Wie die Picknicker*innen bringen beide ihr Essen von
zu Hause mit und kaufen nur Tee oder Kaffee in der Museumscafeteria. Auf die Fra-
ge, was das Museum im Vergleich zu einem Restaurant auszeichne, antworten sie:
»Wir kommen sowieso lieber hierher, weil es hier friedlich ist. Geld spielt hierbei keine Rolle.«
Manoj fihrt weiter aus: »Es ist nicht iiberfiillt. Und selbst wenn hier Leute sind, fiihlt es sich
nicht so an, als seien zu viele Leute hier. So kinnen wir friedlich zu Mittag essen. Die anderen
Leute stoven uns dabei nicht.« Die friedliche Atmosphire besteht fir beide darin, dass
keine Enge und Unruhe herrschen. Jeder, der in Indien auch nur gelegentlich ei-
nen Markt oder einen anderen 6ffentlichen Ort besucht hat, kennt die hektische und

- 8 14.02.2028, 07:43:21,

171


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

178

Teil Ill: Empirische Untersuchung

teilweise chaotische Atmosphire. Fiir Ritesh und Manoj ist in diesem Zusammen-
hang die Auswahl der Besucher*innen wichtig, das heif3t: die Frage, welche Leute ins
Museum kommen, aber mehr noch: welche Leute nicht kommen. Manoj: »Sie haben
es [das Museum] auf einer Anhdhe gebaut. Keine asozialen [anti-social] Elemente kommen
hierher. Alles ist geregelt hier.« Auf die Nachfrage, was »asozialen Elemente« sind, fiihrt
er aus: »Leute, die Tabak kauen und ihn iiberall hinspucken, die kommen nicht hierher.«<**
Die Verbindung zwischen der geografischen Lage des Museums etwas auflerhalb
des Stadtzentrums, auf den Shymala Hills**, und der Tatsache, dass keine »asozia-
len« Besucher*innen kommen, klingt zunichst etwas iiberraschend. Aber tatsich-
lich kénnen Leute, die mitten in der Stadt arbeiten und wenig Geld verdienen, sich
also weder ein eigenes Fahrzeug leisten noch eine eine Autoricksha® bezahlen kon-
nen, unter der Woche wihrend der Mittagspause nicht ins Museum kommen. Der
Ausschluss einer bestimmten sozialen Gruppe wird von Ritesh und Manoj also als
eine begriilenswerte soziale Vorauswahl gesehen. Die Feststellung: »alles ist geregelt
hier«, betont die Sehnsucht nach Ordnung, wobei Ordnung ein Regelwerk bedeutet,
dasvor der ungefilterten Berithrungserfahrung mit einem »asozialen« Personenkreis
schiitzt und damit den Stress von Durchsetzung, Abwehr und Abgrenzung erspart.

Die Gruppe Afreen, Faizal, Ankit, Dileep, Gauind, Navjat und Sukanya, die alle in
ihren Zwanzigern sind, antwortet auf die Frage, was fiir sie eine angenehme Atmo-
sphire ausmacht: »Es sollte sauber sein. [...] Der Ort sollte nicht so erstickend sein. Er sollte
sehr grof$ sein, sodass Leute herumschlendern konnen.« Beklemmende Enge in Menschen-
mengen empfindet man in Indien besonders in 6ffentlichen Verkehrsmitteln, aber
auch auf belebten Straflen und Plitzen. Ebenso sind Miill und andere Verschmut-
zungsphinomene im 6ffentlichen Raum leider allgegenwirtig. Dagegen sticht Sau-
berkeit als Kennzeichen einer korrekt und sorgfiltig gefithrten Institution heraus,
die auch ihren Nutzer*innen ein entsprechendes Verhalten abverlangt. Ist ihr Ge-
baren allerdings wiederum kleinlich und autoritir, macht sie den Besucher*innen
gingelnde Vorschriften, dann kann sie als »erstickend« empfunden werden. Schon
die GrofRe des Ortes wirkt nach dem Eindruck dieser Gruppe einer solchen Gefahr
entgegen, indem sie garantiert, dass die Uberwachung nicht zu engmaschig wirkt
und es Freiriume gibt.

So ist das Museum zwar ein geordneter Raum, aber keiner, in dem die Ord-
nung durch scharfe Kontrolle oder die Androhung von Sanktionen aufrechterhal-
ten wiirde. Es fehlen die Stressfaktoren von Chaos und Disziplinierung gleicher-
mafien. Gleichzeitig signalisiert die kontinuierliche Pflege und Instandhaltung der

21 Das Tabakkauen (und Tabakausspucken) ist eine vor allem mannliche Angewohnheit beson-
ders in den sozial unteren Schichten.

22 Wie bereits erwihnt, eine Gegend, die nur spérlich bebaut ist — und wenn, dann nur mit
Hausern sehr wohlhabender und politisch einflussreicher Biirger*innen.

23 Das Museum verfiigt iber keinen Anschluss an eine 6ffentliche Buslinie.

- 8 14.02.2028, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

11. Das Museum als »adda«-0rt

Riume und Installationen, die in indischen Museen nicht selbstverstindlich ist und
immer wieder lobend von den Besucher*innen (auch im Gistebucheintrigen) er-
wihnt wird, die souverine und effiziente Prisenz der Museumsautoritit. Zur re-
lativen Zwanglosigkeit dieser Ordnung trigt bei, dass alle Galerie-Aufsichten aus
den Adivasi-Gemeinschaften rekrutiert wurden, deren Kultur im Museum zu sehen
ist. Damit findet sich der/die Besucher*in gleichsam in einer Gastrolle, womit be-
stimmte Benimm- und Verhaltensregeln automatisch impliziert sind: man erweist
dem/der (in diesem Fall metaphorischen) Gastgeber*in Respekt und benimmt sich
hoflich und gesittet. Der freiwillige, informelle Charakter dieser Selbstdisziplinie-
rung wird dadurch akzentuiert, dass Adivasi im indischen Staat normalerweise kei-
ne Amtstriger*innen und Autorititsfiguren sind; jedenfalls entsprechen sie nicht
dem typischen Bild eines Offiziellen. Es fehlt ihnen damit die repressive, einschiich-
ternde Ausstrahlung, die von einem Mann in Uniform leicht ausgeht.

Diese entspannte Ordnung findet auch eine andere Gruppe attraktiv. Die Freun-
de Rahul (16), Ajay (16), Aniket (17), Anish (16) und Gautam (16) sind von ihrem drei Ki-
lometer entfernten Wohnheim zum Museum gelaufen. Keiner der fiinf Freunde ist
bisher jemals in einem Museum gewesen. Sie haben nur sonntags™ frei und wollen
andiesem Tag gemeinsam Zeit verbringen. Das Museum ist ihrer Meinung nach »ein
schéner Ort, um mit Freunden abzuhdngen.« Auf die Frage, warum das so ist, antwortet
Rahul: »Da gibt es weniger Regeln als an anderen Orten. An den meisten anderen Orten musst
du den Regeln folgen. Und weif3t du, wir migen es nicht, wenn man so vielen Regeln folgen
muss.« Diese Aussage macht einerseits auf die Vorschriftendichte fiir junge Leute
an anderen Orten aufmerksam, zugleich jedoch auch darauf, dass die Gruppe in ei-
nem Alter ist, in dem solche Vorgaben generell nicht sonderlich geschitzt werden.
Dass auf diese Qualitit des Museums gleich am Anfang hingewiesen wird, zeigt die
Wichtigkeit des angesprochenen Punktes in den Augen der Gruppe. Im Tribal Mu-
seum herrscht keine aufdringliche Atmosphire von Bevormundung. Es sind wenig
Verbotsschilder aufgestellt, die eine misstrauische Atmosphire von Autoritit und
Verhaltenssteuerung schaffen. Eine visuelle Selbstkennzeichnung des Museums als
einer Institution, die vermutet, das Verhalten ihrer Besucher*innen miisse durch
Kommandos gelenkt werden, ist im Tribal Museum nicht gegeben.

Das beginnt schon am Eingang. Die beiden Briider Akash (25) und Arpit (23)*
haben vorher die Festung in Raison (ebenfalls im Bundesstaat Madhya Pradesh) be-
sucht, und Akash bemerkt tiber die dortige Bewachungs- und Kontrollsituation: »Ich
habe auch bemerkt, dass die Tove mit bewaffueten Weichtern, die eine AK47% und andere Ge-

24  Die Schulpflichtin Indien geht von Montag bis Samstag.

25  Eswerden nur einige Aussagen in diesem Kapitel benutzt. Ansonsten wird das Interview im
Kap. 12 verwendet. Interview am 05.11.2016 auf Englisch.

26  Automatisches Gewehr.

- 8 14.02.2028, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

180

Teil Ill: Empirische Untersuchung

riite haben, gesichert sind. Das Sicherheitspersonal hat Lathis*” und Sticke.« Dagegen stellt
er den Eindruck, den das Tribal Museum macht: »Ich habe hier aber gesehen, dass in die-
sem Museum das Sicherheitspersonal einfach Kurtas und Pyjamas trigt.<*® In vielen gré-
Beren offentlichen Museen in Indien muss das Publikum erst eine professionelle
Sicherheitsschleuse passieren. Schusswaffen und Schlagstocke reprisentieren da-
bei die staatliche oder staatlich autorisierte Gewalt. Im Tribal Museum sind, wie
Akash und Arpit richtig beobachtet haben, diese Kontrollsysteme und Machtattri-
bute nicht vorhanden. Erscheinungsbild und Agieren des Sicherheitspersonals sind
zivil. Damit wird eine autoritire Atmosphire vermieden. Das ist besonders fiir Be-
sucher*innen aus den unteren sozialen Schichten wichtig, deren Erfahrungen mit
der Polizei und tiberhaupt mit staatlicher Macht oft solche von Diskriminierung und
Schikane sind.

Zugang zu solchen mit eher lockerer Hand gemanagten Orten scheint es fiir Ju-
gendliche wie Rahul, Ajay, Aniket, Anish und Gautam, die aus der unteren Mittel-
schicht stammen, selten zu geben. Das zeigt die Ausfithrlichkeit, mit der sie zu die-
sem Thema Auskunft geben, denn sonst sind sie recht wortkarg, wenn es um Ein-
schitzungen und Meinungen geht. Auf die Frage, woran er beim Hinweis auf st4-
rende »Regeln« denke, fillt Rahul im bisher auf Hindi gefithrten Interview ins Eng-
lische; das scheint fiir ihn die Sprache der Autorititen zu sein: »Fass das nicht an, fass
dies nicht an! Mach keinen Larm! Gehe nicht dahin oder dovthin! Verschmutze den Ort nicht!«
Aniket erganzt Rahuls Aussagen: »Hier gibt es Regeln, aber viel weniger als sonst. Wir ha-
ben Freiheit hier.«

Das »sonst« bezieht sich auf einen Alltag, der geprigt ist von Kontrolle und
Fremdbestimmung in Schule, Familie und Internat. Durch Alter, berufliche Posi-
tion, soziale Herkunft oder 6konomische Potenz wird permanent ein Autoritits-
gefille hergestellt. Diese Gruppe muss dank ihrer Jugend und ihres bescheidenen
Platzes auf der gesellschaftlichen Stufenleiter (als Bauernkinder vom Land ohne
erkennbare Statussymbole) sich stindig Verhaltensvorschriften unterordnen. Ein
Ort, an dem diese Mechanismen suspendiert sind, wird dadurch hochgradig at-
traktiv. Ordnung wird dabei nicht etwa kategorisch abgelehnt. Die Gruppe besteht
keineswegs aus Rowdys, die anarchische Situationen suchen, um etwas kaputt
oder schmutzig zu machen. Im Gegenteil: an einer fritheren Stelle im Interview
erwihnen sie die verglichen mit anderen Orten grofle Sauberkeit als besonderen
Pluspunkt des Museums.

Die Auerungen der Besucher*innen dieses Abschnittes dokumentieren zu-
nichst zwei einander scheinbar ausschlieffende Interessen: das Bediirfnis nach

27  Dassind lange Stocke, die typischerweise die indische Polizei trigt (und einsetzt), um Men-
schenmengen zur kontrollieren.

28  DasSicherheitspersonal sowohl am Eingang als auch am Tor ist unbewaffnet und tragt auch
keine Sicherheitswesten; es ist traditionell gekleidet.

- 8 14.02.2028, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

11. Das Museum als »adda«-0rt

Ordnung und das Bediirfnis nach Freiheit. Die scheinbar paradoxe Tatsache, dass
das Museum sowohl Vertreter*innen der einen wie der anderen Priferenz anzieht,
weist darauf hin, dass es dieser Institution offenbar gelingt, eine Balance zwischen
diesen beiden gegenstrebigen Tendenzen herzustellen. Das hat mit der mafivollen
visuellen Prisenz von Verbotsschildern, Kontrollsystemen und Machtattributen
der Aufsicht zu tun, die jedoch einhergeht mit der sorgfiltigen Pflege und Instand-
haltung der Riume und Installationen, dem respektvollen und achtsamen Umgang
mit den ausgestellten Inhalten von Seiten der Museumsautoritit. Der Verzicht
auf misstrauische Feinsteuerung, diese Erfahrung machen »ordnungsliebende«
wie »freiheitsliebende« Besucher*innen gleichermafen, muss nicht Verwahrlo-
sung und Anarchie bedeuten, und so werden die Bediirfnisse beider Gruppen
ausgeglichen und miteinander verséhnt.

1.3.4. Natur- und Kulturerlebnis

Fast alle Interviewten, die das Museum als »adda« nutzen, ungeachtet von Alter,
sozialem Status oder Konstitution der Gruppe (Freund*innen, Familie, Religions-
gemeinschaft), heben das natiirliche, griine und friedliche Ambiente des Museums
hervor. Wie wichtig Natur und Griinanlagen generell fiir Museumsbesucher*innen
sind, stellt Jeychandran am Beispiel des Government Museum Chennai fest. Dort
wurden Grinflichen in »a manicured garden« verwandelt, den die Besucher*innen
nicht mehr betreten durften. Nach Jeychandrans Einschitzung war dies ein we-
sentlicher Grund fiir den Riickgang der Besucher*innenzahlen und bedeutete einen
Wettberwerbsnachteil gegentiber konkurrierenden Freizeitorten wie Themenparks
und Shopping Malls. (Jeychandran 2015: 240)

Fir Nicky (22), Sugandha (24), Shivani (23) und Gayatri (25) gehort Natur sogar
zur Definition eines Museums. Sie antworten auf die Frage, was ein Museum sei:
»Ein Ort, der anziehend ist und unsere Augen beruhigt. [...] Ein Museum ist ein Ort, der sehr
friedlich und ruhig istund Natur hat. Das ist, warum wirins Museum kommen. Es st friedlich
und beruhigend.« Die beiden Briider Akash (25) und Arpit (23) beschreiben in diesem
Sinne detailreich, was sie unter einer »guten Atmosphire« verstehen:

»Eine gute Atmosphare ist, wenn man viel Griin (iberall herum hat, es keine Sto-
rung durch Lirm [noise pollution] gibt, Leute herumschlendern, es Tiere gibt, wie
wir sie hier gefunden haben. Ginse im Teich schwimmen. Es ist hier ein sehr guter
Platz fiir Spaf und Unterhaltung und dafiir, um zur Ruhe zu kommen .«

Interessant ist, dass solche Bemerkungen von jungen Leuten gemacht werden, von
denen man noch gréflere Sympathie fiir die Stimulation des Stadtlebens erwarten
konnte.

Doch die Vorstellung vom Museum als Gegenbild zu und Erholungsort von den
Belastungen der Urbanitit ist iiber alle Altersgruppen hinweg verbreitet. Die mus-

- 8 14.02.2028, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

182

Teil Ill: Empirische Untersuchung

limische Familie H., die zum Picknick gekommen ist, stellt fest: »Die Atmosphire
ist fantastisch. Es gibt hier keine gesundheitsschidlichen Dinge. Wir bekommen hier frische
Luft.« Ahnlich die Familie T., die hier ebenfalls picknickt: »Die Atmosphdre ist gut. Hier
ist keine Luftverschmutzung. Das ist eine gute Sache.« Abgase und Feinstaub verunreini-
gen die Luft in indischen Stidten erheblich; viele Eltern werden sich zunehmend
bewusst, wie bedenklich das insbesondere fiir kleinere Kinder ist. Einen Ort zu ha-
ben, an dem man wenigstens fiir einige Stunden dem Smog der Innenstadt ent-
rinnt, wird damit zu einer wertvollen Attraktion.

Die I-Clean-Gruppe gibt dem Naturerlebnis im Museum eine starker dsthe-
tische Firbung: »Das Griin hierherum ist magisch und wunderschin.« Im Akzent auf
Schonheit und Magie mag eine Verbindung zur Ausstellung selbst angedeutet sein.
Die Objekte der Galerie-Ebene werden oft zusammen mit Biumen, kleinen Was-
sertiimpeln und Strauchwerk in einer Art vom kiinstlichen Dschungel prisentiert,
der das Lebensumfeld der Adivasi reprisentieren soll. Auch die Wandreliefs der
unteren Etage stellen Szenen aus dem Dschungel oder mythische Biume dar. Der
Wald ums Museum scheint fiir diese Gruppe eine Fortsetzung der Ausstellung mit
natiirlichen Mitteln zu sein, ein erweiterter Ausstellungsraum. Er stellt keinen
Kontrast zum Museum als Kulturraum dar, sondern DraufSen und Drinnen wirken
zu einem Gesamtkunstwerk zusammen. Wie die Ausstellung die Welt der Adivasi
in der Einheit von Natur und Kultur zu erfassen sucht, so kombinieren sich fiir die
Besucher*innen Natur- und Kulturerlebnis.

M.4.  Schlusshemerkung

Die Anziehungskraft des Museums auf diese Gruppe von Besucher*innen liegt in
der Spannung zwischen Vertrautem und Besonderem, zwischen alltiglicher Praxis
und ihrer Aufwertung durch den kulturellen Kontext. Gerade darin erinnert das Mu-
seum an Tempel, Gurdwara und Moschee, die Teil des selbstverstindlichen Lebens
sind, sich aber gleichzeitig durch ihre Sakralitit davon absetzen. Durch das gemein-
same Essen von selbst zubereiteten Speisen wird einerseits der Aufenthalt im Mu-
seum in die Sphire des Vertrauten, ja Familidren integriert. Andererseits heben das
Besondere des Ortes sowie die damit verbundenen Erlebnisse und Eindriicke den
Aufenthalt aus dem Alltag heraus.

Das Streben nach Regeneration, in dem das Museum als eine Art Therapie-Ort
fiir den Stress und die Schiden einer chaotisch urbanisierten Gegenwart erscheint,
ist bei dieser Nutzungsgruppe besonders stark ausgeprigt. »Friedlich«, »ruhig« und
»entspannend« sind die Attribute, die dem Museum zugeschrieben werden, »iiber-
fiillt«, »dringend« und »ldrmend« stehen dagegen fiir die Stadt. Das Museum wird zu
einem idealen Gegenentwurf, zu einem tempordren Fluchtpunkt. Diesem Bediirf-
nis kommt die griine Anlage entgegen sowie die luftigen, nach draufien geoftne-

- 8 14.02.2028, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

11. Das Museum als »adda«-0rt

ten Riume der unteren Etage, in der Kultur- und Naturnutzung kombiniert werden
konnen.

Trotz dieser Friedlichkeit ist das Museum kein steriler, homogenisierter, son-
dern ein pluralistischer Ort. Pluralistisch zunichst im Sinne von generationeller
und religiéser Mischung der Besucher*innen. Da im Museum der Konsumdruck
fehlt, der an den neuerdings kommerziell erschlossenen anderen semi-offentlichen
Orten der Stadt herrscht, wie z.B. Malls oder Themenparks, besteht unter den Be-
sucher*innen zudem eine sozio-6konomische Diversitit.

Das Museum als »adda«-Ort ist gemeinschaftsbezogen, die Nutzungsform
kniipft sowohl beim gemeinsamen Essen wie beim Miteinander-Reden an kol-
lektives soziales Tun im Lebensalltag an. Das Museum zeigt sich in dieser Form
sowohl gemeinschaftsabbildend (indem es zum Schauplatz etablierter kollektiver
Praxis wird) als auch gemeinschaftsbildend (indem es, wie fiir die nicht-familiiren
Gruppen junger Leute, Gelegenheit zu neuer sozialer Assoziation schafft). Nicht
die Rezeption, die genussvolle oder auf Bildungsgewinn gerichtete Aufnahme der
Ausstellungsinhalte steht bei dieser Nutzungsweise im Vordergrund, vielmehr sind
es Kommunikation und Interaktion.

- 8 14.02.2028, 07:43:21,

183


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- 8 14.02.2028, 07:43:21,


https://doi.org/10.14361/9783839464496-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

