
1. Einleitung 

Die Tatsachen gehören alle nur zur Aufgabe, nicht zur Lösung. 

(Ludwig Wittgenstein, Tractatus § 6.4321/ 

Ich habe mich selbst gesucht. 

(Heraklit, Fragment 101/ 

Katastrophen entsetzen (vgl. Clausen/Geenen/Macamo 2003a, Dombrows­
ky 1989: X). Wer von Katastrophen spricht, hat Schlimmes vor Augen: ein 
Drama, ja eine Tragödie gar. Die Vorstellungskraft ist übertroffen, die 
Worte fehlen, Katastrophen lassen den Menschen sprachlos zurück. Seit je­
her steht der Begriff der Katastrophe für das Unbegreifbare, für das, was 
nicht hätte geschehen dürfen, was dennoch geschah. Die Bedeutung des 
griechischen katastrephein reichte von relativ unbestimmt und allgemein 
"Umkehren, Umwerfen, Umstürzen" (vgl. Dombrowsky 1989: X) bis zur 
Bezeichnung einer entscheidenden Wendung zum Schlimmen, ein Unheil, 
Verhängnis und Zusammenbruch (vgl. Drosdowski 1997: 335). Seit dem 
16./17. Jahrhundert3 bezeichnet der Begriff spezifischer ein entscheidendes 
Schlussereignis bzw. den Zeitpunkt des Umschiagens der Handlung in der 
Tragödie, ein folgenschweres Unglück oder Ereignis.4 Die Ableitung 

1 Wirtgenstein 2004: 110. 
2 Zitiert nach Schilling 1951: 93. 
3 Im ableitenden Wörterbuch der deutschen Sprache (vgl. Betz 1966: 256) und 

im Duden Herkunftswörterbuch der deutschen Sprache (vgl. Drosdowski 
1997: 335) wird das 16. Jahrhundert genannt, das Etymologische Wörterbuch 
der deutschen Sprache (vgl. Kluge 2002: 477) nennt dagegen das 17. Jahr­
hundert. 

4 Man beachte hier bereits den Unterschied, dass der griechische Begriff eher 
weit, prozessual und offen angelegt ist, er sowohl Persönliches und eher 

9 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

"katastrophal" erklärt der Duden (für das 20. Jh.) durch die Begriffe "ver­
hängnisvoll", "entsetzlich" (vgl. ebd.: 335). Der Begriff "entsetzen" stammt 
aus dem Mittelhochdeutschen (8. Jh.) und meint soviel wie "aus dem Sitz, 
aus der Lage kommen, furchtsam entweichen" (vgl. ebd.: 158), auch "außer 
Fassung bringen" (vgl. Kluge 2002: 248). Im Angesicht der Katastrophe 
geraten wir außer Fassung, eine dramatische Wendung macht uns sprachlos, 
etwas gerät aus dem Sitz, es verliert seinen Platz und entweicht furchtbar 
der ihm zugewiesenen Ordnung. Unweigerlich verstummt im Angesicht der 
Katastrophe das Wort, wenn wir sehen, dass das Unbegreifliche doch ge­
schieht, dass möglich ist, was nicht sein kann. 

Im Alltagsgebrauch findet der Katastrophenbegriff für ganz Verschie­
denes Verwendung. Ein persönlicher Schicksalsschlag kann damit ebenso 
wie ein Börsencrash, ein Atomgau, ein Terroranschlag, ein Tsunami oder 
der Klimawandel bezeichnet sein. Allen Ereignissen gemein ist, dass sie 
entsetzen: Etwas verliert seinen Platz, ob Ding, Person, Begriff, es bestand 
eine- wie auch immer geartete- Ordnung, nun ist etwas ent-setzt, außer­
halb einer Ordnung. Dabei spielt es zunächst keine Rolle, ob ein Erdbeben 
ein ganzes Land "physisch" verwüstet oder eine Wirtschaftskrise eine Ge­
sellschaft zerrüttet. Einmal ist eine Region zerstört, ein anderes Mal sind 
alle Zukunftserwartungen zunichte, der Katastrophenbegriff kann sich im 
Alltagsverständnis sowohl auf Objekte als auch auf Subjekte beziehen. In 
beiden Fällen aber sind es Menschen, denen das Unfassbare die Sprache 
verschlägt. 

In beiden Fällen reicht der Begriffsreichtum der Sprache nicht, das Ge­
schehene auszudrücken, bleibt der Katastrophenbegriff Symbol für das, was 
unbegreiflich ist. Im Angesicht der Katastrophe versagt sowohl der alltags­
sprachliche als auch der wissenschaftliche Begriff, die Katastrophe lässt 
sich nicht fassen, nicht be-greifen.5 Abermals hilft die Etymologie: Aus 
dem Mittelhochdeutschen stammend (8. Jh.) bedeutet begreifen (begrifen) 
zunächst "ergreifen, umgreifen", auch "Umfang, Bezirk", in der Aufklärung 
verdichtet sich die Bedeutung von Begriff als Übersetzung von "Idee" zur 
gegenüber der konkreten Anschauung abstrakten Bezeichnung dessen, was 
mehreren Objekten gemein ist (vgl. Thiel 1989: 9-14). Der Katastrophe 

"Harmloses" umfasste (vgl. Dombrowsky 1989: 12) als auch gesamtgesell­
schaftliche und umfassende soziale Veränderungen, während sich der Begriff 
zum Beginn der Neuzeit als Bezeichnung für einen einzelnen dramatischen 
Akt bzw. Zeitpunkt verdichtet. 

5 Zum Zusammenhang von Begriff und Begreifen vor dem Hintergrund der 
Katastrophenthematik im Allgemeinen vgl. Dombrowsky 1989: 5-16, sowie 
speziell für den Katastrophenschutz im Entwicklungszusammenhang, wo die 
Probleme des adäquaten Verständnisses der Katastrophe sich in besonderer 
Weise zeigen Dombrowsky 1996: 61-72. 

10 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

aber fehlt das Allgemeine. Die Katastrophe entsetzt, sie zersetzt die allge­
meinen Formen, sie lässt sich mit dem das Allgemeine suchenden Begriff 
offenbar nicht wie anderes umgreifen. Das aber stellt eine wissenschaftliche 
Untersuchung zum Phänomen der Katastrophe vor große Probleme, die ihr 
eigenes Beschreibungssystem betreffen; denn wie ließe sich die Katastro­
phe wissenschaftlich anders begreifen als mittels des Begriffs, oder aber: 
Wie muss der wissenschaftliche Begriff beschaffen sein, um die Katastro­
phe doch umgreifen zu können? 

Ein letzter Blick in die Etymologie ergibt zu Wissenschaft: "Kollek­
tivbildung zu dem Infinitiv des mhd. wizzen; zunächst nur als allgemeineres 
Wort für ,Wissen' gebraucht, die moderne Bedeutung entwickelt sich seit 
dem 17. Jh." (vgl. Kulge 2002: 994). Ursprünglich bedeutete Wissen etwa 
"erblicken, sehen", auch "erkennen" von Erscheinungen, Wissen(schaft) 
war somit einst auch ohne vermittelnde Begriffe denkbar. Seit dem 16./17. 
Jahrhundert aber bezeichnet Wissenschaft als Entsprechung für lat. scientia 
ein "[ ... ] geordnetes, in sich zusammenhängendes Gebiet von Erkenntnis-
sen[ ... ]" (Drosdowsky 1997: 817). Zu diesem geordneten Zusammenhang 
gelangt die Wissenschaft allein mittels des Begriffes, der das, was zu­
sammenhanglos erscheint, miteinander in Beziehung setzt, der selbst ei­
nigende Verbindungen herstellt, wo für den wissenschaftlichen Blick zuvor 
chaotische Vielheit herrschte. Die Katastrophe aber fügt sich dieser 
Ordnung nicht ohne weiteres, sie fordert diese Ordnung vielmehr heraus. 
Die Katastrophe weist darauf hin, dass die Ordnung fragil ist, dass "Welt" 
nicht tatsächlich ist, als was die Wissenschaft sie mittels des Begriffes 
begreift. In der Katastrophe zeigt sich radikal, dass Begriffe keine "äußere 
Wirklichkeit" abbilden, wenn auch die - freilich bereits durch die moderne 
Wissenschaft sozialisierte - Alltagserfahrung auf Schritt und Tritt vom 
Gegenteil überzeugt.6 Im Angesicht der Katastrophe scheitert das verding-

6 Auch der Wissenschaft fallt es schwer, sich gänzlich von der Vorstellung zu 
lösen, den Begriffen lägen irgendwelche objektiven Gegenstände resp. Körper 
zugrunde, ist diese Denkweise doch entscheidend für den Siegeszug der Na­
turwissenschaften gewesen. Dieser Gedanke, dass Begriffe grundsätzlich auf 
keinerlei "natürliche", unabhängig von der Anschauung existierende Objekte 
referieren, ist für die vorliegende Arbeit grundlegend. Es war v.a. der Linguist 
Ferdinand de Saussure (vgl. Saussure 2001), der die "traditionelle", bis auf 
Aristoteles zurückgehende dualistische Auffassung revolutionierte, dass die 
Sprache eine sprachunabhängige Präsenz repräsentiere, dass sie nur das Me­
dium sei, mit dem ein schon vor aller Sprache vorhandener Zustand bezeich­
net werde, sie also lediglich die vorübergehend abwesenden "Dinge" vertrete. 
Der Sprache, so de Saussure, liegen keine fertigen Vorstellungen zugrunde, 
die schon vor den Worten da gewesen wären (vgl. ebd.: 76), Sprache sei le­
diglich "ein System von bloßen Werten" (ebd.: 132). "Die Sprache hat also 
dem Denken gegenüber nicht die Rolle, vermittelst der Laute ein materielles 
Mittel zum Ausdruck der Gedanken zu schaffen, sondern als Verbindungs-

11 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

lichende, objektivierende, Erscheinungen aus ihrem Zusammenhang iso­
lierende,7 "exakte" wissenschaftliche Begriffssystem selbst, tritt das Fehlen 

glied zwischen dem Denken und dem Laut zu dienen, dergestalt, dass deren 
Verbindung notwendigerweise zu einander entsprechenden Abgrenzungen 
von Einheiten fuhrt. Das Denken, das seiner Natur nach chaotisch ist, wird 
gezwungen, durch Gliederung sich zu präzisieren; es findet also weder eine 
Verstofflichung der Gedanken noch eine Vergeistigung der Laute statt, son­
dern es handelt sich um die einigermaßen mysteriöse Tatsache, dass der 
,Laut-Gedanke' Einteilungen mit sich bringt und die Sprache ihre Einheiten 
herausarbeitet, indem sie sich zwischen zwei gestaltlosen Massen bildet" 
(ebd.: 133f.). Die Bedeutung eines Wortes bestimmt sich nicht durch den Be­
zug auf ein irgendwie Bestehendes bzw. Bezeichnetes, die Bedeutungen 
"Laut" und "Gedanke" bzw. "Signifikant" und "Signifikat" entstehen erst aus 
der Differenz der sprachlichen Zeichen, also ihrer Position innerhalb des 
Sprachsystems (Iangue ), die die gesprochene Sprache (parole) aktualisiert. 
Beide Seiten der Zeichen, sowohl Signifikant, als auch Signifikat, kommen 
gänzlich ohne Bezug zu "Objekten" aus. Augustinus (354-430 n.Chr.) be­
schrieb in seinen "Bekenntnissen", wie das Kind durch die Eltern erlernt, wel­
che Dinge zu welchen Wörtern gehören. Schon Wilhelm von Ockham (1285-
1349) kritisierte die der Theorie des Augustinus zugrunde liegende Annahme, 
es gäbe unabhängig von der erkennenden Instanz irgendwelche "Dinge". Zei­
chen sind für ihn keine Abbilder der Wirklichkeit mehr (damit schuf Ockham 
die Grundlagen einer Zeichentheorie, wie sie im 19. Jahrhundert von Charles 
Sanders Peirce ausgearbeitet wurde, vgl. Aicher/GreindlNossenkuhl 1986). 
Immanuel Kant hatte in seiner Kritik der reinen Vernunft die Abbildtheorie 
von Sprache und Wirklichkeit ebenfalls grundlegend kritisiert und damit "an­
gebliche Neuerungen des 20. Jahrhunderts" vorweggenommen (vgl. Höffe 
2004: 11), doch noch bis ins 20. Jahrhundert hinein hinterließ sie ihre Spuren 
in allen Teilen der Wissenschaften. Erst de Saussure stellte die Sprache auf 
ein neues Fundament, das zur Grundlage des Strukturalismus und auch noch 
poststrukturalistischer Theorien wurde. 

7 Der Begriff der Verdinglichung wird in dieser Arbeit relativ frei verwendet 
und weitestgehend gelöst aus seiner marxistischen Entstehungsgeschichte. 
Dabei ist er hier zu unterscheiden von dem Begriff der Vergegenständlichung. 
Vergegenständlichung meint zunächst allein, dass der Mensch notwendig auf 
ein gewisses Maß an "Stabilität" in seiner Außenwelt angewiesen ist, dass 
ihm also nicht alles ständig Prozess sein kann. Tatsächlich aber geht diese Ar­
beit davon aus, dass der Mensch wie auch seine Umwelt sich im ständigen 
Wandel befinden, jegliche vermeintliche Stabilität also artifiziell ist, ein 
Produkt seiner Wahrnehmung. Diese Vergegenständlichung eines insgesamt 
prozessual-systemischen Zusammenhanges wird zur Verdinglichung und 
problematisch, wenn der Mensch - darin mit dem Marxistischen Begriff der 
Verdinglichung, so wie ihn Georg Lukacs aufbereitet hat, übereinstimmend -
den historischen Charakter dieser Formen vergisst (vgl. Lukacs 1968 sowie 
erläuternd Darmemann 1987 und 1997). Verdeutlichen lässt sich dieser 
Zusammenhang am Beispiel des Denkmals: Als Gegenstand weckt das 
Denkmal im Menschen Gefühle, es spricht zu einem, wie man selbst zu ihm 
und durch das Denkmal hindurch sprechen kann. Verdinglicht aber ist es, 
wenn es verstummt, wenn es zur allgemeinen abstrakten Bedeutung eines 
Steines geworden ist, mit anderen austauschbar, jedes Besonderen beraubt. 

12 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

des adäquaten Begriffs offen zu Tage. Die Katastrophe ist mehr, als der 

exakte wissenschaftliche Begriff zu fassen vermag, sie weist über sich 

hinaus, ihre Grenzen verschwimmen im Unbestimmten. Doch fordert die 

Katastrophe zum Handeln auf, man will "etwas tun", nur: wogegen, wenn 

ihre Grenzen unbestimmt, ihre Form jeweils eine andere ist, wenn sich die 

Katastrophe schon nicht exakt begreifen lässt? 

Die Katastrophe wirft grundlegende Fragen auf, die nicht allein die wis­

senschaftliche Form des Begreifens von Welt in Frage stellen. Eine Zu­

nahme an Katastrophenphänomenen kann in modernen Gesellschaften auch 

das Begriffssystem der Lebenswelt grundlegend erschüttern, weil Katastro­

phen immer wieder darauf aufmerksam machen, dass das Andere, das Au­

ßerbegriffliche, Unbegreifbare "normal", dagegen die fest geglaubte Ord­

nung, letztlich alles kontingent, historisch und hochgradig voraussetzungs­

voll ist. Kontingenz überfordert seit jeher das begriffliche Alltagsvermögen 

des Menschen, er greift dann auf Rituale zurück oder auf andere Praktiken8
, 

die ihm die Bewältigung des Unerwarteten doch "irgendwie" ermöglichen, 

Wesentlich facettemeicher, allerdings vor anderem Hintergrund hat Lars 
Clausen in einem Vortrag den Charakter von Gedenkstätten beschrieben, dem 
ich dieses Beispiel entnahm (vgl. Clausen 2005: 11-13). 

8 Gegenwärtig ist innerhalb des soziologischen Diskurses (insbesondere der 
Technik- und Wissenssoziologie, aber auch der Umweltforschung) ein deutli­
cher Bedeutungsgewinn von solchen theoretischen Ansätzen zu verzeichnen, 
die sich eben jenen Alltagspraktiken zuwenden, die auf den großen theoreti­
schen Rahmen verzichten und stattdessen die situativen Handlungslogiken 
untersuchen. Dies lässt sich als Konsequenz aus dem Glaubwürdigkeitsverlust 
der "großen Erzählungen" (vgl. Lyotard 1994: 112) interpretieren, die man 
auch als "Krise der technisch-wissenschaftlichen", alles umfassenden "Ratio­
nalität" begreifen könnte. Pierre Bourdieu hatte bereits in den 70er Jahren mit 
seinem Habituskonzept in Richtung auf eine solche "Theorie der Praxis gear­
beitet" (vgl. Bourdieu 1976, sowie dann theoretisch bereits detaillierter in den 
Schriften zum "Sozialen Sinn" (1993) und in dem Hauptwerk zu den "Feinen 
Unterschieden" (1996) und schließlich in der "Praktischen Vernunft" (1998). 
Zu solcherart "praxeologischen" Ansätzen siehe Kar! H. Hörning 2001, 
Theodore R. Schatzki 1996 und 2002, auch den von Kar! H. Hörning und 
Julia Reuter herausgegebenen Sammelband (2004) zu den neuen Ansätzen 
zum Verhältnis von Kultur und sozialer Praxis, darin insbesondere den Bei­
trag von Reckwitz, der auch explizit auf Bourdieu eingeht (2004a: 40-54). 
Das Vokabular dieser Ansätze bespricht an anderer Stelle ebenfalls Reckwitz 
(2004b: 303-328), aus diesem Beitrag wird allerdings eher deutlich, dass den 
"praxeologischen" Ansätzen auch nach Bourdieu ein begriffliches Instru­
mentarium noch fehlt, mit dessen Hilfe sie diese Praktiken begreifen könnten, 
ohne dabei gerade das Besondere der situativen Logiken zu zerstören, das es 
zu erhalten gilt. Scheinbar alternativlos greifen sie schließlich wieder zu jenen 
Begriffen, die sie der gerade kritisierten umfassenden wissenschaftlich-tech­
nischen Rationalität verdanken, die diesen Begriffen ja erst ihre heutige Be­
deutung verlieh, und so entgleitet ihnen das Besondere - nämlich der syste­
mische Charakter der Alltagshandlungen -wieder. 

13 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ohne eigentlich zu wissen, warum. Kontingenz vermag erst recht der exakte 
wissenschaftliche Begriff nicht zu fassen, er bedarf der Annahme einer 
"Ordnung der Dinge"9 als Referenz seiner Beschreibungen. Wenn sich alles 
ständig wandelt, versagt der exakte Begriff. Die Katastrophe zeigt dieses 
Versagen an, sie falsifiziert den Glauben an die Übereinstimmung von Beg­
riff und Welt, sie falsifiziert damit die Annahme, die Welt ließe sich umfas­
send begreifen und sodann: auch kontrollieren. Wenn Katastrophenphäno­
mene sich häufen, dann gerät die gesellschaftliche Form des Begreifens von 
Welt unter Druck. 

"Modeme" Gesellschaften beobachten eine exponentielle Zunahme von 
Opfern und Schäden, die direkt oder indirekt auf Katastrophen zurückge­
führt werden (vgl. Münchener Rück 2004: 14-15). Auch die zwischen 1990 
und 2000 von den V er einten Nationen ausgerufene "International Decade 
for Natural Disaster Reduction" (IDNDR) vermochte diesen Trend nicht zu 
stoppen. 10 Hungersnöte, die Übernutzung nicht erneuerbarer Ressourcen, 
Migrationsbewegungen, Landflucht und das Wachstum der Megastädte ins­
besondere in küstennahen und damit besonders gefährdeten Regionen wer­
den auf das exponentielle Bevölkerungswachstum zurückgeführt (vgl. 
Brown/Gardner/Halweil 2002). Trotz verbesserter medizinischer Versor­
gung, die dieses Wachstum wesentlich beeinflusste, starben im Jahr 2003 
ca. drei Millionen Menschen an AIDS, etwa 40 Millionen sind mit dem 
HIV-Erreger infiziert (vgl. Hanke 2004). Im Angesicht des Klimawandels, 
der - folgt man dem Mainstream der "scientific community" - schon in nä­
herer Zukunft ganze Kulturen bedroht, verblassen die technischen Wider­
standskräfte moderner Gesellschaften. Die Anzahl extremer Stürme hat sich 
zwischen 1960 und 1990 verfünffacht, der durch die Stürme verursachte 
finanzielle Schaden gar verzehnfacht (vgl. Dlugolecki 1996: 69). Die 
Wälder schrumpfen drastisch, dies führt zu einem massenhaften Aussterben 
der in ihnen beheimateten Arten, also zum Schrumpfen des Genpools der 
Erde. Auch in vermeintlich "entwickelten" Industrienationen werden ex­
treme Hochwasser häufiger und sie nehmen an Heftigkeit zu. Die Versor­
gung mit Trinkwasser ist ebenso wie die Versorgung mit fossilen Brenn­
stoffen auf längere Sicht weltweit nicht gesichert (vgl. Breuer 1992: 125f.). 

9 V gl. dazu die gleichnamige Schrift Michel Foucaults (2003: insbes. 22). 
10 Dennoch hat die Dekade einen bedeutenden politischen Paradigmenwandel in 

Gang gesetzt. Katastrophen werden nicht mehr als singuläre Ereignisse, 
sondern nunmehr in einen globalen ökologischen Zusammenhang eingebettet 
betrachtet, die Katastrophenvorbeugung wird zu einem integralen"[ ... ] Be­
standteil globaler, dauerhafter, sozialer und ökonomischer Entwicklung", so 
Wolf R. Dombrowsky (Dombrowsky 2001: 230), der diesen Paradigmen­
wechsel gar als Hinwendung zu einer "systemischen Gesamtsteuerung" inter­
pretiert. 

14 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

Diese Liste an eher "klassischen" Katastrophenszenarien ließe sich fast be­
liebig verlängern. Doch seien stattdessen auch noch einige "neue" Risiken 
angeführt, die die Menschheit im 21. Jh. bedrohen. 

Die atomare, biologische und chemische Kriegsgefahr hat zwar seit 
Ende des "kalten Krieges" etwas an medialer Aufmerksamkeit eingebüßt, 
doch sind nunmehr die menschlichen und sachlichen Ressourcen (die 
"Facheliten der Ingenieure und Physiker und die Waffenbestände", so Lars 
Clausen, 2003: 53) auf den "freien Markt" 11 gelangt, so dass heute nicht 
mehr nur von Staaten, sondern mindestens ebenso von nichtstaatlichen 
Vereinigungen mit terroristischem Hintergrund eine große Bedrohung 
auszugehen scheint (vgl. ebd. 2003: 53). Biotechnische Produkte und Che­
mikalien werden tagtäglich über Landstraßen und durch Städte verfrachtet, 
ohne dass etwa in Deutschland auch nur ein einschränkendes Zwangs­
Straßennetz für Gefahrentransporte existierte (von einem funktionierenden 
Warnsystem ganz abgesehen) (vgl. ebd.: 54f. sowie Eikenberg 2000: 59-
62). Die Auswirkungen des Anbaus und Verzehrs gentechnisch manipu­
lierter Lebensmittel sind unabsehbar; die Höhe der humanen und monetären 
Kosten, die ein Zusammenbruch des "World Wide Web" bedeuten würde, 
steigt ebenso kontinuierlich an (vgl. Clausen 2003: 53-55), wie die Chance, 
durch einzelne Finanztransaktionen den Zusammenbruch ganzer Ökono­
mien zu verursachen. Im Angesicht von BSE und Vogelgrippe schwindet 
die vermeintlich "natürliche" Grenze zwischen Tier und Mensch, beide 

Lebensformen scheinen Seuchen gegenüber anfälliger geworden zu sein. 
Fast vollkommen unbeachtet nimmt unterdessen die Fettleibigkeit unter den 
Menschen weltweit mehr und mehr pandemische Ausmaße an12

. 

All diese so weit streuenden Risiken zusammengenommen erzeugen 
selbst, bereits als bloß potentielle Bedrohungsszenarien reale, lähmende 
Wirkungen, von der politischen Instrumentalisierung der Angst für kriege­
risch-ökonomische Expeditionen bis hin zur "Konsumzurückhaltung". 
Diese allgemeine und unspezifische Unsicherheit erfasst unter dem Schlag­
wort "Globalisierung" auch "starke" Ökonomien; auch sie müssen (wieder) 
feststellen, dass der "Wohlstand der Nationen" (Adam Smith, vgl. 2003) 
eine fragile Sache ist. 13 Gerade das wissenschaftlich-technische Mehr an 
elementarer Kraft, das der Mensch der Modeme entfaltete, wendet sich zu-

11 Georg Elwert spricht diesbezüglich von "Gewaltmärkten" (vgl. Elwert 2003). 
12 Dieses enorme Kosten verursachende Phänomen hat m.E. überhaupt noch kei­

nen Eingang in die Katastrophenforschung insgesamt gefunden. 
13 Die "Rückkehr der Unsicherheit" ist einer der zentralen Topoi des gegen­

wärtigen sozialwissenschaftliehen Diskurses ( vgl. etwa Evers/N owotny 1987: 
33, Bonß 1996: 165-184, Dombrowsky/Brauner 1996 und Stehr 2000: 299ff.). 

15 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

nehmend, zunächst in der Form der "Nebenfolgen"14, gegen den Menschen 

selbst, bedroht ihn gar mit Zerstörung (vgl. Breuer 1992: 124). Menschlich­

es Schaffen war offenbar niemals bloß produktiv, nun machen sich die 

lange ausgeblendeten Destruktivkräfte menschlicher Arbeit mehr und mehr 

bemerkbar (vgl. Clausen 1988: 55ff.). Das Verdrängte, das Ausgeschlos­

sene, das Negierte kehrt allenthalben zurück und untergräbt die Bedingungen 

der "technischen" bzw. der "technologischen Zivilisation"15 . Mit anderen 

Worten: Katastrophen falsifizieren den Glauben, Welt exakt begreifen zu 

können, sie falsifizieren sodann die Handhabungs- und Herstellungsver­

fahren, die Arbeitsweise und die Produkte der technologischen Zivilisation 

sowie ihre Werkzeuge, Maschinen, Apparate und Bauwerke, kurzum, die 

Technik der Moderne. 
So lässt sich in Anlehnung an Arbeiten der "Kieler Katastrophenfor­

schungsstelle"16 bereits nach dieser kurzen Skizze die Katastrophe wie folgt 

"definieren": Als "entsetzlicher sozialer Prozess" (vgl. Clausen/Geenen/ 

Macamo 2003). falsifiziert die Katastrophe das Begriffssystem und die 

14 Nach Ulrich Beck werden nunmehr, in der "reflexiven Modeme", die Neben­
folgen zum Movens der Geschichte, welches zuvor, in der "einfachen 
Modeme", in der Zweckrationalität gelegen habe. Die Modeme habe "zwei 
Optimismen" miteinander kombiniert, so Beck: "[ ... ] die lineare Verwissen­
schaftlichungsperspektive mit dem Glauben an die vorauseilende Kontrollier­
barkeit der Nebenfolgen - sei es, daß diese ,externalisiert', sei es, daß sie 
durch ,intelligentere' Rationalisierungsschübe der zweiten Art kleingearbeitet 
und in neue Aufschwünge verwandelt werden können. Genau diesem dop­
pelten Kontrolloptimismus widerspricht die historische Erfahrung und mit ihr 
die Theorie reflexiver Modemisierung" (Beck 1996: 55, Hervorhebung im 
Original). 

15 Zum Begriff der "technischen Zivilisation" und seiner Geschichte insbeson­
dere in der techniksoziologischen Diskussion vgl. Halfmann 1998b: 7-12, so­
wie die im selben Band (Halfi:nann 1998a) versammelten Beiträge, darüber 
hinaus und vertiefend die Schrift "Technologische Zivilisation und transklas­
sische Logik. Eine Einführung in die Technikphilosophie Gotthard Günthers", 
herausgegeben unter dem Pseudonym Kurt Klagenfurt (1995). Etymologisch 
bedeutete "Technologie" sinngemäß übrigens einst die "Lehre von den Fach­
wörtern, Systematik der Fachwörter" (vgl. Drosdowski 1997: 739). Ein weite­
rer Hinweis darauf, dass eine Untersuchung des Zusammenhangs zwischen 
Begriffen und Katastrophen über die Vorgabe hinaus, die Dombrowsky be­
reits 1989 gesetzt hat, weiterhin angebracht ist (vgl. ders. 1989: 5-15). 

16 Dazu gehören insbesondere die Arbeiten von Lars Clausen, Wolf R. 

16 

Dombrowsky, Elke M. Geerren und Willy Streitz. Die individuellen Beiträge 
werden im Folgenden so weit wie möglich kenntlich gemacht; der hier 
zugrunde gelegte Denkansatz geht mindestens auf die Schrift von Clausen 
und Dombrowsky aus dem Jahr 1978 zurück, er wurde jedoch seitdem von 
allen an der Katastrophenforschungsstelle Kiel (KFS) mitarbeitenden Perso­
nen weiterentwickelt, so dass es angemessen erscheint, eine Institution zu 
nennen. 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

technisch-instrumentellen gesellschaftlichen Formen "real", s1e offenbart 

das Scheitern der menschlichen Bemühungen, die jeweilige Umwelt zu be­

herrschen, oder mit anderen Worten: die "Probleme des Überlebens" 

wissenschaftlich exakt zu begreifen und sie technisch-instrumentell zu 

lösen. 17 Diese Definition wirft allerdings Fragen auf, denen in dieser Arbeit 

nachzugehen ist: Was ist "falsch gelaufen", wenn es zu dieser entsetzlichen 

Real-Falsifikation gekommen ist, warum sind die menschlichen Bemühun­

gen, die "Probleme des Überlebens" zu meistem, "katastrophal" geschei­

tert? Wo lässt sich ansetzen, wenn moderne Technik versagt hat und noch 

das wissenschaftliche Begriffssystem selbst mitfalsifiziert ist? Die Rich­

tung, in der nach Antworten auf diese Frage zu suchen ist, sowie einige the­

oretische Hintergrundannahmen, von denen diese Arbeit ausgeht, lassen 

sich zum Überblick grob skizzieren. 

Ständig scheitern Menschen in Gesellschaft, ständig müssen sie fest­

stellen, dass ihre habituellen Verhaltensweisen in neuen Situationen inadäquat 

sind. Perturbartionen, so die Bezeichnung des (radikalen) sozialen Konstruk­

tivismus18 für "Enttäuschungen" im routinierten Ablauf (vgl. Glasersfeld 

17 Die hier zugrunde gelegte "Definition" der Katastrophe stammt von Wolf R. 
Dombrowsky aus dem Jahr 1987, die er in der Arbeit von 1989 aufgenommen 
hat. So heißt es bei Dombrowsky wörtlich: "Nichts anderes wäre somit Ka­
tastrophe als die ,Real-Falsifikation' des menschlichen Mühens, die Probleme 
des Überlebens technisch und organisatorisch zu lösen. Das Scheitern der 
Lösung, magisierend Katastrophe geheißen, führt, sofern man die Zeichen auf 
diese Weise zu deuten vermag, zu der voranbringenden Einsicht, daß die 
Vorstellungen über Wirklichkeit vorläufig sind und weiterer Korrekturen be­
dürfen" (Dombrowsky 1989:258, vgl. auch ders. 1987: 331-356). 

18 Hier insbesondere Ernst von Glasersfeld, Humberto Maturana, Heinz von 
Foerster. Jean Piaget wird hier ebenfalls im Zusammenhang mit dem Ansatz 
des radikalen Konstruktivismus genannt, allerdings hat dieser eher Grundla­
gen konstruktivistischen Denkens erarbeitet, als dass er im engeren Sinne zu 
diesem Diskurs hinzuzuzählen wäre. Diese vorliegende Arbeit argumentiert in 
weiten Teilen "radikal" konstruktivistisch, wenn man darunter alljene Positi­
onen summiert, die, wie Hans Rudi Fischer es ausdrückt, nicht davon ausge­
hen, dass"[ ... ] die Welt, die es zu erkennen gilt, für das erkennende Subjekt 
schon fertig vorliegt", dass diese Welt "nur noch entdeckt, d.h. wahrgenom­
men bzw. irgendwie durch den Erkenntnisapparat für das Bewußtsein abge­
bildet werden [müsse, M.V.]". Wir können grundsätzlich nur wissen, was wir 
als Beobachter über "[ ... J eigene Operationen im kognitiven Apparat selbst 
hergestellt [ ... ]" haben, so Fischer weiter. "Wissen als Resultat eines Er­
kenntnisprozesses ist denmach nicht ein Abbilden im Sinne eines Entdeckens 
der äußeren Wirklichkeit, sondern eher ein Erfinden von Wirklichkeit. Alle 
Erkenntnis, alle Erfahrung ist in diesem Sinne subjektabhängig, als jedes In­
dividuum seinen Erkenntnisakt aufgrund eigenen Erlebens, aufgrund einer 
unhintergehbar eigenpsychologischen Basis selbst herstellen muß. Denmach 
müssen wir uns von der Idee verabschieden, daß wir die Welt zugänglich ma­
chen, erkennen könnten, ohne an das Prokrustesbett unserer Subjektivität ge-

17 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

1997: 172-197, insbes. 180 und ders. 2002: 46-69), lösen, so Jean Piaget, 

im Menschen ebenso wie in Gesellschaften oder ganzen Kulturen in der 

Regel Assimilations- und Akkomodationsprozesse19 aus: Der Beobachter 

(bei Luhmann ein System, das sich selbst von seiner Umwelt unterscheidet 

und dabei diese Umwelt erst hervorbringe0
) stimmt sich und seine Umwelt 

systemisch neu aufeinander ab, indem er seine Wahrnehmungsformen 

(seine Beobachtungen, also seine Unterscheidungen) ständig neu ordnet, die 

ihm selbst wie seiner Umwelt eine Struktur verleihen. Ohne hier schon zu 

sehr ins Detail gehen zu müssen, ist zunächst entscheidend, dass sich aus 

dieser Perspektive der Beobachter und seine Umwelt in einem ununter­

brochenen Abstimmungsprozess befinden, in dem nichts von Dauer ist. 

In der Alltagswelt hingegen nehmen wir vielerlei Formen (sowohl die 

Form des Menschen als auch seine "technischen Artefakte") als konstant 

wahr, es begegnen uns "Dinge" und Formen, die wir bisweilen für gänzlich 

unveränderlich halten (etwa ein Stein, die Form des Atoms, die Zeit usw.). 

bunden zu sein. Eine ,objektive Erkenntnis' im Sinne einer subjektunabhän­
gigen, von subjektiven Unschärfen freie Erkenntnis erweist sich damit als Il­
lusion" (Fischer 1996: 7, Hervorhebungen im Original). Grundlegend zum 
radikalen Konstruktivismus siehe insbesondere den Sammelband mit Gesprä­
chen mit den Hauptvertretern des Ansatzes, herausgegeben von Bemhard 
Pörksen "Die Gewissheit der Ungewissheit" (2002) sowie die von Paul 
Watzlawick verfasste Festschrift für Heinz von Förster "Das Auge des Be­
trachters. Beiträge zum Konstruktivismus" (2002). Dann aber legt sich die 
vorliegende Arbeit nicht auf diese spezifische Denkweise fest, so wird die 
Kategorie des Subjekts des radikalen Konstruktivismus noch systemtheo­
retisch i.S. Niklas Luhmanns durch die Operationen eines sich selbst erst 
schöpfenden Beobachters ersetzt (vgl. Luhmann 1998: Kap. 5 II und XII 
sowie Schulte 1985:, insbes. 12 u. 22ff.); allerdings dies nur vorläufig, denn 
an späterer Stelle wird auch diese Kategorie kritisiert werden, und sodann die 
Rede vom Subjekt resp. vom Menschen in veränderter Bedeutung gerechtfer­
tigt. Zunächst ist so weit wie möglich auf die Kategorien der modernen 
"Metaerzählungen" - dazu zählte Jean-Franvois Lyotard u.a. die Idee der 
"progressiven Emanzipation" von Vernunft und Freiheit, die Idee des (aufge­
klärten) "Subjektes" (vgl. Lyotard 1990: 49)- zu verzichten, gerade um dann 
ihre Notwendigkeit später begründen zu können. 

19 Was Piaget mit den Begriffen Akkomodation und Assimilation meint, lässt 
sich keineswegs einfach definieren (vgl. dazu Piaget 1969: insbes. 14-18). Für 
den Zusammenhang dieser Arbeit reicht es, Assimilation als Inkorporation 
von Umwelt i.S. der Anpassung der Umweltwahrnehmung an den gegenwär­
tigen kognitiven Zustand und Akkomodation i.S. des Ausprobierens von 
Deutungsmustern an Umwelt und der auf die Umweltreaktion folgende An­
passung der Schemata zu verstehen; als zwei mit Hilfe dieser Kategorien 
analytisch beschreibbare Weisen des Organismus, sich mit Umwelt abzu­
stimmen, die jedoch im Grunde stets als ein einziger Prozess gedacht werden 
müssen. 

20 Vgl. hierzu insbesondere Luhmann 1998: Kap. 5 II und XII sowie Schulte 
1985:, insbes. 12 u. 22ff. 

18 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

Der menschliche Verstand, dies stellte schon Nikolaus von Kues (Cusanus) 
im 15. Jahrhundert fest, ordnet seine Wahrnehmungen systematisch, indem 
er sie bestimmt, sie gegeneinander mehr oder weniger deutlich absetzt. Der 
Verstand, so bringt der Cusanus-Forscher Kurt Flasch den zentralen Ge­
danken der Lehre des Cusanus zum Ausdruck, funktioniert nur, wenn er 
"[ ... ] Gegensätze schafft und bestehen lässt. Das gegensatzlose Unendliche 
kann er innerhalb seines Gesichtskreises nicht zulassen[ ... ]" (Flasch 1978: 
259).21 Weite Teile der Wissenschaften machen aber die Beobachtung, dass 
sich tatsächlich alles ständig wandelt. In einer Welt ohne Beobachter gäbe 
es keine Diskontinuität, sie ist "[ ... ] ein Artefakt der Beschreibung, ein 
Geistesprodukt, das den Geistesprozeß gestaltet", so Gregory Bateson 
(1982: 251) gut fünfhundert Jahre nach Cusanus.22 Offenbar hat sowohl die 
Ansicht Cusanus' als auch die Batesons ihre "Wahrheit": Auf der einen 
Seite nimmt der menschliche Verstand Formen systematisch als über die 
Zeit hinweg konstant und mit sich selbst identisch, als "Struktur" wahr, auf 
der anderen Seite deutet selbst die moderne Teilchenphysik daraufhin, dass 
"alles fließt", dass alles eher prozessualen, systemischen Charakters ist. Die 
okzidentale Philosophiegeschichte ist in weiten Teilen die Geschichte des 
Versuches, diesen Widerspruch zwischen Subjekt und Objekt, zwischen 
Systemizität und Systematik aufzuheben?3 

21 Siehe dazu auch Hege! in der Vorrede zur ersten Auflage der "Wissenschaft 
der Logik": "Der Verstand bestimmt und hält die Bestimmungen fest [ ... ]" 
(Hege! 1928: IV, Hervorhebung im Original gesperrt). 

22 Gerrau genommen ist allerdings auch diese Aussage Batesons ein Artefakt, 
weil selbstverständlich keine sinnvolle Aussage über eine Welt ohne Beob­
achter gemacht werden kann. Vielmehr ist es der "Geist" selbst, der der Philo­
sophie seit jeher die Erfahrung von Einheit und Vielheit als Problem aufgibt. 
Mit den Worten von William James: "The synthetic unity of counciousness is 
one of the great dividing questions in the philosophy of mind. We know 
things singly through as many distinct mental states. But on another occasion 
we may know the same things together through one state. [ ... ] Here is pres­
ence in absence; here knowing together; here the original prototype of what 
we mean by knowledge. This ultimate synthetic nature of the smallest real 
phenomenon of conciousness can neither be explained nor circumvented" 
(James 1975: 289, Hervorhebung im Original). 

23 Dieser Widerspruch zwischen Subjekt und Objekt und die scheinbare Unmög­
lichkeit, ihn zu überwinden, war schon für den Historismus als einen der un­
mittelbaren Vorläufer der Wissenssoziologie das zentrale Problem (vgl. 
Berger/Luckmann 1996: 7). So stellte Wilhelm Dilthey die Frage: "Wie ver­
hält sich das Leben und Nacherleben hier zum begrifflichen Denken? Leben 
und Nacherleben bilden die Grundlage und beständigen Untergrund der logi­
schen Operationen; aber dem Verstand sind die Leidenschaften, das Opfer, 
die Hingabe des Selbst an die Objektivität undurchdringlich: nie kann Erleben 
in Begriffe aufgelöst werden, aber seine dunklen, tiefen Töne begleiten, wenn 
auch nur leise, alles begriffliche Denken in den Geisteswissenschaften. Dage­
gen sind die Stufen des Bewußtseins gleichsam die Technik der Struktur, 

19 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Diese Arbeit setzt bescheidener an, sie akzeptiert diesen Widerspruch, 

sie versucht nicht, ihn aufzuheben. Der Abstimmungsprozess des Beob­

achters in seiner Umwelt läuft, so die Annahme, zugleich kontinuierlich, 

also systemisch und diskontinuierlich, also systematisch; ständig stimmen 

sich seine Formen neu aufeinander ab, befinden sich alle Formen im Wan­

del, und doch erlebt er Kontinuität, ja Stabilität, schließlich gar aus allem 

Wandel herausgelöste "Substanz". Insbesondere die Sprache macht es mög­

lich, dass sich der Mensch und seine Umwelt in einem unauflösbaren 

Wechselwirkungsprozess gegen allen Wandel stabilisieren, dass der Mensch 

sich selbst und seine Umwelt mittels Kommunikation mit anderen als 

"Dinge" wahrzunehmen lernt. Im Begriff lassen sich höchst unterschied­

liche und dynamische Qualitäten behandeln, als seien sie Substanz, so etwa, 

wenn von "der" Zeit gesprochen wird, der jedes irgendwie sinnliche 

Substrat fehlt und die jeder Mensch selbst innerhalb seines Lebenslaufes 

immer wieder spürbar anders erlebt. Mit Hilfe technischer Instrumentarien 

vermag der Mensch gar Gebäude zu errichten, die ihrer Umwelt trotzen, 

dem Wandel scheinbar entzogen. 

Doch wandelt sich das Ganze dieser Formenwelt ständig. Das Bild des 

Menschen etwa verändert sich kontinuierlich, wie sich auch "materiale" 

Formen ständig wandeln, beobachtbar allerdings manchmal nur, wenn man 

den Blick bis hinab zu ihren quantenphysikalischen "Eigenschaften" 

20 

durch verschiedene Gebilde hindurch zur Herrschaft des Geistes über sich und 
die Welt zu gelangen. [ ... ]Hier durchschaut das Denken seinen Gegenstand. 
Der Intellektualismus hat darin die Wurzeln seiner Kraft. Er läßt in der Auf­
klärung jenes Undurchdringliche als einen niederen Bodensatz des Lebens zu­
rück, und er hat dann in Hege! unternommen, das Lebendige aufzulösen in 
das Begriffliche und durch neue Mittel eines begrifflichen Zusammenhanges 
nachzubilden. [ ... ] Das Problem vom Verhältnis des Lebens zum logischen 
Denken wird uns von nun ab immer sichtbar bleiben" (Dilthey 1997: 402f.). 
Wie kann die Wissenschaft vor diesem Hintergrund zu stabilen Werten und 
Kriterien der Interpretation gelangen, wenn doch alles einem historischen 
Wandel unterliegt, der Intellekt zudem stets schon Resultat eines ihm Vor­
gängigen ist, dem er nicht habhaft werden kann, das für ihn nur mehr bloßer, 
unbedeutsamer "Bodensatz" ist? Kar! Mannheim als einer der ersten Wissens­
soziologen im engeren Sinne löste dieses Problem durch die Annahme, dass 
eine "freischwebende Intelligenz" die Totalität der zu einem bestimmten Zeit­
punkt gegebenen "Weltanschauungen" mit ihrem besonderen Blick erfassen 
und damit die Einheit von Subjekt und Objekt gleichsam "stiften" könne (den 
Glauben an ein erkennbares einheits- und sinnstiftendes Prinzip teilte Mann­
heim mit Ernst Cassirer, siehe dazu in dieser Arbeit die den 5. Gliederungs­
prunkt einleitenden Bemerkungen zum Erkenntnisinteresse Ernst Cassirers). 
Freilich war damit das Grundproblem des Historismus nicht gelöst, stand 
doch die Behauptung der freischwebenden Intelligenz gerade in der auf Ideo­
logien spezialisierten Wissenssoziologie auf keinem tragfahigen Fundament 
(vgl. Maasen 1999: 19 sowie Mannheim 1970). 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

dringen lässt. In der "Modeme" überwiegt dennoch die Erfahrung der 
Ordnung, der Konstanz, der durchschaubaren Systematik alles Daseien­
den,24 dessen vermeintliche Stabilität sich in der Katastrophe als trügerisch 
erweist. In ihrem Angesicht zeigt sich, dass Diskontinuität ein Artefakt der 
Beschreibung, ein Geistesprodukt ist, sich alles (Beobachtete) wandelt und 
nur vorübergehend der Eindruck der Stabilität überwiegt. Wenn der Wand­
lungsdruck übergroß wird, kollabiert die vor dem Hintergrund dieses 
Geistesproduktes konstruierte begrifflich-exakte und instrumentelle Stabili­
tät, dies um so heftiger, je länger sie sich dem zunehmenden Druck auf An­
passung an veränderte Verhältnisse hatte widersetzen können, so zumindest 
die Argumentationsrichtung, die in dieser Arbeit entfaltet wird. 

Zur Beantwortung der Frage, was "falsch gelaufen" ist, dass es zu der 
entsetzlichen Real-Falsifikation, der Katastrophe, hat kommen können, 
muss daher der Prozess der Abstimmung der durch einen Beobachter gegen 
einen Wandlungsdruck stabilisierten Formen untersucht werden. Die 
menschlichen Bemühungen, die Probleme des Überlebens zu meistem, 
scheitern gerade durch den eindimensionalen V ersuch, sich dem "ganz 
normalen, alltäglichen Scheitern" (Hans-Carl Jongebloed25), dem Wandel 

24 Dazu Georg Simmel: "Die Richtung, in der dieser Gegensatz [des Absoluten 
und des Relativen, M.V.] sich entwickelt, wird durch unsere physisch-psychi­
sche Anlage und ihr Verhältnis zur Welt präjudiziert. So innig in unserem Da­
sein auch Bewegung und Ruhe, Aktivität nach außen und Sammlung nach 
innen verbunden sein mögen, so dass sie ihre Wichtigkeit und Bedeutung erst 
aneinander finden - so empfinden wir doch die eine Seite dieser Gegensätze, 
die Ruhe, das Substantielle, das innerlich Feste an unseren Lebensinhalten als 
das eigentlich Wertvolle, als das Definitive gegenüber dem Wechselnden, Un­
ruhigen, Äußerlichen. Es ist die Fortsetzung hiervon, wenn das Denken es im 
ganzen als seine Aufgabe fühlt, hinter den Flüchtigkeiten der Erscheinung, 
dem Aufund Nieder der Bewegungen das Unverrückbare und Verlässliche zu 
finden, und uns aus dem Aufeinander-Angewiesen-sein zu dem sich selbst 
Genügenden, auf sich selbst Gegründeten zu fuhren. So gewinnen wir die 
festen Punkte, die uns im Gewirr der Erscheinungen orientieren und das ob­
jektive Gegenbild dessen abgeben, was wir in uns selbst als unser Wertvolles 
und Definitives vorstellen. [ ... ]Kurz, die erste Tendenz des Denkens, mit der 
es den verwirrenden Strom der Eindrücke in ein ruhiges Bett zu lenken meint, 
richtet sich auf die Substanz und auf das Absolute, denen gegenüber alle Ein­
zelvorgänge und Beziehungen auf eine vorläufige, für das Erkennen zu über­
windende Stufe herabgedrückt werden" (Simmel 1996: 93f.). 

25 Dass fast alle individuellen, "[ ... J auch unter Kompetenzbedingungen ge­
troffenen Entscheidungen [ ... J mit einer kaum beherrschbaren Möglichkeit 
des Scheiterns" (Jongebloed 1984: 217, Hervorhebung im Original. Vgl. auch 
ebd. 218) belastet sind, dass Scheitern trotz, ja bisweilen gerade aufgrund 
sorgfaltigster Planung also "normal" ist und es grundsätzlich nicht ausge­
schlossen werden kann, hat Hans-Carl Jongebloed ausführlich entschei­
dungstheoretisch gezeigt. Christirre und Ernst Ulrich von Weizsäcker nennen 
dieses ganz normale Scheitern "Fehlerfreundlichkeit": "Irren und Fehlerma-

21 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

zu entziehen, so die dabei zu prüfende Hintergrundannahme. Modeme Ge­
sellschaften versuchen in historisch einmaliger Weise, den systemischen 
Fluss durch wissenschaftlich-technische Systematisierungen zu unterbre­
chen, Stabilität dauerhaft zu setzen, wo dauernder Wandel ist. Der in der 
Modeme verabsolutierte Glaube aber, durch systematisches Vorgehen 
allein systemische Zusammenhänge in ihrem Laufe umfassend steuern zu 
können, wird in der Katastrophe widerlegt. 

Dann aber ist noch die zweite eingangs gestellte Frage zu beantworten: 
Wo lässt sich ansetzen, wenn Katastrophen sowohl das wissenschaftliche 
Begriffssystem als auch die technisch-instrumentellen Formen falsifizieren, 
wenn die wissenschaftlich-instrumentelle Systematik gegenüber der syste­
mischen Eigendynamik der Katastrophe versagt? Heißt das nicht in der 
Konsequenz, dass die Wissenschaft und die Gesellschaften, die sich auf 
Wissenschaft verlassen, Katastrophen hilflos gegenüberstehen? Muss man 
trotz des Mangels an alternativen Lösungsansätzen noch radikaler argu­
mentieren und Wissenschaft und Technik gar als (Mit-)Verursacher von 
Katastrophen pauschal verdammen? 

Nun, die hier gestellte Diagnose ist radikal, und sie erfordert- vorab der 
"konkreten" Zuwendung zum Phänomen der Katastrophe - nicht weniger 
als ein kategorisches Überdenken der technisch-instrumentellen wissen­
schaftlichen Zivilisationsform Doch ist- ganz abgesehen von der Frage, ob 
dies wünschenswert wäre- die Rückkehr zu einem früheren Zustand ausge­
schlossen, es gibt keine Möglichkeit, die Vergangenheit ungeschehen zu 
machen,26 der bloße Versuch hätte selbst katastrophale Konsequenzen für 

Milliarden von Menschen, deren Grundversorgung nur mittels der janus­
köpfigen Errungenschaften des wissenschaftlich-technischen Fortschrittes 
möglich ist. Selbstverständlich tragen Wissenschaft und Technik auch im­
mer schon in höchstem Maße zur Lösung drängender Probleme bei. Ob­
gleich die Menge der neuen Probleme die neuen Problemlösungen über­
steigt, hieße auf Wissenschaft und Technik verzichten zu wollen, sich einer 
umso größeren Problemmenge gegenüber zu sehen. 

Vielmehr ist eine andere Praxis im Umgang mit den "Kategorien" und 
"Substanzen" gefordert, die aus dem wissenschaftlichen Denken hervorge­
gangen sind: Ein mehrdimensionales Denken in dynamischeren Begriffen 

chen gab es schon vor dem Menschen. Fehlermachen ist natürlich, heißt es in 
der Natur. Die belebte Natur ist sogar fehlerfreundlich" (Weizsäcker/ 
Weizsäcker 1984: 168. Im Original mit Hervorhebung). Scheitern gibt die 
Chance zum Lernen, zum Ausschluss immer neuer Fehlerquellen, dies gilt auf 
individueller wie auf gesamtgesellschaftlicher Ebene. 

26 Es ist sozusagen ein "point of no return" überschritten, eine Organisatoren­
ebene erreicht, von der aus ein früherer Zustand nicht mehr erreicht werden 
kann (vgl. Claessens 1993: 322). 

22 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

über eine Welt im Fluss, das bis zum kleinsten Teilchen dafür sensibilisiert, 

dass nichts für sich besteht, vielmehr auch das "härteste Artefakt" eingewo­

ben ist in einen umfassenden Wandlungsprozess, in dem kein Teil ohne Be­

deutung für ein anderes ist, auch wenn sich diese Bedeutung die längste 

Zeit verbirgt.27 Katastrophen sind hinreichend nicht zu be-greifen mit den 

instrumentellen, fixierenden Techniken und den verdinglichenden, syste­

matisierenden Begriffen der modernen Wissenschaft, die alle Formen in 

Teile analysiert, sie aus ihrem Bezug herausschneidet, um dabei doch bloß 

die Form zu zerstören, die es zu untersuchen galt. 28 Ein Denken in ob-

27 Im weitesten Sinne schließt diese Arbeit damit an die Forderung aus Georg 
Lukics' "Geschichte und Klassenbewusstsein" an, die Rüdiger Darmemann 
wie folgt zusammenfasst: "Das Denken muß [ ... ] historisch werden, oder es 
kann überhaupt nicht zum Begreifen der Konkretheit des (immer schon 
historisch vermittelten) Lebens kommen" (Dannemann 1997: 59). Bereits 
Friedrich Engels stellte im Vorwort zum Marxschen "Kapital" lapidar fest: 
"Es versteht sich ja von selbst, daß da, wo die Dinge und ihre gegenseitigen 
Beziehungen nicht als fixe, sondern als veränderliche aufgefaßt werden, auch 
ihre Gedankenbilder, die Begriffe, ebenfalls der Veränderung und Umbildung 
unterworfen sind; daß man sie nicht in starre Definitionen einkapselt, sondern 
in ihrem historischen resp. logischen Bildungsprozeß entwickelt" (vgl. 
Marx/Engels 1970: 20). 

28 Aus dem Vortrag "Licht und Leben" bei der Eröffuungssitzung des II. 
Internationalen Kongresses für Lichttherapie stammt das Zitat Nils Bohrs, das 
diesen Gedanken untermauert: "So würden wir zweifellos ein Tier töten, 
wenn wir versuchten, eine Untersuchung seiner Organe so weit durchzufüh­
ren, daß wir den Anteil der einzelnen Atome an den Lebensfunktionen ange­
hen könnten. In jedem Versuch an lebenden Organismen muß daher eine 
gewisse Unsicherheit in bezug auf die physikalischen Bedingungen, denen sie 
unterworfen sind, bestehen bleiben; und es drängt sich der Gedanke auf, daß 
die geringste Freiheit, die wir in dieser Hinsicht den Organismen zugestehen 
müssen, gerade groß genug ist, um ihnen zu ermöglichen, ihre letzten Ge­
heimnisse gewissermaßen vor uns zu verbergen" (Bohr 1985: 191). Was Bohr 
allerdings für Organismen behauptet, ist in dieser Arbeit auf alle beobachteten 
Formen zu erweitern. Der "Kontext" ist für alle Formen entscheidend, erst in 
ihrem jeweiligen spezifischen Kontext werden Formen relativ "bestimmt". 
Dies gilt auch und gerade innerhalb der Katastrophensoziologie, darauf weist 
Emico L. Quarantelli hin: "In what direction are we going in the disaster re­
search? [ ... ] To ask: what is a disaster, does not generate an ,obvious' answer 
for research purposes. [ ... ] Perhaps, little consensus emerged about what con­
stitutes a disaster." Doch zeige die Diskussion der Frage, "what is a disas­
ter?", dass untersucht werden müsse, "[ ... ] to what extent disasters must be 
seen in a !arger social context [ ... ]" (Quarantelli 1995b: 363). Der Einbezug 
des weiteren Kontextes in die Analysen ist sicher nicht zu kritisieren, sondern 
gegenüber einer allein auf den "Gegenstand" fixierten Betrachtung insgesamt 
positiv zu bewerten. Doch werden damit die tatsächlichen Probleme, die mit 
der scheinbaren Notwendigkeit einhergehen, irgendwo einen klaren Schnitt 
zwischen dem Objekt plus den ihn eimahmenden Kontext und allem anderen, 
nicht mehr in die Betrachtung Einzubeziehenden, ziehen zu müssen, nicht 

23 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

jektivierenden, verdinglichenden Kategorien löst Eigenschaften aus Raum 
und Zeit, aus allen Kontexten heraus (etwa die Zahl der Opfer, die 
räumliche oder zeitliche Ausdehnung eines Ereignisses usw.) in dem Glau­
ben, durch deren Addition "die Katastrophe" ursächlich bestimmen und 
entsprechende technisch-instrumentelle Maßnahmen gegen sie einleiten zu 
können. Damit bleiben aber gerade entscheidende Charakteristika, die den 
Prozess der Katastrophe kennzeichnen, unzugänglich; die Katastrophe lässt 
sich nicht auf ein isolierbares Ereignis reduzieren.29 

Die beobachtete Zunahme an Katastrophenphänomenen, so die zentrale 
These dieser Arbeit, resultiert aus der den Beginn der Modeme markieren­
den Verabsolutierung der Annahme einer objektiven, ahistorischen, durch­
schaubaren, stabilen, klar abgrenzbaren und nach Gesetzen zu begreifenden 

gelöst, sondern auch unkenntlich gemacht, was sich für den Prozess der Ka­
tastrophe um so tückischer auswirken kann. Die Ethnographie verfügt mit 
dem Begriff der "Dichten Beschreibung" (Geertz 1997) über ein Konzept, das 
diese Probleme eines "scharfen" Kontextbegriffes zwar ernst nimmt, doch 
verflüchtigt sich dann eben das Objekt im unbestimmten Raum. Der Ethno­
graph, so Geertz, habe es zu tun mit einer "Vielfalt komplexer, oft übereinan­
der gelagerter oder ineinander verwobener Vorstellungsstrukturen, die fremd­
artig und zugleich ungeordnet und verborgen sind und die er zunächst einmal 
irgendwie fassen muß" (ebd.: 15). Diese "Daten" bilden dann den Kontext 
seiner Dichten Beschreibung. Der Kontext ist dabei jedoch ebenso vielfaltig 
und über sich hinaus verweisend, wie das eigentlich anvisierte "Objekt" 
selbst. Am Ende sei es daher "[ ... ] nicht möglich (obwohl es Leute gibt, die 
es versuchen), die abhängigen von den unabhängigen Variablen zu sondern, 
um eine richtige Funktion darstellen zu können", so Geertz ( ebd.: 33). 

29 Was eine Katastrophe bedeutet, hängt eben ganz und gar von der Bezugsein­
heit ab, nicht von irgendeinem (in der Natur oder sonst wo zu suchenden) Er­
eignis. Entscheidend ist z.B. nicht die Stärke eines Bebens, sondern inwiefern 
eine Gesellschaft in der ganzen Breite ihrer Fähigkeiten auf dieses Beben vor­
bereitet ist. Dies kann eine Definition entlang quantifizierter Merkmale nicht 
fassen (vgl. Dombrowsky 2001: 135ff.). Die Brisanz, die in quantifizierenden, 
objektfixierten Ansätzen angelegt ist, zeigt sich darin, dass über die Maßnah­
men, die zu treffen sind, derjenige entscheidet, der die Katastrophe definiert. 
Die "Katastrophe ist [dann, M.V.], was die Hilfsangebote der Organisation er­
forderlich macht", also das, wofür schon entsprechende Mittel vorhanden 
sind, die eingesetzt werden wollen, so Dombrowsky an anderer Stelle (1996: 
61). Schon daher unterscheiden sich die Definitionen der Katastrophe, die 
etwa in den verschiedenen Gesetzbüchern von Staaten, Ländern und Kom­
munen, aber auch nichtstaatlichen Institutionen auftauchen. Im Rahmen der 
internationalen Katastrophenhilfe, welcher nach wie vor wesentlich ein 
"westliches" Verständnis der Katastrophe und der Katastrophenhilfe zugrunde 
liegt, wird diese Brisanz besonders deutlich. Alle Versuche einer kulturunab­
hängigen Definition der Katastrophe sind bislang jedoch gescheitert. Zu den 
Problemen einer Katastrophendefinition vgl. Quarantelli 1995a und 1998. 

24 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

Formenwelt.30 Das dauerhafte, begriffliche, wie instrumentelle Herauslösen 

von Formen aus ihrem historischen, undurchsichtigen, instabilen und über 

sich hinaus verweisenden systemischen Zusammenhang führt langfristig zu 

strukturellen Verwerfungen, letztlich zur Falsifikation dieser Formen, die 

ihrer Umwelt irgendwann entgleiten. Doch ist eben jenes Herauslösen und 

Vergegenständlichen von dynamischen Formen Bedingung wissenschaftli­

cher Zivilisation. Die bloße Infragestellung dieses Denkens hat ebenso ka­

tastrophale Konsequenzen, die Destruktion der wissenschaftlichen Begriffe 

und technisch-instrumentellen Formen lässt ebenfalls nichts Dauerhaftes 

übrig, zumindest nicht für den Menschen. Lediglich Handlungsunfähigkeit 

hat bspw. die systemtheoretisch-(de-)konstruktivistische Annahme zur 

Folge, die Katastrophe sei nicht "real", sie wäre ein bloßes Kommunikati­

onsphänomen ohne realen Gehalt. 31 Gerade im Angesicht der Katastrophe 

stellt sich einem Menschen bzw. einem Beobachter nicht die Frage, ob sie 

30 Aus neueren wissens-, Wissenschafts- und techniksoziologischen Ansätzen 
(insbesondere der Akteur-Netzwerk-Theorie, hier v.a. Bruno Latour und 
Michel Callon, vgl. bspw. Latour 2001 und 2002 sowie Callon 1986: 196-
233) lässt sich die Annahme extrapolieren, dass sich erst seit dem 17. Jahr­
hundert eine auf die ersten okzentalen Philosophen zurückgehende grundle­
gende Unterscheidung zwischen einer klaren, transparenten, nach Gesetzen 
beschreibbaren Formenwelt auf der einen und einer stets verschwommenen, 
in transparenten, sich jeder Gesetzmäßigkeit entziehenden Formenwelt auf der 
anderen Seite als Beschreibungsartefakt umfassend verfestigen konnte, die als 
eine, wenn nicht als die zentrale Unterscheidung betrachtet wird, die erst die 
"Modeme" hervorgebracht hat (an anderer Stelle habe ich im Anschluss an 
Bruno Latour und dessen Faitiche-Konzept argumentiert, dass dieser Unter­
scheidung die noch fundamentalere Unterscheidung von Glaube und Fakten 
zugrunde liege, vgl. Voss 2006b sowie Latour 2002a). Gegenwärtig befindet 
sich diese Unterscheidung in einem umfassenden Transformationsprozess, in 
dessen Verlauf sich die scharfen Konturen dieser Unterscheidung verflüch­
tigen, so Latour, aber vor dem Hintergrund einer etwas anders gelagerten 
Argumentation auch Donna Haraway (vgl. exemplarisch Latour 2002a und 
Haraway 1995a, darin insbes. ders. 1995b: 73-97). 

31 Vgl. zur systemtheoretischen Denkrichtung bspw. Japp 2003: 77-90. Als Bei­
spiel für die - nur schwer von jener ersten zu unterscheidendenden - Per­
spektive des (De-)Konstruktivismus, wenngleich nicht direkt zur Katastrophe 
(die bislang m.E. nicht direkter Gegenstand eigenständiger Abhandlungen in­
nerhalb dieses Diskurses ist), sondern zu Risiken vgl. Lemke/Krasmann/ 
Bröckling 2001: 7-40. Dort heißt es, man gehe nicht davon aus, dass gesell­
schaftliche Risiken "existieren", es zeige sich vielmehr gegenüber diesem 
"Risikorealismus", "[ ... ] dass Risiken weniger gefunden als ,erfunden' 
werden" (ebd.: 21f.). Betont sei schon an dieser Stelle, dass damit weder die 
Untauglichkeit des systemtheoretischen, noch des (de-)konstruktivistischen 
Ansatzes zur wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Katastrophen und 
Risiken (der Zusammenhang beider Themenfelder wird weiter unten ausführ­
licher Gegenstand der Untersuchung) behauptet wird; allein auf die Grenzen 
dieser Ansätze, auf ihre Ergänzungsbedürftigkeit sei hier bereits hingewiesen. 

25 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

real ist oder bloßes Konstrukt, er will ihr entgehen, ganze Gesellschaften 
wollen Katastrophen etwas entgegensetzen, ihr Selbstverständnis, ihre 
Souveränität hängt an diesem Willen. Weder der Objektivismus (bzw. Rea­
lismus oder Essentialismus usw.) noch der Konstruktivismus (bzw. Subjek­
tivismus, Relativismus oder Nominalismus usw.) bieten also Geweils für 
sich genommen) die Mittel auf, der Katastrophe zu begegnen, weder natu­
ralisierende Verdinglichung noch kategorische Negation materialer Quali­
täten vermögen das Zugleich von Substanz und Prozess, von Differenz und 
Kontinuität, von Systematik und Systemizität adäquat zu be-greifen. 

Die längste Zeit seiner Entwicklungsgeschichte gelang es dem Men­
schen, ohne exakte Begriffe von der Welt und ohne instrumentelle Techni­
ken die Probleme des Überlebens zu bewältigen, obgleich er sich durchaus 
immer schon auch systematisierend seiner Umwelt zuwendete, er sich in ihr 
stets einen Außenhalt von relativer Dauer erschuf. Es soll in dieser Arbeit 
der Prozess der Genese des Menschen in wichtigen Etappen rekonstruiert 
werden, um zu zeigen, dass er die Überlebensprobleme zu meistem ver­
mochte, weil es ihm evolutionär gelang, die Vorteile eines systematisieren­
den Zugriffes auf seine Umwelt mit der Offenheit für die notwendigen 
systemischen Anpassungsleistungen zu vereinbaren. Entscheidend dafür 
war, dass nichts, was er in seiner Umwelt erfuhr, für ihn den Charakter von 
etwas objektiv Nur-so-und-nicht-anders-Seienden hatte, dass alles von ihm 
Wahrgenommene eine jeweils im konkreten Zusammenhang relativ spezifi­
zierte Bedeutung hatte, während es doch zugleich insgesamt unbestimmt 
blieb. Dieser insgesamt unbestimmte Charakter seiner Wahrnehmungsfor­
men bedeutete für den Menschen, etwas für den Moment als relativ be­
stimmte "Substanz" nehmen zu können, das doch zugleich prinzipiell auch 
alles andere sein kann. Diese Gleichzeitigkeit des für den modernen Men­
schen Unvereinbaren bedeutete für den Menschen die längste Zeit, sich sta­
bilisieren zu können und zugleich offen zu bleiben für jegliche mögliche 
Veränderung seiner Umweltbedingungen. Der Mensch ist das Resultat die­
ser Komplementarität32 von Substanz und Nicht-Substanz. Die beobachtete 

32 Der dieser Argumentation zugrunde liegende Komplementaritätsbegriff 
wurde von Hans-Carl Jongebloed auf Grundlage des von Niels Bohr ("Ko­
penhagener Deutung") stammenden Gedankens ausformuliert, dass das 
Welle- und das Teilchenbild einander zwar ausschließen, dass sie aber den­
noch nur zusammen die atomaren Verhältnisse angemessen zu beschreiben 
vermögen (vgl. Jongebloed 1998b: 274 FN 29). Der Komplementaritätsbe­
griffbezeichnet allgemein ein Verhältnis, in dem zwei einander ausschließen­
de, aber eben einander ergänzende Betrachtungsweisen zusammengenommen 
ein Phänomen erklären, dass sich aus keinem der beiden Komplemente 
jeweils für sich erklären ließe (vgl. Reisenberg 1969: 113 sowie Jongebloed 
2003a: 26). Die beiden beteiligten Entitäten- in der vorliegenden Arbeit also 
Substanz und Nicht-Substanz - bilden als Komplemente die Bedingung der 

26 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

Zunahme von Katastrophenphänomenen aber weist auf den Verlust eines 
dieser beiden Komplemente hin. Will man die Katastrophe adäquat begrei­
fen, will man schließlich Wege finden, ihnen besser begegnen zu können, 
bedarf es daher zunächst eines Begriffsverständnisses, das dieser Komple­
mentarität gerecht wird, das also weder verdinglicht, was nicht einfach 
Ding ist, noch dekonstruiert, was nicht bloß Konstrukt ist; ansonsten läuft 
der Versuch des Begreifens der Katastrophe Gefahr, zur Verschärfung der 
Probleme beizutragen. 

Diese Arbeit verfolgt also zweierlei Ziele, die in dem einen konvergie­
ren, nämlich in ihrem Verlauf Grundlagen einer Katastrophensoziologie zu 
besprechen, was sogleich heißt, dass sie an ihrem Ende nicht behauptet, 
eine soziologische Theorie der Katastrophe formuliert zu haben, vielmehr 
schließt sie gerade dort, wo diese Theorie ansetzen könnte. Zu diesem 
Zweck ist einerseits zu untersuchen, wie sich die Katastrophe wissenschaft­
lich adäquat beschreiben lässt, welches begrifflichen Instrumentariums es 
also bedarf, um sie in ihrer ganzen phänomenalen Breite begreifen zu kön­
nen. Andererseits geht es dann darum, grundlegende Bedingungen zu eruie­
ren, die aus dem alltäglichen, "ganz normalen Scheitern" Katastrophen 
werden lassen. Im Verlauf der Arbeit wird sich jedoch immer wieder zei­
gen, dass sich beide Argumentationslinien nicht tatsächlich voneinander 
trennen lassen, vielmehr überkreuzen sich die beiden Blickrichtungen stän­
dig; nicht ohne Grund, wie sich herausstellen wird, denn die Weise des Be­
greifens der Katastrophe ist entscheidend dafür, ob Katastrophen letztlich 
wahrscheinlicher oder unwahrscheinlicher werden. 

Angesichts dieser Aufgabenstellung ist es unabdingbar, dass diese 
Arbeit sehr unterschiedliche soziologische Arbeiten und Denkrichtungen 
zusammenführt und dabei weit in philosophische Fragestellungen eindringt. 
Zunächst beschränkt sie sich gemäß der skizzierten Aufgabenstellung weder 
auf "realistisch-objektivistische" noch auf "konstruktivistisch-nominalis­
tische" Theorien, vielmehr versucht sie, diese beiden Stränge soziologischen 
Denkens miteinander in eine Relation zu bringen, die ihre jeweiligen Vortei-

Möglichkeit (transzendental) von etwas Drittem, hier des Menschen bzw. der 
Gesellschaft. Fällt nur eine dieser Bedingungen weg, zerfallt das Dritte (vgl. 
Jongebloed 2003a: 26). Desweiteren muss das Verhältnis der beiden Kom­
plemente strenggenommen kontradiktorisch, konträr, undkontingentzugleich 
sein (vgl. ebd.), für die vorliegende Arbeit ist diese weitere Spezifizierung je­
doch nicht unbedingt notwendig, diese erforderte eine ausführlichere Ausei­
nandersetzung mit dem Begriff, der bis heute überhaupt noch keinen Eingang 
in die soziologische Diskussion gefunden hat. Damit ist also ein allgemeines 
Forschungsdesiderat benannt, dem hier nicht angemessen nachgegangen wer­
den kann, siehe jedoch über die genannten Quellen hinaus: Jongebloed 2002, 
2003b und 2004: 2-3 sowie Meyer-Abich 1965: insbes. 140-159 und Esfeld 
1998: 283-292. 

27 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

le zusammenführt. Sodann nimmt sie Ansätze bspw. aus der philosophisch­
en Anthropologie, der Wissenschaftsgeschichte, der Wissenssoziologie, der 
Wissenschaftssoziologie, der Techniksoziologie und der Katastrophenso­
ziologie auf, um aus diesen Ansätzen die Bedingungen zu extrapolieren, auf 
denen die Katastrophensoziologie aufbauen kann, wenn ihr weder die 
Verwendung naturalisierender Kategorien, noch der Weg des sozialen Kon­
struktivismus ausreichen kann. 

Außerdem ist vorab zu erwähnen, dass sich diese Arbeit von anderen 
dahingehend unterscheidet, dass sie nicht, wie die Mehrzahl soziologischer 
Ansätze, von der Normalität einer Ordnung ausgeht, zu der nach Störungen 
wieder zurückzukehren ist, sie behauptet vielmehr die "Normalität des 
Scheiterns", den ständigen Wandel.33 Sie fragt auch nicht, ob oder wie 
wahre, wissenschaftliche Erkenntnis von einer konstruierten oder real­
existenten Realität möglich ist. Stattdessen wird untersucht, wie es zu der 
höchst unwahrscheinlichen und- wie behauptet wird- katastrophenträchti­
gen Überzeugung der Moderne hat kommen können, dass es eine "Welt an 
sich", eine "objektive", wohlgeordnete, klar abgrenzbare Welt "tatsäch­
lich", also unabhängig von einem Beobachter gäbe. Schließlich wird erör­
tert, wie diese Grundüberzeugung okzidentaler Philosophie sich zunächst 
hat stabilisieren können, um dann nur wenige Jahrhunderte später wieder zu 
erodieren, mit ebenfalls katastrophenträchtigen Konsequenzen, sofern die­
ser Erosionsprozess unbegriffen bleibt. Vor diesem Hintergrund lässt sich 
dann die Annahme plausibilisieren, dass sich bereits durch eine bloße ter­
minologische Verschiebung ein anderer, notwendiger, zu anderen Ansätzen 
komplementärer wissenschaftlicher Umgang mit dem Phänomen der Ka­
tastrophe erreichen ließe. Dies erörtert zu haben, ist das Ziel dieser Unter­
suchung. 

Aufbau der Arbeit 

Vorangestellt werden den inhaltlichen Ausführungen einige philosophische 
Überlegungen; denn gleich am Anfang wirft eine Untersuchung, die sich 
kritisch auch mit den Formen wissenschaftlicher Begriffsbildung und der 
diese Kategorien verwendenden soziologischen Beschreibung der Katas-

33 Mit den Worten Walter L. Bühls geht es nicht darum, "[ ... ] höchst unter­
schiedliche, aber im Prinzip elementare nichtlineare Prozesse und Struktu­
ren auf einen einheitlichen Nenner zu bringen [ ... ]" (Bühl 1990: 4), sie 
auf eine ihr zugrunde liegende Ordnung zurückzuführen. Ziel einer Arbeit, die 
sich Katastrophen zuwendet, muss gerade sein, die Bedingungen des andau­
ernden Wandels zu erfassen, in dem sich nur vorübergehend für einen Beob­
achter eine Ordnung stabilisieren kann. Wandel ist normal, die Katastrophe 
nur das Extrem eines ganz normalen Prozesses (vgl. dazu Clausen 1983: 43). 

28 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

trophe auseinandersetzt, grundlegende Schwierigkeiten auf, die die Arbeit 
durchziehen. Im Hintergrund dieser Arbeit steht die Annahme, dass Wis­
senschaft systemische Zusammenhänge systematisch zu begreifen versucht 
und instrumentelle Technik in systemische Zusammenhänge systematisch 
eingreift, diese Formen des Be- und Eingreifens letztlich aber katastrophale 
Folgen haben können. Nun muss sich diese Arbeit selbst dem zu behan­
delnden Problem systematisierend zuwenden, entsprechend vorsichtig muss 
an das Thema herangegangen werden. 

Dann aber wird der Bezug mit einer Diagnose konkretisiert, nämlich der 
Diagnose eines Dilemmas, vor dem insbesondere die soziologische 
Katastrophenforschung heute ganz real steht: Angesichts der Realfalsifika­
tion ihrer Gegenstände als auch ihrer Begriffe sieht sie sich einer immer 
größeren Komplexität nicht weiter bestimmbarer Phänomene gegenüber, 
während auf der anderen Seite immer häufiger gerade Forderungen nach 
wissenschaftlicher Expertise im Bezug auf Katastrophemisiken geäußert 
werden. Es wird daran anschließend ein sehr grobes Bild der wenig 
einheitlichen und kaum zu systematisierenden katastrophensoziologischen 
Forschung skizziert. Deutlich wird dabei, dass sich die katastrophensozio­
logische Forschung angesichts des Verlustes ihrer Objekte einerseits kon­
struktivistischen Ansätzen zuwendet, sie sich andererseits mehr und mehr 
dem Prozessualen öffnet, dass zugleich der Fokus immer weiter ausgedehnt 
und sich der katastrophensoziologische Diskurs mehr und mehr dem Nach­
haltigkeitsdiskurs annähert. Allerdings ist damit allein nicht viel gewonnen, 
wie die "inflationäre" Verwendung des Nachhaltigkeitsbegriffes zeigt, 
wenngleich die eingeschlagene Entwicklungsrichtung - vom naturalistisch­
szientistischen Verständnis der Katastrophe zum ökologischen Denken der 
"resilienten Gesellschaft" - positiv zu bewerten ist und gar als "avantgar­
distisch" für die soziologische Theorie überhaupt bezeichnet werden darf. 

Es bedarf besonderer Ansätze, die Katastrophe zunächst einmal ihrer 
dinglichen und unterkomplexen Verkleidung zu entkleiden, um sie als Pro­
zessphänomen in ihrer ganzen phänomenalen Breite betrachten zu können, 
ohne dabei die Vorteile einer bisweilen notwendigen objektivistischen Be­
schreibung mit zu verwerfen. Solcherart Ansätze werden anschließend zur 
Annäherung an das Katastrophenphänomen vorgestellt. Mit dem katastro­
phensoziologischen Makromodell F AKKEL (Lars Clausen) wird zunächst 
die Behauptung plausibilisiert, dass die Überwindung einer Katastrophe und 
die anschließend einsetzende Normalisierung, hier "Alltagsbildung" ge­
nannt, bereits die erneute Katastrophe einleitet. In der Katastrophe brechen 
langfristig stabilisierte Offerten- bzw. Erwartungsmuster zusammen, die 
sich gegen Umweltveränderungen stabilisiert haben und nun dem Verände­
rungsdruck nicht länger standhalten, so die grundlegende, zu extrapolieren­
de Annahme, die diese Arbeit insgesamt im weiteren Verlauf leitet. An-

29 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

schließend wird eine erste Referenz erörtert, auf die sich die Rede von der 
Katastrophe bezieht. Walter L. Bühls Katastrophentheorie gibt entschei­
dende Hinweise darauf, was überhaupt in erster Annäherung adäquat unter 
dem Terminus "Gesellschaft" zu verstehen ist, dann aber vor allem, unter 
welchen Bedingungen es Gesellschaften als Ökosystemen gelingt, Komple­
xität zu entfalten, ohne dabei die Abstimmung der Gesellschaftsform mit ih­
rer Umwelt gefährlich einzuschränken. Besonderes Augenmerk wird dabei 
auf das Gesellschaft-Umwelt-Verhältnis gelenkt; denn es zeigt sich, dass 
nur in Relation zu je spezifischen Umwelten (mitsamt ihrenjeweils spezifi­
schen zeitlichen und räumlichen Horizonten) darüber etwas ausgesagt wer­
den kann, ob ein System Vorteile hat, das sich stark stabilisiert bzw. mit 
den Worten Charles Perrows "eng koppelt", das damit seine systemische 
Fähigkeit auf Umweltveränderungen umgehend reagieren zu können, 
zunehmend einschränkt, während es seine "Effizienz" in jeweils spezifisch­
er Weise erhöht, oder aber ob es vorteilhaft ist, die Systemkomponenten nur 
lose miteinander zu verkoppeln und damit stets flexibel auf Umweltverän­
derungen reagieren zu können, dabei aber Effizienzpotentiale unausge­
schöpft zu lassen. Diese Schwierigkeit, dass die Qualität der Kopplungen 
nur im Bezug auf die spezifische Umwelt bewertet werden kann, hat erstens 
zur Folge, dass unterschiedlichste Gesellschaftssysteme auch nicht mit 
denselben Instrumentarien "gesteuert", noch entlang einer einzigen Form 
von "Rationalität" (etwa der des Marktes) begriffen werden können. Offen­
bar kommt es entscheidend darauf an, dass jede Form, ob Gesellschaften 
oder einzelne Menschen, in ihrer jeweils spezifischen Umwelt ein optimales 
Maß an Kopplung entfaltet. Da sich außerdem Umwelt ständig wandelt, 
somit sich also auch die Bedingungen ständig wandeln, die eine Methode in 
der Vergangenheit haben erfolgreich werden lassen, heißt das zweitens, 
dass nur begrenzt aus Erfahrungen gelernt werden kann, diese aber ständig 
weiterhin auf ihre möglicherweise erst in der Zukunft auftretenden Neben­
folgen hin überprüft werden und v.a. weiterhin korrigierbar sein müssen. 
Absolute Sicherheit erweist sich auch bei hochgradiger Reproduzierbarkeit 
unter sonst gleichen Bedingungen (ceteris paribus) als Chimäre; was 
hundertmal stimmte, muss unter sich ständig wandelnden Randbedingungen 
nicht für alle Zeiten gültig sein, dies gilt auch für noch so fundamentale 
Formenverständnisse. 

Die Bedeutung des Verhältnisses von Form und Umwelt wird- an die­
sen Gliederungspunkt anschließend - bei der Erörterung dessen, wie "der 
Mensch" in dieser Arbeit gedacht wird, näher spezifiziert. Auch für den 
Menschen gilt selbstverständlich, dass er nicht einfach umeflektiert als 
Subjekt-Objekt gesetzt werden kann. Vielmehr hat er sich als Form in ei­
nem evolutionären Prozess von Versuch und Irrtum in Abgrenzung zu sei­
ner individuellen Umwelt entwickelt und ist - wie seine Umwelt - stets im 

30 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

Werden. Dies wird im Rückgriff auf Arbeiten von Hans Driesch, Jakob von 
Uexküll und dann insbesondere von Helmuth Plessner erörtert. Plessner 
gelang mit seiner Bestimmung des Menschen als "exzentrisch positionier­
tem Wesen" eine Beschreibung der relationalen Konstruktion von Form und 
Umwelt, die m.E. sich, eher als neuere systemtheoretische Ansätze, als 
Grundlage, besser: als Hintergrund für die weiteren Erörterungen eignet. 
Die Plessner'sche Konzeption ist ausfuhrlieh darzustellen, weil seine Anthro­
pologie ohne Naturalisierungen auskommt, sie sich daher dazu anbietet, 
eine - wie von Michel Callon und Bruno Latour gefordert - "symmetrische 
Anthropologie" zu fundieren34

, also eine Anthropologie, die die Geschichte 
des Menschen nicht bereits im Vorhinein als von "den Dingen" oder "der 
Natur" separiert begreift, sondern gerade die Subjekt-Objekt-Unterschei­
dung, die Unterscheidung von Mensch und Natur, als ein wiederum kontin­
gentes Resultat eines langen evolutionären Prozesses versteht. Schließlich 
kann die These formuliert werden, dass moderne (sowie sich an deren Para­
digmen orientierende) Gesellschaften ihre Fähigkeit, stets das optimale Maß 
an Stabilität und Flexibilität in Bezug auf ihre je spezifische Umwelt zu ent­
falten, zunehmend einbüßen, da sie systemisch verwobene Formen immer 
umfassender systematisieren, sie aus ihren gewachsenen Zusammenhängen 
lösen, um sie dann instrumentell enger aneinander zu "koppeln" und ihnen 
damit mehr und mehr die Fähigkeit zur Anpassung an Umweltveränderun­
gen nehmen. 

Um diesen Prozess im Detail untersuchen zu können, ist zunächst eine 
Auseinandersetzung mit der "klassischen" Anthropologie zu fuhren. Auf 
die Kategorien der Anthropologie kann diese Arbeit und - so wird ange­
nommen - der V ersuch, Katastrophen besser zu verstehen, nicht verzichten, 
es bedarf eines Bildes vom Menschen samt seiner Entwicklungsgeschichte, 
um über Katastrophen sprechen zu können. Doch werden eben diese Kate­
gorien nicht einfach übernommen, sie werden als Bedeutungsträger modifi­
ziert, die etwas anzeigen, ohne doch exakt bestimmbar zu sein, was 
exemplarisch zu verdeutlichen ist. Diese Modifikation (hier insbesondere 
der Kategorien von "Instinkt" und "Reflex" am Werk Max Schelers, dann 
weiterer grundlegender Formen), erscheint trivial, für den erörterten Zu-

34 V gl. Latour 2002b und Callon 1986. Dieser in der vorliegenden Arbeit unter­
nommene Versuch einer symmetrischen Anthropologie muss freilich frag­
mentarisch bleiben. Einige grundlegende Kategorien werden an dieser Stelle 
dahingehend zu symmetrisieren versucht, dass ihnen als Wechselwirkungs­
begriffe weder der Charakter von Objekten noch der subjektiver Kategorien 
zukommt, sie vielmehr als Beobachterartefakte begriffen werden, mittels de­
rer wir uns unabhängig von der Frage nach ihrer "realen" Existenz in der Welt 
zurechtfinden, die also gegenüber der Subjekt-Objekt-Differenzierung indiffe­
rent sind. 

31 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

sammenhang ist sie dies jedoch keinesfalls, wie bereits vorab, diesen Glie­
derungspunkt einleitend, in logisch-philosophischen Überlegungen zum 
Verhältnis von Beobachter, Teil und Ganzem begründet wird. Zu zeigen ist 
gerade, dass die Unterscheidung zweier Pole - unveränderliche Naturkate­
gorien auf der einen und undurchschaubare fluide Formen des Gesell­
schaftlichen auf der anderen Seite - ein Artefakt mit möglicherweise lang­
fristig katastrophalen Folgen ist. Vielmehr sollten alle Formen entlang einer 
einzigen Skala - man könnte sagen, zwischen den Polen "sehr stabilisierte 
Form" und "sehr fluide Form" - beschrieben werden. Alle Formen sind 
stets kontextabhängig und durchgängig historischen Charakters, so eben 
auch die Kategorien von "Reflex" und "Instinkt". 

Über den grundlegenden, sehr stabilen, der klassischen philosophischen 
Anthropologie entnommenen Kategorien von Reflex und Instinkt erheben 
sich weitere, bereits relativ flexiblere Formen, die rückwirkend auch Ein­
fluss auf die ihnen zugrunde liegenden Organisationsformen ausüben. Zwei 
solcher relativ flexiblen, aber doch für die Entwicklung hin zum modernen 
Menschen fundamentalen "Organisatoren" werden detaillierter erörtert, 
weil sie für die weitere Argumentation zentral sind. Die beiden von Dieter 
Claessens aufgearbeiteten Theoreme vom "Prinzip der Körperausschaltung" 
(Paul Alsberg) und von der "Insulation gegen selektive Pression" (Hugh 
Miller) führen direkt zur "Gesellschaft"; denn durch sie wird die dauerhafte 
Stabilisierung eines Schutzes der Gruppe vor einer jetzt gemeinsam wahr­
genommenen "Umwelt" möglich. Mit anderen Worten: Zwei Umwelten 
treten auseinander, die Umwelt des Einzelnen (zweite Umwelt), die für ihn 
nun vornehmlich die Gruppe ist, und die Umwelt des Kollektivs, die "äu­
ßere", eigentliche, also erste Umwelt. Erst in diesem Rahmen nun können 
sich der Mensch als "Individuum" und die Gruppe als eigenständige For­
men relativ stabilisieren. 

Damit ist der Rahmen skizziert, vor dessen Hintergrund nunmehr im 
fünften Teil der Arbeit, in weitgehender Anlehnung insbesondere an das 
Werk Ernst Cassirers, eine "Theorie der symbolischen Formen" entwickelt 
wird. Cassirer hatte in seinem dreibändigen Werk zur "Philosophie der 
symbolischen Formen" gezeigt, dass Kulturerscheinungen sich nur vor dem 
Hintergrund je spezifischer symbolischer Formen, etwa der Form des My­
thos, der Sprache, der Technik u.a. himeichend, wie er sagt: "objektiv" 
bestimmen ließen. Diese Arbeit greift zwar wesentlich auf das Werk Cassi­
rers zurück, sie wendet den Begriff der symbolischen Form jedoch in eine 
andere Richtung und weicht damit sowohl vom Erkenntnisinteresse Cassi­
rers als auch von dessen inhaltlicher Bestimmung des Begriffes der symbo­
lischen Form deutlich ab (siehe hierzu die vorangestellten Ausführungen 
zum Erkenntnisinteresse Cassirers). Mit Hilfe dieses Ansatzes wird in der 
vorliegenden Arbeit versucht, vor dem Hintergrund des vorab skizzierten 

32 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

Werdeganges des Menschen den nun sich beschleunigenden Prozess der 
relativen Stabilisierung der Wahrnehmungswelt exemplarisch entlang be­
sonders bedeutender Formen zu beschreiben, der schließlich an der Schwelle 
zur Modeme die systematisierende, analysierende Wissenschaft und instru­
mentelle Technik möglich werden lässt. 

Gezeigt werden wird dabei, dass sich durch alle wahrgenommenen, erst 
von einem Beobachter in Wechselwirkung mit seiner Umwelt von einem un­
bestimmten Hintergrund hervorgehobenen Formen hindurch ein "Nomos"35

, 

nämlich der "Auftrag zum Überleben" erhält. In der Wahrnehmungswelt 
des Einzelnen als auch der Wahrnehmungswelt der Gruppe stabilisieren 
sich immer umfassendere Formen, zugleich kommen differenziertere For­
men hinzu, andere werden überformt oder vergehen. Alle diese Formen 
sorgen für den Erhalt der Unterscheidung des Beobachters von seiner Um­
welt, eines Beobachters, der sich selbst und seine Umwelt erst in dieser 
Unterscheidung "konstruiert". Diese "Funktion" der Formen zeigt sich dem 
Beobachter nicht, obgleich sie in allen Formen "wirkt", die Formen bedeu­
ten also stets mehr, als sie dem Beobachter anzeigen. Alle von einem Be­
obachter aus einem unbestimmten Hintergrund hervorgehobenen Formen, 
dies wird in diesem Gliederungspunkt gezeigt, erhalten ein erforderliches 
Maß an Ordnung, an Stabilität aufrecht, während sie zugleich stets die not­
wendige Flexibilität der den Beobachter erzeugenden Formen beibehalten, 
um auf Veränderungen in der Umwelt reagieren zu können, um nicht letzt­
lich in der Umwelt aufzugehen, die Grenze einzubüßen. 

Wesentliche Entwicklungslinien vom mythisch-sympathetischen Den­
ken, in dem alles miteinander zusammenhängend wahrgenommen wird, bis 
hin zur (zunächst noch immer relativen) Stabilisierung der noch der moder­
nen Wissenschaft zugrunde liegenden Kategorien von Raum, Zeit und Zahl 
werden in diesem Gliederungspunkt skizziert. Im Schutz der Gruppe stabi­
lisieren sich zunächst wesentliche Bedeutungszentren, die zuvor bedeutend 
instabiler waren, weil sie nun nicht mehr bloß für den Einzelnen, sondern 
für den Gruppenzusammenhang relevant werden. Erst in diesem Kontrast 
nimmt die Umwelt eine eigenständige Form an. In einer kurzen, vor allem 
zu heuristischen Zwecken geführten kritischen Auseinandersetzung mit 
dem Institutionenbegriff Arnold Gehlens wird jedoch betont, dass der 
Mensch zwar durchaus darauf angewiesen ist, dass seine Umwelt eine rela-

35 Mit Nomos sei mit Dieter Claessens ein"[ ... ] selbstverständlich vorauszuset­
zender Überlebensdrang jedes einzelnen Gruppenmitgliedes" (Claessens 
1993: 75) bezeichnet, allgemeiner, ein Überlebensdrang, der allem Sein im­
mer schon innewohnt. Der Nomos ist ein "Gefühl gegenseitiger Verpflich­
tung" mit dem alles überragenden Ziel des Überlebens sowohl des Einzelnen 
als auch der Gruppe, freilich vorab jeden Bewusstseins von diesem "Auftrag" 
(vgl. ebd.: 75). 

33 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

tive Konstanz aufweist, dass diese Konstanz aber eben eine bloß relative ist, 
niemals eine absolute. Vielmehr müssen sich alle Formen ständig neu aus­
richten können, dies ist für das Überleben der beobachtenden Form ent­
scheidend. Diese Notwendigkeit geht in jede relativ stabilisierte Form als 
Bedeutungsüberschuss ein, ohne dass sie diesen Überschuss einem Beob­
achter anzeigte. Diesem Bedeutungsüberschuss wird mit der Kategorie der 
"symbolischen Form" Ausdruck verliehen. 

Das Werkzeug und die Sprache sind demnach solche symbolische For­
men; als "Techniken des Überlebens" stabilisieren sie sich und den Men­
schen relativ, sie heben sich als hochgradig bedeutungsvolle Formen von 
anderen ab und wirken selbst in besonderem Maße prägend auf die weitere 
Durchstrukturierung der W ahrnehmungswelt, während sie ihren Beitrag zur 
Aufrechterhaltung der Unterscheidung von Form und Umwelt leisten. Das 
hier zugrunde gelegte Verständnis von Technik wird am Beispiel des 
Werkzeuges und insbesondere der Sprache ausführlich besprochen, denn an 
diesen Formen kann besonders aufschlussreich der die längste Zeit systemi­
sche Prozess der relativen Stabilisierung der Wahrnehmungswelt beschrie­
ben werden; das Werkzeug und die Sprache erfahren aber auch deshalb 
besondere Aufmerksamkeit, weil sie als Techniken bis heute, nun allerdings 
primär als systematisierende Formen, ganz allgemein von grundlegender 
Bedeutung sind, insbesondere aber, weil sie jene Formen sind, mittels derer 
der moderne Mensch Katastrophen zu begegnen versucht. Von grundlegen­
der Bedeutung sind auch die ebenfalls detailliert hergeleiteten Formen von 
Raum und Zeit, der Zahl sowie des Gruppen- und des Ichbewusstseins, die 
noch heute der modernen Wissenschaft gleichsam als ,,Naturkategorien" 
zugrunde liegen, deren historischer Charakter weitgehend in Vergessenheit 
geraten ist. Weitere Formen (besprochen werden Ritus, Totem, Hierarchie, 
Macht und Verwandtschaftssysteme) ergänzen den "Apparat" relativ stabi­
lisierter Formen und ermöglichen die Steigerung der Wahrnehmungskapa­
zitäten, während sie zugleich die Komplexität auf einem verkraftbaren 
Niveau halten, sie die Komplexität also zugleich reduzieren und damit die 
Anpassung der Gruppe an die äußere Umwelt gewährleisten; diese Formen 
sorgen somit allesamt für die Überlebensfähigkeit der sich entwickelnden 
Gruppen. 

Nun kann im sechsten Gliederungspunkt die Klärung der entscheiden­
den Frage angegangen werden, wie es zum "Haarriss" hat kommen können, 
der sich zwischen einen "kulturellen" Bereich und die "Natur" hat ziehen 
können, der die moderne Wissenschaft und auf dieser aufbauend die in­
strumentellen Formen der modernen Technik erst ermöglichte. Im mythi­
schen Denken fehlte eine solche zentrale Trennlinie vollständig. Alles 
konnte noch in jeden Zustand übergehen, alles hing untrennbar mit allem 
zusammen, und somit war auch alles beeinfluss bar, war aber auch jede Ur-

34 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

sache überall zu suchen. Die Beeinflussungslinien waren ungeordnet und 
undurchschaubar vielfältig. Die Stabilisierung der Gruppe als objektivierter 
Form schaffte jedoch die Bedingung dafür, dass sich nun der Gruppenhin­
tergrund, also die erste Umwelt, selbst zu einer "unbestimmt-bestimmten" 
Form verdichtet. Diese Form wird nun in einem langen Prozess zum "Hei­
ligen". Auf die erste Umwelt waren immer schon alle Formen ausgerichtet, 
nun aber dringt die Bedeutung der Umwelt in der Form des Heiligen "zu 
Bewusstsein". Ihre Beeinflussung wird nun gezielt gesucht. Jetzt werden 
mittels des Opfers als magischer Technik sämtliche Formen in weit höhe­
rem Maße als noch zuvor entlang eines einzigen zentralen Vektors ausge­
richtet. Alles wird entweder der Seite des Heiligen oder der anderen Seite, 
der Seite des Profanen zugeordnet, wobei die Übergänge nach wie vor flie­
ßend und hochgradig variabel sind. Noch immer ist das Gefühl, dass alles 
miteinander verbunden ist, umfassend, die Ursachen und Bedingungen ei­
nes "Ereignisses" werden daher nach wie vor in allen Formen gesucht, ohne 
dabei bereits kategorisch zwischen bestimmten Formen zu unterscheiden. 
Dennoch nimmt das Heilige eine besondere Stellung ein, das Heilige wird 
zur Form, aus der die Notwendigkeit zur Anpassung an die erste Umwelt, 
als auch zur Grenzerhaltung direkt zur Gruppe "spricht". Das Heilige wirkt 
dabei hochgradig ökonomisch, weil es die Ordnung des Ganzen auf kom­
plexem Niveau sichert und stabilisiert, während es zugleich für ein notwen­
diges Maß an Flexibilität und damit zugleich an Sensibilität aller Formen 
für Umweltveränderungen sorgt. 

Nun sind mit der Stabilisierung der Form des Heiligen und der damit 
einhergehenden hochgradigen Beruhigung der Wahrnehmungswelt die Be­
dingungen gegeben, die einen Bereich als relativ unveränderlich und einen 
anderen als demgegenüber hochgradig dynamisch auseinander treten lassen, 
doch noch immer bleiben alle Formen in einen umfassenden Zusammen­
hang eingebettet. Zwar können Formen nun vorübergehend bereits als 
"Substanzen", also unveränderlich erscheinen, doch ist in ihnen weiterhin 
immer auch etwas "Göttliches" anwesend, bleiben sie stets mehr, als sie zu 
sein scheinen, und ein unbestimmtes Gefühl davon verhindert nach wie vor 
ihre endgültige Isolation und garantiert weiterhin die Flexibilität der For­
men. Die Stabilisierung der Formen ist jedoch bereits so weit fortgeschrit­
ten, dass immer mehr Gemeinsamkeiten zwischen ihnen erkannt werden, 
nach denen der Mensch selbst sie im Zuge des Stabilisierungsprozesses al­
ler Formen strukturierte. Zunehmend erscheinen "Dinge" nun als unverän­
derlich, damit wissenschaftlich analysierbar und zugleich instrumentell 
planend beeinflussbar, während die Bedeutung des Heiligen verblasst und 
immer weiter aus dem "Alltag" verdrängt wird. Das Heilige verliert an Be­
deutung, es wird in diesem Zuge mehr und mehr antastbar. 

35 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Phänomene wie etwa Epidemien und Kriege werfen Fragen auf, die nun 
schon fast gleichrangig das System der Formen wie die Form des Heiligen 
selbst herausfordern. Nun muss sich auch das Göttliche rechtfertigen, nun 
wird das Göttliche selbst direkt angesprochen und "untersucht", wie in einer 
Aufarbeitung einiger wichtiger Etappen der okzidentalen Philosophiege­
schichte im Prozess der Bestimmung des Heiligen gezeigt wird. Das Heilige 
verblasst bis zum 14./15. Jahrhundert zu einer Form unter anderen und ver­
liert damit seine Kraft, die Formen unbestimmt und damit flexibel zu hal­
ten. Platon ist wohl einer der ersten, der das Göttliche direkt anspricht, noch 
für Parmenides war dies ausgeschlossen. Doch erst Rene Descartes verweist 
das Göttliche tatsächlich aus der Wissenschaft, die sich nun den "reinen" 
Formen zuwendet. Wenngleich also bereits mit den Anfängen der okziden­
talen Philosophie, mit der Frage nach dem Grund, die Bedingungen für die 
Unterscheidung von wahrem, ahistorischem, transparentem, mathematisch 
durchschaubarem Sein auf der einen und bloß akzidentiellem, undurch­
schaubarem, historischem, getrübtem, falschem Sein auf der anderen Seite 
gegeben sind, brechen doch erst mit der Negation Gottes - wenn nicht 
durch Descartes, mindestens als Folge seines radikalen Zweifels - beide 
Bereiche auseinander, löst sich ein Bereich gänzlich von einem anderen, 
brechen alle Vermittlungen zwischen ihnen ab. 

Die historisch gewordenen und nur in dieser Historizität mit dem "Auf­
trag zum Überleben" - also zur Erhaltung der Grenze zwischen der beo­
bachtenden Form und ihrer Umwelt - verflochtenen Formen, werden 
ahistorisch. Sie verdinglichen, sie "entfremden" sich dem Einzelnen, der je­
den Bezug zu ihnen verliert, der also auch jegliche Sensibilität dafür ein­
büßt, welchen (Bedeutungs-)Wandel sämtliche Formen nach wie vor im 
Bezug auf den Menschen durchlaufen. Die Alltagsbildung wird umfassend; 
selbst dramatische Erscheinungen lösen keine Anpassungsmaßnahmen des 
hochgradig artifiziell stabilisierten Geflechtes mehr aus, da sich der zum 
Laien gewordene Einzelne ganz auf den Experten verlässt; die kategorische 
Trennung zwischen einer ahistorischen, transparenten Welt der Dinge und 
einer historischen, irrtransparenten Welt der sozialen Formen auf der 
anderen Seite hat jedoch auch zur Folge, dass die Begriffe der Experten 
verdinglichen, dass sie zu ahistorischen Kategorien gerinnen, die den 
tatsächlichen Bedeutungswandel immer weniger abzubilden vermögen. So 
kollabieren nicht allein die "materiellen", von ihren vermeintlich bedeu­
tungslosen Bedeutungsüberschüssen befreiten und erst dadurch zu schein­
bar unveränderlichen Substanzen geronnenen Objekte, auch das begriffliche 
Instrumentarium der Experten, auf die sich der Laie verlässt, bricht in sich 
zusammen. 

Vor dem Hintergrund dieser Untersuchung, an ihrem Ende, zeigt sich 
also als die Herausforderung an eine Katastrophensoziologie, dass es ihr 

36 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

zukommt, komplementär zu den V erdinglichungsprozessen der "exakten" 
Wissenschaften zu denken. Selbstverständlich bleibt die Notwendigkeit, 
"exakt", also in den Kategorien der "Natur"-Wissenschaften denken zu 
müssen, davon völlig unbeeinträchtigt; moderne Gesellschaften müssen 
versuchen, Katastrophen von ihrer "materiellen" Seite her besser zu verste­
hen, eben so, wie die Naturwissenschaften zu denken gewohnt sind. Die 
Katastrophe allein von dieser wissenschaftlich-exakten, systematisierenden 
Warte aus anzugehen, verfehlt jedoch notwendig den systemischen Cha­
rakter der Bedingungen, die Katastrophenprozessen "entschleunigend" 
zuwiderlaufen. Die Katastrophensoziologie darf den "materiell-realen" 
Charakter von Welt nicht außer Acht lassen, die materielle Seite der Ob­
jekte ist selbstverständlich Teil der insgesamt bedeutungsvollen Wahmeh­
mungswelt, und als solche muss sie realer Gegenstand auch der sozio­
logischen Beobachtung sein. Der menschliche Verstand ist gezwungen, 
systematisierend zu denken, dies ist seine Weise des Weltzugriffes seit 
jeher. Von ebenso großer Bedeutung aber ist es, die systemischen Be­
dingungen des Zustandekommens dieser "realen Macht der Materialität" zu 
ergründen, die immer schon das Systematisieren, das setzen von diskreten 
Unterscheidungen, überhaupt erst ermöglichten. Im Symbol resp. in der 
symbolischen Form finden Systematik und Systemik ihren Ausgleich. 
Wenn es am Ende dieser Arbeit gelungen ist, einen Beitrag zum Verständ­
nis der Bedeutung des Symbolischen in der soziologischen Katastrophen­
forschung geleistet zu haben, ist das selbst gesetzte Ziel erreicht. 

37 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro - am 14.02.2026, 23:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

