
Einführung

„Demut ist eine seltene und altmodische Tugend, und sie ist oft schwer 
zu erkennen. Nur selten begegnet man jemandem, in dem sie geradezu 
leuchtet, in dem man verblüfft ein völliges Fehlen der unruhigen, hab­
gierigen Tentakel des Selbst feststellt. […] Der demütige Mensch kann, 
weil er sich selbst als nichtig sieht, andere Dinge sehen, wie sie sind. Er 
sieht die Zwecklosigkeit der Tugend, er sieht ihren einzigartigen Wert, 
und er sieht das endlose Ausmaß ihrer Forderungen.“1

Diese Worte aus der Schlusspassage von Iris Murdochs Die Souve­
ränität des Guten, erstmals veröffentlicht im Jahr 1970, lassen ein 
Bild der Demut entstehen, das sich wohltuend von vielen jüngeren 
Darstellungen dieser prekären Tugend abhebt – trotz einzelner Ge­
meinsamkeiten. Die Demutsbegeisterung, die neuerdings entbrannt 
ist, zeichnet sich dadurch aus, dass Demut als ein großartiges Gefühl 
beschrieben wird und dass jenes Moment von Negativität, das in der 
zitierten Passage an der Stelle aufscheint, wo von einem Gefühl der 
Nichtigkeit die Rede ist, systematisch ausgeschlossen wird. Murdoch 
stellt Demut als etwas dar, das verblüfft, weil wir es gewohnt sind, 
dass die „Tentakel des Selbst“ alles, und man möchte hinzufügen: 
im Zweifelsfall auch die Demut selbst im Griff haben. Die Selbst­
bezogenheit des Menschen droht die Demut zu ersticken. Demut 
ist prekär, denn Demut steht aufgrund ihrer Struktur in Gefahr, 
durch Stolz auf das eigene Demütigsein kompromittiert zu werden: 
in hochmütige Demut zu kippen.

Besagte Gefahr, dass Demut in Hochmut kippt, scheint auf den 
ersten Blick eher randständig zu sein. Bei näherem Hinsehen jedoch 
lässt sich erkennen, dass diese Gefahr mit einer grundsätzlicheren 
Problematik in Verbindung steht. Wir müssen, so werde ich behaup­
ten, Stolz auf uns sein können, auch und gerade auf uns als morali­
sche Akteure. Tugendstolz mag unsympathisch sein, ist aber Teil des 
ethischen Lebens. Weil das so ist, gilt gleichzeitig auch: Wir müssen 

1 Murdoch, Die Souveränität des Guten, 120.

13

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grundsätzlich in der Lage sein, zu unseren moralischen Selbstbildern 
in Distanz zu treten, da wir uns in unsere moralische Selbstbilder 
mitunter verrennen und verstricken. Gerade weil moralischer Stolz, 
weil Tugendstolz aus gewichtigen Gründen unsympathisch ist, brau­
chen wir eine Vorstellung davon, dass es gut und richtig sein kann, 
eigene (moralische) Selbstbilder zur Disposition zu stellen. Dies je­
doch – das Empfinden dafür, dass es gut und richtig sein kann, 
eigene Selbstbilder zur Disposition zu stellen – kann sich seinerseits 
in einem Stolz auf das eigene Relativiertwerden verfestigen oder 
eben: in hochmütiger Demut, die mitunter besonders selbstgerecht 
ist und besonders wenig offen für Veränderungen.

Ob sich solches Kippen der Demut in Hochmut vermeiden oder 
unterbinden lässt? Diese Frage wird unterschiedlich beantwortet. 
Augustins Loblieder auf die Demut und seine nur vereinzelt auf­
scheinenden, allerdings überaus feinfühligen Bemerkungen zu ver­
unfallter, namentlich auch zu hochmütiger Demut stehen recht 
unversöhnt nebeneinander. Luther schlägt eine rabiate Therapie 
hochmütiger Demut vor, wenngleich dies in der Rezeption meist 
übersehen wird. Auch prominente theologische Stimmen des 19. und 
des 20. Jahrhunderts schärfen mit ihren Diskussionen hochmütiger 
Demut eher den Blick für die Tragweite dieser Verwicklung, als dass 
sie Wege zu einer Lösung bahnten. Die entsprechenden Probleman­
zeigen führen vor Augen, wie prekär die Tugend der Demut ist, 
vorsichtiger formuliert: als wie prekär Demut wahrgenommen wird.

Im Gegenüber zu diesen letztgenannten Stimmen, die den Finger 
in die Wunde hochmütiger Demut legen und in dieser eine allen­
falls unter Aufbietung beträchtlicher Mühen lösbare Verwicklung 
sehen, meint ein weit in die Geschichte zurückreichender Strang 
theologischen und philosophischen Nachdenkens, ein Rezept gegen 
hochmütige Demut zu kennen. So wirbt etwa Albrecht Ritschl, um 
nur eine besonders exponierte Stimme aus diesem Chor zu nennen, 
dafür, die Haltung der (wahren) Demut als eine Haltung der Selbst­
vergessenheit zu verstehen, und suggeriert, somit sei das Problem 
der hochmütigen Demut gebannt, denn wer selbstvergessen demütig 
sei, verfalle keinem Stolz auf die eigene Demut.2

2 Vgl. Ritschl, Unterricht in der christlichen Religion 85 (§ 61), mit Verweis auf 
Scriver, Seelen-Schatz, 262 (17. Predigt, § 26): „Die Demuth ist wie das Auge, 

Einführung

14

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses Plädoyer folgt einer durchaus begreiflichen Intuition. Ge­
messen an der Wucht der Konflikte und der Tiefe der Verknotungen, 
die in Zeugnissen des Ringens mit hochmütiger Demut zur Geltung 
kommen, wirken beherzte Beschwörungen der Selbstvergessenheit
allerdings recht kraftlos – jedenfalls dann, wenn sie nicht, wie z.B. 
Christian Scriver und Iris Murdoch es tun, gleichzeitig auch die 
Härten der Demut, das Negative an der Demut thematisieren.3 
Die Diskussion der hochmütigen Demut bei Immanuel Kant ist 
im Gegenüber zu einer gefälligen Rhetorik der Selbstvergessenheit 
ungleich profunder, gerade weil Kant der Sache nach um all die 
Schwierigkeiten weiß, die in unterschiedlichsten Diagnosen hoch­
mütiger Demut namhaft gemacht werden. Bei Kant deutet sich an, 
dass Demut ein unverfügbares Ereignis ist. Auch versteht Kant, seine 
eigene religiöse, d.h. pietistische Prägung in einer Weise wirksam 
werden zu lassen, die die in der pietistischen Hochschätzung der De­
mut lauernde Gefahr hochmütiger Demut schonungslos offenlegt, 
ohne dabei den christlichen Glauben insgesamt zu denunzieren oder 
überflüssig zu machen.

Das vorliegende Buch spürt Aushandlungen der Verwicklungen 
der Demut nach in der Überzeugung, dass sich aus diesen etwas 
lernen lässt. Zu den dabei leitenden Annahmen zählt vor allem 
die, dass Theologie im Wesentlichen eine Praxis des Lesens und 
des Sich-Abarbeitens an Begriffen und deren Transformationen ist. 
Aus diesen Transformationen, aus den Geschichten von Begriffen in 
ihren jeweiligen Konstellationen gilt es zu lernen, indem der Erfah­
rungsgehalt geborgen wird, der sich in den Begriffen abgelagert hat.4 
Die Fluidität und Lebendigkeit von Begriffen und Vorstellungen 
wird hingegen stillgestellt, wenn die Vielfalt der Semantiken und der 
Phänomene der Demut auf deren vermeintlichen Kernbestand redu­
ziert wird, etwa indem behauptet wird, das Wort Demut bedeute 
genau x und y (und nicht z) oder zum Kernbestand des Phänomens 

das sieht alles, nur sich selbst nicht; die rechte Demut weiß nimmer, dass die 
demütig ist […].“

3 Vgl. Murdoch, Die Souveränität des Guten, 102, 120; Scriver, Seelen-Schatz, 
256 (17. Predigt, § 18). Dass Ritschl in diesem Punkt Demut anders deutet als 
Scriver, räumt Ritschl ausdrücklich ein. Vgl. Ritschl, Die christliche Lehre 
von der Rechtfertigung und Versöhnung, Bd. 3, 591. Zu den Ambivalenzen der 
Selbstvergessenheit vgl. Schmidt, Erlöst von sich selbst?.

4 Vgl. Jaeggi, Fortschritt und Regression, 13.

Einführung

15

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demut gehörten genau die Merkmale a und b (und nicht c) usw. So­
wohl analytische als auch phänomenologische Zugänge zur Demut 
haben je ihre Berechtigung, aber eben auch ihre Grenzen.

Zweifellos ist es möglich, zu definieren, was genau Demut sein 
soll, um so die Fluidität der Semantiken der Demut zu bändigen.5 
Im Zusammenhang des nach definitorischen Klärungen strebenden 
Ringens mit der Frage, was zur Demut gehört und was nicht, wird 
man auch auf entscheidende Fragen stoßen wie die, in welcher Re­
lation Selbstbejahung und Selbstverneinung zur Demut stehen. Inso­
fern sind Versuche, Demut zu definieren, alles andere als unergiebig. 
Offenheit für dasjenige allerdings, was Demut sein und ‚bringen‘ 
könnte, wird durch vorausgeschickte terminologische Festlegungen 
und zumal durch geradezu rituelle Abweisungen vermeintlicher 
Fehldefinitionen nicht befördert. Dass ein in einzelnen Punkten 
äußerst anregender Artikel aus der Feder von Johann Hinrich Claus­
sen bereits im Teaser klarstellt, wie man Demut nicht (miss)verste­
hen dürfe, ist symptomatisch für eine Art der Auseinandersetzung, 
die Missverständnisse bereits ausgeschlossen haben will, ehe das 
Nachdenken überhaupt in Gang gekommen ist.6 Und dass ein eben­
falls sehr instruktiver Artikel von Tobias Hürter mit dem Nachsatz 
schließt, der Autor habe sich im Lichte seiner Recherchen zum 
Thema vorgenommen, „aus Respekt vor der Demut den Ausdruck 
‚jemanden demütigen‘ nicht mehr zu verwenden“, ist Ausdruck des 
Wunsches, Ambivalenzen und unbequeme Übergänge zwischen Be­
griffen loszuwerden, anstatt sie als Manifestationen der Ambivalenz 
ethischer Lebenswirklichkeiten verstehen zu lernen.7

Nun ist dieser Wunsch, irritierende Ambivalenzen aufzulösen, 
ja durchaus nachvollziehbar. Allerdings: Vermeintliche Fehlformen 
und Missverständnisse der Demut – z.B. die, wie Harnack es nennt, 
„Verkümmerung der Demut zur Selbsterniedrigungsaskese“ – könn­
ten uns in all ihrer Anstößigkeit doch etwas zu verstehen geben.8 Es 
mag zwar sein, dass Harnack Recht hat: dass Vorstellungen von De­
mut in frühesten christlichen Quellen einen ganz anderen Charakter 

5 Vgl. z.B. Baehr, Defining Humility; Battaly, Art. Humility, 3023f.
6 Vgl. Claussen, Demut – wie geht das?. Der Teaser lautet (ebd., Hervorh. J.S.): 

„Wir schränken uns ein, nehmen Rücksicht auf andere – eine urchristliche Tu­
gend. Bescheidenheit tut gut. Wenn sie nicht geheuchelt ist.“

7 Vgl. Hürter, Die großen Gesten der Menschlichkeit, 26.
8 Harnack, „Sanftmut, Huld und Demut“ in der alten Kirche, 126.

Einführung

16

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hatten als in Zusammenhängen mittelalterlicher Bußtheologie, in 
denen Demut als schwere und leidvolle Arbeit der Glaubenden an 
sich selbst und gegen sich selbst verstanden wurde. Daraus folgt 
jedoch nicht, dass wir jene Entwicklungsstadien des Begriffs bzw. 
des Wortfelds Demut, die Harnack als „Verkümmerung“ bezeichnet, 
einfach übergehen sollten. So als ob nur diejenigen Quellen uns et­
was zu verstehen geben könnten, die einen Blick auf den Menschen 
einnehmen, der sich gut mit dem verträgt, wie wir heute das Leben 
zu deuten gewohnt sind.

Und zweifellos ist es möglich, im Sinne einer Phänomenologie
der Lebenswelt Gegebenheitsweisen dessen zu imaginieren, was wir 
mit Demut verbinden, und die (Vorstellungs)bilder und Szenen, die 
wir sodann vor Augen haben, auf den phänomenalen Grundbestand 
dessen, was auf diesem Weg als Wesenskern der Demut erschlossen 
werden soll, zu reduzieren. Gelegentlich stelle ich auch Überlegun­
gen an, deren Charakter in einem lockeren Sinn des Wortes als phä­
nomenologisch bezeichnet werden könnte. Allerdings haben phäno­
menologische Erkundungen im Folgenden einen lediglich auxiliaren 
Status. Phänomenologische Betrachtungen dienen mir dazu, das Ge­
spräch mit Quellen zu fokussieren, Texteindrücke auszuwerten und 
Fragen zu formulieren, die ich dann wiederum im Gespräch mit 
Texten verhandele. Im Zuge der Beschäftigung mit Texten stellen 
sich Evidenzerfahrungen ein, wenn das Gelesene uns einleuchtet 
und Ausschnitte der Welt erschließt, unsere Perspektiven auf die 
Dinge ändert und weitet. Aber Texte sind keine Sprungbretter, die 
uns zur Schau der Phänomene selbst irgendwo hinter die Wörter mit 
ihren zeitgeschichtlich-kontingenten Anhaftungen hinaufkatapultie­
ren. Auseinandersetzungen mit den Bildern und Vorstellungen, die 
Texte in uns auslösen, sind – jedenfalls in diesem Buch – vielmehr 
Startblöcke, von denen wir uns abstoßen, um aus je anderen Win­
keln erneut in bereits vertraute Texte oder auch erstmals in uns 
einstweilen noch unerschlossene Textwelten einzutauchen.

Die folgenden Überlegungen orientieren sich daher weniger an 
analytischen oder phänomenologischen, sondern eher an textherme­
neutischen Zugangsweisen. Das heißt nicht, dass ich von sprachli­
chen Bestimmungen und phänomenologischen Erkundungen voll­
ständig absehen würde. Erkenntnisfortschritte verspreche ich mir 
nur eben weniger von phänomenologischen und analytischen Ar­
beitsschritten als vielmehr von der Arbeit an Quellen.

Einführung

17

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vor diesem Hintergrund erklärt es sich, dass ich meinem Nach­
denken über Demut weder eine satzförmige Definition noch den 
Ausweis eines bestimmten Feldes von das Wesen der Demut er­
schließenden Phänomenen der Lebenswelt voranstelle. Mit Blick auf 
die Frage nach der sprachlichen Eingrenzung dessen, was Demut 
sein soll, kann ich jedoch bereits vorab zumindest ankündigen, dass 
ich einige im Raum stehende Definitionsvorschläge, die mir zu kurz 
zu greifen scheinen, zurückweisen bzw. teils in stark veränderter 
Form fortschreiben werde. So werde ich behaupten: Demut meint 
Konkreteres als bloß die Abwesenheit von Arroganz (1) oder die 
Aneignung eigener Begrenztheit (2), Demut ist nicht identisch mit 
Bescheidenheit (3) oder mit Ehrfurcht (4) und Demut erschöpft sich 
nicht in der Solidarität der Gedemütigten (5).

(1) Demut meint etwas Konkreteres als bloß die Abwesenheit von 
Arroganz, wie z.B. Robert Roberts und Scott Cleveland behaupten.9
Dass Demut sich nicht mit Arroganz verträgt, wohl aber mit Stolz, 
dies jedoch nur dann, wenn die Gleichzeitigkeit von Demut und 
Stolz als ein spannungsvolles Ineinander gedacht wird, das sich von 
einer eher flachen Rede von einer großgesinnten Demut unterschei­
det und gleichzeitig in einem deutlichen Kontrast zur hochmütigen 
Demut steht, werde ich noch genauer entwickeln. Für den Augen­
blick halte ich fest: Mit der Feststellung, dass Demut und Arroganz 
sich nicht vertragen, hat das Nachdenken über Demut allenfalls 
einen ersten Schritt getan. Wobei wiederum der Weg, den man mit 
so einem Schritt eingeschlagen hat, zu etwas führen kann, wenn 
man ihn denn weitergeht. Demut, so werde ich im Gespräch mit 
Kant zu zeigen versuchen, ist tatsächlich eine Negation, jedoch nicht 
im rein formalen Sinne einer bloßen Abwesenheit von Arroganz, 
sondern im Sinne einer Abstoßbewegung weg von der Arroganz – 
einer Bewegung allerdings, die das demütige Subjekt eher erfasst, als 
dass sie durch dieses vollzogen wird.

(2) Demut meint etwas Konkreteres als bloß die Aneignung eige­
ner Begrenztheiten. So verstehen die Autor*innen eines viel beachte­
ten Aufsatzes die Demut: als Aneignung („owning“), also existenziell 

9 Vgl. Roberts/Cleveland, Humility from a Philosophical Point of View, 34. Der 
Sache nach wird ein solches Verständnis von Demut bereits bei Calvin, inst. 
II,2,11 (OS 3, 254), verhandelt (und abgelehnt): Demut sei Sündenbewusstsein
und nicht bloß Verzicht auf Hochmut („a superbia […] abstinet“).

Einführung

18

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angenommene und im personalen Leben wirklich verarbeitete Ein­
sicht in eigene Begrenztheiten („limitations“).10 Allerdings: Wer ein­
sieht, begrenzt zu sein, erweist sich dadurch zwar als klug und ver­
ständig oder vielleicht sogar als weise. Das Wort „Demut“ hingegen 
sollte, wenn es etwas Bestimmtes, Eigenes zu sagen hat, nicht einfach 
in „Klugheit“ und „Verständigkeit“ aufzulösen sein. Was immer man 
letztlich unter Demut verstehen wird, es ist doch erstrebenswert, 
die Möglichkeit zumindest offenzuhalten, dass dieses Wort einen 
proprietären Gehalt hat und mehr tut, als bloß zu wiederholen, was 
andere Wörter ebenso gut sagen könnten.

Um nicht missverstanden zu werden: Gewiss gehört zu einer ge­
haltvollen Vorstellung von Demut unter anderem auch das Moment 
der Aneignung eigener Begrenztheit. Michael Sandel, um nur ein 
Beispiel zu nennen, macht zu Recht geltend, dass Demut mit Blick 
auf erdrückende meritokratische und perfektionistische Lebenskul­
turen ein wohltuender Kontrapunkt sein könnte.11 Die Frage ist 
nur, ob das, was Demut zu denken gibt, über die Vorstellung einer 
solchen produktiven Aneignung eigener Begrenztheit nicht doch 
hinausgehen könnte.

(3) Demut ist nicht identisch mit Bescheidenheit – jedenfalls 
dann, wenn man wiederum Bescheidenheit so versteht, wie ich es 
tue. Bescheidenheit ist in meinen Augen in etwa das, was Robert 
Roberts und Scott Cleveland unter Demut verstehen, nämlich die 
augenfällige Abwesenheit von Arroganz, genauer: eine habituelle 
Disposition zu Verhaltensweisen, bei denen alle Anzeichen arrogan­
ten Anspruchsdenkens in angenehmer Weise ‚fehlen‘. Den Aspekt 
der Verhaltensweisen rücke ich an dieser Stelle in den Vordergrund, 
weil es mir plausibel scheint, Bescheidenheit als eine genuin soziale 
Kategorie, als einen Stil der Interaktion mit anderen Menschen zu 

10 Whitcomb u.a., Intellectual Humility, v.a. 518. Whitcomb u.a. verwenden das 
Wort „own“ im Sinne von „[t]o acknowledge (a person or thing) as affecting 
oneself “. Vgl. Red., Art. own (verb), Abschn. 5.a.i. – Ich verwende die inklusive 
Form („*innen“), wenn ich mich auf konkrete und nicht auf gedachte Personen 
beziehe.

11 Vgl. Sandel, Plädoyer gegen die Perfektion, v.a. 107–120; ders., Vom Ende des 
Gemeinwohls, 359–362.

Einführung

19

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstehen.12 Demut ist im Unterschied zu Bescheidenheit wohl nicht 
in erster Linie eine soziale Kategorie – wenngleich die Vorstellung 
einer rein innerlichen, im sozialen Raum vollkommen unsichtbaren 
Demut wiederum etwas Weltfremdes und Künstliches hätte.13 Dass 
Demut im sozialen Miteinander letztlich doch immer auch in Er­
scheinung tritt und mithin in den Sog von Dynamiken sozialer 
Interaktionen gerät, ist im Übrigen der Grund dafür, dass Meister 
Eckhart im Rahmen einer Besinnung auf Lk 1,48 („er hat die Nied­
rigkeit seiner Magd/die Demut seiner Magd [humilitatem, tapeíno­
sin] angesehen“) die Überzeugung entwickelte, bei der Demut könne 
es sich nicht um die höchste Tugend handeln, eben weil Demut 
den Kräften sozialer Interaktion ausgesetzt sei – im Unterschied zur 
Abgeschiedenheit: Weil Maria sich auf ihre Demut reflexiv beziehe, 
werde Demut, so Meister Eckhart, in Dynamiken des Sich-Rühmens 
verwickelt und dadurch dermaßen kompromittiert, dass Demut in 
der Folge nicht als höchste Tugend gelten könne.14 Der Abgeschie­
denheit und nicht der Demut komme daher der Rang der höchsten 
Tugend zu, da Abgeschiedenheit nicht von den Dynamiken der An­
erkennung, des Rühmens und des Selbstruhms erfasst werde. Dass 
der Demut das Bestreben innewohnt, sich zu erkennen zu geben 
und Anerkennung einzuheimsen, ist ferner auch ein Grund dafür, 
dass Martin Luther, der dasselbe Problem vor Augen hat wie Meister 
Eckhart, jedoch vor dem Hintergrund einer bestimmten Überset­
zungsentscheidung eine andere Lösung anbietet, darauf besteht, dass 
Maria sich im Magnifikat gerade nicht auf ihre Demut, sondern auf 
ihre Niedrigkeit beziehe – wir kommen darauf zurück.15 Jenseits der 
Frage nach der Verhältnisbestimmung von Bescheidenheit und De­
mut wird uns dies, d.h. die soziale Dimension selbstrelativierender 
Haltungen, immer wieder beschäftigen.

12 Vgl. Statman, Modesty, Pride and Realistic Self-Assessment, 438, Anm. 45; 
Sinha, Modernizing the Virtue of Humility, 265; Bommarito, Modesty and 
Humility.

13 Demut wird, so wiederum Ritschl, Unterricht in der christlichen Religion, 
85 (§ 61), „regelmäßig Bescheidenheit nach sich ziehen.“ Vgl. bereits Thomas 
von Aquin, Sth q. 161 a. 6 arg. 2: Demut geht von den inneren Dingen zu den 
äußeren Dingen („humilitas ab interioribus ad exteriora procedit“).

14 Vgl. Meister Eckhart, Von Abgeschiedenheit, 540.
15 S.u. Abschn. 5.2.

Einführung

20

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wichtige Fragen werden auch – wiederum unter ganz anderen 
Vorzeichen – durch Julia Drivers sprachliche Setzungen aufgewor­
fen. Driver ist der Auffassung, zur Bescheidenheit (modesty), nicht 
jedoch zur Demut (humility), gehöre ein Moment der Selbstunter­
schätzung.16 Das scheint mir einfach eine unerwartete Art und Weise 
zu sein, diese beiden Wörter zu verwenden, unabhängig davon, dass 
das, was Driver über Bescheidenheit (modesty) sagt, überaus erhel­
lend ist – erhellend nur eben in meinen Augen für das Nachdenken 
über Demut und nicht für das Nachdenken über Bescheidenheit. 
Denn ob und ggf. wie Demut mit kritischen, auch negativen Bezug­
nahmen des Selbst auf sich selbst zu tun hat, wird sich, wie bereits 
erwähnt, als eine entscheidende Frage herausstellen.

(4) Demut ist nicht identisch mit Ehrfurcht.17 Zwar hat Demut mit 
Ehrfurcht zu tun, denn Demut ist auf ein (ganz) Anderes, auf ein 
Gegenüber verwiesen, dies jedenfalls werde ich zu zeigen versuchen. 
Der Bezug auf ein totaliter aliter, auf ein unbedingtes Gegenüber, ist 
auch für Ehrfurcht konstitutiv, und dies verbindet Ehrfurcht mit De­
mut. Der Prophet Jesaja, um nur ein Beispiel zu nennen, ist ob der 
ihm widerfahrenden Vision ehrfürchtig und demütig in einer expli­
zit selbstreflexiven Art und Weise, d.h. Jesaja ist in seiner Ehrfurcht 
alles andere als selbstvergessen (vgl. Jes 6,5: „Weh mir, ich vergehe! 
Denn ich bin unreiner Lippen […]“). Wenn Ehrfurcht hingegen als 
eine Art selbstvergessen ergriffenes Staunen verstanden wird, wenn 
also die Selbstreflexivität aus der Ehrfurcht herausgehalten werden 
soll, dann eignet Ehrfurcht sich nicht als ein Begriff, der erhellt, was 
unter Demut verstanden werden kann. Ein gehaltvoller Begriff von 
Ehrfurcht hat darin seine Pointe, dass ein erschütterndes Angerufen­
sein durch ein ganz Anderes mit einer kritischen Selbstbezüglichkeit 
zusammengedacht wird. Wenn Ehrfurcht so verstanden wird, dann 
ist Ehrfurcht mit Demut tatsächlich auf das Engste verwandt.18 Nur 
ist eben die Tendenz derjenigen Stimmen, die Demut als Ehrfurcht 
zu rekonstruieren vorschlagen, eine andere: So ist etwa Harnacks 

16 Vgl. Driver, The Virtues of Ignorance, 378, Anm. 5: „A humble person, unlike 
a modest person, can paint an accurate, though perhaps unflattering picture of 
himself. The modest person needs to underestimate.“

17 Vgl. Barth, Ethik II (= GA II), 257.
18 In diesem Sinne ‚koinzidieren‘ z.B. bei Thomas von Aquin Demut und Ehr­

furcht. Vgl. Sth q. 161 a. 3 co.

Einführung

21

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Plädoyer, von Ehrfurcht anstatt von Demut zu sprechen, geleitet 
durch das Bestreben, die Selbstreflexivität gerade aus der Vorstellung 
der Demut hinauszudrängen.19

(5) Demut erschöpft sich nicht in der Solidarität der Gedemütig­
ten.20 Eine solche Lesart der Demut, die sich zu einem gewissen 
Grad auf Martin Luther berufen kann, hat zwar einen unbestreitba­
ren Wahrheitskern, oder um es anders zu sagen: Das Pathos hinter 
der Überzeugung, dass Demut nicht als Nabelschau verstanden wer­
den möge, sondern als eine Haltung, die in der tatkräftigen Hinwen­
dung zu hilfsbedürftigen und marginalisierten Menschen konkret 
wird, ist äußerst einnehmend. Das Plädoyer, man möge Gutes tun, 
anstatt über eigene Unvollkommenheiten zu brüten, ist zweifellos 
bestrickend. Zum ethischen Leben gehört aber eben doch auch Letz­
teres, d.h., zum Verstehen der Herausforderungen ethischen Lebens 
gehört auch die Klärung der Frage, wie Menschen als moralische 
Subjekte mit ihrer notorischen Unvollkommenheit und Fehlbarkeit
in Kontakt kommen können, und dies möglichst so, dass destruktive 
Verflechtungen entwirrt werden: dass sich etwas im Menschen tat­
sächlich ändert. Wer Demut allein aus sozialethischen Perspektiven 
rekonstruiert, steht in Gefahr, andere ebenfalls wichtige Bereiche 
personalen Lebens aus dem Blick zu verlieren.

Demut steht also zu Bescheidenheit, Ehrfurcht, Arroganz, zur An­
erkenntnis eigener Begrenztheiten und zur Solidarität der Gedemü­
tigten in komplexen Differenzverhältnissen. Damit habe ich mehr 
darüber gesagt, was Demut nicht ist, als darüber, was sie ist. Ob die 
Verständigung über ein Thema gelingt, hängt jedoch meiner Über­
zeugung nach auch nicht davon ab, ob man sich im Vorhinein auf 
Begriffsdefinitionen einigt, sondern davon, dass man sich klarmacht, 
in welcher Weise unterschiedliche Stimmen die in das Themenfeld 
fallenden sprachlichen Ausdrücke unterschiedlich intonieren, und 
vor allem: was sich aus diesen Unterschieden lernen ließe.

Dies wiederum bedeutet, dass man das Ringen um die richtigen 
Worte nicht hinter sich lassen sollte, indem man definiert, welches 
Sprachzeichen für welche Sache stehen soll. Wir gewinnen an Ein­

19 Vgl. Harnack, „Sanftmut, Huld und Demut“ in der alten Kirche, 127. Dazu: 
Claussen, Ehrfurcht, 330. Harnack, Das Wesen des Christentums, 49, be­
schreibt den eigentlichen Sinn der Demut als „reine Empfänglichkeit“.

20 Vgl. Wengst, Demut – Solidarität der Gedemütigten, 35, 45f., 103.

Einführung

22

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sicht, indem wir uns in die mit bestimmten Begriffsverständnissen 
verbundenen Welterfahrungen und Weltsichten und in die Konstel­
lationen, in denen sie stehen, also gleichsam in das Habitat der 
Wörter, einfühlen und hineinhören. Wir machen Denkerfahrungen, 
wenn wir uns angesprochen oder auch kaltgelassen oder abgestoßen 
fühlen durch das, was wir im Zuge unseres Arbeitens am Verstehen 
von Worten und ihren Wohnstätten zu sehen bekommen. Eine Form 
von Theologie, die ihre Sätze nicht aus dem Affiziertsein durch 
bestimmte und an bestimmte Konstellationen gebundene Evidenzer­
fahrungen besagter Art gewinnt, erscheint mir blutleer.21

Aus diesem Grund stehen Schritte mikrologischer Quellenarbeit 
an den Schaltstellen dieses Buches. Zunächst erfolgt jedoch im 
ersten Hauptteil (I) eine systematische Sondierung. Hier spüre ich 
ausgewählten Zusammenhängen nach, in denen Demut neuerlich 
Interesse auf sich zieht (Kap. 1). Auf das neu entbrannte Interesse 
an der Demut stoßen wir in diätetischen Diskursen, vor allem aber 
im Zusammenhang des Nachdenkens über die Krisen, mit denen 
unsere Zeit zu kämpfen hat, namentlich die Polarisierung der Ge­
sellschaft und die Klimakrise. In neueren und neuesten Besinnungen 
auf die Demut herrscht die Überzeugung vor, dass eine Vermittlung 
zwischen der Tugend des Stolzes und der Tugend der Demut mög­
lich ist, ja dass eine konstruktive Erschließung der Demut voraus­
setzt, dass zunächst einmal die Kompatibilität dieser beiden prima 
vista gegenstrebigen Tugenden gesichert sei. Und in der Tat: Jedes 
ethische Nachdenken über Demut muss klären, ob und inwiefern 
Demut und Stolz jeweils als Tugenden gelten können und vor allem, 
wie sich das Verhältnis beider zueinander denken lässt. Diese Frage 
wird uns durch alle Kapitel begleiten, und es wird immer deutlicher 
werden, dass es nicht leicht ist, eine tragfähige Antwort zu finden. 
Denn allein dadurch, dass man mit markigen Worten das wahre 
Wesen wahrer Demut und das wahre Wesen wahren Stolzes definito­
risch so in Stein meißelt, dass die Kompatibilität von Stolz und De­
mut auf der Ebene theoretischer Modellierung abgesichert scheint, 
ist noch keine Antwort gefunden auf die Frage, ob Stolz und Demut 
im ethischen Leben tatsächlich Hand in Hand gehen können (Kap. 
2). Stolz und Demut, Selbstbejahung und Selbstrelativierung stehen, 
so versuche ich zu zeigen, in einem weitaus komplexeren Verhältnis 

21 Vgl. Schmidt, Was ist und was leistet hermeneutische Ethik?.

Einführung

23

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zueinander, als prominente Stimmen der neueren Diskussion uns 
glauben lassen wollen. Das Problem der hochmütigen Demut wird 
man nicht einfach dadurch los, dass man es zum Epiphänomen 
missverstandener Demut erklärt (Kap. 3). Hochmütige Demut ist 
nur eine Art und Weise neben anderen, wie Demut scheitern kann, 
jedoch, wie ich zeigen möchte, eine besonders signifikante, auch 
insofern hochmütige Demut zu anderen Fehlformen der Demut wie 
der vorgetäuschten Demut in einem intrikaten Verhältnis steht.

Vor dem Hintergrund dieser Eindrücke sehe ich mir im zweiten 
Hauptteil (II) besonders profilierte Aushandlungen hochmütiger 
Demut näher an, beginnend mit Augustin (Kap. 4). Bei Augustin 
sind vorgetäuschte Demut und hochmütige Demut nahezu unun­
terscheidbar, so jedenfalls wirkt es auf den ersten Blick. Wenn Au­
gustin auf hochmütige Demut zu sprechen kommt, dann stets im 
Zusammenhang seiner Besinnung auf vorgetäuschte Demut, und er 
scheint keinen Unterschied zwischen diesen Fehlformen der Demut 
wahrzunehmen. In dieser Auffälligkeit könnte man ein Indiz dafür 
sehen, dass Augustins Diskussion problematischer Gestalten der De­
mut konzeptionell unscharf ist – oder dass die von mir getroffene 
Unterscheidung zwischen vorgetäuschter Demut auf der einen und 
hochmütiger Demut auf der anderen Seite auf Abwege führt und 
aufgegeben werden sollte. Ich werde allerdings zu zeigen versuchen, 
dass weder das eine noch das andere zutrifft. Augustins konzeptio­
nell mehrschichtige Bemerkungen, in denen unterschiedliche Facet­
ten scheiternder Demut ineinander übergehen, deuten auf Merkmale 
der hochmütigen Demut selbst hin. Auch bei Luther findet sich 
inmitten der Hochschätzung der Demut ein feines Gespür für de­
ren prekäre Seiten (Kap. 5). Luther diskutiert hochmütige Demut 
aus sehr unterschiedlichen Perspektiven, etwa im Zusammenhang 
seines Nachdenkens über das Wesen der Frömmigkeit und im Zu­
sammenhang der Auseinandersetzung mit Kritikern bzw. Gegnern. 
Deutlich wird, wie verheerend die Macht hochmütiger Demut ist, 
und wie wenig gefällig die Gegenmittel gegen diese Macht sind. Das 
verheerende Kippen der Demut in ihr Gegenteil, das Luther beob­
achtet, geht auf ein Grundproblem zurück, das in innerchristlichen 
frömmigkeitskritischen Polemiken gegen misslungene Demut dann 
vor allem seit dem 19. Jahrhundert immer mehr in den Mittelpunkt 
rückt: Menschen müssen sich bejahen, immer, auch und gerade 
in ihrer Demut. Auf unterschiedliche Arten und Weisen spiegelt 

Einführung

24

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich diese Beobachtung in Diagnostiken fehlzündender Demut bei 
Søren Kierkegaard, Karl Barth, Dietrich Bonhoeffer, Paul Tillich und 
Karen Horney wider (Kap. 6). Menschen kommen nicht von sich 
selbst los, auch dann nicht, wenn sie es im Streben nach Demut ver­
suchen. Selbstbejahung und Selbstrelativierung sind Dimensionen 
gelingenden ethischen Lebens, die zu vereinbaren vor fundamentale 
Herausforderungen stellt, weil, wie bereits angedeutet, beides zum 
ethischen Leben gehört: der stolze Glaube an die eigenen Haltungen 
und Wertsetzungen und die Fähigkeit, eigene Überzeugungen, ja die 
eigene Weltsicht wenn nötig demütig zur Disposition zu stellen und 
also Abstand einzunehmen gegenüber Bildern unserer selbst, die uns 
unsere Welt bedeuten.

Der dritte Hauptteil (III.) sucht nach einer Antwort auf die Frage, 
wie im Lichte dieser Herausforderungen ein produktiver Begriff von 
Demut aussehen könnte. Die Verwicklungen der Demut, von denen 
vor allem im zweiten Hauptteil die Rede ist, sind relativ leicht zu 
beschreiben, jedoch weitaus weniger leicht zu lösen. Eine tragfähige 
Theorie der Demut vorzustellen, ist entsprechend herausfordernd. 
Zunächst leite ich aus den bis zu diesem Punkt angestellten Beob­
achtungen ab, welchen Anforderungen ein Begriff der Demut genü­
gen müsste (Kap. 7). Im Mittelpunkt steht sodann die Auseinander­
setzung mit Kant. Dessen Beiträge zur Demut und namentlich zur 
hochmütigen Demut ragen insofern aus dem Konzert der mit beiden 
befassten Stimmen heraus, als sich bei Kant Andeutungen in Rich­
tung einer systematischen Lösung des Problems der hochmütigen 
Demut finden. Maßgeblich ist dabei die Vorstellung einer Emergenz
der Demut. Mit „Emergenz“ ist gemeint, dass sich etwas zuträgt, das 
aus den Zusammenhängen, in denen es dies tut, nicht zwangsläufig 
hervorgeht und auch nicht abzuleiten ist, während diese Emergenz 
gleichzeitig nicht als blinder Zufall zu deuten ist.22 Weil Demut äu­
ßerst fragil und fallibel ist, kann sie allenfalls emergieren und nicht 
produziert werden (Kap. 8). Im Zuge der Auseinandersetzung mit 
Kant erhärtet sich nun der Eindruck, dass das Nachdenken über 
das Prekäre an der Demut Probleme ans Licht bringt, die über das 
Thema Demut hinausgehen. Das durch große Texte der Tradition 
inspirierte Nachdenken über Demut betrifft nicht die Demut allein, 
sondern rührt an Grundfragen der Ethik. Die Verwicklungen der 

22 Vgl. Bader, Die Emergenz des Namens, 1.

Einführung

25

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demut bringen zur Geltung, dass das ethische Leben auf Voraus­
setzungen verwiesen ist, denen die Tendenz innewohnt, Moralität
überhaupt zu untergraben. Dies zeigt v.a. eine kontrastierende Zu­
sammenschau von Demut und Höflichkeit, von der ausgehend ich 
abschließend Betrachtungen zum Verhältnis von Demut auf Religion 
anstelle (Kap. 9).

Einführung

26

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Einführung

