Einfuhrung

»Demut ist eine seltene und altmodische Tugend, und sie ist oft schwer
zu erkennen. Nur selten begegnet man jemandem, in dem sie geradezu
leuchtet, in dem man verbliifft ein volliges Fehlen der unruhigen, hab-
gierigen Tentakel des Selbst feststellt. [...] Der demiitige Mensch kann,
weil er sich selbst als nichtig sieht, andere Dinge sehen, wie sie sind. Er
sieht die Zwecklosigkeit der Tugend, er sieht ihren einzigartigen Wert,
und er sieht das endlose Ausmaf ihrer Forderungen.!

Diese Worte aus der Schlusspassage von Iris Murdochs Die Souve-
rdnitdt des Guten, erstmals veroffentlicht im Jahr 1970, lassen ein
Bild der Demut entstehen, das sich wohltuend von vielen jiingeren
Darstellungen dieser prekdren Tugend abhebt - trotz einzelner Ge-
meinsamkeiten. Die Demutsbegeisterung, die neuerdings entbrannt
ist, zeichnet sich dadurch aus, dass Demut als ein groflartiges Gefiihl
beschrieben wird und dass jenes Moment von Negativitit, das in der
zitierten Passage an der Stelle aufscheint, wo von einem Gefiihl der
Nichtigkeit die Rede ist, systematisch ausgeschlossen wird. Murdoch
stellt Demut als etwas dar, das verbliifft, weil wir es gewohnt sind,
dass die ,Tentakel des Selbst alles, und man mdéchte hinzufiigen:
im Zweifelsfall auch die Demut selbst im Griff haben. Die Selbst-
bezogenheit des Menschen droht die Demut zu ersticken. Demut
ist prekdr, denn Demut steht aufgrund ihrer Struktur in Gefahr,
durch Stolz auf das eigene Demiitigsein kompromittiert zu werden:
in hochmiitige Demut zu kippen.

Besagte Gefahr, dass Demut in Hochmut kippt, scheint auf den
ersten Blick eher randstindig zu sein. Bei ndherem Hinsehen jedoch
lasst sich erkennen, dass diese Gefahr mit einer grundsitzlicheren
Problematik in Verbindung steht. Wir miissen, so werde ich behaup-
ten, Stolz auf uns sein kénnen, auch und gerade auf uns als morali-
sche Akteure. Tugendstolz mag unsympathisch sein, ist aber Teil des
ethischen Lebens. Weil das so ist, gilt gleichzeitig auch: Wir miissen

1 MurpocH, Die Souveranitat des Guten, 120.

13

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

grundsitzlich in der Lage sein, zu unseren moralischen Selbstbildern
in Distanz zu treten, da wir uns in unsere moralische Selbstbilder
mitunter verrennen und verstricken. Gerade weil moralischer Stolz,
weil Tugendstolz aus gewichtigen Griinden unsympathisch ist, brau-
chen wir eine Vorstellung davon, dass es gut und richtig sein kann,
eigene (moralische) Selbstbilder zur Disposition zu stellen. Dies je-
doch - das Empfinden dafiir, dass es gut und richtig sein kann,
eigene Selbstbilder zur Disposition zu stellen - kann sich seinerseits
in einem Stolz auf das eigene Relativiertwerden verfestigen oder
eben: in hochmiitiger Demut, die mitunter besonders selbstgerecht
ist und besonders wenig offen fiir Verinderungen.

Ob sich solches Kippen der Demut in Hochmut vermeiden oder
unterbinden ldsst? Diese Frage wird unterschiedlich beantwortet.
Augustins Loblieder auf die Demut und seine nur vereinzelt auf-
scheinenden, allerdings iiberaus feinfiihligen Bemerkungen zu ver-
unfallter, namentlich auch zu hochmiitiger Demut stehen recht
unversohnt nebeneinander. Luther schligt eine rabiate Therapie
hochmiitiger Demut vor, wenngleich dies in der Rezeption meist
iibersehen wird. Auch prominente theologische Stimmen des 19. und
des 20. Jahrhunderts schérfen mit ihren Diskussionen hochmiitiger
Demut eher den Blick fiir die Tragweite dieser Verwicklung, als dass
sie Wege zu einer Losung bahnten. Die entsprechenden Probleman-
zeigen fithren vor Augen, wie prekdr die Tugend der Demut ist,
vorsichtiger formuliert: als wie prekdr Demut wahrgenommen wird.

Im Gegeniiber zu diesen letztgenannten Stimmen, die den Finger
in die Wunde hochmiitiger Demut legen und in dieser eine allen-
falls unter Aufbietung betrachtlicher Miihen losbare Verwicklung
sehen, meint ein weit in die Geschichte zuriickreichender Strang
theologischen und philosophischen Nachdenkens, ein Rezept gegen
hochmiitige Demut zu kennen. So wirbt etwa Albrecht Ritschl, um
nur eine besonders exponierte Stimme aus diesem Chor zu nennen,
dafiir, die Haltung der (wahren) Demut als eine Haltung der Selbst-
vergessenheit zu verstehen, und suggeriert, somit sei das Problem
der hochmiitigen Demut gebannt, denn wer selbstvergessen demiitig
sei, verfalle keinem Stolz auf die eigene Demut.?

2 Vgl. RitscHL, Unterricht in der christlichen Religion 85 (§ 61), mit Verweis auf
SCRIVER, Seelen-Schatz, 262 (17. Predigt, § 26): ,Die Demuth ist wie das Auge,

14

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfiihrung

Dieses Pladoyer folgt einer durchaus begreiflichen Intuition. Ge-
messen an der Wucht der Konflikte und der Tiefe der Verknotungen,
die in Zeugnissen des Ringens mit hochmiitiger Demut zur Geltung
kommen, wirken beherzte Beschworungen der Selbstvergessenheit
allerdings recht kraftlos - jedenfalls dann, wenn sie nicht, wie z.B.
Christian Scriver und Iris Murdoch es tun, gleichzeitig auch die
Hérten der Demut, das Negative an der Demut thematisieren.?
Die Diskussion der hochmiitigen Demut bei Immanuel Kant ist
im Gegeniiber zu einer gefilligen Rhetorik der Selbstvergessenheit
ungleich profunder, gerade weil Kant der Sache nach um all die
Schwierigkeiten weifs, die in unterschiedlichsten Diagnosen hoch-
miitiger Demut namhaft gemacht werden. Bei Kant deutet sich an,
dass Demut ein unverfiigbares Ereignis ist. Auch versteht Kant, seine
eigene religiose, d.h. pietistische Pragung in einer Weise wirksam
werden zu lassen, die die in der pietistischen Hochschatzung der De-
mut lavernde Gefahr hochmiitiger Demut schonungslos offenlegt,
ohne dabei den christlichen Glauben insgesamt zu denunzieren oder
tiberfliissig zu machen.

Das vorliegende Buch spiirt Aushandlungen der Verwicklungen
der Demut nach in der Uberzeugung, dass sich aus diesen etwas
lernen lasst. Zu den dabei leitenden Annahmen zdhlt vor allem
die, dass Theologie im Wesentlichen eine Praxis des Lesens und
des Sich-Abarbeitens an Begriffen und deren Transformationen ist.
Aus diesen Transformationen, aus den Geschichten von Begriffen in
ihren jeweiligen Konstellationen gilt es zu lernen, indem der Erfah-
rungsgehalt geborgen wird, der sich in den Begriffen abgelagert hat.*
Die Fluiditit und Lebendigkeit von Begriffen und Vorstellungen
wird hingegen stillgestellt, wenn die Vielfalt der Semantiken und der
Phinomene der Demut auf deren vermeintlichen Kernbestand redu-
ziert wird, etwa indem behauptet wird, das Wort Demut bedeute
genau x und y (und nicht z) oder zum Kernbestand des Phanomens

das sieht alles, nur sich selbst nicht; die rechte Demut weifS nimmer, dass die
demiitig ist [...]

3 Vgl. MurpocH, Die Souverénitit des Guten, 102, 120; SCRIVER, Seelen-Schatz,
256 (17. Predigt, §18). Dass Ritschl in diesem Punkt Demut anders deutet als
Scriver, raumt Ritschl ausdriicklich ein. Vgl. RitscHL, Die christliche Lehre
von der Rechtfertigung und Versdhnung, Bd. 3, 591. Zu den Ambivalenzen der
Selbstvergessenheit vgl. ScHMIDT, Erlost von sich selbst?.

4 Vgl. JaEGar, Fortschritt und Regression, 13.

15

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

Demut gehorten genau die Merkmale a und b (und nicht c) usw. So-
wohl analytische als auch phidnomenologische Zuginge zur Demut
haben je ihre Berechtigung, aber eben auch ihre Grenzen.

Zweifellos ist es moglich, zu definieren, was genau Demut sein
soll, um so die Fluiditdt der Semantiken der Demut zu bandigen.®
Im Zusammenhang des nach definitorischen Klarungen strebenden
Ringens mit der Frage, was zur Demut gehort und was nicht, wird
man auch auf entscheidende Fragen stofien wie die, in welcher Re-
lation Selbstbejahung und Selbstverneinung zur Demut stehen. Inso-
fern sind Versuche, Demut zu definieren, alles andere als unergiebig.
Offenheit fiir dasjenige allerdings, was Demut sein und ,bringen’
konnte, wird durch vorausgeschickte terminologische Festlegungen
und zumal durch geradezu rituelle Abweisungen vermeintlicher
Fehldefinitionen nicht befordert. Dass ein in einzelnen Punkten
aufSerst anregender Artikel aus der Feder von Johann Hinrich Claus-
sen bereits im Teaser klarstellt, wie man Demut nicht (miss)verste-
hen diirfe, ist symptomatisch fiir eine Art der Auseinandersetzung,
die Missverstindnisse bereits ausgeschlossen haben will, ehe das
Nachdenken tiberhaupt in Gang gekommen ist.® Und dass ein eben-
falls sehr instruktiver Artikel von Tobias Hiirter mit dem Nachsatz
schlieft, der Autor habe sich im Lichte seiner Recherchen zum
Thema vorgenommen, ,aus Respekt vor der Demut den Ausdruck
,jemanden demiitigen’ nicht mehr zu verwenden’, ist Ausdruck des
Waunsches, Ambivalenzen und unbequeme Uberginge zwischen Be-
griffen loszuwerden, anstatt sie als Manifestationen der Ambivalenz
ethischer Lebenswirklichkeiten verstehen zu lernen.’

Nun ist dieser Wunsch, irritierende Ambivalenzen aufzuldsen,
ja durchaus nachvollziehbar. Allerdings: Vermeintliche Fehlformen
und Missverstandnisse der Demut — z.B. die, wie Harnack es nennt,
Verkiimmerung der Demut zur Selbsterniedrigungsaskese® - konn-
ten uns in all ihrer Anstofligkeit doch etwas zu verstehen geben.® Es
mag zwar sein, dass Harnack Recht hat: dass Vorstellungen von De-
mut in frihesten christlichen Quellen einen ganz anderen Charakter

5 Vgl. z.B. BAEHR, Defining Humility; BATTALY, Art. Humility, 3023f.

6 Vgl. CLAUSSEN, Demut — wie geht das?. Der Teaser lautet (ebd., Hervorh. J.S.):
,Wir schranken uns ein, nehmen Riicksicht auf andere — eine urchristliche Tu-
gend. Bescheidenheit tut gut. Wenn sie nicht geheuchelt ist.“

7 Vgl. HORTER, Die groflen Gesten der Menschlichkeit, 26.

8 HARNACK, ,Sanftmut, Huld und Demut* in der alten Kirche, 126.

16

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfiihrung

hatten als in Zusammenhingen mittelalterlicher Bufltheologie, in
denen Demut als schwere und leidvolle Arbeit der Glaubenden an
sich selbst und gegen sich selbst verstanden wurde. Daraus folgt
jedoch nicht, dass wir jene Entwicklungsstadien des Begriffs bzw.
des Wortfelds Demut, die Harnack als ,Verkiimmerung® bezeichnet,
einfach tibergehen sollten. So als ob nur diejenigen Quellen uns et-
was zu verstehen geben konnten, die einen Blick auf den Menschen
einnehmen, der sich gut mit dem vertragt, wie wir heute das Leben
zu deuten gewohnt sind.

Und zweifellos ist es maoglich, im Sinne einer Phdnomenologie
der Lebenswelt Gegebenheitsweisen dessen zu imaginieren, was wir
mit Demut verbinden, und die (Vorstellungs)bilder und Szenen, die
wir sodann vor Augen haben, auf den phanomenalen Grundbestand
dessen, was auf diesem Weg als Wesenskern der Demut erschlossen
werden soll, zu reduzieren. Gelegentlich stelle ich auch Uberlegun-
gen an, deren Charakter in einem lockeren Sinn des Wortes als pha-
nomenologisch bezeichnet werden konnte. Allerdings haben phéino-
menologische Erkundungen im Folgenden einen lediglich auxiliaren
Status. Phanomenologische Betrachtungen dienen mir dazu, das Ge-
sprach mit Quellen zu fokussieren, Texteindriicke auszuwerten und
Fragen zu formulieren, die ich dann wiederum im Gesprich mit
Texten verhandele. Im Zuge der Beschiftigung mit Texten stellen
sich Evidenzerfahrungen ein, wenn das Gelesene uns einleuchtet
und Ausschnitte der Welt erschliefit, unsere Perspektiven auf die
Dinge dndert und weitet. Aber Texte sind keine Sprungbretter, die
uns zur Schau der Phanomene selbst irgendwo hinter die Worter mit
ihren zeitgeschichtlich-kontingenten Anhaftungen hinaufkatapultie-
ren. Auseinandersetzungen mit den Bildern und Vorstellungen, die
Texte in uns auslosen, sind - jedenfalls in diesem Buch - vielmehr
Startblécke, von denen wir uns abstoflen, um aus je anderen Win-
keln erneut in bereits vertraute Texte oder auch erstmals in uns
einstweilen noch unerschlossene Textwelten einzutauchen.

Die folgenden Uberlegungen orientieren sich daher weniger an
analytischen oder phdnomenologischen, sondern eher an textherme-
neutischen Zugangsweisen. Das heift nicht, dass ich von sprachli-
chen Bestimmungen und phédnomenologischen Erkundungen voll-
standig absehen wiirde. Erkenntnisfortschritte verspreche ich mir
nur eben weniger von phdnomenologischen und analytischen Ar-
beitsschritten als vielmehr von der Arbeit an Quellen.

17

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

Vor diesem Hintergrund erkldrt es sich, dass ich meinem Nach-
denken iiber Demut weder eine satzformige Definition noch den
Ausweis eines bestimmten Feldes von das Wesen der Demut er-
schliefflenden Phianomenen der Lebenswelt voranstelle. Mit Blick auf
die Frage nach der sprachlichen Eingrenzung dessen, was Demut
sein soll, kann ich jedoch bereits vorab zumindest ankiindigen, dass
ich einige im Raum stehende Definitionsvorschlage, die mir zu kurz
zu greifen scheinen, zuriickweisen bzw. teils in stark verdnderter
Form fortschreiben werde. So werde ich behaupten: Demut meint
Konkreteres als blof3 die Abwesenheit von Arroganz (1) oder die
Aneignung eigener Begrenztheit (2), Demut ist nicht identisch mit
Bescheidenheit (3) oder mit Ehrfurcht (4) und Demut erschopft sich
nicht in der Solidaritit der Gedemiitigten (5).

(1) Demut meint etwas Konkreteres als blof3 die Abwesenheit von
Arroganz, wie z.B. Robert Roberts und Scott Cleveland behaupten.’
Dass Demut sich nicht mit Arroganz vertragt, wohl aber mit Stolz,
dies jedoch nur dann, wenn die Gleichzeitigkeit von Demut und
Stolz als ein spannungsvolles Ineinander gedacht wird, das sich von
einer eher flachen Rede von einer grofigesinnten Demut unterschei-
det und gleichzeitig in einem deutlichen Kontrast zur hochmiitigen
Demut steht, werde ich noch genauer entwickeln. Fiir den Augen-
blick halte ich fest: Mit der Feststellung, dass Demut und Arroganz
sich nicht vertragen, hat das Nachdenken {iber Demut allenfalls
einen ersten Schritt getan. Wobei wiederum der Weg, den man mit
so einem Schritt eingeschlagen hat, zu etwas fithren kann, wenn
man ihn denn weitergeht. Demut, so werde ich im Gesprich mit
Kant zu zeigen versuchen, ist tatsdchlich eine Negation, jedoch nicht
im rein formalen Sinne einer bloflen Abwesenheit von Arroganz,
sondern im Sinne einer Abstoflbewegung weg von der Arroganz —
einer Bewegung allerdings, die das demiitige Subjekt eher erfasst, als
dass sie durch dieses vollzogen wird.

(2) Demut meint etwas Konkreteres als blof3 die Aneignung eige-
ner Begrenztheiten. So verstehen die Autor*innen eines viel beachte-
ten Aufsatzes die Demut: als Aneignung (,owning“), also existenziell

9 Vgl. RoBERTS/CLEVELAND, Humility from a Philosophical Point of View, 34. Der
Sache nach wird ein solches Verstindnis von Demut bereits bei Calvin, inst.
I1,2,11 (OS 3, 254), verhandelt (und abgelehnt): Demut sei Stindenbewusstsein
und nicht blof3 Verzicht auf Hochmut (,a superbia [...] abstinet”).

18

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfiihrung

angenommene und im personalen Leben wirklich verarbeitete Ein-
sicht in eigene Begrenztheiten (,limitations”).1 Allerdings: Wer ein-
sieht, begrenzt zu sein, erweist sich dadurch zwar als klug und ver-
standig oder vielleicht sogar als weise. Das Wort ,Demut® hingegen
sollte, wenn es etwas Bestimmtes, Eigenes zu sagen hat, nicht einfach
in ,Klugheit® und ,Verstindigkeit“ aufzuldsen sein. Was immer man
letztlich unter Demut verstehen wird, es ist doch erstrebenswert,
die Moglichkeit zumindest offenzuhalten, dass dieses Wort einen
proprietiaren Gehalt hat und mehr tut, als blof$ zu wiederholen, was
andere Worter ebenso gut sagen kdnnten.

Um nicht missverstanden zu werden: Gewiss gehort zu einer ge-
haltvollen Vorstellung von Demut unter anderem auch das Moment
der Aneignung eigener Begrenztheit. Michael Sandel, um nur ein
Beispiel zu nennen, macht zu Recht geltend, dass Demut mit Blick
auf erdriickende meritokratische und perfektionistische Lebenskul-
turen ein wohltuender Kontrapunkt sein koénnte.! Die Frage ist
nur, ob das, was Demut zu denken gibt, {iber die Vorstellung einer
solchen produktiven Aneignung eigener Begrenztheit nicht doch
hinausgehen kénnte.

(3) Demut ist nicht identisch mit Bescheidenheit - jedenfalls
dann, wenn man wiederum Bescheidenheit so versteht, wie ich es
tue. Bescheidenheit ist in meinen Augen in etwa das, was Robert
Roberts und Scott Cleveland unter Demut verstehen, namlich die
augenfillige Abwesenheit von Arroganz, genauer: eine habituelle
Disposition zu Verhaltensweisen, bei denen alle Anzeichen arrogan-
ten Anspruchsdenkens in angenehmer Weise ,fehlen. Den Aspekt
der Verhaltensweisen riicke ich an dieser Stelle in den Vordergrund,
weil es mir plausibel scheint, Bescheidenheit als eine genuin soziale
Kategorie, als einen Stil der Interaktion mit anderen Menschen zu

10 WHITCOMB u.a., Intellectual Humility, v.a. 518. Whitcomb u.a. verwenden das
Wort ,own* im Sinne von ,[tJo acknowledge (a person or thing) as affecting
oneself . Vgl. RED., Art. own (verb), Abschn. 5.a.i. - Ich verwende die inklusive
Form (,‘innen®), wenn ich mich auf konkrete und nicht auf gedachte Personen
beziehe.

11 Vgl. SANDEL, Plidoyer gegen die Perfektion, v.a. 107-120; DERs., Vom Ende des
Gemeinwohls, 359-362.

19

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

verstehen.!? Demut ist im Unterschied zu Bescheidenheit wohl nicht
in erster Linie eine soziale Kategorie — wenngleich die Vorstellung
einer rein innerlichen, im sozialen Raum vollkommen unsichtbaren
Demut wiederum etwas Weltfremdes und Kiinstliches hitte.”* Dass
Demut im sozialen Miteinander letztlich doch immer auch in Er-
scheinung tritt und mithin in den Sog von Dynamiken sozialer
Interaktionen gerit, ist im Ubrigen der Grund dafiir, dass Meister
Eckhart im Rahmen einer Besinnung auf Lk 1,48 (,er hat die Nied-
rigkeit seiner Magd/die Demut seiner Magd [humilitatem, tapeino-
sin] angesehen) die Uberzeugung entwickelte, bei der Demut kénne
es sich nicht um die hochste Tugend handeln, eben weil Demut
den Kriften sozialer Interaktion ausgesetzt sei — im Unterschied zur
Abgeschiedenheit: Weil Maria sich auf ihre Demut reflexiv beziehe,
werde Demut, so Meister Eckhart, in Dynamiken des Sich-Rithmens
verwickelt und dadurch dermafien kompromittiert, dass Demut in
der Folge nicht als hochste Tugend gelten kénne.'* Der Abgeschie-
denheit und nicht der Demut komme daher der Rang der héchsten
Tugend zu, da Abgeschiedenheit nicht von den Dynamiken der An-
erkennung, des Rithmens und des Selbstruhms erfasst werde. Dass
der Demut das Bestreben innewohnt, sich zu erkennen zu geben
und Anerkennung einzuheimsen, ist ferner auch ein Grund dafiir,
dass Martin Luther, der dasselbe Problem vor Augen hat wie Meister
Eckhart, jedoch vor dem Hintergrund einer bestimmten Uberset-
zungsentscheidung eine andere Losung anbietet, darauf besteht, dass
Maria sich im Magnifikat gerade nicht auf ihre Demut, sondern auf
ihre Niedrigkeit beziehe — wir kommen darauf zuriick.”® Jenseits der
Frage nach der Verhiltnisbestimmung von Bescheidenheit und De-
mut wird uns dies, d.h. die soziale Dimension selbstrelativierender
Haltungen, immer wieder beschaftigen.

12 Vgl. STATMAN, Modesty, Pride and Realistic Self-Assessment, 438, Anm. 45;
SINHA, Modernizing the Virtue of Humility, 265; BomMMARITO, Modesty and
Humility.

13 Demut wird, so wiederum RiTscHL, Unterricht in der christlichen Religion,
85 (§ 61), ,regelmaflig Bescheidenheit nach sich ziehen.” Vgl. bereits THOMAS
VON AQUIN, Sth q. 161 a. 6 arg. 2: Demut geht von den inneren Dingen zu den
dufleren Dingen (,humilitas ab interioribus ad exteriora procedit”).

14 Vgl. MEISTER ECKHART, Von Abgeschiedenheit, 540.

15 S.u. Abschn. 5.2.

20

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfiihrung

Wichtige Fragen werden auch - wiederum unter ganz anderen
Vorzeichen - durch Julia Drivers sprachliche Setzungen aufgewor-
fen. Driver ist der Auffassung, zur Bescheidenheit (modesty), nicht
jedoch zur Demut (humility), gehore ein Moment der Selbstunter-
schitzung.!® Das scheint mir einfach eine unerwartete Art und Weise
zu sein, diese beiden Worter zu verwenden, unabhéngig davon, dass
das, was Driver iiber Bescheidenheit (modesty) sagt, iiberaus erhel-
lend ist — erhellend nur eben in meinen Augen fiir das Nachdenken
tber Demut und nicht fir das Nachdenken iiber Bescheidenheit.
Denn ob und ggf. wie Demut mit kritischen, auch negativen Bezug-
nahmen des Selbst auf sich selbst zu tun hat, wird sich, wie bereits
erwihnt, als eine entscheidende Frage herausstellen.

(4) Demut ist nicht identisch mit Ehrfurcht!” Zwar hat Demut mit
Ehrfurcht zu tun, denn Demut ist auf ein (ganz) Anderes, auf ein
Gegeniiber verwiesen, dies jedenfalls werde ich zu zeigen versuchen.
Der Bezug auf ein fotaliter aliter, auf ein unbedingtes Gegeniiber, ist
auch fiir Ehrfurcht konstitutiv, und dies verbindet Ehrfurcht mit De-
mut. Der Prophet Jesaja, um nur ein Beispiel zu nennen, ist ob der
ihm widerfahrenden Vision ehrfiirchtig und demiitig in einer expli-
zit selbstreflexiven Art und Weise, d.h. Jesaja ist in seiner Ehrfurcht
alles andere als selbstvergessen (vgl. Jes 6,5: ,Weh mir, ich vergehe!
Denn ich bin unreiner Lippen [...]). Wenn Ehrfurcht hingegen als
eine Art selbstvergessen ergriffenes Staunen verstanden wird, wenn
also die Selbstreflexivitit aus der Ehrfurcht herausgehalten werden
soll, dann eignet Ehrfurcht sich nicht als ein Begriff, der erhellt, was
unter Demut verstanden werden kann. Ein gehaltvoller Begriff von
Ehrfurcht hat darin seine Pointe, dass ein erschiitterndes Angerufen-
sein durch ein ganz Anderes mit einer kritischen Selbstbeziiglichkeit
zusammengedacht wird. Wenn Ehrfurcht so verstanden wird, dann
ist Ehrfurcht mit Demut tatsidchlich auf das Engste verwandt.!® Nur
ist eben die Tendenz derjenigen Stimmen, die Demut als Ehrfurcht
zu rekonstruieren vorschlagen, eine andere: So ist etwa Harnacks

16 Vgl. DRIVER, The Virtues of Ignorance, 378, Anm. 5: ,A humble person, unlike
a modest person, can paint an accurate, though perhaps unflattering picture of
himself. The modest person needs to underestimate.”

17 Vgl. BarTH, Ethik IT (= GA II), 257.

18 In diesem Sinne ,koinzidieren’ z.B. bei Thomas von Aquin Demut und Ehr-
furcht. Vgl. Sth q. 161 a. 3 co.

21

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

Pliadoyer, von Ehrfurcht anstatt von Demut zu sprechen, geleitet
durch das Bestreben, die Selbstreflexivitit gerade aus der Vorstellung
der Demut hinauszudringen.”

(5) Demut erschopft sich nicht in der Solidaritit der Gedemiitig-
ten® Eine solche Lesart der Demut, die sich zu einem gewissen
Grad auf Martin Luther berufen kann, hat zwar einen unbestreitba-
ren Wahrheitskern, oder um es anders zu sagen: Das Pathos hinter
der Uberzeugung, dass Demut nicht als Nabelschau verstanden wer-
den moge, sondern als eine Haltung, die in der tatkraftigen Hinwen-
dung zu hilfsbediirftigen und marginalisierten Menschen konkret
wird, ist duflerst einnehmend. Das Plidoyer, man moge Gutes tun,
anstatt iiber eigene Unvollkommenheiten zu briiten, ist zweifellos
bestrickend. Zum ethischen Leben gehort aber eben doch auch Letz-
teres, d.h., zum Verstehen der Herausforderungen ethischen Lebens
gehort auch die Klarung der Frage, wie Menschen als moralische
Subjekte mit ihrer notorischen Unvollkommenheit und Fehlbarkeit
in Kontakt kommen kdnnen, und dies méoglichst so, dass destruktive
Verflechtungen entwirrt werden: dass sich etwas im Menschen tat-
sichlich dandert. Wer Demut allein aus sozialethischen Perspektiven
rekonstruiert, steht in Gefahr, andere ebenfalls wichtige Bereiche
personalen Lebens aus dem Blick zu verlieren.

Demut steht also zu Bescheidenheit, Ehrfurcht, Arroganz, zur An-
erkenntnis eigener Begrenztheiten und zur Solidaritit der Gedemii-
tigten in komplexen Differenzverhiltnissen. Damit habe ich mehr
dariiber gesagt, was Demut nicht ist, als dariiber, was sie ist. Ob die
Verstandigung iiber ein Thema gelingt, hingt jedoch meiner Uber-
zeugung nach auch nicht davon ab, ob man sich im Vorhinein auf
Begriffsdefinitionen einigt, sondern davon, dass man sich klarmacht,
in welcher Weise unterschiedliche Stimmen die in das Themenfeld
fallenden sprachlichen Ausdriicke unterschiedlich intonieren, und
vor allem: was sich aus diesen Unterschieden lernen lief3e.

Dies wiederum bedeutet, dass man das Ringen um die richtigen
Worte nicht hinter sich lassen sollte, indem man definiert, welches
Sprachzeichen fiir welche Sache stehen soll. Wir gewinnen an Ein-

19 Vgl. HARNACK, ,Sanftmut, Huld und Demut® in der alten Kirche, 127. Dazu:
CrausseN, Ehrfurcht, 330. HARNACK, Das Wesen des Christentums, 49, be-
schreibt den eigentlichen Sinn der Demut als ,,reine Empféanglichkeit.

20 Vgl. WENGST, Demut - Solidaritét der Gedemiitigten, 35, 45f., 103.

22

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfiihrung

sicht, indem wir uns in die mit bestimmten Begriffsverstindnissen
verbundenen Welterfahrungen und Weltsichten und in die Konstel-
lationen, in denen sie stehen, also gleichsam in das Habitat der
Worter, einfithlen und hineinhdren. Wir machen Denkerfahrungen,
wenn wir uns angesprochen oder auch kaltgelassen oder abgestofien
fithlen durch das, was wir im Zuge unseres Arbeitens am Verstehen
von Worten und ihren Wohnstitten zu sehen bekommen. Eine Form
von Theologie, die ihre Sitze nicht aus dem Affiziertsein durch
bestimmte und an bestimmte Konstellationen gebundene Evidenzer-
fahrungen besagter Art gewinnt, erscheint mir blutleer.?!

Aus diesem Grund stehen Schritte mikrologischer Quellenarbeit
an den Schaltstellen dieses Buches. Zunichst erfolgt jedoch im
ersten Hauptteil (I) eine systematische Sondierung. Hier spiire ich
ausgewdhlten Zusammenhdngen nach, in denen Demut neuerlich
Interesse auf sich zieht (Kap. I). Auf das neu entbrannte Interesse
an der Demut stof3en wir in didtetischen Diskursen, vor allem aber
im Zusammenhang des Nachdenkens iiber die Krisen, mit denen
unsere Zeit zu kdmpfen hat, namentlich die Polarisierung der Ge-
sellschaft und die Klimakrise. In neueren und neuesten Besinnungen
auf die Demut herrscht die Uberzeugung vor, dass eine Vermittlung
zwischen der Tugend des Stolzes und der Tugend der Demut mog-
lich ist, ja dass eine konstruktive Erschlieffung der Demut voraus-
setzt, dass zunéchst einmal die Kompatibilitit dieser beiden prima
vista gegenstrebigen Tugenden gesichert sei. Und in der Tat: Jedes
ethische Nachdenken tiber Demut muss klaren, ob und inwiefern
Demut und Stolz jeweils als Tugenden gelten kénnen und vor allem,
wie sich das Verhiltnis beider zueinander denken ldsst. Diese Frage
wird uns durch alle Kapitel begleiten, und es wird immer deutlicher
werden, dass es nicht leicht ist, eine tragfdhige Antwort zu finden.
Denn allein dadurch, dass man mit markigen Worten das wahre
Wesen wahrer Demut und das wahre Wesen wahren Stolzes definito-
risch so in Stein meiflelt, dass die Kompatibilitdt von Stolz und De-
mut auf der Ebene theoretischer Modellierung abgesichert scheint,
ist noch keine Antwort gefunden auf die Frage, ob Stolz und Demut
im ethischen Leben tatsichlich Hand in Hand gehen konnen (Kap.
2). Stolz und Demut, Selbstbejahung und Selbstrelativierung stehen,
so versuche ich zu zeigen, in einem weitaus komplexeren Verhaltnis

21 Vgl. ScumipT, Was ist und was leistet hermeneutische Ethik?.

23

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

zueinander, als prominente Stimmen der neueren Diskussion uns
glauben lassen wollen. Das Problem der hochmiitigen Demut wird
man nicht einfach dadurch los, dass man es zum Epiphdnomen
missverstandener Demut erklart (Kap. 3). Hochmiitige Demut ist
nur eine Art und Weise neben anderen, wie Demut scheitern kann,
jedoch, wie ich zeigen mochte, eine besonders signifikante, auch
insofern hochmiitige Demut zu anderen Fehlformen der Demut wie
der vorgetduschten Demut in einem intrikaten Verhiltnis steht.

Vor dem Hintergrund dieser Eindriicke sehe ich mir im zweiten
Hauptteil (II) besonders profilierte Aushandlungen hochmiitiger
Demut nédher an, beginnend mit Augustin (Kap. 4). Bei Augustin
sind vorgetduschte Demut und hochmiitige Demut nahezu unun-
terscheidbar, so jedenfalls wirkt es auf den ersten Blick. Wenn Au-
gustin auf hochmiitige Demut zu sprechen kommt, dann stets im
Zusammenhang seiner Besinnung auf vorgetiuschte Demut, und er
scheint keinen Unterschied zwischen diesen Fehlformen der Demut
wahrzunehmen. In dieser Auffilligkeit konnte man ein Indiz dafiir
sehen, dass Augustins Diskussion problematischer Gestalten der De-
mut konzeptionell unscharf ist - oder dass die von mir getroffene
Unterscheidung zwischen vorgetauschter Demut auf der einen und
hochmiitiger Demut auf der anderen Seite auf Abwege fithrt und
aufgegeben werden sollte. Ich werde allerdings zu zeigen versuchen,
dass weder das eine noch das andere zutrifft. Augustins konzeptio-
nell mehrschichtige Bemerkungen, in denen unterschiedliche Facet-
ten scheiternder Demut ineinander tibergehen, deuten auf Merkmale
der hochmiitigen Demut selbst hin. Auch bei Luther findet sich
inmitten der Hochschitzung der Demut ein feines Gespiir fiir de-
ren prekdre Seiten (Kap. 5). Luther diskutiert hochmiitige Demut
aus sehr unterschiedlichen Perspektiven, etwa im Zusammenhang
seines Nachdenkens iiber das Wesen der Frommigkeit und im Zu-
sammenhang der Auseinandersetzung mit Kritikern bzw. Gegnern.
Deutlich wird, wie verheerend die Macht hochmiitiger Demut ist,
und wie wenig gefillig die Gegenmittel gegen diese Macht sind. Das
verheerende Kippen der Demut in ihr Gegenteil, das Luther beob-
achtet, geht auf ein Grundproblem zuriick, das in innerchristlichen
frommigkeitskritischen Polemiken gegen misslungene Demut dann
vor allem seit dem 19. Jahrhundert immer mehr in den Mittelpunkt
riickt: Menschen miissen sich bejahen, immer, auch und gerade
in ihrer Demut. Auf unterschiedliche Arten und Weisen spiegelt

24

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfiihrung

sich diese Beobachtung in Diagnostiken fehlziindender Demut bei
Seren Kierkegaard, Karl Barth, Dietrich Bonhoeffer, Paul Tillich und
Karen Horney wider (Kap. 6). Menschen kommen nicht von sich
selbst los, auch dann nicht, wenn sie es im Streben nach Demut ver-
suchen. Selbstbejahung und Selbstrelativierung sind Dimensionen
gelingenden ethischen Lebens, die zu vereinbaren vor fundamentale
Herausforderungen stellt, weil, wie bereits angedeutet, beides zum
ethischen Leben gehort: der stolze Glaube an die eigenen Haltungen
und Wertsetzungen und die Fihigkeit, eigene Uberzeugungen, ja die
eigene Weltsicht wenn nétig demiitig zur Disposition zu stellen und
also Abstand einzunehmen gegeniiber Bildern unserer selbst, die uns
unsere Welt bedeuten.

Der dritte Hauptteil (III.) sucht nach einer Antwort auf die Frage,
wie im Lichte dieser Herausforderungen ein produktiver Begriff von
Demut aussehen konnte. Die Verwicklungen der Demut, von denen
vor allem im zweiten Hauptteil die Rede ist, sind relativ leicht zu
beschreiben, jedoch weitaus weniger leicht zu 16sen. Eine tragfahige
Theorie der Demut vorzustellen, ist entsprechend herausfordernd.
Zunichst leite ich aus den bis zu diesem Punkt angestellten Beob-
achtungen ab, welchen Anforderungen ein Begriff der Demut genii-
gen miusste (Kap. 7). Im Mittelpunkt steht sodann die Auseinander-
setzung mit Kant. Dessen Beitrage zur Demut und namentlich zur
hochmiitigen Demut ragen insofern aus dem Konzert der mit beiden
befassten Stimmen heraus, als sich bei Kant Andeutungen in Rich-
tung einer systematischen Losung des Problems der hochmiitigen
Demut finden. Mafigeblich ist dabei die Vorstellung einer Emergenz
der Demut. Mit ,Emergenz® ist gemeint, dass sich etwas zutrégt, das
aus den Zusammenhéngen, in denen es dies tut, nicht zwangsldufig
hervorgeht und auch nicht abzuleiten ist, wahrend diese Emergenz
gleichzeitig nicht als blinder Zufall zu deuten ist.??> Weil Demut du-
Berst fragil und fallibel ist, kann sie allenfalls emergieren und nicht
produziert werden (Kap. 8). Im Zuge der Auseinandersetzung mit
Kant erhirtet sich nun der Eindruck, dass das Nachdenken iiber
das Prekire an der Demut Probleme ans Licht bringt, die iiber das
Thema Demut hinausgehen. Das durch grofie Texte der Tradition
inspirierte Nachdenken iiber Demut betrifft nicht die Demut allein,
sondern rithrt an Grundfragen der Ethik. Die Verwicklungen der

22 Vgl. BADER, Die Emergenz des Namens, L.

25

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

Demut bringen zur Geltung, dass das ethische Leben auf Voraus-
setzungen verwiesen ist, denen die Tendenz innewohnt, Moralitat
tiberhaupt zu untergraben. Dies zeigt v.a. eine kontrastierende Zu-
sammenschau von Demut und Héflichkeit, von der ausgehend ich
abschlieflend Betrachtungen zum Verhiltnis von Demut auf Religion
anstelle (Kap. 9).

26

am 28.01.2026, 15:08:28.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Einführung

