C. Vernunft und das Andere der Vernunft

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993651-11 - am 20.01.2026, 10:27:45.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib als groBe Vernunft

Nietzsches Konstrukt eines anderen Apriori

Annemarie Pieper

Nietzsche war mit Leib und Seele Kritiker, insbesondere der traditio-
nellen Philosophie in ihren idealistisch-transzendentalen Auspri-
gungen. Seine Kritik war im wortlichen Sinn radikal, insofern sie
alles Ursprungs- und Prinzipiendenken verwarf. Doch hat er etwas
anderes an dessen Stelle zu setzen? Wenn man sieht, daf8 auch er die
Herkunftsfrage stellt und Genealogien entwickelt, um die Anfinge in
den Blick zu bekommen, aus denen die von ihm problematisierten
Sachverhalte hervorgegangen sind, scheint der Riickgang zu den
Wurzeln fiir ihn ebenfalls mit einem Erkenntnisgewinn verbunden
zu sein. Worin besteht dann aber der Unterschied zu den von ihm
kritisierten philosophischen Ansitzen, die er samt und sonders des
Irrtums, ja der Liige zeiht?

Ich mochte diesen Fragen so nachgehen, daf8 ich in einem ersten
Schritt die Hauptpunkte von Nietzsches Polemik gegen die abend-
landische Philosophie herausstelle. Dies soll anhand des frithen Tex-
tes Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne aus dem
Jahre 1873 geschehen’, der bereits in nuce die wesentlichen Einwan-
de gegen die These enthilt, begriindetes (rationales) Wissen lasse
sich nur in Form und mittels eines Begriffssystems darstellen. In
einem zweiten Schritt werde ich Nietzsches Kritik unter Heranzie-
hung von Thesen aus den spiteren, insbesondere den drei groflen
moralphilosophischen Schriften Morgenrithe (1881), Jenseits von

' Nietzsches Schriften werden zitiert nach der Kritischen Studienausgabe (KSA), 14
Bde., Berlin 1980, unter den folgenden Siglen nach Band und Seitenzahl:

FW = Die fréhliche Wissenschaft

GD = Gétzenddmmerung

GM = Genealogie der Moral

GT = Geburt der Tragodie

JGB = Jenseits von Gut und Bose

MAM = Menschliches Allzumenschliches

Wul = Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne
MR = Morgenréthe
z = Also sprach Zarathustra

Rationalititstypen A 111

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annemarie Pieper

Gut und Bose (1886) sowie Zur Genealogie der Moral (1887) ergin-
zen, erweitern und vertiefen, wobei das Augenmerk zugleich auf
Nietzsches eigene Argumentationsfithrung gelegt werden soll. In
einem dritten Schritt will ich schlieflich versuchen, Nietzsches Kon-
zept einer anderen Rationalitit zu umreifien, und dazu beziehe ich
mich vor allem auf den Zarathustra.

1. Der erste Vorwurf: Anthropozentrismus

Der erste Vorwurf, den Nietzsche gegen die Art und Weise erhebt,
wie vor ihm Erkenntnistheorie betrieben wurde, richtet sich gegen
deren Anthropozentrismus bzw. gegen die Verlogenheit und den
Hochmut, die darin stecken, daf8 der Mensch sich selbst zum absolu-
ten Mittelpunkt der Welt aufblaht. Zwar raumt Nietzsche ein, dafl so
wie die Miicke, die »in sich das fliegende Centrum dieser Welt
filhlt«?, auch der Mensch nicht anders kann, als gleichsam Nabel-
schau zu betreiben, indem er alles, was er denkt, fithlt, will und tut,
auf sich bezieht, aber anders als die Miicke ist er imstande zu begrei-
fen, dafl er die Welt nur perspektivisch erfaft, eben aus der Sicht des
Menschen, die jedoch nicht die einzige und nicht die allein giiltige ist.
Dies will der Verstand jedoch nicht wahrhaben, und so gibt er in
mafloser Arroganz vor, einen privilegierten Zugang zu den Dingen
zu haben. Dabei wihnt er sich nicht nur gegeniiber den aufier-
menschlichen Lebewesen iiberlegen, sondern auch in bezug auf das
Tierische in ihm selbst.

»Was weiss der Mensch eigentlich von sich selbst! Ja, verméchte er auch nur
sich einmal vollstindig, hingelegt wie in einem erleuchteten Glaskasten, zu
percipiren? Verschweigt die Natur ihm nicht das Allermeiste, selbst iiber sei-
nen Kérper, um ihn, abseits von den Windungen der Geddrme, dem raschen
Fluss der Blutstrome, den verwickelten Fasererzitterungen, in ein stolzes
gauklerisches Bewusstsein zu bannen und einzuschliessen! Sie warf den
Schliissel weg: und wehe der verhingnissvollen Neubegier, die durch eine
Spalte einmal aus dem Bewusstseinszimmer heraus und hinab zu sehen
vermdchte und die jetzt ahnte, dass auf dem Erbarmungslosen, dem Gierigen,
dem Unersittlichen, dem Morderischen der Mensch ruht, in der
Gleichgiiltigkeit seines Nichtwissens, und gleichsam auf dem Riicken eines
Tigers in Traumen hidngend. «*

? Wul, a.a.0, Bd. 1, S. 875.
' A.a.0O,S 877,

112  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib als groBe Vernunft

Es fragt sich natiirlich, woher Nietzsche dies weiff, wenn auch er
keine AuBlenperspektive auf den Menschen einnehmen, sondern nur
aus der Binnenperspektive den menschlichen Standpunkt in die Din-
ge hineintragen kann. Offenbar ist das Bewufltseinszimmer, in das
die Natur den Menschen eingesperrt hat, keine fensterlose Monade
im Sinne von Leibniz; vielmehr gibt es Spalten, durch die der Neu-
gierige, an der Wahrheit iiber sich selbst Interessierte einen Blick
hinaus - oder besser: hinein, in sein Inneres — riskieren kann. Was
er da zu sehen bekommt, entsetzt ihn zutiefst. Vielleicht hatte er
erwartet, eine gut funktionierende Maschinerie vorzufinden, die auf
einen verniinftigen, dem Menschen wohl gesonnenen Konstrukteur
schlieBen lies. Statt dessen entdeckt er das genaue Gegenteil: ein
wiistes Durcheinander von einander feindlichen Trieben, die um ma-
ximale Befriedigung kampfen. Diese Wahrheit ist dem Menschen
unertrdglich, und so verdringt er seinen irrationalen Unterbau, um
zuriickgezogen in der Innerlichkeit des Bewuftseins seine eigene
ideologische Uberbauwelt zu schaffen, die er als die einzig wahre
Welt ausgibt.

2. Der zweite Vorwurf: Objektivierung / Rationalisierung

Der zweite Vorwurf Nietzsches richtet sich gegen die Sprachphiloso-
phen, die davon ausgehen, dafl die Worter reale Eigenschaften der
Dinge benennen und daher eine objektive Bedeutung haben. Nietz-
sche vertritt die These, daf die Bedeutung der Worter auf Konventi-
on beruht und daher nicht nur véllig willkirlich, sondern auch sub-
jektiv in dem Sinn ist, daf sie nur die Perspektive des Menschen auf
die Dinge, nicht aber deren objektive Beschaffenheit — d. h. ihr onto-
logisches Wesen, das ihnen unbeziiglich auf den Menschen gewisser-
maflen aus ihrer eigenen Perspektive zukime — zum Ausdruck
bringt. Die einem Stein zugeschriebene Harte, die Einteilung der
Dinge in mannliche, weibliche und sichliche haben nichts mit den
Gegenstinden zu tun, sondern nur mit der Art und Weise, wie sie
von Menschen erfahren werden und sich im Verhiltnis zu Menschen
darstellen. Die Worter sind nach Nietzsche Metaphern fiir die Dinge,
die sich nach langem Gebrauch abschleifen und ihrer Bildhaftigkeit
verlustig gehen. Begriffe schlieflich sind so weit von den urspriing-
lichen Eindriicken, die individuelle Dinge auf das Empfindungs-
vermogen ausiiben, entfernt, daf8 sie nur noch das »Residuum einer

Rationalititstypen A 113

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annemarie Pieper

Metapher«* bilden. Aufgrund ihrer Abstraktheit sind sie jedoch ge-
eignet, eine Vielzahl von Gegenstinden zu klassifizieren und ent-
sprechend unter einer 6konomischen Perspektive als etwas Einheitli-
ches zusammenzufassen.

Hier unterlduft den Erkenntnistheoretikern und Sprachphiloso-
phen nun ein weiterer Irrtum: Sie halten die Begriffe und das Bezie-
hungsnetz, iiber das diese sich zum System formieren, fiir hgherran-
gig als die Dinge, da sie als deren Wahrheitsbedingungen ausgegeben
werden. Nietzsche karikiert die >Rationalitit« des Erkenntnisprozes-
ses durch folgenden Vergleich:

»Wenn Jemand ein Ding hinter einem Busche versteckt, es eben dort wieder
sucht und auch findet, so ist an diesem Suchen und Finden nicht viel zu
rithmen: so aber steht es mit dem Suchen und Finden der »Wahrheit< inner-
halb des Vernunft-Bezirkes.«®

Wieder ist es somit ein Akt des Vergessens oder Verdringens, durch
den der Intellekt sich selbst zum Urheber der Erkenntnis durch Be-
griffe macht. Wie er nicht wahrhaben wollte, daf3 er sich einem Leib-
Apriori verdankt, so will er auch nicht wahrhaben, daf8 die Dinge ein
ihm unzugingliches Wesens-Apriori besitzen. Um seine Autonomie
behaupten zu kénnen, blendet er die Genealogie der Begriffe — ihre
Herkunft aus den Metaphern und deren Bezug auf unmittelbare
sinnliche Eindriicke — aus und betrachtet sie als seine ureigensten
Gebilde, denen er logische Aprioritit zuspricht und dieser Form von
Aprioritit zugleich erkenntniskonstituierende Bedeutung zuerkennt.
Fiir Nietzsche ist dieser behauptete Vorrang der Geltung vor der Ge-
nesis Resultat einer massiven Verfilschung seitens des Verstandes,
der sich selbst zum Urheber wahren Wissens erklart, indem er alle
anderen Urheber >vergif3tc.

3. Der dritte Vorwurf: Systematisierung
Nach den Erkenntnistheoretikern und den Sprachphilosophen greift
Nietzsche die Naturwissenschaftler an, die sich seit jeher als die An-

wilte exakten, sich streng an das objektiv Gegebene haltenden Wis-
sens behaupteten. Sofern Naturgesetze den Anspruch erheben, das

* AaQ,S. 882,
5 A.a.0,S. 883.

114 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib als groBe Vernunft

unverinderliche Wesen natiirlicher Prozesse und Sachverhalte auf
allgemeingiiltige Weise auszusagen, kénnte die Physik eben den Zu-
gang zu den Dingen an sich haben, den die Philosophie vergeblich fiir
sich reklamiert. Doch, so wendet Nietzsche ein:

»Dagegen ist einmal zu sagen: hitten wir noch, jeder fiir sich eine verschie-
denartige Sinnesempfindung, kénnten wir selbst nur bald als Vogel, bald als
Wurm, bald als Pflanze percipiren, oder sihe der eine von uns denselben Reiz
als roth, der andere als blau, hérte ein Dritter ihn sogar als Ton, so wiirde
niemand von einer solchen Gesetzmissigkeit der Natur reden, sondern sie
nur als ein héchst subjectives Gebilde begreifen.«¢

Die allgemeingiiltige Erkenntnis also, die wir in den Naturgesetzen
dingfest gemacht zu haben glauben, spaltet sich gemafl Nietzsches
Gedankenexperiment nicht nur in speziesverschiedene Erkenntnisse,
sondern innerhalb der Spezies Mensch noch einmal in individuell
verschiedene Erkenntnisse. Wenn aber jedes organische Wesen ein
und dasselbe Ding perspektivisch je anders erkennt, wird die Hypo-
these einer an den Naturgesetzen festzumachenden ontologischen
Struktur der Natur obsolet. Naturgesetze sind nicht Gesetze der Na-
tur, sondern menschliche Konstrukte, durch die wir uns etwas anzu-
eignen suchen, das nur >fiir uns¢, nicht aber >an sich« Natur ist. Nicht
einmal Raum und Zeit als die unverriickbaren Koordinaten, mit de-
ren Hilfe wir Naturgegenstinde feststellen, sind uns objektiv vor-
gegeben. Vielmehr produzieren wir sie nach Nietzsche »in uns und
aus uns mit jener Nothwendigkeit, mit der die Spinne spinnt«’. Wie
die Spinne ihr Netz aus sich heraus erzeugt, so bringen wir unsere
Vorstellungen von Raum-, Zeit- und Zahlverhiltnissen als Ord-
nungs- und Struktursysteme in die Natur hinein, vergessen aber,
daf3 wir es sind, die die Dinge mit einem Netz iiberziehen, bis wir
schlieBlich davon iiberzeugt sind, daf das Universum an sich selbst
und von sich selbst her jenes kunstvoll gegliederte organische Ganze
ist, das wir in es hineinsehen.

»An dem Bau der Begriffe arbeitet urspriinglich, wie wir sahen, die Sprache,
in spiteren Zeiten die Wissenschaft. Wie die Biene zugleich an den Zellen
baut und die Zellen mit Honig fiillt, so arbeitet die Wissenschaft unaufhalt-
sam an jenem grossen Columbarium der Begriffe, der Begribnisstitte der
Anschauung, baut immer neue und héhere Stockwerke, stiitzt, reinigt, er-

® A.a.O, S. 885.

7 AaO.

Rationalititstypen A 115

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Annemarie Pieper

neut die alten Zellen, und ist vor allem bemiiht, jenes in’s Ungeheure auf-
gethiirmte Fachwerk zu fiillen und die ganze empirische Welt d.h. die an-
thropomorphische Welt hineinzuordnen. «*

Die Welt — ein gewaltiges Baukastensystem, das wir fiir unsere
Zwecke als Honigwabe eingerichtet haben, in der Meinung, die Na-
tur selber sei der Baumeister. In Wirklichkeit handelt es sich jedoch
um ein totes System, in welchem alles Lebendige abgetétet und in
mumifizierter Form aufbewahrt wird.

Nietzsche schliefit seine Ausfiihrungen mit einer Gegeniiber-
stellung von verniinftigem und intuitivem Menschentypus. Wih-
rend ersterer als Philosoph oder Wissenschaftler die Welt durch Be-
griffe und Gesetze zu beherrschen trachtet, pflegt letzterer als
Kiinstler einen asthetischen Umgang mit den Dingen, indem er sie
metaphorisch oder sonstwie bildnerisch so vor Augen fiihrt, wie sie
sich zeigen: bunt, vielfiltig, unregelmiflig, zusammenhanglos. So
verzaubern, erheitern, begliicken, erlosen sie durch ihre Schonheit,
anstatt im »Bretterwerk der Begriffe« zu »gespenstischen Schema-
ta«’ zu verkommen, die allenfalls den auf die Logik verengten Ver-
stand, nicht jedoch die Phantasie befriedigen. So pladiert Nietzsche
hier fiir jene »Artisten-Metaphysik«, die er in Die Geburt der
Tragodie auf die Formel gebracht hat: »nur als aesthetisches Phano-
men ist das Dasein und die Welt ewig gerechtfertigt«'.

4. Das irrationale Apriori der Vernunft

Nietzsches Kritik der theoretischen Vernunft gipfelt in dem Vorwurf,
daf8 sie ihre eigenen Wurzeln verleugnet und sich eben damit von
den Dingen abschneidet, um eine andere Welt als die bessere, hoher-
rangige auszugeben, deren alleiniger Urheber die Vernunft ist. In den
spiteren Schriften verlagert sich diese Kritik mehr und mehr auf eine
Kritik der praktischen Vernunft, doch Nietzsche wird nicht miide,
alle auf einem theoretischen oder praktischen Vernunftinteresse be-
ruhenden Uber-, Hinter- und Gegenwelten als Jenseitsprojektionen
zu brandmarken, die die Vernunft in einem falschen Bemiihen um
Transzendenz in die Vertikale entwirft, darauf vertrauend, daf diese

® A.a.0O,S. 886

’ A.a.0,S. 888f.
© GT,a.2.0,Bd. 1,5.47.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib als groBe Vernunft

in den iiberzeitlichen, geschichtslosen Raum verlagerten Konstrukte
erkenntnis- und handlungsbegriindende Bedeutung haben. Fiir
Nietzsche sind sie reine Fiktionen, mit denen sich die Vernunft um
die Empirie betriigt, deren Irrationalitit sie nicht ertrigt, weil sie es
nicht wahrhaben will, daf8 es etwas gibt, das ohne sie — vernunftlos —
angefangen hat. Aus ihrer Sicht kann und darf es nichts geben, fiir
das sie keine Urheberrechte zu reklamieren vermag. Deshalb muf sie
so tun, als ob ihre Begriffe und Prinzipien es seien, die die Dinge
transparent machen.

So erfindet sich die Vernunft eine Logik, in welcher sie den Din-
gen ihren eigenen Beitrag als das fiir die Erkenntnis Wesentliche zu
unterstellen sucht, Prinzipien wie Gleichheit, Identitdt, denen jedoch
»Nichts in der wirklichen Welt entspricht«, so wie auch die Mathe-
matik mit einem Exaktheitsideal operiert, obwohl »es in der Natur
keine exact gerade Linie, keinen wirklichen Kreis, kein absolutes
Grossenmaass gebe«''. Wie die theoretische Vernunft die aufler-
menschliche Natur mittels ihrer logischen und wissenschaftlichen
Kategorien zu beherrschen trachtet, so die praktische Vernunft das
Tier in uns mittels des kategorischen Imperativs und moralischer
Vorschriften:

»Das Ueber-Thier. — Die Bestie in uns will belogen werden; Moral ist
Nothliige, damit wir von ihr nicht zerrissen werden.«"

Dafl die Vernunft ihre eigenen Vorstellungen von Welt und gutem
Leben in das Auflerverniinftige legt, um den Anschein zu erwecken,
es handle sich dabei nicht blo8 um normative Vorgaben, sondern um
ein Objektivitdt begriindendes Apriori von Welt und Praxis, hat sei-
nen Grund darin, da8 mit Anfang (&y1, principium) Urheberschaft
assoziiert wird und damit eine Héherwertigkeit:

»Am Anfang war.« — Die Entstehung verherrlichen — das ist der metaphysi-
sche Nachtrieb, welcher bei der Betrachtung der Historie wieder ausschligt
und durchaus meinen macht, am Anfang aller Dinge stehe das Werthvollste
und Wesentlichste.«"

Von der Einsicht in den Ursprung der Dinge wird alles Heil erwar-
tet", weil man offenbar davon ausgeht, daB8 am Anfang alles gut war

" MAM, a.a.0, Bd. 2, S. 31.

1 MAM, a.a.0, S. 64.

* MAM, a.a.0,, S. 540.

" Vgl. MR, a.a.0, Bd. 3, 5. 51.

Rationalititstypen A 117

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annemarie Pieper

und die Kenntnis dieses Guten dazu beitragen konnte, dem Heil-
losen, Chaotischen in der aus ihrem Ursprung herausgefallenen Na-
tur den Zustand einer Ordnung entgegenzuhalten, den wiederherzu-
stellen die Vernunft als ihre Aufgabe deklariert. Die Berechtigung
dazu leitet sie aus dem Anspruch ab, daf sie den unhintergehbaren
Anfang des Guten bildete und als dessen Urheberin die wahre aprio-
rische Instanz ist fiir alles, was ist und was gilt.

Nietzsche will diesen Anspruch der Vernunft, sich iiber logische,
sprachliche, wissenschaftliche und moralische Aprioris als absoluten
Anfang zu behaupten, destruieren, indem er diese Behauptung auf
ein Vor-Urteil zuriickfithrt und hinter diesem Vor-Urteil eine irra-
tionale Kraft sichtbar macht, die auch die Vernunft selber antreibt
und insofern deren vernunftloses Apriori ist. Diesen der Vernunft
vorausliegenden Anfang nachzuweisen, ist alles andere als leicht;
denn sie hat ihre eigenen Prinzipien nachgerade so verfestigt, dafi
wir sie in Theorie und Praxis aufgrund langer Gewohnheit nicht
mehr als subjektive Zugabe, sondern als objektiven Bestandteil der
erkennend und handelnd angeeigneten Dinge betrachten.

»Nachtrigliche Verniinftigkeit. - Alle Dinge, die lange leben, werden allmih-
lich so mit Vernunft durchtrinkt, dass ihre Abkunft aus der Unvernunft da-
durch unwahrscheinlich wird. «

Noch schwieriger ist es, die Herkunft der Vernunft selber aus ihrem
radikalen Gegenteil, der Unvernunft, aufzudecken. Nietzsche ist sich
dariiber im klaren, dal ihm aus einer iiber zweitausendjéhrigen Me-
taphysik, die auf dem unerschiitterlichen Glauben an die Vernunft
basiert, Widerstinde erwachsen, die er nicht mit den begrifflich-ar-
gumentativen Mitteln der Vernunft auflosen kann, da diese das
Apriori der Vernunft nur wieder bestdtigen. Die einzig erfolgver-
sprechende Methode sieht Nietzsche darin, gleichsam das Erinne-
rungsvermogen der Vernunft zu wecken und sie dazu zu bringen,
ihre eigene Vorgeschichte zu iiberdenken und sich damit Aufschlufl
tiber ihren Ursprung zu verschaffen. Zwar kann sie nicht hinter ihren
eigenen Anfang zuriickgehen, um ihre Entstehungsgeschichte als
Prozef3 des Hervorgehens der Vernunft aus der Unvernunft, des Be-
wufiten aus dem UnbewufSten zu erzihlen, aber sie kann dazu ge-
bracht werden, von sich selbst als dem unbestrittenen Apriori ihrer
eigenen normativen Konstrukte abzusehen und blof darauf zu ach-

* MR, a.2.0,, 5. 19.

118 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib als grofie Vernunft

ten, was hinter dem von Kant so genannten Bediirfnis der Vernunft —
dem Bediirfnis nach Einheit, nach Ordnung, Regelmifigkeit, syste-
matischem Zusammenhang usw. — steckt. Wie also kann man die
Vernunft dazu bringen, die von ihr fiir sich behauptete Selbst-
urspriinglichkeit kritisch zu revidieren, und was folgt daraus, gesetzt
den Fall, sie riumt ein anderes Apriori ein?

5. Die Irrtiimer der Vernunft

Nietzsches genealogisches Verfahren hat die Aufklarung der Ver-
nunft iiber ihren Irrtum zum Ziel. Er erzihlt die Entstehungs-
geschichte dieses Irrtums unter Zuhilfenahme der Phantasie, die
durch Bilder und Gleichnisse jenen Bereich der Empfindungen und
Gefiihle wieder ins Gedachtnis rufen soll, der auf das Zeugnis der
Sinne setzt und den die Vernunft im Zuge ihrer Abstraktionsleistun-
gen verdringt und iiber der Arbeit mit Begriffen schliefSlich verges-
sen hat.

»Gegen Bilder und Gleichnisse. — Mit Bildern und Gleichnissen iiberzeugt
man, aber beweist nicht. Deshalb hat man innerhalb der Wissenschaft eine
solche Scheu vor Bildern und Gleichnissen; man will hier gerade das Ueber-
zeugende, das Glaublich-Machende nicht und fordert vielmehr das kilteste
Misstrauen auch schon durch die Ausdrucksweise und die kahlen Wiande her-
aus: weil das Misstrauen der Priifstein fiir das Gold der Gewissheit ist.«*

Nietzsche will die philosophische Skepsis gegeniiber dem Zeugnis
der Sinne und dem durch sie Beglaubigten dadurch erschiittern, dafd
er ihr Inkonsequenz nachweist; denn auch sie selbst beruht auf einem
Glauben, den sie nicht in Zweifel zieht, nimlich dem Glauben an die
Voraussetzungslosigkeit der Vernunft. Dieses Vertrauen in die Prin-
zipien der Vernunft als den wahren Anfingen und uniiberbietbaren
Geltungsgriinden alles Seienden will Nietzsche untergraben und da-
mit das Fundament der Vernunft zum Einsturz bringen. Anstatt auf
festem Grund hat sie »gleichsam auf fliessendem Wasser«'” gebaut,
darauf vertrauend, dafl sie dem fliichtigen Werden mittels ihrer Ge-
dankenkonstrukte Halt und Gestalt zu geben vermag. Daf ihr dies
nicht bzw. nur mittels massiver Verfalschungen gelingt, zeigt Nietz-

* MAM, a.a.0,, S. 614.
¥ Wul, a.a.0,, S. 882.

Rationalititstypen A 119

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annemarie Pieper

sche am Beispiel fundamentaler Konzepte der Vernunft- qua Be-
wufltseinsphilosophie: Ich, Subjekt, Substanz, Kausalitit, Sein, freier
Wille usw. - lauter Begriffe, von denen Nietzsche behauptet, sie seien
»untergeschoben«'®, was man durchaus wortlich nehmen kann: Dem
FluB der Dinge, wie er sich der Wahrnehmung darstellt, wird von der
Vernunft ein fester, Stabilitit garantierender Grund unterstellt, ein
identisch sich durchhaltendes Substrat, das als das allein Wesentliche
ausgegeben wird, im Hinblick auf welches die das Verinderliche be-
zeichnenden Pridikate zu blofen Akzidenzien herabsinken, denen
nur nachgeordnete Bedeutung zukommt.

»Die >Vernunft« ist die Ursache, dass wir das Zeugniss der Sinne filschen.
Sofern die Sinne das Werden, das Vergehn, den Wechsel zeigen, liigen sie
nicht. [...] Aber damit wird Heraklit ewig Recht behalten, dass das Sein eine
leere Fiktion ist. Die >scheinbare« Welt ist die einzige: die swahre Welt< ist nur
hinzugelogen [...].«*

Immer wieder mokiert Nietzsche sich {iber Kant als den »verwach-
sensten Begriffs-Kriippel, den es je gegeben hat«*. Wichtigtuerisch
habe der >grosse« Kant gefragt » Wie sind synthetische Urteile a priori
méglich?« und darauf mit grolem Aufwand geantwortet: » Vermége
eines Vermogens«*'. Die Vorurteile der Philosophen sind demnach
als logische Fiktionen daran kenntlich, daf sie erschlichen sind; sie
decken ein Apriori auf, von dem sie behaupten, sie hétten es >gefun-
den¢, wihrend sie es doch im Verlauf der Rekonstruktion erst erfin-
den. Daher findet die Vernunft iiberall sich selbst wieder. Sie hat ihre
Igel an den Anfang und das Ende des Erkenntnisprozesses postiert,
und der arme Hase >Sinnlichkeit« lauft sich dazwischen tot. So spricht
denn Nietzsche im Zusammenhang mit der Beschreibung des freien
Willens durch den Begriff causa sui von einer Art »logischer Noth-
zucht und Unnatur«?, weil die Vernunft der Natur Gewalt antut,
indem sie sie in den Zirkel der sich selbst als das Unbedingte und
damit als unhintergehbar behauptenden praktischen Vernunft ein-
sperrt. Aber: »alles Unbedingte gehort in die Pathologie«?. Die Ver-
nunft ist gleichsam neurotisch geworden iiber ihren stindigen Be-

¥ GD, a.a.0, Bd. 6,5.77.
¥ GD, a.a.0, 5. 75.

* GD, a.a.0,, 5.110.

# JGB, a.a.0, Bd. 5, 5. 24.
? JGB, a.a.0,, S. 35.

¥ JGB, a.a.0,, 5. 100.

120  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib als groe Vernunft

miihungen, sich in Miinchhausenscher Manier am eigenen Schopf
aus dem Sumpf zu ziehen, der sich nicht wegdisputieren 1at, genau
betrachtet aber eigentlich gar kein Sumpf ist, sondern nur das mate-
rielle Apriori, das der Vernunft die von ihr abgelehnte Bodenhaftung
verschafft, derer sie bedarf, um sich nicht in bloflen Fiktionen zu ver-
lieren. Ohne einen Glauben an das, was sie im Hinblick auf das ohne
sie immer schon als es selbst Vorhandene auszurichten vermag, geht
die wissenschaftliche Vernunft ins Leere.

»Es giebt, streng geurtheilt, gar keine svoraussetzungslose« Wissenschaft, der
Gedanke einer solchen ist unausdenkbar, paralogisch: eine Philosophie, ein
»Glaube« muss immer erst da sein, damit aus ihm die Wissenschaft eine Rich-
tung, einen Sinn, eine Grenze, eine Methode, ein Recht auf Dasein ge-
winnt.«*

Dieser vorausgesetzte Glaube autorisiert die Wissenschaft allererst
als solche und legitimiert ihren Erkenntnisanspruch. Andernfalls
geht sie in die Irre — in Ermangelung eines Erkenntnisinteresses, das
ihr den Weg weist.

Daher spricht Nietzsche wiederholt von den Irrtiimern der Ver-
nunft, die zwar aufgrund ihrer sprachlichen Versteinerung® zu kano-
nischen Wahrheiten geworden sind, nichtdestotrotz aber Ergebnis
einer Irrefiihrung sind. Diese Rede von Irrtiimern scheint im Wider-
spruch zu anderen Stellen zu stehen, an welchen Nietzsche den Ver-
stand der Liige bezichtigt und dessen Verstellungskiinste anprangert,
was sich wie eine Schuld-zuweisung anhort. Andererseits will er
Wahrheit und Liige »im ausser-moralischen Sinne« verstanden wis-
sen, d.h. als deskriptive Begriffe, mit denen kein Werturteil verbun-
den ist. Insofern es in der Natur der Sache liegt, daf3 der Verstand die
Dinge verstellt und verriickt, weil anders er sie seinen rationalen In-
teressen nicht unterwerfen kann — er muf sie geradezu verfilschen,
um den Anschein zu erwecken, er konne rational iiber sie verfiigen —,
ist die Méglichkeit des Irrtums stets mitgegeben. Der Irrtum besteht
nicht darin, da8 eine die Dinge verfilschende Perspektive gewihlt
wurde; denn in dieser Hinsicht gibt es keine an sich falsche Perspek-
tive: die eine ist so gut wie die andere, wenn sie dem Verstand Welt
erschlieft. Vielmehr schleicht sich der Irrtum mit dem Vergessen ein,
daf3 jede Sicht perspektivisch ist. Wenn der Verstand anfingt, sich als

* GM, a.a.0, Bd. 5, S. 400.

# GM, a.a.0, 5. 279.

Rationalititstypen A 121

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Annemarie Pieper

Selbstzweck zu betrachten und schlieflich sich selbst als das Apriori
aller Aprioris setzt, hat er seine Perspektive verabsolutiert und damit
unberechtigterweise Rationalitit, d. h. den menschlichen Standpunkt
zum Prinzip der auBermenschlichen Natur erhoben.

»»Menschlichkeit.c - Wir halten die Thiere nicht fiir moralische Wesen. Aber
meint ihr denn, dass die Thiere uns fiir moralische Wesen halten? - Ein Thier,
welches reden konnte, sagte: »Menschlichkeit ist ein Vorurtheil, an dem we-
nigstens wir Thiere nicht leiden. «*

Nietzsche beharrt darauf: »Es giebt gar keine geistigen Ursachen!«?.
Die Annahme eines geistigen Apriori beruht auf dem Irrtum, daf8
ohne ein Ich die Welt nicht das wire, was sie ist. Aber es verhalt sich
genau umgekehrt: Ohne die Welt gibe es die Fiktion eines Ich nicht,
das die Maschen seiner kategorialen Netze so kniipft, dafl es darin die
seinen Vorstellungen entsprechende Welt einzufangen hofft. Aber
letztlich findet es in allem Seienden immer nur das wieder, was die
Struktur seines Netzes aufweist.

»Es dimmert jetzt vielleicht in fiinf, sechs Kopfen, dass Physik auch nur eine
Welt-Auslegung und -Zurechtlegung [...] und nicht eine Welt-Erklarung

ist.«®®

Was immer in theoretischer Absicht iiber die Natur gesagt wird, ist
unauthebbar Interpretation. Es wird kein Anspruch auf Erklirung
erhoben, der suggeriert, man konne die Natur objektiv erfassen, so
wie sie an sich, unabhéngig von einem menschlichen Verstand, be-
schaffen ist. Solange der Verstand sein Geschift als fréhliche Wissen-
schaft betreibt, indem er mit seinem Material spielt, es schopferisch
gestaltet und neu komponiert — immer in dem Bewuftsein, daf es
sein Werk ist —, ist er in seinem Element.

»Der Intellekt, jener Meister der Verstellung, ist so lange frei [...], als er tdu-
schen kann, ohne zu schaden und feiert dann seine Saturnalien; nie ist er
iippiger, reicher, stolzer, gewandter und verwegener. Mit schépferischem Be-
hagen wirft er die Metaphern durcheinander und verriickt die Grinzsteine
der Abstraktion.«*

Sobald der Verstand jedoch anfingt, seine Fiktionen fiir die Sache

* MR, a.a.0, S. 234.
¥ GD, a.a.0, S.91.

¥ JGB,a.a.0,, S. 28.
¥ Wul, a.a.0, S. 888.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib als groBe Vernunft

selbst auszugeben und seine Leistungen als die allein zihlenden zu
behaupten, wird er unredlich.

»Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg. Der Wille
zum System ist ein Mangel an Rechtschaffenheit.«*

Indem der Intellekt fiir sich einen Standpunkt jenseits aller Perspek-
tivitat reklamiert und damit gleichsam den blinden Feck im Auge
ausblendet, beraubt er sich nach Nietzsche seiner Potenz:

»Es giebt nur ein perspektivisches Sehen, nur ein perspektivisches >Erken-
nen¢; und je mehr Affekte wir iiber eine Sache zu Worte kommen lassen, je
mehr Augen wir uns fiir dieselbe Sache einzusetzen wissen, um so vollstin-
diger wird unser »Begriff« dieser Sache, unsre >Objektivititc sein. Den Willen
aber iiberhaupt eliminiren, die Affekte sammt und sonders aushingen, ge-
setzt, dass wir dies verméchten: wie? hiesse das nicht den Intellekt castri-
ren? [...].«*

Hier klingt uniiberhorbar an, was Nietzsche schon in Ueber Wahr-
heit und Liige im Bild des auf dem Riicken eines Tigers befindlichen
Bewuftseins angedeutet hatte. Ohne Affekte, Triebe und Instinkte
steht der Verstand auf verlorenem Posten, denn sie bilden das Krifte-
potential, aus dem er seine schopferischen Antriebe bezieht. Er ver-
wechselt seine Autonomie in bezug auf den Umgang mit Begriffen
mit Unabhingigkeit von seinem Ursprung. Sein Ursprung aber ist
jenes Lebensprinzip, das Nietzsche durchgehend als Wille zur Macht
bezeichnet.

6. Der wahre Anfang: Wille zur Macht

Auch der Intellekt ist urspriinglich und wesentlich Wille, insofern
sich in ihm das Interesse an Rationalitit zum Ausdruck bringt. Dabei
handelt es sich um ein Interesse neben vielen anderen, die mitein-
ander konkurrieren, einander bekimpfen und depotenzieren, aber
sich auch wechselseitig steigern, verstirken, iibertrumpfen. Diese
vielfiltigen KraftduBerungen sind fiir Nietzsche Kennzeichen des Le-
bendigen:

»Leben selbst ist wesentlich Aneignung, Verletzung, Uberwiltigung des

® GD, a.a.0.,, 5. 63.
" GM, a.a.0,, S. 365.

Rationalititstypen A 123

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annemarie Pieper

Fremden und Schwicheren, Unterdriickung, Hirte, Aufzwingung eigner For-
men, Einverleibung und mindestens, mildestens, Ausbeutung. [...] Die »Aus-
beutunge gehért nicht einer verderbten oder unvollkommnen und primitiven
Gesellschaft an: sie gehort in’s Wesen des Lebendigen, als organische Grund-
funktion, sie ist eine Folge des eigentlichen Willens zur Macht, der eben der
Wille des Lebens ist.«*

Der Verstand bildet in diesem durch den Willen zur Macht generier-
ten organischen Kontext keine Ausnahme. Um seiner selbst immer
michtiger zu werden, muf3 er sich gegen andere Willensbestrebun-
gen durchsetzen, und da ihm hierfiir keine physischen Mittel zu Ge-
bote stehen, muf er mit List und Tiicke, mit Uberredung, Schmei-
chelei oder Drohungen versuchen, sich als Herr im Haus zu
behaupten. So kann er sich darum bemiihen, die Affekte zu ziigeln,
indem er ihnen ein Ziel als begehrenswiirdig schmackhaft macht, das
ihm selbst erstrebenswert scheint, oder indem er Leidenschaften ka-
nalisiert und dabei davon profitiert, daf8 sie sich nicht blindwiitig ge-
geneinander richten, sondern um eines ihnen untergeschobenen
Zweckes willen ihre Krifte zusammenspannen.

Nietzsche sieht in allen Ausgestaltungen des Lebendigen den
Willen zur Macht am Werk, auch in der Philosophie des Geistes und
der Bewuftseinsphilosophie, die seit Platon daran gearbeitet hat, ihre
Uberlegenheit durch ein logisches Apriori zu demonstrieren, und
darin sehr erfolgreich war. Doch hat sie diesen Erfolg nicht durch
groBere Rationalitét erzielt, sondern sie verdankt ihre argumentative
Kraft jenem Machtinstinkt, der ihre Vertreter dazu bringt, Methoden
auszubilden, die es erlauben, den Gegner matt zu setzen. So erweist
sich z. B. die Methode der Dialektik mit den Augen Nietzsches gese-
hen als ein Instrument der Abrechnung und Herabsetzung, durch das
der Mitunterredner gewissermaflen vorgefithrt wird, um zu ver-
schleiern, dafl man selbst mit dem Riicken zur Wand steht und sich
nicht anders zu wehren weif3:

»Man wihlt die Dialektik nur, wenn man kein andres Mittel hat. [...] Sie
kann nur Nothwehr sein, in den Handen Solcher, die keine andren Waffen
mehr haben. [...] Man hat, als Dialektiker, ein schonungsloses Werkzeug in
der Hand; man kann mit ihm den Tyrannen machen; man stellt bloss, indem
man siegt. Der Dialektiker iiberlaft seinem Gegner den Nachweis, kein Idiot
zu sein: er macht wiithend, er macht zugleich hiilflos. Der Dialektiker depo-

% JGB, a.a.0., S. 207 {.

124  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib als groBe Vernunft

tenziert den Intellekt seines Gegners. — Wie? ist Dialektik nur eine Form der
Rache bei Sokrates?«*

Die gesamte christliche Metaphysik ist nach Nietzsche aus einem
Ressentiment hervorgegangen. Der Zorn und die Wut der Ohnmich-
tigen, der Schlechtweggekommenen, ihr Neid auf die starken und
groB8en, ihrer selbst michtigen Individuen hat sie verschlagen ge-
macht. Sie haben - Nietzsche nennt hier vor allem die Priester — die
Moral erfunden, um sich im Namen und als Sprachrohr eines All-
miachtigen das Recht zuzusprechen, andere an »allgemeingiiltigec
Vorschriften zu binden und ihre Autonomie dadurch zu schwichen.
Auf diese Weise verschafften sie sich Gewalt iiber den Willen vieler
und konnten als Wichter iiber die Herdenmoral im vorgeblichen
Dienst am Mitmenschen ihren Willen zur Macht befriedigen.

Nietzsches Hypothese des Willens zur Macht als Prinzip des
Lebendigen ist insofern problematisch, als er damit sein Postulat der
Perspektivitit zu verletzen scheint. Eine Schliisselstelle in Jenseits
von Gut und Bdse konnte dies belegen. Dort heif3t es:

»[...] man muss die Hypothese wagen, ob nicht iiberall, wo >Wirkungen«
anerkannt werden, Wille auf Wille wirkt — und ob nicht alles mechanische
Geschehen, insofern eine Kraft darin thétig wird, eben Willenskraft, Willens-
Wirkung ist. Gesetzt endlich, dass es gelinge, unser gesammtes Triebleben
als die Ausgestaltung und Verzweigung Einer Grundform des Willens zu er-
kliren — namlich des Willens zur Macht, wie es mein Satz ist —; gesetzt, dass
man alle organischen Funktionen auf diesen Willen zur Macht zuriickfithren
konnte und in ihm auch die Losung des Problems der Zeugung und Ernih-
rung — es ist Ein Problem - fiande, so hitte man damit sich das Recht ver-
schafft, alle wirkende Kraft eindeutig zu bestimmen als: Wille zur Macht.
Die Welt von innen gesehen, die Welt auf ihren sintelligiblen Charakter< hin
bestimmt und bezeichnet — sie wire eben >Wille zur Macht< und nichts aus-
serdem.«*

Man kénnte diese Stelle ontologisch lesen, so als ob Nietzsche hier
das Prinzip des Willens zur Macht als ein objektives, allgemeingiilti-
ges Naturgesetz — wenn auch blof8 hypothetisch — aufgefaflt wissen
will. Aber in dem Fall hat man iiberlesen, da Nietzsche sagt »Die
Welt von innen gesehen«. Er unterstellt mithin keine AuSenperspek-
tive, sondern radikalisiert die Binnenperspektive des Menschen, aus
welcher sich Lebendiges als Kraftduerung darstellt. Gestiitzt auf die

*» GD, a.a.0, S.70.
* JGB, a.a.0, S. 55.

Rationalititstypen A 125

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annemarie Pieper

Selbsterfahrung leitet Nietzsche die Berechtigung des Schlusses ab,
organische Entwicklungsprozesse als Ausdruck eines Willens zur
Macht zu lesen. Aber die Hypothese des Willens zur Macht ist und
bleibt Interpretation — ein Vor-Urteil iiber die Natur insgesamt aus
der Optik des Menschen, der selbst Teil dieser Natur ist und sich
diese mittels des Konzepts einer vielgestaltigen energetischen Kraft
deutend zurechtlegt, ohne den Anspruch zu erheben, die Natur aus
ihr selbst heraus transparent gemacht zu haben. Damit fallt Nietz-
sche nicht hinter seine eigene Voraussetzung zuriick, »dass all unser
sogenanntes Bewusstsein ein mehr oder weniger phantastischer
Commentar iiber einen ungewussten, vielleicht unwissbaren, aber
gefiihlten Text ist«®.

Setzt man mit Nietzsche den Willen zur Macht als unhintergeh-
bares Apriori, das der Verstand zwar erfunden hat, aber nicht um sich
selbst als den Urheber des durch dieses Apriori Bezeichneten aus-
zugeben, sondern um jene vorrationale Dimension zu benennen, die
als seine eigene Voraussetzung anzuerkennen er sich genétigt sieht,
dann folgt daraus ein anderes, >redlicheres« Verstandnis von Vernunft
und Rationalitdt, das ich abschliefend unter Bezugnahme auf den
Zarathustra umreiflen mochte.

7. Der Leib als groBe Vernunft

Zunichst ist festzuhalten, dafl Nietzsche die Vernunft nicht als solche
kritisiert, sondern die klassischen Vernunftkonzepte idealistischer
und christlicher Konvenienz. Deren Vertretern, die er als die »Vier-
schrotigen des Geistes« karikiert, halt er spottisch entgegen:

»Es steht uns Philosophen nicht frei, zwischen Seele und Leib zu trennen, wie
das Volk trennt, es steht uns noch weniger frei, zwischen Seele und Geist zu
trennen. Wir sind keine denkenden Frésche, keine Objektivir- und Registrir-
Apparate mit kalt gestellten Eingeweiden, — wir miissen bestindig unsre Ge-
danken aus unsrem Schmerz gebiren und miitterlich ihnen Alles mitgeben,
was wir von Blut, Herz, Feuer, Lust, Leidenschaft, Qual, Gewissen, Schicksal,
Verhingniss in uns haben.«*

Die Philosophie zieht ihre Daseinsberechtigung nach Nietzsche allein
daraus, daf ihre Fiktionen und Auslegungen lebensdienlich sind. Im

* MR, a.2.0, 5. 113.
* FW, a.a.0, Bd. 3, S. 349.

126  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Leib als groBe Vernunft

Kampf der Interpretationen verdient diejenige den Vorzug, die das
Leben nicht verleumdet, verichtlich macht, ignoriert. Eine solche
Lehre hat Zarathustra vorgetragen, indem er den Leib als grofe Ver-
nunft verkiindete und der verleiblichten Vernunft den Namen >Uber-
mensch« gab. Leib ist fiir Zarathustra im Unterschied zu den christli-
chen Metaphysikern nicht der vom Geist abgetrennte Kérper als
Inbegriff des Materiellen, sondern der ganze Mensch in individuo.

»Leib bin ich ganz und gar, und Nichts ausserdem; und Seele ist nur ein Wort
fiir ein Etwas am Leibe. / Der Leib ist eine grosse Vernunft, eine Vielheit mit
Einem Sinne, ein Krieg und ein Frieden, eine Heerde und ein Hirt. / Werk-
zeug deines Leibes ist auch deine kleine Vernunft, mein Bruder, die du »Geist«
nennst, ein kleines Werk- und Spielzeug deiner grossen Vernunft. / sIche
sagst du und bist stolz auf diess Wort. Aber das Gréssere ist, woran du nicht
glauben willst, — dein Leib und seine grosse Vernunft: die sagt nicht Ich, aber
thut Ich.«¥”

Der Leib ist ein dynamisches, ein titiges Apriori, das sich selbst als
grofle Vernunft organisiert. Indem der Leib sich als Verhaltnis aus-
spannt zwischen den Welt erfithlenden Sinnen und der kleinen Ver-
nunft des Verstandes, dessen Aufgabe darin besteht, Ordnungs- und
Sinnprinzipien fiir das vielfaltige, durch die Sinne gelieferte Material
zu erfinden, prisentiert er sich als ein vollendetes Ganzes, gleichsam
als ein Kunstwerk, in welchem sich Materie und Form so durchdrin-
gen, daf3 sie weder eine hierarchische noch eine statische, sondern
eine in sich bis aufs dufSerste gespannte Einheit bilden, die im Leib
und durch den Leib zusammengehalten wird. Die groffe Vernunft des
Leibes zeigt sich darin, daf sie alles in sich zu integrieren vermag —
auch und gerade das dem Verstand Entgegengesetzte, das sie nicht als
das Andere der Vernunft ausstoflt, sondern aushilt. Zwar sieht sich
die kleine Vernunft genétigt, dem Irrationalen aus ihrer Perspektive
die Rationalitdt abzusprechen, doch die grofle Vernunft halt das
Zeugnis der Sinne dagegen und stiftet Frieden zwischen den Kontra-
henten — zu ihrer beider Nutzen. Der Mensch ist kein Endprodukt,
nicht die Krone der Schépfung, mit der man sich fiir immer zufrieden
geben kann. »Wir sind Experimente: wollen wir es auch sein! «*
Zarathustra findet fiir das neue Menschenbild des Leibes als
grofer Vernunft Bilder, die das gespannte Selbstverhiltnis anschau-
lich machen: Briicke, Bogen, Seil des Seiltidnzers, Regenbogen. Mit

7 Z,a.a.0,Bd. 458 39.
¥ MR, a.a.0, 5. 274.

Rationalititstypen A 127

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annemarie Pieper

der Vorstellung einer sich aus- und anspannenden grofien Vernunft
des Leibes ist das alte dualistische Menschenbild iiberwunden. An
seine Stelle ist der Ubermensch getreten als der neue Mensch, der
alle seine gegenstrebigen Krifte in sich zentriert und damit in sich
die richtige Mitte findet zwischen einer Zerstreuung im Irrationalen
und einer Erstarrung im Rationalen. Das Konzept des Ubermenschen
als je und je neu sich verleiblichender groer Vernunft ist fiir Nietz-
sche die ausgezeichnete normative Perspektive fiir menschliche Indi-
viduen; denn sie macht den Gedanken der ewigen Wiederkunft des
Gleichen ertréglich. Nur das, wovon ich wollen kann, daf8 es ewig
wiederkehrt, ist wahrhaft verniinftig.

128  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

ttps://dol.org/10.5771/9783495983651-111 - am 20.01.2026, 10:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

