
C. Vernunft und das Andere der Vernunft

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

Nietzsches Konstrukt eines anderen Apriori

Annemarie Pieper

Nietzsche war mit Leib und Seele Kritiker, insbesondere der traditio­
nellen Philosophie in ihren idealistisch-transzendentalen Ausprä­
gungen. Seine Kritik war im wörtlichen Sinn radikal, insofern sie 
alles Ursprungs- und Prinzipiendenken verwarf. Doch hat er etwas 
anderes an dessen Stelle zu setzen? Wenn man sieht, daß auch er die 
Herkunftsfrage stellt und Genealogien entwickelt, um die Anfänge in 
den Blick zu bekommen, aus denen die von ihm problematisierten 
Sachverhalte hervorgegangen sind, scheint der Rückgang zu den 
Wurzeln für ihn ebenfalls mit einem Erkenntnisgewinn verbunden 
zu sein. Worin besteht dann aber der Unterschied zu den von ihm 
kritisierten philosophischen Ansätzen, die er samt und sonders des 
Irrtums, ja der Lüge zeiht?

Ich möchte diesen Fragen so nachgehen, daß ich in einem ersten 
Schritt die Hauptpunkte von Nietzsches Polemik gegen die abend­
ländische Philosophie herausstelle. Dies soll anhand des frühen Tex­
tes lieber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne aus dem 
Jahre 1873 geschehen1, der bereits in nuce die wesentlichen Einwän­
de gegen die These enthält, begründetes (rationales) Wissen lasse 
sich nur in Form und mittels eines Begriffssystems darstellen. In 
einem zweiten Schritt werde ich Nietzsches Kritik unter Heranzie­
hung von Thesen aus den späteren, insbesondere den drei großen 
moralphilosophischen Schriften Morgenröthe (1881), Jenseits von 1 

1 Nietzsches Schriften werden zitiert nach der Kritischen Studienausgabe (KSA), 14 
Bde., Berlin 1980, unter den folgenden Siglen nach Band und Seitenzahl: 
FW = Die fröhliche Wissenschaft
GD = Götzendämmerung
GM = Genealogie der Moral
GT = Geburt der Tragödie
JGB = Jenseits von Gut und Böse
MAM = Menschliches Allzumenschliches
WuL = lieber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne 
MR = Morgenröthe
Z = Also sprach Zarathustra

Rationalitätstypen A- 111

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

Gut und Böse (1886) sowie Zur Genealogie der Moral (1887) ergän­
zen, erweitern und vertiefen, wobei das Augenmerk zugleich auf 
Nietzsches eigene Argumentationsführung gelegt werden soll. In 
einem dritten Schritt will ich schließlich versuchen, Nietzsches Kon­
zept einer anderen Rationalität zu umreißen, und dazu beziehe ich 
mich vor allem auf den Zarathustra.

1. Der erste Vorwurf: Anthropozentrismus

Der erste Vorwurf, den Nietzsche gegen die Art und Weise erhebt, 
wie vor ihm Erkenntnistheorie betrieben wurde, richtet sich gegen 
deren Anthropozentrismus bzw gegen die Verlogenheit und den 
Hochmut, die darin stecken, daß der Mensch sich selbst zum absolu­
ten Mittelpunkt der Welt aufbläht. Zwar räumt Nietzsche ein, daß so 
wie die Mücke, die »in sich das fliegende Centrum dieser Welt 
fühlt«2, auch der Mensch nicht anders kann, als gleichsam Nabel­
schau zu betreiben, indem er alles, was er denkt, fühlt, will und tut, 
auf sich bezieht, aber anders als die Mücke ist er imstande zu begrei­
fen, daß er die Welt nur perspektivisch erfaßt, eben aus der Sicht des 
Menschen, die jedoch nicht die einzige und nicht die allein gültige ist. 
Dies will der Verstand jedoch nicht wahrhaben, und so gibt er in 
maßloser Arroganz vor, einen privilegierten Zugang zu den Dingen 
zu haben. Dabei wähnt er sich nicht nur gegenüber den außer­
menschlichen Lebewesen überlegen, sondern auch in bezug auf das 
Tierische in ihm selbst.
»Was weiss der Mensch eigentlich von sich selbst! Ja, vermöchte er auch nur 
sich einmal vollständig, hingelegt wie in einem erleuchteten Glaskasten, zu 
percipiren? Verschweigt die Natur ihm nicht das Allermeiste, selbst über sei­
nen Körper, um ihn, abseits von den Windungen der Gedärme, dem raschen 
Fluss der Blutströme, den verwickelten Fasererzitterungen, in ein stolzes 
gauklerisches Bewusstsein zu bannen und einzuschliessen! Sie warf den 
Schlüssel weg: und wehe der verhängnissvollen Neubegier, die durch eine 
Spalte einmal aus dem Bewusstseinszimmer heraus und hinab zu sehen 
vermöchte und die jetzt ahnte, dass auf dem Erbarmungslosen, dem Gierigen, 
dem Unersättlichen, dem Mörderischen der Mensch ruht, in der 
Gleichgültigkeit seines Nichtwissens, und gleichsam auf dem Rücken eines 
Tigers in Träumen hängend.«3

2 WuL, a.a.O., Bd. 1, S. 875.
3 A.a.O., S. 877.

112 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

Es fragt sich natürlich, woher Nietzsche dies weiß, wenn auch er 
keine Außenperspektive auf den Menschen einnehmen, sondern nur 
aus der Binnenperspektive den menschlichen Standpunkt in die Din­
ge hineintragen kann. Offenbar ist das Bewußtseinszimmer, in das 
die Natur den Menschen eingesperrt hat, keine fensterlose Monade 
im Sinne von Leibniz; vielmehr gibt es Spalten, durch die der Neu­
gierige, an der Wahrheit über sich selbst Interessierte einen Blick 
hinaus - oder besser: hinein, in sein Inneres - riskieren kann. Was 
er da zu sehen bekommt, entsetzt ihn zutiefst. Vielleicht hatte er 
erwartet, eine gut funktionierende Maschinerie vorzufinden, die auf 
einen vernünftigen, dem Menschen wohl gesonnenen Konstrukteur 
schließen ließ. Statt dessen entdeckt er das genaue Gegenteil: ein 
wüstes Durcheinander von einander feindlichen Trieben, die um ma­
ximale Befriedigung kämpfen. Diese Wahrheit ist dem Menschen 
unerträglich, und so verdrängt er seinen irrationalen Unterbau, um 
zurückgezogen in der Innerlichkeit des Bewußtseins seine eigene 
ideologische Überbauwelt zu schaffen, die er als die einzig wahre 
Welt ausgibt.

2. Der zweite Vorwurf: Objektivierung / Rationalisierung

Der zweite Vorwurf Nietzsches richtet sich gegen die Sprachphiloso­
phen, die davon ausgehen, daß die Wörter reale Eigenschaften der 
Dinge benennen und daher eine objektive Bedeutung haben. Nietz­
sche vertritt die These, daß die Bedeutung der Wörter auf Konventi­
on beruht und daher nicht nur völlig willkürlich, sondern auch sub­
jektiv in dem Sinn ist, daß sie nur die Perspektive des Menschen auf 
die Dinge, nicht aber deren objektive Beschaffenheit - d.h. ihr onto­
logisches Wesen, das ihnen unbezüglich auf den Menschen gewisser­
maßen aus ihrer eigenen Perspektive zukäme - zum Ausdruck 
bringt. Die einem Stein zugeschriebene Härte, die Einteilung der 
Dinge in männliche, weibliche und sächliche haben nichts mit den 
Gegenständen zu tun, sondern nur mit der Art und Weise, wie sie 
von Menschen erfahren werden und sich im Verhältnis zu Menschen 
darstellen. Die Wörter sind nach Nietzsche Metaphern für die Dinge, 
die sich nach langem Gebrauch abschleifen und ihrer Bildhaftigkeit 
verlustig gehen. Begriffe schließlich sind so weit von den ursprüng­
lichen Eindrücken, die individuelle Dinge auf das Empfindungs­
vermögen ausüben, entfernt, daß sie nur noch das »Residuum einer 

Rationalitätstypen A- 113

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

Metapher«4 bilden. Aufgrund ihrer Abstraktheit sind sie jedoch ge­
eignet, eine Vielzahl von Gegenständen zu klassifizieren und ent­
sprechend unter einer ökonomischen Perspektive als etwas Einheitli­
ches zusammenzufassen.

Hier unterläuft den Erkenntnistheoretikern und Sprachphiloso­
phen nun ein weiterer Irrtum: Sie halten die Begriffe und das Bezie­
hungsnetz, über das diese sich zum System formieren, für höherran­
gig als die Dinge, da sie als deren Wahrheitsbedingungen ausgegeben 
werden. Nietzsche karikiert die >Rationalität< des Erkenntnisprozes­
ses durch folgenden Vergleich:

»Wenn Jemand ein Ding hinter einem Busche versteckt, es eben dort wieder 
sucht und auch findet, so ist an diesem Suchen und Finden nicht viel zu 
rühmen: so aber steht es mit dem Suchen und Finden der >Wahrheit< inner­
halb des Vernunft-Bezirkes.«5

Wieder ist es somit ein Akt des Vergessens oder Verdrängens, durch 
den der Intellekt sich selbst zum Urheber der Erkenntnis durch Be­
griffe macht. Wie er nicht wahrhaben wollte, daß er sich einem Leib- 
Apriori verdankt, so will er auch nicht wahrhaben, daß die Dinge ein 
ihm unzugängliches Wesens-Apriori besitzen. Um seine Autonomie 
behaupten zu können, blendet er die Genealogie der Begriffe - ihre 
Herkunft aus den Metaphern und deren Bezug auf unmittelbare 
sinnliche Eindrücke - aus und betrachtet sie als seine ureigensten 
Gebilde, denen er logische Apriorität zuspricht und dieser Form von 
Apriorität zugleich erkenntniskonstituierende Bedeutung zuerkennt. 
Für Nietzsche ist dieser behauptete Vorrang der Geltung vor der Ge­
nesis Resultat einer massiven Verfälschung seitens des Verstandes, 
der sich selbst zum Urheber wahren Wissens erklärt, indem er alle 
anderen Urheber >vergißt<.

3. Der dritte Vorwurf: Systematisierung

Nach den Erkenntnistheoretikern und den Sprachphilosophen greift 
Nietzsche die Naturwissenschaftler an, die sich seit jeher als die An­
wälte exakten, sich streng an das objektiv Gegebene haltenden Wis­
sens behaupteten. Sofern Naturgesetze den Anspruch erheben, das 

4 A.a.O., S. 882.
5 A.a.O., S. 883.

114 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

unveränderliche Wesen natürlicher Prozesse und Sachverhalte auf 
allgemeingültige Weise auszusagen, könnte die Physik eben den Zu­
gang zu den Dingen an sich haben, den die Philosophie vergeblich für 
sich reklamiert. Doch, so wendet Nietzsche ein:

»Dagegen ist einmal zu sagen: hätten wir noch, jeder für sich eine verschie­
denartige Sinnesempfindung, könnten wir selbst nur bald als Vogel, bald als 
Wurm, bald als Pflanze percipiren, oder sähe der eine von uns denselben Reiz 
als roth, der andere als blau, hörte ein Dritter ihn sogar als Ton, so würde 
niemand von einer solchen Gesetzmässigkeit der Natur reden, sondern sie 
nur als ein höchst subjectives Gebilde begreifen.«6

Die allgemeingültige Erkenntnis also, die wir in den Naturgesetzen 
dingfest gemacht zu haben glauben, spaltet sich gemäß Nietzsches 
Gedankenexperiment nicht nur in speziesverschiedene Erkenntnisse, 
sondern innerhalb der Spezies Mensch noch einmal in individuell 
verschiedene Erkenntnisse. Wenn aber jedes organische Wesen ein 
und dasselbe Ding perspektivisch je anders erkennt, wird die Hypo­
these einer an den Naturgesetzen festzumachenden ontologischen 
Struktur der Natur obsolet. Naturgesetze sind nicht Gesetze der Na­
tur, sondern menschliche Konstrukte, durch die wir uns etwas anzu­
eignen suchen, das nur >für uns<, nicht aber >an sich< Natur ist. Nicht 
einmal Raum und Zeit als die unverrückbaren Koordinaten, mit de­
ren Hilfe wir Naturgegenstände feststellen, sind uns objektiv vor­
gegeben. Vielmehr produzieren wir sie nach Nietzsche »in uns und 
aus uns mit jener Nothwendigkeit, mit der die Spinne spinnt«7. Wie 
die Spinne ihr Netz aus sich heraus erzeugt, so bringen wir unsere 
Vorstellungen von Raum-, Zeit- und Zahlverhältnissen als Ord- 
nungs- und Struktursysteme in die Natur hinein, vergessen aber, 
daß wir es sind, die die Dinge mit einem Netz überziehen, bis wir 
schließlich davon überzeugt sind, daß das Universum an sich selbst 
und von sich selbst her jenes kunstvoll gegliederte organische Ganze 
ist, das wir in es hineinsehen.

»An dem Bau der Begriffe arbeitet ursprünglich, wie wir sahen, die Sprache, 
in späteren Zeiten die Wissenschaft. Wie die Biene zugleich an den Zellen 
baut und die Zellen mit Honig füllt, so arbeitet die Wissenschaft unaufhalt­
sam an jenem grossen Columbarium der Begriffe, der Begräbnisstätte der 
Anschauung, baut immer neue und höhere Stockwerke, stützt, reinigt, er­

6 A.a.O., S. 885.
7 A.a.O.

Rationalitätstypen A- 115

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

neut die alten Zellen, und ist vor allem bemüht, jenes in's Ungeheure auf- 
gethürmte Fachwerk zu füllen und die ganze empirische Welt d. h. die an- 
thropomorphische Welt hineinzuordnen.«8

Die Welt - ein gewaltiges Baukastensystem, das wir für unsere 
Zwecke als Honigwabe eingerichtet haben, in der Meinung, die Na­
tur selber sei der Baumeister. In Wirklichkeit handelt es sich jedoch 
um ein totes System, in welchem alles Lebendige abgetötet und in 
mumifizierter Form aufbewahrt wird.

Nietzsche schließt seine Ausführungen mit einer Gegenüber­
stellung von vernünftigem und intuitivem Menschentypus. Wäh­
rend ersterer als Philosoph oder Wissenschaftler die Welt durch Be­
griffe und Gesetze zu beherrschen trachtet, pflegt letzterer als 
Künstler einen ästhetischen Umgang mit den Dingen, indem er sie 
metaphorisch oder sonstwie bildnerisch so vor Augen führt, wie sie 
sich zeigen: bunt, vielfältig, unregelmäßig, zusammenhanglos. So 
verzaubern, erheitern, beglücken, erlösen sie durch ihre Schönheit, 
anstatt im »Bretterwerk der Begriffe« zu »gespenstischen Schema­
ta«9 zu verkommen, die allenfalls den auf die Logik verengten Ver­
stand, nicht jedoch die Phantasie befriedigen. So plädiert Nietzsche 
hier für jene »Artisten-Metaphysik«, die er in Die Geburt der 
Tragödie auf die Formel gebracht hat: »nur als aesthetisches Phäno­
men ist das Dasein und die Welt ewig gerechtfertigt«10.

4. Das irrationale Apriori der Vernunft

Nietzsches Kritik der theoretischen Vernunft gipfelt in dem Vorwurf, 
daß sie ihre eigenen Wurzeln verleugnet und sich eben damit von 
den Dingen abschneidet, um eine andere Welt als die bessere, höher­
rangige auszugeben, deren alleiniger Urheber die Vernunft ist. In den 
späteren Schriften verlagert sich diese Kritik mehr und mehr auf eine 
Kritik der praktischen Vernunft, doch Nietzsche wird nicht müde, 
alle auf einem theoretischen oder praktischen Vernunftinteresse be­
ruhenden Über-, Hinter- und Gegenwelten als Jenseitsprojektionen 
zu brandmarken, die die Vernunft in einem falschen Bemühen um 
Transzendenz in die Vertikale entwirft, darauf vertrauend, daß diese 

8 A.a.O., S. 886.
9 A.a.O., S. 888f.
10 GT,a.a.O.,Bd. 1, S. 47.

116 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

in den überzeitlichen, geschichtslosen Raum verlagerten Konstrukte 
erkenntnis- und handlungsbegründende Bedeutung haben. Für 
Nietzsche sind sie reine Fiktionen, mit denen sich die Vernunft um 
die Empirie betrügt, deren Irrationalität sie nicht erträgt, weil sie es 
nicht wahrhaben will, daß es etwas gibt, das ohne sie - vernunftlos - 
angefangen hat. Aus ihrer Sicht kann und darf es nichts geben, für 
das sie keine Urheberrechte zu reklamieren vermag. Deshalb muß sie 
so tun, als ob ihre Begriffe und Prinzipien es seien, die die Dinge 
transparent machen.

So erfindet sich die Vernunft eine Logik, in welcher sie den Din­
gen ihren eigenen Beitrag als das für die Erkenntnis Wesentliche zu 
unterstellen sucht, Prinzipien wie Gleichheit, Identität, denen jedoch 
»Nichts in der wirklichen Welt entspricht«, so wie auch die Mathe­
matik mit einem Exaktheitsideal operiert, obwohl »es in der Natur 
keine exact gerade Linie, keinen wirklichen Kreis, kein absolutes 
Grössenmaass gebe«11. Wie die theoretische Vernunft die außer­
menschliche Natur mittels ihrer logischen und wissenschaftlichen 
Kategorien zu beherrschen trachtet, so die praktische Vernunft das 
Tier in uns mittels des kategorischen Imperativs und moralischer 
Vorschriften:

»Das Ueber-Thier. - Die Bestie in uns will belogen werden; Moral ist 
Nothlüge, damit wir von ihr nicht zerrissen werden.«11 12

Daß die Vernunft ihre eigenen Vorstellungen von Welt und gutem 
Leben in das Außervernünftige legt, um den Anschein zu erwecken, 
es handle sich dabei nicht bloß um normative Vorgaben, sondern um 
ein Objektivität begründendes Apriori von Welt und Praxis, hat sei­
nen Grund darin, daß mit Anfang (ctQ/f), principium) Urheberschaft 
assoziiert wird und damit eine Höherwertigkeit:

»Am Anfang war.« - Die Entstehung verherrlichen - das ist der metaphysi­
sche Nachtrieb, welcher bei der Betrachtung der Historie wieder ausschlägt 
und durchaus meinen macht, am Anfang aller Dinge stehe das Werthvollste 
und Wesentlichste.«13

Von der Einsicht in den Ursprung der Dinge wird alles Heil erwar­
tet14, weil man offenbar davon ausgeht, daß am Anfang alles gut war 

11 MAM, a.a.O., Bd. 2, S. 31.
12 MAM, a.a.O., S. 64.
13 MAM, a.a.O., S. 540.
14 Vgl. MR,a.a.O.,Bd.3,S.51.

Rationalitätstypen A- 117

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

und die Kenntnis dieses Guten dazu beitragen könnte, dem Heil­
losen, Chaotischen in der aus ihrem Ursprung herausgefallenen Na­
tur den Zustand einer Ordnung entgegenzuhalten, den wiederherzu­
stellen die Vernunft als ihre Aufgabe deklariert. Die Berechtigung 
dazu leitet sie aus dem Anspruch ab, daß sie den unhintergehbaren 
Anfang des Guten bildete und als dessen Urheberin die wahre aprio­
rische Instanz ist für alles, was ist und was gilt.

Nietzsche will diesen Anspruch der Vernunft, sich über logische, 
sprachliche, wissenschaftliche und moralische Aprioris als absoluten 
Anfang zu behaupten, destruieren, indem er diese Behauptung auf 
ein Vor-Urteil zurückführt und hinter diesem Vor-Urteil eine irra­
tionale Kraft sichtbar macht, die auch die Vernunft selber antreibt 
und insofern deren vernunftloses Apriori ist. Diesen der Vernunft 
vorausliegenden Anfang nachzuweisen, ist alles andere als leicht; 
denn sie hat ihre eigenen Prinzipien nachgerade so verfestigt, daß 
wir sie in Theorie und Praxis aufgrund langer Gewohnheit nicht 
mehr als subjektive Zugabe, sondern als objektiven Bestandteil der 
erkennend und handelnd angeeigneten Dinge betrachten.

»Nachträgliche Vernünftigkeit. - Alle Dinge, die lange leben, werden allmäh­
lich so mit Vernunft durchtränkt, dass ihre Abkunft aus der Unvernunft da­
durch unwahrscheinlich wird.«15

Noch schwieriger ist es, die Herkunft der Vernunft selber aus ihrem 
radikalen Gegenteil, der Unvernunft, aufzudecken. Nietzsche ist sich 
darüber im klaren, daß ihm aus einer über zweitausendjährigen Me­
taphysik, die auf dem unerschütterlichen Glauben an die Vernunft 
basiert, Widerstände erwachsen, die er nicht mit den begrifflich-ar­
gumentativen Mitteln der Vernunft auflösen kann, da diese das 
Apriori der Vernunft nur wieder bestätigen. Die einzig erfolgver­
sprechende Methode sieht Nietzsche darin, gleichsam das Erinne­
rungsvermögen der Vernunft zu wecken und sie dazu zu bringen, 
ihre eigene Vorgeschichte zu überdenken und sich damit Aufschluß 
über ihren Ursprung zu verschaffen. Zwar kann sie nicht hinter ihren 
eigenen Anfang zurückgehen, um ihre Entstehungsgeschichte als 
Prozeß des Hervorgehens der Vernunft aus der Unvernunft, des Be­
wußten aus dem Unbewußten zu erzählen, aber sie kann dazu ge­
bracht werden, von sich selbst als dem unbestrittenen Apriori ihrer 
eigenen normativen Konstrukte abzusehen und bloß darauf zu ach­

15 MR, a.a.O., S. 19.

118 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

ten, was hinter dem von Kant so genannten Bedürfnis der Vernunft - 
dem Bedürfnis nach Einheit, nach Ordnung, Regelmäßigkeit, syste­
matischem Zusammenhang usw. - steckt. Wie also kann man die 
Vernunft dazu bringen, die von ihr für sich behauptete Selbst­
ursprünglichkeit kritisch zu revidieren, und was folgt daraus, gesetzt 
den Fall, sie räumt ein anderes Apriori ein?

5. Die Irrtümer der Vernunft

Nietzsches genealogisches Verfahren hat die Aufklärung der Ver­
nunft über ihren Irrtum zum Ziel. Er erzählt die Entstehungs­
geschichte dieses Irrtums unter Zuhilfenahme der Phantasie, die 
durch Bilder und Gleichnisse jenen Bereich der Empfindungen und 
Gefühle wieder ins Gedächtnis rufen soll, der auf das Zeugnis der 
Sinne setzt und den die Vernunft im Zuge ihrer Abstraktionsleistun­
gen verdrängt und über der Arbeit mit Begriffen schließlich verges­
sen hat.
»Gegen Bilder und Gleichnisse. - Mit Bildern und Gleichnissen überzeugt 
man, aber beweist nicht. Deshalb hat man innerhalb der Wissenschaft eine 
solche Scheu vor Bildern und Gleichnissen; man will hier gerade das Ueber- 
zeugende, das Glaublich-Machende nicht und fordert vielmehr das kälteste 
Misstrauen auch schon durch die Ausdrucksweise und die kahlen Wände her­
aus: weil das Misstrauen der Prüfstein für das Gold der Gewissheit ist.«16

Nietzsche will die philosophische Skepsis gegenüber dem Zeugnis 
der Sinne und dem durch sie Beglaubigten dadurch erschüttern, daß 
er ihr Inkonsequenz nachweist; denn auch sie selbst beruht auf einem 
Glauben, den sie nicht in Zweifel zieht, nämlich dem Glauben an die 
Voraussetzungslosigkeit der Vernunft. Dieses Vertrauen in die Prin­
zipien der Vernunft als den wahren Anfängen und unüberbietbaren 
Geltungsgründen alles Seienden will Nietzsche untergraben und da­
mit das Fundament der Vernunft zum Einsturz bringen. Anstatt auf 
festem Grund hat sie »gleichsam auf fliessendem Wasser«17 gebaut, 
darauf vertrauend, daß sie dem flüchtigen Werden mittels ihrer Ge­
dankenkonstrukte Halt und Gestalt zu geben vermag. Daß ihr dies 
nicht bzw. nur mittels massiver Verfälschungen gelingt, zeigt Nietz­

16 MAM, a.a.O., S. 614.
17 WuL, a.a.O., S. 882.

Rationalitätstypen A- 119

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

sehe am Beispiel fundamentaler Konzepte der Vernunft- qua Be­
wußtseinsphilosophie: Ich, Subjekt, Substanz, Kausalität, Sein, freier 
Wille usw. - lauter Begriffe, von denen Nietzsche behauptet, sie seien 
»untergeschoben«18, was man durchaus wörtlich nehmen kann: Dem 
Fluß der Dinge, wie er sich der Wahrnehmung darstellt, wird von der 
Vernunft ein fester, Stabilität garantierender Grund unterstellt, ein 
identisch sich durchhaltendes Substrat, das als das allein Wesentliche 
ausgegeben wird, im Hinblick auf welches die das Veränderliche be­
zeichnenden Prädikate zu bloßen Akzidenzien herabsinken, denen 
nur nachgeordnete Bedeutung zukommt.

»Die >Vernunft< ist die Ursache, dass wir das Zeugniss der Sinne fälschen. 
Sofern die Sinne das Werden, das Vergehn, den Wechsel zeigen, lügen sie 
nicht. [...] Aber damit wird Heraklit ewig Recht behalten, dass das Sein eine 
leere Fiktion ist. Die >scheinbare< Welt ist die einzige: die >wahre Welt< ist nur 
hinzugelogen [,..].«19

Immer wieder mokiert Nietzsche sich über Kant als den »verwach­
sensten Begriffs-Krüppel, den es je gegeben hat«20. Wichtigtuerisch 
habe der >grosse< Kant gefragt »Wie sind synthetische Urteile a priori 
möglich?« und darauf mit großem Aufwand geantwortet: »Vermöge 
eines Vermögens«21. Die Vorurteile der Philosophen sind demnach 
als logische Fiktionen daran kenntlich, daß sie erschlichen sind; sie 
decken ein Apriori auf, von dem sie behaupten, sie hätten es >gefun- 
den<, während sie es doch im Verlauf der Rekonstruktion erst erfin­
den. Daher findet die Vernunft überall sich selbst wieder. Sie hat ihre 
Igel an den Anfang und das Ende des Erkenntnisprozesses postiert, 
und der arme Hase >Sinnlichkeit< läuft sich dazwischen tot. So spricht 
denn Nietzsche im Zusammenhang mit der Beschreibung des freien 
Willens durch den Begriff causa sui von einer Art »logischer Noth- 
zucht und Unnatur«22, weil die Vernunft der Natur Gewalt antut, 
indem sie sie in den Zirkel der sich selbst als das Unbedingte und 
damit als unhintergehbar behauptenden praktischen Vernunft ein­
sperrt. Aber: »alles Unbedingte gehört in die Pathologie«23. Die Ver­
nunft ist gleichsam neurotisch geworden über ihren ständigen Be­

18 GD, a.a.O., Bd. 6, S. 77.
19 GD, a.a.O., S. 75.
20 GD, a.a.O., S. 110.
21 JGB, a.a.O., Bd. 5, S. 24.
22 JGB, a.a.O., S. 35.
23 JGB, a.a.O., S. 100.

120 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

mühungen, sich in Münchhausenscher Manier am eigenen Schopf 
aus dem Sumpf zu ziehen, der sich nicht wegdisputieren läßt, genau 
betrachtet aber eigentlich gar kein Sumpf ist, sondern nur das mate­
rielle Apriori, das der Vernunft die von ihr abgelehnte Bodenhaftung 
verschafft, derer sie bedarf, um sich nicht in bloßen Fiktionen zu ver­
lieren. Ohne einen Glauben an das, was sie im Hinblick auf das ohne 
sie immer schon als es selbst Vorhandene auszurichten vermag, geht 
die wissenschaftliche Vernunft ins Leere.

»Es giebt, streng geurtheilt, gar keine >voraussetzungslose< Wissenschaft, der 
Gedanke einer solchen ist unausdenkbar, paralogisch: eine Philosophie, ein 
>Glaube< muss immer erst da sein, damit aus ihm die Wissenschaft eine Rich­
tung, einen Sinn, eine Grenze, eine Methode, ein Recht auf Dasein ge­
winnt.«24

Dieser vorausgesetzte Glaube autorisiert die Wissenschaft allererst 
als solche und legitimiert ihren Erkenntnisanspruch. Andernfalls 
geht sie in die Irre - in Ermangelung eines Erkenntnisinteresses, das 
ihr den Weg weist.

Daher spricht Nietzsche wiederholt von den Irrtümern der Ver­
nunft, die zwar aufgrund ihrer sprachlichen Versteinerung25 zu kano­
nischen Wahrheiten geworden sind, nichtdestotrotz aber Ergebnis 
einer Irreführung sind. Diese Rede von Irrtümern scheint im Wider­
spruch zu anderen Stellen zu stehen, an welchen Nietzsche den Ver­
stand der Lüge bezichtigt und dessen Verstellungskünste anprangert, 
was sich wie eine Schuld-zuweisung anhört. Andererseits will er 
Wahrheit und Lüge »im ausser-moralischen Sinne« verstanden wis­
sen, d. h. als deskriptive Begriffe, mit denen kein Werturteil verbun­
den ist. Insofern es in der Natur der Sache liegt, daß der Verstand die 
Dinge verstellt und verrückt, weil anders er sie seinen rationalen In­
teressen nicht unterwerfen kann - er muß sie geradezu verfälschen, 
um den Anschein zu erwecken, er könne rational über sie verfügen -, 
ist die Möglichkeit des Irrtums stets mitgegeben. Der Irrtum besteht 
nicht darin, daß eine die Dinge verfälschende Perspektive gewählt 
wurde; denn in dieser Hinsicht gibt es keine an sich falsche Perspek­
tive: die eine ist so gut wie die andere, wenn sie dem Verstand Welt 
erschließt. Vielmehr schleicht sich der Irrtum mit dem Vergessen ein, 
daß jede Sicht perspektivisch ist. Wenn der Verstand anfängt, sich als 

24 GM, a.a.O., Bd. 5, S. 400.
25 GM, a.a.O., S. 279.

Rationalitätstypen A- 121

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

Selbstzweck zu betrachten und schließlich sich selbst als das Apriori 
aller Aprioris setzt, hat er seine Perspektive verabsolutiert und damit 
unberechtigterweise Rationalität, d. h. den menschlichen Standpunkt 
zum Prinzip der außermenschlichen Natur erhoben.

»Menschlichkeit.< - Wir halten die Thiere nicht für moralische Wesen. Aber 
meint ihr denn, dass die Thiere uns für moralische Wesen halten? - Ein Thier, 
welches reden konnte, sagte: »Menschlichkeit ist ein Vorurtheil, an dem we­
nigstens wir Thiere nicht leiden.«26

Nietzsche beharrt darauf: »Es giebt gar keine geistigen Ursachen!«27. 
Die Annahme eines geistigen Apriori beruht auf dem Irrtum, daß 
ohne ein Ich die Welt nicht das wäre, was sie ist. Aber es verhält sich 
genau umgekehrt: Ohne die Welt gäbe es die Fiktion eines Ich nicht, 
das die Maschen seiner kategorialen Netze so knüpft, daß es darin die 
seinen Vorstellungen entsprechende Welt einzufangen hofft. Aber 
letztlich findet es in allem Seienden immer nur das wieder, was die 
Struktur seines Netzes aufweist.
»Es dämmert jetzt vielleicht in fünf, sechs Köpfen, dass Physik auch nur eine 
Welt-Auslegung und -Zurechtlegung [...] und nicht eine Welt-Erklärung 
ist.«28

Was immer in theoretischer Absicht über die Natur gesagt wird, ist 
unaufhebbar Interpretation. Es wird kein Anspruch auf Erklärung 
erhoben, der suggeriert, man könne die Natur objektiv erfassen, so 
wie sie an sich, unabhängig von einem menschlichen Verstand, be­
schaffen ist. Solange der Verstand sein Geschäft als fröhliche Wissen­
schaft betreibt, indem er mit seinem Material spielt, es schöpferisch 
gestaltet und neu komponiert - immer in dem Bewußtsein, daß es 
sein Werk ist -, ist er in seinem Element.

»Der Intellekt, jener Meister der Verstellung, ist so lange frei [...], als er täu­
schen kann, ohne zu schaden und feiert dann seine Saturnalien; nie ist er 
üppiger, reicher, stolzer, gewandter und verwegener. Mit schöpferischem Be­
hagen wirft er die Metaphern durcheinander und verrückt die Gränzsteine 
der Abstraktion.«29

Sobald der Verstand jedoch anfängt, seine Fiktionen für die Sache 

26 MR, a.a.O., S. 234.
27 GD, a.a.O., S. 91.
28 JGB, a.a.O., S. 28.
29 WuL, a.a.O., S. 888.

122 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

selbst auszugeben und seine Leistungen als die allein zählenden zu 
behaupten, wird er unredlich.

»Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg. Der Wille 
zum System ist ein Mangel an Rechtschaffenheit.«30

Indem der Intellekt für sich einen Standpunkt jenseits aller Perspek- 
tivität reklamiert und damit gleichsam den blinden Feck im Auge 
ausblendet, beraubt er sich nach Nietzsche seiner Potenz:

»Es giebt nur ein perspektivisches Sehen, nur ein perspektivisches >Erken- 
nen<; und je mehr Affekte wir über eine Sache zu Worte kommen lassen, je 
mehr Augen wir uns für dieselbe Sache einzusetzen wissen, um so vollstän­
diger wird unser >Begriff< dieser Sache, unsre >Objektivität< sein. Den Willen 
aber überhaupt eliminiren, die Affekte sammt und sonders aushängen, ge­
setzt, dass wir dies vermöchten: wie? hiesse das nicht den Intellekt castri- 
ren? [,..].«31

Hier klingt unüberhörbar an, was Nietzsche schon in Ueber Wahr­
heit und Lüge im Bild des auf dem Rücken eines Tigers befindlichen 
Bewußtseins angedeutet hatte. Ohne Affekte, Triebe und Instinkte 
steht der Verstand auf verlorenem Posten, denn sie bilden das Kräfte­
potential, aus dem er seine schöpferischen Antriebe bezieht. Er ver­
wechselt seine Autonomie in bezug auf den Umgang mit Begriffen 
mit Unabhängigkeit von seinem Ursprung. Sein Ursprung aber ist 
jenes Lebensprinzip, das Nietzsche durchgehend als Wille zur Macht 
bezeichnet.

6. Der wahre Anfang: Wille zur Macht

Auch der Intellekt ist ursprünglich und wesentlich Wille, insofern 
sich in ihm das Interesse an Rationalität zum Ausdruck bringt. Dabei 
handelt es sich um ein Interesse neben vielen anderen, die mitein­
ander konkurrieren, einander bekämpfen und depotenzieren, aber 
sich auch wechselseitig steigern, verstärken, übertrumpfen. Diese 
vielfältigen Kraftäußerungen sind für Nietzsche Kennzeichen des Le­
bendigen:

»Leben selbst ist wesentlich Aneignung, Verletzung, Überwältigung des 

30 GD, a.a.O., S. 63.
31 GM, a.a.O., S. 365.

Rationalitätstypen A- 123

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

Fremden und Schwächeren, Unterdrückung, Härte, Aufzwängung eigner For­
men, Einverleibung und mindestens, mildestens, Ausbeutung. [...] Die >Aus- 
beutung< gehört nicht einer verderbten oder unvollkommnen und primitiven 
Gesellschaft an: sie gehört in's Wesen des Lebendigen, als organische Grund­
funktion, sie ist eine Folge des eigentlichen Willens zur Macht, der eben der 
Wille des Lebens ist.«32

Der Verstand bildet in diesem durch den Willen zur Macht generier­
ten organischen Kontext keine Ausnahme. Um seiner selbst immer 
mächtiger zu werden, muß er sich gegen andere Willensbestrebun­
gen durchsetzen, und da ihm hierfür keine physischen Mittel zu Ge­
bote stehen, muß er mit List und Tücke, mit Überredung, Schmei­
chelei oder Drohungen versuchen, sich als Herr im Haus zu 
behaupten. So kann er sich darum bemühen, die Affekte zu zügeln, 
indem er ihnen ein Ziel als begehrenswürdig schmackhaft macht, das 
ihm selbst erstrebenswert scheint, oder indem er Leidenschaften ka­
nalisiert und dabei davon profitiert, daß sie sich nicht blindwütig ge­
geneinander richten, sondern um eines ihnen untergeschobenen 
Zweckes willen ihre Kräfte zusammenspannen.

Nietzsche sieht in allen Ausgestaltungen des Lebendigen den 
Willen zur Macht am Werk, auch in der Philosophie des Geistes und 
der Bewußtseinsphilosophie, die seit Platon daran gearbeitet hat, ihre 
Überlegenheit durch ein logisches Apriori zu demonstrieren, und 
darin sehr erfolgreich war. Doch hat sie diesen Erfolg nicht durch 
größere Rationalität erzielt, sondern sie verdankt ihre argumentative 
Kraft jenem Machtinstinkt, der ihre Vertreter dazu bringt, Methoden 
auszubilden, die es erlauben, den Gegner matt zu setzen. So erweist 
sich z. B. die Methode der Dialektik mit den Augen Nietzsches gese­
hen als ein Instrument der Abrechnung und Herabsetzung, durch das 
der Mitunterredner gewissermaßen vorgeführt wird, um zu ver­
schleiern, daß man selbst mit dem Rücken zur Wand steht und sich 
nicht anders zu wehren weiß:

»Man wählt die Dialektik nur, wenn man kein andres Mittel hat. [...] Sie 
kann nur Nothwehr sein, in den Händen Solcher, die keine andren Waffen 
mehr haben. [...] Man hat, als Dialektiker, ein schonungsloses Werkzeug in 
der Hand; man kann mit ihm den Tyrannen machen; man stellt bloss, indem 
man siegt. Der Dialektiker überläßt seinem Gegner den Nachweis, kein Idiot 
zu sein: er macht wüthend, er macht zugleich hülflos. Der Dialektiker depo- 

32 JGB, a.a.O., S. 207 f.

124 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

tenziert den Intellekt seines Gegners. - Wie? ist Dialektik nur eine Form der 
Rache bei Sokrates?«33

Die gesamte christliche Metaphysik ist nach Nietzsche aus einem 
Ressentiment hervorgegangen. Der Zorn und die Wut der Ohnmäch­
tigen, der Schlechtweggekommenen, ihr Neid auf die starken und 
großen, ihrer selbst mächtigen Individuen hat sie verschlagen ge­
macht. Sie haben - Nietzsche nennt hier vor allem die Priester - die 
Moral erfunden, um sich im Namen und als Sprachrohr eines All­
mächtigen das Recht zuzusprechen, andere an >allgemeingültige< 
Vorschriften zu binden und ihre Autonomie dadurch zu schwächen. 
Auf diese Weise verschafften sie sich Gewalt über den Willen vieler 
und konnten als Wächter über die Herdenmoral im vorgeblichen 
Dienst am Mitmenschen ihren Willen zur Macht befriedigen.

Nietzsches Hypothese des Willens zur Macht als Prinzip des 
Lebendigen ist insofern problematisch, als er damit sein Postulat der 
Perspektivität zu verletzen scheint. Eine Schlüsselstelle in Jenseits 
von Gut und Böse könnte dies belegen. Dort heißt es:

»[...] man muss die Hypothese wagen, ob nicht überall, wo >Wirkungen 
anerkannt werden, Wille auf Wille wirkt - und ob nicht alles mechanische 
Geschehen, insofern eine Kraft darin thätig wird, eben Willenskraft, Willens- 
Wirkung ist. Gesetzt endlich, dass es gelänge, unser gesammtes Triebleben 
als die Ausgestaltung und Verzweigung Einer Grundform des Willens zu er­
klären - nämlich des Willens zur Macht, wie es mein Satz ist gesetzt, dass 
man alle organischen Funktionen auf diesen Willen zur Macht zurückführen 
könnte und in ihm auch die Lösung des Problems der Zeugung und Ernäh­
rung - es ist Ein Problem - fände, so hätte man damit sich das Recht ver­
schafft, alle wirkende Kraft eindeutig zu bestimmen als: Wille zur Macht. 
Die Welt von innen gesehen, die Welt auf ihren >intelligiblen Charakter< hin 
bestimmt und bezeichnet - sie wäre eben >Wille zur Macht< und nichts aus­
serdem.«34

Man könnte diese Stelle ontologisch lesen, so als ob Nietzsche hier 
das Prinzip des Willens zur Macht als ein objektives, allgemeingülti­
ges Naturgesetz - wenn auch bloß hypothetisch - aufgefaßt wissen 
will. Aber in dem Fall hat man überlesen, daß Nietzsche sagt »Die 
Welt von innen gesehen«. Er unterstellt mithin keine Außenperspek­
tive, sondern radikalisiert die Binnenperspektive des Menschen, aus 
welcher sich Lebendiges als Kraftäußerung darstellt. Gestützt auf die 

33 GD,a.a.O., S. 70.
34 JGB, a. a. O., S. 55.

Rationalitätstypen A- 125

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

Selbsterfahrung leitet Nietzsche die Berechtigung des Schlusses ab, 
organische Entwicklungsprozesse als Ausdruck eines Willens zur 
Macht zu lesen. Aber die Hypothese des Willens zur Macht ist und 
bleibt Interpretation - ein Vor-Urteil über die Natur insgesamt aus 
der Optik des Menschen, der selbst Teil dieser Natur ist und sich 
diese mittels des Konzepts einer vielgestaltigen energetischen Kraft 
deutend zurechtlegt, ohne den Anspruch zu erheben, die Natur aus 
ihr selbst heraus transparent gemacht zu haben. Damit fällt Nietz­
sche nicht hinter seine eigene Voraussetzung zurück, »dass all unser 
sogenanntes Bewusstsein ein mehr oder weniger phantastischer 
Commentar über einen ungewussten, vielleicht unwissbaren, aber 
gefühlten Text ist«35.

Setzt man mit Nietzsche den Willen zur Macht als unhintergeh­
bares Apriori, das der Verstand zwar erfunden hat, aber nicht um sich 
selbst als den Urheber des durch dieses Apriori Bezeichneten aus­
zugeben, sondern um jene vorrationale Dimension zu benennen, die 
als seine eigene Voraussetzung anzuerkennen er sich genötigt sieht, 
dann folgt daraus ein anderes, >redlicheres< Verständnis von Vernunft 
und Rationalität, das ich abschließend unter Bezugnahme auf den 
Zarathustra umreißen möchte.

7. Der Leib als große Vernunft

Zunächst ist festzuhalten, daß Nietzsche die Vernunft nicht als solche 
kritisiert, sondern die klassischen Vernunftkonzepte idealistischer 
und christlicher Konvenienz. Deren Vertretern, die er als die »Vier­
schrötigen des Geistes« karikiert, hält er spöttisch entgegen:

»Es steht uns Philosophen nicht frei, zwischen Seele und Leib zu trennen, wie 
das Volk trennt, es steht uns noch weniger frei, zwischen Seele und Geist zu 
trennen. Wir sind keine denkenden Frösche, keine Objektivir- und Registrir- 
Apparate mit kalt gestellten Eingeweiden, - wir müssen beständig unsre Ge­
danken aus unsrem Schmerz gebären und mütterlich ihnen Alles mitgeben, 
was wir von Blut, Herz, Feuer, Lust, Leidenschaft, Qual, Gewissen, Schicksal, 
Verhängniss in uns haben.«36

Die Philosophie zieht ihre Daseinsberechtigung nach Nietzsche allein 
daraus, daß ihre Fiktionen und Auslegungen lebensdienlich sind. Im 

35 MR, a.a.O., S. 113.
36 FW, a.a.O., Bd. 3, S. 349.

126 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

Kampf der Interpretationen verdient diejenige den Vorzug, die das 
Leben nicht verleumdet, verächtlich macht, ignoriert. Eine solche 
Lehre hat Zarathustra vorgetragen, indem er den Leib als große Ver­
nunft verkündete und der verleiblichten Vernunft den Namen >Über- 
mensch< gab. Leib ist für Zarathustra im Unterschied zu den christli­
chen Metaphysikern nicht der vom Geist abgetrennte Körper als 
Inbegriff des Materiellen, sondern der ganze Mensch in individuo.

»Leib bin ich ganz und gar, und Nichts ausserdem; und Seele ist nur ein Wort 
für ein Etwas am Leibe. / Der Leib ist eine grosse Vernunft, eine Vielheit mit 
Einem Sinne, ein Krieg und ein Frieden, eine Heerde und ein Hirt. / Werk­
zeug deines Leibes ist auch deine kleine Vernunft, mein Bruder, die du >Geist< 
nennst, ein kleines Werk- und Spielzeug deiner grossen Vernunft. / >Ich< 
sagst du und bist stolz auf diess Wort. Aber das Grössere ist, woran du nicht 
glauben willst, - dein Leib und seine grosse Vernunft: die sagt nicht Ich, aber 
thut Ich.«37

Der Leib ist ein dynamisches, ein tätiges Apriori, das sich selbst als 
große Vernunft organisiert. Indem der Leib sich als Verhältnis aus­
spannt zwischen den Welt erfühlenden Sinnen und der kleinen Ver­
nunft des Verstandes, dessen Aufgabe darin besteht, Ordnungs- und 
Sinnprinzipien für das vielfältige, durch die Sinne gelieferte Material 
zu erfinden, präsentiert er sich als ein vollendetes Ganzes, gleichsam 
als ein Kunstwerk, in welchem sich Materie und Form so durchdrin­
gen, daß sie weder eine hierarchische noch eine statische, sondern 
eine in sich bis aufs äußerste gespannte Einheit bilden, die im Leib 
und durch den Leib zusammengehalten wird. Die große Vernunft des 
Leibes zeigt sich darin, daß sie alles in sich zu integrieren vermag - 
auch und gerade das dem Verstand Entgegengesetzte, das sie nicht als 
das Andere der Vernunft ausstößt, sondern aushält. Zwar sieht sich 
die kleine Vernunft genötigt, dem Irrationalen aus ihrer Perspektive 
die Rationalität abzusprechen, doch die große Vernunft hält das 
Zeugnis der Sinne dagegen und stiftet Frieden zwischen den Kontra­
henten - zu ihrer beider Nutzen. Der Mensch ist kein Endprodukt, 
nicht die Krone der Schöpfung, mit der man sich für immer zufrieden 
geben kann. »Wir sind Experimente: wollen wir es auch sein!«38

Zarathustra findet für das neue Menschenbild des Leibes als 
großer Vernunft Bilder, die das gespannte Selbstverhältnis anschau­
lich machen: Brücke, Bogen, Seil des Seiltänzers, Regenbogen. Mit 

37 Z, a.a.O., Bd.4, S. 39.
38 MR, a.a.O., S. 274.

Rationalitätstypen A- 127

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

der Vorstellung einer sich aus- und anspannenden großen Vernunft 
des Leibes ist das alte dualistische Menschenbild überwunden. An 
seine Stelle ist der Übermensch getreten als der neue Mensch, der 
alle seine gegenstrebigen Kräfte in sich zentriert und damit in sich 
die richtige Mitte findet zwischen einer Zerstreuung im Irrationalen 
und einer Erstarrung im Rationalen. Das Konzept des Übermenschen 
als je und je neu sich verleiblichender großer Vernunft ist für Nietz­
sche die ausgezeichnete normative Perspektive für menschliche Indi­
viduen; denn sie macht den Gedanken der ewigen Wiederkunft des 
Gleichen erträglich. Nur das, wovon ich wollen kann, daß es ewig 
wiederkehrt, ist wahrhaft vernünftig.

128 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111 - am 20.01.2026, 10:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

