
III. Gemeinsam Essen

Gemeinsames Essen erleichtert die Gründung und Aufrechterhaltung einer 
Gemeinschaft. Seien es Staatsakte, Konferenzen, Vertragsabschlüsse, Feiertage 
oder Familienfeste – immer spielt ein gemeinsames Mahl eine wichtige Rolle. Aber 
nicht nur zu besonderen Anlässen, auch im Alltag verbindet es die Menschen, zu 
Hause, in der Schule oder Arbeit. Beim Essen werden Kontakte geknüpft, wird 
Vertrauen aufgebaut, werden Beziehungen vertieft und die täglichen Sorgen und 
Freuden geteilt. Ist ein gemeinsames Essen dagegen nicht möglich, so wirkt dies 
unmittelbar trennend, weil ein zentraler Vorgang der Gemeinschaftsbildung 
unterbunden wird. 

Um gemeinsam essen zu können, müssen alle Teilnehmenden einen Konsens 
über Ablauf und Art der Speisen voraussetzen. Er fungiert wie ein Identitäts-
marker der jeweiligen Mahlgemeinschaft. Er wirkt nicht nur positiv verbindend, 
sondern vor allem auch exklusiv. Er kann unterbinden, dass jemand an Mählern 
teilnimmt, die nicht dem gleichen Konsens folgen. Dies verhindert die beliebige 
Ab- oder Zuwanderung in Gemeinschaften. Speiseverbote spielen dabei eine her-
ausragende Rolle: Was bei den einen streng verboten ist, ist bei den anderen nicht 
nur erlaubt, sondern ein zentraler Bestandteil der täglichen Nahrung.

Sollen nun in einer Gesellschaft verschiedene Essensstile praktiziert werden 
können, ohne dass dies zu einer Aufsplitterung in lauter Teilgesellschaften führt, 
so stellt dies eine besondere Herausforderung dar. Grundsätzlich bieten sich 
dabei drei Optionen an. 

1. 	Kommen Menschen zusammen, die aus diversen Gründen unterschiedliche 
Dinge nicht essen, kann nach dem kleinsten gemeinsamen Nenner gesucht 
werden. Die einzelnen Verbote werden addiert und geschaut, was übrigbleibt. 
Diese Variante hat den Vorteil, dass am Ende alle zusammen das gleiche essen 
können. Für persönliche Einladungen ist dies meist der einfachste Weg. Der 
Nachteil ist allerdings, dass die Schnittmenge recht klein ausfallen kann. 
Werden zudem mehrere Diäten auf diese Weise addiert, schränkt dies den 
Speisezettel radikal ein. Wer je versucht hat, beispielsweise eine vegane Ernäh-
rungsweise mit einschlägigen Nahrungsmittelallergien zu kombinieren, wird 
dies bestätigen.

2. 	Kommen Menschen zusammen, die aus diversen Gründen unterschiedliche 
Dinge nicht essen, erhält jede Person ein auf ihre Erwartungen zugeschnit-
tenes Essen. Auch diese Variante lässt sich im Kleinen umsetzen und findet 
gerade im familiären Rahmen häufig Anwendung, wo bekannt ist, was wer aus 
welchen Gründen nicht isst. Im Großen ist sie kaum praktikabel. Der Nachteil 
ist, dass Teilnehmende das Essen nicht mehr miteinander teilen, womit ein 
gemeinschaftsstiftendes Element verloren geht.

https://doi.org/10.5771/9783987400087-149 - am 22.01.2026, 22:12:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400087-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. GEMEINSAM ESSEN146

3. 	Das Aufeinandertreffen verschiedener Diäten führt zu einer veränderten 
Anwendung der jeweiligen Speiseregeln. Dies kann sich etwa darin äußern, 
dass darüber Unterscheidungen getroffen werden, welche Verbote essentiell 
sind, welche neu interpretiert und welche – zweitweise oder grundsätzlich – 
aufgehoben werden können. Die situationsabhängige Anwendung von Essens-
verboten ist eine Praxis, der viele Menschen folgen: Aus Vegetariern werden 
Flexitarier. Diese entscheiden sich, zeitweise nicht nicht zu essen. 

Der zweite Teil des Buches will einige Wege aufzeigen, wie diesen Herausforde-
rung begegnet werden kann und hierzu auch praktische Empfehlungen bieten. 
Die komplexen Systeme jüdischer, islamischer und christlicher Essensregeln, 
wie sie im ersten Teil des Buches dargelegt wurden, werden von Netanel Olhoeft, 
Rümeysa Yilmaz und Irene Dietzel auf kurze Merkzettel heruntergebrochen, was 
es bei Einladungen zum Essen mit Angehörigen der drei Religionen zu beachten 
gilt. Des Weiteren hat Johann Hafner eine kleine Auswahl an Kochbuchempfeh-
lungen zusammengestellt, die sich bei der Erschließung verschiedener Ernäh-
rungsstile bewährt haben.

In der persönlichen Begegnung ist es oft einfacher als gedacht, sich auf die 
Bedürfnisse des Gastes oder der Gastgeber einzustellen und neue Diäten aus-
zuprobieren. Anders verhält es sich, wenn nicht nur zwei, sondern eine Vielzahl 
von Ernährungsstilen aufeinandertreffen, die auch noch unbekannt sein können. 
Diesem Szenario sehen sich alle Großküchen ausgesetzt und so auch die Mensa 
an der Universität Potsdam am Neuen Palais. Im Rahmen der Tagung wurde 
dort eine Woche lang jeden Tag eine neue Diät angeboten. Mit dem Mensachef 
Thomas Bringezu spricht Lukas Struß in einem Interview darüber, wie sich die 
Umsetzung gestaltet hat, auf welche Resonanz diese und andere Aktionswochen 
gestoßen sind und wie er die Zukunft für eine diverse und integrative Mensa 
einschätzt.

„Religiöser Nutri-Score“

Im Folgenden geben eine Christin, eine Muslimin und ein Jude Hinweise, was 
es zu beachten gilt, wenn man bei ihnen zu Gast ist bzw. wen man sie zu Gast 
hat. Im konkreten Fall hängt es freilich immer davon ab, ob jemand die jeweilige 
Speiseordnung strikt, flexibel oder kaum beachtet. Wie die Regeln ausgelegt und 
angewendet werden, ist zudem davon abhängig, welcher christlichen Konfession, 
islamischen Rechtsschule bzw. jüdischen Strömung sich jemand zugehörig fühlt. 
Es lohnt sich also immer zu fragen: „Wie hältst du s̓ mit dem Essen?“

Tatsächlich gibt es in den drei Religionen nur wenig, das klar und ein für alle 
Mal verboten oder erlaubt ist und auch von allen so befolgt wird. Selbst wo Regeln 
apodiktisch formuliert sind (Was nicht verboten ist, ist erlaubt – und umgekehrt), 
ergeben sich bei ihrer Anwendung Grenzfälle und sogar Ausnahmen. Zum Bei-
spiel, wenn etwas aus religiöser Sicht nicht verboten ist, es aber unziemlich wäre, 

https://doi.org/10.5771/9783987400087-149 - am 22.01.2026, 22:12:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400087-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. GEMEINSAM ESSEN 147

es zu essen; wenn etwas Verbotenes nicht als Nahrung, sondern als Medizin ein-
genommen wird; wenn ein neues oder fremdes Nahrungsmittel nicht eindeutig 
kategorisierbar ist; wenn es von fremder Hand zubereitet wurde; wenn jemand 
Hungersnot leidet u.s.w. 

Der Bereich des Zweifelhaften kann wie Verbotenes behandelt werden, indem 
man tutioristisch „auf Nummer sicher geht“. Er kann auch wie Erlaubtes behan-
delt werden, indem man laxistisch seine Unschädlichkeit unterstellt. Und noch 
eine dritte Möglichkeit besteht: Er wird als eigene Zwischenkategorie ausgewie-
sen: weder das Eine, noch das Andere. Zwischen ḥalāl und ḥarām liegt makrūh, 
zwischen Milchigem und Fleischigem liegt parve, zwischen Tugendhaftem und 
Lasterhaftem liegen adiaphora. Solche Zwischenkategorien beziehen sich auf 
Handlungen, auf Dinge oder auf Ziele. Sie entstehen aus Verlegenheit und sind 
selten trennscharf.

Angesichts dieser Komplexität erscheint der folgende Versuch unangemessen, 
mithilfe einer einfachen Ampel die religiöse Unbedenklichkeit von Lebensmit-
teln zu kennzeichnen. Wir verwenden diesen „religiösen Nutri-Score“ mit einem 
gewissen Augenzwinkern. Er soll eine erste Orientierung bieten und helfen, Men-
schen zusammenzubringen.

Rot steht für „Nicht anbieten, nicht schenken“

Gelb steht für „Hier gibt es etwas zu beachten. Besser nachfragen“

Grün steht für „Kann angeboten, geschenkt werden“

https://doi.org/10.5771/9783987400087-149 - am 22.01.2026, 22:12:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400087-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400087-149 - am 22.01.2026, 22:12:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400087-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fastenzeit und Kulinarik in der Orthodoxie
Reflektionen über Mönchstum und Esskultur

Irene Dietzel

Das Fasten ist im orthodoxen Christentum Ausdruck monastischer Tugend und 
Frömmigkeit – eine leiblich-geistige Übung der Enthaltsamkeit und Einkehr. In 
Griechenland ist es aber auch ein Fest der mediterranen Küche: Es wird zwar auf 
tierische Produkte und Öl verzichtet, doch niemals auf Raffinesse.

Für orthodoxe Christ_innen ist das Fasten keine religiöse Pflicht, wie im sun-
nitischen Ramadan, aber auch nicht individualisierbar – als Handy- oder Schoko-
Fasten etwa – wie in der evangelischen Fastenzeit. Das orthodoxe Fasten folgt 
einem komplexen Regelwerk, doch bleibt es für die Laien eine freiwillige Pra-
xis. Anlässe gibt es im orthodoxen Jahreszyklus viele: Auf das große Osterfasten, 
vierzig Tage vor Ostern plus Karwoche, folgt das Apostelfasten, in der Ostkir-
che vom ersten Sonntag nach Pfingsten bis zum Peter-und-Paul-Tag am 29. Juni. 
Im Sommer erfolgt dann das vierzehntägige Fasten vor Mariä-Himmelfahrt am  
15. August, im Winter das Philippusfasten vom 19. November bis zum 24. Dezem-
ber. Wer dann noch mehr Askese in sein Leben bringen will, kann immer mitt-
wochs und freitags auf tierische Produkte verzichten – innerhalb klösterlicher 
Gemeinschaften auch montags – mit Ausnahme der Wochen nach großen Fest-
tagen, oder der Jahrestage wichtiger Heiliger, an denen nicht gefastet wird. Bei 
rund 200 Fastentagen im Jahr und einigen Sonderregelungen bedarf es schon 
klerikaler Anleitung, um hier nicht den Durchblick zu verlieren.

So ist die orthodoxe Fastentradition ganz grundsätzlich ein Kennzeichen für die 
Nähe der klösterlichen und weltlichen Bereiche. Denn anthropologisch gesehen 
führt die Askese der Ostkirche nicht zur Weltflucht, wie Weber einst vermutete; 
Mönche und Nonnen mögen sich aus familiären und politischen Angelegenhei-
ten heraushalten, doch der bios angelikos führt in Küche, Garten und Hof und 
die Klöster bleiben so auch der Gemeinschaft der Laien zugewandt.1 So suchen 
fastende Laien die Nähe zu den Expert_innen in Askese, während Mönche auch 
mal ihre Kochtipps auf einem eigenen YouTube-Kanal verbreiten.2

Bezeichnend sind auch die Ausnahmen vom Fastenkatalog: Als tierisches Pro-
dukt bleibt Honig explizit erlaubt, vielleicht weil er so zentral ist für die Gemein-
schaft von Mensch und Schöpfung. Schon die byzantinischen Heiligenviten 
erzählen von Wüsteneremiten, die auf wundersame Weise allein von wildem 

1	 Hann, Chris/Goltz, Hermann (Hg.), 2010, Eastern Christians in Anthropological Perspective, 
Berkely.

2	 https://www.youtube.com/@Pateras.Parthenios

https://doi.org/10.5771/9783987400087-149 - am 22.01.2026, 22:12:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400087-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IRENE DIETZEL150

Honig leben, und von lokalen Heiligen, die der Honig sammelnden Landbevöl-
kerung das Imkern beibringen.3

Auch Fisch, das christlichste unter den Speisetieren, wird an einzelnen Fas-
tentagen gegessen. Gänzlich ausgenommen vom Verbot sind Meeresfrüchte, weil 
einst Arme-Leute-Essen, und natürlich der Wein. So freuen sich auch Restaurant-
betreiber_innen auf die große Fastenzeit vor Ostern: in der Karwoche sind die 
Restaurants brechend voll, es gibt Muscheln, Shrimps und Wein in rauen Men-
gen. So schön kann gemeinsames Fasten sein.

Gekochter Oktopus lässt sich übrigens gut in Weinessig einlegen – ganz ohne 
Öl wird er schön zart. Am besten schmeckt er aber vom Grill mit einem Spritzer 
Zitrone und einem Glas Retsina.

Blut

200 Fastentage, Wochentage Mittwoch und Freitag: Fleisch, Eier und 
Milchprodukte, zusätzlich ggf. Fisch, Öl, Wein, gekochte Speisen

Veganes, Honig, Brot, Meeresfrüchte

3	 Anagnostakis, Ilias, 2018, Wild and domestic honey in middle Byzantine hagiography: Some 
issues relating to its production, collection and consumption, in: Hatjina, Fani/Mavrofridis, 
Georgios/Jones, Richard (Hg.), Beekeeping in the Mediterranean from antiquity to the pre-
sent, Nea Moudania.

https://doi.org/10.5771/9783987400087-149 - am 22.01.2026, 22:12:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400087-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

