Kapitel 2:
Der Wert der Sterblichkeit

»lmmortality ... is alarmingly perma-
nent.«
David Beglin'

»[1]f death did not exist, it would
have been necessary to invent it.«
Heine A. Holmen®

Unter dem Tabu des Mort interdite tat die C19-Politik so, als ob Sterben
nur Schaden anrichten und keinen Wert mehr haben kénnte. Sie schlug
sich in der logischen Konsequenz ins Lager jener thanatologischen
Modernisten, fur die es nichts Besseres gibt als das ewige Leben. Mit
dieser Parteinahme musste die C19-Politik in Konflikt zu thanatologi-
schen Traditionalisten geraten, fiir die das persénliche Sterben weniger
schlimm ist als das gehiufte Sterben in der Gesellschaft, da Letzteres
ihrem gewohnten Leben im Wege steht. Der in der C19-Pandemie aus-
gebrochene Kulturkampf zwischen Overperformern des Gesundheits-
schutzes, die an ihrem ewigen Leben arbeiteten, und Underperformern,
die ihr gewohntes Leben schiitzten, war ein Kampf zwischen thanato-
logischen Modernisten und Traditionalisten. Gefangen im Lager der
Overperformer, konnte die C19-Politik ihn nicht schlichten.

1 Beglin 2016.
2 Holmen 2018, S.150.

13.02.2026, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

Auf dem Pfad zur (Quasi-)Unsterblichkeit

Das verdeckte Postulat der C19-Politik, das besagt, dass Sterben nur
Schaden anrichtet und keinen Wert mehr hat, muss bei der Vorberei-
tung auf die nichste Pandemie auf den Priifstand. Sein Irrwitz tritt
in einem Gedankenexperiment zutage: Was ware, wenn wir wirklich
unsterblich wiren?

Sterben ist ohne Wert: Das ist die Grundauffassung, die die Arbeit
am Projekt des ewigen Lebens leitet. Es beginnt im schon fast Vertrau-
ten. Aus der Schulmedizin heraus findet Geroscience, die Wissenschaft
tiber die Mechanismen des biologischen Alterns, Wege, wie die mensch-
liche Gesundheitlinger erhalten und vor Alterskrankheiten wie Demenz
und Krebs geschiitzt werden kann. Begleitend dazu versprechen kiinst-
liche Intelligenz und Digitalisierung das autonome Leben bis ins hohe
Alter.® Es geht hier noch nicht primir um ein absolut lingeres Leben,
sondern um die Sicherung der Lebensqualitit mit modernsten Mitteln
bis zuletzt. Erst dann setzt gezielte Lebensverlingerung ein. Die Vision
dazu stiftete Yuval Harari in Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen.* Es
gibt verschiedene Wege, die zum Ziel weisen.

Die transhumanistische Bewegung strebt nach Uberwindung der
biologischen Grenzen des Menschen mit den Mitteln von Wissenschaft
und Technologie in drei komplementiren Ansitzen.® Der biologische
Ansatz verfolgt mithilfe von Bio- und Gentechnik die Moglichkeit einer
Unterbrechung des zelluliren Alterungsprozesses und einer Beseiti-
gung genetischer Defekte. Der bionische Ansatz baut auf Nanotech-
nologie und Robotik, die Ersatz von Korperteilen in Form kiinstlicher
Komponenten (Cyborgs) schaffen sollen. Im virtuellen Ansatz geht es
um Mind uploading kiinstlicher Intelligenz,® also den Transfer der in
einem menschlichen Gehirn gespeicherten Information (Erinnerung,
Erfahrung, Personlichkeit) vom biologischen Trager auf ein kiinstliches
Substrat (Maschine). Dies alles sind heute noch Visionen, aber wer
hitte sich vor 200 Jahren schon die bis heute in der Medizin erzielten

Osterle 2020.
Hariri 2017.

Dumsday 2017.

< RV, T U}

Rosenthal 2018.

13.02.2026, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 2: Der Wert der Sterblichkeit

Fortschritte vorstellen konnen?” Das kulturelle Substrat (-, -) mit seiner
Entwertung von Sterben und Tod zwingt zwar nicht auf diesen Pfad,
gibt ihn aber vor.

Forever Young: Robuste Unsterblichkeit

Der Transhumanismus ist die wissenschaftlich-technische Antwort auf
den Wunsch nach Unsterblichkeit. Technische Losungen allein sind aber
eine unzureichende Voraussetzung fiir das Projekt des ewigen Lebens.
Es verlangt auch nach einer philosophischen Antwort, zum Beispiel auf
die Frage, wie viel von meiner Identitit und meinem Projekt der Indi-
vidualitit iibrig bleibt, wenn mein Hirn in eine Maschine transplantiert
worden ist.® Das ewige Leben muss es auch wert sein, gelebt zu werden.
Eine Bedingung, die Bob Dylan in dem seinem Sohn gewidmeten Song
Forever Young so besingt?’

May God bless and keep you always
May your wishes all come true
May you always do for others
And let others do for you
May you build a ladder to the stars
And climb on every rung
May you stay forever young

May you grow up to be righteous
May you grow up to be true
May you always know the truth
And see the light surrounding you

7 Der Posthumanismus hegt Zweifel an der Eignung des Homo sapiens fiir eine
graduelle Transformation und denkt an einen radikalen Ersatz durch eine neue,
vollkommen kiinstliche »Spezies«. Die Singularitat in der kinstlichen Intelli-
genz, dievom Menschen nicht mehr riickgangig zu machende Beherrschung sei-
ner selbst durch Computernetzwerke, markiert die Geburtsstunde dieser neuen
Spezies.

8 Jung 2020.

9 Dylan1973.

13.02.2026, 08:40:08.

47


https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

May you always be courageous
Stand upright and be strong

May your hands always be busy
May your feet always be swift
May you have a strong foundation
When the winds of changes shift
May your heart always be joyful
May your song always be sung

Dylan wiinscht seinem Sohn nicht nur ewiges Leben, sondern eines voll

mit Zielen und Projekten, fiir die es sich zu leben lohnt. Seine Lyrik reiht
sich damit ein in philosophische Uberlegungen zur robusten Unsterblich-
keit, eine Unsterblichkeit mit Eigenschaften, die das ewige Leben erst le-

benswert machen. Folgende fiinf Voraussetzungen werden robuster Un-

sterblichkeit zugeschrieben:

Abwesenheit des biologischen Todes: Dies ist die notwendige und hinrei-
chende Bedingung fiir das ewige Leben an sich, welche aber nicht
hinreichend dafiir ist, dass es auch lebenswert ist.

»Gefrorenes« Dasein: Ewiges Leben kann und darf nicht ewige Krank-
heit und Siechtum bedeuten. Als Voraussetzung gilt ein guter kor-
perlicher und geistiger Zustand, quasi wie in der Jugend »eingefro-
ren« — »forever young« eben.

Nichtkonditionalitit: Biologische Unsterblichkeit darf auch nicht von
bestimmten Voraussetzungen abhingen wie zum Beispiel giinstigen
Umweltbedingungen. Denn so gering die Wahrscheinlichkeit auch
sein mag, dass sie nicht erfiillt sind — zum Beispiel ertrigliche Kli-
mabedingungen -, irgendwann verlasst den Unsterblichen mit Si-
cherheit das Gliick, so wenig er davon auch zu jedem Zeitpunkt brau-
chen mag.

Unverletzlichkeit: Fiir einen so gewappneten Korper darf es auch kein
physisches Unfallrisiko geben, das zum Beispiel den Hirntod fiir ein
ewiges Leben bedeuten kann. Denn auch hier fihrt das kleinste Un-
fallrisiko in der langen Frist zum sicheren Eintreten aller Unfallrisi-

10

Holmen 2018.

13.02.2026, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 2: Der Wert der Sterblichkeit

ken, die, da sie nie zum Tod fithren, eine negative kumulative Wir-
kung auf die Lebensqualitit entfalten werden.

. Universalitit: Der Mensch braucht als soziales Wesen auch be-
ziehungsweise gerade in seiner Unsterblichkeit das menschliche
Miteinander, und das heif3t, dass ausnahmslos jeder unsterblich
sein muss. Zum einen, weil Unsterbliche niemals Bindungen zu
Sterblichen eingehen kénnten, zum anderen, weil die Unsterblichen
Gewissensbisse ob ihres Privilegs bekommen kénnten und beides
einem lebenswerten Leben abtriglich wire.

Unsterblichkeitsoptimisten versprechen sich von der robusten Un-
sterblichkeit ewiges Gliick, nicht zuletzt, weil sie ihnen das Leid, das
alle Sterblichen plagt, garantiert erspart: die Furcht vor dem sicheren
Sterben. Selbst wenn auf alle sonstigen Vorteile des ewigen Lebens ver-
zichtet werden miisste — wie gliicklich miisste ein Leben allein deshalb
sein, weil es von der Furcht vor Tod und Sterben befreit ist? Fiir die
Unsterblichkeitsoptimisten hat Unsterblichkeit also eine therapeuti-
sche Funktion, und ihre Kosten-Nutzen-Rechnung ist ganz einfach:
Auf der Seite der Unsterblichkeit gibt es nur Vorteile und keine Kosten,
auf der Seite der Sterblichkeit keine Vorteile und nur Kosten. Fiir die
Unsterblichkeitsoptimisten ist die robuste Unsterblichkeit der Himmel
auf Erden.

Der Schaden der Unsterblichkeit

Unsterblichkeitsskeptiker bestreiten diese Furcht vor Tod und Sterben
als unvermeidbare Kosten der Sterblichkeit nicht. Was sie bestreiten,
ist, dass Unsterblichkeit ihrerseits frei von Kosten ist. Mehr noch, fiir
sie gibt es eine ganze Reihe von Kosten der Unsterblichkeit, die sich auf-
summieren und Sterblichkeit im Vergleich zur Unsterblichkeit zum klei-
neren Ubel machen. Mit anderen Worten: Sterblichkeit hat einen Wert
an sich. Hier ein knapper Abriss ihrer Argumentation, die drei Kosten-
arten der Unsterblichkeit identifiziert.

Identititskosten: Unsterblichkeit beeintrachtigt oder zerstort den
Fortbestand der personlichen Identitit des Sterblichen, den aufrecht-
zuerhalten sie keinesfalls garantieren kann. Denn wenn das Interesse
an der Verbesserung unserer Umwelt ein wesentlicher Bestandteil der
Identitit von Sterblichen ist, kime der Schritt in die Unsterblichkeit

13.02.2026, 08:40:08.

49


https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

dem Verlust unserer Identitit gleich. Denn ewiges Leben fithre unver-
meidlich in einen Zustand der Langeweile (necessary boredom thesis),
so der Begriinder der modernen Unsterblichkeitsphilosophie Bernard
Williams:" eine Langeweile, die aus der Entfremdung des Unsterblichen
von seiner Umwelt resultiere, weil irgendwann alle Projekte, fiir die es
sich lohnt zu leben, abgeschlossen wiren. Die Flucht in Projektopti-
mismus, der eine unendliche Abfolge von immer neuen Projekten zu
erkennen meint, biete keine Losung dieses Dilemmas. Denn persénli-
che Identitit entstehe nicht aus beliebigen Projekten, sondern aus einer
ganz speziellen Teilmenge, die unverwechselbar fiir ein bestimmtes
Individuum stehe: Niemand kann fiir etwas leben, wenn er dafiir nichts
anderes aufgeben muss, weil er es als Unsterblicher immer nachholen
kann."” Nur Sterblichkeit macht Carpe diem als Lebensstil (unter ande-
rem im Leistungskult) moglich. Personliche Identitit setzt zudem nicht
nur eine ausreichende korperliche und geistige Unversehrtheit voraus,
sondern auch die Kontinuitit des Bewusstseins, eine Voraussetzung,
die zum Beispiel beim Verfahren des Mind Uploading infrage gestellt
wird.” Ein funktionierender Verstand auf einem kiinstlichen Substrat
ohne Bewusstsein seiner selbst sei dem Tod so nahe, wie man ihm
tiberhaupt kommen kann. Und auch die Tatsache, dass fiir Unsterbli-
che ihre narrativ geformten Biografien keinen Abschluss finden, trage
zum Identititsverlust bei. Das »gefrorene« Dasein als nicht zu Ende
zu erzihlende Geschichte (auch von Erwartungen) ist fiir Unsterblich-
keitsskeptiker unvereinbar mit einem authentischen Leben. All diese
Aspekte summieren sich zu den Identititskosten der Unsterblichkeit
auf.

Wiedererkennungskosten: Auch ein unsterbliches Dasein muss als
menschliches erkennbar sein. Wenn aber zum Wesen des Menschseins
Heideggers Endlichkeit des Daseins gehort, dann konne, so die Argu-
mentation weiter, ein unsterbliches Wesen mithin kein menschliches
mehr sein. Unsterblichkeit und Wiedererkennbarkeit schliefen sich
demnach aus. Ein zu zahlender Preis fiir die Unsterblichkeit ist der
Verlust des Menschseins an sich — unabhingig davon, wie viel eigene
Biomasse noch im Kérper steckt.

1 Williams 1993.
12 Beglin 2016.
13 Gaitan 2019.

13.02.2026, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 2: Der Wert der Sterblichkeit

Attraktivitdtsverlust: Ewiges Leben muss auch ein attraktives Dasein
offerieren. Leben seiaber nur attraktiv, wenn es wertvoll ist, und wertvoll
kénne es nur sein, wenn es verletzlich ist. Wenn aber auch nur die kleins-
te Wahrscheinlichkeit der Verletzlichkeit (weiter-)besteht, weif der Un-
sterbliche, dass ihm langfristig eine unendliche Abfolge von Verletzun-
gen sicher ist. Die Universalititsvoraussetzung transferiert dieses Pro-
blem auch ins Soziale: Wie kénnen mir meine Liebsten lieb und teuer
sein, wenn keine Konstellation existiert, unter der ich sie verliere? Ein
Leben ohne die Moglichkeit der Verlusterfahrung stelle mithin keinen
Nutzen der Unsterblichkeit dar, sondern gehére zu ihren Kosten.

Diese Kostenarten stiitzen sich auf inferne Kriterien einer robusten
Unsterblichkeit, solche, die, soweit bekannt, das existierende Wesen und
die existierende Psyche des Menschseins berithren. Sie betreffen dem-
zufolge die individuelle Unsterblichkeit, die Ewigkeit des Menschen als
Individuum.

Daneben sind auch externe Kriterien, die kollektive Unsterblichkeit der
Spezies Mensch betreffend, zu erfiillen: Welche Kriterien muss die Zu-
kunft des jetzigen Universums erfiillen, damit robuste Unsterblichkeit
in ihr moglich bleibt? Die Astrophysik vom Anfang und Ende unseres
Universums prognostiziert fiir dessen Ende aber nur Szenarien des De-
sasters: Big Crunch, Big Chill, Big Rip sind Endzustinde, unter denen ein
Fortbestand irgendeines Daseins unvorstellbar ist. Die kosmologische
Nichterfiillbarkeit der robusten Unsterblichkeit verunmaoglicht also die
kollektive Unsterblichkeit der Spezies Mensch. Dennoch: Die an die ro-
buste Unsterblichkeit gestellten Bedingungen der Nichtkonditionalitit
und Unverletzlichkeit garantieren die Existenz des Unsterblichen auch
unter solch desastrésen Bedingungen sicher und damit ein Dasein,
dessen zu erleidender Schaden nur hoch sein kann.™

Zu diesen Schiden der Unsterblichkeit kommt der theistische hinzu.
Wer einen abrahamitischen Glauben hat, fiir den ist Unsterblichkeit ei-
ne Monstrositit, unvereinbar mit dem Heilsversprechen und allem, was

14 Das sichere Ende dieses Universums fiihrt zur Frage nach der Moglichkeit ei-
nes Folgeuniversums und seiner Eigenschaften sowie eines kontinuierlichen be-
ziehungsweise auch diskontinuierlichen Ubergangs vom jetzigen in das nichs-
te Universum usw. Einen interessanten theologisch-kosmologischen Zugang zu
diesem Thema, aufbauend auf der christlichen Doktrin der fleischlichen und
geistigen Auferstehung Christi (und damit aller Menschen in seiner Folge), bie-

tet Hausoul 2019.

13.02.2026, 08:40:08.

51


https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

man im Leben fiir seine Erfillung tun kann: Nur Sterblichkeit macht Ka-
ritas als Briickenschlag vom Diesseits ins Jenseits moglich. »Christian
charity might be thought as a concept and practice that simultaneously
preserves and polices the boundary between the profane and the sacred,
between matter and spirit.«”

Wie also lasst sich die Frage nach dem Verhiltnis der Kosten der Un-
sterblichkeit zu jenen der Sterblichkeit beantworten? Unsterblichkeits-
skeptiker kommen zum Schluss, dass die Kosten der Unsterblichkeit ho-
her sind, das heif’t, Sterblichkeit ist besser als Unsterblichkeit.

Approximative Unsterblichkeit

Was hat das Gedankenexperiment der Unsterblichkeit mit der Pande-
miepolitik zu tun? Immerhin ging es bei dieser ja nicht um Unsterb-
lichkeit, sondern um Lebensverlingerung, was ein kategorischer Unter-
schied ist.

Robuste Unsterblichkeit ist eine Form der kategorischen Unsterb-
lichkeit — ohne Wenn und Aber: Unsterblichkeit ist total, unter keinen
Umstanden trigt sie ein endliches Ablaufdatum. Ein langes und immer
lingeres, aber auch immer noch endliches Leben, approximative Un-
sterblichkeit, hat deshalb nichts von kategorischer Unsterblichkeit. Die
Demarkationslinie liegt am Ubergang von endlich zu unendlich. Nichts,
was auf dem linearen Zeitpfeil nicht unendlich ist, kann unsterblich
sein. Die Gegenwart ist aber geprigt vom Projekt der bestindigen
Lebensverlingerung (approximative Unsterblichkeit) und nicht vom
Projekt der kategorischen Unsterblichkeit. Dennoch sind die Uberle-
gungen zu den Voraussetzungen der robusten Unsterblichkeit kein
metaphysisches Sandkastenspiel.

Man kann Holmens These, »wenn es das Sterben nicht gibe, miisste
man es erfinden, nicht nur als Widerspruch zu einer metaphysischen
Vision ohne praktische Bedeutung lesen. Vor dem Hintergrund der
epochalen kulturellen Verdringung von Tod und Sterben aus dem
sozialen Leben kann sie auch als Appell verstanden werden, diesen
Wandel zu iiberwinden. Aber nicht durch Umkehr der kulturellen Ent-
wicklung, sondern durch Tod und Sterben als neue Unabdingbarkeit

15 langford 2015, S. 5.

13.02.2026, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 2: Der Wert der Sterblichkeit

fiirs Menschsein im individuellen Bewusstsein. Wer sich ihrer nicht be-
wusst ist, riskiert seinen individuellen Status als menschliches Wesen.
Der Mensch als (einzige) Spezies mit einem Bewusstsein der eigenen
Sterblichkeit kehre zu sich selbst zuriick!

Der Befund von Kapitel 1 verweist hingegen nur auf das Verschwin-
den des Todes aus dem sozialen, nicht aber aus dem persénlichen
Leben. Wo Sterben aber als Alltagserfahrung im Sozialen verschwunden
ist, wird dem Verdrangen des eigenen Todes auch aus der personlichen
Sphire Vorschub geleistet. Spielt er in der Jugend gedanklich und emo-
tional nahezu keine Rolle oder nur indirekt als Kick im Extremsport,
taucht er in spiteren Jahren sporadisch auf: beim Abschluss einer Le-
bens- oder Sterbeversicherung, beim Verfassen des Testaments, der
Wahl der letzten Heimstitte, den Anweisungen zum letzten Gang -
(zu?) wenig Anlisse in einem langen Leben, sich die eigene Sterblichkeit
zu vergegenwirtigen. Identititskosten und Attraktivititsverlust der
robusten Unsterblichkeit machen auch vor dem modernen Dasein nicht
halt.

Soweit die Pandemiepolitik alles daransetzt, die Fortschritte im Pro-
jekt der approximativen Unsterblichkeit zu schiitzen, trigt sie zur Ver-
festigung ihrer Kosten bei. Fiir die Beurteilung der Pandemiepolitik ent-
scheidend sind jedoch nicht nur die monetiren Kosten, die in der Ge-
sundheitspolitik routinemifig gepriift werden, sondern auch die nicht
monetiren Kosten des Projekts der approximativen Unsterblichkeit.

Das Gedankenexperiment der kategorischen Unsterblichkeit legt
auflerdem ein logisches Problem der Pandemiepolitik offen: Geht es
ihr nicht um Unsterblichkeit, sondern blofd um Lebensverlingerung,
verstanden als »heute noch nicht!«, dann sind wir eben doch in der Un-
sterblichkeit angelangt, weil es auch morgen, iibermorgen, ad infinitum
heifen wird: »noch nichtl«. Logisch muss eine Pandemiepolitik, die
sagt »heute noch nichtl«, also den Standpunkt vertreten, der Schaden
der Unsterblichkeit sei geringer als der kumulierte abdiskontierte Nut-
zen aus »heute noch nichtl«. Das heiflt, Pandemiepolitiker politisieren
zwangsliufig im Lager der Unsterblichkeitsoptimisten, sosehr sie diese
auch als Fantasten abtun wollten. Die Mort-interdite-Zielfunktion als
Politik des »Heute-noch-nicht!« impliziert:

Lemma 1: Die Mort-interdite-Zielfunktion basiert auf der Hypothese, dass heute
zu sterben fiir das menschliche Dasein kumulativ schlimmer ist, als ewig leben zu
miissen.

13.02.2026, 08:40:08.

53


https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

In der C19-Pandemie lief dieser Standpunkt der Einfachheit halber dar-
aufhinaus, dem Sterben keinerlei Nutzen an sich beizumessen, sondern
es als etwas zu behandeln, dessen durch und durch negative Wirkung
keiner weiteren Erliuterung bedarf. Dieser Standpunkt der Alternativ-
losigkeit der Zielfunktion verbat sich jede ernsthafte Diskussion iiber die
inhirente Menschlichkeit des Sterbens.

Als Diskurskiller trug Lemma 1 zur allgemeinen Konfusion bei. So
wurde in Deutschland der assistierte Suizid im Februar 2020 legal, zur
selben Zeit, als die Mort-interdite-Zielfunktion zum Credo der C19-Politik
wurde. Die Konfusion beziiglich Tod und Sterben zeigt sich auch darin,
dass in Deutschland innerfamiliire Suizidhilfe (unter Bedingungen) als
Dienst an den Lieben legalisiert wurde, es zugleich aber immer noch die
bedingungslose Bestattungspflicht gibt — selbst die Urne muss bestattet
werden und darfnicht als Erinnerung zu Hause behalten werden.® Kon-
fusion aber auchin den USA, wo der pornografische Tod auf das Bildtabu
der 9/11-Toten trifft, kollektive Gier auf kollektive Scham trifft. Das Tabu
Mortinterdite schafft Konfusion, weil es in sich selbst differenziert ist und
so an der Oberfliche scheinbare Widerspriichlichkeiten produziert.

Das differenzierte Tabu

Was genau ist tabu? Sterben, Tod, Sterbende in Spitalgingen, Massen-
griber, Uberforderung des Gesundheitssystems? In der Moderne ist Tod
und Sterben nicht pauschal tabu. Sie sind immer zugleich prisent und
absent. Verschiedene Entwicklungen begiinstigten das differenzierte
Tabu.”

Nach dem Zweiten Weltkrieg war das Tabu im biirgerlichen Main-
stream bereits verbreitet, aber es gab und gibt Gegenstromungen am
gesellschaftlichen Rand. Hippies sahen sich als kleines Element im
grofRen organischen Fluss. Heute bewahren Punk und Goth dieses
stilistische Erbe. Die Endzeitisthetik des Punks vermittelt Tod und
Sterben viel stirker als die lebensversessene Mainstreamdsthetik. Der
Heroinschick des Goth und die Asthetik der Selbstverstiimmelung sind

16  In der Schweiz ist Sterbehilfe (unter Bedingungen) schon lange legal und die
Bestattung von Urnen nicht Pflicht.
17 Walter1991.

13.02.2026, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 2: Der Wert der Sterblichkeit

ein Balanceakt zwischen Leben und Tod. Im Gegensatz zum Main-
stream ist am Rand der Gesellschaft der Schaden der Unsterblichkeit
und der Nutzen der Sterblichkeit hoch. Im Mainstream sind die Mas-
senmedien auf Jugend, Glamour und Gesundheit programmiert, auler
in der offensichtlichen Fiktionalitit des pornografischen Sterbens. Den
realen Tod sind sie nicht imstande zu zeigen.

Tony Walter deutet das Tabu nicht als Sterbeverbot, sondern als das,
was im Verborgenen passieren muss. Man darf sterben, aber nicht vor
aller Augen. Dies erklirt noch einmal die Unbedingtheit der C19-Poli-
tik, Sterben hinter den Paravent auf der Intensivstation zu verweisen.
Und es erklirt die politische Bedenkenlosigkeit, den harten Kurs mit der
Letalitit der Krankheit zu begriinden, was sogar noch in der Omikron-
Welle mit meist milderem Krankheitsverlauf getan wurde.

Wenn Walters weitere Argumentation stimmt, wonach fir das auf
Lebenserhaltung getrimmte medizinische Personal Sterben etwas Be-
fremdliches, ein Hinweis auf mogliches professionelles Scheitern sei,
wusste die C19-Politik die Gesundheitsbranche bedingungslos hinter
ihrer Mort-interdite-Zielfunktion.

Unterschiedliche mentale »Frames« machen Tod und Sterben nicht
zum Un-Thema, iiber das nicht zu sprechen ist, sondern zum Anlass fiir
gegenseitiges Unverstindnis. Der mentale Frame des Arztes und des Ge-
sundheitsékonomen unterscheidet sich insofern, als fiir den Arzt Geld
bei der Lebenserhaltung keine Rolle spielen darf, egal welche Kosten sie
auerhalb des Gesundheitssystems erzeugt. Fiir den Okonomen dage-
gen ist die Lebensverlingerung ein Gut mit einem Preisschild. Fiir den
einen ist Sterben aus Geldmangel tabu, fiir den anderen ein in Kauf zu
nehmendes Ubel.

Fiir Modernisten ist kollektives Sterben als Ende der entgrenzten In-
dividualitit undenkbar und unaussprechbar. Ganz anders das Sterben
als Jungbrunnen der Gesellschaft — wo auf dem linearen Zeitpfeil das
ewig Neue das Alte ersetzt: Der Abgang der »alten Eisen« in Berufs- und
Vereinsleben ist die Voraussetzung fiir den dann folgenden Wandel.

Nichtalle Mitglieder der modernen Gesellschaft sind schoninihran-
gekommen. Fiir einige ist das kulturelle Substrat noch (S, T'). Traditio-
nalisten in der Moderne mit einer zirkuliren Zeit sehen ihrem eigenen
Tod im ewigen Kreislauf gelassen entgegen, erkennen aber im Sterben
in der Gesellschaft eine Gefahr fiir den ewigen Kreislauf. Der eigene Tod
ist kein Tabu, sehr wohl aber eine Pandemie — als Gefahr fiir das Gleich-
gewicht der Gesellschaft. Nicht weil durch sie die eigene Sterblichkeit

13.02.2026, 08:40:08.

55


https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

akzentuiert, sondern das gewohnte Dasein zerstort wird. Die als solche
bezeichneten »Corona-Leugner« sind in diesem Sinn Traditionalisten.
Thr Denktabu der Pandemie rettet den Rest ihres geregelten Daseins. Ihr
Tabu ist nicht Mort interdite, sondern der verbotene Wandel. So stehen
sich Modernisten und Traditionalisten verstindnislos gegeniiber. Mort
interdite lasst sich deshalb so prizisieren:

Lemma 2: Mort interdite ist das Tabu des personlichen Sterbens, welches das Pro-
jekt der entgrenzten Individualisierung zum Scheitern bringt.

Die Mort-interdite-Zielfunktion ist die Hommage der Pandemiepolitik an
den Mainstream der westlichen Moderne. Thre Narrativik operiert mit
der unausgesprochenen (Droh-)Frage: Was wire, wenn es dich personlich
trafe?

Dies macht an den Wirtsorganismus Mensch gerichtete Appelle, zu
Solidaritit und Verantwortungsbewusstsein zu finden, schwierig. Nach
der »Werbeslogan-Epidemie« (»Wir halten zusammen!«, was tabukon-
form offenlie}, wobei), die im Mirz 2020 ebenso plétzlich ausbrach, wie
sie wieder verschwand, vergingen in Deutschland 20 Monate, bis die
Impfpflichtdebatte Solidaritit und Verantwortung fiir andere wieder
stirker in den Vordergrund riickte. In der Zwischenzeit wurde in Sachen
Infektionsschutz an die Selbstverantwortung appelliert: »Schiitze dich
selbst!« Ein Grund mag der (ungewohnliche) politische Zweifel an der
Fahigkeit des Menschen zum Altruismus gewesen sein, eine Fihigkeit,
die sonst vor allem von der orthodoxen Okonomik bezweifelt wird,
wofiir ihr von allen Seiten ein realititsfernes Menschenbild attestiert
wird. Zur politischen Wahrung des Tabus ist eben jedes Mittel recht.

Der Zwang von Lemma 2, dem sich die staatliche Narrativik beinahe
widerstandslos ergab, trug das Seine zur Vermeidung von Appellen an
die Solidaritit bei. Auch zu sehen an der deutschen Impfpflichtdebatte,
in der ausschliefilich Varianten negativer Anreize wie Geldbufien und
fortgesetzte Einschrinkungen der individuellen Freiheit fiir Impfver-
weigerer zur Sprache kamen. Die potenzielle Verletzung der Impfpflicht
wurde damit ausschliefflich mit der Gefahr fiir das egoistische Projekt
der entgrenzten Individualisierung verkniipft. Ein positiver Anreiz,
dhnlich wie bei der Lotterie Gliicksspirale den Egoismus zugunsten ei-
nes solidarischen Aktes zu iiberwinden, wurde nicht erwogen. Wire
dadurch doch die Aufmerksamkeit von Mort interdite von Lemma 2, vom

13.02.2026, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 2: Der Wert der Sterblichkeit 57

Tabu des Scheitern eines persénlichen Projekts, abgelenkt worden.'®
Das Tabu ist durch seine Differenziertheit subtil, bleibt aber ohne
inneren Widerspruch.

Der neue Kulturkampf:
Overperformer versus Underperformer

Das differenzierte Tabu liefd in der C19-Pandemie einen neuen Kul-
turkampf entflammen - einen Kampf zwischen den Konfessionen der
Overperformer und Underperformer. Overperformer iibererfilllten
die staatlichen Vorgaben zum Infektionsschutz, standen fiirs Impfen
Schlange, reduzierten ihre Kontakte — auch in der Zeit nach der Krise.
C19 hinterlieR so eine dauerhafte Spur in der Kultur. Underperfor-
mer verstiefen gegen Vorschriften, fanden sich in Protestbewegungen
wieder und begannen nach der Krise, alles mit Zins- und Zinseszins
nachzuholen, was sie in der Krise verpasst haben. Ihre Rechnung mit
dem Staat bleibt lange offen. So hinterlie§ C19 eine kulturelle Spur.
Alles, was Overperformer taten, war konsistent mit der Wahrung des
Tabus von Lemma 2. Fiir Underperformer war Sterben in der Pandemie
hingegen nicht zwingend das Scheitern ihres personlichen Projekts,
sondern ein gegebenenfalls dafiir zu zahlender Preis. Mit anderen
Worten: Fiir Underperformer hatte Sterben einen Wert als Mittel zum
diesseitigen Zweck.

Unter der Kuratel von Lemma 2 war die C19-Politik auflerstande,
im Kulturkampf zu vermitteln. Und das naturwissenschaftlich-medizi-
nisch ausgerichtete Expertensystem bot auch keine Hilfe. So schlug sich
die deutsche C19-Politik tabukonform auf die Seite der Overperformer
und nahm fiir sie den Kampf mit den Underperformern auf. Der laute
Teil der Underperformer wurde von ihr in die Ecke der Staatsfeinde
gedrangt.

Warum drangen die Kultur- und Sozialwissenschaften, einschlie3-
lich der Wirtschaftswissenschaften, mit ihrem Rat nicht bis zur Politik
durch? Es lag nicht nur an ihrem randstindigen Dasein aufRerhalb des

18 InOsterreich wurde zur positiven Incentivierung eine Lotterie erwogen. Sie soll-
te durch Konsumgutscheinpreise aber ebenfalls nur den menschlichen Egois-
mus ansprechen. Der Vorschlag blieb so den entscheidenden Schritt vor der Auf-

weichung des Tabus zurick.

13.02.2026, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

Expertensystems. Es lag auch daran, dass Teile dieser Wissenschaften
selbst zu Tabunehmern und Tabuwachtern geworden waren. Nicht be-
wusst und explizit wie die Medizin unter ihrem hippokratischen Eid,
sondern schleichend in der kulturellen Evolutionvon (S, T") zu (-, -). Den
Niederschlag dieser Evolution finden wir zum Beispiel in der Okonomik.
Thre Epistemologie steht selbst unter dem Diktat von Mort interdite.

13.02.2026, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

