
Kapitel 2:

Der Wert der Sterblichkeit

»Immortality … is alarmingly perma-

nent.«

David Beglin1

 

»[I]f death did not exist, it would

have been necessary to invent it.«

Heine A. Holmen2

Unter dem Tabu des Mort interdite tat die C19-Politik so, als ob Sterben

nur Schaden anrichten und keinenWert mehr haben könnte. Sie schlug

sich in der logischen Konsequenz ins Lager jener thanatologischen

Modernisten, für die es nichts Besseres gibt als das ewige Leben. Mit

dieser Parteinahme musste die C19-Politik in Konflikt zu thanatologi-

schen Traditionalisten geraten, für die das persönliche Sterben weniger

schlimm ist als das gehäufte Sterben in der Gesellschaft, da Letzteres

ihrem gewohnten Leben im Wege steht. Der in der C19-Pandemie aus-

gebrochene Kulturkampf zwischen Overperformern des Gesundheits-

schutzes, die an ihremewigen Leben arbeiteten, undUnderperformern,

die ihr gewohntes Leben schützten, war ein Kampf zwischen thanato-

logischen Modernisten und Traditionalisten. Gefangen im Lager der

Overperformer, konnte die C19-Politik ihn nicht schlichten.

1 Beglin 2016.

2 Holmen 2018, S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

Auf dem Pfad zur (Quasi-)Unsterblichkeit

Das verdeckte Postulat der C19-Politik, das besagt, dass Sterben nur

Schaden anrichtet und keinen Wert mehr hat, muss bei der Vorberei-

tung auf die nächste Pandemie auf den Prüfstand. Sein Irrwitz tritt

in einem Gedankenexperiment zutage: Was wäre, wenn wir wirklich

unsterblich wären?

Sterben ist ohne Wert: Das ist die Grundauffassung, die die Arbeit

am Projekt des ewigen Lebens leitet. Es beginnt im schon fast Vertrau-

ten. Aus der Schulmedizin heraus findet Geroscience, die Wissenschaft

über dieMechanismen des biologischen Alterns,Wege,wie diemensch-

licheGesundheit länger erhaltenundvorAlterskrankheitenwieDemenz

und Krebs geschützt werden kann. Begleitend dazu versprechen künst-

liche Intelligenz und Digitalisierung das autonome Leben bis ins hohe

Alter.3 Es geht hier noch nicht primär um ein absolut längeres Leben,

sondern um die Sicherung der Lebensqualität mit modernsten Mitteln

bis zuletzt. Erst dann setzt gezielte Lebensverlängerung ein. Die Vision

dazu stiftete Yuval Harari in Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen.4 Es

gibt verschiedeneWege, die zum Ziel weisen.

Die transhumanistische Bewegung strebt nach Überwindung der

biologischen Grenzen des Menschen mit den Mitteln von Wissenschaft

und Technologie in drei komplementären Ansätzen.5 Der biologische

Ansatz verfolgt mithilfe von Bio- und Gentechnik die Möglichkeit einer

Unterbrechung des zellulären Alterungsprozesses und einer Beseiti-

gung genetischer Defekte. Der bionische Ansatz baut auf Nanotech-

nologie und Robotik, die Ersatz von Körperteilen in Form künstlicher

Komponenten (Cyborgs) schaffen sollen. Im virtuellen Ansatz geht es

um Mind uploading künstlicher Intelligenz,6 also den Transfer der in

einem menschlichen Gehirn gespeicherten Information (Erinnerung,

Erfahrung, Persönlichkeit) vom biologischen Träger auf ein künstliches

Substrat (Maschine). Dies alles sind heute noch Visionen, aber wer

hätte sich vor 200 Jahren schon die bis heute in der Medizin erzielten

3 Österle 2020.

4 Hariri 2017.

5 Dumsday 2017.

6 Rosenthal 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 2: Der Wert der Sterblichkeit 47

Fortschritte vorstellen können?7 Das kulturelle Substrat (·, ·)mit seiner
Entwertung von Sterben und Tod zwingt zwar nicht auf diesen Pfad,

gibt ihn aber vor.

Forever Young: Robuste Unsterblichkeit

Der Transhumanismus ist die wissenschaftlich-technische Antwort auf

denWunschnachUnsterblichkeit.Technische Lösungen allein sind aber

eine unzureichende Voraussetzung für das Projekt des ewigen Lebens.

Es verlangt auch nach einer philosophischen Antwort, zum Beispiel auf

die Frage, wie viel von meiner Identität und meinem Projekt der Indi-

vidualität übrig bleibt, wennmein Hirn in eineMaschine transplantiert

worden ist.8 Das ewige Lebenmuss es auchwert sein, gelebt zuwerden.

Eine Bedingung, die Bob Dylan in dem seinem Sohn gewidmeten Song

Forever Young so besingt:9

May God bless and keep you always

May your wishes all come true

May you always do for others

And let others do for you

May you build a ladder to the stars

And climb on every rung

May you stay forever young

…

May you grow up to be righteous

May you grow up to be true

May you always know the truth

And see the light surrounding you

 

7 Der Posthumanismus hegt Zweifel an der Eignung des Homo sapiens für eine

graduelle Transformation und denkt an einen radikalen Ersatz durch eine neue,

vollkommen künstliche »Spezies«. Die Singularität in der künstlichen Intelli-

genz, die vomMenschennichtmehr rückgängig zumachendeBeherrschung sei-

ner selbst durch Computernetzwerke, markiert die Geburtsstunde dieser neuen

Spezies.

8 Jung 2020.

9 Dylan 1973.

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

May you always be courageous

Stand upright and be strong

…

May your hands always be busy

May your feet always be swift

May you have a strong foundation

When the winds of changes shift

May your heart always be joyful

May your song always be sung

…

Dylan wünscht seinem Sohn nicht nur ewiges Leben, sondern eines voll

mit Zielen und Projekten, für die es sich zu leben lohnt. Seine Lyrik reiht

sich damit ein in philosophische Überlegungen zur robusten Unsterblich-

keit, eine Unsterblichkeitmit Eigenschaften, die das ewige Leben erst le-

benswertmachen.Folgende fünfVoraussetzungenwerden robusterUn-

sterblichkeit zugeschrieben:10

• Abwesenheit des biologischen Todes: Dies ist die notwendige und hinrei-

chende Bedingung für das ewige Leben an sich, welche aber nicht

hinreichend dafür ist, dass es auch lebenswert ist.

• »Gefrorenes« Dasein: Ewiges Leben kann und darf nicht ewige Krank-

heit und Siechtum bedeuten. Als Voraussetzung gilt ein guter kör-

perlicher und geistiger Zustand, quasi wie in der Jugend »eingefro-

ren« – »forever young« eben.

• Nichtkonditionalität: Biologische Unsterblichkeit darf auch nicht von

bestimmtenVoraussetzungenabhängenwie zumBeispiel günstigen

Umweltbedingungen. Denn so gering die Wahrscheinlichkeit auch

sein mag, dass sie nicht erfüllt sind – zum Beispiel erträgliche Kli-

mabedingungen –, irgendwann verlässt den Unsterblichen mit Si-

cherheit dasGlück, sowenig erdavonauchzu jedemZeitpunkt brau-

chenmag.

• Unverletzlichkeit: Für einen so gewappneten Körper darf es auch kein

physisches Unfallrisiko geben, das zumBeispiel denHirntod für ein

ewiges Leben bedeuten kann.Denn auch hier führt das kleinste Un-

fallrisiko in der langen Frist zum sicheren Eintreten aller Unfallrisi-

10 Holmen 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 2: Der Wert der Sterblichkeit 49

ken, die, da sie nie zum Tod führen, eine negative kumulative Wir-

kung auf die Lebensqualität entfalten werden.

• Universalität: Der Mensch braucht als soziales Wesen auch be-

ziehungsweise gerade in seiner Unsterblichkeit das menschliche

Miteinander, und das heißt, dass ausnahmslos jeder unsterblich

sein muss. Zum einen, weil Unsterbliche niemals Bindungen zu

Sterblichen eingehen könnten, zumanderen,weil die Unsterblichen

Gewissensbisse ob ihres Privilegs bekommen könnten und beides

einem lebenswerten Leben abträglich wäre.

Unsterblichkeitsoptimisten versprechen sich von der robusten Un-

sterblichkeit ewiges Glück, nicht zuletzt, weil sie ihnen das Leid, das

alle Sterblichen plagt, garantiert erspart: die Furcht vor dem sicheren

Sterben. Selbst wenn auf alle sonstigen Vorteile des ewigen Lebens ver-

zichtet werden müsste – wie glücklich müsste ein Leben allein deshalb

sein, weil es von der Furcht vor Tod und Sterben befreit ist? Für die

Unsterblichkeitsoptimisten hat Unsterblichkeit also eine therapeuti-

sche Funktion, und ihre Kosten-Nutzen-Rechnung ist ganz einfach:

Auf der Seite der Unsterblichkeit gibt es nur Vorteile und keine Kosten,

auf der Seite der Sterblichkeit keine Vorteile und nur Kosten. Für die

Unsterblichkeitsoptimisten ist die robuste Unsterblichkeit der Himmel

auf Erden.

Der Schaden der Unsterblichkeit

Unsterblichkeitsskeptiker bestreiten diese Furcht vor Tod und Sterben

als unvermeidbare Kosten der Sterblichkeit nicht. Was sie bestreiten,

ist, dass Unsterblichkeit ihrerseits frei von Kosten ist. Mehr noch, für

sie gibt es eine ganze Reihe von Kosten der Unsterblichkeit, die sich auf-

summierenundSterblichkeit imVergleich zurUnsterblichkeit zumklei-

neren Übel machen. Mit anderen Worten: Sterblichkeit hat einen Wert

an sich. Hier ein knapper Abriss ihrer Argumentation, die drei Kosten-

arten der Unsterblichkeit identifiziert.

Identitätskosten: Unsterblichkeit beeinträchtigt oder zerstört den

Fortbestand der persönlichen Identität des Sterblichen, den aufrecht-

zuerhalten sie keinesfalls garantieren kann. Denn wenn das Interesse

an der Verbesserung unserer Umwelt ein wesentlicher Bestandteil der

Identität von Sterblichen ist, käme der Schritt in die Unsterblichkeit

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

dem Verlust unserer Identität gleich. Denn ewiges Leben führe unver-

meidlich in einen Zustand der Langeweile (necessary boredom thesis),

so der Begründer der modernen Unsterblichkeitsphilosophie Bernard

Williams:11 eine Langeweile, die aus der EntfremdungdesUnsterblichen

von seiner Umwelt resultiere, weil irgendwann alle Projekte, für die es

sich lohnt zu leben, abgeschlossen wären. Die Flucht in Projektopti-

mismus, der eine unendliche Abfolge von immer neuen Projekten zu

erkennen meint, biete keine Lösung dieses Dilemmas. Denn persönli-

che Identität entstehe nicht aus beliebigen Projekten, sondern aus einer

ganz speziellen Teilmenge, die unverwechselbar für ein bestimmtes

Individuum stehe: Niemand kann für etwas leben, wenn er dafür nichts

anderes aufgeben muss, weil er es als Unsterblicher immer nachholen

kann.12 Nur Sterblichkeit macht Carpe diem als Lebensstil (unter ande-

rem im Leistungskult) möglich. Persönliche Identität setzt zudem nicht

nur eine ausreichende körperliche und geistige Unversehrtheit voraus,

sondern auch die Kontinuität des Bewusstseins, eine Voraussetzung,

die zum Beispiel beim Verfahren des Mind Uploading infrage gestellt

wird.13 Ein funktionierender Verstand auf einem künstlichen Substrat

ohne Bewusstsein seiner selbst sei dem Tod so nahe, wie man ihm

überhaupt kommen kann. Und auch die Tatsache, dass für Unsterbli-

che ihre narrativ geformten Biografien keinen Abschluss finden, trage

zum Identitätsverlust bei. Das »gefrorene« Dasein als nicht zu Ende

zu erzählende Geschichte (auch von Erwartungen) ist für Unsterblich-

keitsskeptiker unvereinbar mit einem authentischen Leben. All diese

Aspekte summieren sich zu den Identitätskosten der Unsterblichkeit

auf.

Wiedererkennungskosten: Auch ein unsterbliches Dasein muss als

menschliches erkennbar sein. Wenn aber zumWesen des Menschseins

Heideggers Endlichkeit des Daseins gehört, dann könne, so die Argu-

mentation weiter, ein unsterbliches Wesen mithin kein menschliches

mehr sein. Unsterblichkeit und Wiedererkennbarkeit schließen sich

demnach aus. Ein zu zahlender Preis für die Unsterblichkeit ist der

Verlust des Menschseins an sich – unabhängig davon, wie viel eigene

Biomasse noch im Körper steckt.

11 Williams 1993.

12 Beglin 2016.

13 Gaitàn 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 2: Der Wert der Sterblichkeit 51

Attraktivitätsverlust: Ewiges Leben muss auch ein attraktives Dasein

offerieren.Leben sei abernurattraktiv,wenneswertvoll ist,undwertvoll

könne esnur sein,wennes verletzlich ist.Wennaber auchnurdie kleins-

teWahrscheinlichkeit der Verletzlichkeit (weiter-)besteht, weiß der Un-

sterbliche, dass ihm langfristig eine unendliche Abfolge von Verletzun-

gen sicher ist. Die Universalitätsvoraussetzung transferiert dieses Pro-

blem auch ins Soziale: Wie können mir meine Liebsten lieb und teuer

sein, wenn keine Konstellation existiert, unter der ich sie verliere? Ein

Leben ohne die Möglichkeit der Verlusterfahrung stelle mithin keinen

Nutzen der Unsterblichkeit dar, sondern gehöre zu ihren Kosten.

Diese Kostenarten stützen sich auf interne Kriterien einer robusten

Unsterblichkeit, solche,die, soweit bekannt,das existierendeWesenund

die existierende Psyche des Menschseins berühren. Sie betreffen dem-

zufolge die individuelle Unsterblichkeit, die Ewigkeit des Menschen als

Individuum.

Daneben sind auch externe Kriterien, die kollektiveUnsterblichkeit der

Spezies Mensch betreffend, zu erfüllen: Welche Kriterien muss die Zu-

kunft des jetzigen Universums erfüllen, damit robuste Unsterblichkeit

in ihr möglich bleibt? Die Astrophysik vom Anfang und Ende unseres

Universums prognostiziert für dessen Ende aber nur Szenarien des De-

sasters: Big Crunch, Big Chill, Big Rip sind Endzustände, unter denen ein

Fortbestand irgendeines Daseins unvorstellbar ist. Die kosmologische

Nichterfüllbarkeit der robusten Unsterblichkeit verunmöglicht also die

kollektive Unsterblichkeit der Spezies Mensch. Dennoch: Die an die ro-

buste Unsterblichkeit gestellten Bedingungen der Nichtkonditionalität

und Unverletzlichkeit garantieren die Existenz des Unsterblichen auch

unter solch desaströsen Bedingungen sicher und damit ein Dasein,

dessen zu erleidender Schaden nur hoch sein kann.14

ZudiesenSchädenderUnsterblichkeit kommtder theistischehinzu.

Wer einen abrahamitischen Glauben hat, für den ist Unsterblichkeit ei-

neMonstrosität, unvereinbarmit demHeilsversprechen und allem,was

14 Das sichere Ende dieses Universums führt zur Frage nach der Möglichkeit ei-

nes Folgeuniversums und seiner Eigenschaften sowie eines kontinuierlichen be-

ziehungsweise auch diskontinuierlichen Übergangs vom jetzigen in das nächs-

te Universum usw. Einen interessanten theologisch-kosmologischen Zugang zu

diesem Thema, aufbauend auf der christlichen Doktrin der fleischlichen und

geistigen Auferstehung Christi (und damit aller Menschen in seiner Folge), bie-

tet Hausoul 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

man imLeben für seineErfüllung tunkann:Nur SterblichkeitmachtKa-

ritas als Brückenschlag vom Diesseits ins Jenseits möglich. »Christian

charity might be thought as a concept and practice that simultaneously

preserves and polices the boundary between the profane and the sacred,

betweenmatter and spirit.«15

Wie also lässt sich die Frage nach demVerhältnis der Kosten der Un-

sterblichkeit zu jenen der Sterblichkeit beantworten? Unsterblichkeits-

skeptiker kommen zumSchluss, dass die Kosten derUnsterblichkeit hö-

her sind, das heißt, Sterblichkeit ist besser als Unsterblichkeit.

Approximative Unsterblichkeit

Was hat das Gedankenexperiment der Unsterblichkeit mit der Pande-

miepolitik zu tun? Immerhin ging es bei dieser ja nicht um Unsterb-

lichkeit, sondern umLebensverlängerung,was ein kategorischer Unter-

schied ist.

Robuste Unsterblichkeit ist eine Form der kategorischen Unsterb-

lichkeit – ohne Wenn und Aber: Unsterblichkeit ist total, unter keinen

Umständen trägt sie ein endliches Ablaufdatum. Ein langes und immer

längeres, aber auch immer noch endliches Leben, approximative Un-

sterblichkeit, hat deshalb nichts von kategorischer Unsterblichkeit. Die

Demarkationslinie liegt amÜbergang von endlich zu unendlich.Nichts,

was auf dem linearen Zeitpfeil nicht unendlich ist, kann unsterblich

sein. Die Gegenwart ist aber geprägt vom Projekt der beständigen

Lebensverlängerung (approximative Unsterblichkeit) und nicht vom

Projekt der kategorischen Unsterblichkeit. Dennoch sind die Überle-

gungen zu den Voraussetzungen der robusten Unsterblichkeit kein

metaphysisches Sandkastenspiel.

Man kann HolmensThese, »wenn es das Sterben nicht gäbe,müsste

man es erfinden«, nicht nur als Widerspruch zu einer metaphysischen

Vision ohne praktische Bedeutung lesen. Vor dem Hintergrund der

epochalen kulturellen Verdrängung von Tod und Sterben aus dem

sozialen Leben kann sie auch als Appell verstanden werden, diesen

Wandel zu überwinden. Aber nicht durch Umkehr der kulturellen Ent-

wicklung, sondern durch Tod und Sterben als neue Unabdingbarkeit

15 Langford 2015, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 2: Der Wert der Sterblichkeit 53

fürs Menschsein im individuellen Bewusstsein. Wer sich ihrer nicht be-

wusst ist, riskiert seinen individuellen Status als menschliches Wesen.

Der Mensch als (einzige) Spezies mit einem Bewusstsein der eigenen

Sterblichkeit kehre zu sich selbst zurück!

Der Befund von Kapitel 1 verweist hingegen nur auf das Verschwin-

den des Todes aus dem sozialen, nicht aber aus dem persönlichen

Leben.Wo Sterben aber als Alltagserfahrung imSozialen verschwunden

ist, wird dem Verdrängen des eigenen Todes auch aus der persönlichen

Sphäre Vorschub geleistet. Spielt er in der Jugend gedanklich und emo-

tional nahezu keine Rolle oder nur indirekt als Kick im Extremsport,

taucht er in späteren Jahren sporadisch auf: beim Abschluss einer Le-

bens- oder Sterbeversicherung, beim Verfassen des Testaments, der

Wahl der letzten Heimstätte, den Anweisungen zum letzten Gang –

(zu?) wenig Anlässe in einem langen Leben, sich die eigene Sterblichkeit

zu vergegenwärtigen. Identitätskosten und Attraktivitätsverlust der

robusten Unsterblichkeit machen auch vor demmodernenDasein nicht

halt.

Soweit die Pandemiepolitik alles daransetzt, die Fortschritte imPro-

jekt der approximativen Unsterblichkeit zu schützen, trägt sie zur Ver-

festigung ihrerKosten bei. Für dieBeurteilungder Pandemiepolitik ent-

scheidend sind jedoch nicht nur die monetären Kosten, die in der Ge-

sundheitspolitik routinemäßig geprüft werden, sondern auch die nicht

monetären Kosten des Projekts der approximativen Unsterblichkeit.

Das Gedankenexperiment der kategorischen Unsterblichkeit legt

außerdem ein logisches Problem der Pandemiepolitik offen: Geht es

ihr nicht um Unsterblichkeit, sondern bloß um Lebensverlängerung,

verstanden als »heute noch nicht!«, dann sind wir eben doch in der Un-

sterblichkeit angelangt, weil es auch morgen, übermorgen, ad infinitum

heißen wird: »noch nicht!«. Logisch muss eine Pandemiepolitik, die

sagt »heute noch nicht!«, also den Standpunkt vertreten, der Schaden

der Unsterblichkeit sei geringer als der kumulierte abdiskontierte Nut-

zen aus »heute noch nicht!«. Das heißt, Pandemiepolitiker politisieren

zwangsläufig im Lager der Unsterblichkeitsoptimisten, sosehr sie diese

auch als Fantasten abtun wollten. Die Mort-interdite-Zielfunktion als

Politik des »Heute-noch-nicht!« impliziert:

Lemma 1: Die Mort-interdite-Zielfunktion basiert auf der Hypothese, dass heute

zu sterben für dasmenschlicheDasein kumulativ schlimmer ist, als ewig leben zu

müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

In der C19-Pandemie lief dieser Standpunkt der Einfachheit halber dar-

auf hinaus,demSterben keinerleiNutzen an sich beizumessen, sondern

es als etwas zu behandeln, dessen durch und durch negative Wirkung

keiner weiteren Erläuterung bedarf. Dieser Standpunkt der Alternativ-

losigkeit derZielfunktionverbat sich jedeernsthafteDiskussionüberdie

inhärente Menschlichkeit des Sterbens.

Als Diskurskiller trug Lemma 1 zur allgemeinen Konfusion bei. So

wurde in Deutschland der assistierte Suizid im Februar 2020 legal, zur

selbenZeit, als dieMort-interdite-Zielfunktion zumCredo derC19-Politik

wurde. Die Konfusion bezüglich Tod und Sterben zeigt sich auch darin,

dass in Deutschland innerfamiliäre Suizidhilfe (unter Bedingungen) als

Dienst an den Lieben legalisiert wurde, es zugleich aber immer noch die

bedingungslose Bestattungspflicht gibt – selbst die Urnemuss bestattet

werdenunddarf nicht als Erinnerung zuHause behaltenwerden.16 Kon-

fusionaber auch indenUSA,woderpornografischeTodaufdasBildtabu

der 9/11-Toten trifft, kollektive Gier auf kollektive Scham trifft. Das Tabu

Mort interdite schafft Konfusion,weil es in sich selbst differenziert ist und

so an der Oberfläche scheinbareWidersprüchlichkeiten produziert.

Das differenzierte Tabu

Was genau ist tabu? Sterben, Tod, Sterbende in Spitalgängen, Massen-

gräber,Überforderung desGesundheitssystems? In derModerne ist Tod

und Sterben nicht pauschal tabu. Sie sind immer zugleich präsent und

absent. Verschiedene Entwicklungen begünstigten das differenzierte

Tabu.17

Nach dem Zweiten Weltkrieg war das Tabu im bürgerlichen Main-

stream bereits verbreitet, aber es gab und gibt Gegenströmungen am

gesellschaftlichen Rand. Hippies sahen sich als kleines Element im

großen organischen Fluss. Heute bewahren Punk und Goth dieses

stilistische Erbe. Die Endzeitästhetik des Punks vermittelt Tod und

Sterben viel stärker als die lebensversessene Mainstreamästhetik. Der

Heroinschick des Goth und die Ästhetik der Selbstverstümmelung sind

16 In der Schweiz ist Sterbehilfe (unter Bedingungen) schon lange legal und die

Bestattung von Urnen nicht Pflicht.

17 Walter 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 2: Der Wert der Sterblichkeit 55

ein Balanceakt zwischen Leben und Tod. Im Gegensatz zum Main-

stream ist am Rand der Gesellschaft der Schaden der Unsterblichkeit

und der Nutzen der Sterblichkeit hoch. Im Mainstream sind die Mas-

senmedien auf Jugend, Glamour und Gesundheit programmiert, außer

in der offensichtlichen Fiktionalität des pornografischen Sterbens. Den

realen Tod sind sie nicht imstande zu zeigen.

TonyWalter deutet das Tabu nicht als Sterbeverbot, sondern als das,

was im Verborgenen passieren muss. Man darf sterben, aber nicht vor

aller Augen. Dies erklärt noch einmal die Unbedingtheit der C19-Poli-

tik, Sterben hinter den Paravent auf der Intensivstation zu verweisen.

Und es erklärt die politische Bedenkenlosigkeit, den hartenKursmit der

Letalität der Krankheit zu begründen, was sogar noch in der Omikron-

Welle mit meist milderem Krankheitsverlauf getan wurde.

Wenn Walters weitere Argumentation stimmt, wonach für das auf

Lebenserhaltung getrimmte medizinische Personal Sterben etwas Be-

fremdliches, ein Hinweis auf mögliches professionelles Scheitern sei,

wusste die C19-Politik die Gesundheitsbranche bedingungslos hinter

ihrerMort-interdite-Zielfunktion.

Unterschiedliche mentale »Frames« machen Tod und Sterben nicht

zumUn-Thema, über das nicht zu sprechen ist, sondern zumAnlass für

gegenseitigesUnverständnis.Dermentale FramedesArztesunddesGe-

sundheitsökonomen unterscheidet sich insofern, als für den Arzt Geld

bei der Lebenserhaltung keine Rolle spielen darf, egal welche Kosten sie

außerhalb des Gesundheitssystems erzeugt. Für den Ökonomen dage-

gen ist die Lebensverlängerung ein Gut mit einem Preisschild. Für den

einen ist Sterben aus Geldmangel tabu, für den anderen ein in Kauf zu

nehmendes Übel.

FürModernisten ist kollektives Sterben als Ende der entgrenzten In-

dividualität undenkbar und unaussprechbar. Ganz anders das Sterben

als Jungbrunnen der Gesellschaft – wo auf dem linearen Zeitpfeil das

ewig Neue das Alte ersetzt: Der Abgang der »alten Eisen« in Berufs- und

Vereinsleben ist die Voraussetzung für den dann folgendenWandel.

Nicht alleMitgliederdermodernenGesellschaft sind schon in ihr an-

gekommen. Für einige ist das kulturelle Substrat noch (S, T ). Traditio-

nalisten in der Moderne mit einer zirkulären Zeit sehen ihrem eigenen

Tod im ewigen Kreislauf gelassen entgegen, erkennen aber im Sterben

in der Gesellschaft eine Gefahr für den ewigen Kreislauf.Der eigene Tod

ist kein Tabu, sehr wohl aber eine Pandemie – als Gefahr für das Gleich-

gewicht der Gesellschaft. Nicht weil durch sie die eigene Sterblichkeit

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

akzentuiert, sondern das gewohnte Dasein zerstört wird. Die als solche

bezeichneten »Corona-Leugner« sind in diesem Sinn Traditionalisten.

IhrDenktabuder Pandemie rettet denRest ihres geregeltenDaseins. Ihr

Tabu ist nicht Mort interdite, sondern der verbotene Wandel. So stehen

sich Modernisten und Traditionalisten verständnislos gegenüber. Mort

interdite lässt sich deshalb so präzisieren:

Lemma 2:Mort interdite ist das Tabu des persönlichen Sterbens, welches das Pro-

jekt der entgrenzten Individualisierung zum Scheitern bringt.

DieMort-interdite-Zielfunktion ist dieHommageder Pandemiepolitik an

den Mainstream der westlichen Moderne. Ihre Narrativik operiert mit

der unausgesprochenen (Droh-)Frage:Waswäre,wenn es dich persönlich

träfe?

Dies macht an den Wirtsorganismus Mensch gerichtete Appelle, zu

Solidarität und Verantwortungsbewusstsein zu finden, schwierig. Nach

der »Werbeslogan-Epidemie« (»Wir halten zusammen!«, was tabukon-

formoffenließ,wobei), die imMärz 2020 ebenso plötzlich ausbrach,wie

sie wieder verschwand, vergingen in Deutschland 20 Monate, bis die

Impfpflichtdebatte Solidarität und Verantwortung für andere wieder

stärker in denVordergrund rückte. In der Zwischenzeitwurde in Sachen

Infektionsschutz an die Selbstverantwortung appelliert: »Schütze dich

selbst!« Ein Grund mag der (ungewöhnliche) politische Zweifel an der

Fähigkeit des Menschen zum Altruismus gewesen sein, eine Fähigkeit,

die sonst vor allem von der orthodoxen Ökonomik bezweifelt wird,

wofür ihr von allen Seiten ein realitätsfernes Menschenbild attestiert

wird. Zur politischenWahrung des Tabus ist eben jedes Mittel recht.

Der Zwang von Lemma 2, dem sich die staatlicheNarrativik beinahe

widerstandslos ergab, trug das Seine zur Vermeidung von Appellen an

die Solidarität bei. Auch zu sehen an der deutschen Impfpflichtdebatte,

in der ausschließlich Varianten negativer Anreize wie Geldbußen und

fortgesetzte Einschränkungen der individuellen Freiheit für Impfver-

weigerer zur Sprache kamen.Die potenzielle Verletzungder Impfpflicht

wurde damit ausschließlich mit der Gefahr für das egoistische Projekt

der entgrenzten Individualisierung verknüpft. Ein positiver Anreiz,

ähnlich wie bei der Lotterie Glücksspirale den Egoismus zugunsten ei-

nes solidarischen Aktes zu überwinden, wurde nicht erwogen. Wäre

dadurch doch die Aufmerksamkeit vonMort interdite von Lemma 2, vom

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 2: Der Wert der Sterblichkeit 57

Tabu des Scheitern eines persönlichen Projekts, abgelenkt worden.18

Das Tabu ist durch seine Differenziertheit subtil, bleibt aber ohne

innerenWiderspruch.

Der neue Kulturkampf:

Overperformer versus Underperformer

Das differenzierte Tabu ließ in der C19-Pandemie einen neuen Kul-

turkampf entflammen – einen Kampf zwischen den Konfessionen der

Overperformer und Underperformer. Overperformer übererfüllten

die staatlichen Vorgaben zum Infektionsschutz, standen fürs Impfen

Schlange, reduzierten ihre Kontakte – auch in der Zeit nach der Krise.

C19 hinterließ so eine dauerhafte Spur in der Kultur. Underperfor-

mer verstießen gegen Vorschriften, fanden sich in Protestbewegungen

wieder und begannen nach der Krise, alles mit Zins- und Zinseszins

nachzuholen, was sie in der Krise verpasst haben. Ihre Rechnung mit

dem Staat bleibt lange offen. So hinterließ C19 eine kulturelle Spur.

Alles, was Overperformer taten, war konsistent mit der Wahrung des

Tabus von Lemma 2. Für Underperformer war Sterben in der Pandemie

hingegen nicht zwingend das Scheitern ihres persönlichen Projekts,

sondern ein gegebenenfalls dafür zu zahlender Preis. Mit anderen

Worten: Für Underperformer hatte Sterben einen Wert als Mittel zum

diesseitigen Zweck.

Unter der Kuratel von Lemma 2 war die C19-Politik außerstande,

im Kulturkampf zu vermitteln. Und das naturwissenschaftlich-medizi-

nisch ausgerichtete Expertensystem bot auch keineHilfe. So schlug sich

die deutsche C19-Politik tabukonform auf die Seite der Overperformer

und nahm für sie den Kampf mit den Underperformern auf. Der laute

Teil der Underperformer wurde von ihr in die Ecke der Staatsfeinde

gedrängt.

Warum drangen die Kultur- und Sozialwissenschaften, einschließ-

lich der Wirtschaftswissenschaften, mit ihrem Rat nicht bis zur Politik

durch? Es lag nicht nur an ihrem randständigen Dasein außerhalb des

18 In Österreich wurde zur positiven Incentivierung eine Lotterie erwogen. Sie soll-

te durch Konsumgutscheinpreise aber ebenfalls nur den menschlichen Egois-

mus ansprechen. Der Vorschlag blieb so den entscheidenden Schritt vor der Auf-

weichung des Tabus zurück.

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Teil 1: Kulturevolution von Tod und Sterben

Expertensystems. Es lag auch daran, dass Teile dieser Wissenschaften

selbst zu Tabunehmern und Tabuwächtern geworden waren. Nicht be-

wusst und explizit wie die Medizin unter ihrem hippokratischen Eid,

sondern schleichend inder kulturellenEvolution von (S, T ) zu (·, ·).Den
NiederschlagdieserEvolutionfindenwir zumBeispiel inderÖkonomik.

Ihre Epistemologie steht selbst unter demDiktat vonMort interdite.

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005 - am 13.02.2026, 09:40:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467732-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

