INTERKULTURELLE KULTURARBEIT

Christine Kohl

Einleitung

Basis der vorliegenden Auseinandersetzung ist eine ethnologische Feldfor-
schung, die ich von September bis Dezember 1998 mit Schwerpunkt im Raum
Mannheim durchgefiihrt habe (vgl. Kohl 2001). Ich mochte damit sowohl ei-
nen Beitrag zur Praxis interkultureller Kulturarbeit, als auch zur aktuellen
Kultur- bzw. Einwanderungsdiskussion leisten. Dazu zeige ich, wie sich inter-
kulturelle Wirklichkeit in Deutschland aus der Perspektive der ethnischen
Minderheiten, genauer: aus dem Blickwinkel von Kunstschaffenden mit Mi-
grationshintergrund darstellt, die jene ,Interkulturalitit® mit Hilfe der Ver-
mittlungsmedien kiinstlerischer Ausdrucksformen herstellen sollen.

Gerade die Begriffe ,,interkulturell” und ,,Kultur sind es, die meine Inter-
viewpartner in den Mittelpunkt ihrer Kritik stellen. Interkulturelle Veranstal-
tungen werden als Antwort der (macht-)politisch iiberlegenen sogenannten
,Mehrheitsdeutschen* auf die Einwanderungssituation betrachtet. Die Pro-
blematik der Praxis und Ideologie multi/interkultureller Veranstaltungen be-
steht vor allem darin, da3 deren Akteure aus ihrer herkunftsdeutschen Per-
spektive heraus denken und handeln. (Gleichberechtigtes) interkulturelles Zu-
sammenleben, so meine Gesprichspartner, konne daraus ebenso wenig entste-
hen wie adidquate Konzepte interkultureller Kulturarbeit. Der padagogisch-
programmatische Multikulturalismus, der fiir die Anerkennung der Zugewan-
derten mit dem Ziel wirbt, ein tolerantes Nebeneinander der Kulturen nach
dem Pluralismusmodell zu organisieren (vgl. Taylor 1993) wird als spezifisch
,herkunftsdeutsches®“ Phinomen betrachtet — ebenso wie die Idee der Ver-
mittlung bzw. Notwendigkeit der Vermittlung zwischen diesen Kulturen, die
sich aus der Annahme ergibt, multikulturelle Gesellschaften seien kon-
flikttrachtiger als national-kulturale (vgl. bei Heitmeyer 1994 und 1996, Bade
1996, Cohn-Bendit & Schmid 1992).

Auf der Basis dieser Konflikttheorie besteht der Modus des Umgangs mit
der viel beschworenen kulturellen Andersartigkeit darin, diese Andersartig-
keit, Differenz oder auch Vielfalt innerhalb eines Dialogs zu vermitteln.

111

- am14.02.2026, 16:57:13.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Die ,,Anderen” werden deshalb als problematisch betrachtet, weil sie an-
ders, und damit, wie der Spiegel mit seinem aufsehenerregenden Cover im
April 1997' urteilte, »gefahrlich fremd™ sind. Was aber passiert, wenn es ge-
rade die Andersartigkeit, das Exotische, Fremde, nicht-Alltdgliche ist, das bei
interkulturellen Veranstaltungen présentiert wird? Was bedeutet Kultur fiir
diejenigen, die interkulturelle Wochen veranstalten? Wie hdngen Kunst und
Interkulturalitit zusammen? Lésst sich Interkulturalitit via Kunst ,,produzie-
ren*? Konnen interkulturelle Veranstaltungen Intoleranz und Diskriminierun-
gen gegeniiber Fremden verhindern oder fiir mehr Toleranz werben? Was be-
deutet eigentlich Toleranz? Wer oder was ist fremd? Vor allem: Was verste-
hen Deutsche, was Migranten unter ,,interkulturell*?

Im Vordergrund meiner Auseinandersetzung mit Interkulturalitdt und
Kulturarbeit stehen die Perspektiven meiner Gesprichspartner, die als Kunst-
schaffende, aufgrund ihrer Migrationsgeschichte und/oder Minderheitenzuge-
horigkeit sowie durch ihre kulturpolitische Arbeit Experten interkultureller
Kulturarbeit sind. Einige von ihnen — der Fotograf Sahin, der Comiczeichner
Ercan, der Dichter Umit sowie die Vertreter Taner und Ahmet der kulturpoli-
tischen Initiative Aphoni e. V. > — werden im vorliegenden Text zitiert.

Erst durch die Einbeziehung der nicht-herkunftsdeutschen Perspektive
kann Kulturarbeit nach Ansicht meiner Gespréachspartner ihren Interkulturali-
titsanspruch einlosen. Basis des interkulturellen Erkenntnisprozesses ist der
Perspektivenwechsel, der dadurch entsteht, dass die unmittelbar Betroffenen
selbst sprechen und uns dadurch ermdoglichen, aus ihrer Minderheitenperspek-
tive, mit ihren Augen auf die deutsche Mehrheitsgesellschaft zu blicken.

Kritik ethnisierender und rassistischer Praktiken und
Diskurse der Mehrheitsgesellschaft

Die Kritik meiner Gespréichspartner zeigt, dass herkommliche Auslénderkul-
turarbeit gerade nicht interkulturell ist, sondern im Gegenteil hdufig entgegen
ihrer Intention diskriminierend wirkt, indem sie zum Beispiel sogenannten
,Auslandern® den Zutritt zur deutschen Kulturlandschaft verweigert. Den kri-
tisierten Diskriminierungen, gesellschaftlichen Ausschliissen und Kategorisie-
rungen liegt der durch primordialistische Vorstellungen von Kultur gepragte
offentliche Diskurs zugrunde, der ethnische Identitdten als homogene, unver-
dnderbare oder naturgegebene Einheiten vorstellt.

Im Gegensatz zu diesem offentlichen Diskurs geht die Mehrheit meiner
Gespréachspartner von einer situations- und kontextabhidngigen, dynamischen
Definition ethnischer Gruppen aus. Kulturelle Gemeinschaften sind demnach

1 Das Cover der SPIEGEL-Ausgabe vom 14.04.1997 mit dem Titel ,,Gefahrlich
Fremd* zeigte gewaltbereite Jugendliche nicht-deutscher Herkunft.

2 Aus Griinden der Anonymitit wurden die Namen aller genannten Personen und
Gruppen mit Ausnahme von Feridun Zaimoglu und Kanak Attak durch Pseudo-
nyme ersetzt.

112

- am14.02.2026, 16:57:13.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHL: INTERKULTURELLE KULTURARBEIT

durch Heterogenitit und Wandel gekennzeichnet, ethnische Identitit wird in
Prozessen von Selbst- und Fremdethnisierungen konstruiert. Von Seiten der
deutschen Mehrheitsgesellschaft werde eine Ethnisierungspolitik verfolgt, die
eine machtpolitische Ungleichheit produziert, konsolidiert und legitimiert.

Die Kritik wendet sich vor allem gegen die Reduktion nicht-herkunfts-
deutscher Individuen auf ,,ihre” ethnische Zugehorigkeit. Auf der Ebene der
Kunst bedeute eine solche Reduktion nach Ansicht von Taner ,,in der Sparte
Gastarbeiterliteratur verortet™ und ,,gerade nicht unter dsthetischen Gesichts-
punkten, wie bei den Mehrheitsautoren auch, kritisiert und rezipiert™ zu wer-
den. Jedoch: ,,Man ist eigentlich mehr, ja? Ich meine, ich bin mehr als n’ Ju-
gendlicher oder mehr als ne Frau oder mehr als n’ Ausldnder.“ Der Co-
miczeichner Ercan betont, ,,kein Ethno-Reprasentant® zu sein und ,,kein Inter-
esse daran‘ zu haben ,,immer wieder mein tiirkisches Dasein oder meine tiir-
kischen Wurzeln und dadurch resultierende Nachteile aufs Papier zu bringen
(...) sondern ich mache was anderes, ja? Ich mache das, was auch ein Deut-
scher machen wiirde.*

Ethnisierung im Sinne der Reduktion von Angehorigen von Minderheiten
auf eine ethnische Zugehorigkeit durch die jeweilige Mehrheitsgesellschaft er-
fulllt aber noch andere Funktionen: Kultur oder das Fest-Stellen kultureller
Differenz dient der Legitimation von Ungleichheit vor dem Gesetz. Kulturelle
Verschiedenheit begriindet die angenommene Inkompatibilitit so konstruierter
ethnischer ,,Communities mit der deutschen Mehrheitsgesellschaft, und
macht damit eine Integration, so scheint es, programmatisch unmdoglich. Der
Fotograf Sahin sagt: ,,Das Problem ist, dass man bei Migranten stdndig auf die
Unterschiede achtet (...). Jeder Mensch ist anders, jede Gruppe ist anders, die
Bayern sind anders, die Ostfriesen sind anders, die Hessen werden genauso
unterschiedlich sein wie bestimmte Teile der Tiirken im Vergleich zu den
normalen Deutschen andernorts (...) und diese ganzen kulturellen Veranstal-
tungen haben letzten Endes, ob gewollt oder ungewollt, eine negative Konse-
quenz. Man trennt das, man sucht vehement nach Unterschieden. Und nach
Gemeinsamkeiten sucht kein Mensch. Und nach Individualitit auch nicht.*
Bei Migranten sei es eine Selbstverstindlichkeit, so Sahin, sie tiber ihre Kultur
und Religion zu definieren, wahrend bei Einheimischen niemand danach fragt.
Im Unterschied zu Herkunftsdeutschen werden nicht-herkunftsdeutsche Men-
schen als durch ihre Kultur determiniert und im Netz ihrer Kultur verfangen
betrachtet, so dass es scheint, als wiren sie zu individuellem Handeln nicht
fahig. Diskursen und Praktiken, die Menschen im Namen des Respektes vor
ihrer Kultur ihre individuelle Selbstbestimmung abzusprechen, wird von Au-
toren wie Wikan (1999: 58), Bukow (1996: 50) und Taguieff (1992: 238f.)
kultureller Rassismus attestiert. Auffillig in diesem Zusammenhang ist, wie
White (1997: 760) bemerkt, dass staatliche Programme und Subventionen ge-
rade solche Ausdrucksformen unterstiitzten, die ,,expressions of an essentially
other ethnic identity* seien. Der schon zuvor aufgrund ihrer (zugeschriebenen)
Fremdartigkeit diskriminierten Gruppe werden weitere exotisierende und fol-
kloristische Assoziationen ,,beigefiigt”. Ein solches Bild im Rahmen inter-

113

- am14.02.2026, 16:57:13.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

kultureller Wochen zu représentieren, wird von meinen Gesprachspartnern
entschieden abgelehnt. Die Problematik folkloristischer Veranstaltungen ist in
verschiedenen Bereichen angesiedelt: Zum einen wird Kritisiert, dass die Mi-
grantenbevilkerung einschlieBlich der Kinder- und Enkelgeneration mit dem
folkloristischen Bild, das sich die Mehrheitsbevolkerung von ihr macht, asso-
ziiert wird und einem gewissen Druck ausgesetzt ist, sich mit diesem Bild zu
identifizieren. Die Représentation ethnischer Klischees in Verbindung mit ei-
nem denkbar niedrigen Niveau der Veranstaltungen stellt einen weiteren hau-
fig genannten Punkt der Kritik dar. Auflerdem wird auf die mangelnde Ak-
zeptanz solcher Veranstaltungen bei der deutschen Bevolkerung hingewiesen.
Vor allem (!) jedoch wird die scheinbar intendierte integrative Funktion mul-
tikultureller Veranstaltungen in Abrede gestellt. Nach Auffassung des Comic-
zeichners Ercan resultieren solche Veranstaltungen realiter darin, ,,die Leute
nicht zu integrieren, sondern zu zeigen: He, pass auf, Du hast Dein Land ir-
gendwo, und Dein Land hat tolle Sachen, ja? Und das wiirden wir gerne den
Deutschen zeigen, dass ihr auch toll seid (...) ich bin gar nicht so, wie mein
Land es eigentlich ist, sondern ich bin so wie ein Deutscher.*

Mit einem Zitat von Welsch mochte ich zusammenfassen, wie ein Konzept
von Interkulturalitdt, das auf einer Vorstellung von Kulturen als homogenen,
abgeschlossenen und unverinderbaren Einheiten basiert, das gegenseitige
Verstiandnis von Kulturen nicht nur kaum moglich macht, sondern es regel-
recht verhindern kann oder gar erst zu den sogenannten Kulturkonflikten
fiihrt:

,For just this reason, it [the conception of cultures as islands or spheres] is unable to
arrive at any solution, since the intercultural problems stem from the island premise.
The classical conception of culture creates by its primary trait — the separatist cha-
racter of cultures — the secondary problem of a structural inability to communicate
between these cultures. Therefore this problem, of course, cannot be solved on the
basis of this very conception. The recommendations of interculturality, albeit well-
meant, are fruitless* (Welsch 1999: 196).

Eine interessante Strategie der Kritik an ethnisierenden Praktiken und Diskur-
sen verfolgt der tiirkisch-deutsche Schriftsteller Feridun Zaimoglu,® der von
der ZEIT als ,,Malcolm X der deutschen Tiirken“ gefeiert wurde. Er ist In-
itiator der Kulturoffensive Kanak Attak, zu der sich einige meiner Gespréchs-
partner rechneten. ,,Wie lebt es sich als Kanake hier in Deutschland?* (Zai-
moglu 1995: 9) war die Frage gewesen, die Zaimoglu denjenigen gestellt hat-
te, die er in seinen Biichern sprechen ldsst: in Deutschland geborene und auf-
gewachsene Kinder und Enkelkinder (die so genannte zweite und dritte Gene-

3 Feridun Zaimoglu hatte mit seinen Blichern Kanak Sprak — 24 Misstone vom
Rande der Gesellschaft (1995), Abschaum — die wahre Geschichte des Ertan
Ongun (1997) und Koppstoff: Kanaka Sprak vom Rande der Gesellschaft (1998)
zum Feldforschungszeitpunkt im Herbst/Winter 1998 als politischer Schrift-
steller Kultstatus erreicht.

114

- am14.02.2026, 16:57:13.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHL: INTERKULTURELLE KULTURARBEIT

ration) tiirkischer Gastarbeiter, die das ehemalige Schimpfwort ,,Kanake* mit
,stolzem Trotz* (ibid.) fihren. ,,Kanake* wird fiir sie zum symbolstiftenden
Kennwort dhnlich wie bei der Black-Consciousness-Bewegung in den USA,
die die negative Symbolik der Farbe schwarz umkehrte und zur Quelle eines
neuen Selbstbewusstseins machte. Es handelt sich hierbei nicht um ein essen-
tialistisches bzw. primordialistisches Verstidndnis ethnischer Identitéten, son-
dern um den strategischen Einsatz selbstzugeschriebener kultureller Identita-
ten zu dem Zweck, sich im gesellschaftlichen Kontext zu positionieren und
bestimmte politische Ziele zu verfolgen (vgl. Hall 1994: 30). Im Falle der
Bewegung Kanak Attak wird ,,Kanake* so zu einer Kategorie, die eine Politik
des Widerstandes (vgl. Hall 1994: 15) gegen die Politik der Zuschreibung eth-
nischer Identitdten durch die deutsche Mehrheitsgesellschaft organisiert. Ka-
nak Attak erteilt dem herrschenden, folkloristisch verstandenen Multikultura-
lismuskonzept, das gleichzeitig die Forderung nach Integration im Sinne von
Assimilation stelle, eine klare Absage. In dem Sinne, dass der sogenannte
Dialog der Kulturen innerhalb eines Machtgefilles zwischen den kulturhege-
monialen Anspriichen der Mehrheitsgesellschaft gegeniiber der Minderheits-
gesellschaft stattfindet, wird das ,,Ende der Dialogkultur postuliert.

Da ,,Rassismus in Deutschland im Wesentlichen institutionell bedingt* ist
(Taner), richten sich die kiinstlerisch-kulturpolitischen Aktionen z.B. der
Aphoni e.V.* vorwiegend gegen institutionellen Rassismus, der dadurch defi-
niert ist, dass er, beabsichtigt oder nicht, in einer andauernden Exklusion einer
unterlegenen Gruppe resultiert. Die Wirksamkeit des institutionellen Rassis-
mus beruht darauf, dass er — auf verschiedenen Ebenen — in die gesellschaftli-
chen Strukturen eingeschrieben ist (vgl. Wieviorka 1995: 63), aus dem Auge
des Mehrheitsbetrachters aber oftmals gar nicht als Rassismus wahrgenom-
men wird. Als Beispiel fiir institutionellen Rassismus wird die von allen Ge-
sprachspartnern so bezeichnete ,,Sozialmafia“ genannt, eine ,,Umschreibung
fur die betreuende Klasse*, wozu Ausldnderbeauftragte, Sozialarbeiter und
-padagogen gerechnet werden, generell alle, die sich um Belange der Migran-
ten kilmmern. Diese Sozialmafia kénne sich als Vertreter der Migranten nicht
legitimieren. Eine ,bestimmte Machtposition, eine bestimmte (...) einhei-
misch-deutsche Sicht und damit eine gewisse Haltung zu den Betreffenden®
fithre zu einer ,,Pseudo-Interessensvertretung®, die iiber die normale Sozialar-
beit hinausreiche und obsolet sei. So wiirden von Seiten dieser Personen auch
Veranstaltungen wie interkulturelle Wochen organisiert, obwohl sie keine
Fachleute fiir Kultur sind. Die Bezeichnung ,,Mafia“ bedeute auch, dass Mafi-
astrukturen zwischen Behorden, Vereinen und Einzelpersonen bestiinden und
die Verteilung von Budgets fiir kulturelle Veranstaltungen vorrangig innerhalb
dieser Strukturen stattfinde, wobei bevorzugt Vereinigungen wie z.B. das tiir-

4 Die Gruppe Aphoni e.V. veranstaltet Aktionen und Kabaretteinlagen, die die
satirisch-ironische Umkehrung herkunftsdeutscher Praktiken auf die Biihne
bringen und so deren Perspektivengebundenheit und oftmals inhdrenten Rassis-
mus transparent machen. Aufgrund ihrer Innovativitdt und Effektivitidt werden
diese Strategien in Abschnitt 4 ausfiihrlich dargestellt.

115

- am14.02.2026, 16:57:13.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

kische Volkshaus gefordert wiirden, die Folklore und/oder religiose Differenz
reprasentierten. Kleinere kulturpolitische Initiativen und Kiinstler nicht-
deutscher Herkunft, die die politische Situation von Migranten zum Thema ih-
rer kiinstlerischen Auseinandersetzung machen und gleichzeitig ihre Rezepti-
on als Kiinstler iiber ihre Herkunftskultur ablehnen, wiirden auf lokaler wie
bundesweiter Ebene vom Kulturbetrieb ausgegrenzt oder zumindest nur unge-
niigend gefordert.

Konzeptuelle Grundlagen, Modi und Inhalte
interkultureller Kulturarbeit

Welche Moglichkeiten bestehen nun jenseits der herkommlichen Konzepte
von Kulturarbeit, um deren Anspruch auf Interkulturalitit einzulosen?
Zunichst einmal ist es die gesellschaftskritische Funktion von Kunst, die
sich meine Gesprachspartner nutzbar machen. Diese Funktion beruht vor al-
lem auf der Fahigkeit von Kunst, zu zweifeln und tiberall dort zu verunsi-
chern, wo auf scheinbar Unverriickbares gebaut wird (von Hentig 1987: 12f).
Nach Glaser ist es auf diese Weise moglich, zum Beispiel fixierte nationale
Identitéiten zu dekonstruieren, indem die Heimatgewissheit verunsichert und
die Immanenz des Fremden im Eigenen evoziert wird. Kunst ermdglicht so
ein Hinaustreten aus erstarrten Verhiltnissen und Gewohntem, ein Transzen-
dieren aufs Spiel. (Kulturelle) Identitit sei demnach als Kennenlernen und
Aneignen immer neuer Identitdten zu begreifen (Glaser 1997: 24) Der Foto-
graf Sahin bemerkt dazu: ,,Kunst kann nicht national sein, wenn es Kunst sein
soll (...) Wenn es gut vermittelt wird, gehen die Grenzen weg. Wenn ich zum
Beispiel einen Roman aus dem 18. Jahrhundert lese, und mich mit dem Hel-
den identifiziere, dann... also irgendwas Gemeinsames miissen wir haben.* Er
stellt weiter fest, das Kennzeichen von Kunst sei ihre Un-Gewohnlichkeit, die
sie unter anderem der AuBenseiterposition ihrer Produzenten verdankt, die ih-
re differente Perspektive durch das Medium Kunst gewissermaflen durch die
Hintertiir wieder in die Gesellschaft einbringen. Entsprechend den Intentionen
vieler herkunftsdeutscher Kiinstler ist es Anliegen meiner Gesprachspartner,
die Gesellschaft mitzugestalten und zu verindern. Das Asthetische von Kunst
wird demnach nicht vom Politischen getrennt; Kunst wird nicht begriffen als
Selbstzweck im Sinne einer art pour 1’art, sondern als Ausdruck der Ausein-
andersetzung mit der Gesellschaft bzw. mit der individuellen Position in der-
selben. Kiinstlerisch titig zu sein bedeutet demnach, der Offentlichkeit be-
stimmte politische Inhalte in geeigneter Form zugénglich zu machen. Diese
Inhalte sind vor allen Dingen kulturpolitischer und anti-rassistischer Art. Da-
bei ldsst sich eine Vielfalt von Ausdrucksformen und Strategien ausmachen,
mit deren Hilfe diese politischen Inhalte transportiert wurden: So zeigen die
,Momentaufnahmen* des Fotografen Sahin durch die Darstellung scheinbarer
Gegensitze die Konstruiertheit ethnischer Stereotype auf. Kompositionen und
Collagen ungewohnlicher Mannheimer Stralenszenen dekonstruieren das

116

- am14.02.2026, 16:57:13.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHL: INTERKULTURELLE KULTURARBEIT

(homogene) Bild ,,des” Deutschen und focussieren das Individuum in seinen
Lebensbeziigen.

Fiir den Zeichner Ercan ist das Medium Comics ,,cine Moglichkeit, etwas
zu bewirken®, ,eine schone Ausdrucksform, etwas Effektiveres gibt es ei-
gentlich nicht, da man ,diese Comics (...) als Ausldnder eher verstehen
kann, oder Leute, die nicht gern lesen (...) tiber das Geschriebene guckt man
weg, aber tiber ein Bild wegzugucken ist ganz schon schwer (Ercan). Weil er
sich in dieser Gesellschaft zuhause fiihle, und ihn ,,alles, was hier passiert,
auch n‘ bisschen was angeht®, seien seine Comics ,,s0 ne Analyse, was pas-
siert” und sollen ,,im Karikatur-Stil auf [gesellschaftliche] MiBstdnde hinwei-
sen‘.

Der Dichter Umit stellt sich als ,,Autor aus Deutschland“ vor und seine
Lyrik als deutsche Literatur: Er sagt, auch Gedichte, die er auf Turkisch
schreibe, gehorten ,,zu dieser Gesellschaft, weil das Gedicht ja hier entsteht:
wenn jemand dreiBig Jahre lang hier lebt, oder zwanzig, so wie ich, sage ich
bewusst, dass diese Gedichte, solange sie hier entstehen, also hier ihre Wur-
zeln haben, auch zu dieser Sprache (...) und zur deutschen Literatur gehoren.*
Auch der explizit lokalpolitische Bezug seines Gedichtbandes iiber die Pfalz
verfolgt das kulturpolitische Ziel, Kategorien wie Multi-Kulti und der soge-
nannten Auslédnder- oder Migrantenliteratur eine Absage zu erteilen. In seinen
Gedichten stellt Umit dar, dass er die (deutsche) Geschichte, von der wir
glauben, dass sie unsere ist, nicht nur genau kennt, sondern sich selbst und die
sogenannten Gastarbeiter als Teil dieser Geschichte mitschreibt.

Allen Gesprichspartnern gemeinsam ist ihre ironische Lebenseinstellung,
die neben den kiinstlerischen Ausdrucksformen bei all ihren AuBerungen eine
zentrale Rolle einnimmt. Das bestidndige Ironisieren des (mehrheitsdeutschen)
Gegeniibers, mich selbst als Feldforscherin eingeschlossen, sollte eine Verun-
sicherung und damit ein Hinterfragen meiner eigenen Selbstverstindlichkeiten
bewirken und mich so gewissermaflen in die Lage eines Angehorigen einer
Minderheit zu versetzen, und damit einen interkulturellen Verstehensprozess
Zu initiieren.

Als notwendige Basis interkultureller Kulturarbeit wird tibereinstimmend
die rechtliche Gleichstellung von Migranten gefordert. Auflerdem wurden
strukturelle MaBnahmen® herausgearbeitet, um den Zugang zum kulturellen
Leben, gesellschaftlichen Institutionen und gleichberechtigten interkulturellen
Diskurs tiberhaupt zu gewéhrleisten. Das Ziel dieser Ansitze ist im Gegensatz
zum bisherigen Integrationskonzept nicht die Assimilation der Migranten,
sondern eine Anpassung der Systeme. Der Schliissel zu einem neuen Ver-
standnis von Interkultur liegt darin, dass Migranten Akteure in entscheidenden
Positionen sind:

5  Als strukturelle Mafinahmen nannten meine Gesprachspartner vor allem solche
mit der Zielsetzung der interkulturellen Offnung von Institutionen, insbesondere
derjenigen des Kunst- und Kulturbetriebes. Héufig genannte Beispiele sind
gezielte Stellenbesetzungen durch Migrantinnen sowie Forderpraxen speziell fiir
Kunstschaffende nicht-deutscher Herkunft im Sinne der Chancengleichheit.

117

- am14.02.2026, 16:57:13.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

LHlnterkultur, wenn man’s ernst meint, wenn man Migranten als Kiinstlerinnen und
Kinstler fordern will, und Interkultur praktizieren will, dann geht es nur dariiber,
dass die Migranten selbst die Moglichkeit haben, zu entscheiden, an den entschei-
denden Stellen zu sitzen, also politische Akteure zu werden‘ (Ahmet).

Interkultur entsteht also weniger aus multikultureller Politik, sondern vielmehr
in dem Bemithen um Chancen- und Rechtegleichheit.

Die ,,politische Losung* des neuen Verstindnisses von Interkultur heif3t:
,.JIch lass mich auf diese kulturellen Unterschiede nicht mehr ein... es ist an-
ders, es ist gut, dass es anders ist, aber die erkldren fiir mich nicht meine Exi-
stenz... und danach mochte ich nicht beurteilt werden* (Sahin). Kultur oder
kulturelle Differenz ist nicht ldnger verhandelbar oder Thema interkultureller
Kulturarbeit. Basis des neuen Konzeptes von Interkultur ist ein dynamisches
Modell von Kultur und ethnischer Identitét.

Interkultur wird allgemein verstanden als die Begegnung gesellschaftlicher
Subgruppen: ,,Ey, ihr Deutschen, ja? Denkt dass ihr eine Kultur héttet, oder
was? Und die Auslidnder eine Kultur, lass uns irgendwie jetzt mal begegnen
bei den interkulturellen Wochen... So ist das nicht, ja? Die deutsche Kultur ist
in Subgruppen aufgeteilt genauso wie die Migrantenkultur (Ahmet). ,,Das
Normale* sei eben gerade ,,diese Heterogenitét™ (Taner).

Unter interkulturellen Wochen kann sich z.B. Ahmet vorstellen, dass nur
Deutsche auftreten: , Interkulturelle Wochen, da soll halt der Christian seine
schonen Photos zeigen oder irgend’n anderer Deutscher, wie gut er kochen
kann“ (Ahmet). An diesem Beispiel wird nicht nur die absurde Lage und
Austauschbarkeit desjenigen deutlich, dessen Ausdrucksform und Funktion
sich allein auf die Représentation einer bestimmten Gemeinschaft reduziert,
sondern auch der Umstand, dass ,,interkulturell scheinbar immer nur die An-
deren sind.

Ironie und Satire

., T0 see ourselves as others see us is but the reverse and the counterpart of the gift to
see others as they really are and want to be: And this is the métier of the anthropolo-
gist: He has to break down the barriers of race and cultural diversity* (Malinowski
1969: vii).

Ironie und Satire als Strategien der interkulturellen Kulturarbeit entwickelten
sich aus der Notwendigkeit eines kreativen Umgangs mit Rassismen, Ethnisie-
rungen, Exotisierungen und Kategorisierungen, mit denen sich meine Ge-
sprachspartner als Migranten und Kunstschaffende tdglich konfrontiert sahen:
,,Am Anfang reagiert man so mit Ernst, ja? Und irgendwann wird‘s halt dann
Spal3, und dann geht man ironisch-satirisch damit um* (Ahmet).

Die Verwendung der Strategie der Ironie lédsst sich anhand der Beobach-
tungen vor Ort und der Auswertung des Interviewmaterials in zwei Kategorien
aufteilen: Erstens die Strategie des ironischen modus vivendi, der im Sinne ei-

118

- am14.02.2026, 16:57:13.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHL: INTERKULTURELLE KULTURARBEIT

ner generellen Ironie Ausdruck einer Lebenshaltung ist, und zweitens der in-
strumentell-funktionale Einsatz einer spezifischen Ironie in bestimmten Inter-
aktionssituationen (vgl. Muecke 1969). Charakteristikum des ironischen Men-
schen ist sein Abstand von den Dingen, wie sie auch Simmel (1968: 510) fiir
den Fremden beschreibt. Resultat der Ironie ist eine objektivere und vorur-
teilsfreiere Sicht gesellschaftlicher Umstidnde aus einer Au3enperspektive, aus
der heraus die Widerspriiche und Irrldufe einer Gesellschaft tiberhaupt erst
wahrgenommen werden konnen. In diesem Sinne beruht die Wirksamkeit in-
terkultureller Kulturarbeit auf der Erkenntnis aus der AuBlenseiterperspektive
von Migranten, ohne die sie gar nicht interkulturell sein kann (!).

Satire wird definiert als kiinstlerische Ausdrucksform, die mit den Mitteln
der Ironie und Parodie Kritik an Personen und gesellschaftlichen Zustinden
iibt, indem sie das Bestehende verkehrt bzw. umkehrt (vgl. Prang 1972: 3, La-
zarowicz 1963). Ein Beispiel fiir die Strategie der satirischen Umkehrung ist
das Fest des deutschen Mitbiirgers, das 1993 zum ersten Mal in Mannheim
aufgefithrt wurde. Die Aphoni e.V. inszenierten damit eine satirische Verkeh-
rung von Veranstaltungen wie den interkulturellen Wochen. Es gab ,,typisch
deutsches* Essen, ,,typisch deutsche Musik®, ,,typisch deutsche* Volkstinze
und dergleichen mehr. Bei der gédngigen Praxis interkultureller Wochen, so
Ahmet, sei ,eine Umkehrung zunichst einmal das Allerwichtigste”. Er ist
iiberzeugt davon, ,,dass die Mehrheitsdeutschen wirklich nur dann kapieren,
dass es verschiedene Tiirken gibt, wenn Du das einfach umkehrst* (Ahmet).
Diese Strategie solle dem Publikum verdeutlichen, dass die Kategorie ,,Deut-
scher* genauso wenig funktioniert wie jede andere ethnische Kategorie und
dass Veranstaltungen wie interkulturelle Wochen eine wie auch immer defi-
nierte Gemeinschaft weder addquat vertreten, noch die Kiinstler, die sie repré-
sentieren sollen, ernst nehmen kénnen.

Ironie und Satire sind als Strategien der interkulturellen Kulturarbeit auf
zwei Ebenen wirksam: Die kiinstlerische Inszenierung der satirisch-ironischen
Umkehrung der Mehrheitsperspektive entlarvt das Bestehende als verkehrt,
fordert dessen Umkehrung und hat daher eine gesellschaftskritische Funktion.
Die satirisch-ironische bzw. parodistische Umkehrung bestehender Verhilt-
nisse macht Selbstverstdndnisse und ethnisierende Praktiken der Mehrheitsge-
sellschaft dadurch transparent, dass ein Perspektivenwechsel beim Rezipien-
ten bewirkt wird. Dadurch wird die Legitimitdt und Richtigkeit gewohnter,
aus den jeweiligen Machtstrukturen resultierender Denkweisen und Schemata
aufgebrochen. Aus dieser neu gewonnenen Perspektive heraus kénnen Kate-
gorisierungen und Ethnisierungen als solche entlarvt und schlieBlich vermie-
den werden. Die von den Aphoni e.V. angewandten Strategien der Ironie und
Satire erfiillen so ihre intendierte anti-rassistische Funktion.

119

- am14.02.2026, 16:57:13.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Schluss

Meine Auseinandersetzung mit Personen, Diskursen und Praktiken des Inter-
kulti-Kontextes hat deutlich gemacht, dass herkunftsdeutsche Konzepte von
Kulturarbeit und Kulturpolitik keine wirksamen Ansitze interkultureller Kul-
turarbeit bereitstellen kénnen.

Ich habe Strategien und Konzepte fiir die Praxis interkultureller Kulturar-
beit aufgezeigt, die in Zusammenarbeit mit meinen Gespréachspartnern ent-
standen sind. Dabei ist deutlich geworden, dass die Perspektive der nicht-
herkunftsdeutschen Kunstschaffenden notwendig konstitutiv fiir eine Kul-
turarbeit ist, die ihren Interkulturalitdtsanspruch einlost.

Die Ergebnisse meiner Feldforschung stellen die scheinbar bewihrte
Theorie und Praxis interkultureller Veranstaltungen, die Prisentation von
Vielfalt und exotischem Anderssein in Frage. Die Darstellung des ,,ganz-
anderen” birgt Gefahren, vor allem beziiglich der intendierten interkulturellen
Verstiandigung, Toleranz und dem gleichberechtigten Miteinander der Kultu-
ren. Indem die herkdmmliche Ausldnderkulturarbeit scheinbar uniiberwindli-
che kulturelle Unterschiede zum Gegenstand ihrer Auseinandersetzung macht,
schreibt sie fest, was auf gesellschaftspolitischer und rechtlicher Ebene zur
Ausgrenzung und Ungleichheit derer fiihrt, denen scheinbar mit Toleranz be-
gegnet werden soll. Exotisierungen und Kategorisierungen versperren sog.
,Ausldndern®, die nicht als Individuen und Kiinstler rezipiert sondern auf ,,ih-
re* zugeschriebene Gemeinschaft reduziert werden, den Zugang zur deutschen
Kulturlandschatft.

Da ein wahrhafter ,,Dialog der Kulturen® nur innerhalb einer faktischen
Gleichberechtigung moglich ist, ist Interkulturalitit, respektive interkulturelle
Kulturarbeit nur unter den Voraussetzungen einer rechtlichen Gleichstellung
inklusive der vollen gesellschaftlichen Partizipation moglich. Ich habe ge-
zeigt, dass die Wirksamkeit interkultureller Kulturarbeit im Sinne ihrer Inten-
tion zentral auf der Erkenntnis aus der anderen, der Minderheitenperspektive
beruht. Um interkulturelle Verstindigung zu erméglichen, muss man mit den
Augen der Anderen sehen lernen: ,,Wie lebt es sich als Kanake in Deutsch-
land?* (Zaimoglu 1995: 9).

Interkulturalitit macht es notwendig, die eigenen Selbstverstiandlichkeiten,
die eigene Kultur (und nicht die des Anderen) in Frage zu stellen. Sie fordert
dazu auf, mit gleichem Mal} zu messen, nach Gleichberechtigung zu fragen,
anstatt nach Legitimation fiir Ungleichbehandlung zu suchen. Sie regt zuletzt
an, ganz neu zu denken: Was ist Kultur? Wo hort Kultur auf und wo féngt so-
ziale Ungleichheit an?

Aus der Erkenntnis, dass der Focus auf Kultur, die Interpretation der
Handlungen und Erscheinungen ,,des Anderen* auf der Folie von Kultur selbst
ideologisch sind, wichst die Notwendigkeit, sich in der Auseinandersetzung
mit Kultur zundchst ganz von ihr zu entfernen und das Individuum, dessen
Handlungsmotivationen und Weltsicht in den Mittelpunkt der Betrachtung zu
stellen.

120

- am14.02.2026, 16:57:13.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHL: INTERKULTURELLE KULTURARBEIT

Multiethnisches Zusammenleben wird in diesem Sinne dann interkulturell,
wenn es sich weg von der kulturdeterministischen Sichtweise hin zu einer Ge-
sellschaft bewegt, die von den Entscheidungen, Handlungen und der Verant-
wortung ihrer Individuen und Gruppen getragen wird. Kulturelle oder religio-
se Identitdt ist nur eine von mehreren Variablen, die das Individuum beein-
flussen. Kulturelle Identitdt erklirt nichts, wo sie isoliert betrachtet wird und
das Individuum als geschichtslosen Repréisentanten einer konstruierten ethni-
schen Masse gegeniiber einer ebenfalls nicht real existenten Homogenitét der
deutschen Mehrheitsgesellschaft zuriicktreten 14sst. Kultur wird in erster Linie
bedeutsam dort, wo sie im Kontext gesellschaftlicher Macht und Ohnmacht
auftaucht. Wo das vielfach eingeforderte Recht auf Andersartigkeit fiir Mi-
granten zu einer Pflicht wird, fehlt in erster Linie das Recht auf Gleichheit.

Die vorliegende Auseinandersetzung hat erstmals nicht-herkunftsdeutsche
Kunstschaffende als Subjekte und Akteure im Interkulti-Diskurs gezeigt. Thr
Selbstverstdndnis als Individuen und Kiinstler liegt jenseits limitierender Be-
zeichnungen und Kategorisierungen.

Mit einem Satz von Plessner, der von den ,,offenen Moglichkeiten* im und
zum Sein des homo absconditus® spricht, mochte ich meine Ausfithrungen
schlieBen: ,,Nichts ist der Mensch ,als® Mensch von sich aus, nicht blutgebun-
den, nicht traditionsgebunden, nicht einmal von Natur frei. Er ist nur, wozu er
sich macht und versteht™ (Plessner 1983: 134).

Zitierte Literatur

Bade, Klaus J. (Hg.) (1996): Die multikulturelle Herausforderung: Menschen
tiber Grenzen, Grenzen iiber Menschen, Miinchen: Beck.

Bukow, Wolf-Dietrich (1996): Feindbild Minderheit: Ethnisierung und ihre
Ziele, Opladen: Leske und Budrich.

Cohn-Bendit, Daniel & Thomas Schmid (1992): Heimat Babylon. Das Wagnis
der multikulturellen Demokratie, Hamburg: Hoffmann und Campe.

Glaser, Hermann (1997): Kleine Kulturgeschichte der Bundesrepublik
Deutschland 1945-1989, Miinchen: Hanser.

Hall, Stuart (1994): Rassismus und kulturelle Identitiit. Ausgewcdihlte Schriften
2, Hamburg: Argument.

Heitmeyer, Wilhelm (1994): ,,.Das Desintegrations-Theorem®, in: Ders. (Hg.)
Das Gewalt-Dilemma, Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 29-69.

Ders. & Dollase, Rainer (Hg.) (1996): Die bedringte Toleranz. Ethnisch-
kulturelle Konflikte, religidse Differenzen und die Gefahren politisierter
Gewalt, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Hentig, Hartmut von (1987): Ergotzen, Belehren, Befreien. Schriften zur ds-
thetischen Erziehung, Frankfurt/Main: Fischer.

6 Der Begriff homo absconditus wird bei Plessner auch mit dem deutschen
Begriff ,,der unergriindliche Mensch* bezeichnet.

121

- am14.02.2026, 16:57:13.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Kohl, Christine (2001): Strategien der interkulturellen Kulturarbeit, Frank-
furt/Main: IKO.

Lazarowicz, Klaus (1963): Die verkehrte Welt: Vorstudien zu einer Ge-
schichte der deutschen Lyrik, Tiibingen: Max Niemeyer.

Malinowski, Bronislaw (1966): ,.Introduction®, in: Lips, Julius E, The Savage
Hits Back. New York: University Books, S. vii-ix.

Muecke, D. C. (1969): The Compass of Irony, London: Methuen & Co. Ltd.

Plessner, Helmuth (1983): Gesammelte Schriften VIII: Conditio Humana,
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Prang, Helmuth (1972): Die romantische Ironie, Darmstadt: Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft.

Simmel, Georg (1968): ,,Exkurs tiber den Fremden®, in: Ders. Soziologie.
Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaftung. Berlin:
Duncker und Humblot, S. 509-512.

Taguieff, Pierre-André (1992): ,,Die Metamorphosen des Rassismus und die
Krise des Anti-Rassismus®, in: Bielefeld, Uli (Hg.) Das Eigene und das
Fremde. Neuer Rassismus in der Alten Welt. Hamburg: Junius, S. 221-268.

Taylor, Charles (1993): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung.
Frankfurt/Main: S. Fischer.

Welsch, Wolfgang (1999): ,, Transculturality: The Puzzling Form of Cultures
Today®, in Featherstone, Mike & Lash, Scott (eds.) Spaces of Culture:
City, Nation, World. London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage, S. 195-
213.

White, Jenny B. (1997): ,,Turks in the New Germany*, American Anthropolo-
gist4: S. 754-769.

Wieviorka, Michel (1995): The Arena of Racism, London, Thousand Oaks,
New Delhi: Sage.

Wikan, Unni (1999): ,,Culture: A New Concept of Race®, in: Social Anthro-
pology 7 (1): S. 57-64.

Zaimoglu, Feridun (1995): Kanak Sprak — 24 Misstone vom Rande der Gesell-
schaft, Hamburg: Rotbuch.

122

- am14.02.2026, 16:57:13.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

