
https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sabine Eggmann 
»Kultur«-Konstruktionen 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sabine Eggmann (Dr. phil.) forscht und lehrt am Seminar für Kul­
turwissenschaftjEuropäische Ethnologie sowie im Masterprogramm 
»Kulturmanagement« der Universität Basel. Ihr Arbeitsschwerpunkt 
liegt auf der sozialen Konstruktion von kollektiven Sinnangeboten. 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SABINE EGGMANN 

))Ku I tu r«-Konstruktionen 
Die gegenwärtige Gesellschaft im Spiegel 

volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Wissens 

[ transcript] 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


This work is licensed under a Creative Commons 
Attribution-NonCommerciai-NoDerivatives 3.0 License. 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet über http:/ jdnb.d-nb.de abrufbar. 

© 2009 transcript Verlag, Bielefeld 

Umschlagkonzept Kordula Röckenhaus 
Lektorat & Satz: Sabine Eggmann 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar 

ISBN 978-3-89942-837-7 

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem 
Zellstoff. 

Besuchen Sie uns im Internet: http:jjwww.transcript-verlag.de 

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschüren 
an unter: info@ transcript-verlag.de 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INHALT 

DANK ................ .... ............. ............. ............. ............. .... ............. ............... 9 

EINLEITUNG: Irritationen ....................................................................... 11 

Kultur-Konjunkturen: Begriffliche Inflation und Deflation 
von »Kultur« .......................................................................................... 11 
Krise der volkskundlichen Autorität: »Plapperkrähen« ........................ 13 
Krise des kulturwissenschaftlichen Wissens: »Writing Culture« ......... 15 
Irritationen- Wie weiter? ...................................................................... 17 

1. KAPITEL: Shifting Grounds: Kontextualisierung(en) 
und Wahl der Forschungsperspektive ........................................ 19 

Kontextualisierung(en): Wechselnde Blicke ................ .. ...... .. ... .. .......... 20 
Was ist »kulturwissenschaftliches« Wissen?-
»Fiktion« oder »Wahrheit«? ............................... ............. ............... 20 
Was ist »Kultur«?- Wissenschaftliches 
oder politisches »Interpretament«? ................................................. 27 
Wer braucht die Geistes- und Sozialwissenschaften?-
KritischeN achfragen, oder: Legitimationskrise ............................. 30 
Was- und wer- ist »Kulturwissenschaft«?-
Von der »Neuorientierung« der Geistes- und 
Sozialwissenschaften als »Kultur«wissenschaften ......................... 3 7 
Resumee: »In welcher Gesellschaft leben wir eigentlich?«-
Von der Konkurrenz des Wissens zur Politik des Wissens ............ 45 

Festlegung der Forschungsperspektive: Positionswechsel.. .................. 52 
Revisited Evidence: Fragestellung, Blickrichtungen 
und Erkenntnisinteresse ................................................................. ,53 
Die Volkskunde als Fallbeispiel: Methode und Material 63 
Positionierung der Untersuchung und Subjektposition 
der Forscherin: Erkenntnispotential und Erkenntniswert ............... 72 
»Gang der Arbeit«: Thesen ............................................................. 78 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: »Kultur«-Konstruktionen: Wissensarbeit.. ................... 83 

Drei Forschungsfelder: Wir und die Welt ............................................. 85 
Sachkulturforschung: Wir und die Materialität ............... .... ........... 86 
Stadtforschung: Wir und die Physis .............................................. 111 
Fachliche Theorie und Programmatik: Wir als Menschen ........... 132 
Resumee: Die »Gesellschaft« als Gegenstand 
der volkskundlichen Wissensarbeit .............................................. 152 

Das volkskundliche Formationsfeld .................................................... 157 
Innere und äussere Differenz(setzung)en: 
Interne Differenzierung- externe Oppositionierung ....... ............. 159 

Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde: 
als Orientierungsinstanz der Gesellschaft ........................................... 167 

Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde: 
als Mittel zur individuellen wie gesellschaftlichen Selbsterkenntnis .. 168 

Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde: 
als Gedächtnis der Gesellschaft ................................. .... ............. ......... 169 

Externe Oppositionierung ........................................................... ......... 170 

Setzung von Differenzen als disziplinäre Differenzierung ................. 174 
Leitdifferenzen: »statisch«l»dynamisch« ..................................... 175 
Formationsregel: Das »Vielnamenfach« 
und die Disziplinierung von »Kultur« .......................................... 180 
Diskursive Achsenkonstruktion: Dreischenkliges Spannungsfeld190 

3. KAPITEL: Die Konstruktion der Volkskunde: ldentitätspolitik .. 217 

Konkurrenzmanagement ..................................................................... 218 
Komplexitätsmanagement ...... ............. ............. .... ......... .... ........... 220 
Kompetenzmanagement ........... ......... .... ............. ............. .... ......... 224 
Differenzmanagement ................................................................... 231 

Resumee: Integrative Abgrenzung ...................................................... 241 

4. KAPITEL: »Kultur« als Relationierungsformel ...... ......... .... ......... 245 

Wissensarbeit Formierung der volkskundlich-
kulturwissenschaftlichen Episteme ..................................................... 246 

Das Angebot der Volkskunde: Gesellschaftliches 
Krisenmanagement durch »kulturwissenschaftliche« Orientierung ... 251 

Identitätspolitik: Stabilisierung der »kulturwissenschaftlichen 
Volkskunde« als universitäre Disziplin und 
gesellschaftliche Wissensinstitution .................................................... 256 
Resumee: Diskursive Verschmelzung 
von volkskundlicher Wissensarbeit, Identitätspolitik 
und gesellschaftlicher Orientierung ....................................... .............. 258 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: Die Volkskunde als Fall-Beispiel: 
Konkurrenz der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung 
in der späten Moderne ...................................................................... 261 

Die Volkskunde als Fall ...................................................................... 263 
»Kultur« als Instrument gesellschaftlicher Selbstimagination ..... 265 
Kulturwissenschaft als Wissenschaft dieser Gesellschaft ............ 270 

Die Volkskunde als Beispiel ................................... ............. ............... 274 
Die der Volkskunde eigene »Kultur« ........................................... 274 
Fachliche Spezifizierung durch moralische 
Selbstqualifizierung ............................................ ............. .... ......... 279 

Fazit und Ausblick ..................... ............... ............... ............. ............... 281 

Literatur ............ ............. .... ......... .... ............. ............. ............. .... ......... 289 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DANK 

Ich möchte all denjenigen herzlich danken, die an das Entstehen dieser 
Arbeit geglaubt haben, und mich dabei unterstützt, ermutigt und immer 
wieder neu motiviert haben. Das vorliegende Buch ist ohne seinen - so­
wohl personellen als auch institutionellen - Kontext, in dem es entstan­
den ist, nicht denkbar, und wäre konsequenterweise ohne ihn in dieser 
Form weder schreib-, geschweige denn publizierbar geworden. In die­
sem Sinn möchte ich allen oben Genannten die Arbeit widmen, und 
meinen ausdrücklichen Dank für ihr Vertrauen und das darin liegende 
Potential formulieren. 

Mein Dank gilt konsequent auch dem Schweizerischen National­
fonds, der das Projekt während der Dauer von zwei Jahren vollumfang­
lich finanziert hat. 

9 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG: Irritationen 

Den Anfang der folgenden Untersuchung markieren unterschiedliche Ir­
ritationen. Von einer unüberblickbaren Konjunktur des Kulturbegriffs 
über den spöttischen Kommentar zu einem wissenschaftlichen Kongress 
der Volkskunde bis hin zur kritischen Dekonstruktion kulturwissen­
schaftlichen Wissens scheinen in den 1990er Jahren frühere wissen­
schaftliche Sicherheiten und Selbstverständlichkeiten an Boden zu ver­
lieren. Davon - von den Irritationen, von verlorenen Illusionen und vom 
Verlust einer unhinterfragten Evidenz - soll im Folgenden die Rede 
sem. 

Kultur-Konjunkturen: Begriffliche Inflation 
und Deflation von »Kultur« 

Es spielt keine Rolle, ob sich der Blick auf das weite Feld der Gesell­
schaft oder auf den Kontext der universitären Wissenschaft richtet, für 
die 1990er Jahre kann grundsätzlich gelten: Überall ist die Rede von 
»Kultur« - »Kultur« ist in aller Munde. Nicht nur zahlreiche und fach­
lich unterschiedliche wissenschaftliche Publikationen verwenden und 
diskutieren den Begriff, auch im gesellschaftlichen Feld taucht »Kultur« 
auf, egal wo man hinsieht. Die Diskussion über »Kultur« füllt die Feuil­
letons unterschiedlicher Zeitschriften; mithilfe des Begriffs werden in 
Form des »Kulturmanagements« und der »Interkulturellen Kommunika­
tion« neue Ausbildungswege institutionalisiert und Berufsfelder entwor­
fen; und letztlich dient »Kultur« auch der Benennung »neuer« gesell­
schaftlicher Phänomene, die von der »Popkultur« bis zur »Körperkultur« 

11 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

(vgl. Helduser/Schwietring 2002b: 9f) reichen, sowie zur Qualifizierung 
sozialer Problemfelder unter den Stichwörtern der »Multikulturalität«, 
der »nationalen Leitkultur« oder der »kulturellen Unvereinbarkeit« (vgl. 
Steiner-Khamsi 1994; Kreis 1994). 

Im Bereich der früheren Geistes- und Sozialwissenschaft definiert 
die Literaturwissenschaft inzwischen »Kultur als Text« (vgl. Bachmann­
Medick 1986), die Geschichtswissenschaft stellt die Frage nach der 
»Alltagskultur« (vgl. Lüdtke 1989), die Soziologie forscht nach »Sub­
kulturen« (vgl. Soeffner 1989), die Ethnologie thematisiert die »Hybridi­
tät von Kultur« (vgl. Bronfen/Marius/Steffen 1997), transdisziplinäre 
Forschungskooperationen bearbeiten gemeinsam den Komplex der »Ge­
fühlskultur« (vgl. Bieber/Ottomeyer/Tholen 2002) und die Volkskunde 
benennt sich immer öfter und dezidierter als »Kulturwissenschaft« (vgl. 
Gemdt 1986; Kaschuba 1995a). Was hier mehr oder weniger willkürlich 
zitiert wird, spiegelt dennoch einen ersten allgemeinen Befund: Der Kul­
turbegriff zeigt Präsenz und gewinnt- sowohl qualitativ wie auch quan­
titativ - an Prominenz. Zweitens gilt, was Urte Helduser und Thomas 
Schwietring im Rückblick des beginnenden 21. Jahrhunderts für die 
Entwicklung der vergangenen 20 Jahre konstatieren: 

»Ebenso deutlich wirdjedoch in allen genannten Disziplinen, dass der Kultur­

begriff den jeweiligen disziplinären Interessen angepasst und in entsprechen­

der Weise strategisch zugeschnitten und eingesetzt wird. Das Paradigma der 

Kultur ist in der Praxis der kulturwissenschaftlichen Forschung keineswegs so 

eindeutig zu fixieren, wie sich theoretische Programmschriften das wünschen 

(vgl. Frühwald/Jauß/Koselleck et al. 1991).« (Helduser/Schwietring 2002b: 

15) 

Über diese Diagnose der Konjunktur hinausgehend interpretieren die 
meisten Autorinnen den begrifflichen »Aufstieg« von »Kultur« sowohl 
als »Inflation« wie auch als »Krise«: Einerseits eröffnen die beiden 
Termini einen Blick auf das innovative Potential, das im Kulturbegriff 
und dessen zeitgenössischer Diskussion steckt, indem das wenig festge­
schriebene, offene Profil von »Kultur« und die darin liegenden großen 
Forschungsressourcen betont werden (vgl. Gemdt 1986: llf). Anderer­
seits indizieren Krise und Inflation einen Problematisierungsbedarf, 
wenn das Risiko der fehlenden Trennschärfe, der zunehmenden Kontur­
losigkeit und einer damit einhergehenden Entwertung des Begriffs in 
den Fokus gerückt werden (vgl. Kaschuba 1999: 116; Helduser/Schwiet­
ring 2002b: 8). Beide Interpretationen basieren auf dem gemeinsamen 
Fundament eines »Kultur-Verständnisses«, das davon ausgeht, dass der 
Begriffweiterhin seine inhaltliche Aussagekraft und analytische Qualität 

12 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG: IRRITATIONEN 

behält. Doch gerade diese Einschätzung verstärkt die anfangliehe Irrita­
tion, die sich jetzt folgendermaßen fassen läßt: Wie kann der Kulturbe­
griff seine wissenschaftliche Potenz behalten, wenn er allüberall - in 
unterschiedlicher Bedeutung und Position - verwendet wird? Die Infla­
tion des Gebrauchs von »Kultur« steigert dessen Gehalt und wissen­
schaftliche Kraft zur Deflation. Die Irritation zeigt sich konsequenter­
weise als Infragestellung von »Kultur« in der Funktion einer effektiven 
und effizienten wissenschaftlichen Kategorie. 

Krise der volkskundlichen Autorität: 
» P Ia p perkrähen « 

Im Herbst 1999 erscheint im Feuilleton der Frankfurter Allgemeinen 
Zeitung ein drei Spalten starker Artikel unter dem polemischen Titel: 
»Plapperkrähen kriegen kein Telegramm.« Die etwas kleiner darunter 
gesetzte Frage kommentiert und akzentuiert in karikierender V erdoppe­
lung die Titel gebende Äußerung: »Wer braucht die bunten Vögel? Die 
Deutsche Gesellschaft für Volkskunde tagt in Halle« (Kämmerlings 
1999: 54). Der Artikel ist einem Rückblick auf den aktuellsten Kongress 
der wissenschaftlichen Disziplin Volkskunde gewidmet, der in jenem 
Jahr erstmals in einem der neuen Bundesländer Deutschlands abgehalten 
wurde. Mit scharfem Blick und spitzer Feder seziert Richard Kämmer­
lings die Forschungsinteressen, Themenstellungen, Theorieorientierung­
en und methodischen Vorgehensweisen der Disziplin. Jeder dieser Be­
reiche ist ihm eine scharfzüngige Bemerkung wert. Seien es die begriff­
lichen Grundlagen mit ihrer entsprechenden perspektivischen Ausrich­
tung, die ihn zur Polemik reizen: 

»Das Rahmenthema des 32. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Volks­
kunde >Natur-Kultur< war nur auf den ersten Blick unverbindlich, tatsächlich 
ging es ans Eingemachte: Schon bevor sie hinter Glas kommen, sind schließ­
lich auch harmlose Früchtchen als Resultat intensiver Züchtung ein Kulturpro­
dukt. [ ... ]Denn dass das Natürliche stets ein >soziales Konstrukt< ist, dass gar 
die Naturgesetze selbst nicht >entdeckt<, sondern um eines sinistren Machtan­
spruchs willen von den >exakten Wissenschaften< zusammengestoppelt wur­
den, haben Kulturwissenschaftler offenbar mit der Muttermilch aufgesaugt. 
Eine Kulturgeschichte der weiblichen Brust durfte daher auch in Halle nicht 
fehlen.« (ebd.) 

Sei es die theoretische Prämisse, auf der jede fachliche Arbeit aufbaut, 
die er spöttisch kommentiert: »Zuvor wurde noch einmal für alle zum 
Mitbrummen das konstruktivistische Credo vorgebetet.« (ebd.) Ebenso 

13 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

skeptisch äußert sich Kämmerlings zur empirischen Konzentration 
volkskundlicher Forschung: »Die Stärken der Volkskundler liegen der­
zeit in einer Art negativer Anthropologie, die eine empirische Falsifizie­
rung kursierender Großtheorien unternimmt - eine Art mikrokosmische 
Geltungsprüfung für gesellschaftliche Fernaufklärer.« (ebd.) Kämmer­
lings macht auch auf die Grenzmarkierungen aufmerksam, mit der die 
Volkskunde unliebsame Mitwissenschaften von ihrem Forschungsterrain 
fernzuhalten versucht: 

»Die Warnschilder vor biologischem Determinismus, die eine politisch über­
korrekte Gesinnungswissenschaft aufstelle, zeugten, so [einer der Fachvertre­

ter; se], von irrationalen Berührungsängsten und seien überflüssige Requisiten 

aus dem kalten Krieg der Kulturanthropologie. Seine wütende Polemik gegen 
die Selbstgerechtigkeit des > Totalkulturalismus< zielte auf eine interdisziplinä­

re Annäherung an die Biowissenschaften, mit denen die Volkskunde- ein ge­

branntes Kind -nicht einmal diplomatische Beziehungen unterhalte.« ( ebd.) 

Im Blick auf das Selbstverständnis der Disziplin enthüllt Kämmerlings 
gleichzeitig die Prekarität des Fachs: »Die Volkskunde ist eine Wissen­
schaft vom ganz Kleinen, die so gern über das große Ganze reden wür­

de.« (ebd.) Und er verweist auf die institutionellen Konsequenzen, die 
mit dieser Prekarität- nicht ohne Schuld der Volkskunde- verbunden 
sind: »In den neuen Ländern wurde nach der Wende kein einziger Lehr­
stuhl für Volkskunde neu eingerichtet; den beiden fleißigen Organisato­
rinnen der Tagung vom Landesheimatbund Sachsen-Anhalt wurden ge­
rade die Stellen gestrichen.« ( ebd.) Mit dem Verlust dieser Stellen findet 
sich das Fach unwiederbringlich im Konkurrenzfeld der unterschied­
lichsten Disziplinen wieder: »Nachdem sich die Historiografie längst für 
Alltags- und Mentalitätsgeschichte geöffnet hat und die Germanistik 
sich zur Kulturwissenschaft aufplustert, scheint die Volkskunde mit dem 
kulturalistischen Paradigma ihr letztes materiales Unterscheidungskrite­
rium zu verlieren.« (ebd.) 

Kämmerlings beendet sein pointiert-bissiges Porträt der Volkskunde, 
das die einen wohl mit Vergnügen, die anderen mit Verärgerung gelesen 
haben, mit einem guten Rat an das Fach: 

»Sich abwechselnd mit überzogenem Praxisanspruch als >wissenschaftliche 
Sozialarbeit< [ ... ], oder mit >weichen anschmiegsamen Methoden< als Stachel 

im Fleisch der exakten Wissenschaften [ ... ] zu definieren, ist kaum die richtige 

Überlebensstrategie. Als empirisches Korrektiv soziologischer Abstraktionen 
könnte die Volkskunde dagegen unentbehrlich bleiben.« (ebd.) 

14 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG: IRRITATIONEN 

Mit seinem kritischen Blick auf die Volkskunde provoziert Kämmer­
lings eine Irritation, die sich als Infragestellung der volkskundlich diszi­
plinären Wissensherstellung im Kontext der geistes- und sozialwissen­
schaftliehen Fächer übersetzen läßt. In diese Infragestellung volkskund­
licher Wissenschaftsautorität ist gleichzeitig - darüber hinausgehend -
die gesellschaftliche Legitimität geistes- und sozialwissenschaftliehen 
Wissens eingeschlossen. Offenbar ist nicht mehr sicher, was die geistes­
und gesellschaftswissenschaftliehen Fächer- allen voran die Volkskun­
de - der Gesellschaft zu sagen haben. 

Krise des kulturwissenschaftlichen Wissens: 
»Writing Culture« 

Anfang 1994 hält Wolfgang Kaschuba als gewählter Vertreter des Fachs 
»Europäische Ethnologie« an der Humboldt-Universität zu Berlin seine 
Antrittsvorlesung.1 Als Titel und Thema seiner Rede hat er folgendes 
angekündigt: »Kulturalismus: Vom Verschwinden des Sozialen im ge­
sellschaftlichen Diskurs« (Kaschuba 1995). Den Vortragstext, ergänzt 
um Anmerkungen und Literaturhinweise, publiziert er im Juni des fol­
genden Jahres in der »Zeitschrift für Volkskunde«, die- zweimal jähr­
lich - im Auftrag der »Deutschen Gesellschaft für Volkskunde« heraus­
gegeben wird und das zentrale Publikationsorgan des Faches im 
deutschsprachigen Raum darstellt. Dem zum Artikel transformierten 
Vortragstext ist in dieser Zeitschriftausgabe ein englisches abstract ange­
fügt, das sowohl als kondensierte Fassung für alle nicht-deutsch­
sprachigen Leserinnen wie auch als informativer Inhaltsüberblick für die 
übrigen Rezipientinnen gedacht ist: 

»In recent decades, the cultural sciences have been engaged in an ongoing at­
tempt at explaining social processes as culturally stipulated and as being ex­
perienced culturally. This anthropological perspective on society's >inner sur­
face< contributes to an understanding of the perceptions and selfconceptions of 
social actors and constitutes an important move towards acquiring a more dis­
ceming prospect ofhistory and society. At the same time, however, this undis­
putable improvement harbors certain risks: It evidences a tendency to >cul­
turalize< social processes in such a way that economic and political matters are 
reduced to cultural phenomena, thereby employing the term >culture< not to el­
lucidate, but to obviate socio-political intentions. This strategy is most obvious 
in the context of new forms of national and ethnic thought. Tradition, descent, 

Seine Stelle als C4-Professor am Institut für Europäische Ethnologie an 
der Humboldt-Universität zu Berlin hat er bereits 1992 angetreten. 

15 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

language, and religion are repositioned as basic need of defense. This move­
ment towards a culturalization of social discourse - in the sense of both an 
older and a new fundamentalism of values - challenges studies in Anthropol­
ogy and Folklore who will have to combat it in order to keep pursuing within a 
democratic framework a paradigm that does not divorce society from culture.« 
(ebd.: 46) 

In diesem abstract ist, wie auch in der Vorlesung selbst, in komprimier­
ter Form enthalten, was Wolfgang Kaschuba Anfang der 1990er Jahre 
für wissenschaftlich, volkskundlich-kulturwissenschaftlich und auch ge­
sellschaftlich relevant hält. Sowohl im V Ortragstitel wie auch in seinen 
detaillierten Ausführungen liefert Kaschuba eine Diagnose der zeitge­
nössischen Gesellschaft. Er skizziert die allgemeine Situation - dass 
»Kultur« aktuell zum Herstellungsmittel für ein gesellschaftliches wie 
individuelles Selbstverständnis avanciert ist - und kennzeichnet daran 
anschließend die problematischen Aspekte dieser Entwicklung - dass 
diese Identitätstindung qua »Kultur« wirtschaftlich bedingte und poli­
tisch intendierte Ungleichheitsverhältnisse »kulturalisierend« zudeckt, 
anstatt sie analytisch aufzuklären. Im Blick auf die »Schuldigen« an die­
ser Situation kritisiert er sowohl politisch-national argumentierende 
Fundamentalpositionen, als er auch die Kulturwissenschaften in die 
Verantwortung für diese Entwicklungen einbezieht. Denn mit ihren 
zahlreichen V ersuchen, soziale Prozesse als kulturell bedingte, durch­
wirkte und erfahrene zu interpretieren, haben die »cultural sciences«, die 
»Anthropology« und die »Folklore« (ebd.) als autorisierte Wissens- und 
Deutungsinstanzen eben diesen kulturzentrierten Blick in die gesell­
schaftliche Selbstbeobachtung eingeführt, legitimiert und dort etabliert. 
Im Gegenzug bzw. als angemessene, verantwortliche Reaktion auf diese 
mitverschuldete Entwicklung fordert Kaschuba entsprechende Gegen­
maßnahmen von Seiten ebendieser Wissenschaft(en), nämlich »to com­
bat [the culturalization; se] in order to keep pursuing within a democra­
tic framework a paradigm that does not divorce society from culture« 
(ebd.). 

Kaschuba kritisiert in seiner öffentlichen Antrittsvorlesung, die er 
vor einem beruflich gemischten, prominent besetzten und gesellschaft­
lich potenten Publikum vorträgt, sein eigenes Fach, dem er zwar den 
Status eines »Fachs auf der Suche« (Kaschuba 1995a: 27) zugesteht, und 
dessen - strategisch hochproblematische - Wissensproduktion. Kultur­
wissenschaftliches Wissen wird hier nicht als eindeutiges und objektives 
Wissen vorgestellt, das der Gesellschaft zu ihrer fortschrittsorientierten 
Entwicklung verhelfen wird. Im Gegenteil: Kulturwissenschaft steht im 
Kontext von historischem und sozialem Wandel, der ebenso von wissen-

16 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG: IRRITATIONEN 

schaftlichem wie politischem Kalkül vorangetrieben und bestimmt wird. 
Kulturwissenschaftliches Wissen wird hier in eine Reihe gestellt mit 
fundamentalistischen Machtanstrengungen. Kaschuba irritiert hier das 
Verständnis von Wissenschaft als ahistorischer, neutraler und objektiver 
Institution des Wissens. Die Irritation läßt sich konsequenterweise auch 
lesen als Infragestellung des »Objektivitäts-« und »Wahrheitsgehalts« 
von kulturwissenschaftlichem Wissen. 

Irritationen -Wie weiter? 

Die unbegrenzt-unendliche Diskussion um »Kultur«, die Karikatur der 
Volkskundlerinnen als »Plapperkrähen« und letztlich die Infragestellung 
der (Kultur-)Wissenschaft als Herstellerirr und Hüterirr von »objekti­
vem«, »wahrem« Wissen muss eine volkskundlich-kulturwissen­
schaftlich sozialisierte Fachabsolventirr fast zwangsläufig irritieren: Was 
soll die bissige Replik auf das Fach im Feuilleton einer Tageszeitung? 
Warum widmet sich ein Kulturjournalist mit solcher Verve und intellek­
tuellem Überschuss dem aktuellsten Kongress der Volkskunde? Warum 
verstehen plötzlich so viele unterschiedliche Fächer den Kulturbegriff 
als ihre neue Lösung bzw. Losung, indem sie »Kultur« konsequent als je 
eigenen, genuin disziplinären Wissensbestand definieren? Überhaupt 
stellt sich die Frage, warum (scheinbar) alle und jede/r zu dieser Zei 
über »Kultur« sprechen. Inwiefern bietet der Begriff noch einen allge­
mein inhaltlichen und disziplinär spezifischen Erklärungsgehalt, wenn 
so viele unterschiedliche Dinge, Bereiche und Gruppen mit dem einen, 
selben Begriffbeschrieben werden? Und: Wie erreichen die unterschied­
lichen Sprecherinnen trotz offensichtlicher Heterogenität und Inflation 
von »Kultur« ein für sie selbst-verständliches Begriffskonzept? 

Die zunächst unreflektierte Wahrnehmung der skizzierten unter­
schiedlichen Phänomene transformiert sich bei näherem Hinsehen und 
längerem Nachdenken nicht nur zur Infragestellung vorheriger Selbst­
verständlichkeiten, sondern weitgehend zur »Zerstörung einer Illusion« 
(Maasen 1999: 24), die im vorliegenden Fall drei Dimensionen beinhal­
tet: Erstens entpuppt sich das Verständnis von »Kultur« als eindeutigem, 
einer einzigen Disziplin zugeordnetem Begriff als Illusion. Zweitens 
wird damit das je fachliche - unter anderem auch das volkskundliche -
Selbstverständnis ent-täuscht, die genuine, einzige und einzigartige 
»Kulturwissenschaft« zu sein. Und drittens zeigt sich selbst die Kultur­
wissenschaft als Institution in einer illusionären Evidenz, was ihre Auto­
rität hinsichtlich »Wahrheit« und politischer »Neutralität« betrifft. 

17 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: Shifting Grounds: 

Kontextualisierung(en) und Wahl 

der Forschungsperspektive 

Angeleitet von den obigen Irritationen und Desillusionierungen werden 
Differenzen zwischen selbstverständlich vorausgesetzten Sicherheiten 
und dem aktuell Realisierten sichtbar. In diesem Sinn noch einmal an­
ders formuliert stellt sich aufgrund der vielfaltigen Irritationen die Frage, 
welche Selbstverständlichkeiten durch die eingangs geschilderten Szena­
rien so stark herausgefordert werden. Anhand unterschiedlicher fach­
theoretischer Kontextualisierungen sollen im Folgenden die in den skiz­
zierten Irritationen angedeuteten Krisenphänomene sichtbar gemacht 
werden. Mit wechselnden Blicken auf die Wissensbestände diverser 
geistes- und sozialwissenschaftlicher Disziplinen wird der historische 
und gesellschaftliche Hintergrund beleuchtet, vor dem die referierten In­
fragestellungen ihre Gestaltung finden. Im ersten Teil der Kontextuali­
sierungen erscheinen die fachlich unterschiedlichen Grundlagen noch als 
»shifting grounds«, die sich in ihren Beschreibungen und Diagnosen des 
späten 20. Jahrhunderts immer wieder verschieben. Die Fixierung eines 
spezifisch fachlichen Forschungsfundaments wird immer wieder aufge­
hoben durch die sich gegenseitig überschneidenden (Selbst-)Zuschrei­
bungen genuin eigener Fachbestände durch unterschiedliche disziplinäre 
Richtungen: Was den einen Autorinnen als genuin sozialwissenschaftli­
ehe Diagnose des zeitgenössischen Zustandes gilt, reklamieren andere 
Forscherinnen als spezifisch kulturwissenschaftliches Wissen- und um­
gekehrt. Eine Fixierung des Forschungsstandpunkts als einer besonderen 
Disziplin zugehörig kann deshalb nicht gelingen. Umgekehrt wird eben 
diese Praxis der sich überschneidenden Zuschreibungen von der je fach­
lichen Einzigartigkeit geistes-, sozial- oder kulturwissenschaftlichen 
Wissens zum empirischen Fund erklärt und zum Gegenstand der hier 
unternommenen Untersuchung gemacht. 

19 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Die Stabilisierung der Beobachtungsposition, ohne die eme For­
schung ebenso wenig gelingen kann, ermöglicht ein Positionswechsel, 
der für das konkrete methodische Vorgehen gewählt wurde. Die Opera­
tionalisierung von Michel Foucaults Diskurstheorie im Sinne und zum 
Zweck einer Diskursanalyse eröffnet den Blick auf die oben angedeute­
ten Konstruktionen von spezifischem wissenschaftlichem Wissen. Der 
zweite Teil dieses ersten Kapitels beinhaltet dementsprechend die theo­
retischen Grundlagen für das methodische Voranschreiten im Verlauf 
der Studie, stellt die eingenommenen Perspektiven vor und begründet 
die Wahl des konkreten Untersuchungsfelds sowie des vorliegenden 
Quellenmaterials. Daran schließt sich eine kurze Evaluierung der Er­
kenntnispotentiale dieses Zugangs an, sowie die Reflexion der eigenen 
(Subjekt-)Position der Autorirr als Forscherirr im Feld ihrer Untersu­
chung. 

Eine kurze Zusammenfassung soll am Ende des Kapitels den »Gang 
der Arbeit« - sozusagen als Lesehilfe - gedanklich fassbar machen. Im 
Sinne einer Wegmarkierung folgen hier die thesenartig vorgestellten 
Punkte, an denen sich die Untersuchung entlangarbeiten wird. 

Kontextualisierung(en): Wechselnde Blicke 

Was ist »kulturwissenschaftliches« Wissen? -
»Fiktion« oder »Wahrheit«? 

Die Modeme ist sich selbst Thema. - Zu dieser Diagnose gelangen letzt­
lich alle Autorlnnen, die sich- egal unter welcher disziplinären Perspek­
tive und mit welchem spezifischen Erkenntnisinteresse - mit der Zeit 
seit rund 200 Jahren und deren (Selbst-)Etikettierung als »Modeme« be­
schäftigen. Neben oder eben gerade mit allen historischen sowie struktu­
rellen Veränderungen, die in und für diese Zeit fassbar (gemacht) wer­
den, liegt die Charakteristik dieser »Epoche« darin, sich selbst in ihrer 
Spezifik zu beobachten, zu beschreiben, zu analysieren, zu kommentie­
ren und letztlich auch sich kritisch zu reflektieren. Prägnant formuliert 
Alois Hahn die Modeme in diesem Sinn als »>Projekt< der Selbstdeu­
tung von Gegenwart« (Hahn 1999: 19). Diese Selbstdeutung erfasst in 
unterschiedlicher Rhythmisierung, Art und Intensität die Gesellschaft, 
das Individuum sowie die unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilbe­
reiche, deren Ausdifferenzierung als weiteres Strukturelement der Mo­
deme gilt (vgl. Luhmann 1997; Beck/Bonß/Lau 2001). Unter dieser Per­
spektive auf die Zeit seit ungefahr Ende des 18. Jahrhunderts als sich 
selbst reflektierende und beobachtende »Modeme« gewinnt das Wissen 

20 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

- als Prozess und Produkt des Beschreibens, Analysierens und Deutens 
- eine neue Position und Qualität innerhalb der Gesellschaft: Mit der 
Aufklärung entwickelt sich eine gegenüber vorher veränderte Art des 
Erwerbs und der Definition von Wissen. Gemeint ist damit die Tatsache, 
dass 

»die Gesellschaft systematisch erfahrungsbasiertes Wissen zu produzieren be­

ginnt und es von Metaphysik und Religion zu unterscheiden und zu präferieren 

lernt. Die Aufklärung fordert und erfindet fortan subtraktive Verfahren, die al­

les phänomenale Wissen von Aberglaube, Vorurteil und Illusion zu befreien 
suchen (Immanuel Kant), um schließlich, zumindest approximativ, die reine 

Vernunft hervortreten zu lassen«. (Maasen 1999: 5) 

Die sichtbare Realität, die Erfahrung (oder »Empirie«) dieser Realität 
und die kontrollierbare, wie qualifizierbare Wiedergabe dieser Realität 
zeigen sich ab jetzt in einem neuen - aufgeklärt-klaren - Licht und mit 
neuem Anspruch als »objektives« Wissen. 

Die neue Unterscheidung und Bewertung des Wissens zieht glei­
chermaßen neue Perspektivierungen nach sich - vom Menschen auf sich 
selbst, auf seine Umwelt, auf die anderen, auf die Gemeinschaft, Gesell­
schaft und den Staat -, die nunmehr ohne Umweg über eine ausserwelt­
liche Transzendenz wahr-genommen, beschrieben und interpretiert wer­
den können, was gleichzeitig neue Inverhältnissetzungen von Mensch, 
Natur, Individuum, Kollektiv und Staat mit sich bringt. Die Konsequenz 
dieses (neuen) Status »objektiven« Wissens liegt darin, dass sich die Re­
lationen, innerhalb derer sich jedes Individuum gesellschaftlich bewegt 
und befindet, qualitativ verändern: Das Verhältnis des Menschen zu sich 
selbst, zu anderen und der Umwelt wird jetzt als durch den Menschen 
bestimmt und somit auch durch ihn veränderbar gedacht. 

Trotz Aufklärung und der darin liegenden Vorstellung, die Erfah­
rung und Kontrollierbarkeit zu Grundpfeilern des (wissenschaftlichen) 
Wissens und damit auch des eigenen Selbstverständnisses zu machen, ist 
die Modeme sich ihrer selbst nicht (selbst-)bewusst genug, dass sie die 
systemischen und handlungsanleitenden Unterstellungen als solche be­
nennen und sichtbar machen würde. Typisch für die (frühe) Modeme ist 
im Gegenteil die Verselbständlichung ihrer Wissensfundamente anhand 
von »Anthropologisierungs- und Naturalisierungsprozessen« (Beck/ 
Bonß/Lau 2001: 21). Ab jetzt steht deshalb ein immanenter Wahrheits­
anspruch des Wissens, der allein auf den Menschen und die Natur ge­
gründet ist, und ein transzendenter, der sich auf Gott und/oder die Meta­
physik beruft, in gegenseitiger Konkurrenz. Diese konkurrierende Wis­
senserzeugung und -positionierung zeigt sich im Folgenden als unab-

21 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

schließbarer Prozess, indem die moderne Differenzierung eine stetige 
Erweiterung und Entfaltung von Wissen und Handlungsformen, Institu­
tionen und Medien produziert, die immer wieder um die eine »Wahr­
heit« rivalisieren. Demgegenüber bündelt »ein ganz neues Maß von Ein­
heit stiftenden Diskursen und von Disziplin generierenden Dispositiven« 
die drohende Unübersichtlichkeit, um das Überhandnehmen immer neu­
er Möglichkeiten und Wissensinhalte handhabbar zu machen (vgl. Hahn 
1999: 24). Die Konkurrenz generiert so eine doppelte Struktur: Einer­
seits treibt der Kampf um die »Wahrheit« die Herstellung von Wissen 
ständig weiter an; andererseits verlangt die steigende Unübersichtlich­
keit der Wissensbestände nach Systemen der Ordnung und Disziplinie­
rung, um das »Wahre« vom »Falschen« trennen zu können. 

Aufgrund dieser Ausgangslage und Prozessualität erhält das wissen­
schaftliche Wissen in der Modeme nicht nur grundsätzlich einen neuen 
Status; seine Spezifik und Qualität der »Objektivität« stehen unter per­
manenter Beweislast, sich als das »wahre«, »richtige« Wissen zu erwei­
sen und bleibt so in Konkurrenz zu anderen Arten des Wissens (als sub­
jektives, religiöses oder metaphysisches Wissen). Die unterstellte 
Selbstverständlichkeit des Vorrangs von »Natur« und »Erfahrung« 
gegenüber »Gefühl« und »Glaube« bringt eine Privilegierung des wis­
senschaftlichen Wissens hervor, das in der Folge eine 

»Restrukturierung und neue Hierarchisierung der gesellschaftlichen Wissens­

systeme [herbeiführt; se], die auf eine Abwertung des alltäglichen wie berufli­
chen Erfahrungswissens und eine Aufwertung des Theorie- und Überprü­

fungswissens, des instrumentellen Naturzugriffs und der Kontrollrationalität 

hinauslaufen« (Beck/Bonß/Lau 2001: 22). 

Ein wesentlicher Aspekt des wissenschaftlichen Wissens liegt in seiner 
expliziten Differenz zu anderen Arten des Wissens und damit auch zu 
anderen Arten der Wirklichkeitsdeutung. Die Unterscheidung der Wis­
sensarten basiert auf einer qualitativen Bewertung diversen Wissens: Er­
fahrungsbasiertes, intersubjektiv überprüfbares und nachvollziehbar 
wiederholbares Wissen gilt jetzt als »gesichertes«, als »wahres« Wissen 
im Vergleich und Gegensatz zu religiös glaubensorientierter oder meta­
physisch spekulativer Wahrheit (ebd.). 

Die Herstellung, Verwaltung und Verbreitung des »gesicherten«, 
»verlässlichen« Wissens wurde in der Modeme auf das neu gegründete 
Fundament der Humboldtschen Universität gestellt. In ihrer institutio­
nellen Struktur bestehend aus unterschiedlichen Einheiten, sprich Fakul­
täten, Departementen, Disziplinen und einem hierarchisierten Netz aus 
zahlreichen Subjektpositionen, gestaltete sich die Universität selbst als 

22 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

System der inneren Differenzierung und Konkurrenz aus. Mit der zu­
nehmenden Einrichtung und Etablierung immer neuer Universitätsinsti­
tute und Disziplinen manifestierte sich die Konkurrenz des Wissens nun 
sowohl auf der inhaltlichen wie auch auf der materiellen Ebene, indem 
die jeweilige Ausstattung mit eigenen Räumen, Bibliotheken und perso­
neller Infrastruktur als Kampf um die materiellen Ressourcen der jewei­
ligen Universität ausgefochten wurde (vgl. Küttler et al. 1993: 352; 
Langewiesehe 2004: 38f).1 Für den deutschsprachigen Bereich West­
europas bedeutete dies im Horizont des deutschen Idealismus, dass »die 
Wissenschaft als eine sich selbst produzierende, autopoietisch geschlos­
sene Ordnung kommunikativer Operationen [konzipiert wurde; se], die 
sich in den Universitäten organisatorisch verdichte[te ]« (Brunkhorst 
2004: 82). 

Strukturiert war die organisatorische Ordnung der Universität durch 
die vier Grundpfeiler der Einheit von Forschung und Lehre, der Einheit 
von Wissenschaft und Bildung, der Einheit von Wissenschaft und Auf­
klärung sowie der Einheit der verschiedenen Wissenschaften an sich, die 
in dieser Form vier Basisfunktionen der Universität für die Gesellschaft 
zusammenfassten: »Im Zentrum steht die kognitive Funktion der ständig 
erweiterten Reproduktion des Wissens der Gesellschaft« ( ebd.: 83), wel­
che in der Universität mittels lernendem Forschen und forschendem 
Lernen hergestellt und vermittelt wurde. Zweitens beinhaltete die Uni­
versität die 

»Funktion der allgemeinen Bildung, durch die das kognitive Wissen sich sei­
ner gesellschaftlichen Umwelt mitteilt und anpasst. [ ... ] Drittens erfullt[e] das 
öffentliche Engagement von Universitätslehrern und Studenten die >intellek­
tuelle< Funktion einer Partizipation der Wissenschaft an der Selbstaufklärung 
eines Massenpublikums, die von Bürgerrechtsbewegungen bis zum Wissen­
schaftsjoumalismus reicht.« (ebd.) 

Und viertens stellte die Universität die inhaltliche wie personelle Repro­
duktion der Verwaltung und (Schul-)Bildung sicher ( ebd.: 83 f; vgl. auch 
Mittelstraß 1997: 36; Daum 1998; vom Brocke 1999: 201). Den Kern, 
von dem diese Funktionen ausgingen, bildete im Wesentlichen die For­
schung (vgl. Weingart 2001: 64). Die Universität als Institution entwi­
ckelte seit dem 19. Jahrhundert für dieses als »Forschung« qualifizierte 
Wissensprozedere legitime V erfahren, deren Definitionsmacht in ihren 
eigenen Händen lag. Über den Grundpfeiler der Lehre - in ihrer Einheit 

Diese interne universitäre Konkurrenzstruktur setzte sich konsequent auf 
deren nationaler wie internationaler Organisationsebene fort (vgl. vom 
Brocke 1999: 200). 

23 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

mit der Forschung - leitete sich dieses Verfahren, seine Autorität und 
Legitimität weiter an diejenigen, die als Studierende den gesellschaftli­
chen wie universitären Nachwuchs und damit die existenzsichemde Zu­
kunft der Universität als Institution und als gesellschaftliches Funktions­
system darstellten. Die »Lehre« - als sozialisierende Einübung in die 
wissenschaftliche Wissensproduktion -bildete so das sichemde Verbin­
dungsstück zwischen dem bisherigen und dem zukünftigen Wissen in 
seiner institutionell autorisierten und autoritativen Form als validiertes, 
»wahres« Wissen (vgl. Küttler 1993: 352). 

Das wissenschaftliche Wissen erlangt in diesem Sinn in der moder­
nen Gesellschaft einen Status, der sich über ganz unterschiedliche und 
vielfaltige Funktionen definiert: 

»Forschung hat viele Gesichter und viele Aufgaben- selbstgestellte und an sie 

gestellte. Dazu gehören: das Wissen zu mehren, die Zukunft der Leonardo­

Welt zu sichern, ihre Rationalität zu fördern, am epistemischen Wesen des 
Menschen, seinem Vernunftwesen, zu arbeiten, im schwierigen Gelände von 
Wissen, Können und Dürfen zu manövrieren. Forschung - und aller For­

schung voran die Naturforschung- entdeckt die Welt, schafft die Welt und er­

klärt und deutet die entdeckte und die geschaffene Welt. Zugleich erweist sich 
ein derartiger Auftrag als eine unendliche Aufgabe. Und das ist das Großartige 

an der Forschung: Sie ist nie fertig, und sie bleibt immer jung. Nicht weil der 

forschende Verstand endlich und ewig pubertär, sondern weil er ungeheuer 
einfallsreich und unternehmungslustig ist. Mit ihm wiederum bleibt auch die 

Leonardo-Welt lebendig undjung-wenn sie nur will. Welch ein Auftrag und 

welch ein Maß an Erfüllung!« (Mittelstraß 1998: 178) 

Als Pointe dieser historischen Skizze läßt sich konsequent an diese em­
phatische Darstellung der Wissenschaft durch Mittelstraß anschließen, 
dass sich die Modeme grundsätzlich als ihre eigene »Reflexionsmaschi­
ne« betätigt. Wissenschaftliches Wissen fundiert, profiliert und motiviert 
die gesellschaftliche Entwicklung in der Modeme, wodurch dem wis­
senschaftlichen Wissen zusätzlich eine grundsätzlich politische Qualität 
zukommt, was Nico Stehr folgendermaßen formuliert: 

»Modern societies have made dramatic advances in the intellectual appropria­
tion of nature and society. There exists an immense stock of objectified 

knowledge that mediates our relation with nature and with ourselves. In a gen­

eral sense, this advancement used to be seen, in earlier contexts, as a form of 
modernization and rationalization that would Iead to a >unity of civilization<. 

This second nature overshadows the primary nature of humans. The real and 

the fictional merge and become indistinguishable. Theories become facts, yet 
facts cannot police theories. 

24 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

It is only after the societal significance of such opposites and oppositions has 

been understood that the full sociological significance of knowledge can be­
come clear. Such a perspective Ieads to the realization that knowledge is in­

creasingly the foundation of authority, that access to knowledge becomes a 

major societal resource as weil as the occasion for political and social strug­
gles. « (Stehr 2005: 117) 

Der Status von wissenschaftlichen Wissen kann für die Modeme konse­
quent als funktionaler Status beschrieben werden. Als »objektives« und 
deshalb »wahres« Wissen, das universitär institutionalisiert und proze­
duralisiert wird, beansprucht das wissenschaftliche Wissen einen privi­
legierten Status für die deutende Beschreibung der gesellschaftlichen 
Realität und wird so sowohl zu einer Ressource von Politik als auch in 
seiner eigenen Qualität an sich »politisch«. 

Im Verlauf der letzten zwei Dekaden des 20. Jahrhunderts mani­
festiert sich eine auffallige Veränderung hinsichtlich des Status des wis­
senschaftlichen Wissens: Die »Wahrheit« und die Privilegierung wis­
senschaftlicher Autorität zeigen (plötzlich) Risse. Im Feld der Ethnowis­
senschaften entwickelt sich in den 1980er Jahren- angeführt von anglo­
amerikanischen Forscherinnen - eine Diskussion über die Repräsenta­
tionskraft ethnologischen Wissens, die als »Writing Culture«-Debatte in 
die Forschungsgeschichte eingehen wird (vgl. Clifford/Marcus 1986). In 
zum Teil vehement geführten Auseinandersetzungen wird die Autorität 
und Legitimität von kulturwissenschaftlichem Wissen hinterfragt. Die 
These, die als Kernpunkt der Verhandlungen gelten kann, besagt, dass 
viel eher von einer Konstruktion dessen gesprochen werden muss, was 
wissenschaftlich beobachtet, festgehalten, analysiert und interpretativ 
ausgewertet wird, als von einer »wahren« im Sinne von »objektiv­
neutralen« Repräsentation menschlicher Realität (vgl. Clifford/Marcus 
1986). In die neue Verhandlung und Reflexion ethnologischer Wissens­
herstellung gerieten letztlich nicht allein die Produkte der Ethnowissen­
schaften, sondern auch deren Praxis und Produktionsbedingungen. Die 
neue Skepsis gegenüber den eigenen (kultur-)wissenschaftlichen Instru­
menten - die Begriffe, theoretischen Konzeptionen, die Rhetorik, die 
Forscherinnenposition und das methodische Vorgehen - führte zu einer 
mindestens zehn Jahre andauernden Diskussion über den Status kultur­
wissenschaftlichen Wissens, der sich über den engeren Kreis der anglo­
amerikanischen Kulturanthropologie auch in diverse geistes-und sozial­
wissenschaftliche Fächer des westeuropäischen - und vor allem des 
deutschsprachigen - Raums ausdehnte (vgl. Bachmann-Medick 1996; 
Schöttler 1997; Lipp 1998). 

25 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Auch in der deutschsprachigen Volkskunde markierte die Diskussion 
um die Konstruktion- statt Repräsentation- von »Kultur« einen Punkt, 
nach dem die Forscherinnen nicht mehr von einem positiven Abbild kul­
tureller Realität durch die Wissenschaft sprechen konnten. Wolfgang 
Kaschubas eingangs zitierte Antrittsvorlesung signalisiert für den diszi­
plinären Zusammenhang der Volkskunde das Datum, seit dem die Kon­
struktionsthese kulturwissenschaftlichen Wissens im diskursiven Raum 
steht und von dort her immer wieder neu thematisiert werden muss. In 
der Folge von Kaschubas publizierter »Kulturalismus«-These, deren 
Ausgangspunkt die Frage nach der gesellschaftlichen Funktion und den 
(politischen) Konsequenzen in und für die Gesellschaft volkskundlich­
kulturwissenschaftlichen Wissens darstellte ( vgl. Kaschuba 1995), wird 
das Thema im Fach diskursiv variiert. Die anfanglieh als situativ wahr­
genommene Irritation zu Kaschubas These und deren- fast schon multi­
plizierten- Verbreitung und Rezeption zeigt sich jetzt im Kontext des 
modern hervorgebrachten, privilegierten Status von wissenschaftlichem 
Wissen als der späten Modeme eigene Krise des (kultur-)wissenschafl­
lichen Wissens. Nicht mehr allein in Konkurrenz, sondern geradezu in 
Frage stehtjetzt der »Objektivitäts-« und »Wahrheits-«Gehalt von (kul­
tur-)wissenschaftlichem Wissen. 

Die Entwicklung im Feld der Ethnowissenschaften bildet allerdings 
keineswegs eine Ausnahmeerscheinung ab, sondern steht exemplarisch 
für eine Transformation, die den ganzen Bereich wissenschaftlicher 
Wissensgenerierung erfasst hat. Auch in anderen Fachbereichen und 
Wissenschaftszweigen wird die frühere Selbstverständlichkeit einer spe­
zifischen, ja eigentlich metagesellschaftlichen (und damit auch meta­
historischen) Qualität des wissenschaftlichen Wissens in Frage gestellt. 
Was die Substanz und Spezifik von wissenschaftlich hergestelltem Wis­
sen ausmacht - wenn überhaupt eine solche weiter behauptet werden 
kann -, wird jetzt generell einer eigenen Reflexion unterzogen (vgl. 
Maasen 1999; Weingart 2003). Diese Hinterfragung umfasst nicht nur 
den eigenen zeitgenössischen Zustand des wissenschaftlichen Wissens, 
sondern sie wird auch historisch retrospektiv und gesellschaftlich wie 
lokal angewendet und somit grundsätzlich auf den Status wissenschaftli­
chen Wissens ausgedehnt: 

»Doch schon ein oberflächlicher Blick in die Geschichte der Wissenschaft läßt 

gleichermaßen Zweifel am zeitlosen und universalen Wahrheitscharakter wis­
senschaftlichen Wissens aufkommen. Auch wissenschaftliches Wissen verän­

dert sich und damit auch das, was als wahr gilt. Gleichwohl zeichnet es sich 

durch seinen Sonderstatus aus, allen anderen Wissensformen überlegen zu 
sein. Wenn es auf den ersten Blick auch den Anschein haben mag, dass die 

26 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

fraglose Geltung >wahren< Wissens nicht überraschend ist, gerade weil es 
>wahres< Wissen ist, so wird bei genauerer Betrachtung doch erkennbar, dass 
die Produktion und Geltung dieses Typs von Wissen viel voraussetzungsrei­
cher und damit unwahrscheinlicher ist. Die Produktion und allgemeine Gel­
tung >gesicherten< Wissens setzt nämlich voraus, dass es von allen gesell­
schaftlichen Strukturen - Kulturen, Ethnien, Klassen, Gruppen, Religionen 
und überdies von Raum und Zeit - abstrahiert, d.h. in sozialer Distanz zu ih­
nen steht. Damit dies möglich ist, bedarf es besonderer sozialer Bedingungen 
und spezifischer historischer Konstellationen, die zunächst nicht überall in der 
Welt gegeben waren.« (Weingart 2003: 7f; Hervorhebung i.O.) 

Von dieser Position aus gesehen verändert sich die Perspektive auf die 
Forschung und ihr Wissen wesentlich: Erstens manifestiert sich die 
Thematisierung des Status und der Art von kulturwissenschaftlichem 
Wissen als Krisendiagnose über die Autorität von wissenschaftlichem 
Wissen in der späten Modeme. Die grundsätzliche Frage ist gestellt, ob 
wissenschaftliches Wissen in der späten Modeme (noch) »Wahrheit« re­
präsentiert- oder ob sie das überhaupt je getan hat. Die wissenschaftli­
che Herstellung von Wissen wird so gleichzeitig zur V erhandlungsmas­
se, wie sie von der Wissenschaft selbst wieder aufgegriffen wird und 
zum eigenen Forschungsprojekt der Wissenschaft mutiert. Der Blick auf 
Wissenschaft - und ihr Wissen - ist konsequenterweise (spätestens ab 
jetzt) ein historisierender, soziologisierender und kulturalisierender 
Blick, was Weingart theoretisch folgendermaßen übersetzt: »Die ein­
schlägigen Konzepte sind: epistemische bzw. Wissenskulturen, Wissens­
formen, Wissensgesellschaft.« (Weingart 2003: 127) Als Frage für die 
hier vorliegende Untersuchung umformuliert heißt das: Welchen Status 
nimmt das volkskundlich-kulturwissenschaftliche Wissen am Ende des 
20. Jahrhunderts für sich in Anspruch? Welcher Art und von welcher 
Qualität muss dieses Wissen sein, damit es seine gesellschaftliche Auto­
rität (re-)stabilisieren kann? 

Was ist »Kultur«?-
Wissenschaftliches oder politisches »lnterpretament«? 

Als charakteristischer Kern der modernen Veränderung gegenüber frü­
heren Organisationsformen von Gesellschaft kann deren institutionali­
sierte und prozeduralisierte Selbst-Orientierung gelten. Die Modeme be­
tätigt sich als ihre eigene Reflexionsmaschine, die unterschiedliches 
Wissen über die Gestalt der Wirklichkeit zur Herstellung ihrer eigenen 
gesellschaftlichen Ordnung funktionalisiert. Entscheidend und wesent­
lich ist dabei: Weltdeutung wird in diesem Kontext zur Gesellschafts­
deutung. 

27 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Wissen spielt unter dieser Perspektive eine zentrale, institutionell 
verzeitlichte Rolle im Prozess der Vergesellschaftung. Die konkreten 
Verfahren für diese multiple Selbstrepräsentation und -reproduktion 
stellt unter anderem die Wissenschaft zur Verfügung. Die strukturelle 
Einbindung der Wissensgenerierung in dieses selbstorientierende Projekt 
erreicht die moderne Gesellschaft dadurch, dass sie spezifische Wissens­
institutionen bildet, die in ihrem Fokus auf die individuelle wie kollekti­
ve Selbstwerdung zu eigentlichen Wissensinstanzen mutieren. »Instan­
zen« sind sie in dem Sinne, dass sie sowohl die Verfahren der Wissens­
herstellung als auch diejenigen ihrer Evaluierung im Sinne des »gesi­
cherten«- also auch immer noch »wahren« Wissens- entwickeln und in 
ihren institutionellen Händen halten. »Instanzen« sind sie aber auch in 
dem Sinne, dass sie gegenüber anderen Ansprüchen der Wahrheitsver­
tretung auf ihren eigenen Praktiken und Produkten des Wissens (als pro­
zeduralisierte Tätigkeit) bestehen, und diese als die »wahren« durchzu­
setzen versuchen. 

Pointiert formuliert sich die Qualität des wissenschaftlichen Wissens 
zum späten Zeitpunkt der Modeme in seiner Funktion als Instrument der 
Vergesellschaftung (im Sinne der gesellschaftlichen Identitätsbildung 
und Reproduktion), das dementsprechend großes soziales Gewicht hat. 
Umgekehrt wächst mit diesem Gewicht aber auch die Labilität der Auto­
rität über diese Funktion, denn: 

»Nur das eine wissen wir mit Bestimmtheit: Das Wissen nimmt beständig zu, 
die Wissenskugel wächst und mit ihr wachsen die Berührungspunkte mit dem, 

was wir noch nicht wissen. Und noch etwas wissen wir, das uns jetzt wieder 

auf das Stichwort Verantwortung zurückfuhrt: Unsere Fähigkeiten, mit einem 
wachsenden Wissen auch orientierungsmäßig Schritt zu halten, nehmen ab. Es 

gehört zu den Erfahrungen einer Leonardo-Welt, dass mit der erwähnten Un­

übersehbarkeit des Wissens seine zunehmende Unbeherrschbarkeit einhergeht. 
Und hier liegt dann die eigentliche Sorge begründet: Nicht dass das Wissen 

wächst und unübersehbar wird, ist das Beunruhigende, Besorgniserregende, 

sondern unsere immer evidenter werdende Unfahigkeit, mit diesem Wissen 
vernünftig umzugehen. Die Sicherheit des positiven Wissens und des Kön­

nens, zumal des technischen Könnens, nimmt zu; die Sicherheit normativer 

Orientierungen nimmt ab. In klassischer philosophischer Terminologie ausge­
drückt: wissenschaftlicher Verstand und praktische Vernunft entwickeln sich 

auseinander. Der eine, der wissenschaftliche Verstand, ist groß und stark, die 

andere, die praktische Vernunft, ist schwach und verzagt. Oder in der sportli­
chen Sprache unserer Zeit: Im Wissen sind wir Weltmeister, in der Bewälti­

gung wissenserzeugter Probleme meist blutige Amateure.« (Mittelstraß 1998: 

77f) 

28 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

Galt für die frühe Modeme ihr Glaube an den Fortschritt und die sich li­
near entwickelnde Verbesserung der Gesellschaft noch als Fundament 
und Horizont ihrer Orientierung, ist eben diese Sicherheit, die eigene 
Gegenwart steuern und die Zukunft selbst bestimmen zu können, in der 
späten Modeme brüchig geworden. Ob, inwiefern und welche Art von 
Wissen der Gesellschaft dient, steht jetzt im Brennpunkt des Interesses 
und definiert den Kern der Konkurrenz um das Wissen. 

In eben diesen Kontext reiht sich die Brüchigkeit und diskursive 
Verhandlung um den Kulturbegriff am Ende des 20. Jahrhunderts im 
deutschsprachigen Europa ein. Wie Helduser und Schwietring feststel­
len, remanifestiert sich der Kulturbegriff im wissenschaftlichen Spre­
chen der späten Modeme mit neuer Autorität: 

»Nachdem der Kulturbegriff spätestens seit der Mitte des 20. Jahrhunderts hin­

ter andere Leitbegriffe wie >System<, >Struktur< oder >Gesellschaft< zurückge­

treten war, stützt sich die aktuelle Diskussion zum Teil auf Wiederbelebungs­
versuche früherer Debatten spätestens seit den siebziger Jahren des zwanzigs­

ten Jahrhunderts. Hinzu kommen jedoch genuine Anregungen aus neuen theo­

retischen Konzeptionen wie beispielsweise aus der Diskursanalyse und dem 

Konstruktivismus, die zugleich eine Reformulierung älterer Ansätze erlau­
ben.« (Helduser/Schwietring 2002: 8) 

Diese neuen Anregungen und Perspektivierungen anhand des Kulturbe­
griffs verdanken sich auch der gesellschaftlich veränderten Situation -
und damit ebenso der sozial virulenten Problemagenda - in deren Ver­
bindung die Diskussionen mit und um »Kultur« stehen: 

»Die wissenschaftliche Konjunktur der Kultur ist auch ein Anzeichen für eine 

neue gesellschaftliche Aushandlung des Kulturellen, die unter anderem eine 

Debatte um dessen Grenzen und Entgrenzungen einschließt. So haben einer­
seits die Diskussionen um Gentechnik, künstliche Reproduktion, künstliche 

Intelligenz oder virtuelle Realitäten in den letzten Jahren dazu beigetragen, 

dass die Schwelle von Kultur und Natur zunehmend problematisch geworden 
ist [ .. .]. Andererseits gehört zu den Entgrenzungen des Kulturbegriffs auch 

dessen politische Instrumentalisierung, wie sie am deutlichsten in der Rede 

vom >Kampf der Kulturen< zum Ausdruck kommt [ .. .]. Hieran zeigt sich bei­
spielhaft ein > Kulturalismus< (Kaschuba 1995), in dem neue globale und lokale 

Konfliktlinien erzeugt und im Zuge dessen politische Konflikte kulturell ge­

deutet oder ethnisiert werden[ ... ]: >Kultur ist zu einem leicht entflammbare[n] 
Wort geworden[ ... ], an dem sich Kriege entzünden<[ .. .].« (ebd.: 9) 

Die Frage nach dem Status und der Art des wissenschaftlichen Wissens 
führt konsequent zur Frage nach dem Verhältnis, in dem wissenschaftli-

29 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

ches Wissen zur Gesellschaft steht. Die Thematisierung einer möglichen 
strategischen Inanspruchnahme bzw. Instrumentalisierung von kultur­
wissenschaftlichem Wissen für politische (partikuläre) Interessen provo­
ziert die grundsätzliche Frage nach der Qualität von (kultur-)wissen­
schaftlichem Wissen. In der Definition von wissenschaftlichen Begriffen 
- und ganz speziell demjenigen der »Kultur« - als »Interpretamenten« 
(Kaschuba 1995a: 32) bestimmt die Frage nach dem Ziel und Zweck 
von kulturwissenschaftlichem Wissen die Perspektive der Reflexion. In 
einer Wiederaufnahme der anfangliehen Irritation über die zeitgenössi­
sche Kulturinflation entfaltet bzw. transformiert sich die Infragestellung 
von »Kultur« als effektiver und effizienter wissenschaftlicher Kategorie 
durch politische Inanspruchnahme zur Fragestellung nach der Potenz 
und den Potentialen kulturwissenschaftlicher Begrifflichkeit(en). Als 
konkrete Frage formuliert, läßt sich dies folgendermaßen fassen: Wel­
chen Erklärungswert und welche gesellschaftliche Wirksamkeit besitzt 
der volkskundliche Kulturbegriff? Für wen und zu welchem Ziel wird 
volkskundlich-kulturwissenschaftliches Wissen hergestellt? Und letzt­
lich in einer übergreifenden Perspektive akzentuiert: Wirkt kulturwis­
senschaftliches Wissen am Ende des 20. Jahrhunderts (noch) als poten­
tes Instrument der Vergesellschaftung? 

Wer braucht die Geistes- und Sozialwissenschaften? 
- Kritische Nachfragen, oder: Legitimationskrise 

Die kritische Infragestellung des wissenschaftlichen Wissens, die seine 
produzierende wie autorisierende Institution der universitären Wissen­
schaft als die Repräsentantirr und Garantirr von »wahrem« Wissen mit in 
diese »Kritik« einbezieht, findet ihren Ausdruck unter anderem in der 
Selbstreflexion der Geistes- und Sozialwissenschaften, wie sie seit den 
späten 1980er Jahren auf der Wissenschaftsagenda auftaucht (und seit­
her nicht mehr verschwunden ist). Die Frage »Geisteswissenschaften, 
wozu?« (Krummacher 1988), deren In-Fragestellung als »sogenannte 
Geisteswissenschaften« (Prinz/Weingart 1990; Hervorhebung se) und 
die auf eine Reflexion hinweisende »Denkschrift« über die »Geisteswis­
senschaften heute« (Frühwald et al. 1991) stimmen auf eine neue Phase 
der geistes- und sozialwissenschaftliehen Entwicklung ein. In regel­
mäßiger Folge erscheinen ab jetzt Publikationen, die sich speziell die­
sem Thema widmen (vgl. Geisteswissenschaften, wozu? 1988; Geistes­
wissenschaften heute 1997; Geisteswissenschaften wozu? 1997; Geistes­
wissenschaften und Innovationen 1999; Geisteswissenschaften und Wis­
senschaftspolitik an der Schwelle zum dritten Jahrtausend 1999). Die 
unterschiedlichen Beiträge und Bücher liefern Bestandesaufnahmen des-

30 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

sen, was die Gegenstände, die Fragestellungen, die Erkenntnisinteressen 
aber auch die »Perspektiven der geisteswissenschaftlichen Forschung, 
[ ... ] ihre Leistungsfahigkeit, ihre Rolle und ihre Legitimation im Wis­
senschaftssystem und über dieses hinaus« (Frühwald et al. 1991: Klap­
pentext) darstellen. In Zweifel gezogen, ausführlich debattiert und auch 
immer wieder restituiert wird jetzt die »scheinbare[ ... ] Funktion als 
>Ürientierungswissenschaften<« (Prinz/Weingart 1990: Klappentext): 

»Über generelle Sinnstiftung hinaus traut man den Geisteswissenschaften 

durchaus auch eine spezifische handlungsleitende >Orientierungsfunktion< zu, 
wenn diese auch noch kaum entwickelt sei. Sie gewinnt ihre Relevanz eben­

falls daraus, dass sich die Gesellschaft zunehmend durch die negativen Konse­
quenzen ihrer eigenen- nicht nur naturwissenschaftlich-technischen- Moder­

nisierung überrascht und sich als >Risikogesellschaft< begreift.« (Vgl. Meier/ 

Schimank 2004: 104f) 

Ihren wichtigsten und prominentesten Vertreter der geisteswissenschaft­
lichen Orientierungsfunktion finden die unter diesem Label zusammen­
gefassten Wissenschaftsdisziplinen in Jürgen Mittelstraß, der in ver­
schiedenen Publikationen von der Funktion geisteswissenschaftlichen 
Wissens gesprochen und für dessen unabdingbare Notwendigkeit plä­
diert hat: 

»[T]atsächlich ist die argumentative und die konstruktive Kraft des Denkens, 

auf die die moderne Welt in ihren Rationalitätsstrukturen angewiesen ist, nicht 

allein eine Sache der anderen Wissenschaftsseite. Von deren Rolle die Geistes­
wissenschaften zugunsten allein bewahrender und erzählender Funktionen 

auszunehmen, wäre nicht nur für die Geisteswissenschaften höchst abträglich 
- sie fielen wohl endgültig dem wissenschaftsideologischen Fluch Snows zum 

Opfer-, sondern auch für die Kultur der modernen Welt selbst. Diese verlöre 

ein Organ, das nicht nur zeigt, in Geschichten zeigt, wie es war und wie es 

sein könnte, sondern auch sagt, begründet sagt, wie es ist und wie es sein soll­
te. Um das zu leisten, haben die Geisteswissenschaften nicht nur Sensibilisie­

rungsgeschichten, Bewahrungsgeschichten und Orientierungsgeschichten zu 

erzählen, sie müssen auch selbst deuten, erklären, argumentieren und konstru­

ieren können. Die vom Kompensationsmodell angebotene Sicherheit für den 
geisteswissenschaftlichen Verstand ist eine trügerische Sicherheit. Sie läßt ge­

rade jene Kräfte, eben die erklärenden, argumentierenden, konstruktiven Kräf­

te, verkümmern, ohne die sich in der Wissenschaft keine Disziplin halten 
kann.« (Mittelstraß 1998: 98f; Hervorhebungen i.O.) 

Mittelstraß nimmt mit dieser Aussage nicht nur Partei für die Geistes­
wissenschaften und deren potentielle Qualitäten, sondern er positioniert 

31 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

sie auch dezidiert neu: Von der Antithese der »zwei Kulturen«, die aus 
den wissenschaftstheoretischen und -politischen Argumentationen seit 
Snows entsprechender Äußerung (vgl. Snow 1967) nicht mehr wegzu­
denken ist, hält er nicht nur wenig, sondern er sieht darin ein gefahrli­
ches Hindernis für die sinnvolle- im doppelten Sinn der bedeutungsvol­
len und existentiell wichtigen - Herstellung und Verwendung von wis­
senschaftlichem Wissen in der späten Modeme. Die Trennung von Na­
tur- und Geisteswissenschaften als miteinander unvereinbare »Kulturen« 
reduziert die letztere auf eine Kompensationsfunktion (vgl. Marquard 
1986), die sowohl für sie selbst als auch für die Gesellschaft fatale Fol­
gen hat. Nicht nur die Geisteswissenschaften sind so auf »ein beharren­
des, bewahrendes, erinnerndes Bewusstsein« festgelegt (Mittelstraß 
1998: 96), sondern auch die Gesellschaft wird auf eine rein technisch­
industrielle Entwicklung und Innovation verwiesen, die der Komplexität 
realer Gesellschaftlichkeit nicht gerecht wird (oder werden kann) (vgl. 
Mittelstraß 1998: 110-133). Ebenso vehement adressiert er deshalb auch 
die finanzielle »Krise« der Universität, die er nicht allein strukturell 
durch wachsendes Wissen, wachsende Studierendenzahlen und eine 
wachsende Infrastruktur bedingt sieht, sondern ebenfalls im Kontext der 
streng getrennten Funktionsrelevanz von natur-und geisteswissenschaft­
lichem Wissen verortet, was Sabine Maasen folgendermaßen kommen­
tiert: 

»Heute reden wir, wie Jürgen Mittelstraß beklagt, über Universitäten wie über 
Stadtwerke und Finanzämter. Zwar gehe es auch heute noch um die Verbesse­

rung von Forschung und Lehre, doch nur bei gleichzeitiger Kosteneinsparung. 

Die Kosten dieser Kosteneinsparungen gerieten jedoch in emphatischen Vi­
sionen von blühenden Universitätslandschaften leicht aus dem Blick. Zu den­

ken sei an ganz materielle Kosten wie die Verteuerung des Studierens, aber 

auch an symbolische Kosten: Wissenschaft werde für Lehrende wie Lernende 
zunehmend zu einem Job, der gemanagt werden müsse. Doch: Müssen dabei 

Berufung und Leidenschaft, müssen dabei Grundlagenforschung und Orchi­

deenfacher, muss dabei womöglich die Freiheit von Forschung und Lehre auf 
der Strecke bleiben?« (Maasen 2003b: 24) 

In eben diesem Sinn verweist Mittelstraß wiederum dezidiert auf die 
Grundsätzlichkeit von Wissenschaft für die moderne Gesellschaft: 

»Und in der Tat: Die moderne Welt weiß, dass sie ihre Probleme ohne Wis­

senschaft nicht bewältigen kann, die Wirtschaft weiß, dass sie ohne Wissen­
schaft einen mörderischen Produktivitäts- und Innovationswettbewerb nicht 

bestehen kann, und die Medien wissen, dass Wissenschaft wieder >in< und, 

siehe da, richtig dargestellt auch unterhaltsam sein kann. Überall wird aus der 

32 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

Welt der Wissenschaft berichtet, Politiker sprechen (nicht erst seit der Stand­
ortdebatte) von der Bringschuld der Wissenschaft und Wissenschaftler schrei­
ben fleißig Bücher, die nicht mehr nur für den Kollegen (der sie meist ohnehin 
nicht liest) bestimmt sind[ ... ]« (Mittelstraß 1998: 182). 

An diese- zunächst positive- Situationsdiagnose knüpft Mittelstraß al­
lerdings eine Skizze der Gesellschaft, die vielmehr zu einer Krisendia­
gnose mutiert: 

»Dennoch herrscht nicht eitel Freude - auf beiden Seiten. Die Öffentlichkeit 
mahnt Nützlichkeit und Verständlichkeit an, die Wissenschaft fühlt sich un­
vorbereitet auf eine Bühne gezerrt, die nicht die eigene ist. Die Öffentlichkeit 
schmückt sich gegenüber der Wissenschaft mit Informationsidealen, Rele­
vanz- und Problemlösungsansprüchen, die Wissenschaft gegenüber der Öf­
fentlichkeit mit Erkenntnisidealen und dem Glanz der Wahrheit, der nach alter 
Vorstellung bzw. einem gut gepflegten Vorurteil auf ihrer Arbeit liegt. Es ist 
wie in den >Xenien< in Schillers Musenalmanach (auf das Jahr 1797): Einem 
ist die Wissenschaft >wie die hohe, die himmlische Göttin, dem andem eine 
tüchtige Kuh, die ihn mit viel Butter versorgt<.« (Mittelstraß 1998: 182; Her­
vorhebungen i.O.) 

Unter Konkurrenzdruck geraten inzwischen nicht nur die Art und Quali­
tät des Ge) wissenschaftlichen Wissens sondern auch deren tragende In­
stitutionen. Im Kontext einer grundsätzlichen - strukturell angelegten 
wie öffentlich geforderten - Gesellschaftsorientierung des wissenschaft­
lichen Wissens bestimmen nicht allein die wissenschaftsimmanenten 
Kriterien über dessen »Richtigkeit«. Das »richtige« Wissen bestimmt 
sich ganz im Gegenteil aus dem Relationsfeld konkurrierender Lösungs­
angebote. Lösungswissen transformiert sich in diesem Kontext konse­
quenterweise zu Interpretationswissen und das in doppelter Weise: als 
richtig interpretiertes Wissen und als interpretierendes Wissen für die 
richtige Lösung. Unter der Konkurrenz vieler verschiedener Institutio­
nen, die ihre Lösungen für - selbst konstatierte - Probleme der Gesell­
schaft formulieren, beinhaltet jede Problem-Lösung eine zweifache 
Interpretationsleistung. Die erste Leistung zielt auf die adäquate und all­
gemein überzeugende Diagnose des gegenwärtigen, veränderungsbe­
dürftigen Zustands. Der zweite Nachweis, der erbracht werden muss, ist 
der auf die Problematik passgerecht zugeschnittene und im Konkurrenz­
feld der Lösungsanbieter bestmögliche Lösungsvorschlag, den zu formu­
lieren sichjede der Wissensinstitutionen bemüht. 

Die Komplexität des Diskussionsgegenstands ist damit skizziert: 
Nicht allein die Inhalte und begrifflichen Konturen der Geisteswissen­
schaften verlieren in ihrer Diskussion und Neuprofilierung ihre Selbst-

33 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Verständlichkeit; auch der Sinn und Zweck der wissenschaftlichen Insti­
tutionen stehen in Frage. Nicht nur die bisherigen Entwicklungen stehen 
zur Debatte, sondern der Diagnose ist auch die Forderung nach Progno­
sen beigestellt Und das Nachdenken über Zukunft und Zweck steht 
nicht allein unter dem institutionell immanenten Drang der Wissenschaft 
zum Wissen, sondern ist mitbedingt und mitgetragen von Legitimations­
nachfragen durch ausserwissenschaftliche Interessensvertreterlnnen. 

Nicht (viel) anders ergeht es den Sozialwissenschaften. Ein erster 
Blick und eine erste Reaktion auf die eben geschilderte Krisis im Sinne, 
dass sich der »Geist« (und dessen kompensierende Funktion) überlebt 
hat, erweist sich schnell als Kurzschluss: Auch die Sozialwissenschaften 
sind in den Sog des Rechenschaftsberichtens hineingeraten; auch dort 
legen verschiedene Publikationen Zeugnis ab von der »Krise der So­
zialwissenschaft« (vgl. Neidhardt/Lepsius/Weiß 1986; Haferkamp 1990; 
Berg/Fuchs 1993). »Unsicherheit«, »Skepsis« und »Ratlosigkeit« prägen 
konsequenterweise die Diskussionen und Reflexionen um die eigene 
Arbeit und den eigenen Status der unterschiedlichen Fächer (vgl. 
Prinz/Weingart 1990). Die Herausforderung trifft sozusagen mit voller 
Wucht das ganze Profil der Geistes- und Sozialwissenschaften. Sie ste­
hen unter Reflexionsdruck, der ihr Innen und Außen in vielfaltigster 
Weise betrifft: im Innen der Wissenschaft gegen äußere Nachfragen an­
derer gesellschaftlicher Instanzen; im Innen der Wissenschaft gegen an­
dere Zweige der Wissenschaft; im Innen der Wissenschaftszweige 
gegenüber anderen Disziplinen und nicht zuletzt im Innen der einzelnen 
Disziplinen gegenüber verschiedenen »Schulen« oder Fachvertreterin­
nen selbst. 

Damit ist eine komplexe Dynamik aus Beziehungen und Positionie­
rungen unterschiedlicher Organisationsbereiche im Feld der (spätrnoder­
nen) Wissenschaft und Gesellschaft skizziert, die sich im wissenschaftli­
chen Wissen selbst niederschlägt bzw. einschreibt. Die Institutionen als 
Ganzes stehen in ihrer Autorität wie Legitimität als gesellschaftliche In­
stanzen des deutenden Wissens zur gedanklichen Disposition.2 

Krisen- und Legitimitätsdiskussionen sind historisch gesehen zwar 
keine neue Erfahrung für die modernen Wissenschaften3

; die Debatte am 

2 Knapp 15 Jahre später hat sich diese Situation offensichtlich noch nicht 
verändert, geschweige denn gelöst: »Es scheint, als leiden die Geisteswis­
senschaften und die mit ihnen epistemisch verwandten heuristisch orien­
tierten Gesellschaftswissenschaften unter einem kaum korrigierbaren und 
sich praktisch auswirkenden beständigen Legitimationsdefizit.« (Diner 
2004: 70) 

3 Die »Krise« der Wissenschaft stellt sich nicht als völlig neues historisches 
Phänomen dar. Bereits in den 1930er Jahren manifestierte sich- allerdings 
unter anderen Vorzeichen und mit anderen thematischen Ausprägungen-

34 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

Ende des 20. Jahrhunderts zeigt aber ihre spezifische Qualität, die sich 

von vorhergehenden Krisenthematisierungen unterscheidet: 

»Die aktuelle Krise der Wissenschaft wird vielmehr im Zusammenhang mit 
einem Status-, Reputations-oder Glaubwürdigkeitsverlust der Wissenschaft in 
der Öffentlichkeit gesehen. Feitet al. (1995: 17) sprechen von einer Legitima­
tionskrise, welche durch schwindendes öffentliches Vertrauen in die wissen­
schaftlich-technische Problemlösungskompetenz gekennzeichnet ist sowie 
durch die Wahrnehmung, dass Wissenschaft und Technik selbst jene Probleme 
produziert haben, zu deren Lösung sie beitragen sollen.« (Kurath 2005: 22) 

Helga Nowotny qualifiziert dementsprechend die »wissenschaftliche 

Krise« als Problem der veränderten Bildungs- und Kommunikations­

struktur in spätmodernen Gesellschaften: »Im Gegensatz zu der eben ge­

schilderten Zeit kann heute kaum von einer generellen Krise der Wis­

senschaft gesprochen werden. Von einer Krise innerhalb der Wissen­

schaft selbst kann nicht die Rede sein, sondern von einer Krise, die sich 

aus ihrem Autoritätsverlust in der Öffentlichkeit ergibt.« (Nowotny 

1999: 36) Denn: 

»Die Bevölkerung in den Industriestaaten ist heute besser ausgebildet als je 
zuvor, und die öffentliche Meinung sollte dementsprechend differenziert und 
wohlwollend auf wissenschaftlichen Erkenntniszuwachs reagieren. Doch das 
Gegenteil ist der Fall. Das öffentliche Vertrauen in die Wissenschaft hat ab­
und nicht zugenommen. In Gesellschaften, in denen Expertenwissen domi­
niert, muss sich dieses Wissen einer - nicht zuletzt aufgrund ihres höheren 
Bildungsstandes - zunehmend kritischen Öffentlichkeit stellen. Eine allgegen­

wärtige Wahrnehmung von Risiken und der Wunsch, diese abzuwehren, haben 
das Vertrauen in deren Beherrschbarkeit ersetzt. Die Krise des Wissens unter­
miniert die kognitive Realität, für die die Wissenschaften früher unangefoch­
ten standen.« (ebd.: 36f; vgl. auch Luhmann 1992b: 143; Kimmich/Thumfart 
2004b: 10) 

Kurz: Die Krise der Wissenschaft, wie sie sich in den 1990er bzw. deren 

Folgejahren äußert, beinhaltet eine »veränderte[ ... ] Wahrnehmung der 

Wissenschaft als soziale Institution« (Kurath 2005: 22; Hervorhebung 

se). 

Die universitär installierte Disziplin der Volkskunde ist von dieser 

Krisensituation nicht ausgenommen. Richard Kämmerlings Rezension 

über einen ihrer wichtigsten Fachkongresse zeigt deutlich, dass das 

eine Krisendiskussion bzw. Krisendiagnose der Wissenschaft (vgl. Nowot­
ny 1999: 35; Weingart 1995: 26). 

35 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

volkskundliche Erkenntnisinteresse mit seinen entsprechenden Blick­
richtungen, Fragestellungen, Begriffsverwendungen und Methoden kei­
nen allgemeingültigen Relevanzanspruch behaupten kann. Die fachli­
chen Interessen stehen sowohl in ihren einzelnen Ausformungen wie 
auch in ihrer Kombination zur profilierten Universitätsdisziplin unter 
Legitimationsdruck Damit rückt die epistemische Selbstverständlichkeit 
volkskundlichen Wissens in den Fokus kritischer Evaluation und dessen 
institutionelle Konturierung innerhalb der Universität ist der- universi­
tär wie gesellschaftlich- öffentlichen Prüfung unterworfen. Was inzwi­
schen für die Wissenschaften und ihre universitäre Institutionalisierung 
allgemein gilt, nämlich dass »nicht mehr prinzipiell außerhalb des Denk­
und vor allem Sagbaren lieg[t], zukünftig die Institution Universität in 
ihrer bisherigen Gestalt abzuschaffen« (Kimmich/Thumfart 2004b: 10), 
verstärkt den Druck auf deren einzelne Organisationselemente, konkret 
auf die unterschiedlichen Fächer in ihrer institutionellen Eigenständig­
keit: Wenn die Universität in ihrer bisherigen Form nicht mehr begrün­
dungslose Evidenz beanspruchen kann, dann wird auch denkbar, dass 
einige ihrer disziplinären Verzweigungen in Zukunft nicht mehr »ge­
nährt« werden müssen (vgl. Langewiesehe 2004: 42; Benoit 1994: 316). 

Die Fragilität des wissenschaftlichen Wissens und der Wissenschaft 
in ihrer universitären Institutionalisierung gründet in dem wechselseiti­
gen Verhältnis moderner Gesellschaften aus einer gleichzeitigen Ab­
hängigkeit und kritischen Infragestellung von wissenschaftlichem Wis­
sen: Das wissenschaftliche Wissen gilt einerseits als unverzichtbare 
Grundressource für die Bewältigung der unterschiedlichsten Anforde­
rungen im staatlichen wie individuell-alltäglichen Gesellschaftsleben. 
Andererseits ermöglicht die Breite und Verbreitung des wissenschaftli­
chen Wissens die Kompetenz kritischer Infragestellung auch von Seiten 
nicht-wissenschaftlicher Gesellschaftsmitglieder. Das heißt, Wissen bie­
tet die Basis für die reflexiv-kritische Rezeption jeglichen Wissens. Als 
Konsequenz dieser dualen Grundlage der modernen Gesellschaft sieht 
Nico Stehr die Emergenz und Relevanz einer »Wissenspolitik« als ein 
ganz wesentliches Feld der Debatten und Kämpfe der Zukunft in demo­
kratischen Gesellschaften: »In democratically organized societies, it is a 
legitimate role of political discourse and action to contribute to and take 
part in decisions that effect the ways in which scientific knowledge and 
possible technological artifacts are deployed in society or not.« (Stehr 
in: Maasen/Winterhager 2001: 259f) Daraus ergibt sich für die Geistes­
und Sozialwissenschaften eine spannungsreiche - wenn nicht sogar 
paradoxe - Situation: Einerseits sind sie in ihrer Wissensherstellung und 
Institutionalisierung unter Legitimitätsdruck geraten, während sie ande-

36 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

rerseits an der Weiterentwicklung und Orientierung der Gesellschaft an­
hand von (wissenschaftlichem) Wissen mitarbeiten sollen. 

Kurz und als Fazit: Die neuartige Thematisierung der Funktion von 
Geistes- und Sozialwissenschaften äußert sich am Ende des 20. Jahrhun­
derts in Form einer kritischen Infragestellung der gesellschaftlichen Le­
gitimität von (geistes- und sozial-)wissenschaftlichem Wissen. Die all­
gemein virulente Nachfrage nach der Relevanz- besonders des geistes­
und sozial- - wissenschaftlichen Wissens provoziert konsequent die 
konkret fassbaren Fragen: Geistes- und Sozialwissenschaften wozu? 
Beziehungsweise in Kämmerlings polemischer Formulierung: »Wer 
braucht die bunten Vögel?« Sprich: Wer braucht die Volkskunde? 

Was- und wer- ist »Kulturwissenschaft«?-
Von der »Neuorientierung« der Geistes- und 
Sozialwissenschaften als »Kultur«wissenschaften 

Auffallig an der inhaltlichen und theoretischen Ausrichtung der Diskus­
sionen um Sinn und Zweck der Geistes- wie der Sozialwissenschaften 
im Verlauf der 1990er Jahre ist deren Schlagseite zur »Kultur«. Ähnlich 
wie die 1970er Jahre vorwiegend unter den Etiketten von »Gesellschaft« 
und »Sozialwissenschaften« oder die 1980er Jahre unter denjenigen des 
»Alltags«, der »Hermeneutik« und der damit verbundenen »Krise der 
Repräsentation« standen (vgl. Musner/Wunberg 1999: 3; Daniel 1999: 
lOf), kann das Charakteristikum der 1990er Jahre als dasjenige der 
»Kultur« und »Kulturwissenschaft(en)« bezeichnet werden. Der Kultur­
begriff taucht in den unterschiedlichsten Fächern auf, diverse theoreti­
sche Konzepte werden entwickelt und diskutiert - allerdings nicht im­
mer in gegenseitigem Bezug aufeinander-, und die Rezeption von theo­
retischen Ansätzen zum Thema und Begriffvon »Kultur« aus dem inter­
nationalen Wissenschaftsfeld nimmt ständig zu (vgl. den Abschnitt zur 
»Writing Culture«-Debatte, S. 15ft). »Kultur« wird praktisch und pro­
grammatisch zum neuen Leitbegriff für viele geisteswissenschaftliche 
Disziplinen. 

Urte Helduser und Thomas Schwietring haben in ihrer Publikation 
zur »Kultur und ihre[r] Wissenschaft« die inzwischen als »cultural turn« 
bezeichnete Entwicklung der kulturwissenschaftlichen Neuorientierung 
früherer geistes- und gesellschaftswissenschaftlicher Fächer in ihren 
verschiedenen Etappen festgehalten (vgl. Helduser/Schwietring 2002: 
8ff; vgl. auch Lutter/Reisenleitner 1998; Kaschuba 1999; Böhme/Matu­
ßek/Müller 2000; Gerbel/Musner 2002). Die beiden Autorinnen referie­
ren die unterschiedlichen Stationen, die der Begriff in den verschiedenen 
disziplinären Kontexten - oft in unterschiedlicher Art, Weise und Er-

37 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

gebnis - genommen hat. Einen entscheidenden Punkt in dieser »kultur­
wissenschaftlichen Wende« hat die begriffliche Entwicklung am Ende 
des 20. Jahrhunderts erreicht. Jetzt bestimmt nicht mehr nur die Auswei­
tung des Profils das Thema der Diskussionen, sondern die begriffliche 
Transformation wird zur »grundlegenden Revision« (Helduser/Schwiet­
ring 2002: 12): Ab jetzt macht »Kulturwissenschaft ihre eigene Ge­
schichte (Kittler 2001) und die Geschichte des Kulturbegriffs (Brackert/ 
Werfelmeyer 1984; Brackert 1990) [wird] zum Thema einer kulturwis­
senschaftlichen Analyse« ( ebd.). 

Einhergehend mit dieser Neuausrichtung bisher geisteswissenschaft­
licher Fächer ist auch die Neugründung explizit als »Kulturwissen­
schaft(en)« benannter Institute, die sich in den Kontext der bestehenden 
universitären Disziplinen eimeihen (vgl. Böhme et al. 2000: 210ff).4 

Diese Neuorientierungen wie auch die Neugründungen haben in den 
1990er Jahren allerdings keine Eindeutigkeit des Kulturbegriffs noch 
eine spezifische Profilierung ihrer Wissenschaftsdisziplinen hervorbrin­
gen können. Zur - gemeinsam verhandelten - Klärung bleiben im gan­
zen Jahrzehnt die thematischen, methodischen und theoretischen Profile 
auf der Tagesagenda (vgl. Winter 2004: 121f). Insgesamt steht zur Dis­
position, ob unter dem Begriff der »Kulturwissenschaft« ein neues -und 
damit weitgehend noch zu institutionalisierendes - Fach gemeint ist, ob 
eher eine spezifische Perspektivierung der Forschungsinteressen unter 
der Leitkategorie »Kultur« verstanden werden soll, oder ob der Plural 
»Kulturwissenschaften« in Ablösung der ehemaligen Bezeichnung der 
»Geisteswissenschaften« angebracht sei (vgl. Prinz/Weingart 1990; 
Frühwald et al. 1991; Weingartet al. 1991; uni nova 1994; Bollenheck 
1997; Musner/Wunberg 1999; Böhme/Matußek/Müller 2000; Stücheli 
2000; Stücheli 2001; Musner/Wunberg 2002; Schindler 2002; Groebner 
2003; Böhme 2006). Die strukturelle und ideelle Problematik der Geis­
tes- und Sozialwissenschaften am Ende des 20. Jahrhunderts buch­
stabiert sich auf der Ebene des Wissens als Diskussion über die ange­
messene Bezeichnung dieser Wissenschaftszweige sowie über den Sta­
tus, das Profil, die Potenz und Qualität ihres Leitbegriffs »Kultur« aus. 
Wissenschaftspolitisch gesehen geht es um die Infragestellung der je 

4 Zu dieser Art der neuen Institutionalisierung kann auch die Einrichtung 
einschlägiger Homepages gezählt werden, wie etwa diejenige für Cultural 
Studies/Kulturwissenschaften in Österreich: www.culturalstudies.at. Das 
Phänomen zahlreicher Neugründungen wissenschaftlicher Institute und In­
stitutionen unter der Bezeichnung der »Kulturwissenschaft« nahm sich ein 
Forschungsprojekt am Lehrstuhl für Wissenschaftsforschung/Wissen­
schaftssoziologie der Universität Basel zum Thema bzw. Ausgangspunkt 
der Untersuchung. V gl. http:/ /wifo.unibas.ch/forschung/abgeschlossene­
projekte, 30.07.2008. 

38 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

disziplinären Wissensherstellung bzw. um die Frage nach der sinnvollen 
Differenzierung wissenschaftlichen Wissens in Form einzeln institutio­
nalisierter, spezifischer Fächer. Die Konkurrenz des Wissens mani­
festiert sich auf dieser konkreten Ebene als Konkurrenz um die Position 
und das Label der »Kultur-Wissenschaft«. 

Im Jahr 2005 erscheint ein vorwiegend von Studierenden für Studie­
rende hergestellter und herausgegebener »Leitfaden für das Studium 
einer Kulturwissenschaft an deutschsprachigen Universitäten«, der als 
Titel vier verschiedene (Fächer-)Namen allem voranstellt: »Empirische 
Kulturwissenschaft, Europäische Ethnologie, Kulturanthropologie, 
Volkskunde« steht auf der Frontpage des 300 Seiten starken Buches 
(Zimmermann 2005). Was auf den ersten Blick noch als Leitfaden für 

vier verschiedene kulturwissenschaftliche Fächer verstanden werden 
könnte, wird auf dem hinteren Buchdeckel präzisiert und eingeengt auf 
die »Ürientierungshilfe für das Studium eines Faches, das an deutsch­
sprachigen Universitäten unter vier verschiedenen Namen vertreten ist« 
(ebd.; Hervorhebung se). Anlass für die Publikation gibt die breite Palet­
te an Studienmöglichkeiten der »Kulturwissenschaft«, die am Anfang 
des 21. Jahrhunderts im deutschsprachigen Europagegeben sind, denn 

»eine kaum mehr zu übersehende und sehr heterogene Menge an Fächern, ja 

ganzen Fachbereichen und Fakultäten firmiert gegenwärtig unter dem Namen 

> Kulturwissenschafte Auf der Hornepage der Hochschulrektorenkonferenz, die 
sämtliche in Deutschland angebotenen Studiengänge auflistet, werden sage 

und schreibe 4.707 von 9.156 Studiengängen als kulturwissenschaftlich aus­

gewiesen [ ... ]. Das sind im Grunde fast alle außer den naturwissenschaftlichen, 
medizinischen und juristischen Angeboten.« ( ebd.: 8; Hervorhebung i.O.) 

Demgegenüber steht die Feststellung der Autorlnnen, dass im »Ratgeber 
>Studien- und Berufswahl< der Bundesagentur für Arbeit, der alljährlich 
in Deutschland herauskommt und an Abiturientinnen und Abiturienten 
verteilt wird [ ... ], die Empirische Kulturwissenschaft, Europäische Eth­
nologie, Kulturanthropologie, Volkskunde kaum repräsentiert ist« (ebd.; 
Hervorhebung i.O.). Die Gründe für diesen Zustand werden auf einer 
»wissenschaftlichen« und einer »hochschulpolitischen« Ebene verortet 
Die wissenschaftliche Begründung lokalisieren die Autorinnen im - be­
reits zitierten - »cultural turn«, der »von der Sprachwissenschaft sowie 
den Sozial- und Kulturanthropologien ausgegangen [ist] und sich inzwi­
schen in zahlreichen Disziplinen durchgesetzt [hat]« ( ebd.). Für die 
hochschulpolitische Ebene sehen auch sie den zunehmenden Finanz­
druck als entscheidenden Punkt, der den - vor allem »kleinen Fächern« 
-neue Strategien der Positionierung und des Existenzerhalts abverlangt: 

39 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

»Hochschulpolitisch beziehungsweise hochschulfinanzpolitisch gesehen, sind 
in Deutschland gegenwärtig zahlreiche, vor allem kleine Fächer in ihrer Exis­
tenz gefahrdet. Verschonung oder wenigstens mildemde Umstände ver­
sprechen sie sich oft von der Verbindung und Vemetzung mit anderen Fä­
chern, vorzugsweise unter dem Markenzeichen >Kulturwissenschaft<. Der Na­
me selbst hat Symbolcharakter, stellt ein symbolisches Kapital dar, das sich 
hochschulpolitisch gewinnbringend einsetzen läßt, das aber auch, so möchte 
man als Ethnologe mutmaßen, ein wenig an Totem und Tabu erinnert: Man 
erkennt sein Schicksal, seine Verwandtschaft, seine Schicksalsgenossenschaft 
unter einem gemeinsamen Zeichen und hofft unverwandt auf dessen bannende 
Wirkung: Rühr mich nicht an, bring mich nicht um, schließ nicht mein Fach! 
Kulturwissenschaft!« (ebd.: 9) 

Die beschriebene Situation - zwischen Unübersichtlichkeit der Kultur­
wissenschaften und Übersehenwerden der Empirischen Kulturwissen­
schaft/Europäischen Ethnologie/KulturanthropologieNolkskunde - läßt 
das Studium in den Augen der Leitfaden-Autorlnnen öfters mal zum 
»Abenteuer« werden (ebd.), für das sie unterschiedliche Hilfestellungen 
anbieten wollen. Entsprechend organisieren sie das notwendige Informa­
tionsmaterial in folgender Struktur: 

»Die Einleitung gibt eine Orientierung zunächst (!.) über Kulturwissenschaf­
ten im Allgemeinen und dann (2.) über das Fach Empirische Kulturwissen­
schaft, Europäische Ethnologie, Kulturanthropologie, Volkskunde im Beson­
deren. Es folgt (3.) die Vorstellung des Studienprojektes, aus dem der Leitfa­
den hervorgegangen ist, und es folgen (4.) Erläuterungen zum Inhalt, zum 
Aufbau und zu den Eigenheiten des Leitfadens. Die Einleitung schließt ab (5.) 
mit den Desiderata, also mit dem, was offen zu wünschen bleibt.« (ebd., 7) 

Dann folgen als Hauptteil des Buches die verschiedenen »Studienorte 
und Universitätsvertretungen des Faches« von »Augsburg« bis »Zürich« 
(ebd., Inhaltsverzeichnis) mit »studienpraktischen Auskünfte[n] und Er­
läuterungen« ( ebd.: 7), die am Ende ergänzt bzw. vervollständigt werden 
durch ein »Abkürzungsverzeichnis, Glossar, Literaturverzeichnis, Na­
memegister [und] Tabellen« (ebd.). 

An die einführenden Bemerkungen zur Kulturwissenschaft im All­
gemeinen schließt ein kurzes Porträt der »Empirischen Kulturwissen­
schaft, Europäischen Ethnologie, Kulturanthropologie, Volkskunde« an, 
das als Fach »an deutschsprachigen Universitäten unter vier verschiede­
nen Namen« bzw. in wechselnder Kombination zweier dieser Bezeich­
nungen institutionalisiert ist (ebd.: 11). Vorgestellt wird die historische 
Grundlage für diese Namensvielfalt, die seit den 1960er Jahren »als ent­
schiedener Bruch mit einer höchst problematischen Herkunftslinie initi-

40 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

iert worden« ist (ebd.). Verwiesen wird dabei auf die schwerpunktmäßi­
gen Themen- und Perspektivenwahlen der Volkskunde im 19. und frü­
hen 20. Jahrhundert, als das Fach »seinen Blick vor allem auf vormo­
derne Kulturen gerichtet, auf Themen wie Volkslied, Märchen und Sage, 
Sitte und Brauch, Haus und Hof, Gerät und Tracht« konzentriert hatte 
(ebd.), und damit »zwar nicht im Ganzen, aber doch in großen Teilen 
stark zum Nationalsozialismus tendiert[e]« (ebd.). Der im Namen ange­
zeigte »Bruch« mit den »völkischen« Orientierungen schlug sich inhalt­
lich, methodisch, theoretisch und institutionell bis in die 1990er Jahre 
hinein nieder. Auf der inhaltlichen Ebene vollzog sich eine Öffnung des 
»thematischen Horizonts« hin zu » Alltagskulturen und Lebensstile[ n] 
breiter Bevölkerungsschichten in Vergangenheit und Gegenwart, [zu] 
Teil-, Sub- und Protestkulturen, [zu] Themenkreise[n] wie Arbeit, Frei­
zeit, Medien; Körper, Geschlecht, Sexualität; interkulturelle Kommuni­
kation, Migration, Mobilität« (ebd.); entsprechend veränderten sich auch 
die Forschungsperspektiven, die »für europäische und andere Kulturen 
geöffnet worden sind, wobei jedoch an vielen Instituten nach wie vor der 
deutschsprachige und regionale Raum im Zentrum von Lehre und For­
schung steht, heute allerdings oft unter dem Aspekt des Fremden im 
Eigenen« (ebd.: llf). Theoretisch manifestierte sich die neue Orientie­
rung in der Anknüpfung an »sozial- und kulturwissenschaftliche Theo­
rielagen« und an »Begriffe wie Gesellschaft, Urbanität, Konflikt; Ethni­
zität und Transkulturalität; Mentalität, Habitus, Ritualität« (ebd.: 11). 
Methodisch wiederum 

»hat der Umbruch dazu geführt, dass einerseits (auf dem Gebiet der gegen­
wartsbezogenen Forschung) mit den Methoden der empirisch-qualitativen So­
zialforschung sowie zunehmend der Ethnologie, Sozial- und Kulturanthropo­
logie (Feldforschung, Teilnehmende Beobachtung, Hermeneutik) gearbeitet 
wird, andererseits (auf dem Gebiet der vergangenheitsbezogenen Forschung) 
mit sozialgeschichtlichen, mikrohistorischen und historisch-anthropologischen 
Methoden« (ebd.: 12). 

Dieneueste Entwicklung im Verlauf der 1990er Jahre, die nun am we­
sentlichsten mit dem Kulturbegriff verbunden wird, veränderte nicht nur 
das Fach sondern führte dieses auch in einen in seiner Charakteristik 
veränderten Kontext und Konnex zu den anderen universitären Wissen­
schaftsdisziplinen. Die Kennzeichnung dieser Entwicklung als »Ethno­
logisierung und Anthropologisierung oder auch als cultural turn« (ebd.; 
Hervorhebung i.O.) hatte entscheidende Folgen für die Volkskunde als 
»Kulturwissenschaft«: 

41 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

»Erst im Zeichen dieser Entwicklung haben die in den 1970er Jahren einge­
führten Fachbezeichnungen ihr volles Klangvolumen entfaltet, das heißt ihre 
ethnologische, anthropologische und kulturwissenschaftliche Tragweite zur 
Geltung gebracht [ .. .]. Damals nämlich, in den 1970er Jahren, war mit Namen 
wie >Europäische Ethnologie< und >Empirische Kulturwissenschaft< noch kei­
neswegs ein cultural turn intendiert, es handelte sich vielmehr um einen social 

turn, um die Hinwendung zu den Sozialwissenschaften« (ebd.; Hervorhebung 
i.O.). 

Dass die kulturorientierte Wende auch innerhalb des Faches inzwischen 
alle dazugehörigen Institute erfasst hat, trotz Beibehalt des Namens 
»Volkskunde« bei einigen ihrer Vertretungen, hält der Leitfaden explizit 
fest: 

»Der Erhalt des alten Namens besagt jedoch keineswegs, dass an den betref­
fenden Instituten etwa eine altbackene Volkskunde gelehrt würde. Das wäre 
ein grobes Missverständnis; denn auch dort ist zunächst der social turn nach­
haltig vollzogen worden, und der cultural turn ist sozusagen in vollem Gange. 
Nicht selten ist es einfach bei >Volkskunde< geblieben, weil die alternativen 
Bezeichnungen auch nicht optimal erscheinen beziehungsweise kaum genau 
dasjenige treffen, was etwa eine auf deutschsprachige Regionen konzentrierte 
Volkskunde macht. In dieser Beziehung wären auch Bezeichnungen wie >His­
torische Anthropologie<, >Regional Studies<, und >Regionalethnologie< nicht 
ganz unzutreffend« (ebd.). 

Herausgestrichen wird in dem Porträt der Disziplin neben ihrer episte­
mischen Kohärenz auch deren institutionelle Zusammengehörigkeit: 
»Trotz aller unterschiedlichen Bezeichnungen und erdenklichen Be­
zeichnungsvarianten und trotz aller möglichen sachlichen Differenzen 
handelt es sich aber durchaus um ein Fach« (ebd.: 13; Hervorhebung 
i.O.), das zusammengehalten wird von »fachspezifischen Dachverbän­
den (national und international)« (ebd.), die »zusammen Kongresse und 
Tagungen bestreiten, Zeitschriften und Einführungswerke herausgeben 
und gemeinsam in Verzeichnissen und im Internet präsent sind« (ebd.); 
das in gemeinsam verfassten und herausgegebenen Einführungswerken 
zum Fach öffentlich profiliert wird und das im Internet seine Fachvertre­
terinnen-von den Abschlusskandidatinnen jeder Qualifikationsstufe bis 
zu den neu berufenen bzw. emeritierten Professorinnen - alle als ihre 
disziplinären Repräsentantinnen ausweist. 

Hinsichtlich ihrer strukturellen Kapazität verweisen die Autorinnen 
zwar darauf, dass es sich bei der »Volkskunde« um ein »relativ kleines 
Fach« (ebd.: 14) handelt- »mit 41 regulären, plan- und lebenszeitmäßi­
gen Professuren« (ebd.) -,das aber in Deutschland als ein »relativ hoch 

42 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

frequentiertes Fach« (ebd.) gelten kann: »Auf eine Professur kommen 
hier im Durchschnitt 103 Studierende; in der Geschichtswissenschaft be­
trägt dieses Verhältnis lediglich 1:53, in den Sozialwissenschaften 1 :59; 
nur in der Germanistik ist dieses Verhältnis mit 1:126 noch angespann­
ter.« (ebd.) Gerade hinsichtlich dieser strukturellen Prekarität stellt sich 
die Frage: »Zu welchem Behufe und Berufe aber studiert man Empiri­
sche Kulturwissenschaft, Europäische Ethnologie, Kulturanthropologie, 
Volkskunde?« (ebd.) Unter der Prämisse, dass »die tatsächlichen Be­
rufschancen offen bleiben müssen« (ebd.), gibt das Buch dennoch einen 
konkreten V erweis auf die »klassischen« bzw. einschlägigen Berufsfel­
der: 

»Das geradezu klassische Berufsfeld war und ist die Tätigkeit im Museums­
und Ausstellungsbereich (Freilandmuseen, Heimatmuseen, Museen für All­

tags- und Industriekultur etc.). Ein jüngeres, aber inzwischen breites Berufs­

feld ist die Arbeit im Journalismus und in den Medien (Kulturberichterstattung 
etc.). Öffentliche Kulturarbeit, öffentliche, halböffentliche und private For­

schungs- und Dokumentationszentren, Verlagsarbeit, Erwachsenenbildung, 

Non Governemental Organizations (NGOs) bieten weitere berufliche Perspek­
tiven. Freelancer nennt man diejenigen, die in dem einen oder anderen oder in 

mehreren dieser Bereiche ohne ein festes Arbeitsverhältnis tätig sind, etwa als 

akademische >Ich-AG< oder sozusagen als (post-)moderne, nomadisierende, 
kulturwissenschaftliche Landser, die sich von Auftrag zu Auftrag, von Werk­

vertrag zu Werkvertrag, von Projekt zu Projekt durchschlagen.« (ebd.; Her­

vorhebungen i.O.) 

Die Selbstporträtierung der Volkskunde zu Beginn des 21. Jahrhunderts 
macht deutlich, dass es zu diesem Zeitpunkt nicht allein um die inhalt­
lich-wissenschaftliche Profilierung der eigenen Disziplin geht, sondern 
mindestens so zentral der inneruniversitäre Positionierungs- und Leis­
tungsdruck die Selbstdarstellung bestimmt sowie der gesellschaftliche 
Nachweis institutioneller Legitimität und Relevanz erbracht werden 
muss. In Frage steht, was der jeweilige legitime institutionelle Ort und 
die legitimierte Position der vormals geistes- und sozialwissenschaftli­
ehen Disziplinen darstellt. Jürgen Mittelstraß diagnostiziert im wesentli­
chen zwei Faktoren, die zu dieser geistes- und sozialwissenschaftliehen 
Identitätskrise geführt haben; erstens: 

»Zu den Problemen der inneren Organisation der Geisteswissenschaften gehö­
ren z.B. eine unter dem Stichwort Unendlichkeit schon berührte wachsende 

methodische und disziplinäre Unüberschaubarkeit, die sich institutionell im 

Auseinanderfallen alter Fakultätsordnungen und der Bildung beliebiger neuer 

Ordnungen zum Ausdruck bringt, das Schwinden einer transdisziplinären 

43 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Orientierung, obgleich die Geisteswissenschaften gerade das wissenschafts­

systematische Paradigma einer derartigen Ordnung sein müssten, mangelnde 
Internationalität und der Verlust einer ehemals unstrittigen Bildungsfunktion, 

verstärkt durch einen wachsenden Rechtfertigungsdruck im Zuge der immer 

noch an Dominanz zunehmenden Wirtschafts- und Technologieorientierung 
der modernen Welt.« (Mittelstraß 1998: 112f; Hervorhebung i.O.); 

und zweitens: 

»Probleme der äußeren Organisation verbinden sich vor allem mit allgemei­

nen Wachstumsproblemen, einer um sich greifenden Elephantiasis, im Hoch­

schulbereich. So stieg die Zahl der Studierenden in den Geisteswissenschaften 
seit 1975 um ca. 90 Prozent [ ... ], die Zahl der Professuren im gleichen Zeit­

raum um 48 Prozent[ .. .]. Die Folgen liegen auf der Hand: weitgehender Ver­

lust der seminaristischen Organisation geisteswissenschaftlicher Studiengänge, 
Parzeliierung der fachlichen Zuständigkeiten, Anonymisierung von Lehr- und 

Lernprozessen. Welche Institution kann eine derartige Entwicklung ohne Ver­

lust ihrer einstmals gegebenen oder rhetorisch behaupteten Identität überste­
hen?« (ebd.: 113; Hervorhebung i.O.) 

An diese Krisendiagnose schließen sich unterschiedliche Fragen an, wie 

sie Klaus Lichtblau für die Soziologie formuliert hat: 

»Allerdings dürfte diese anfangliehe Freude schon sehr bald von der Sorge 

überschattet werden, ob mit dieser feierlichen Erklärung der Soziologie zum 
integralen Bestandteil eines umfassenden kulturwissenschaftlichen Paradigmas 

nicht vollends alljene Differenzen verschwimmen, die einstmals einen ent­

scheidenden Unterschied zwischen den einzelnen geistes- und sozialwissen­
schaftliehen Fächern ausgemacht hatten. Zumindest muss die Frage erlaubt 

sein, was die Soziologie angesichts ihrer ohnehin bereits beachtlichen eigenen 

Heterogenität eigentlich hinzugewinnt, wenn sie ohne V arbehalte auf einen 
solchen gutgemeinten kulturwissenschaftlichen Umarmungsversuch eingeht.« 

(Lichtblau 2002: 102) 

Nicht nur innerwissenschaftlich stellt sich diese Frage des Zugewinns 

für einzelne Fächer im Arm mit den Kulturwissenschaften, sondern auch 

im Kontext der Gesellschaft bleibt dabei offen, ob die Autorität und Le­

gitimität geistes- und sozialwissenschaftliehen Wissens und ihrer Institu­

tionen im Gewand der Kulturwissenschaften neu positioniert bzw. neu 

profiliert werden können. Nicht zuletzt war gerade die Soziologie, 

»seit es sie gibt, mit dem Anspruch aufgetreten, als einzige Diskursform wis­

senschaftlich diese Reflexion [der Gesellschaft; se] zu betreiben. Sie hat aber 

de facto stets auch nur eine Perspektive (sieht man einmal davon ab, dass ihr 

44 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

Diskurs natürlich niemals homogen, sondern in sich bereits polykontextmal 
organisiert war) vertreten und das Geschäft der Selbstvergewisserung der Mo­
deme in Ergänzung und Konkurrenz nicht nur zu anderen Wissenschaften, 
sondern vor allem auch zur Philosophie, der Literatur und den schönen Küns­
ten betrieben. Dabei hat ihr bereits die Bindung an wissenschaftliche Aus­
drucksformen erhebliche Selbstbeschränkungen beim Kampf um die öffentli­
che Seinsauslegung der Modeme aufgezwungen.« (Hahn 1999: 21) 

Die intensivierte Diskussion um die Sozial- und Geisteswissenschaften 
sowie deren eigene Neuorientierung als Kulturwissenschaften am Ende 
des 20. Jahrhunderts charakterisiert sowohl deren Krisen-Status als auch 
deren gesellschaftlich wahrgenommene Autorität und die selbstbewusste 
Selbstpositionierung. Was in öffentlichen, anhaltenden Auseinander­
setzungen vielfach verhandelt wird, eröffnet in gleicher Weise den 
Raum zur erneuerten und neuerlichen Restituierung der kritisch gewor­
denen Legitimität. Die Reflexion darüber, was für die Geistes- und So­
zialwissenschaften als sinnvolle Begriffe, theoretische Konzepte, Er­
kenntnisziele, Fragestellungen, Methoden, Ergebnisse und institutionelle 
Verankerungen gelten sollen, schafft eine Bühne für die- in Konkurrenz 
ausgetragene - Lancierung, Platzierung und Etablierung neuer Wissens­
formen und -bestände. Als konkrete Fragen stehen zu dieser Zeit im 
Raum, in welches Verhältnis sich die Geistes-, Sozial- und/oder Kultur­
wissenschaften sowohl zueinander als auch zur Gesellschaft setzen. Die 
Evaluierung der Relevanz wissenschaftlichen Wissens und wissenschaft­
licher Institutionen formuliert sich konsequent als doppelte Frage: Ers­
tens, braucht die zeitgenössische Gesellschaft eine Geistes-, Sozial- und 
Kulturwissenschaft? Und zweitens, welche dieser Wissenschaften 
braucht die Gesellschaft? (Vgl. Nowotny 1999: 42f; Weingart 2003: 
141) 

Fokussiert auf den Fall der Volkskunde treibt folgende Unsicherheit 
die Diskussionen an: Was- und wer- ist (die) legitime Kulturwissen­
schaft? 

Resumee: »ln welcher Gesellschaft leben wir eigentlich?« 
-Von der Konkurrenz des Wissens zur Politik des Wissens 

Akzentuiert formuliert sich die Situation am Ende des 20. Jahrhunderts 
(und darüber hinaus) für die Universität schlicht als: scientia scientiae 
lupa. Der gesellschaftliche Konkurrenz- und Legitimationsdruck pflanzt 
sich weiter im Inneren der Wissenschaft. Diskussionen um Fächerstrei­
chungen, um allgemeine Finanzstopps und um »Synergieschaffung« 
durch neue, straffere Departementalisierung übertragen die Form des 

45 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Marktes auch auf das Organisationsprinzip der Hochschule(n). Beteiligt 
an dieser strukturorganisierenden Thematisierung sind nicht allein -
oder gar vorwiegend- ausserwissenschaftliche (Interessen-)Vertreterin­
nen sondern auch die Angehörigen des Wissenschaftsbetriebs selbst 
(vgl. Bourdieu 1988: 198f; Böhme et al. 1999; Langewiesehe 2004: 
40ft). In heftiger Konkurrenz kämpfen die verschiedenen wissenschaft­
lichen Systemeinheiten um quantitative wie qualitative Vorherrschaft im 
Feld: Die Vielzahl und das hierarchische Gewicht der disziplinären Posi­
tionen bestimmt die Stellung in der Konkurrenz um Sinn und Gehalt des 
Wissens innerhalb der Wissenschaften wie auch innerhalb der Diszipli­
nen selbst. Konsequenterweise sehen sich alle Teilnehmerinnen in die­
sem Feld der Wissenschaft vor die Herausforderung gestellt, ihre Posi­
tion- als Institution und als Subjekt- zu sichern. 

Nachdem die frühe Modeme- als ihr charakteristisches Spezifikum 
- sich selbst zum Thema geworden ist, macht die späte Modeme die 
»Modeme« nun selbst zum Thema ihrer Reflexion. Verschiedene Theo­
retikerinnen entwerfen am Ende des 20. Jahrhunderts unterschiedliche 
Konzepte, um sowohl der veränderten wissenschaftlichen und gesell­
schaftlichen Selbstthematisierung sowie den veränderten Strukturen und 
Materialitäten (von Gesellschaft wie von Wissenschaft) eine neue Ord­
nung und einen neuen Sinn abzugewinnen. Ob die Zeit der späten Mo­
deme dementsprechend als »reflexive Modemisierung« beschrieben 
wird, die die »Erste Modeme« des 19. Jahrhunderts am Ende des 20. 
Jahrhunderts in der Gestalt einer »Zweiten Modeme« »herausfordert« 
(Beck/Bonß/Lau 2001: 17f), oder ob diese Zeit im Sinn der »Postmo­
derne« (und »Posthistoire«) als das Ende der großen Metatheorien, der 
alles überwölbenden Geschichten und als neue Zeit der pluralen Wertig­
keiten verstanden werden sollte (vgl. Welsch 1994), oder ob -letztens­
mit dem Ende des 20. Jahrhunderts erst der »richtige« Vollzug der »Mo­
deme« sich entfaltet (vgl. Luhmann 1997), spielt dabei nicht die ent­
scheidende Rolle. Ausschlaggebend ist vielmehr, dass der eigenen Zeit 
nun auch die eigenen begrifflichen, theoretischen und methodischen 
Grundlagen zum Thema werden (vgl. von Graevenitz 1999a). Zudem 
manifestiert sich in der neuen reflexiven Wende eine weitere Charakte­
ristik, die die verschiedenen Konzepte miteinander teilen. Thematisiert 
werden grundsätzlich die Steigerung von »Komplexität« (Welsch 1994), 
von »Unsicherheit, Ungewissheit und Uneindeutigkeit« (Beck/Bonß/Lau 
2001: 53), von »Wissen« (Knorr-Cetina 1984; Willke 1998; Weingart 
2003) und - geradezu im Widerspruch dazu - von Orientierungslosig­
keit (Beck/Bonß/Lau 2001). Neben allen möglichen davon initiierten 
Fragen stellt sich im Feld der Gesellschaft und ihrer Wissenschaften die 

46 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

basale Frage: »In welcher Gesellschaft leben wir eigentlich?« (Pongs 
1998 u. 2000) 

Der Versuch einer Antwort auf diese Situation - bzw. die darin lie­
genden, noch ungelösten Fragen - stellen die momentan mit hohem 
Deutungsgehalt bewerteten gegenwartsdiagnostischen Konzepte einer 
»Wissensgesellschaft« dar (vgl. Maasen 1999: 59ft). Ob die Wissensge­
sellschaft am Ende des 20. Jahrhunderts an ihrem Anfang steht, bereits 
manifest geworden ist oder erst in ihren Konturen erkennbar und für die 
nahe Zukunft zu erwarten sein wird, stellt dabei einen der wesentlichen 
Diskussions- und Forschungsaspekte dar (vgl. Willke 1998; Pongs 1998 
u. 2000; Maasen 1999; Weingart 2003; Stehr 2005). Stehr hält zur histo­
rischen Entwicklung von Wissensgesellschaften fest, dass diese nicht 
das Resultat einer linearen, dem gleichen Strukturmuster unterliegenden 
Evolution geschuldet sind: 

»They are not a one-dimensional social figuration. Knowledge societies be­
come similar by remairring or even becoming dissimilar. New technological 
modes of communication break down the distance between groups and indi­
viduals, while the isolation of particular regions, cities and villages remain. 
The world opens up and creeds, styles and commodities mingle; yet the walls 
between incompatible convictions about what is sacred do not come tumbling 
down. The meaning of time and place erodes even while boundaries are cele­
brated.« (Stehr 2005: 114) 

Dies gilt auch für die Bedeutung der Arbeit und des Besitzes, die - unter 
einer marxistischen Perspektive - als die wesentlichen Charakteristika 
der frühen modernen Gesellschaften bestimmt worden waren. Jetzt, am 
Ende des 20. Jahrhunderts und Anfang des 21. Jahrhunderts dagegen 
gilt: 

»In the wake of their declining importance in the productive process, espe­
cially in the sense of their conventional economic attributes and manifesta­
tions, for example as >corporeal< property such as land and manual work, the 
social constructs of Iabor and property themselves are changing. While the 
traditional attributes of Iabor and property certainly have not disappeared en­
tirely, a new principle, >knowledge<, has been added which, to an extent, chal­
lenges as weil as transforms property and Iabor as the constitutive mechanisms 
ofsociety.« (ebd.: 114f) 

Veränderungen dieser Strukturverschiebung zeigen sich konsequent in 
den veränderten (wissenschaftlichen und gesellschaftlichen) Definitio­
nen von Zeit, Ort und Materialität. 

47 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Auch Karirr Knorr-Cetina sieht im Wissen die wesentliche Ressour­
ce und das entscheidende Charakteristikum westlicher Gesellschaften in 
der späten Modeme. Im Unterschied zu anderen Theoretikerinnen betont 
sie allerdings die neuartige Verbreitung und »Explosion« des Wissens. 
Die Differenz zu anderen Phasen der gesellschaftlichen Entwicklung be­
stimmt sich in der Wissensgesellschaft durch die neue, gewachsene Zahl 
an Experten und Expertenwissen sowie durch grundsätzliche gesell­
schaftliche Strukturen, die auf die Herstellung, Verbreitung und V errnitt­
lung von Wissen ausgelegt sind (vgl. Knorr-Cetina 1999). Ein weiterer 
entscheidender Punkt liegt darin, 

»dass Wissen nicht mehr länger Monopol der Wissenschaft ist. Vielmehr sind 

Experten in nahezu allen Bereichen der Gesellschaft damit beschäftigt, Infor­
mationen zu produzieren. [ ... ] Die Beobachtungen und Erkenntnisse der Ex­

perten bestimmen maßgeblich die Strukturen, innerhalb derer wir kommuni­

zieren und handeln. In der Wissensgesellschaft muss jeder lebenslang lernen. 
Allerdings werden Menschen, die keinen Platz in der modernen Arbeitswelt 

finden, zunehmend ausgeschlossen.« (Pongs 2000: 36) 

Dem Wert, der Funktion, dem Status und der Qualität von - unter ande­
rem geistes- und sozialwissenschaftlichem Wissen- kommt dadurch ein 
veränderter Stellenwert zu, wie es auch Nico Stehr theoretisiert: 

»The definition ofknowledge as capacity for action strongly indicates that the 

material realization and implementation of knowledge is open, that it is de­

pendent on or embedded within the context of specific social, economic and 
intellectual conditions. Knowledge, as a capacity for action, does not signal 

that specific knowledge claims always possess a fixed >value< or even a dis­

tinct practical dimension. We cannot, as result, stipulate a priori that some 

knowledge claims, for example those that issue from disciplines in the humani­

ties, are less practical than knowledge that originales in the natural sciences. 

Inasmuch as the realization of knowledge is dependent on the active elabora­

tion of knowledge within specific frameworks and social conditions, a definite 

link between knowledge and social power becomes evident because the control 

of conditions and circumstances requires social power. The !arger the scale of 

a project, the greater the need for social power to control the actual realization 
ofknowledge as capacity for action.« (Stehr 2005: 118f; Hervorhebungen se) 

Als Konsequenz der mit dem Terminus der Wissensgesellschaft be­
schriebenen Strukturveränderungen westlich-spätmoderner Gesellschaft 
ergeben sich veränderte Positionen der sozialen Akteur Innen, veränderte 
Perspektiven auf die Welt, die Gesellschaft und sich selbst, eine zuneh­
mende Fragilität der Gesellschaft - oder zumindest die Vorstellung einer 

48 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

solchen Fragilität - sowie eine starke Gewichtung von (individuellen) 
Rechten, die einhergeht mit der zunehmenden Kompetenz der Gesell­
schaftsmitglieder, diese Rechte zu formulieren und für sich einzufordern 
(vgl. Stehr 2005: 112). Eine weitere Konsequenz dieser grundlegenden 
Veränderungen liegt in den parallel expansiven Interessen der Wissen­
schaft. Neue Themen gelangen auf die Forschungsagenda, neue Frage­
stellungen - im besonderen bezogen auf die Wissenschaft und ihr eige­
nes Wissen- werden formuliert: 

»Welche sozialen Regeln und Normen bedingen welche Verhaltensweisen, die 
zur Produktion und Geltung >gesicherten< Wissens fuhren? Aufgrund welcher 

Eigenschaften erringt wissenschaftliches Wissen besonderes Vertrauen? Wel­

che Formen sozialer Organisationen gibt sich dieses Wissen? Wo und wie 
wird es produziert? Wie verhält sich dieses Wissen zu anderen Wissensarten 

sowie zu gesellschaftlich geltenden Werten? Welche Funktionen und Folgen 

hat wissenschaftliches Wissen für die Politik, die Wirtschaft, das Recht? Wie 
verhält sich wissenschaftliches Wissen zu den Medien?« (Weingart 2003: !Of) 

Aufgrund dieser gesellschaftlichen Entwicklung, die dem (wissenschaft­
lichen) Wissen einen fundamentalen Charakter in und für die (spät-)mo­
derne Gesellschaft zuschreibt, verbindet sich auch die Perspektive auf 
das wissenschaftliche Wissen mit derjenigen auf die Gesellschaft (vgl. 
Weingart 2003: 10). Über die Fragen nach den Auswirkungen der ge­
sellschaftlichen Bedingungen für die Herstellung, Autorisierung und Le­
gitimierung von wissenschaftlichem Wissen hinausgehend, wie sie 
Weingart in obigem Zitat formuliert hat, bzw. den Blick in die andere 
Richtung - von der Wissenschaft auf die Gesellschaft - wendend, er­
gänzen eine ganze Reihe von zusätzlichen Fragen das Repertoire gesell­
schaftsorientierter Wissen( schafts-)forschung, die Stehr expliziert: 

»Applied to present-day society, the question arises ifknowledge can provide 

a foundation of class structure, for the distribution of chances of social and po­

litical influence and also for personallife and, finally, whether knowledge may 
prove to be a normative principle of social cohesion and integration, even 

though the variations and alterations in the reproduction of knowledge appear 

to be enourmous. Paradoxically, efforts to entrench necessity in history or 
eliminate the role of chance from it have produced, at least at the collective 

Ievel, the very opposite tendency. The role of chance, ambiguity and >fragility< 

at the collective Ievel, continues to be an increasingly important part of the 
way society is organized.« (Stehr 2005: 118) 

Ganz in diesem Sinn formulieren auch Ulrich Beck und Wolfgang Bonß 
die Themenbereiche, auf die sich die Analyse gesellschaftlicher Ver-

49 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

hältnisse unter der Perspektive »reflexiver Modernisierung« konzen­
triert: Als besonders wichtig erscheint »die politische Epistemologie der 
Ungewissheit. Hier geht es um den sich abzeichnenden kognitiven 
Strukturwandel und um Wissen, Nicht- Wissen, Rationalität« (vgl. Beck/ 
Bonß 2001: 53; Hervorhebung i.0.).5 

Im Sinne eines Fazits der verschiedenen theoretischen wie histori­
schen Kontextualisierungen, die sich mit den charakteristischen Verän­
derungen der Struktur moderner Gesellschaften auseinandersetzen, kön­
nen die verschiedenen Szenarien erstens als gegenwartsbezogene Kri­
sendiagnosen gelesen werden. Zweitens lassen sie sich als Oszillationen 
zwischen einer Konkurrenz des Wissens und einer Politik des Wissens 
interpretieren. 

Konkurrenz des Wissens- Politik des Wissens 

Nico Stehr sieht die Fragilität moderner Gesellschaften zu einem we­
sentlichen Teil in einerneuen politischen Kraft des Wissens begründet: 

»Societies are fragile because - propelled by a marked enlargement of their 
capacities to act - individuals are capable, within certain established rules, to 

assert their own interests by opposing or resisting the- not too long ago - al­

most unassailable monopoly of truth of major societal insitutions. That is to 

say, legitimate cultural practices based on the enlargement and diffusion of 

knowledge enable a much !arger segment of society to effectively oppose 

power configurations that turned out or are apprehended tobe tenuos and brit­
tle.« (Stehr 2005: 127f; Hervorhebungen se) 

Die Möglichkeit und Kompetenz der Individuen, sich in der späten Mo­
deme gegen Wissensmonopole zu stemmen und diese damit ihres 
Monopolstatus zu entkleiden, installiert eine grundsätzlich konkurrenz­
strukturierte Situation der Herstellung, Positionierung und Implementie­
rung von Wissen in eben dieser Gesellschaft. Die daraus folgenden Kon­
sequenzen formuliert Stehr als eine basale Konkurrenz um gesellschaft­
lich wirksame und gültige Konzepte dessen, was die Gesellschaft ordnet: 
»Today, in fact, order and progress are essentially contested concepts 
and objectives. What is reconciliation to some invariably represents an 
unsustainable agenda for others. We are living in an age in which the 

5 Ein drittes Forschungsinteresse richtet die Forschungsgruppe um Beck und 
Bonß auf die »politische Ökonomie der Unsicherheit«: »Hier wird der 
Blick auf die institutionelle Entgrenzung und Restrukturierung gerichtet, 
wie sie im Gefolge der Globalisierung in der Ökonomie sowie in der Poli­
tik zu beobachten ist.« (Beck/Bonß/Lau 2001: 54f; Hervorhebung i.O.) 

50 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

expansion of individual choices is in conflict with traditional sentiments 
as well as with objectives that favor their restriction.« (Stehr 2005: 128f; 

Hervorhebungen se) Wenn auch im Moment noch vorwiegend die Kon­

kurrenz des Wissens und die Konkurrenz um das Wissen manifest wer­

den, so prognostizieren Stehr und Grundmann für die gesellschaftliche 
Zukunft »a completely new >politics of knowledge<« (Grundmann/Stehr 

2005b: 411 ), die ihre ganz eigenen Institutionen und ihre eigene Dyna­

mik ausbilden werden: 

»Its basic feature is the use ofknowledge to advance not only specific political 
goals and economic interests but also certain norms, values, and worldviews. 
In a narrower sense, knowledge policies refer to regulatory policies designed 
to control, restriet or even forbid the realization of new knowledge and techni­
cal artifacts. The increase in the transformative capacity of knowledge will 
generate an even stronger insistence on decisions that originate with demands 
for a regulation of new knowledge even before it is widely applied: this im­
plies a regulation of politics. Since the outcome of these decisions cannot be 
known, the decision itself becomes something deeply problematic, even the 
decision of (not) wanting to know [ ... ].« (ebd.: 4llf) 

Neben der Frage nach der legitimen Herstellung und Positionierung von 
Wissen steht am Ende des 20. Jahrhunderts auch die komplementär dazu 

stehende Ungewissheit über die Aussagekraft, Funktionalität und Ins­

trumentalisierung dieses Wissens im Raum. Dieses Spannungsfeld so­
wie seine Regulierung gehört ab jetzt zum Bereich der Politik. 

Die zeitgenössischen Debatten um den Kulturbegriff und die Legi­

timität von Geistes- und Sozialwissenschaften lassen sich in diese politi­

schen Konkurrenzen um die gesellschaftliche Positionierung bzw. Funk­
tionalisierung von Wissen einreihen. Als markantes Beispiel in diesem 

politischen Konkurrenzfeld kann dann Luhmanns radikaler Vorschlag 

zur Abschaffung des Kulturbegriffs herangezogen werden, wie es auch 
von Klaus Lichtblau interpretiert worden ist: 

»Vor einiger Zeit hat Niklas Luhmann den ernstgemeinten Vorschlag ge­
macht, die moderne Soziologie möchte sich doch ganz von dem ohnehin viel­
fach belasteten und unbestimmten Kulturbegriffverabschieden bzw. diesen als 
einen rein >historischen Begriff< betrachten, der in der allgemeinen Soziologie 
keinen Platz habe, sondern allenfalls zum Gegenstand einer wissenssoziologi­

schen Untersuchung gemacht werden könne. Luhmann kam dieser Vorschlag 
jedoch deshalb so leicht über die Lippen, weil er mit dem Begriff der >gepfleg­

ten Semantik< bzw. der >Selbstbeschreibung< moderner Gesellschaften gleich­

sam einen Ersatzbegriff in der Hinterhand hatte, dessen Hege und Pflege ihm 
bereits vor vielen Jahren zu einem persönlichen Anliegen geworden war [ .. .]. 

51 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Überdies wurde in diesem Zusammenhang von einem seiner Schüler der Ver­
dacht geäußert, dass sich der Bielefelder Meister deshalb so abfallig über den 
Kulturbegriff geäußert habe, weil dieser gewissermaßen in einem Konkurrenz­
verhältnis zu dem überlieferten Gesellschaftsbegriff stehe, den Luhmann als 
Grundbegriff seiner sozialwissenschaftliehen Systemtheorie bevorzugt hatte 
und den er systemtheoretisch zu reformulieren versuchte. Die von Autoren wie 
Dilthey, Max Weber und Tenbruck vorgenommene Verabschiedung des Ge­
sellschaftsbegriffs zugunsten eines emphatischen Verständnisses von Kultur 
wurde also von Luhmann durch eine entsprechende Verabschiedung des Kul­
turbegriffs zugunsten seiner eigenen systemtheoretischen Gesellschaftstheorie 
beantwortet[ .. .].« (Lichtblau 2002: 114f; Hervorhebungen se) 

Die Konkurrenz um den Kulturbegriff manifestiert sich so als Konkur­
renz um die adäquate (Selbst-)Beschreibung der Gesellschaft durch ihre 
entsprechenden Wissenschaften. In der Verknüpfung der Diagnose zur 
Konkurrenz des Wissens und der davon motivierten Wissenspolitik, wie 
sie Stehr oben gezeichnet hat, läßt sich eine weitere Differenzierung des 
Politikbegriffs in diesen Kontext einführen: Die »Politik des Wissens« 
am Ende des 20. Jahrhunderts benennt die spezifische soziale Praxis des 
konkurrierenden Aushandeins von sozial gültiger Wahrheit über die Ge­

sellschaft und deren Ordnung (bzw. Organisation) qua spezifisch darauf 
zugeschnittenem Wissen- unter anderem im Modus der Geistes-, Sozi­
al- und Kulturwissenschaft(en). 

Festlegung der Forschungsperspektive: 
Positionswechsel 

Nach der diagnostischen Einordnung der anfanglieh irritierenden Phä­
nomene als Zeichen für einen gesellschaftlichen Wandel des Wissens 
und seiner universitären Institutionen sollen im Folgenden die theoreti­
schen Grundlagen, auf denen die Untersuchung aufbaut, und das metho­
dische Instrumentarium, dessen sie sich bedient, vorgestellt werden. Wie 
Beck und Bonß dies für ihr Forschungsprojekt der »reflexiven Modemi­
sierung« formuliert haben, versteht sich auch der folgende Forschungs­
zugang als gleichermaßen »theorieorientiert wie experimentierend« 
(Beck/Bonß 2001: 50). Die Theorieorientierung basiert auf den oben 
eingeführten Diagnosen zum kritisch-fragilen und selbstreflexiven Cha­
rakter der Gesellschaft in der späten Modeme. Das Moment der institu­
tionalisierten und prozeduralisierten Selbstbeobachtung verlangt ent­
sprechend nach einem Theoriedesign, das sich auf die Herstellung und 
den Konstruktcharakter des als real Wahrgenommenen konzentriert. Mit 
der Wahl von Michel Foucaults Diskurstheorie soll dem Rechnung ge-

52 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

tragen werden. Das Experimentelle der Methode ergibt sich aus dieser 
Theoriewahl: Foucault selbst hat wenig Angaben zu einer konkreten me­
thodischen Operationalisierung seines gedanklichen Modells diskursiver 
Ordnungsherstellung gemacht. Ein solches muss dementsprechend am 
und im Bezug auf die je gewählte Fragestellung entwickelt sowie expli­
ziert werden. Beides - die Theoriegrundlage sowie die methodische 
Operationalisierung - soll im folgenden zweiten Teil dieses Kapitels 
vorgestellt und begründet werden. 

Revisited Evidence: Fragestellung, Blickrichtungen 
und Erkenntnisinteresse 

Die im ersten Teil des Kapitels vorgestellten Grundlagen zur mehrfa­
chen Infragestellung von »Kultur«, Geistes-, Sozial- und Kultur-Wissen­
schaft und des wissenschaftlichen Wissens verlangen methodisch gese­
hen nicht nur einen Blickwechsel sondern einen eigentlichen Positions­
wechsel. Nicht nur ein neuer Blick sondern eine neue - im Sinne einer 
»anderen« - Position für die folgende Untersuchung leitet sich aus der 
obigen Dekonstruktion unterschiedlicher Sicherheiten und Selbstver­
ständlichkeiten ab. Das Erkenntnisinteresse und die davon angeleitete 
Perspektive bestimmen sich nicht mehr daraus, den Fokus auf die »rich­
tige«, realitätsadäquate Definition von »Kultur« zu richten, die Geistes­
und Sozialwissenschaften- und damit auch die Volkskunde- als zwei­
felsfrei legitime universitäre Institutionen zu reetablieren, die Volkskun­
de als die eine - weil »genuine« - Kulturwissenschaft zu legitimieren, 
oder den »objektiven« »Wahrheitsgehalt« von wissenschaftlichem Wis­
sen erneut zu installieren. 

Die andere, hier gewählte Forschungsposition beruht nicht auf einer 
Rekonstruktion ebendieser Evidenzen von wirklichkeitserfassenden Be­
griffen, von beweisbaren Legitimitäten und von objektiven »Wahrhei­
ten«, sondern sie beruht ganz im Gegenteil auf deren analytischer De­
konstruktion. Das hat zur Folge, dass die im weiteren Verlaufvorgestell­
te Studie- wie es auch andere diskursanalytisch orientierte Forschungen 
bereits mehrfach formuliert haben (vgl. Sarasin 2001: 17f; Maasen 1998: 
33ft) - weder eine Etymologie bzw. klärende Definition des Kulturbe­
griffs im Sinn hat, noch eine Fachgeschichte (oder Apologie) der Volks­
kunde (als »Kulturwissenschaft«) zu schreiben versucht (vgl. auch Hel­
duser/Schwietring 2002: 8). Demgegenüber orientiert sich das Vorhaben 
an den theoretischen Entwürfen von Michel Foucault, der sich anhand 
seines Diskursbegriffs dem V erstehen sozialer Wirklichkeit von einer 
anderen Seite genähert hat (Foucault 1997 u. 1998) und richtet die Per-

53 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

spektive auf die Ebene der Konstruktion (als Prozess und Produkt) von 
wissenschaftlichen und sozialen Selbstverständlichkeiten. 

In seinem Entwurf einer grundsätzlich diskursiv geprägten Wirk­
lichkeit hat Michel Foucault dargelegt, wie Wissen in komplexen Zu­
sammenhängen von Sprache, Institutionen, Autorinnen und materiellen 
Medien der Vermittlung zustande kommt. Er hat dabei betont, dass 
»Wahrheit« (oder »wahres« Wissen) sich im und durch den Diskurs ge­
neriert ( ebd.). Entscheidend für den Sinn und die Autorität des Wissens 
ist der gegenseitige Bezug von Äußerungen in einem spezifischen histo­
rischen und gesellschaftlichen Kontext aufeinander: Erst dadurch wer­
den Äußerungen auch zu Aussagen und erhalten ihre Legitimität. Fou­
cault verstand Wissen demzufolge grundsätzlich als »Positivität« (Fou­
cault 1997: 183f), die in ihrer jeweils historisch manifest gewordenen 
Spezifik untersucht werden kann: Handlungen und besonders Sprechen 
zeigen ihre Form und ihre sinnhafte Bedeutung auf der Ebene ihrer rein 
historischen Erscheinung. Es besteht keine Oberfläche der historischen 
Manifestation, hinter der sich die wahre und richtige Bedeutung ver­
birgt, das heißt, es gibt keine tiefere oder wahre Bedeutung hinter dem 
Gesprochenen, sondern im Erscheinen selbst produziert und strukturiert 
sich das Feld des Denkens, Sprechensund der darin generierten Wahr­
heit (ebd.). Entscheidend für das Wissen und dessen Sinn ist die Ebene 
der positiv wahrnehmbaren Erscheinungen von Aussagen, die miteinan­
der ein Feld von Beziehungen und Kommunikationsmöglichkeiten eta­
blieren. Das Kräfte- und Beziehungsfeld des Diskurses materialisiert 
sich durch die darin gemachten Aussagen. Auch hier findet Foucault 
seine ganz eigene Definition dessen, was mit Aussage gemeint ist und 
das sich nicht mit dem deckt, was bisherige analytische Zugänge als 
Aussagen bezeichneten. Er grenzt seinen Begriff ab gegen ein Verständ­
nis von »Aussage« als grammatikalisch bestimmbarem Satz, als logische 
Proposition oder als kommunikativ ausgerichtetem Sprechakt (vgl. Mar­
ti 1988: 41; Kögler 1994: 42; Foucault 1997: 117ff).6 Demgegenüber 
sieht Foucault Aussagen als Ereignisse innerhalb des Diskurses. Sie ent­
stehen in der Beziehung und in Abhängigkeit zu und von anderen Äuße­
rungen im gleichen Beziehungsfeld. Sie treten auf und erhalten ihre 
Aussagekraft ausschliesslich aus dem diskursiven Kontext. Nicht ihr In­
halt gilt als Referent für ihren Sinn, sondern dass sie im Zusammenhang 
mit anderen Äußerungen erscheinen und gemeinsam mit ihnen die Be­
deutung des Ganzen schaffen. So gesehen definiert sich eine Aussage 

6 Waldenfels votiert deshalb für eine andere Übersetzung von Foucaults ur­
sprünglichem Begriff des »enonce«. Statt von einer »Aussage« spricht 
Waldenfels deshalb vom »Äußerung(sgehalt)« (vgl. Waldenfels 1991: 
285). 

54 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

durch ihre Geweilige) Funktion innerhalb einer diskursiven Formation. 
Die grundsätzliche Frage, die sich dadurch für die Analyse ergibt, ist al­
so: »[W]ie kommt es, dass eine bestimmte Aussage erschienen ist und 
keine andere an ihrer Stelle?« (Foucault 1997: 42) Welcher spezifische 
Sinn entsteht durch das Auftreten gerade dieser Zeichen- und Wörterfol­
ge innerhalb eines sprachlichen Kontextes? 

In dieser diskursiven Praxis entsteht ein Regulativ, welches die Ord­
nung jeden Diskurses herstellt (ebd.: 177 u. 241). Das Ziel einer dis­
kursanalytischen Untersuchung konzentriert sich dementsprechend da­
rauf, die Positivität der Aussagen, die jeweilige diskursive Praxis sowie 
die Ordnungsprinzipien und die normstiftenden Regeln des Diskurses 
analytisch zu beschreiben ( ebd.). Diese spezifische Art der »Beschrei­
bung«7 dient dazu, das Wissen und die damit etablierte Wahrheit seiner 
Evidenz zu entkleiden und sozusagen konträr dazu, die Konstruktion des 
Sinns (in seinen Bedingtheiten) transparent werden zu lassen. 

Das Produktive an Foucaults Diskursentwürfen, die er über mehrere 
Jahre hinweg immer wieder überarbeitet und auch revidiert hat, bildet 
das Konzept einer historisch und gesellschaftlich situativ geregelten 
Herstellung von Wissen und Wahrheit. Gegen ein Verständnis von li­
near-kumulativem Erkenntnisgewinn gerichtet, der als fortschreitende 
Enthüllung von Wirklichkeit gedacht wird, hat Foucault ein Modell vor­
gelegt, wie Wissen aus konkreten Relationen und Abhängigkeiten dis­
kursiv hergestellt wird und in diesem diskursiven Zusammenhang auch 
seinen Status als »Wahrheit« entwickelt. Er hat damit seit den 1960er 
Jahren gegen grundsätzliche, und damals wissenschaftlich fest zemen­
tierte Vorstellungen von »Geschichte«, »Wissenschaft« und »Literatur« 
angeschrieben. Die Konzepte von einer kontinuierlichen Entwicklung, 
von kumulativ und linear fortschreitender Erkenntnis, von hermeneu­
tisch interpretierbaren Werken, die Autoren kraft ihres individuellen 
Schöpfergeistes geschaffen hatten, stellte er radikal in Frage. Die Suche 
nach dem »Sinn«, der jeweils als Klammer verschiedene Dinge zu einer 
Kategorie zusammenfasst, wollte er auf anderen, neuen Wegen angehen. 
Ihn bewegte die Frage nach der je spezifischen Produktion von Sinn -
und damit auch von Wahrheit-, den bzw. die er in ihrer historischen 
Gestalt festmachen wollte. An die Stelle einer transzendenten, von indi-

7 Der Begriff der »Beschreibung« dient hier zur Verdeutlichung des dis­
kursanalytischen Ansatzes, der sich in der Analyse und der anschließenden 
Interpretation grundsätzlich auf das Feld der tatsächlich erschienenen Aus­
sagen konzentriert. Es liegt die explizite Absicht darin, nicht nach einer 
Wahrheit hinter den Aussagen (im Sinne einer tieferen Bedeutungs­
schicht) zu suchen, sondern die Herstellung des Sinns im beziehungsrei­
chen Feld der konkreten realen Erscheinungen nachzuvollziehen. 

55 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

viduellen Subjekten entdeckten Wahrheit setzte er den Begriff des »Dis­
kurses«. Gemeint ist damit ein regelgeleitetes, in zeitliche und gesell­
schaftliche Kontexte eingebundenes Sprechen, das Dinge überhaupt erst 
denk- und sagbar macht: »Wahrheit« somit je historisch produziert (vgl. 
Foucault 1997 u. 1998). 

Die wesentlichen Veränderungen, die mit diesem Entwurf eingeführt 
wurden, liegen zum einen auf der Ebene des historischen Verständnis­
ses: Ohne eine außerhalb des gegenwärtigen Geschehens wirkende Kraft 
verliert die Geschichte ihre - von dieser Kraft geleitete und geordnete -
zwingende Kontinuität. Die rein historisch sich realisierenden Ereignisse 
manifestieren eine je vollkommen geschichtliche Situation, deren Anei­
nanderreihung im historischen Prozess nicht nach einer übergeordneten 
Logik oder sogar Notwendigkeit organisiert ist. Geschichte ist damit 
keine kumulative und lineare Entwicklung, sondern ein ständiges Ver­
ändern und verändert Werden. Nicht die Kontinuität ist charakteristisch 
für historisches Gewesensein, Sein und Werden, sondern die Duregel­
mäßigkeit und die Diskontinuität. Entscheidend- vor allem für Histori­
kerinnen-ist dementsprechend, dass die Geschichte keine »Dokumen­
te« hinterläßt, die als Belege für eine größere, hinter allem waltende Idee 
interpretiert werden könnten. Sie hinterläßt nur »Monumente«, die üb­
riggeblieben sind von einer ehedem realen Situation und als solche für 
ihren damaligen historischen Kontext sprechen (vgl. ebd.: 198; Kögler 
1994: 32; Marti 1982: 63f). Das historische Interesse läßt sich demge­
mäß ganz auf die je zeitgenössischen Funde in ihrer völligen Geschicht­
lichkeit ein und konzentriert sich auf die Herstellung einer gesellschaft­
lich situierten Plausibilität. 

Foucault etabliert für dieses Projekt konsequenterweise einen modi­
fizierten Begriff der »Vernunft«. Statt auf eine transzendente, außerhalb 
der Menschen liegende Rationalität zu verweisen, die Allgemeingültig­
keit beanspruchen kann, will Foucault die Vernunft ganz im Gegenteil in 
jedem historischen Moment und in den Subjekten selbst inhärent wissen. 
Damit werden mittels kritischem Bewusstsein die jeweils wirkenden und 
als gültig erachteten Strukturen einer Zeit und Gesellschaft der Analyse 
zugänglich. Was bisher als (natürlich bzw. göttlich) gegeben und unhin­
terfragbar galt, wird kritisier- und durch anderes Denken veränderbar. 
Vernunft ist in diesem Sinn statt eines Übereinstimmens mit einem 
übergeordneten, für alle gleichermaßen verbindliches Ordnungswissen 
ganz im Gegenteil ein Prozess des Gewahrwerdens, Hinterfragens und 
Veränderns. Für die Vernunft gilt in diesem Sinn, dass sie historisch ent­
standen ist und damit auch der historischen Veränderbarkeit unterliegt. 
Wissen, das durch diesen Prozess kritischer Vernunft hervorgebracht 
worden ist, besteht ebenfalls ganz in seiner Historizität. Es verbirgt kei-

56 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

ne hinter (über oder unter) ihm liegenden Wesenheiten, sondern ist ganz 
und gar Teil eines geschichtlichen Kontextes (vgl. Foucault 1997: 159). 

Das bedeutet nicht, dass Gedanken aus der einen Zeit sich nicht wie­
der finden können in der darauf folgenden, oder dass bestimmte Felder 
überhaupt keine historische Kontinuität behaupten können. Aber es 
heißt, dass die Aussagekraft jeglicher Äußerungen nicht in deren histori­
scher Linearität liegen sondern in der jeweils zeitgenössischen Kontex­
tualität. Eine Analyse, die auf dem foucaultschen Verständnis von Ge­
schichte basiert, fragt dementsprechend nicht nach der Fortentwicklung 
von Gedanken und damit auch nicht nach deren historischen Vorform­
ungen, sondern sie interessiert sich für den je aktuell produzierten und 
bedeutungstragenden Sinn von historischem Wissen. Die Bedeutung 
(und damit auch die Deutung) von Aussagen innerhalb eines Diskurses 
ergibt sich durch ihren funktionalen Bezug auf der historisch horizonta­
len, nicht durch den Rückbezug auf historisch vertikaler Ebene. In die­
sem Sinn verliert die Frage nach dem »Ursprung« ihre analytische Funk­
tion. Der Blick richtet sich vielmehr auf die »Herkunft« von Wissen in­
nerhalb eines geschichtlichen Kontextes (Foucault 1997: 204f), woher 
auch die (historische) Interpretation ihre neue Definition erhält: 

»Die verschiedenen Entstehungen sind nicht die aufeinanderfolgenden Gestal­
ten ein und derselben Bedeutung, sondern Ersetzungen, Versetzungen und 
Verstellungen, Eroberungen und Umwälzungen. Wenn Interpretieren hieße, 
eine im Ursprung versenkte Bedeutung langsam ans Licht zu bringen, so 
könnte allein die Metaphysik das Werden der Menschheit interpretieren. Wenn 
aber Interpretieren heißt, sich eines Systems von Regeln, das in sich keine we­
senhafte Bedeutung besitzt, gewaltsam oder listig zu bemächtigen, um ihm 
eine Richtung aufzuzwingen, es einem neuen Willen gefügig zu machen, es in 
einem andem Spiel auftreten zu lassen und es anderen Regeln zu unterwerfen, 
dann ist das Werden der Menschheit eine Reihe von Interpretationen.« (Fou­
cault 1974: 95) 

Mit dem veränderten historischen Realitätsverständnis differenziert sich 
auch die Konzeption von historischen Akteurinnen. Unterschieden wird 
zwischen »Autorlnnen« als historisch spezifische Individuen und den 
rein positiv beschreibbaren Sprecherlnnen: Das Subjekt bestimmt sich 
im Feld des Diskurses als strukturelle Position - statt auf individuelle 
Akteurinnen richtet sich die analytische Perspektive dementsprechend 
auf die jeweilige »Subjektposition« -, von der aus in diskursiver Praxis 
Aussagen hervorgebracht werden.8 Diese Subjektposition ist ihrerseits 

8 Der Autor und die Autorirr dagegen ist die jeweilige (historisch fassbare) 
Person, die eine solche Subjektposition ausfüllt. Der Autor erhält seine 

57 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

bedingt und eingeschränkt von bestimmten Äußerungsmodalitäten. Je­
dem Subjekt stehen aufgrund seiner Position innerhalb des diskursiv or­
ganisierten Gesellschaftskomplexes unterschiedliche Möglichkeiten zur 
Verfügung (aber auch Verunmöglichungen im Wege), um sich wirksam 
zu Gehör zu bringen. Die mit der Subjektposition verbundene Rolle, Au­
torität, Aufgabe, seine Wissens- und Finanzressourcen bestimmen, wel­
chen Sinn die Äußerungen enthalten und mit welchem Gewicht sie rezi­
piert werden (Foucault 1997: 167).9 

Aufgabe und Ziel einer analytischen Rekonstruktion von Diskursen 
bestimmt sich konsequent in »einer reinen Beschreibung der diskursiven 
Ereignisse als Horizont für die Untersuchung der sich darin bildenden 
Einheiten« (ebd.: 41). Das Interesse, wie Dreyfus und Rabinow es aus­
drücken, definiert sich nicht darin, nach einer tiefen Bedeutung zu su­
chen, sondern: »Um die Aussage zu situieren, braucht sie die Archäolo­
gie nur für bare Münze zu nehmen und in ihren aktuellen Kontext ande­
rer Oberflächenaussagen zu stellen.« (Dreyfus/Rabinow 1994: 71) Da­
mit gelingt es, diejenigen Vorstellungen zu erfassen, die in ihrem histo­
rischen Kontext als ernst zu nehmende Aussagen gegolten und damit 
eine je spezifische Form der Vernunft etabliert haben, ohne dass die 

Rolle durch einen ganz bestimmten Zweck, der ihm im Diskurs zugewie­
sen wird. Die Zuordnung von bestimmten Aussagen zu einem spezifischen 
Autor legitimiert einerseits diese Aussagen und manifestiert in ihnen einen 
allgemeingültigen Wahrheitsanspruch. Andererseits werden dadurch be­
stimmte Wissensbereiche gesichert und autorisieren gleichzeitig weitere 
Aussagen in diesem Sinn. Der Autor erfüllt damit die doppelte Funktion 
der Produktivität und der verknappenden Stabilisierung des Wissens im 
Diskurs. V gl. dazu die »analoge« analytisch differenzierte Kategorisierung 
von »Akteur« und »Individuum«, die Pierre Bourdieu in seiner Untersu­
chung des akademischen Felds vorgenommen hat: »In diesem Sinne ließe 
sich der Akteur, definiert durch die endliche Menge wirksamer Eigen­
schaften im Feld, dem präkonstruierten Individuum gegenüberstellen.« 
(Bourdieu 1988: 63, Anm. 25; Hervorhebungen i.O.) An einer späteren 
Stelle bestimmt Bourdieu die konkreten Kriterien, die den Akteur im aka­
demischen Feld konstitutieren (vgl. ebd.: 88f). 

9 Friede! Weinert beschreibt diese Modalitäten, denen sich ein Autor ausge­
setzt sieht, in treffender Weise am Beispiel des medizinischen Diskurses 
bzw. der Position eines Arztes: »Seine Position bestimmt sich durch die 
Beziehung zu anderen Gruppen (politischen und religiösen Gruppierung­
en, zum Beispiel), und zur Gesamtgesellschaft; durch eine institutionelle 
Platzierung (Krankenhaus, Privatpraxis, Laboratorium, Bibliothek), durch 
perzeptive Situationen (der Arzt ist fragendes und betrachtendes Subjekt, 
der Patient dagegen antwortendes und erduldendes Subjekt), und durch 
eine Stelle im Informationsnetz (Lehre, pädagogische Praxis, Autor und 
Forscher); schließlich befindet sich der Arzt innerhalb eines Diskurses in 
einem hierarchischen Gefüge (das, was er sagt, ist nach oben und unten 
durch Kompetenzbereiche begrenzt).« (Weinert 1982: 343) 

58 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

Diskursanalytikerinnen selbst diese Ansichten als seriös teilen müssen 

oder sie an einer »objektiven« Wahrheit messen. 10 In Ablehnung einer 

transzendenten Vernunft, die den historischen Verlauf der Geschehnisse 

nach einer verborgenen Ordnung leitet, geraten die einzelnen Zeitab­

schnitte der menschlichen Geschichte zu komplexen Kontexten, die in 

ihrer spezifischen Art der Verflechtung in den analytischen Blick gera­

ten.11 Diese Art der historischen Analyse fungiert gleichzeitig als Kons­

truktion wie auch als Rekonstruktion von Geschichte. Einerseits ver­

sucht sie die Regeln des Sprechens und Handelns, die einer bestimmten 

Zeit als Ordnungsmuster gelten, in ihrer eigenen Beschreibung zu re­

konstruieren, andererseits konstruiert sie in ihrem Nachvollzug der his­

torisch nicht transparenten Regeln des Sprechens erst den Diskurs als 

solchen. 

Wenn auch heute, nach gut 30 Jahren weiterer Forschung(sge­

schichte) das Denken, das Foucault mit seinen Arbeiten angestoßen hat, 

schon ein wenig in die Jahre gekommen scheint, kann sein theoretischer 

Ansatz - im deutschsprachigen Raum - dennoch nicht als selbstver­

ständliches Allgemeingut oder gar über(be-)arbeitetes intellektuelles 

Handwerk geistes- und sozialwissenschaftlicher Forschung gelten. Viele 

der an konkreten Forschungsprojekten orientierten und durch diese pro-

10 Dementsprechend geht es in dieser Untersuchung nicht darum, die bishe­
rigen kulturtheoretischen Beiträge zu kommentieren und danach zu fragen, 
was sie eigentlich sagen woll(t)en (vgl. Foucault 1998: 18ft). 

II In seiner Archäologie des Wissens schließt Foucault daraus noch, dass die 
jeweils historisch spezifischen Vernunftformen nur aus großer historischer 
Distanz zu sehen und verstehen seien, da die gegenwärtige Komplexität 
den zeitgenössischen Menschen den Blick darauf verstelle. Unter dieser 
Prämisse kann ein Historiker nur die Diskurse weit zurückliegender Zeiten 
untersuchen. An anderer Stelle allerdings bezeichnet Foucault sein Projekt 
der »Archäologie« als »Ethnologie der eigenen Kultur«, da sie die Grund­
muster des Verstehens und Erfahrens aus ihrer scheinbaren Selbstver­
ständlichkeit befreien und einer analytischen Hinterfragung zugänglich 
machen möchte (vgl. Kögler 1994: 36f). Eigentlich legt er also schon hier 
durch die methodische Verfremdung der eigenen und selbstverständlichen 
Rationalitätsformen (als historisch gewordene und nur historisch Geltung 
beanspruchende) die Grundlage zur Analyse vergangeuer wie gegenwärti­
ger Diskurse. Im weiteren Verlauf seiner Arbeiten und besonders mit der 
Herausbildung seiner Genealogie verläßt Foucault seine frühere Position 
einer notwendig zeitlich distanzierten Untersuchung. Er lokalisiert die 
Möglichkeit zur Erkenntnis nun nicht mehr in der geschichtlichen Tren­
nung von Untersucher und Untersuchtem sondern in der jeweiligen Per­
spektive auf das zu Untersuchende. Foucaults kritischer und historisch si­
tuierter Vernunftbegriff, der sich von seinem je spezifischen Ort aus im 
immer wieder anders Denken versucht, ermöglicht jetzt das Sichtbarma­
chen von bisher Unsichtbarem, das Wissen von bisher Unbewusstem, das 
Ausleuchten der kontingenten Komplexität. 

59 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

vozierten Nachfragen zu einem wissenschaftlich konkretisierten Arbei­
ten unter foucaultscher Denkanleitung sind im deutschsprachigen For­
schungsraum (erst) im Verlauf der 1990er Jahre entstanden und werden 
seit Ende der 1990er Jahre publiziert. 12 Wenn auch die Zahl an Veröf­
fentlichungen zum Thema »Diskurs« und »Diskursanalyse« inzwischen 
praktisch unüberschaubar geworden ist, bleibt die für einen wissen­
schaftlichen Artikel in provokativ irritierender Absicht gestellte Frage 
des Historikers Peter Schöttler »Wer hat Angst vor dem >linguistic 
turn<?«, die sich 1997 an die Leserinnen der (prominenten) geschichts­
wissenschaftliehen Zeitschrift »Geschichte und Gesellschaft« richtete, 
auch heute noch aktuell (vgl. Schöttler 1997). 

Die Diskussionen und Probleme rund um die Diskurstheorie - wie 
sie von Foucault initiiert wurde - weisen vorwiegend in zwei ganz 
grundsätzliche Richtungen. Einerseits geht es um die Frage, ob Foucault 
mit seinem radikal historischen Diskursmodell einen neuen Entwurf auf 
der philosophischen Ebene der Wirklichkeitserklärung lanciert hat und 
wie dieses Modell unter diesen Vorzeichen zu beurteilen wäre (vgl. 
Ewald/Waldenfels 1991). Andererseits stellt sich den- aus unterschied­
lichen Disziplinen stammenden - Mitdenkerinnen Foucaults die pro­
blematische Aufgabe, wie sich aus dessen abstrakten Formulierungen 
ein konkretes, den Anforderungen gegenwärtiger Wissenschaft gerecht 
werdendes bzw. dieser gegenüber begründbares Forschungsverfahren 
herauslesen ließe, das mit der konkreten Forschungspragmatik der Feld­
bestimmung und -abgrenzung, der Quellenauswahl, -kritik und -analyse 
beschäftigt ist (vgl. Bublitz et al. 1999a; Keller et al. 2001 u. 2003; Kel­
ler 2004). 

Die Produktivität von Foucaults Ansatz für das hier intendierte Pro­
jekt liegt - zusammenfassend formuliert - in dessen radikaler Ausrich­
tung auf eine »Ontologie der Gegenwart« (Kögler 1994: 10), die auch 
als Foucaults »aufklärerische« Intention bezeichnet worden ist (ebd.: 
3ff; Miller 1995: 444f): Die »Aufklärung« versteht sich dabei aufgrund 
der dem Konzept eigenen Logik nicht im Erkennen der »richtigen«, von 
Ideologien befreiten Wahrheit, sondern im- einer radikalen Historisie­
rung innewohnenden- Potential zur Veränderung. Darum auch die Un­
bestimmtheit von Foucaults theoretischen Angaben: Ein geschlossener 
Theorieentwurf würde gleichzeitig jeden kritischen Veränderungspro-

12 Einen Überblick über die Entwicklung und die bestehenden theoretischen 
wie forschungspraktischen Umsetzungen geben Reiner Keller, Andreas 
Hirseland, Wemer Schneider und Willy Viehöver in ihrem einfuhrenden 
Artikel zum »Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse« (vgl. 
Keller/Hirseland/SchneiderNiehöver 2001: 7-27). Reiner Keller hat den 
Überblick inzwischen erweitert und aktualisiert (vgl. Keller 2004: 13-60). 

60 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

zess finalisieren, statt ihn der immer wieder erneuten Veränderung zu 
öffnen. In Übereinstimmung mit seiner Vorstellung einer radikal histori­
schen Kontingenz hält Foucault mit seinem Ethos des »immer wieder 
anders Denkens« die theoretischen Änderungen selbst im Fluss (vgl. 
Erdmann 1991: 53). Diese Grundlage bestimmt konsequent das intellek­
tuelle Vorgehen bzw. das wissenschaftliche Arbeiten unter einer an Fou­
cault orientierten wie von ihm inspirierten Perspektive. Systematische 
Blickwechsel und der kritische Einbezug jeglichen Wissens - also auch 
des eigenen - in die Analyse sollen dazu dienen, bisher Unbeachtetes 
und Ungedachtes denkbar zu machen. 13 Darin liegt der Wert und die 
produktive Kraft des Denkens und gerrau darauf zielen die analytisch 
einzusetzenden Fragen (vgl. Marti 1982: 9; Dreyfus/Rabinow 1994: 71). 

Mit dem Rückgriff auf Foucault soll in diesem Sinn der folgenden 
Studie das theoretische Fundament gelegt werden, auf dem die hier ein­
genommene Forschungsperspektive aufsetzt. Diese definiert sich als 
Systematisierung der verschiedenen Forschungsfragen, die sich im Blick 
auf die skizzierten Phänomene eröffnen, und bündelt sie im Hinblick auf 
das Ziel einer Diskursrekonstruktion der Äußerungen zu »Kultur« im 
wissenschaftlichen Feld des deutschsprachigen Westeuropa (vgl. Schra­
ge 1999: 66): In diesem Sinn wird »Kultur« als Begriff historisierbar 
und im Kontext der späten modernen Herstellung von »kulturwissen­
schaftlichem« Wissen analytisch handhabbar. Dieser positiv-komplexe 
Zugriff ermöglicht gleichzeitig die De-Konstruktion einer als neutral­
ahistorisch erscheinenden Evidenz des Begriffs und die Re-Konstruktion 
der historisch-gesellschaftlich evozierten Verständlichkeit des »kultur­
wissenschaftlich« hergestellten Wissens über die eigene Welt. Das Er­
kenntnisinteresse richtet sich mit dieser theoretischen Fundierung kon­
sequent auf die Sinnkonstruktion des »kulturwissenschaftlichen« Spre­
chens über »Kultur« und auf die darin liegende konkrete Ausformung 
einer historisch und gesellschaftlich spezifischen Semantik. In lapidarer 
Prägnanz reduziert sich das »archäologische« Forschungsinteresse letzt­
lich auf folgende Frage: Welchen »Sinn« »macht« das volkskundlich­
kulturwissenschaftliche Reden über »Kultur«? 

An diesem Punkt vollzieht der analytische Blick eine Wendung vom 
»Inneren« des Diskurses (vgl. Maasen 1998: 25) auf dessen »Äußeres«: 
Die theoretische Prämisse, dass Bedeutung nicht nur historisch, sondern 
in gleichem Gewicht gesellschaftlich hergestellt ist, erweitert das obige 
Forschungsinteresse um davon initiierte Fragestellungen: In welchem 

13 Auf der Ebene der Methodologie bedeutet dies, den foucaultschen Denk­
ansatz sowohl als Methodenkritik wie auch als methodische Anwendung 
in einem zu verstehen (vgl. Seier 1999: 110). 

61 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

historischen, gesellschaftlichen und spezifisch wissenschaftlichen Er­
möglichungszusammenhang steht das volkskundlich-kulturwissen­
schaftlich formulierte Reden über »Kultur«? Wie strukturieren sich die 
Verknüpfungen des volkskundlich formierten Diskurses mit dem ihn 
umgebenden gesellschaftlichen Zusammenhang, der den Äußerungen 
Sinn verleiht und sie damit erst zu wirksamen Aussagen macht? Was 
wird hier- zwischen wem und für wen- als übergeordnetes Thema ver­
handelt, das das diskursiv Interne mit der strukturellen Umgebung zu 
einer Sinnkohärenz verknüpft? Und: Warum erweist sich dabei (gerade) 
»Kultur« als diskursiv produktiv und durchsetzungsfahig? Oder zusam­
menfassend noch einmal anders formuliert: In welchem soziahistori­
schen Kontext erlangt der Begriff der Kultur seine Relevanz, Aussage­
kraft und Zielrichtung, schlicht: seine diskursive Potenz?14 

Die anfangliehe Irritation über die Begriffsinflation von »Kultur«, 
über die Ironisierung der Volkskundlerinnen als »bunte Vögel«, deren 
Artenschutz aufgehoben wird, sowie über die grundsätzliche, erkennt­
nistheoretische Infragestellung von »kulturwissenschaftlichem« Wissen 
verweist auf dieser diskurstheoretischen Grundlage auf die relevanten 
Gesellschaftsdimensionen am Ende des 20. Jahrhunderts, die in die Her­
stellung des Sinns qua »Kultur« involviert sind. Zur Verhandlung stehen 
in diesem historischen Abschnitt westlicher Gesellschaften die an der 
Diskursoberfläche offensichtliche Frage nach dem Wahrheitsgehalt, das 
heißt nach der Autorität von wissenschaftlichem Wissen, die Frage nach 
der Potenz und Aussagekraft von - hier: kulturwissenschaftlichem -

14 Vgl. dazu die von Peter Weingart formulierten Forschungsorientierungen 
bzw. -desiderate: »Der geschärfte Blick sowohl auf die internen Differen­
zierungen der Wissenschaft als auch auf die Kopplungen der Wissenschaft 
mit anderen Teilsystemen verweist auf die unterschiedlichen Formen des 
Wissens und ihre kommunikativen Interferenzen als zentralen Gegenstand 
der zukünftigen Wissenschaftssoziologie. Wie sieht eine Gesellschaft aus, 
in der wissenschaftliches Wissen seine privilegierte Stellung verloren hat, 
in der es politisch instrumentalisiert, als Ware gehandelt und den Strate­
gien medialer Kommunikation unterworfen wird? Sieht so die Wissensge­
sellschaft aus?« (Weingart 2003: 14) Es ergibt sich auch eine notwendige 
Perspektivierung zeitgenössischer Wissenschaftserforschung, wie sie Ar­
ruin Nassehi für das Beispiel der Soziologie als Untersuchungsgegenstand 
formuliert: »Hatte Habermas noch vom Hochsitz des philosophischen Be­
obachters die Soziologisierung des philosophischen Blicks besorgen kön­
nen, muss die Rekonstruktion des soziologischen Diskurses der Modeme 
radikaler nach den Bedingungen der Soziologisierung fragen. Sie muss 
sich fragen, was die Soziologie bzw. der soziologische Blick sieht und wo­
rauf diese Sicht beruht. Kybernetisch, inzwischen: klassisch-kybernetisch 
gesprochen geht es um den blinden Fleck der Soziologie, nicht mehr um 
den des Subjekts, das die Soziologie längst dekonstruiert hat.« (Nassehi 
2006: 16; Hervorhebungen i.O.) 

62 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

Wissen, die Frage nach der gesellschaftlichen Relevanz dieses Wissens 
und die Frage nach dem legitimen Ort, an dem dieses Wissens herge­
stellt, geprüft, vermittelt und tradiert wird. Die grundsätzliche Fragestel­
lung, die die folgende Untersuchung anleitet und profiliert, lautet konse­
quent: Welchen Status, welche Art und Qualität, welche Funktion, wel­
che Position und welchen legitimen Ort nimmt das volkskundlich-kul­
turwissenschaftliche Wissen am Ende des 20. Jahrhunderts im deutsch­
sprachigen Europa für sich in Anspruch? 

Mit welchem methodischen Inventar und im analytischen Blick auf 
welches konkrete Quellenmaterial diese Fragen innerhalb der Arbeit 
untersucht werden, sollen im folgenden Unterkapitel vorgestellt und dis­
kutiert werden. 

Die Volkskunde als Fallbeispiel: Methode und Material 

Mit einer Theoriefundierung, die Foucaults Reflexionen als Angebot 
einer analytischen »Handwerkskiste« (vgl. Kammler 1986: 14) einbe­
zieht, ist allerdings noch kein methodisch konkretisiertes Vorgehen for­
muliert. Ganz im Gegenteil hat W emer Sohn in seinem Aufsatz zu den 
Umsetzungsmöglichkeiten foucaultscher Gedanken festgehalten: »Seine 
Diskursanalyse enthebt also diejenigen, die sich an ihr orientieren, nicht 
der Mühe, das Analyseinstrumentarium in Auseinandersetzung mit dem 
jeweiligen historischen Gegenstand zu entwickeln, zu modifizieren und 
zu präzisieren.« (Sohn 1999: 213)15 Zuallererst bedeutet dies eine Ent­
scheidung über die Auswahl des Untersuchungsfelds. Da ein Diskurs als 
Kräftefeld definiert wird, dessen je historische diskursive Praxis analy­
tisch nachvollzogen und interpretiert werden soll, stellt er eines der 
grundlegenden Untersuchungsresultate dar und kann theoretisch nicht 
vorab bestimmt werden. Forschungspragmatisch ist es demgegenüber 
unvermeidbar, von einem empirischen Korpus auszugehen, der im Hin­
blick auf seine diskursiven Regelmäßigkeiten beschrieben werden soll. 
Am Anfang einer diskursanalytischen Studie steht dementsprechend die 
Hypothese über das Bestehen des untersuchten Diskurses. Im Verlauf 
und vor allem am Ende der rekonstruktiven Diskurskonstruktion stellt 
sich deshalb immer wieder die kritische Frage nach der Angemessenheit 
der wissenschaftlich hergestellten Repräsentation, die sich allerdings nur 

15 Besonders fruchtbare Anregungen zur Adaption des foucaultschen Dis­
kurskonzepts und den notwendigen methodischen Operationalisierungen 
haben mir die unterschiedlichen Methodologien zur Diskursanalyse an die 
Hand gegeben, wie sie Bublitz et al. (1999a), Jäger (1993 u. 1994 u. 
1999), Keller (2001 u. 2004), Landwehr (2001), Maasen (1999 u. 2003,) 
und Sarasin (1996 u. 2001) formuliert haben. 

63 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

in der Transparenz und Nachvollziehbarkeit des Dargestellten durch die 
Rezipientinnen entscheiden läßt und nicht durch die Übereinstimmung 
zwischen wissenschaftlicher Rekonstruktion und realer Wirklichkeit. 16 

Die konkrete Ausgangslage für jegliches weitere methodische Vorgehen 
bestimmt im hiesigen Fall der Satz: Im Reden über »Kultur« verhandeln 
die Volkskundlerinnen nicht die inhaltliche Definition des Worts, son­
dern sie diskutieren ein Thema, das sich mithilfe von »Kultur« »sinn­
voll« bündeln läßt, das aber (weit) über die konkret angesprochenen In­
halte hinausgeht. 

Um sich diesem »übergeordneten« Thema und seinen historischen 
Manifestationen zu nähern, schlägt Sabine Maasen den Zugang von den 
Rändern eines diskursiven Felds vor (vgl. Maasen 2003). Dort, wo die 
Selbstverständlichkeit der diskursiven Ordnung bereits ihre Evidenz ver­
liert, ist es einfacher, im analytischen Blick auf die explizit werdenden 
Infragestellungen, Unsicherheiten, Differenzen und Debatten die (noch) 
geltende, aber bereits schwierig gewordene Strukturierung und Praxis 
des Diskursfelds zu erkennen. Im Sinne einer strategischen Fokussie-

16 Vgl. dazu die weiterfuhrenden Reflexionen bei Diaz-Bone 1999: 130f; 
Jäger 1993: 187 u. Jäger 1999: 137ff. Pierre Bourdieu beschreibt diesen 
Effekt, den seine ethnographisch ausgerichtete Vorgehensweise provoziert 
hat, ausführlich: »Denn natürlich haben sich die Entscheidungen [über die 
konkrete Quellenwahl; se] nicht in vollkommener wissenschaftstheoreti­
scher Transparenz oder völliger theoretischer Klarheit vollzogen. Wer das 
Gegenteil glaubt oder behauptet, hat nie empirische Forschung betrieben. 
Tatsächlich ist es noch keineswegs ausgemacht, ob es nicht gerade diese 
Art Sich-selber-unbegriffen-Bleiben der aufeinanderfolgenden Arbeits­
gänge ist, in die wenigstens zum Teil die sogenannte >Intuition< eingeht, 
das heißt eine mehr oder minder kontrollierte Form der vorwissenschaftli­
ehen Erkenntnis des betreffenden Objekts wie auch der wissenschaftlichen 
Erkenntnis analoger Objekte, auf der die durch nichts zu ersetzende 
Fruchtbarkeit der empirischen Forschung in Wahrheit beruht: Etwas tun, 
ohne genau zu wissen, was man tut - damit eröffuet sich die Chance, in 
dem, was man getan hat, etwas zu entdecken, was man vorher nicht wuss­
te. Der Bruch mit der Primärintuition stellt also keineswegs, wie einige 
>eingeweihte< Darstellungen des >epistemologischen Einschnitts< haben 
glauben machen können, eine Art Anfangs- und Schlussakt in einem dar; 
in ihm vollendet sich vielmehr ein langer dialektischer Prozess, in dessen 
Verlauf die sich in einen empirischen Arbeitsvorgang umsetzende Intui­
tion analysiert und kontrolliert wird, wobei sie immer neue und aufbreite­
rer Informationsgrundlage gebrachten Schwierigkeiten, Mängel und Er­
wartungen dann stets aufs neue überwunden werden. Die Logik der For­
schung: Das ist eine Verkettung größerer und kleinerer Schwierigkeiten, 
die einen in jedem Augenblick zum Nachdenken darüber zwingen, was 
man tut, und die es ermöglichen, immer besser zu wissen, was man sucht, 
indem sie ansatzweise Antworten liefern, die wieder neue, grundlegendere 
Fragen nach sich ziehen.« (Bourdieu 1988: 39f) 

64 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

rung der Arbeit bietet sich die Wahl eines Fallbeispiels an, das sich an 
einem solchen Diskursrand befindet. Das Beispiel eröffnet in seiner de­
finitorischen Ambivalenz verschiedene analytische und interpretative 
Möglichkeiten: Zum einen ist es noch immer Teil des funktionierenden 
Diskursgeflechts, womit in mikroskopischer Blickrichtung die ganz 
konkreten Formierungen, die der Diskurs zu dieser Zeit hervorbringt, 
beschrieben und benannt werden können. Es ist somit ein »Beispiel« im 
und für den im Ganzen nicht nachvollzogenen (und forschungspragma­
tisch auch gar nicht nachvollziehbaren) Diskurs. 17 Zum anderen funktio­
niert die reibungslose Durchsetzung diskursiver Regeln und Normalitä­
ten am Rand nicht ungehindert. Widerspruch wird geprobt, neue An­
schlussmöglichkeiten werden gesucht oder gesetzte Unabdingbarkeiten 
werden ignoriert. An solchen Stellen zeigt sich, worüber die Auseinan­
dersetzung geführt wird. Unter dieser Perspektive wird das Beispiel zum 
»Fall« für das im Diskurs verhandelte Thema (vgl. Flick 1995: 89ft). 

Auf dem Boden der oben formulierten Hypothese zum Sprechen 
über »Kultur« und der methodisch kontrollierten Suche nach einem Dis­
kursrand bieten die eingangs geschilderten irritierenden Phänomene eine 
Hilfestellung und Orientierung: Ganz grundsätzlich ermöglicht jede ex­
plizite Nennung von »Kultur« den Zugang zum diskursiven Feld; inte­
ressant - weil »brüchig« - wird er aber vor allem dort, wo Unstim­
migkeiten schnell erkennbar werden, wo Ironie, Polemik und wiederhol­
te Argumentationen des scheinbar immer Gleichen direkt an der Ober­
fläche greifbar sind. Die allgemeine Begriffsinflation von »Kultur«, die 
geistes- und sozialwissenschaftliche »Krise« und die polemische Porträ­
tierung der Volkskunde können in diesem Sinn alle als (konflikthafte) 
Symptome des im Diskurs verhandelten gesellschaftlichen Themas 
interpretiert werden, das sich rund um den Kulturbegriff organisiert und 
im »Fall« der Volkskunde exemplarisch greifbar wird: Erstens bean­
sprucht die Volkskunde wie andere geistes- und sozialwissenschaftliche 
Disziplinen auch den Kulturbegriff als ihren, dem Fach genuin einge­
schriebenen- und somit ihr als Fach spezifisch eigenen- Begriff. Zwei­
tens steht die Volkskunde in einem disziplinär konkurrierenden Umfeld, 
innerhalb dessen sie ihre spezifische institutionelle Autorität legitimie­
ren muss. Und drittens steht mit der Ausweitung der Rechenschaftsfor­
derung von Seiten der Öffentlichkeit - was Kämmerlings mit seinem 
polemisch-ironischen Feuilletonbeitrag außerhalb der einschlägig wis­
senschaftlichen Sphäre deutlich demonstriert- die Volkskunde nicht nur 
als akademisches Fach innerhalb der Universität unter Legitimations-

17 Zur Reichweite eines exemplarisch angelegten Forschungsvorgehens vgl. 
Beck/Bonß/Lau 2001: 5lf. 

65 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

druck, sondern auch die universitär institutionalisierte Wissenschaft an 
sich ist mit einer ihrer Repräsentantinnen als Autorität in Frage gestellt. 
Die Verhandlung ebendieser drei Dimensionen von Wissenschaft ver­
dichten sich im Fall der Volkskunde in einer Art, die diese an den Rand 
der ihr eigenen Selbstverständlichkeit bringt. 

Material 

Die materiale Grundlage der vorliegenden Untersuchung bilden unter­
schiedliche Text- und Publikationssorten, in denen »Kultur« während 
der 1990er Jahre im Fach Volkskunde beschrieben, debattiert und ver­
handelt wird. Um den Regelmäßigkeiten und Serien von Aussagen, die 
zur diskursiven Herstellung einer zeitgenössisch akzeptablen Wahrheit 
beitragen, auf die Spur zu kommen, sollte eine beträchtliche Menge an 
Texten vorliegen (vgl. Keller 2004: 75f). Dieser Voraussetzung ent­
spricht die Anlage dieser Forschung aufgrund zweier Zugangsweisen: 
Erstens liegen breite Literaturrecherchen mit entsprechender Lektüre für 
die volkskundliche Fachproduktion im späten 20. Jahrhundert der kon­
kreten Analyse zugrunde. Zweitens ermöglichte erst die qualifizierte So­
zialisation und fachlich einschlägige Arbeitstätigkeit der Autorirr einen 
Wissensfundus über die Forschungsproduktion der Disziplin, die als Ba­
sis und Korrektiv konstant im Blick der Analyse bleiben bzw. zur Ver­
dichtung der voranschreitenden Analyse genutzt werden. 

Die analytische Strukturierung des zusammengestellten Textcorpus 
kann unterschiedlichen Systematisierungsvorgaben folgen (vgl. Jäger 
1993; Keller/Hirseland/SchneiderNiehöver 2001; Keller 2004: 13ft). 
Für die hier vorgestellte Forschung wurde ein qualitativ mikroanalyti­
sches V erfahren gewählt, das der Breite des einzubeziehenden Materials 
einerseits anhand von ganz unterschiedlichen Stichproben gerecht zu 
werden versucht und andererseits im nahen Blick auf je einzelne Texte 
deren diskursive Interpretationsmuster und Organisationsregeln konkret 
erfassen und nach ihrer diskursanalytischen Logik befragen kann. Der 
analytische Zugriff auf das Material funktioniert also gleichzeitig verti­
kal - durch Stichproben innerhalb des Felds und innerhalb der Texte -
sowie horizontal - durch eine analytisch nachvollziehende Auslegeord­
nung der Diskursoberfläche. 

Mithilfe des Zugangs anhand dreier exemplarisch ausgewählter For­
schungsfelder der Volkskunde wird die Frage nach der diskursiven Ord­
nung der Evidenzherstellung immer wieder neu gestellt, das heißt, sie 
bleibt im ganzen Verlauf der unterschiedlichen Forschungszugriffe und 
-schritte der rote Faden, an dem sich das Erkenntnisinteresse der Re­
konstruktion von Diskursstruktur und darin verhandelter Thematik 

66 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

orientiert. Um die Differenziertheit des volkskundlichen Sprechens über 
»Kultur« und seiner dabei zu beobachtenden Übereinstimmungen wie 
Differenzen adäquat zu erfassen, konzentrierte sich die Wahl der drei 
Forschungsfelder auf eine größtmögliche Kontrastierung des mikroana­
lytisch zu beschreibenden Quellenmaterials (vgl. Keller 2001: 87ft). Das 
bedeutet, dass erstens ein sehr traditionelles Fachgebiet - hier die Sach­
kultuiforschung - bestimmt wurde, dessen disziplinäre Zugehörigkeit 
und Legitimität innerhalb und außerhalb des Faches rein aufgrund seiner 
historischen Kontinuität (von bereits gut 100 Jahren) gegeben scheint 
(vgl. Bimmer/Weber-Kellermann 1985). Zweitens richtete sich der dis­
kursanalytische Blick auf ein dem ersten Feld gegenüber sehr junges, 
fachlich »neu entdecktes« (vgl. Lindner 1997: 319) und in den 1990er 
Jahren interdisziplinär angelegtes Interessensgebiet die Stadtforschung. 
Und drittens perspektiviert die diskursanalytische Rekonstruktion den 
Bereich der disziplinären Programmatik. Dort, wo die Fachvertreterin­
nen dezidiert davon sprechen, was »Kultur« im und für das Fach bedeu­
tet, welche Position die Volkskunde im interdisziplinären Wissen­
schaftskontext einnehmen will (oder soll), und mit welcher Autorität die 
Volkskunde als »Wissenschaft« zu rezipieren ist, kulminieren gleichzei­
tig die (mindestens) drei disziplinären Prekaritäten ihrer Evidenz, von 
deren gesellschaftlich-diskursiver Symptomatik schon früher die Rede 
war. 

Stellt die Bestimmung der Volkskunde als Fallbeispiel eine for­
schungspragmatische Hypothese dar, so gilt dies auch für die zeitlichen 
und lokalen Einschränkungen, die das Material auf die Zeit der 1990er 
Jahre und auf den trinationalen deutschsprachigen Raum Westeuropas­
das heißt auf die Bundesrepublik Deutschland, auf die Schweiz und auf 
Österreich - reduzieren. Auch diese Entscheidungen gründen auf der 
hypothetisch gesetzten Zeichenhaftigkeit der eingangs skizzierten Phä­
nomene zur Kulturinflation, Krise des (geistes- und sozial-)wissen­
schaftlichen Wissens und der interdisziplinären Konkurrenz. Obwohl 
sowohl zeitlich anhand früherer oder geographisch und sprachlich über 
die benannten Grenzen hinweggehender Stichproben erkennbar wird, 
dass nicht allein im gewählten Ausschnitt die dreidimensionale Brü­
chigkeit unterschiedlicher Selbstverständlichkeiten einzuziehen beginnt, 
so legt doch die Verdichtung der drei Dimensionen im letztlich gewähl­
ten Untersuchungsausschnitt dessen Plausibilität für eine Diskursrekons­
truktion nahe. 

67 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Methode 

Um die Fülle des Materials einer analytischen Rekonstruktion der dis­
kursiven Praxis zuführen zu können, wurde das Material in einem ersten 
Schritt deskriptiv aufgearbeitet. Den ersten Zugang für die konkrete 
Wahl von Texten für diese mikroanalytische Beschreibung bestimmte 
der Blick auf ein »diskursives Ereignis«: Das analytische Interesse kon­
zentriert sich dabei auf ein fachliches Ereignis, das aufgrund seiner be­
sonderen Qualität zu einer auffalligen Menge an Rezeptionen, Diskus­
sionen, Rückbezügen oder Ablehnungen geführt hat. Auf der Oberfläche 
des Diskurses - explizit und sichtbar - ist ab dann das spezifische The­
ma des Ereignisses ein fachlicher Diskussionsgegenstand, zu dem die 
Fachvertreterinnen sich äußern können (oder auch müssen). 

Der bereits eingangs zitierte Aufsatz von Wolfgang Kaschuba, ur­
sprünglich als Antrittsvorlesung konzipiert, läßt sich als ein solches Er­
eignis - in obigem Sinn - charakterisieren. Ein erstes Mal veröffentlicht 
wurde die Antrittsvorlesung kurz nach der mündlichen Rede Anfang 
1994 in der Zeitschrift für Soziologie (vgl. Kaschuba 1994). Darauf 
folgte ein weiterer Abdruck in der für die deutschsprachige Volkskunde 
prominentesten Fachzeitschrift - der »Zeitschrift für Volkskunde« (vgl. 
Kaschuba 1995a) -,die von der gemeinsamen wissenschaftlichen Dach­
organisation der »Deutschen Gesellschaft für Volkskunde (dgv)« jähr­
lich zweimal herausgegeben wird. 18 Im Verlauf des laufenden Jahr­
zehnts wurde der Beitrag - nicht in exakt gleicher Formulierung und 
Ausführlichkeit, aber in inhaltlich konstanter Form - bis zum Jahr 2000 
noch dreimal in unterschiedlichen (inter-)disziplinären Kontexten publi­
ziert (vgl. Kaschuba 1995b u. 1995c u. 1998). Die quantitative wie qua­
litative Verbreitung und Rezeption des Beitrags verweist deutlich auf 
dessen inhaltliche Pointierung. Offensichtlich hat Kaschuba mit seinen 
Thesen wesentliche Purlkte, die die zeitgenössische inner- wie ausser­
fachliche Agenda bestimmen, thematisiert. 

Anhand dieses Artikels wurde in einem ersten Schritt das konkrete 
volkskundliche Zitationsnetz rekonstruiert, das sich rund um Kaschubas 
Kulturalismus-These gespannt hat. Aus diesem weit gefassten Feld wur­
den dann etwa zehn Artikel, die eine möglichst große Breite an Subjekt­
positionen (unterschiedlicher Qualifikation, institutionell-hierarchischer 
Position und unterschiedlichen Geschlechts), an institutioneller und 
geographischer Verankerung (aus diversen Universitätsinstituten, aus 

18 Zum Selbstverständnis der »Volkskunde« und ihrer Dachorganisation der 
»Deutschen Gesellschaft für Volkskunde« vgl. deren ausführliche Selbst­
porträtierung auf ihrer homepage unter http://www.kultur.uni-hamburg.de/ 
dgv, 12.07.2006. 

68 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

Museen oder in freischaffenden Positionen) und an thematisch konkreter 
Ausrichtung repräsentieren, einer systematisch-deskriptiven Mikroana­
lyse unterzogen. Das heißt, jeder Beitrag wurde zu einem »Lektürepro­
tokoll« zusammengefasst, das in systematischer Weise die wichtigen 
Aspekte einer Diskursordnung notiert und auflistet. Der Leitfaden für 
diese Protokolle folgte den von Foucault bezeichneten Formationsebe­
nen eines Diskurses19

: Die Konturierung und Konzeptualisierung des im 
Diskurs behandelten Gegenstands wird über die Wahl der konkret be­
handelten Themenstellungen, die Wahl und Verwendung der Begriffe 
sowie die Position20 des sprechenden bzw. schreibenden Subjekts nach­
vollzogen (vgl. Foucault 1997: 167). 

Konkret formuliert lauteten die für das hier entworfene Erkenntnis­
interesse operationalisierten Leitfragen folgendermaßen: 
• Welches sind die konkreten, realen Phänomenbereiche, anhand derer 

in volkskundlichen Publikationen »Kultur« thematisiert und proble­
matisiert wird? Wofür steht der Kulturbegriffund wann wird er ex­
plizit genannt? 

• Welche Perspektiven können identifiziert werden, die das fachliche 
Forschen anleiten? Welche Argumentationsabläufe organisieren das 
Denken? Und: Wie wird das eigene Reden disziplinär zugeordnet 
bzw. wie sprechen die Autorinnen über die eigene und über andere 
Disziplinen? 

• Von welchen (Subjekt-)Positionen aus sprechen die Autorlnnen? 
• In welchen Textgemes, Publikationsforen und -medien werden die 

volkskundlichen Beiträge publiziert? 

Nach dieser diskursanalytischen Beschreibung der Texte folgt im zwei­
ten Forschungsschritt die analytische Auswertung der Lektüreprotokolle, 
die nach Regelmäßigkeifen fragt: Können gemeinsame Muster und Pra-

19 Siegfried Jäger hat in verschiedenen seiner Beiträge differenzierte Analy­
seraster entwickelt, mithilfe derer eine Diskursanalyse durchgeführt wer­
den kann. Ich habe mich daran orientiert, ohne allerdings den gerrauen und 
detaillierten Vorgang zu übernehmen (vgl. Jäger 1993: 180-201; Jäger 
1994: 33-42; Jäger 1999: 140-147). 

20 Wie bereits mehrfach angedeutet wird vor allem im Blick auf das Subjekt 
und seine Position ein wesentlicher Unterschied zu stärker hermeneutisch 
angelegten Forschungsinteressen erkennbar. Philipp Sarasin formuliert die 
Differenz zwischen den unterschiedlichen Zugängen kurz und prägnant: 
»Sie [die formellen Bedingungen eines Diskurses; se] zu rekonstruieren 
bedeutet in erster Linie, das Sprechen dieser Subjekte nicht von ihren In­
tentionen her verstehen zu wollen, sondern von den diskursiven Mustern 
aus, in die dieses Sprechen eingeschrieben ist.« (Sarasin 2001a: 73f) 

69 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

xen des volkskundlichen Sprechens in den unterschiedlichen Publikatio­
nen nachvollzogen werden? 

Um diese erste Rekonstruktion volkskundlicher Diskurspraxis, die 
sich auf das Feld der Programmatik - ausgehend von Kaschubas An­
trittsvorlesung- konzentrierte, zu differenzieren und allenfalls zu modi­
fizieren, richtete sich die nächste Forschungsetappe auf den eben vorge­
stellten analytischen Nachvollzug des disziplinären Sprechens in zwei 
weiteren, kontrastiv gewählten (vgl. Keller 2004: 84ft) Forschungsfel­
dern der Volkskunde. Einerseits fiel die Wahl auf einen traditionell 
volkskundlichen Bereich, der schon lange und - fachintern - unbestrit­
ten das disziplinäre Forschungsinteresse profiliert: die Sachkulturfor­
schung. Andererseits bot sich - als polar entgegengesetztes Beispiel -
die »Stadtethnologie« an, die die Volkskunde weder als traditionelles 
noch als spezifisch disziplinäres für sich reklamieren kann, sondern die 
als weit gespanntes kulturwissenschaftliches Forschungsfeld profiliert 
ist. Nach der erneuten Rekonstruktion der diskursiven Regelmäßigkeiten 
innerhalb dieser unterschiedlichen Forschungsbereiche schloss sich ein 
letzter analytischer Schritt an, der die Ergebnisse der drei einzelnen Fall­
analysen zueinander in Beziehung setzte. Im gegenseitigen Vergleich 
der regelmäßig wiederholten Themen, Begriffe, Argumentationsmuster 
und Subjektpositionen wurde letztlich die allgemein erkennbare Dis­
kursstruktur abstrahiert und in den zeitgenössischen historischen wie ge­
sellschaftlichen Kontext eingeordnet. Daraus wurden sowohl generelle 
inner-, wie interdisziplinäre Sprechmuster erkennbar als auch die Spezi­
fika der einzelnen Forschungsfelder und der Volkskunde als einzelne 
Disziplin. 

Der zentrale Punkt, an dem die Analyse und die Interpretation des 
volkskundlichen Sprechens konstant und kontinuierlich seinen gedankli­
chen Fixpunkt fand, besteht in der analytischen Positionierung des Kul­
turbegriffs: »Kultur« wird in der analytischen Rekonstruktion - nicht 
trotz sondern aufgrundseiner zentralen Position im Diskurs - als »Leer­
stelle« (vgl. Laclau/Mouffe 1995) behandelt, damit dessen diskurstra­
gende Rolle und Funktion sichtbar gemacht werden kann. Gemeint ist 
damit ein systematisches Ausschließen der Frage nach der realitätsad­
äquaten Inhaltsbestimmung und Definition von »Kultur«, die dann einer 
kritischen Diskussion und Interpretation zugeführt würde. Demgegen­
über gilt das Interesse der diskurspraktischen Profilierung des Kulturbe­
griffs, der eine spezifische Funktion im Diskurs übernimmt. Diskursana­
lytisch bedeutet dies, dass nicht die definierende Inhaltsbestimmung von 
»Kultur« den Diskurs entscheidend motiviert und reguliert, sondern dass 
der Begriff an sich eine »diskurstragende« Rolle einnimmt: » Diskurstra­
gende Kategorien sind solche, durch deren >Entfernung<- wenn man sie 

70 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

sozusagen aus dem betreffenden Diskurs >herauszöge< wie die Stahlteile 
aus einer Betonkonstruktion- der betreffende Diskurs nicht länger >hal­
ten< könnte und in sich zusammenbräche wie ein Kartenhaus.« (Link 
1998: 15) Jürgen Link spezifiziert die Form solcher Kategorien in seiner 
breit angelegten Untersuchung zur »Normalität« noch näher: »Unter sol­
chen Kategorien sind in der Regel nicht isolierte einzelne Wörter zu ver­
stehen sondern ganze semantische Komplexe einschließlich ihrer Pra­
xisbezüge, wiederum vergleichbar mit kreuzweise angeordneten Stahl­
teilen in Beton.« (ebd.) 

In diesem Sinn differenziert sich die analytische Perspektive als 
doppelter Blick auf zwei unterschiedliche Dimensionen der diskursiven 
Struktur und Praxis: Erstens notiert die Diskursanalyse, was von den 
Diskursteilnehmerinnen thematisiert, argumentativ betont, aus anderen 
Kontexten zitiert und begrifflich variiert wird. Auf dieser positiv fassba­
ren Oberfläche des Diskurses zeichnen sich im Verlauf der Analyse die 
Regelmäßigkeiten und seriellen Reihungen der diskursiven Struktur ab. 
Sichtbar wird dann, worüber die Fachvertreterinnen konkret sprechen, 
wie sie es tun und was - offensichtlich - als disziplinäre Begriffs- und 
Argumentationsregel zu gelten hat. 

Erkennbar wird in dieser Skizzierung der Positivität allerdings noch 
nicht, warum gerade diese gewählten Themen und Begriffe für die Le­
serinnen ihre Plausibilität erhalten. Was eben diese im diskursiven Feld 
engagierten Problematisierungen und Referenzen motiviert, ist an dieser 
Stelle der Analyse noch nicht geklärt. Deshalb richtet sich der zweite 
Blick bei der Rekonstruktion diskursiver Praxis auf das bedeutungsbe­
stimmende Umfeld: In welchem gesellschaftlichen und historischen 
Kontext fallen die fachlichen Äußerungen und erhalten von dort ihre 
Akzeptabilität? Wie bezieht sich der volkskundliche Diskurs auf die ihn 
umgebende Umwelt? Entwirft er Deutungen, Erklärungen, Orientierung­
en, Kompensationen oder Legitimationen für instabil gewordene Gesell­
schaftsbereiche oder Institutionen? Und: Welche Intentionen, auf denen 
diese Entwürfe ruhen, zeichnen sich im disziplinären Formationsfeld ab? 

Um zu diesen Fragen Antworten formulieren zu können, sucht die 
Analyse auf der deskriptiv nachvollziehenden Ebene nach den institutio­
nellen Zusammenhängen, in die das jeweilige Sprechen eingebettet ist, 
und von wo es erst seine Aussagemöglichkeit erhält. Der Blick richtet 
sich entsprechend auf die Publikationsgemes und -orte, die als Schnitt­
stelle zwischen Sprecherinnen und Leserinnen fungieren. Entscheidend 
ist hier auch die strukturelle Position der Sprechenden, die qua Institu­
tion und deren Autorität im gesellschaftlichen Umfeld auf die Wirksam­
keit der Äußerungen rechnen können. Für den Nachvollzug dieser zwei­
ten diskursdefinierenden Ebene sind zusätzliche Quellenmaterialien 

71 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

notwendig, die an die - positiv eruierten - Diskursstellen angeschlossen 
werden. Institutionelle Dokumente (wie Institutshomepages im Internet 
und Informationshefte der Fachverbände, fachhistorische Arbeiten), pu­
blikatorische Informationen - Klappentexte, Vorworte und Editoriale 
von Büchern sowie das Impressum mit Angaben zur Auflagenhöhe, zum 
Verlag und zu seinem (geographischen) Standort- und zeithistorische 
Veröffentlichungen zu den (als wesentlich erachteten) Vorkommnissen 
und Entwicklungen des untersuchten Jahrzehnts am Ende des 20. Jahr­
hunderts veranschaulichen die »Materialität« des Diskurses und ermög­
lichen die interpretative Rekonstruktion der Plausibilität sowie Akzep­
tanz der volkskundlich praktizierten Sinnkonstruktion (vgl. Sarasin 
1996: 145ffu. 2001a: 62f). 

Positionierung der Untersuchung und Subjektposition der 
Forscherin: Erkenntnispotential und Erkenntniswert 

Die vorliegende Untersuchung findet ihre Position im Schnittpunkt ganz 
unterschiedlicher disziplinärer Theorie- und Wissensbestände. In Anleh­
nung an unterschiedliche Arbeiten, die ihrerseits die Frage nach der 
Konstruktion von Wissen und nach der diskursiven Herstellung von 
Sinn verfolgt haben, konturiert sich das Vorgehen der hier vorgestellten 
Forschung. Das Einlesen in Studien, die an konkretem empirischen Ma­
terial vorführen, wie der theoretische Positionswechsel, die diskursana­
lytische Perspektivierung und die interpretative Einordnung der analyti­
schen Beschreibung in ihren soziahistorischen Kontext, vor dem die je 
diskursiven Äußerungen erst ihre Plausibilität erhalten, ganz praktisch 
funktioniert und welche Art der Ergebnisse sie zutage fördert, ermög­
lichte die Einübung in diskursanalytisch angeleitetes Denken. Wesentli­
che - wenn auch nicht immer inhaltlich einschlägige, so aber umso 
grundsätzlichere- Inspiration stellten die thematisch ganz unterschiedli­
chen Arbeiten von Annette Waldschmidt (1996), Sabine Maasen (1998), 
Jürgen Link (1998), Werner Sohn (1999), Philipp Sarasin (2001) und 
Stefanie Duttweiler (2005) dar. 

Auf dem- für das hier eingeführte Erkenntnisinteresse für die Quali­
tät, Funktion und Position von (kultur-)wissenschaftlichem Wissen -
näher liegenden Gebiet der Wissenschaftsforschung entstanden in den 
letzten Jahren verschiedene Arbeiten, die sich an foucaultscher Theorie 
orientieren und dessen Diskursbegriff operationalisieren. Entsprechend 
dem Kontext der Wissenschaftsforschung21

, innerhalb dessen diese 

21 Der Begriff der Wissenschaftsforschung wird hier stellvertretend für das 
ganze in sich allerdings stark diversifizierte Feld gebraucht. Einen guten 

72 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

Arbeiten sich selbst verorten, konzentrieren sie sich inhaltlich (vorwie­
gend) auf das Feld der Natur- und Technikwissenschaften. Eine spezifi­
sche Ausrichtung in diesem Forschungsbereich stellen die »cultural stu­
dies of science« dar, die bisher vorwiegend im englischsprachigen Be­
reich durchgeführt wurden (vgl. Rouse 1992). Die Prämissen und Per­
spektivierungen, unter denen die »cultural studies of science« ihre For­
schung betreiben, faßen Sabine Maasen und Matthias Winterhager poin­
tiert zusammen: 

»Cultural studies of science consider science not a distinguishable kind of 
knowledge but rather a fundamentally heterogeneaus endeavour; insists upon 

the local, material and discoursive character of scientific practice; acknowl­

edges that the traffic across the boundaries between science and society is al­
ways two-way; in short: >Cultural studies of science< are located within ongo­

ing conflicts over knowledge, power, identity, and possibilities for action. [ ... ] 

Y et, in doing so, they aim to participate in constructing authoritative know­
ledge of the world by critically engaging with the scientific practices of mak­

ing meanings [ ... ].« (Maasen/Winterhager 2001: 27) 

An diese Fundierung eines konstruktivistisch orientierten Erkenntnisin­
teresses, mit dem die »cultural studies of science« operieren, schließt 
sich die volkskundlich-kulturwissenschaftliche Thematisierung von so­
zialer Wirklichkeit an. Mithilfe eines Kulturbegriffs, der nach den »Re­
geln [fragen läßt; se], nach denen Menschen miteinander verkehren, sich 
untereinander verständigen und voneinander abgrenzen« (Zimmermann 
2005: 39), interessiert sich die Volkskunde für das 

»komplizierte Wechselspiel von Kleinem und Großem, von Individuum und 

Gesellschaft, wenn Kulturwissenschaftlerlinnen die Regelwerke einer Kultur 
erkennen, die sonst niemandem auffallen; wenn sie hinterfragen, was allen 

fraglos erscheint; wenn sie mit Sensibilität und Leidenschaft ihrer elementaren 

Frage nachgehen und erklären, warum sich Menschen verhalten, wie sie sich 

verhalten« (ebd.). 

In der Kombination des wissen(schafts-)soziologischen Zugangs zur 
Wissenschaft als Teil der Gesellschaft, der ebenso sehr von dieser be­
dingt und geprägt wird, wie er selbst auf die Gesellschaft einwirkt, mit 
der volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Perspektive, die nach der 
Konstruktion von Bedeutungen und den historisch spezifischen Beding-

Überblick über die unterschiedlichen Ausrichtungen und Forschungsan­
sätze der Wissenschaftsforschung vermitteln Jasanoff et al. 1995, Feit et 
al. 1996, Heintz 1998, Maasen 1999 u. Weingart 2003. 

73 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

ungen für menschliches Handeln fragt, gelingt eine theoretisch fundierte 
Ausrichtung der Analyse, wie sie die hier intendierte Forschung für die 
Untersuchung ihrer Fragen benötigt.22 

Für die interpretative Einordnung des - am Beispiel der Volkskunde 
- untersuchten Sprechens über »Kultur« wurden einschlägige Wissens­
bestände aus den Geschichtswissenschaften und der Soziologie einbezo­
gen, die einen erklärenden Nachvollzug dessen erlauben, warum die 
Volkskundlerinnen reden, wie sie reden. Zusammenfassend formuliert 
ermöglicht die Forschungspositionierung der folgenden Untersuchung 
im Schnittpunkt von Wissen(schafts-)forschung, Soziologie, Ethno- und 
Geschichtswissenschaften, disziplinärer Fachreflexion und diskurstheo­
retischer Methodologie die Bündelung ganz unterschiedlicher Potentiale: 
In der Kombination von diversifiziertem Wissen, das nach Maßgabe des 
vorliegenden Erkenntnisinteresses theoretisch, analytisch und metho­
disch operationalisiert wurde, ergibt sich die Möglichkeit, nach der dis­
kursiv produzierten Sinnkonstruktion anhand von »Kultur« im volks­
kundlichen Sprechen zu forschen. Im Vordergrund steht dementspre­
chend die Frage, warum, inwiefern und wie die volkskundlichen Au­
torinnen mit ihren Beiträgen am gegenwärtigen wissenschaftlichen Ver­
ständnis von »Kultur« mitarbeiten. 

Ein solcher Zugang entwickelt seine Produktivität darin, dass er kei­
ne weitere Interpretation von »Kultur« oder gar ein neues synthetisiertes 
Kulturkonzept anstrebt, sondern die bisherigen Diskussionen bezüglich 

22 Innerhalb der »volkskundlichen« Fachgeschichte wird die Entwicklung 
und soziahistorische Kontextualisierung des facheigenen Forschens bereits 
seit langer Zeit intensiv thematisiert. In den letzten Jahren entstanden in 
diesem Zusammenhang einige Arbeiten, die sich auf die jeweils spezifi­
schen Bedingungen des »volkskundlichen« Denkens und das davon her­
vorgebrachte Wissen konzentriert haben (vgl. Hartmann 1990; Deißner 
1997; Beck 1997a; Bendix 1997; Lindner 2003; Lindner 2005; Scharfe 
2005). Noch befindet sich diese Blickrichtung auf die Konstruktionswei­
sen und -effekte wissenschaftlichen Wissens in der »Volkskunde« aller­
dings eher am Anfang, weswegen solche Forschungszugänge bisher selten 
systematisch an größeren Quellenbeständen der disziplinären Wissenspro­
duktion durchgeführt worden sind. Seit Mitte 2006 läuft als aktuellste 
Entwicklung und Hinwendung der fachlichen Forschung zur Herstellung 
und Vermittlung von wissenschaftlichem Wissen ein an mehreren Institu­
ten angesiedeltes, und von der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG) 
gefördertes Projekt mit dem Titel "Volkskundliches Wissen und gesell­
schaftlicher Wissenstransfer. Zur Produktion kultureller Wissens-formate 
im 20. Jahrhundert" (vgl. http://www.volkskundliches-wissen.de, 30.07. 
2008). 

74 

Einen ähnlichen Stand der Forschung zeigt sich für den der Volkskunde 
nahestehenden Fachbereich der »Völkerkunde«/aussereuropäischen Eth­
nologie (vgl. Stocking 1995; Hildebrandt 2003; Petermann 2004). 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

ihrer Regelhaftigk:eit und ihren Konstruktionen hinterfragt. Zweitens 

ermöglicht die Transparenz dieser kontingenten Sinnkonstruktion eine 

Öffnung der bisherigen Diskussionen um »Kultur« in den verschieden­

sten Disziplinen, indem auf einer anderen Ebene an diese bisherigen 

theoretischen und konzeptionellen Reflexionen angeknüpft werden kann 

und damit bisher ausgegrenzte Ansätze denkbar werden. Drittens erwei­

tert der diskursanalytische Zugang das theoretische und methodische 

Instrumentarium der Volkskunde, die dem methodisch eingesetzten 

Konzept des Diskurses noch immer ziemlich zurückhaltend gegenüber­
steht.23 

Die Wahl des diskursanalytischen Zugangs bestimmt sich durch 

einen zweiten, wesentlichen Punkt: Die Subjektposition der Autorin, die 

sich mit der vorliegenden Untersuchung als Promovendin im Fach der 

»Volkskunde/Europäischen Ethnologie/Kulturwissenschaft« zu qualifi­

zieren sucht, ist mehrfach risikobelastet Einerseits trägt das Projekt Zü­

ge des fachlichen »Selbstmords«, wenn die disziplinäre Legitimierung 

als anerkannte Fachwissenschaftlerirr mit einem Thema zur Autoritäts­

dekonstruktion des Faches angestrebt wird. 24 Zweitens bewegt sich das 

23 Vgl. dazu die Kontroverse in der Österreichischen Zeitschrift für Volks­
kunde zwischen Komad Köstlin und Elisabeth und Olaf Bockhorn (vgl. 
Köstlin 1998; Bockhorn 0. u. E. 1998). Ähnliche Kontroversen kennen 
auch andere Fächer, vgl. dazu die Zusammenfassung der Rezeption von 
Diskursanalyse in den Geschichtswissenschaften bei Sarasin (2001) oder 
auch Landwehr (2001); 

24 Pierre Bourdieu schildert - trotz seiner unterschiedlichen hierarchischen 
Position innerhalb des Felds - ähnliche Probleme während seiner For­
schungen im universitären Milieu: »Bereits die Einführung von Eigenna­
men genügt - aber wie sollte man darauf gänzlich verzichten können bei 
einem sozialen Universum, in dem es doch unter anderem wesentlich da­
rum geht, >sich einen Namen zu machen<-, damit der Leser sich in seinem 
Hang bestärkt fühlt, das konstruierte Individuum, das als solches nur in­
nerhalb des theoretischen Raums der Identitäts- und Differenzbeziehungen 
existiert, die zwischen der eindeutig definierten Menge seiner Eigenschaf­
ten einerseits und den einzelnen Mengen von Eigenschaften andererseits 
bestehen, die - nach denselben Prinzipien definiert - die anderen Indivi­
duen charakterisieren, auf den in seiner Ganzheit erfassten konkreten Ein­
zelnen zu reduzieren.« (Bourdieu 1988: 32) bzw. »Wer >Gruppengeheim­
nisse ausplaudert<, wird bekanntlich von seiner Gruppe nicht sonderlich 
geliebt, vor allem vermutlich dann nicht, wenn die Übertretung oder der 
Verrat sich auf deren höchste Werte berufen kann. Dieselben, von denen 
die Objektivierung als >klarsichtig< oder >couragiert< hochgelobt wird, so­
fern sie sich auf fremde, gegnerische Gruppen richtet, reagieren instinktiv 
mit Misstrauen, wo es um die Bestimmungsgründe der spezifischen Klar­
sicht geht, die aufzudecken der Analytiker von seiner eigenen Gruppe for­
dert. Der Zauberlehrling, der das Risiko auf sich nimmt und sich für die 
Zauberei des eigenen Stammes und dessen Fetische interessiert, statt in 

75 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Projekt oft hart an der Grenze des (persönlichen) intellektuellen Over­
kills. Im ständigen Wechsel zwischen unterschiedlichen Fachpositionen 
und im Einbezug bisher unbekannter, großer theoretischer, methodischer 
und inhaltlicher Wissensbestände aus verschiedenen Fächern, gelangte 
die Autorirr des öfteren an den Rand ihrer Möglichkeiten. Für beide Pro­
bleme allerdings bot die Wahl der Diskursanalyse und die »interdiszipli­
näre« Positionierung des Projekts ihre spezifischen Angebote zur Be­
arbeitung des Risikos. Die Möglichkeit eines Wechsels zwischen Nähe 
und Distanz beinhaltete eine große Produktivität: Die Nähe zum Unter­
suchungsfeld bot wesentliche, bereits bestehende Kenntnisressourcen 
über das untersuchte Fach, die den inhaltlichen Einstieg in das unter­
suchte Wissen und die Einordnung bestimmter Diskussionen erleichter­
ten. Die Distanz der Fragestellung, die sich auf die Volkskunde als spe­
zifische Wissensinstitution richtete, ermöglichte eine Neuperspektivie­
rung des bisherigen Blicks auf die (eigene) Disziplin. In wechselnder 
Annäherung an das volkskundliche Wissen aus einer diskursanalyti­
schen Blickrichtung und stetiger Distanzierung von der Volkskunde als 
diskursives Formationsfeld, das erst im Sprechen selbst den Sinn seines 
Wissens herstellt, entwickelte sich eine produktive analytische Verdich­
tung, die zur zunehmenden Sichtbarmachung der volkskundlich­
kulturwissenschaftlichen Denk- und Argumentationsweisen führte. 

Wesentlich zur Risikobearbeitung beigetragen hat - neben dem 
fruchtbaren Wechsel der Perspektiven - auch die konstante Ermögli­
chung dieses Blickwechsels durch das institutionelle und persönliche 
Betreuungsumfeld, in dem die Arbeit entstanden ist. Walter Leimgruber, 
der als Lehrstuhlinhaber am »Seminar für Kulturwissenschaft und Euro­
päische Ethnologie« der Universität Basel und als Hauptbetreuer die 
fachliche Nähe garantierte, qualifizierte sich durch seine Offenheit und 
Neugierde gegenüber fachlichen Grundlageureflexionen und themati­
schen Erneuerungen als idealer Begleiter der Forschung. Sabine Maasen, 
die den Lehrstuhl für Wissenschaftsforschung/Wissenschaftssoziologie 
an derselben Universität innehat, stellte ihre inhaltlichen, theoretischen 

76 

fernen Tropen den beruhigenden Reizen einer exotischen Magie nachzu­
gehen, muss darauf gefasst sein, dass die Gewalt, die er entfesselt, sich 
gegen ihn selber kehrt. [ ... ] Hier geht es vielmehr allein darum, den der öf­
fentlichen Verbreitung der >Stammesgeheinmisse< immanenten Wider­
spruch in Worte zu fassen, der lediglich deshalb so schmerzhaft ist, weil 
die - wie auch immer unvollständige - Veröffentlichung des Privatesten 
immer auch etwas von einem öffentlichen Bekenntnis an sich hat.« (ebd.: 
36f) Vgl. auch Dressel/Langreiter, die ähnliche Erfahrungen während ihrer 
historisch-kulturwissenchaftlichen Forschung zur Biographie aktuell le­
bender und arbeitender Wissenschaftlerinnen thematisiert haben (Dresse!/ 
Langreiter 2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

und methodischen Ressourcen hinsichtlich der Erforschung eines fach­
wissenschaftlichen Felds, dem sie in produktiver Distanz gegenüber 
steht, intensiv zur Verfügung und ermöglichte so die konstante Entwick­
lung der Forschung in ihren unterschiedlichen Phasen und Fortschritten. 
Und last but not least ermöglichte das Kolloquium bzw. der persönliche 
Zusammenhang der verschiedenen, aus unterschiedlichen disziplinären 
Kontexten stammenden Doktorandinnen am Lehrstuhl für Wissen­
schaftsforschung in Basel den inhaltlichen, methodischen, theoretischen 
und persönlichen Austausch über das Projekt, ohne den dieses wohl nie 
zu einem konstruktiven Ergebnis und Ende gekommen wäre. 

Der in dieser Weise profilierte Forschungszugang (und -prozess) 
entwirft seinen eigenen Erkenntnisgewinn in dem ihm eigenen multidis­
ziplinären Untersuchungsdesign, das unterschiedliche Abgrenzungen 
und Ausweitungen beinhaltet. Als Abgrenzung gegenüber bisherigen 
fachhistorischen und -theoretischen Arbeiten versteht sich der diskurs­
analytische Ansatz, der keine Ideologiekritik intendiert, da er Wissen 
und Macht untrennbar miteinander verknüpft sieht. Es besteht aus dis­
kursanalytischer Sicht keine »eigentliche« Realität, die kritisch mit den 
disziplinären Theorien zu dieser Realität verglichen und nach ihren inhä­
renten Ideologien hinterfragt werden könnte. Zweitens bezieht sich die 
Untersuchung nicht auf die vertikale Zeitachse und eine linear nachvoll­
ziehbare Fachentwicklung sondern auf den zeitgenössisch-horizontalen 
Kontext der disziplinären Sinnkonstruktion. Und drittens interessiert 
sich die Studie immer für die Subjektpositionen der beigezogenen Fach­
autorlnnen, die es ihnen erlaubt, legitime Aussagen zum volkskundlich 
disziplinären Diskurs beizusteuern. Damit stehen nicht die Persönlich­
keiten und ihre wissenschaftlichen Leistungen im Zentrum, sondern de­
ren diskursive Rolle und Praxis. 

Im Sinne einer Erweiterung versteht sich das Projekt auch hinsicht­
lich der Wissenschaftsforschung, deren Interessens- und Untersu­
chungshorizont bisher stark auf Naturwissenschaft und Technik ausge­
richtet ist. Die Blickrichtung und Fragestellungen der Wissenschaftsfor­
schung auf das Feld der Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften hin 
auszudehnen, soll ein Ziel der vorliegenden Studie sein, denn damit ge­
rät ins Blickfeld des Erkenntnisinteresses, was Maasen und Winterhager 
als zentralen Punkt zukünftiger Forschung über Wissenschaft statuiert 
haben: »Ultimately, science should not be about epistemology but about 
doing research. Likewise, science studies should not be exhausted with 
epistemological questions but study science.« (Maasen/Winterhager 
2001:31) 

77 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

»Gang der Arbeit«: Thesen 

Anschließend an diese Forschungsskizze sollen im Folgenden - sozusa­
gen als Wegmarken - die verschiedenen konkreten Arbeitsschritte sowie 
die dabei passierten »Meilensteine« vorgezeichnet werden. 

Im Blick auf die historische Situiertheit der einleitend geschilderten 
Irritationen springt als kategorielle Rahmung sofort diejenige der »Mo­
deme« ins Auge. Sowohl die Forschung als auch die westlichen Gesell­
schaften selbst qualifizieren ihre eigene Zeit - im Verlauf des 19. bis 
zum Ende des 20. Jahrhunderts - als eine »moderne«. Was sich bei 
einem zweiten näheren Blick auf Begriff und Phänomen dahinter ver­
birgt, was damit bezeichnet, beschrieben, bewertet und gedeutet wird, ist 
demgegenüber sehr viel uneindeutiger. Als Charakteristik, die letztlich 
in allen Entwürfen enthalten ist, und die auch die Entwürfe als histori­
sche Phänomene selbst kennzeichnet, läßt sich die (stetige) strukturelle 
Differenzierung der Gesellschaften mit dem Resultat einer zunehmenden 
Komplexität und die damit einhergehende (ständige) Selbstthematisie­
rung begreifen (vgl. Kneer/Nassehi/Schroer 2000). Wenn auch der Sta­
tus des Wissens- und damit auch derjenige der Wissenschaft(en)- bis­
her ungeklärt bleibt, verbindet die Reflexion und Thematisierung dieser 
Frage doch das sich immer stärker durchsetzende Verständnis, dass die 
Gesellschaft- als organisierte Ordnung eines menschlichen Kollektivs -
sich am Ende des 20. Jahrhunderts durch Wissen qualifiziert bzw. als 
»Wissensgesellschaft« charakterisiert werden kann (vgl. Maasen/Win­
terhager 2001: 260; Weingart 2003; Stehr 2005). Die gesellschaftliche 
Dynamik, in der das Wissen hergestellt wird, und aus der das Wissen 
seine Qualität, seine Funktion, seine Autorität und Legitimität, seine 
Position - kurz: seinen Status - erhält, bestimmt sich grundsätzlich aus 
einer - institutionell verfestigten - Konkurrenz um die richtige Deutung 
der Gesellschaft: Die kompetitive Herstellung und Positionierung des 
Wissens, das vor dem Hintergrund der gesellschaftlichen Selbstdeutung 
und Selbstvergewisserung steht, qualifiziert sich konsequent als Politik 
des Wissens. 

Auf dem Boden dieser historisch-theoretischen Kontextualisierung, 
die im vorhergehenden ersten Kapitel der Arbeit entworfen wurde, folgt 
im zweiten Kapitel der »>Kultur<-Konstruktionen« der diskursanalyti­
sche Nachvollzug der konkreten volkskundlich disziplinären Wissens­
und Identitätsarbeit Anhand einer mikroperspektivischen Nahsicht auf 
drei sehr unterschiedliche Felder volkskundlicher Forschung wird he­
rausgearbeitet, wie die Fachvertreterinnen den Kulturbegriff in ihrer 
Forschungspraxis profilieren, positionieren und wissenschaftlich wie ge­
sellschaftlich funktionalisieren. Der systematische Nachvollzug der 

78 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

volkskundlichen Arten, den Kulturbegriff in ihren Forschungen einzu­
setzen, zeigt, dass sich die analytische Präsentation der komplexen Ver­
netztheit von verschiedensten menschlichen Lebensformen als Charakte­
ristik volkskundlichen Wissens benennen läßt. Der Kulturbegriff spielt 
dabei die Schlüsselrolle, weil er die Relationen sichtbar macht, in die je­
der Mensch- je historisch und gesellschaftlich spezifisch- eingebunden 
ist. Im volkskundlichen Konzept von »Kultur« steht der Mensch als 
Subjekt im analytischen Zentrum, zu dem dann die weiteren Ebenen in 
Beziehung gesetzt werden. So gerät die Beziehung eines Menschen zu 
sich selbst und zu anderen Menschen, die Beziehung zur Gesellschaft 
bzw. zum Staat und letztlich auch die Beziehung zur physischen Umwelt 
-egal ob als »Natur« oder als »Stadt«- in den Forschungsblick Konse­
quent entsteht aus jedem volkskundlichen Nachvollzug des subjektiv er­
lebten, aber immer in historische und gesellschaftliche Zusammenhänge 
eingebetteten Lebens das - kulturwissenschaftlich gezeichnete - Bild 
einer komplexen Wirklichkeit. 

Diese fachliche Konzipierung des Kulturbegriffs hat einen entschei­
denden Effekt: Der Gegenstand, den die Volkskundlerinnen in ihren 
Forschungen beschreiben, entwerfen und diskutieren, ist nicht - wie er­
wartet- die »Kultur« sondern die »Gesellschaft«. Entgegen der explizi­
ten Positionierung von »Kultur« als »Perspektive und Objekt« des 
volkskundlichen Forschens, wie es immer wieder in den programmati­
schen Veröffentlichungen betont wird, zeigt die diskursanalytische 
Untersuchung, dass die »Gesellschaft« -nicht »Kultur«- den fokussier­
ten Gegenstand des volkskundlichen Diskurses darstellt. Wesentlich an 
dieser diskursanalytisch erreichten Erkenntnis ist allerdings, dass die 
Herstellung des Forschungsgegenstandes »unbemerkt« (Nassehi 2006, 
16) bleibt: Explizit unternimmt die Volkskunde die Erforschung unter­
schiedlicher Kulturen; implizit betreibt sie das Geschäft der gesellschaft­
lichen Gestaltung. 

Zeichnet dieser erste Teil der »>Kultur<-Konstruktionen« im Blick 
auf die »Wissensarbeit« die diskursive Gegenstandskonstruktion in ihrer 
inhaltlichen, spezifisch volkskundlichen Formierung nach, konzentriert 
sich der zweite Teil dieses Kapitels unter der Perspektive der »Identi­
tätsarbeit« auf die diversifizierten strategischen Bemühungen der Fach­
vertreterlnnen, eine über das eigene Fach hinausreichende Evidenz und 
Wirkmächtigkeit ihres Redens herzustellen, die - am Stand der Dinge 
gemessen- bisher eine erfolgreiche disziplinär-institutionelle Existenz­
sicherung erreicht. Im analytischen Nachvollzug der Effekte volkskund­
licher Diskurspraxis wird die inhaltliche und materielle Konstitution 
eines eigenen fachspezifischen Denkraums sichtbar: Alles volkskundlich 
Denkbare wird in diesem inhaltlich bestimmten und institutionell gesi-

79 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

cherten Rahmen geäußert; was innerhalb dieses Diskursraums nicht 
plausibel gemacht werden kann, macht volkskundlich keinen Sinn. 

Der mikroanalytische Nachvollzug, wie er im Verlauf dieses -
»doppelt« geführten - zweiten Kapitels der Arbeit am konkreten Mate­
rial präsentiert wird, erhält im dritten Kapitel seine Einbindung in die 
historisch spezifische Situation der Universität als eine der immer noch 
wichtigsten Wissensinstitutionen (später) moderner Gesellschaften. Ty­
pisch für die Universität am Ende des 20. Jahrhunderts ist deren Wett­
bewerbsstruktur, die das universitäre Wissensfeld zu einem komplexen 
Ineinander aus unterschiedlichen Positionen, Beziehungen und Wissens­
beständen macht. In diesem Feld muss jeder und jede, die sich über eine 
gewisse Zeit behaupten will, lernen, mit dieser Konkurrenz und Kom­
plexität produktiv umzugehen. Im Besonderen die institutionalisierten 
Organsiationseinheiten - das heißt vor allem die einzelnen Fächer - be­
nötigen ein differenziertes Instrumentarium, um die Konkurrenz und das 
damit verbundene Risiko erfolgreich zu bearbeiten. Die Volkskunde 
antwortet auf diese Herausforderung mit einem differenzierten Ma­
nagement: In Form eines expliziten Komplexitätsmanagements führen 
die Fachvertreterinnen immer wieder vor, welche Erkenntnispotentiale­
wissenschaftlicher und gesellschaftlicher Art - im volkskundlich ver­
wendeten und reklamierten Kulturbegriff enthalten sind. Zweitens plau­
sibilisiert das Fach seine Legitimität und konsequent seine gesellschaft­
liche Relevanz sowie Notwendigkeit mithilfe eines facheigenen Komp­
tenzmanagements, das deutlich macht, welche Fähigkeiten und Potentia­
le im kulturwissenschaftlichen Wissen für die gesellschaftliche (Neu-) 
Ordnung vorhanden sind. Und drittens erreicht die Disziplin ihre - bis­
lang immer wieder - legitimierte institutionelle Existenz, die sie nur 
dank eines konstant wiederholten Differenzmanagements sichern kann. 

Im Sinne der diskurstheoretischen Entbettung des Kulturbegriffs aus 
seiner bisherigen fachlichen Selbstverständlichkeit werden im vierten 
Kapitel der Arbeit die vorangehenden Ergebnisse noch einmal aufgegrif­
fen und in der theoretischen Abstraktion von »Kultur« als Relationie­
rungsformel diskursanalytisch neu konturiert. 

In der Gestalt einer »Formel«, die der pointierten Darstellung eines 
komplexen Zusammenhangs bzw. Sachverhalts dient, bringt der volks­
kundlich verwendete Kulturbegriff die Vieldimensionalität der zeitge­
nössischen Wirklichkeit auf einen theoretischen Punkt. Die Konzipie­
rung als »Formel« ermöglicht es dabei, die unterschiedlichen Ebenen der 
inhaltlichen Wissensarbeit, des strategischen Identitätsmanagements und 
der normativ intendierten Gesellschaftspolitik in deren gegenseitigen 
Abhängigkeiten und Verbindungen zu systematisieren. Indem die Rela­
tionierung - das heißt, das in eine gegenseitige Verbindung Setzen vieler 

80 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS 

sehr unterschiedlicher Aspekte - zum Kern der Formel bestimmt wird, 
werden die verschiedenartigen Bereiche der Produktion von Inhalten, 
der institutionellen Selbstdarstellung und der gesellschaftlichen Orientie­
rung bzw. Neumodeliierung als miteinander vernetzte Felder zu einem 
einzigen Komplex des »kulturwissenschaftlichen Wissens« verschmol­
zen. 

Im letzten und fünften Kapitel der Arbeit schließlich bilden die er­
arbeiteten Erkenntnisse aus den vorangegangenen Analysen den Boden 
für die zusammenfassende Beantwortung der Frage, welchen Status 
volkskundlich-kulturwissenschaftliches Wissen in der späten Modeme 
einnimmt bzw. für sich beansprucht. Über die detaillierte Perspektive 
auf das Fach, sein Wissen, seine managerialen Strategien und seine poli­
tischen Intentionen hinausgehend wird die Volkskunde unter dem be­
schriebenen Blickwinkelletztendlich erkennbar als ein Fall-Beispiel für 
die späte moderne Gesellschaftssituation. Die Herstellung von kultur­
wissenschaftlichem Wissen und auch das Wissen selbst stehen im Zu­
sammenhang der modernen gesellschaftlichen Verfassung, die sich in 
grundsätzlicher Konkurrenz über ihre eigene Ordnung informiert, ver­
ständigt und vergewissert. Das als »kulturwissenschaftliches« qualifi­
zierte Wissen wird dabei sowohl zum Brennpunkt wie auch zum Instru­
ment der gesellschaftlichen Selbstverortungsversuche. 

Als zentrales Resultat der ganzen Arbeit läßt sich für den größeren 
soziahistorischen Kontext die These formulieren, dass die Disziplin so­
wohl als Fall für ihre Zeit wie auch als Beispiel in ihrer Zeit steht. Das 
heißt, der mikroanalytische Nachvollzug des volkskundlichen Diskurs­
felds zeigt, dass im Sprechen über »Kultur« wesentlich mehr enthalten 
ist als (nur) eine fachinterne Spezialdiskussion: Über die Nahsicht auf 
das Fach hinausgehend wird die Volkskunde erkennbar als ein Fall für 
die spätmoderne Produktion und Positionierung von kulturwissenschaft­
lichem Wissen, das auf den Zweck einer emanzipativen Veränderung der 
gegenwärtigen Gesellschaft ausgerichtet ist. Gleichzeitig manifestiert 
die Volkskunde ein Beispiel für die unterschiedlichen disziplinären Ma­
nagementformen, die den zeitgenössischen Universitätsfachern abver­
langt werden, wenn sie ihre institutionelle Existenz weiterhin erfolgreich 
sichern wollen. 

Als Fazit und Ausblick läßt sich anschließend an diese Ergebnisse 
der gewählte Zugang der Diskursanalyse rekapitulierend als doppeltes 
Unternehmen qualifizieren: Zum einen folgt sie der Intention, eine re­
trospektive Re-Konstruktion des untersuchten Diskursfeldes zu errei­
chen. Im Zentrum steht dabei die Darstellung und Interpretation der dis­
kursiven Ordnung, wie sie die spezifische Praxis zu sprechen, zu argu-

81 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

mentieren und sich in gesellschaftliche wie wissenschaftliche Diskus­
sionen einzumischen, hervorbringt. 

Zum anderen beabsichtigt das diskursanalytische Vorgehen aber 
auch eine prospektive Konstruktion des Felds: Im Sinne von Foucaults 
»kritischem Projekt« (vgl. Caruso 1987; Dreyfus/Rabinow 1994) macht 
die diskursanalytische Rekonstruktion das ideelle, ideologische und in­
stitutionelle Fundament erkennbar, auf dem für die Zukunft - im kriti­
schen Bezug auf das Eine, Aktuelle - Anderes, Neues gedacht und ent­
worfen werden kann. Dies meint einerseits die im Sinn eines Ausblicks 
angeregte Diskussion, inwiefern der Kulturbegriff weiterhin seine wis­
senschaftliche Relevanz und Aussagekraft beanspruchen kann. Anhand 
der Zuspitzung des Begriffs zur kulturwissenschaftlichen »Matrix«, die 
gleichzeitig eine drastische Reduktion von »Kultur« auf deren analy­
tisch-reflexive Potenz beinhaltet, soll argumentiert werden, welche bis­
her nebeneinander geführten aktuellen Diskussionen - um gesellschaft­
liche und individuelle Identitätskonstruktion, Wissenschafts- und Ge­
sellschaftspolitik sowie um die theoretische Konzeption von »Kultur« 
und von »Gesellschaft« - in einen gemeinsamen, produktiven, analy­
tisch handhabbaren, reflexiv orientierten Zusammenhang gebracht wer­
den könn(t)en. Andererseits bedeutet Foucaults kritisches Projekt auch, 
das in und mithilfe der Diskursanalyse sichtbar Gemachte als Zumutung 
zu reformulieren sowie konsequent zu hinterfragen. Unter diesem 
Blickwinkel stellt sich dann die marktorientierte Wettbewerbsstruktur 
zeitgenössischer Wissensherstellung nicht mehr unbedingt als beste 
Form und produktivster Kontext für Wissenschaft dar. Es ließe sich 
dann - verstärkt - darüber diskutieren, ob und welche anderen Arten, 
Gesellschaft zu denken und zu reflektieren, der Aufgabe sozialer Selbst­
beschreibung, -regulierung und -deutung angemessener sein könnten. 

82 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: »Kultur«-Konstruktionen: 

Wissensarbeit 

Das leitende Erkenntnisinteresse, das diese Untersuchung motiviert, ini­
tiiert zwei grundlegende Fragen: Erstens, was konstitutiert das volks­
kundliche Wissen und zweitens, was konturiert dieses Wissen. Die erste 
Frage konzentriert sich auf den Status und die Position des volkskundli­
chen Wissens vor dem Horizont des sozial anerkannten »wahren« Wis­
sens. Die zweite Frage dagegen bezieht sich auf die spezifische Art und 
Qualität volkskundlichen Wissens, aufgrund derer sowohl die Autorität 
wie auch die Legitimität der disziplinären Erkenntnisse sich überhaupt 
erst profilieren lassen. Als konkretes Untersuchungsfeld wurden - wie 
bereits mehrfach erwähnt und begründet - drei, in ihren Charakteristika 
wesentlich unterschiedene Forschungsfelder der Disziplin Volkskunde 
ausgewählt: Zum einen richtet sich der analytische Blick auf den tradi­
tionellen Bereich der »Sachkulturforschung«. Zweitens interessiert das 
fachlich »junge« Feld der »Stadtforschung« und drittens konzentriert 
sich die Analyse auf die fachliche wie begriffliche Programmatik der 
Volkskunde, sich qua »Kultur« als »Kulturwissenschaft« zu profilieren. 
Eine Skizze der konkreten Profile dieser disziplinären Forschungsfelder 
wird jede im Folgenden vorgestellte Mikroanalyse an deren Anfang ein­
leiten. Die basale Frage: »Wie funktioniert >Kultur< im episternischen 
Feld der Volkskunde?« leitet den analytischen Nachvollzug des fachli­
chen Umgangs mit dem Begriff. Die Frage wird deshalb in den drei 
unterschiedlichen Forschungsfeldern immer wieder neu gestellt, das 
heißt im Blick auf ganz unterschiedliche konkrete Publikationen immer 
wieder neu nachvollzogen und analytisch beschrieben. Das diskursana­
lytische Interesse gilt dementsprechend der Erarbeitung der volkskundli­
chen »Wissensarbeit«, wie es Armirr Nassehi für sein eigenes Projekt 
der soziologischen Rekonstruktion soziologischen Wissens beschrieben 
hat: 

83 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

»In diese Praxis eingeschlossen ist freilich auch die Produktion soziologischer 
Texte selbst, die als eine Praxis aufzufassen ist, also sich selbst in Echtzeit 
ermöglichen muss, Plausibilitäten durch Abschattungen herstellen, blinde Fle­
cken und unbeobachtbare Bedingungen erzeugen und einen inneren Zugzwang 
des >Sagbaren< sich erarbeiten muss. Die Soziologie (und selbstverständlich: 
jegliche andere Texte produzierende Wissenschaft) als eine Praxis zu beobach­
ten, heißt nicht nur abstrakt, sie als Teil ihres Gegenstandes aufzufassen, son­
dern ganz konkret, ihre Arbeit des Begriffs als Arbeit aufzufassen, eben als 
praktische Herstellung einer selbst tragenden Plausibilität als Text oder als ge­
sprochenes Wort, das in seiner gepflegten Form meist ein Textderivat ist.« 
(Nassehi 2006: 384f; Hervorhebungen i.O.) 

Der analytische Blick richtet sich demgemäß auch in diesem Projekt auf 
die diskursiv konstruktiven Effekte des Kulturbegriffs auf der Ebene des 
volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Wissens. Durch die Analyse lei­
ten folgende konkrete Fragen: Wie konzipieren und operationalisieren 
die in den 1990er Jahren arbeitenden Volkskundlerinnen den Begriff der 
»Kultur«? Was thematisieren sie unter dieser Perspektive von der Fülle 
gesellschaftlicher Realität? Welche realen Felder und Phänomene kons­
tituieren sie anhand ihres Begriffs von »Kultur«? An welche bereits vor­
handenen, selbstverständlich erscheinenden Autoritäten und Wissensbe­
stände schließen sie an, um ihren eigenen Gedanken Plausibilität zu­
kommen zu lassen, das heißt, um ihre jeweiligen Äußerungen in diskur­
siv potente Aussagen zu transformieren (vgl. Foucault 1997: 167)? 

Die analytische Sichtung des Quellenmaterials geschieht vor dem 
Interessenshorizont, welchen Gegenstand die volkskundliche Forschung 
anhand ihrer Arbeit letztlich hervorbringt. Kurz: Worüber reden die 
Volkskundlerinnen eigentlich? Damit verbunden ist ebenso die Frage 
nach den impliziten Leitdifferenzen: Welche grundlegenden Unterschei­
dungen liegen dem volkskundlichen Denken zugrunde, die die Grenze 
zwischen dem »kulturwissenschaftlich« Denkbaren und dem »kultur­
wissenschaftlich« Undenkbaren definieren? Welchen Rahmen geben die 
Fachvertreterinnen dadurch ihrem Denken? Und: Welche thematischen 
Achsen und welche interne Grundregel organisieren die volkskundliche 
Wissensherstellung im Sinn einer kohärenten und konsistenten diszipli­
nären Episteme? Die analytische Perspektive orientiert sich im Ganzen 
an der mehrdimensionalen Qualität der volkskundlichen »Kultur«-Kons­
truktionen: Im Nachvollzug der diskursiven Praxis wird der aktive Pro­
zess des- spezifisch volkskundlich gestalteten- Herstellens von Wissen 
qua »Kultur« sichtbar gemacht sowie gleichzeitig die im und durch das 
Konstruieren hergestellten Effekte als manifeste Konstruktion spezifisch 
volkskundlichen Wissens. 

84 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Drei Forschungsfelder: Wir und die Welt 

Die Arbeit am Wissen stellt den einen von zwei Grundpfeilern volks­
kundlicher Diskurspraxis dar. 1 Die im folgenden vollzogene Re-Kon­
struktion dieser einen Hälfte des disziplinären Fundaments konzentriert 
sich auf die Analyse der diskursiven Struktur der volkskundlichen 
Episteme, die sich im inhaltlichen Wissen, die Realität »kulturwissen­
schaftlich« zu repräsentieren, manifestiert. Gedanklich mitgeführt wird 
dabei immer die soziahistorisch kontextuelle Herausforderung des drei­
fachen Evidenzverlustes der (Geistes- und Sozial-)Wissenschaften, der 
Potenz bzw. Eindeutigkeit des Kulturbegriffs und der volkskundlichen 
Profilierung als »Kulturwissenschaft«, auf den die Fachvertreterinnen 
reagieren müssen. Wie also - stellt sich die leitende Frage - wird im 
volkskundlichen Reden anhand von »Kultur« die Wirklichkeit themati­
siert? Und: Wie wirkt sich der gesellschaftliche Hintergrund auf die 
Herstellung eines spezifisch volkskundlich formierten Gegenstands am 
Ende des 20. Jahrhunderts konkret aus? 

In jedem der drei ausgewählten Forschungsbereiche werden zuerst 
die charakteristischen Thematisierungen, Begriffswahlen und Perspekti­
vierungen vorgestellt, auf die sich die Volkskunde konzentriert. Es wird 
sich zeigen, dass im Zentrum des volkskundlichen Interesses jeweils die 
Stellung des Menschen in der Welt- das heißt in seiner je konkreten 
Realität- steht. Den Anfang jedes analytischen Zugriffs markiert ein Zi­
tat aus einem Beitrag unterschiedlicher Fachvertreterinnen, das in der 
Folge detailliert nach der Art und Qualität des hergestellten Wissens be­
fragt wird. Die Auswahl der Textausschnitte sowie diejenige der Au­
torinnen orientierte sich an einer möglichst großen Spannbreite der me­
thodischen, der inhaltlichen sowie der Subjekt-Positionen. Den Schluss 
dieser ersten Rekonstruktion volkskundlicher Wissenskonstruktion bil­
det ein Resumee, das die Frage zu beantworten versucht, auf welchen 
Gegenstand sich die Volkskundlerinnen in ihrem forschenden Bemühen 
ausrichten, und wie sie diesen damit überhaupt erst (mit-)hervorbringen. 
Im Blick auf die fachlichen Argumentationsmodi soll dort sichtbar ge­
macht werden, dass der »heimliche Fokus« (Sarasin 2001) der Volks­
kunde konsequent darauf gerichtet ist, die Modeliierung einer komplex 
gestalteten Gesellschaft in Form von »differenzierter Integration« vor­
zunehmen. 

Den zweiten Grundpfeiler definiert die »volkskundliche Identitätspolitik«, 
die im 3. Kapitel ausführlich thematisiert und anhand des Quellenmaterials 
expliziert wird. 

85 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Sachkulturforschung: Wir und die Materialität 

Die Provokation des inflationären »Kultur«-Gebrauchs und der wissen­
schaftlichen Infragestellung trifft im Bereich der volkskundlichen Sach­
kulturforschung auf ein disziplinäres Selbstverständnis, das »Kultur« -
manifestiert in den Dingen - als fachliche Tradition und Stärke der 
Volkskunde definiert. Bereits seit den Anfangen der Disziplin im 19. 
Jahrhundert ist eine Konzentration der Forschungsbemühungen auf die­
ses Feld erkennbar, das unterschiedliche Themen- und Fragestellungen, 
Methoden wie auch Perspektivierungen hervorgebracht hat. Neben der 
inhaltlichen Einbettung ist die Sachkulturforschung auch institutionell 
(seit 19702

) durch eine eigene Arbeitsgruppe im wissenschaftlichen 
Fachverband der »Deutschen Gesellschaft für Volkskunde (dgv)« ver­
ankert. Alle zwei Jahre organisiert die Arbeitsgruppe an wechselnden 
Standorten ihre eigenen Fachtagungen, die durch Folgepublikationen 
dokumentiert werden. 

Am Ende der 1990er Jahre kulminiert die Thematisierung der 
»Dinge« in einer Tagungs- und Publikationshäufung, die dem traditio­
nellen Forschungsbereich eine Ausweitung und zusätzliches Gewicht 
sowohl innerhalb wie auch außerhalb der ganzen Fachgemeinschaft ver­
schafft. Nicht allein in den angestammten Institutionen - der Arbeits­
gruppe und den verschiedenen Museen - ist die Sachkultur prominent 
gesetzter Untersuchungsbereich, sondern auch andere Felder - wie die­
jenige der Frauen- und Geschlechterforschung - wenden sich explizit 
den materiellen Dingen zu (vgl. Mentges/Mohrmann/Foerster 2000). 
Neben der Publikationssteigerung zur volkskundlichen Sachkulturfor­
schung führt die dafür institutionalisierte Facharbeitsgruppe eine Na­
mensänderung ein: Aus der » Arbeitsgruppe Kulturhistorische Museen in 
der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde« wird jetzt die »Arbeits­
gruppe Sachkulturforschung und Museum in der Deutschen Gesellschaft 

2 1970 wurde die »Arbeitsgruppe für Sachkulturforschung und Museum« 
gegründet, die früher den Namen »Arbeitsgruppe Kulturhistorischer Mu­
seen« bzw. »Arbeitsgruppe kulturgeschichtliche Museen« trug. Die Grün­
dung der Arbeitsgruppe »stand im Kontext der damaligen kontroversen 
Diskussion um das Selbstverständnis und die Neuorientierung des Faches 
Volkskunde, die auch die bisherige Arbeitsweise von Museen in Frage 
stellte. Die Arbeitsgruppe sollte einen überregionalen Rahmen für die 
Sachkulturforschung an Museen bieten. In ihr engagierten sich viele ehe­
malige Mitglieder der bis 1969 bestehenden Volkskunstkommission (ge­
gründet 1928) und der Kommission für Arbeits- und Geräteforschung (ge­
gründet 1965).« (Kurzbeschreibung der »Arbeitsgruppe Sachkulturfor­
schung und Museum« auf der homepage der Deutschen Gesellschaft für 
Volkskunde, http://www.d-g-v.org/kommissionen/, 30.07.2008.) 

86 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

für Volkskunde« (vgl. Heidrich 2000). Zudem sind viele der zitierten 
Veröffentlichungen nicht streng auf die eigene Fachcommunity limitiert 
sondern inkorporieren jeweils Beiträge von nachbarschaftliehen Diszi­
plinen aus dem Feld der Geistes- und Sozialwissenschaften. 

Nach innen wie nach außen sind mit diesen quantitativen wie quali­
tativen Innovationen Zeichen gesetzt. Mit verstärkter Manifestation und 
(inter-)disziplinärem Ausstrahlungspotential machen die Volkskundler­
Innen auf ihren fachlichen Anspruch aufmerksam. Grundsätzlich die in­
stitutionelle Tradition und inhaltliche Kompetenz für einen Wirklich­
keitshereich zu beanspruchen, reicht offensichtlich nicht mehr aus zur 
eindeutigen disziplinären - und institutionellen - Zuordnung. Die 
Claims auf wissenschaftliche Autorität hinsichtlich des Phänomenbe­
reichs »materieller Kultur« müssen ausgreifend expliziert, legitimiert 
und breit vermittelt werden. Die fachlichen Fundamente erweisen sich 
auch hier nicht als gesichert, sondern müssen sorgfaltig profiliert und 
remanifestiert werden. 

Vor diesem Hintergrund stellt sich für die diskursanalytische Aus­
wertung dieses Forschungsbereichs die provokante Frage: Wie kommt 
die Volkskunde von der Untersuchung der »Heugabel« (vgl. Meiners/ 
Ziessow 2000: Inhaltsverzeichnis), der »Waschmaschine« (vgl. Gestal­
tungsräume 1992: Inhaltsverzeichnis) und dem »Schnee« (vgl. Köck 
1997: 33) zur »kulturwissenschaftlichen« Repräsentation gesellschaftli­
cher Realität? Und weiter gefragt: Welchen gesellschaftlichen Nutzen 
schreiben die Volkskundlerinnen der wissenschaftlichen Beschäftigung 
mit »banalen« (vgl. Scharfe 1995) Alltagsgegenständen zu? 

Relationierungen: lntimisierung­
»Spuckkästen« und »Waschschüsseln« 

»Genauso wie sich das Schlafverhalten im >Prozess der Zivilisation< veränder­
te, sind Hygiene- und Reinlichkeitsstandards historisch gewachsen und waren 
sozial recht unterschiedlich ausgeprägt. Erst ein langer Prozess der Regelung 
individueller Affekte durch Fremd- und Selbstzwänge ließ die Scham- und 
Peinlichkeitsschwelle auch in dieser Hinsicht vorrücken. Diese Veränderung 
des psychischen Habitus hin zu einer Individualisierung und zunehmenden In­
timisierung war oft an Gegenstände gebunden.« (Hauser 1994: 28lf) 

Andrea Hauser interessiert sich in ihren umfassenden »Studien zur histo­
rischen Sachkultur eines schwäbischen Dorfes« ganz grundsätzlich für 
die »Dinge des Alltags«, anhand derer sie »Zivilisations- und mentali­
tätsgeschichtliche Wandlungen und Beharrungen« ländlichen Lebens im 
18. und 19. Jahrhundert sichtbar machen will, und die sie nach deren 

87 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Funktion für die Ausbildung unterschiedlicher sozialer Lebensstile im 
Dorf beurteilt. Der Text auf dem Buchrücken von Hausers Publikation 
pointiert vorwegnehmend die Erkenntnisorientierung und das Ergebnis 
der Untersuchung: 

»Die Geschichte des Dorfes Kirchentellinsfurt am Neckar im 18. und 19. Jahr­
hundert wird als Geschichte seiner Dinge erzählt. Am Sachbesitz sozial reprä­

sentativer Familien wird gezeigt, von welchen starken Transformationsschü­

ben und Entwicklungsprozessen die dörfliche Gesellschaft im privaten und öf­
fentlichen Bereich erfasst wurde. Intimisierung, Geschlechterrollendifferen­

zierung, Rationalisierung, Verhäuslichung, Entagrarisierung, Bevölkerungszu­

nahme, Verarmung, Verbürgerlichung, Industrialisierung u.a. mehr. Anhand 
ausgewählter Sachobjekte und ihrer Aneignung - vom Bett über Bücher bis 

hin zur Küchenausstattung - werden zivilisations- und mentalitätsgeschichtli­

che Wandlungen und Beharrungen sichtbar.« (ebd.: Klappentext) 

Im Anschluss an diese historische Einbindung des körperlichen Verhal­
tens in dem langen und langsamen Prozess der »Zivilisation« - für den 
sie aufNorbert Elias zurückgreift- bespricht Hauser im Verlauf des Bu­
ches konkret und detailliert den menschlichen Umgang mit sich selbst 
(und anderen) durch »verfeinernde« Gegenstände: »Spuckkästen und 
Waschschüsseln«, »Bilder und Spiegel«, »Uhren«, »Bücher«, »Teller 
und Schüsseln«, »Messer und Gabel« sowie der »Kaffee« (ebd.: Inhalts­
verzeichnis) üben einen entscheidenden Einfluss auf die menschliche 
Wahrnehmung und das eigene Selbstverständnis aus. 

Im Wesentlichen handelt es sich bei diesen Gegenständen, die Hau­
ser unter dem Thema der Verfeinerungen behandelt, um solche, die die 
Sinne und Sinnlichkeit des Menschen betreffen. Die genannten »Dinge« 
sind entweder auf die Reinigung des Körpers, auf die Nahrungszuberei­
tung und Nahrungsaufnahme, auf das Sehen und auf die Erfahrung so­
wie den Umgang mit der Zeit bezogen. Eine ganze Reihe von Themen 
sind an diese körperlichen Bedingtheitendes (alltäglichen) Lebens ange­
schlossen. Wie in der oben zitierten Einleitung vorweggenommen, the­
matisiert Hauser anhand der einzelnen Möbelstücke und häuslichen 
Dinge das »Schlafverhalten«, die vorhandenen »Hygiene- und Reinlich­
keitsstandards«, soziale Differenzen und Differenzierungen, die Rege­
lung der »individuellen Affekte«, die ausgeübten »Fremd- und Selbst­
zwänge«, veränderte »Scham- und Peinlichkeitsschwellen«, den allge­
meinen »psychischen Habitus«, die in den Dingen ersichtliche »Indivi­
dualisierung«, »Privatisierung« und »lntirnisierung« im gesellschaftli­
chen und geschichtlichen »Prozess« des letzten und vorletzten Jahrhun­
derts. Die Begriffe, die eine wesentliche Rolle spielen, um diese Phäno-

88 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

mene und Entwicklungen zu fassen und in ihrer Qualität zu beschreiben, 
sind Bezeichnungen für Regeln und Regulierungen, die in Gruppen ent­
worfen und durchgesetzt werden, für damit hergestellte Unterschiede 
und Unterscheidungen, für die entstehenden Selbst- und Fremdbezie­
hungen, für - vor allem körperliche - Empfindungen, Wahrnehmungen 
und Bedürfnisse, für die (lange und langsame) Dauer dieser Entwick­
lungen sowie für die über die Gruppe und den gesellschaftlichen Zu­
sammenhang gesteuerten Bewertungen all dieser Dimensionen des Le­
bensvollzugs. In den Blick genommen sind dabei immer die Vorgabe 
selbst und die dazu in Beziehung stehende Praxis. Deshalb erscheinen 
die Begriffe auch meist in ihrer zweifachen Substantivform: als Partizip 
und als V erlaufsform. Die begriffliche Doppelung setzt das Signal für 
die durchgehende Betonung der Prozessualität, die den Wechsel aus 
Werden und Gewordensein zur dynamischen Geschichte einer Gesell­
schaft transformieren. Die primären Unterscheidungskriterien, mit denen 
Hauser ihre Analyse durchführt, bilden konsequent diejenigen des So­
zialen und des Historischen. Sie bestimmen in Hausers Nachvollzug des 
ländlichen Lebens mit, durch, in und neben den »Dingen« die stärksten 
und wesentlichsten Rahmenbedingungen, innerhalb derer die Menschen 
mit der Materialität umgehen und von dieser selbst geprägt werden. 

In dieser grundsätzlichen Eimahmung durch geregelte Bezüge zu 
anderen Menschen und zur Zeit, trifft Hauser weitere Differenzierungen: 
Die soziale und historische Qualität des je eigenen Seins bestimmt sich 
durch die Geschlechtszugehörigkeit, das Alter und die generationeUe 
Einbindung, die als privat oder öffentlich gekennzeichnete Räumlich­
keit, in der man sich befindet und bewegt, den städtischen oder ländli­
chen Lebenszusammenhang, die agrarische oder industrielle Produkti­
ons- und Wirtschaftsweise sowie die Funktionalität von Ding oder Pra­
xis. Hauser verbindet alle diese analytisch bestimmten und in den realen 
Quellen nachvollzogenen Faktoren zu einem ganzen Bild gesellschaftli­
cher Wirklichkeit. An die Einleitung, in der sie pointiert pro »Ding« 
oder »Ensemble«, um das es im folgenden gehen wird, den Zusammen­
hang von gesellschaftlichen und regionalen Lebensstilen und Möbelbe­
ständen referiert, schließt sich der konkrete Blick auf ihr eigenes im 
schwäbischen Hinterland gelegenes Fallbeispiel an, dessen Sachbestand 
sie darstellt und hinsichtlich des daraus ablesbaren Lebensstils interpre­
tiert. Im Blick auf Frauen und Männer, Kinder und (Schwieger-)Eltern, 
Handwerker und Pfarrer, Ledige und Verheiratete etc. reflektiert Hauser 
immer wieder pro Gegenstand die Qualität, die sich aus dieser Art 
»Ding« für die Menschen in ihrem Verhältnis zu sich selbst und zuei­
narrder ergibt. Sie interessiert sich dabei auch für die Veränderungen 
sowohl der Dinge als auch der davon mitveränderten Selbst- und 

89 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Fremdbeziehungen sowie für die - wandelbaren - Funktionen, mit de­
nen die Dinge besetzt werden: An verschiedenen Stellen wird deshalb 
die Veränderung einer »Sache« zum Thema, die aus einem konkreten, 
alltäglichen »Gebrauchsgegenstand« ein soziales »Zeichen« von Status 
generiert (vgl. Hauser 1994: Klappentext). 

Entscheidend bei all diesen Verknüpfungen, die Hauser pro Objekt 
erstellt, ist die Fokussierung und Zielrichtung ihres Forschungsinteres­
ses: Die Autorirr platziert im Zentrum immer den einzelnen Menschen 
und denkt von dort in alle möglichen Richtungen der Beziehungs- und 
Bedingungsfelder, die von ihm ausgehen sowie sie auch auf ihn zurück­
wirken. Das Leben erscheint dadurch primär als das einem einzelnen 
Menschen zugehörige, das aber in jeder Form und Art der Gestaltung 
sowie des Erlebens verbunden ist mit anderen Menschen, mit der Zeit, 
dem Raum, der natürlichen Umwelt und all den unterschiedlichsten Aus­
formungen, menschliche Praxis zu regeln, zu organisieren und mit Sinn 
aufzuladen. Das Individuum wird so zwar an sich denk-, aber nie als 
solches, als »Einzelnes« thematisierbar. Immer werden gleichzeitig mit 
dem Selbstverständnis eines Menschen auch dasjenige der ihn umge­
benden Gruppe geschildert. Selbst-, Fremd- und Gruppenbezug definie­
ren und präsentieren ein unauflösbares Geflecht jeder personalen Dar­
stellung. In diesem Sinn gerät auch die menschliche Dimension seiner 
Körper- und Sinnlichkeit in den Forscherlnnenblick: Das Interesse an 
jedem Menschen als Subjekt platziert diesen als Fixpunkt im Zentrum 
der Analyse, von dem im Folgenden die vielfaltigen komplexen Relatio­
nierungen nachgezeichnet, gewichtet und interpretiert werden, in und 
aus denen sich das Menschsein überhaupt realisiert. 

Sehr deutlich exemplifiziert wird diese volkskundliche Blickrichtung 
in Hausers Einbezug des Pietismus, um anhand des davon angeleiteten 
Normensystems das Vorhandensein bestimmter Dinge - z.B. von Bü­
chern - in ländlichen Haushalten eines agrarisch geprägten Umfelds 
nachvollziehbar und verständlich zu machen. Hauser beschreibt die 
Funktionalisierung pietistischer Vorstellungen als Rechtfertigung und 
Begründung der je eigenen Lebensform: 

»Eine Lebenswirklichkeit vieler Frauen war im 19. Jahrhundert die Unehe­
lichkeit. Gerade durch die massiven Pauperisierungsentwicklungen seit dem 

ausgehenden 18. Jahrhundert waren besonders Frauen nicht in der Lage, die 

nötige materielle Grundlage zur Eheschließung aufzubringen. Hinzu kamen 
die Ehebeschränkungen von Seiten des Staates. Es ist auffallend, dass gerade 

ledige Frauen stark pietistisch ausgerichtet waren. Ledige Frauen waren so 

ganz wesentlich die Trägerinnen des organisierten Pietismus. Einmal ver­
sprach der Pietismus ihnen in der Ehe mit Gott die nicht sexuell befriedigte Er-

90 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

fullung und bot damit auch eine Legitimation dieser besonders im Agrarver­
band sanktionierten Lebensform. Zugleich wertete der Besitz von kulturellem 
Kapital in Form von Büchern die Position der Ledigen im Dorf auf.« (ebd.: 
302) 

In diesem kurzen Abschnitt scheint bereits die ganze Fülle von Bezügen 
und Bedingungen auf, innerhalb derer ein Mensch - hier als Frau - zu 
einem - sozial formierten - Verständnis und einer Positionierung seiner 
selbst gelangt. 

Die Erforschung der »Sachkultur« erhält vor diesem diskursiv auf­
gezogenen Horizont die Funktion eines Schlüssels zur konkreten Le­
benswirklichkeit von Menschen in ihrer je spezifischen Art der Verge­
sellschaftung: Über die »Dinge« gelingt der volkskundlich forschende 
Zugang zur Beschreibung, Analyse und Interpretation der gesellschaftli­
chen Ordnung in ihrer lokalen und historischen Spezifik. Die komplexe 
Verbindung von »Geschichte«, »Gesellschaft«, »Alltag«, »Dingen« und 
»Menschen« repliziert modellartig und authentisiert die komplexe Reali­
tät. Das Menschsein wird so für die Leserinnen erkennbar als Subjekti­
vierung in der Gruppe und als Objektivierung durch die Gruppe. Das 
Subjekt des späten 20. Jahrhunderts- als dargestelltes und als im Lesen 
angesprochenes - lernt in dieser Weise von einer andauernden Auf­
merksamkeit für die Konstruktion von Selbst- und Fremdbildern, von 
(geschlechtlichen, sozialen und religiösen) Rollenzuschreibungen, von 
Ein- und Ausschließungen, die sowohl im historischen Exempel als auch 
beispielhaft für die eigene aktuelle gesellschaftliche Gegenwart gelesen 
werden können. Durch die »kulturwissenschaftliche« Relationierung des 
Menschen zu seinem mehrdimensionalen Umfeld wird erkennbar, wie 
scheinbar banale Gegenstände- »Spuckkästen« und »Waschschüsseln« 
- zu einem »intimisierten« Selbstverhältnis und einer Selbstwahrneh­
mung des Menschen als Subjekt führen. 

Relationierungen: soziale Praxis und Gruppenverhältnisse­
Die »Tasse« 

»In der Ecke des Büros steht gurgelnd eine Kaffee-Maschine. Sie verbreitet 
den Duft von frischem Kaffee. Daneben ein Aschenbecher- halb voll. Einge­
rahmt wird das Ganze von einigen leicht ramponierten Kaffeebechem, die 
deutlich die Spuren ihrer Nutzung tragen: Spuren vom täglichen Kampf um 
das Koffein. 
Stumm warten sie auf ihren nächsten Einsatz in der Kaffeepause; 
stumm auch deshalb, weil nur wenige Tassen auf Anhieb etwas von der Be­
deutung preisgeben, die sie im Laufe ihrer Biographie für ihre Besitzer erlangt 
haben; 

91 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

stumm vielleicht aber auch, weil sie für ihre Benutzer rein zweckrationale Ge­
faß-Funktion besitzen ... « (Henkel 1997: 226; Hervorhebungen i.O.). 

Die Wahl der »Tasse« als Ausdruck der » Trinkkultur am Arbeitsplatz« 
ermöglicht Matthias Henkel, ein Studienprojekt, das er als Assistent im 
Sommersemester 1995 am »Seminar für Volkskunde« der Universität 
Göttingen mit dortigen Studierenden durchgeführt hat, am gleich darauf­
folgenden Kongress der »Deutschen Gesellschaft für Volkskunde« in 
Karlsruhe vorzustellen. »Symbole« in ihrer je unterschiedlichen Funk­
tion, Konkretisierung, Instrumentalisierung und in ihrer wissenschaftli­
chen Bearbeitung durch die »Volkskunde« - im Sinne einer »kriti­
sche[n] Auseinandersetzung mit der Geschichte der Symbolforschung 
und d[er] Wiederaneignung eines angestammten volkskundlichen For­
schungsfeldes« (Symbole 1997)- bestimmten den großen thematischen 
Rahmen, innerhalb dessen »das Vorbereitungskomitee aus nahezu hun­
dert Vortragsangeboten auswählen« konnte (ebd.). Nicht nur die volks­
kundlichen Fachvertreterinnen fühlten sich angesprochen und aufgefor­
dert, ihre Forschungen zur Diskussion zu stellen, sondern auch »bei den 
Vertreterinnen und Vertretern der Nachbardisziplinen [stieß die Aus­
schreibung des Kongressthemas; se] auf ein überraschend starkes Echo« 
(ebd.). 

Matthias Henkel gehörte mit seinem Beitrag zu den Ausgewählten 
und referierte seine Forschungsergebnisse in der Sektion der »Arbeits­
kulturen« (ebd., Inhaltsverzeichnis). Henkel beginnt seinen in der Kon­
gresspublikation gedruckten Beitrag mit einem kleinen Einstiegsszena­
rio, das den Zuhörerinnen ermöglicht - und sie gleichzeitig auffordert -
sich in assoziativer Übernahme des Beschriebenen und in Ergänzung 
durch eigene, ähnliche Erfahrungen gedanklich in das von Henkel unter­
suchte Feld zu begeben. Direkt an seine eingangs zitierte kleine Alltags­
skizze schließt Henkel seine Fragestellungen an, die er anhand des Kul­
turbegriffs entfaltet: Im Kontext der »traditionellen Sachkulturfor­
schung« wird die Tasse mittels der Kriterien »Material, Form, Farbe und 
Dekor« (Henkel 1997: 226) zum Thema seiner Forschung: Eine Anmer­
kung erklärt die im folgenden eingehaltene Terminologie dieser Typisie­
rung: Tasse in Anführungszeichen nimmt den Gegenstand als pars pro 
toto für das »gesamte Formenspektrum von Trinkgefaßen«; Tasse ohne 
Anführungszeichen bedeutet, dass Henkel »typologisch sauber zwischen 
Tasse und Becher« unterscheidet (ebd.); der Blick auf die »Trink­
Kultur« ermöglicht Henkel den Nachvollzug einer »Kulturgeschichte 
des >bittersüßen Wohlgeschmacks'<« (ebd.); das Interesse an der »Trink­
Kultur« dagegen konzentriert sich auf »das ganze Spektrum von Hand­
lung und Kommunikation von Mensch zu Mensch und von Mensch zu 

92 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Objekt«, weshalb »die verschiedenen Funktions- und Bedeutungsebenen 
untersucht [werden], die beim täglichen Umgang der Menschen mitei­
nander und mit den Objekten zu berücksichtigen sind« (ebd.). Und last 
but not least markiert der »Arbeitsplatz [ ... ] das Forschungsfeld, in dem 
die Untersuchung durchgeführt wurde« (ebd.: 227). Das Gegensatzpaar 
»privat« und »öffentlich« dient dabei als feinanalytisches Instrumenta­
rium, »denn schließlich geht es um das private Trinkgeschirr am öffent­
lichen Arbeitsplatz« (ebd.). Die »Tasse« in ihrer Charakteristik und 
Qualität als Materialisierung von »Kultur« bildet im Sinne eines »Symp­
tom[s] für soziale Situationen« (ebd.: 233) den Zugang zu Sinn und Be­
deutung des eingangs geschilderten Szenarios. Das Ding an sich ist und 
bleibt zwar »stumm« (ebd.: 226); der Kulturbegriff allerdings bringt ihn 
zum Reden und entfaltet dessen »Biographie« ( ebd.). Der kultur­
wissenschaftliche Forscher taucht hier in seiner Funktion nicht explizit 
auf, wird aber implizit als Vermittler zwischen »Sache« und »Sinn« 
positioniert. 

Im analytischen Nachvollzug der Beziehungsnetze, in denen sich 
Menschen als handelnde Subjekte und erlebende Objekte befinden, stellt 
die Frage nach den Möglichkeiten von sozialer Praxis und bestimmen­
den Gruppenverhältnissen ein basales Erkenntnisinteresse dar. Nach der 
Abhandlung seiner Quellenbasis, der analytischen Perspektivierungen -
»Wer? Was? Wann?« (ebd.: 229) -,der »betriebliche[n] bzw. private[n] 
Handlungsmuster« (ebd.: 231), der qualitativen und quantitativen Unter­
scheidungen benutzter Trinkgefasse - »>Tassen<« oder »Tassen« und 
wie viele von welcher Art - sowie der erkennbaren »Bedeutungsebe­
nen« (ebd.: 236), fasst Henkel konsequent diesem Grundsatz folgend 
seine wesentlichen Resultate am Ende seines V orttags noch einmal in 
einer Schlusspassage zusammen: 

»Die Vielschichtigkeif der Botschaften und Bedeutungsmuster, die mit privaten 
Tassen am Arbeitsplatz in Verbindung stehen, kann hier nur angerissen wer­
den; sowohl selbstreflexive als auch demonstrative Elemente sind eindeutig 
nachweisbar. Die >Tasse< kann als fester Bestandteil innerbetrieblicher Kom­

munikations-, Aneignungs- und Abgrenzungsprozesse gewertet werden, da die 
Kollegen um die individuelle Wertigkeit des Gefaßes für die Besitzer wissen 
und diesen erweiterten Intimbereich in der Regel (durch die oben angespro­
chene Nutzungshemmung) auch beachten. Die Nutzung fremder >Tassen< kann 
jedoch, neben schlichter Nachläßigkeit auch andere Gründe haben. Bei dieser 
willentlichen Nutzung der fremden >Tasse< wird bewusst die Verletzung des 

Intimbereiches in Kauf genommen. Es bietet sich dadurch der Anlass zu einer 

symbolischen Auseinandersetzung. Der besondere Reiz dieser Art von Kom­
munikation besteht darin, dass sie einen Bereich betrifft, der die innerbetrieb-

93 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

liehe Hierarchie nicht direkt tangiert - sozusagen also einen >Nebenkriegs­
schauplatz< darstellt. 
Das gesamte Spektrum der beschriebenen Phänomene und der sich daraus in 
Wechselwirkungen ergebenden Bedeutungsebenen fuhrt zu einer symboli­

schen Überhöhung des rein physiologisch motivierten Flüssigkeitsaus gleiches. 
Diese Überhöhung dokumentiert sich einerseits in den Handlungsmustern -

haben Sie schon einmal eine Bürogemeinschaft bei einer Kaffeepause gestört? 
- und andererseits in der bei diesen Handlungen zum Einsatz kommenden 
Sachkultur: den Tassen, Bechern etc.« (ebd.: 238f; Hervorhebungen i.O.) 

Henkel verdichtet mit diesem Absatz seine vorhergehende Beschreibung 
von Arbeitsplatz, betrieblichem Arbeitsort, den sich dort aufhaltenden 
bzw. arbeitenden Menschen, der Art und Anzahl der Trinkgefaße, dem 
Zeitpunkt und der Zeitdauer der Tassennutzung, der verschiedenen Ak­
tivitäten und Umgangsarten rund um die »Tasse«, indem er mit ihnen 
eine ganze Reihe von Themen abhandelt. Ihm geht es darum, in und an­
hand der »Tasse« die Dimensionen der persönlichen und zwischen­
menschlichen Zeichensetzungen und Bedeutungsproduktionen, der im 
Kontext von Arbeit sich einstellenden Kommunikations-, Aneignungs­
und Abgrenzungsprozesse, der Verteidigung und Verletzung von Intimi­
tät bzw. Öffentlichkeit, der Freiwilligkeit, Intentionalität und Behinde­
rung von Handlungen, sowie der damit verbundenen Konflikte, Ausei­
nandersetzungen und symbolischen Austragungsformen sichtbar zu ma­
chen. Er zeichnet das Verhältnis zwischen dem Subjekt als soziales In­
dividuum und der Gruppe als kollektiver Umgebung in Bildern von 
(schweren) Konflikten - auf dem betrieblichen »Nebenkriegsschau­
platz« -von komplexen Verknüpfungen aus Struktur und Zeichenhaf­
tigkeit sowie von ständiger, dynamischer Veränderung - die tägliche 
Kaffeepause am Arbeitsplatz als »Anlass zu einer symbolischen Ausei­
nandersetzung« (ebd.). Seine Wahl der Begriffe konzentriert sich ent­
sprechend auf solche, die »Kommunikation«, »Aneignung«, »Abgren­
zung«, Prozessualität und Zeichensetzung gleichzeitig benennen und 
analytisch qualifizieren. Auch auf der sprachlich-stilistischen Ebene 
evoziert Henkel die- analytisch durchdringbare- Komplexität von all­
täglichen, banal erscheinenden Praktiken, wenn ein »Kulturwissen­
schaftler« sich deren repräsentativer Interpretation annimmt: Henkel 
kombiniert eine alltagsnah gehaltene Sprache mit einer stark abstrahier­
ten Darstellung. Der eingangs evozierte Kaffee aus der »gurgelnden 
Kaffeemaschine« wird deshalb in Henkels Funktionsanalyse des Kaffee­
trinkens am Arbeitsplatz zum zweckrationalen, »rein physiologisch mo­
tivierten Flüssigkeitsausgleich« (ebd.: 239). 

94 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Die Kontrastierung der Alltagssphäre mit ihrer wissenschaftlichen 
Reflexion durch den starken sprachlichen Kontrast aus essayistischer, 
alltagsnaher Situationsbeschreibung und analytisch abstrahierter Inter­
pretation, die in ausgesprochen alltagsferner Begrifflichkeit ausgedrückt 
wird, stellt den Unterschied zwischen der erlebten Wirklichkeit und der 
sich davon absetzenden Reflexion deutlich heraus. Diese Betonung 
macht nicht nur die analytisch herausgearbeiteten Bedeutungsschichten 
sichtbar, sondern sie zeigt ebenso klar die Notwendigkeit »kulturwissen­
schaftlicher« Kompetenz und Expertise auf, um diese V erallgemeine­
rung und V erstehensleistung erbringen zu können. Ebenso stark vermit­
telt die direkte Ansprache des Publikums diesem den Eindruck, dass es 
sich in der Darstellung von Henkels untersuchten Personen mit großer 
Wahrscheinlichkeit wiedererkennen wird, womit der Autor seine analy­
tischen Ergebnisse dem Publikum - sowohl zur Überprüfung wie auch 
zur reflexiven Übernahme - selbst in die Hand gibt. Die konkrete Be­
wusstrnachung des - überall und täglich wirkenden - gesellschaftlichen 
Ordnungsgeflechts, dessen Organisation und Funktionsweise stellt eine 
Parallelität zwischen dem aktuellen Publikum und den beschriebenen 
Personen vor, indem beide als soziale Akteurinnen innerhalb der analy­
tisch transparent gemachten Gesellschaft angesprochen werden. Auf die­
se Weise bietet Henkel seinen Zuhörerinnen (und Leserinnen) das Mate­
rial für die Reflexion der je eigenen sozialen Praxis und vermittelt darin 
gleichzeitig das Verständnis, dass das eigene Handeln und damit auch 
das der eigenen sozialen Umgebung- und letztlich sogar das der Gesell­
schaft - der potentiellen eigenen (individuellen) Bearbeitbarkeit unter­
liegt. 

Im Zentrum seiner Darstellung platziert Henkel die »Tasse«; im 
Zentrum des fachlichen Interesses, das in der rhetorisch einprägsamen 
Schlussplatzierung als »kulturwissenschaftliche« Erkenntnis expliziert 
wird (ebd.: 239), steht der menschliche im Sinne von persönliche, sub­
jektive, emotionale, kommunikative, symbolisierende, sich ein-, aus­
oder abgrenzende »Umgang« mit der »Tasse«; das heißt, alle vorherge­
henden Äußerungen über die Tasse kulminieren am Schluss in der »kul­
turwissenschaftlichen« Aussage über die soziale Komplexität aus allen 
möglichen Beziehungen, die sich vom Mensch zur »Tasse« und mittels 
der »Tasse« in einem spezifischen Kontext - hier dem der Lohnarbeit in 
einer Firma - herstellen lassen. Die (persönliche) »Tasse« am Arbeits­
platz symbolisiert und materialisiert die betriebliche Corporate Identity, 
den stillen Protest gegen die Uniformität moderner Büroausstattungen, 
die Möglichkeit, sich gegenüber den Arbeitskollegen abzugrenzen und 
das Instrument zur (gegenseitigen) sozialen Kontrolle. Mit dieser gleich­
zeitigen Zentralisierung des Menschen als Subjekt und der Evokation 

95 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

der ihn umgebenden gesellschaftlichen Komplexität stellt Henkel eine 
direkte, in situ vorgenommene Relationierung der Menschen - als von 
ihm Untersuchte und von ihm Angesprochene - in ihrer alltäglichen 
Praxis mit den sie umgebenden und prägenden, gesellschaftlich normier­
ten Gruppenverhältnissen dar. 

Relationierungen: Werte, Normen 
und Sozialisierung - Der »Lippenstift« 

»Welche Geschichte erzählt der Lippenstift, [ ... ] den [Frauen; se] als unent­
behrliches Requisit in ihren Handtaschen ungesehen am Körper tragen, den sie 

aber auch öffentlich über ihre Lippen fuhren? Warum ist der Blick von ande­

ren gebannt, wenn sich eine Frau mit dem Lippenstift über den Mund fahrt? 
Welche symbolischen Bedeutungen, welche Phantasien und Ängste, welche 

Ambivalenzen sind mit diesem Alltagsding verknüpft?« (Gieske 1996: 7) 

Anhand des heutzutage eindeutig weiblich konnotierten und scheinbar 
eindeutig funktionalen Gegenstands des Lippenstifts stellen sich Sabine 
Gieske und die, in dem von ihr edierten Artikelbändchen zum »Lippen­
stift. Ein kulturhistorischer Streifzug über den Mund« (Gieske 1996) 
versammelten Autorinnen die Frage nach dieser Eindeutigkeit: Ist der 
Lippenstift wirklich nur weibliches Utensil? Und: War er das schon im­
mer? 

In ihrer einleitenden Annäherung an den fragwürdig gemachten 
Gegenstand blickt Sabine Gieske erst einmal zurück: 

»Auffallig ist, dass in der Mitte des 18. Jahrhunderts ein Diskurs über das 
Schminken einsetzt. In dieser Zeit, in der sich traditionell-feudale Verhältnisse 

auflösen und sich die bürgerliche Gesellschaft entwickelt, gerät der >eitle Putz< 

ins Kreuzfeuer der Kritik. Es sind vor allem gesundheitliche und moralisieren­
de Argumente, die von bürgerlich-aufklärerischer Seite genannt werden, um 

das Schminken zu unterbinden.« (ebd.: 8f) 

Die öffentliche Diskussion, die geäußerte Kritik, der Versuch der Unter­
bindung machen aus heutiger Sicht stutzig: 

»Warum aber, das scheint eine berechtigte Frage, wird das Schminken nun so 

vehement kritisiert, warum wird an die Reinlichkeit und Gesundheit des Kör­

pers appelliert? Möglicherweise sind diese aufklärerischen Debatten über 
Schönheit deshalb von zentraler Bedeutung, weil sie zunächst einmal zur Ab­

grenzung des aufstrebenden Bürgertums und zur Abwertung des Adels dienen. 

Um sich von feudalen Verhältnissen zu verabschieden und die sich ent­
wickelnde bürgerliche Gesellschaft mit neuen Formen des Arbeitens und Le-

96 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

bens, mit neuen sozialen Verbindungen und kulturellen Erscheinungen zu legi­
timieren, muss diese, die bürgerliehe Gesellschaft, neue Wertvorstellungen 
und Ideale schaffen. Sie sichern das Neue ab. Die Kritik am Schminken richtet 
sich gegen (aristokratische) Maskerade, gegen Künstlichkeit und Unnatürlich­
keit, gegen Affektiertheit und Verschwendung. Sie geht einher mit einem neu­
en bürgerlichen Körperverständnis, das auf Gesundheit, Leistungsfahigkeit, 
auf Nützlichkeit und Disziplinierung ausgerichtet ist. Im Laufe des 18./19. 
Jahrhunderts wird der Körper naturwissenschaftlich immer weiter erforscht, er 
wird beobachtet, vermessen und kontrolliert. Vor allem seine Sexualität wird 
zu einem öffentlichen Problem, zu einer Gefahr, die bekämpft werden muss.« 
(ebd.: 11) 

Und was, stellt sich die Autorin dann die Frage, sind die Konsequenzen 

aus dieser diskursiven Disziplinierung? Mit dem Blick auf die neue so­

ziale Ordnung, die das Bürgertum zu etablieren weiß, macht die soziale 

Bewertung und Normierung des Schminkens vieles erkennbar, was das 

Handlungs- und Möglichkeitsfeld der Menschen strukturiert: 

»Damit ist das Schminken nicht nur unpopulärer geworden, es dient nun auch 
zur Abgrenzung der Geschlechter. Die bewusste körperliche Selbstinszenie­
rung verliert für bürgerliche Männer Ende des 18. Jahrhunderts an Bedeutung, 
mehr noch, der Einsatz von Schminke ist für den bürgerlichen Mann unvor­
stellbar - die Schminke wird zum Zeichen einer neuen Geschlechterordnung. 

Mode, Eitelkeit und Luxus werden ab dem späten 18. Jahrhundert zum Sym­
bol für >Weiblichkeit<. Damit haben bürgerliche Frauen viel mit dem entmach­
teten Adel gemeinsam; beide betonen den Körper, was der bürgerliche Mann 
zu vermeiden weiß[ ... ]« (ebd.: 12). 

Die neue Ordnung der Geschlechter impliziert, formuliert und imple­

mentiert im folgenden eine ganz bestimmte Rolle für die Frau: 

»Die bürgerliche Frau muss von anderen begehrt werden, muss reizvoll und 
verführerisch sein [ ... ]. Zwar darf sie ihre Reize einsetzen, aber sie muss tu­

gendhaft bleiben. Diese bürgerliche Frau birgt, anders als die adlige Mätresse, 
bspw. keine Gefahr mehr in Hinblick auf Günstlingswirtschaft oder Intrigen in 
sich. Die erotische Macht von Frauen, nämlich begehrt zu werden, verführe­
risch zu sein und sich verfuhren zu lassen, wird im Laufe des 18./19. Jahrhun­
derts entaristokratisiert und verhäuslicht. Vielleicht ist es kein Zufall, dass ge­
rade zu der Zeit, als diese erotische Macht von Frauen endlich gebannt zu sein 
scheint, die Geburtsstunde des modernen Lippenstifts schlägt.« (ebd.: 12f) 

Viel mehr als über das Schminken selbst, seine unterschiedlichen Ins­

trumente, deren Materialität und konkrete Funktion berichtet Gieske von 

der staatlichen und produktionstechnischen Verfassung der Gesellschaft 

97 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

in Europa seit dem 17. und 18. Jahrhundert. Sie beschreibt die unter­
schiedlichen Diskussionsstränge in ihrer Argumentation und Zielrich­
tung, die sich damals mit dem Schminken beschäftigten. Statt von Far­
ben spricht Gieske vom Körper als ideelles Konstrukt; statt über Puder 
referiert sie die Hygiene- und Gesundheitsanweisungen aufklärerischer 
Autoren; statt von der Art und Weise, das Gesicht zu bemalen, spricht 
sie von ein-, aus- und abgrenzenden Ordnungen zwischen Klassen und 
Geschlechtern. Über Schminke, Pinsel, Farben und Formgebungen, über 
die Herstellung, die Produktionsorte und -techniken, über das Material, 
seine Gewinnung und Verarbeitung erfahren wir bei Gieske nichts. Sie 
interessiert sich vielmehr für die je zeitgenössischen Bewertungen, die 
über das Schminken geäußert wurden; für die historischen Entwicklung­
en der gesellschaftlichen Ordnung und Hierarchie; für die Legitima­
tionsmittel des aufstrebenden Bürgertums, sich gegen den Adel durchzu­
setzen und neue gesellschaftliche Strukturen, neue Formen des Arbei­
tens und Lebens, neue Klassen- und Geschlechterverhältnisse, neue 
Wertvorstellungen und Ideale einzuführen. Sie bringt das bürgerliche 
Körperverständnis in einen kausalen Zusammenhang mit der zeitgenös­
sischen (natur-)wissenschaftlichen Praxis. Sie sieht den Umgang mit Se­
xualität und Erotik normiert von sozialen Vorstellungen. Sie stellt die 
körperliche Selbstinszenierung in den Zusammenhang von unterschied­
lichen gesellschaftlichen Rollen, gesellschaftlicher Macht, von Öffent­
lichkeit und Privatheit. Und sie deutet den Lippenstift, seine schmink­
technische Innovation als Zeichen wesentlicher sozialer Veränderungen, 
auf die sich die verschiedenen Autorinnen des Bandes in ihren ganz 
unterschiedlichen Themenstellungen konzentrieren werden (ebd.: 7). 

Trotz der sprachlich wenig abstrahierten Begriffswahlen, die nah an 
der alltäglichen Sprachpraxis bleiben, und der damit verbundenen, ein­
gängigen Schreibweise, wird in Gieskes Einleitung schnell ersichtlich, 
dass der Lippenstift nicht im Zentrum ihres Erkenntnisinteresses steht, 
sondern dass er Wegweiser, Schlüssel und Dekodierungsinstrument für 

das darüber hinausgehende Erkenntnisziel darstellt. Die Autorirr will 
wissen, von welcher sozialen Klasse und in welchem historisch­
wirtschaftlichen Zusammenhang die Mittel für eine V eralltäglichung ge­
sellschaftlicher Grenzen, Entaristokratisierung und Verhäuslichung er­
funden, eingesetzt und wirksam wurden. Gefahren, Intrigen und Macht 
bestimmen dabei wesentliche Erkenntniskriterien, um das ganze Zu­
sammenspiel von Menschen, Vorstellungen, Rechten und Pflichten, 
wirtschaftlicher Produktion und alltäglichen, kleinsten Verrichtungen -
das Nachzeichnen der Lippen mit Farbe - in seiner sozialen Funktion 
und Dynamik zu verstehen. 

98 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Antworten auf ihre eingangs gestellte Frage nach den Gründen für 
die vielfaltigen »Symbolisierungen«, die »subjektiv-persönlichen Phan­
tasien«, »Ängste« und »Ambivalenzen«, die sich mit dem »Alltagsob­
jekt« Lippenstift verbinden, findet Gieske in der Geschichte des 
Schminkens als soziale Praxis, die in einem komplexen Bedingungsfeld 
steht. Antwort ist ihr aber nicht nur das inhaltliche Wissen und das Ver­
stehen von komplexen Zusammenhängen, das sie anhand ihres »kultur­
wissenschaftlichen« Instrumentariums hervorbringt und vermittelt, son­
dern auch die Konsequenzen, die sich aus der soziahistorischen Dyna­
mik und Entwicklung ergeben, bestimmen den Wert und die Aussage­
kraft ihrer Antworten: Wenn der Blick zurück die Interessenbedingtheit 
und sozial motivierten Machtansprüche enthüllt, dann öffnet der Blick in 
die Zukunft (möglicherweise) befreiende Potentiale zur gesellschaftli­
chen Umgestaltung (ebd.: 14). 

Die Betonung dieses Blicks in eine gesellschaftliche Zukunft ver­
dichtet sich durch einen im Textunkommentierten Anhang mit Abbil­
dungen von physiognomischen Studien aus dem 18. Jahrhundert und 
von deren weitergeführter, instrumentalisierender Ideologisierung im 
Nationalsozialismus des 20. Jahrhunderts (ebd.: 15ft). Die in ihrer Un­
kommentiertheit scheinbar unscheinbare Illustrierung der (vor-)wissen­
schaftlichen Interessen am menschlichen Körper, deren Effekt - der 
physischen Vernichtung »unwerten Lebens« im Dritten Reich - zum 
spätmodernen (deutschsprachigen) Allgemeinwissen gehört, spezifiziert 
das »kulturwissenschaftliche« Arbeiten und Wissen, das Sabine Gieske 
in ihrer Einleitung manifestiert, in diskursiv absichtsvoller Weise: Im 
Zentrum des Interesses steht der Mensch als Subjekt und Objekt von so­
zialer Ordnung, die sich in staatlicher Struktur verfestigt und damit 
Macht und Struktur gewinnt. Die Perspektivierung des Menschen und 
seines bedingend-bedingten Verhältnisses zur organisierten Gesellschaft 
zeigt die soziale Ordnung als Aushandlungsobjekt, als tradiertes Produkt 
und als gemeinschaftliches Regulierungsinstrument Der Einbezug pro­
duktiver wie destruktiver Potentiale der komplex vor sich gehenden 
Vergemeinschaftung, die in ihrer Zerstörerischen Kraft anhand der na­
tionalsozialistischen Erb- und Rassenlehre eindrücklich vor Augen ge­
führt ist, dient als Mahnung und Mahnmal für die soziale Verantwor­
tung, die mit der wissenschaftlichen Gegenstandskonstruktion verknüpft 
ist. Die Konterkarierung und Kontrastierung des gesellschaftlich visio­
nären Schlusses von Gieskes Text, der auf die Potentiale und Wider­
standsmöglichkeiten für eine subjektiv lebbare und lebenswerte Gesell­
schaft hinweist, mit den als destruktiv und todbringend eingeordneten 
Physiognomiestudien im Anhang funktionieren als diskursive Instru­
mente, die das kulturwissenschaftlich gezeichnete Bild von gesellschaft-

99 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

licher Ordnung in verstärkter Weise einschreiben und positionieren. Mit 
der Gegenüberstellung von staatlich implementierter Physiognomie­
gläubigkeit und kulturwissenschaftlich entworfener Gesellschaftsvision -
als polare Gegensätze - überträgt sich vice versa die Nonnativität des 
historischen Staatmodells auf die kulturwissenschaftliche Version des 
gesellschaftlichen Lebens und ihrer Ordnung und stabilisiert diese mit 
einer quasi staatlichen Qualität. Die Inverhältnissetzung des Menschen -
als Frau und als Mann - zu seinem gesellschaftlichen Kontext anhand 
des alltäglichen Gegenstands, diskursiviert den Lippenstift auf eindrück­
liche Weise als Beispiel und Instrument für soziale W ertsetzungen, 
Normierungen und sozialisierende Einordnung. 

Relationierungen: Mensch und Natur- die »Banane« 

»Sachen sind, nach der Definition Hans Lindes, vom Menschen gefertigte Ob­
jekte. Sie sind absichtsvoll geschaffen und unterscheiden sich so von den na­

turgegebenen Dingen. In Sachen ist die naturhaft vorgegebene Materie gemäß 

der Bedürfuisstruktur des Menschen bearbeitet. Sachen sind Artefakte. Sie 
sind so in doppelter Weise auf den Menschen bezogen -durch ihre Herstel­

lung und durch ihre Verwendung, deren Subjekte identisch oder unterschied­

lich sein können.« (Korff 1999: 278) 

Abstrahiert und knapp formuliert Gottfried Korff - mit Bezug auf den 
Soziologen Hans Linde - die Differenzen setzende und Verhältnisse be­
schreibende Definition von »Sachen«. Diese Sachdefinition, der sich 
Korff in seinem Beitrag zur Festschrift widmet, die Klaus Beitl zu Ehren 
entstanden ist - dem ehemaligen Direktor des »Österreichischen Mu­
seums für Volkskunde« in Wien-, ist durch eine grundlegende Irritation 
von Seiten Korffs motiviert. Er stellt sich und dem gemeinsamen Fach -
Klaus Beitls, Korffs und allen anderen Festschriftautorinnen - die ver­
wunderte Frage, warum das Mensch-Ding-Verhältnis trotz seiner fun­
damentalen Bedeutung für den Menschen in seinem Leben und Erleben 
bisher »kulturwissenschaftlich« nicht stärker thematisiert und theoreti­
siert worden ist: Menschsein steht- so beginnt Korff mit dem oben zi­
tierten Statement seine Überlegungen - in seiner ganzen sozialen Ein­
bindung und Ausrichtung in einem primär nicht-sozialen Kontext. 
Raum, Zeit, Materie und Natur bilden physische Konstanten, denen der 
Mensch jeden Tag im Vollzug seines Lebens gegenübersteht. Sobald er 
sie in die Hand nimmt, ihnen gegenübertritt, sich mit ihnen beschäftigt 
und sich in ein Verhältnis zu ihnen setzt, verändert sich allerdings ihre 
Qualität. 

100 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Vor dem Hintergrund eines »Kultur«- und Fachverständnisses, das 

Mensch, Gesellschaft und Geschichte in die Mitte seiner Forschung 

stellt und gleichzeitig die Erforschung materieller »Kultur« als das 

Kennzeichen, die Tradition und Stärke der Disziplin versteht, befremdet 

Korff die- aus seiner Sicht erkennbare- wissenschaftliche »Sachabsti­

nenz« und die »Diskrepanz zwischen dem Maß, wie Sachen und Dinge 

aufunser Leben einwirken, und dem Maß, wie sie Widerhall in der kul­

turwissenschaftlichen Forschung gefunden haben« doch sehr (ebd.: 

274). Nach einem kurzen tour d'horizon durch diese fachlichen Absti­

nenzen konzentriert sich Korff seinerseits auf die Darstellung, Charakte­

risierung und Qualifizierung des Mensch-Ding-Komplexes. Das heißt 

unter anderem: 

»Sachen haben keine automatischen Eigenqualitäten, weder von der Form 
noch vom Material her. Das Tischlein-deck-Dich gibt es nur im Märchen. 

Nicht nur sachliche Qualitäten, sondern Objektrelationen einerseits, der Ver­
wendungszweck andererseits bestimmen die Funktionen von Sachen. Die Be­
deutung der Sache konstituiert sich vor allem in Handlungssystemen, ist zu­
weilen aber auch abhängig von disparaten Objektkonnotationen. Die Banane 
ist ein aktuelles Beispiel dafür. Aufgrund ihrer materiellen Besonderheiten ist 
sie seit Beginn dieses Jahrhunderts ein in Europa wegen ihrer Vitaminhaltig­
keit und ihres Kaloriemeichtums beliebtes Nahrungsmittel, von Ärzten und 
Ernährungswissenschaftlern nachdrücklich empfohlen und in den zwanziger 
Jahren massenhaft als Unterschichtsspeise eingesetzt. Die durch die freie Ver­
fugbarkeit mögliche Veralltäglichung und Ent-Exotisierung wird in den zwan­
ziger Jahren konterkariert durch Josefine Bakers Bananentanz und eine damit 
verbundene künstliche, massenkulturell wirksame Re-Exotisierung. Nach dem 
Zweiten Weltkrieg erreicht Deutschland den höchsten Pro-Kopf-Verbrauch an 
Bananen (1973: 10.9 kg, pro Jahr), wobei durch die Zweistaatlichkeit nur der 
marktwirtschaftlich ausgerichtete Teil in die Gunst des massenhaften Kon­
sums kam, was bewirkte, dass 1989 die Banane zum Realsymbol bundesrepu­
blikanischer Sachkultur und mangelwirtschaftlicher Begehrlichkeit in der 
DDR wurde -und in dieser Bedeutung schließlich auch zum stehenden Motiv 

politischer Witze und sogar zum Gegenstand der Wahlanalyse.« (ebd.: 284) 

Trotz der Relevanz und Vielfaltigkeit von sachsymbolischer Analyse 

und Einordnung führt Korff im Folgenden seiner Ausführungen ein groß 

zu schreibendes »aber« ein: 

»Der Vergleich der emotional-symbolischen Bedeutungen von Sachen in 
Knappheits- und Überflussgesellschaften soll kein Hinweis auf eine histori­
sche Konstanz von Dingen sein. Die Unterschiede sind zu deutlich, als dass 

101 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

von einer gleichbleibenden oder sich jeweils nur geringfügig modifizierenden 
Beziehung Mensch- Ding die Rede sein könnte.« ( ebd.: 288) 

Diese als Axiom kulturwissenschaftlicher Forschung platzierte Aussage 
dokumentiert Korff anhand der Qualität, die die Dinge nach ihrer explo­
sionsartigen V ervielfaltigung in den spätmodernen westlichen Gesell­
schaften erhalten haben: 

»Die Beziehung zu den Sachen, zu den in großer Fülle vorhandenen Einzelsa­
chen, scheint an Komplexität verloren zu haben. Mit der Differenzierung der 
Sachkultur korrespondiert eine Entdifferenzierung der Verhaltenskultur -
jedenfalls was die Beziehung zu den einzelnen Objekten anbelangt. Jean Bau­
drillard spricht davon, dass die Gegenstände immer differenzierter, unsere 
Gesten dagegen immer einfacher werden: Einfache Handbewegungen sind an­
stelle umständlicher Hantierungsverfahren getreten. Die Technik, die hinter 
der kleinen Geste steht, ist freilich um vieles komplizierter als die alten Proze­
duren. Neben diesen direkten Auswirkungen der Sachkultur wird man mit um­
fassenden Änderungen der Struktur der Wahrnehmung und Erfahrung rechnen 
müssen.« (ebd.: 289) 

Mit Beispielen wie demjenigen der Banane, das einen natürlichen 
Gegenstand nicht nur in der Befriedigung menschlich-physischer Be­
dürfnisse zur »Sache« macht, sondern auch die Bedeutungsvielschich­
tigkeit im Verhältnis zwischen Menschen und Dingen sichtbar werden 
läßt - indem Korff detailreich nachweist, welche Funktionalität als Un­
terschichtsspeise, welche Objektivierung als Gegenstand sozialhygieni­
scher Bemühungen, welche Umfunktionierung zum Unterhaltungsphä­
nomen und zum tabubrechenden Instrument durch Josefine Baker und 
welche symbolische Kraft für den Kampf um das bessere Gesellschafts­
system die Banane im Lauf der Zeit entfalten kann-, reproduziert Korff 
Abschnitt für Abschnitt seine Reflexion über den Zusammenhang und 
die Relationierung vom Mensch zum Ding. In immer wieder neuen An­
läufen formuliert Korff das Verhältnis und dessen Qualität, das »Sa­
chen« als dem Menschen Gegenüberstehendes hervorbringen. In theore­
tischer Anlehnung an andere Denkerinnen und Denker der »Dinge« be­
stimmt er deren menschliche und soziale Wertigkeit: Sie- die »Dinge« 
- sind aus anderem Stoff als der Mensch selbst und schon dadurch ein 
»objektives« Gegenüber. Sie verändern sich selbst nicht und strukturie­
ren so die Zeit für den Menschen. Diese Strukturierung ist doppelter Na­
tur: Die »Dinge« bieten dem Menschen Stabilität innerhalb der Dynamik 
von Praxis und Emotion. Und sie bieten Stabilität in der Zeit durch Tra­
dition, indem sie die Muster, wie mit ihnen die Welt gesehen, gefühlt 
und bearbeitet werden kann, auch an die jüngeren Generationen weiter-

102 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

geben. Entscheidend an dem Verhältnis ist, dass der Mensch selbst - in 
eigener »Intention und Aktivität« (ebd.: 279)- die »Dinge« geschaffen 
hat. Dadurch prägen sie, wie sie selbst geprägt worden sind. In ihnen 
stecken Handlungsanleitungen, die in ihrem Weiterbestehen und in ihrer 
Weitergabe an andere Menschen den gesamten gemeinsamen, sozialen 
Zusammenhang mitdefinieren (ebd.). 

Korff bezieht in seiner Theoretisierung die materiell-physische 
Struktur von »Sachen«, ihre Evidenz und zeitliche Konstanz auf ihre 
Potenz zur Kontinuierung von menschlichen Erfahrungen, Handlungen, 
intergenerativ sich wiederholenden Wahrnehmungen und Hantierungs­
weisen. Und er verortet diese Möglichkeitsstruktur in einer historisch 
spezifizierten, qualitativ je unterschiedlichen Gesellschaft. Korffs Be­
grifflichkeit, die auf die analytische Systematisierung, Charakterisie­
rung, Kategorisierung, Kontextualisierung und Interpretation des 
Mensch-Ding-Verhältnisses zielt, verrät das zentrale volkskundliche Er­
kenntnisinteresse. Wie bei Hauser explizit und mehrfach eingeschrieben 
fungieren auch bei Korff die »Dinge« als Zugang zu Beziehungsverhält­
nissen: Die Dinge sind einerseits Medien der Realitätserfahrung für den 
Menschen und andererseits sind sie faktische Gegebenheiten des Le­
bens. Sie vermitteln Erfahrungen und sind selbst Materie. Medium und 
Faktum fallen im Ding in eins. Varianteureich, aber dicht komprimiert 
diskutiert Korff auf über elf Seiten die verschiedensten Aspekte, die das 
Mensch-Ding-Verhältnis dokumentieren, analysieren und interpretieren 
lassen. Unter der Perspektive der »Funktionalität« veranschaulicht er, 
wie Dinge die Aufgabe des Symbols, Instruments, der class- und gender­
Produktion sowie die Rolle von affektiven Beziehungen einnehmen 
können (ebd.: 282ft). Die »Temporalität« wiederum ist das Stichwort, 
um darauf aufmerksam zu machen, dass erstens die Zeit als Wandel der 
Dinge selbst beschreib- und bedenkbar ist, und zweitens den Wandel des 
Verhältnisses zwischen Ding und Mensch erfasst (ebd.: 289f). Die Theo­
retisierung der »Sachkultur« geht immer von dem Beziehungsverhältnis 
aus, das zwischen Menschen und »Sachen« besteht. Die »Sachen« allein 
interessieren (Korff) nicht; es geht um sach-anthropologische »Kultur«­
Theorie. 

Die sozialanthropologische Kontextualisierung steht in all diesen 
Reflexionen zwar im Zentrum der Denkarbeit, sie bildet aber nicht das 
diskursive Ziel der von Korff angestrengten »kulturwissenschaftlichen« 
Überlegungen. Vielmehr geht es in seiner volkskundlichen Wissens­
arbeit um die Zeichnung eines Bilds vom Menschen, das die gesell­
schaftliche Einbettung des Menschen als dessen empirisch-realen Zu­
stand darstellt und an dem abgelesen werden kann, wie das Menschsein 
sich in Form unterschiedlichster Ausgestaltungen formiert. Ins Zentrum 

103 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

der Gegenstandskonstruktion von Gesellschaft wird zu deren Profilie­
rung die theoretisierte Konturierung des gesellschaftlich eingebundenen 
Menschen gesetzt. Dementsprechend dient die kulturwissenschaftlich 
viel zitierte Philosophirr Harrnah Arendt als theoretische Inspiration und 
als Fundierung für die abstrahierten Überlegungen zur Mensch-Ding­
Beziehung, die Korff in konsequent positiv gezeichneter Anlehnung an 
die Philosophirr (ebenfalls) als »Objekt-Anthropologie« qualifiziert 
(ebd.: 278f). Damit markiert Korff- dem (fach-)wissenschaftlichen wie 
allgemein interessierten Publikum - die wissenschaftliche wie gesell­
schaftliche Zielorientierung als auch das theoretische Niveau seiner vor­
getragenen Reflexionsarbeit Das Individuum wird hier als komplex 
handelndes Wesen vorgestellt, das sich in einem ebenso komplexen -
weil materiell bedingten und bedingenden - Umfeld vergesellschaftet 
bzw. vergesellschaftet wird. Die menschlichen Handlungskompetenzen 
und -potentiale entstehen - in volkskundlich-kulturwissenschaftlicher 
Konzeptualisierung - aus dem (möglichst weit reichenden und tief ge­
henden) Verstehen der je eigenen Umwelt sowie der eigenen Positionie­
rung und Bedingtheit (und damit auch der von anderen). Jede analyti­
sche Darstellung menschlicher Existenz - wie Korff sie in seinem Fest­
schriftbeitrag liefert - oszilliert damit immer zwischen repräsentierender 
Transparenz von Wirklichkeit und handlungsanleitender wie handlungs­
bevollmächtigender Präsentation der vielschichtigen Möglichkeiten für 
die aktuelllebenden (und lesenden) Menschen. 

In Korrespondenz zur theorieorientierten Zielsetzung, die der »kul­
turwissenschaftlichen« Autorisierung der formulierten Handlungsanlei­
tungen dient, ist der Duktus des Artikels gleichzeitig theoretisch dicht 
sowie inhaltlich erfahrungsnah und konkret gehalten. In dem Aufsatz 
finden sich viele Forschungsverweise und Bezüge aufbestehende Resul­
tate aus anderen Disziplinen. Korff verknüpft die disziplinär unter­
schiedlichsten, vorwiegend theoretisch und anthropologisch ausgerichte­
ten Forschungsbeiträge aus den Bereichen der Kulturphilosophie, der 
(Sozial- und ökologischen) Psychologie, der Kunst- und Designwissen­
schaft, der Soziologie, Geschichtswissenschaft und Ethnologie mit sol­
chen aus der Volkskunde. Die Pointe der Verknüpfung liegt darin, dass 
die Philosophie, Psychologie und Kunstwissenschaft mit ihrer zur Gene­
ralisierung und starken Abstraktion tendierenden Forschung die Funk­
tion der legitimatorischen Fundierung des kulturwissenschaftlich­
sachanthropologischen Theorieprojekts übernehmen. Auf diesem inter­
disziplinär wissenschaftlichen Fundament werden dann die empirisch 
dicht beschriebenen Beispiele hinsichtlich der darin sichtbar gemachten 
- anhand der Banane historisch, gesellschaftlich und geographisch 
unterschiedlich konkretisierten - Lebensweisen in einer anthropologisch 

104 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

ausgerichteten Weise interpretiert; und zwar mithilfe der soziologischen, 
geschichts- und ethnowissenschaftlichen Detailstudien, die hinreichen­
des Vergleich- und Belegmaterial bieten. 

Profilierung: Gesellschaft als differenzierte Integration­
»Vielfalt kann ja nichts schaden« 

»Während unseres ersten Gespräches am Telefon bemerkte Herr E., in seiner 

Wohnung gäbe es nicht viel >Typisches<, da er nicht sehr traditionsbewusst sei. 

Diese Äußerung scheint in offenkundigem Widerspruch zu stehen zu der gro­
ßen Anzahl von siebenbürgischen und rumänischen Objekten, die die Woh­
nungsdekoration der E.' s dominieren. 

Für Alfred E.'s Äußerung gibt es verschiedene Gründe. Zum einen scheint 
sein Bewusstsein für die Dinge, die ihn umgeben, geringer ausgeprägt zu sein 

als bei seiner Frau. Von ihr kamen meist detailliertere Hinweise und Angaben 

zu den einzelnen Gegenständen. Aber auch sie war nach der Begehung des 
Erdgeschosses über die große Anzahl der Objekte aus Rumänien erstaunt. 

Frau E.: >Ist doch mehr als man denkt, ne? < 

Herr E.: >Man nimmt das nicht mehr so wahr, wenn man täglich damit um­

geht.< 

Frau E.: >Ja, weil es einem vertraut ist.< 

Im täglichen Umgang werden die Objekte von ihnen als persönliche Dinge 
empfunden, die sich - wie bei anderen Leuten auch - im Laufe der Lebensge­

schichte und durch Geschmacksentscheidungen angesammelt haben. Als Aus­

hängeschilder ihrer Ethnizität werden die rumänischen und siebenbürgisch­
sächsischen Dinge von ihnen nicht betrachtet. 

Herr E. betonte während des Gesprächs mehrfach, dass seine Frau und er kei­

ne Abbildungen siebenbürgischer Orte und Kirchen in ihrer Wohnung ausstel­
len. Zudem entsprächen auch die vielen rumänischen und ungarischen Gegen­

stände nicht seiner Vorstellung eines >typisch< siebenbürgisch-sächsischen 

Wohmaumschmucks. Er betonte, dass er sich in der Auswahl von Einrichtung 
und Wohndekoration von seinem persönlichen Geschmack leiten lasse und 

nicht von dem Wunsch, siebenbürgischen Traditionen zu entsprechen: 

>Ich kaufe mir was Funktionales, und wenn ich das bekomme, was mich an zu 

Hause erinnert, dann wenn es hinpasst, stelle ich 's mir auf Aber Aufstellen, 

nur damit es da ist, weil es [. . .} von zu Hause ist, das ist mir nicht wichtig. 

Wenn es mir gefällt, und ich meine Freude daran hab, dann stell ich 's hin. 

[. .. Aber] das muss nicht zwingend sein, um nun zu demonstrieren, ich komme 

aus Siebenbürgen.< [Auslassungen i.O.] 

Auch seine Frau möchte ihre Wohnung nicht willkürlich mit siebenbürgischen 
Attributen ausstatten, die nicht im Einklang mit ihrer Lebensgeschichte stehen, 

wie etwa Holzstühle in der Küche. Sie betont jedoch stärker als ihr Mann, dass 

ihr Geschmack ebenso wie ihre Identität durch ihre Herkunft geprägt ist. Da-

105 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

her ist sie der Meinung, dass Wohnungen von Siebenbürger Sachsen durchaus 

anders aussehen sollten als Wohnungen von Bundesdeutschen: 
>Es ist eine andere Identität. Wir haben eine andere Sprache, man hört es uns 

an der Sprache an, wir haben in gewissem Sinne eine andere Verhaltensweise, 

wir haben in vielerlei Hinsicht eine andere Denkweise, weil wir so viele hun­

dert Jahre in der Diaspora gelebt haben, und weil gewisse Dinge sich eben so 

entwickelt haben, und warum soll ich das verleugnen? Warum soll man das 

nicht, so wie man es an meiner Sprache erkennt, kann man es auch an meinem 

Wohnraum erkennen. Ich stehe dazu. Ich habe nie versucht, meine Identität zu 

verleugnen oder irgendwie mich übertrieben anzupassen, zu sagen, ich will 

sein wie die anderen. Das will ich nicht!< 

Der Zusammenhang zwischen der Gestaltung des Wohnraums und der eigenen 
Identität ist Inge E. sehr bewusst. Für sie ist klar, dass die siebenbürgischen 

und rumänischen Objekte in der Wohnung auch Ausdruck ihrer Ethnizität und 

ihres Verständnisses von Heimat sind: >Es sind bestimmte Dinge, mit denen 

man sich identifiziert!< 

Dennoch ist die Wohndekoration der E.'s nicht in erster Linie in dem Bestre­

ben zusammengestellt worden, ethnische Herkunft zu demonstrieren. Für die 
Keramiksammlung, die den Raumschmuck dominiert, ist vor allem deren 

kunsthistorischer und ästhetischer Wert, weniger die ethnische Zuschreibung 

der einzelnen Stücke von Belang. Es sind ebenso viele ungarische und rumäni­
sche Stücke darin enthalten wie siebenbürgisch-sächsische. Die Sammlung 

wurde bereits in Hukarest angelegt, an einem Ort, wo die Keramiken keine 
fremde Herkunft, sondern ausschließlich kulturhistorisches Interesse demons­

trierten. Durch die Migration ist die zusätzliche Symbolfunktion hinzugetre­

ten, die Gegenstände von >zu Hause< erhalten: sie werden Zeichen für Heimat, 

für eine Verknüpfung von Vergangenheit und Zukunft in der Lebensgeschich­
te, für die Identität mit sich selbst, für die Ethnizität. 

Gleichzeitig sind die kulturhistorischen Gegenstände in der Wohnung der E. 's, 

zu denen die Keramik-Sammlung ebenso gehört wie die böhmische Fayence­
Figur und die rumänische Hinterglasmalerei, gemeinsam mit der meist funk­

tional gehaltenen Möblierung Repräsentanten einer Ästhetik, die Intellektuali­

tät und Schichtzugehörigkeit demonstriert. 
Durchbrachen wird dieses Prinzip nur durch wenige geschenkte Objekte, die im 

Wohn- und Esszimmer ihren Platz gefunden haben, und die Gemälde des Soh­

nes im Esszimmer und im Flur. Auch die Erinnerungsobjekte, die mit dem 

Gedenken an enge Verwandte und Freunde verbunden sind, weisen auf soziale 
Verbindlichkeiten und familiäre Verbundenheit hin. Im Gesamtcharakter der 

Wohndekoration nehmen diese Objekte jedoch einen geringen Raum ein und 

ordnen sich zudem meist der Anforderung unter, gleichzeitig Objekte von kul­
turellem und ästhetischem Wert zu sein. Familienfotos, die diesen Anspruch 

nicht erfüllen, sind ausschließlich im privaten Obergeschoss als Wandschmuck 

zu finden.« (Bräuer 2000: 158ff; Hervorhebungen i.O.) 

106 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Birgit Bräuer beschäftigt sich in ihrer Magisterarbeit, die 1997 von der 
Philosophischen Fakultät der Georg-August-Universität Göttingen an­
genommen und im Jahr 2000 als 83. Band der »Schriftenreihe der 
Kommission für Deutsche und Osteuropäische Volkskunde in der Deut­
schen Gesellschaft für Volkskunde e.V.« publiziert wurde, mit dem 
Thema der (Re-)Migration von ehemals deutschstämmigen Siebenbürger 
Sachsen nach Deutschland seit den 1950er Jahren. Bräuer interessiert 
sich speziell für die Migration von rechtlich als »Aussiedler« bezeichne­
ten Personen, deren Auswanderung - gesetzlich, gesellschaftlich und 
wissenschaftlich - in den Kontext der Bevölkerungsverschiebungen als 
Folge des Zweiten Weltkriegs eingeordnet wird. Bräuers explizierte 
Fragestellung richtet sich darauf, »ob und wie es den Betroffenen ge­
lingt, einen Bogen zu schlagen, um den Bruch [durch die Migration; se] 
in der eigenen Lebensgeschichte und Identität zu überwinden, und wel­
che Bedeutung die Zugehörigkeit zu ihrer Herkunftsethnie für sie wei­
terhin hat« (ebd.: 9f). Bräuergeht davon aus, dass die Ethnizität einen 
entscheidenden Aspekt für die Migrationsmotivation darstellt, weshalb 
sie für ihr Forschungsinteresse an den subjektiven lebensgeschichtlichen 
Entwicklungen theoretisch und analytisch dort ansetzt. Eine zweite 
Hypothese fundiert Bräuers Operationale Fragen und ihr methodisches 
Vorgehen: Sie versteht das Wohnen und die Wahl der Möblierung als 
subjektive, sozial und kulturell geprägte Praxis, in der konsequenterwei­
se sowohl die eigene Identität als auch die Ethnizität zum - materiell 
und konkret fassbaren- Ausdruck kommen (ebd.: lOf). 

Bräuer gewinnt ihr Material für die Beantwortung dieser operationa­
len sowie ihrer übergeordneten Fragestellung nach der subjektiven Be­
und Verarbeitung von Migrationserfahrungen aus Gesprächen mit aus­
gewählten Personen und aus dem Blick auf die je spezifischen Woh­
nungsausstattungen ihrer Interviewpartnerlnnen. Die Gespräche, die 
Bräuer in Form von teilstandardisierten Interviews geführt und an­
schließend transkribiert hat (ebd.: 14), werden ergänzt von Grundriss­
Skizzen und Fotografien der Wohnungen mit Möblierung und Dekora­
tion, die Bräuer selbst angefertigt hat (ebd.: 15). Das Kernstück der 
Arbeit bilden neun Einzelfallanalysen auf fast 100 Seiten, die Bräuer mit 
einer analytischen und interpretierenden Gesamtbetrachtung auf noch 
einmal ca. 30 Seiten abschließt. Den Einzelfallen sind drei große Kapitel 
zur Methodologie und theoretischen Einordnung sowie zum allgemeinen 
historischen und sozialen Kontext der ausgewählten Personengruppe vo­
rangestellt (ebd.: Inhaltsverzeichnis). Der Interviewleitfaden und die 
Fotos sind der Arbeit als Anhang beigefügt (ebd.: 251ft). 

Das eingangs referierte Zitat stellt eine längere Passage aus einer der 
Fallstudien dar. Es sind die letzten zwei von 14 Seiten, auf denen die 

107 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Forscherirr das »Ehepaar E.« den Leserinnen vorstellt, und die der Ana­
lyse der biographischen Selbstdeutungen von Herrn und Frau E. bzw. 
deren aktuellem Selbstverständnis im bundesdeutschen Lebensumfeld 
gewidmet sind. Jede Fallstudie ist mit einem Zitat der interviewten Per­
sonen überschrieben, die als pointierte Charakterisierung des entspre­
chenden Falls fungiert. Diejenige Studie von »Inge und Alfred E.« hat 
Bräuer mit dem Zitat »Vielfalt kann ja nichts schaden« betitelt (ebd.: 
147). Nach den Beschreibungen und Analysen der biographischen 
Daten, der unterschiedlichen Lebensstationen und -orte sowie der spezi­
fischen Familien- und Berufssituation folgt am Schluss Bräuers Bespre­
chung und Deutung der W ohnungsausstattungen. Hier demonstriert die 
Autorirr ihre fachliche Analyse und »kulturwissenschaftliche« Kompe­
tenz, indem sie die eingangs als voneinander abhängig definierten The­
men der Identität, der Ethnizität und des W ohnens im Blick auf die »ma­
terielle Kultur« miteinander verknüpft, um sie so in eine wechselseitig 
bedingend-bedingte Relationalität zu bringen. 

Bräuer schildert auf diesen zwei Seiten, wie das Ehepaar E. die 
Auswahl ihrer Möbel und die Eimichtung ihrer Wohnung in Deutsch­
land begründet. Als wichtig betont sie in ihrer, direkt mit den Interview­
passagen verbundenen Analyse die subjektive, biographische Funktion 
und Bedeutung, die die verschiedenen »Dinge« für die beiden Eheleute 
haben, welche Unterschiede je nach Person dabei zum Vorschein kom­
men und wie die Dingwahrnehmungen variieren zwischen bewusster 
und unbewusster Zeichensetzung. Aus dieser analytischen Perspektive 
werden die Regeln »kulturwissenschaftlich« kategorisiert, die den Bezug 
des interviewten Ehepaars zu ihren Möbeln und deren konkreter, weil 
bedeutsamer Platzierung bestimmen. Ausgehend von den individuellen 
und persönlichen Äußerungen werden die dinghaften Zeichensetzungen 
im Hinblick auf die soziale Schicht und die sozialen Einbindungen der 
beiden Wohnungsbesitzerinnen interpretiert. Bräuer verortet so die indi­
viduellen Biographien und subjektiven Entscheidungen im Zusammen­
hang allgemeiner Praxen und struktureller Typik. Demgegenüber setzt 
Bräuer im Folgenden die persönlichen Vorstellungen von Ingrid und Al­
fred E., die diese bezüglich genereller Konzepte von Tradition, ethni­
scher Typik und Identität formulieren. Im Nachvollzug der Beziehun­
gen, die die beiden zwischen sich, ihren Familien, früheren und jetzigen 
Freunden, Arbeitskolleginnen und Nachbarn anhand ihrer Wohnungs­
ausstattung herstellen, erreicht Bräuer anhand ihrer kulturwissenschaftli­
chen Analyse eine Differenzierung zwischen allgemeiner Biographie, 
individueller Identität und subjektiver Selbstverortung. In der Deklara­
tion der Unterschiedlichkeit und Hierarchisierung der bestimmenden 
Faktoren für die Möbelwahl je nach Funktionalität, persönlichem Ge-

108 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

sclnnack, Zeichenhaftigkeit oder Zeichenfunktion entfaltet die Forsche­
rirr eine im Konkreten nachvollzogene Diversität an Lebensmöglichkei­
ten, die sie letztlich anhand ihrer interpretativen Auswertung wieder zu 
einem gesamten soziahistorischen Kontext zusammenfügt. 

Gleichzeitig transformiert Bräuer die gesellschaftlich breit verwen­
deten Konzepte von »Ethnizität«, »Tradition«, »Typik« und »Identität« 
über ihre »kulturwissenschaftlich« differenzierend gestaltete Analyse: 
Bräuer verwendet die Begriffe für ihre eigene komplexitätsorientierte 
Forschung, auch wenn sie im gesellschaftlichen Umfeld oft- im Gegen­
teil zu Bräuers analytischer Intention - mit einfachen und eindeutigen 
Bedeutungen besetzt sind. Die Aufrechterhaltung der Begriffe durch 
Bräuer, die sie unter ihrer analytischen Perspektive realer Differenzie­
rung für die »kulturwissenschaftliche« Beschreibung und Interpretation 
von konkreten biographischen Beispielen nutzt, transformiert die meist 
ein-deutig und statisch verwendeten Bezeichnungen im diskursiv neu 
hergestellten Zusammenhang und aufgrund ihrer neuen Funktion zu ana­
lytischen Kategorien für unterschiedliche, sich wandelnde und verän­
derbare Lebenszusammenhänge von subjektiv-individuellen Menschen 
innerhalb eines gesellschaftlichen Ganzen. Die Nähe der Beschreibun­
gen und der darin enthaltenen Erfahrungen, die Bräuer in ihrer Studie 
präsentiert, zu denjenigen des potentiellen Publikums ermöglicht den 
Leserinnen den einfachen Einstieg in die Lektüre und die Herabsetzung 
von Denkhindernissen beim Nachvollzug der Analyse. So erhöht die 
Autorirr die Wahrscheinlichkeit der von ihr intendierten, komplexitätsbe­
tonten Rezeption sowie die erfolgreiche, inhaltlich modifizierte Wieder­
einführung der von ihr »kulturwissenschaftlich« konnotierten Begriffe. 

In ihrer Verwendung öffentlich bekannter und geläufiger Begriffe, in 
ihrer Wahl der Beispiele, in ihrem sprachlichen Duktus sowie in ihrer 
Chronologie der Fallstudien bzw. in ihrem ganzen Aufbau des Buches, 
manifestiert Bräuer auf immer wieder wechselnden Ebenen des Denkens 
das gleiche Profil ihres diskursiv gesetzten Gegenstands: Verschiedene 
persönliche Lebenserfahrungen und -Situationen unterschiedlicher Men­
schen werden analytisch verknüpft und interpretativ abstrahiert zu Fällen 
eines größeren Ganzen. Das für die Leserinnen evozierte Bild der unter­
suchten Personen, das Zitieren derer je eigenen Aussagen und der Ein­
bezug der verschiedenen, individuell geäußerten Meinungen und Ent­
scheidungen verbindet sich mit den Analysen und Interpretationen der 
Forscherirr zu einem gesellschaftlich und historisch spezifizierten Ge­
samtprofil: Im kulturwissenschaftlich charakteristischen Hin und Her 
zwischen dem Blick auf das Spezifische im Allgemeinen und der Ab­
straktion des Subjektiven hin zum Generellen entsteht das Bild von vie­
len, differenten Subjekten in einem objektivierten, gesellschaftlichen 

109 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Gesamtzusammenhang. Bräuer liefert damit von ihrer - per Qualifika­
tion und publikatorischer Autorisierung- akkreditierten Position als kul­
turwissenschaftlich arbeitende Volkskundlerirr eine Konzeption der 
»Gesellschaft« als Komplex aus differenziert agierenden Persönlichkei­
ten, die sich und ihr Umfeld selbst bewusst wahrnehmen, deuten und zu 
gestalten versuchen. In Kombination vieler solcher gruppenorientiert­
selbständiger Menschen formiert sich deren Gemeinschaft als differen­
zierte und doch gleichzeitig integrierte Gesellschaft. 

Fazit: Wir und die Materialität 

In einer Zeit, in der der Bereich der »Dinge« im Verlauf von knapp 200 
Jahren - durch industriell veränderte Produktions- und Distributionsbe­
dingungen sowie durch die marktwirtschaftlich veränderten Konsump­
tionsmöglichkeiten-eine stetige, ja geradezu exponentielle Veränderung 
erfahrt, interessiert sich die Volkskunde für das Verhältnis, das zwischen 
den »Dingen« und den Menschen besteht. Konzentrierte sich die For­
schung im 19. Jahrhundert auf die Qualität der »Dinge« - als »Über­
bleibsel« bzw. als im Verschwinden begriffene »Kultur« (vgl. Bimmer/ 
Weber-Kellermann 1985: 14; vgl. Kaschuba 1999: 224ft) -, wechselte 
der Forschungsfokus im Verlauf des 20. Jahrhunderts. »Funktion«, 
»Symbolgehalt« und »Bedeutung« wurden zu zentralen Leitkategorien, 
die die Fragestellungen und Erkenntnisinteressen neu ausrichteten (vgl. 
Bimmer/Weber-Kellermann: 119ff; Kaschuba 1999: 224ft). Am Ende 
des 20. Jahrhunderts, das sich durch Themensetzungen der »Krise«, 
»Komplexität« und »Konstruktion« (vgl. Geertz 1987) charakterisieren 
läßt, gerät die Dingwelt als »Materialität« in den volkskundlichen For­
schungsblick In dieser Konzeption weitet sich das Erkenntnisinteresse 
vom Objekt an sich auf die Dimensionalität der »Dinge«. Die volks­
kundliche Forschungsagenda folgt so dem Lauf der Zeit in deren charak­
teristischen Veränderungen, ohne das volkskundliche Thema der »Sach­
kultur« an sich preiszugeben. 

Der relationierend definierte Kulturbegriff, wie ihn die Fachvertre­
terinnen in den 1990er Jahren verwenden, ermöglicht und organisiert die 
neue disziplinäre Forschungsausrichtung. Erstens gelingt mit der Rela­
tionierung ein Perspektivenwechsel, der der zeitgenössischen Charakte­
ristik der Komplexität gerecht werden kann. Indem die Relationierung 
ohne theoretische Fixierungen der analytisch beobachteten Irrverhältnis­
setzungen und ohne direkte Kausalität der unterschiedlichen Beziehun­
gen operiert, gerät auch die Widersprüchlichkeit und die als Krise erfah­
rene Realität in den Blick. Zweitens erreicht diese analytische Strategie 
der relationierenden Vemetzung eine qualitative Ausweitung der Er-

110 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

kenntnisinteressen, die noch immer nach der Qualität, Funktion und Be­
deutung der »Dinge« fragen kann, gleichzeitig aber auch darüber hi­
nausgeht, indem sie die interpretative Bestimmung- von Qualität, Funk­
tion und Symbolgehalt- im Verhältnis der Menschen zur Materialität 
sucht. 

Pointierend zusammengefasst ermöglicht der aktuelle, relationieren­
de Kulturbegriff einen volkskundlichen Traditionserhalt durch die 
Transformation der erarbeiteten Erkenntnisse zu »kulturwissenschaftli­
chem« Wissen. Anhand der neuen Perspektive und Forschungsorientie­
rung, die grundsätzlich relationierend funktioniert, gelingt eine verän­
derte Organisation des Wissens, das nicht nur die Mehrdimensionalität 
der gegenwärtigen Realität in ihrer vernetzten Ordnung repräsentiert, 
sondern auch unterschiedliche Wissensbestände - unter anderem die 
fachhistorisch erarbeiteten und tradierten - miteinander verbindet. 

Stadtforschung: Wir und die Physis 

Im Verlauf der 1990er Jahre erscheinen im deutschsprachigen West­
europa (mindestens) sechs disziplinäre Gemeinschaftspublikationen zum 
Thema »Stadt«, an denen die Volkskunde maßgeblich beteiligt ist. Den 
Anfang macht 1993 das »Anthropological Journal on European Cultu­
res« mit seinem vierten überhaupt veröffentlichen Band unter dem Titel 
»Urban Europe« (AJEC 1993). Diesem folgt ein halbes Jahr später der 
in Graz erscheinende »kuckuck« mit seinen »Notizen zu Alltagskultur 
und Volkskunde«, die sich in diesem Heft dem Thema »Metropolis« 
widmen (kuckuck 1994). Noch im gleichen Jahr 1994 fokussiert der 
ebenfalls ganz taufrische »anthropolitan« aus Frankfurt a.M. seine erste 
Ausgabe im zweiten Jahrgang der »Stadtanthropologie« (anthropolitan 
1994). Weiter geht es im gleichen Takt mit der achten Ausgabe - im 
vierten Erscheinungsjahr- von »kea«, der sich selbst als »Zeitschrift für 
Kulturwissenschaften« untertitelt, mit dem Motto »Stadtdschungel« (kea 
1995). Es folgt ein kurzes zeitliches Luftholen, bis im Juni 1998 die 
»Berliner Blätter« sich mit ihren »Ethnographische[n] und Ethnologi­
sche[ n] Beiträgen« zu Wort melden. Sie konstatieren und fokussieren in 
ihrer 17. Nummer diverse »Transformationen des Städtischen«, die 
Michi Knecht und Peter Niedermüller als Herausgeberinnen dieses Hefts 
unter der programmatischen Perspektive einer »Stadtethnologie in Euro­
pa« thematisieren (Berliner Blätter 1998). Und als letzten Beitrag in die­
sem Jahrzehnt veröffentlichen Waltraud Kokot, Thomas Hengartner und 
Kathrin Wildner den Band »Kulturwissenschaftliche Stadtforschung«, 
den sie - bereits in retrospektiver Blickrichtung - als »eine Bestandsauf­
nahme« definieren (Kokot/Hengartner/Wildner 2000). 

111 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Bereits auf den ersten - eben skizzierten - Blick f<illt auf, dass in 
diesem (inter-)disziplinär wissenschaftlichen Feld eine auffallige Anzahl 
neuer Zeitschriften gegründet wurde und dass diese mit einer ihrer ersten 
Ausgaben das Thema »Stadt« aufgreifen. Ein zweiter Blick in die Edito­
riale und Impressa der verschiedenen Veröffentlichungen zeigt, dass 
sich jede der oben zitierten Publikationen neben der wissenschaftlich­
professionellen Leserschaft an ein grundsätzlich weiter gefasstes, an ak­
tuellen kulturbezogenen Themen interessiertes Publikum richtet. Diese 
Ansprech- und Anspruchsqualität dem eigenen Forum gegenüber mani­
festiert sich materiell im gestalterischen Layout und der (material-) 
technischen Aufmachung. 

Fast durchwegs alle Publikationen sind in ihrer Gestaltung eher ein­
fach gehalten. Am aufwändigsten zeigt sich das »AJEC«, das in einem 
einheitlichen, für jede Ausgabe gleich gehaltenen Umschlagsdesign er­
scheint. In schwarzweißer Farbgebung bildet das Cover die geographi­
sche Karte Europas ab: Im Bild wird noch einmal das Motto wiederholt, 
das auch im Namen der Zeitschrift gespiegelt wird. Im Zentrum stehen 
(die) »European Cultures«, die aus dem Blickwinkel von »Anthropolo­
gists« thematisiert werden. Die einheitlich gewählte und für alle Ausga­
ben durchgängig verwendete Umschlaggestaltung macht bereits beim 
zweiten Band- spätestens aber im zweiten Jahr mit der dritten und vier­
ten gleich aussehenden Ausgabe - deutlich, dass hier ein auf länger­
fristige Zeit angelegtes Zeitschriftenprojekt vor den Leserinnen liegt. 
Die Wahl des Designs, der Einheitlichkeit und des Materials demon­
striert einerseits die Professionalität dieses Unternehmens und anderer­
seits die Hierarchie von Inhalt und Gestaltung. Zentral sind die Inhalte, 
die im Rahmen einer professionellen und durchdachten Konzeption ent­
stehen und vermittelt werden. Das Material dagegen orientiert sich 
einerseits an möglichst niedrig zu haltenden Kosten - in Form des 
Paperbacks - und andererseits an ökologischer Ressourcenorientierung: 
Deshalb bewirkt der kartonierte Glanzumschlag in Kombination zu dem 
ungebleichten, halbkartonierten Papier im Inneren der Zeitschrift eine 
Pointierung - nicht Kontrastierung - der inhaltlich intendierten Aussa­
gekraft: Die Herausgeberinnen profilieren und positionieren hier ein Fo­
rum, das sie als gesellschaftlich wie ökologisch nachhaltig präsentieren 
und das konsequent auch auf die in der Zeitschrift geäußerten Inhalte 
ausstrahlt oder gar übergeht. Letztlich ermöglicht diese Art der konkre­
ten Materialisierung des »AJEC« eine doppelte Publikumsstrategie. 
Erstens ist jedes Heft klar erkennbar Teil eines Gesamtunternehmens, 
das über Zeitschriftenabonemente als solches der Öffentlichkeit zugute 
kommen soll. Zweitens stellt jedes Buch eine eigene, in sich geschlosse­
ne Publikation dar, die auch einzeln rezipiert werden kann. 

112 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Richtiggehend »flapsig« zeigt sich demgegenüber der Grazer »ku­
ckuck«, der von einem »jungen« - das heißt vorwiegend mit noch nicht 
etablierten Wissenschaftlerinnen besetzten - Herausgeberinnenteam 
ediert wird. Wie viele populäre Zeitschriften- oder Informationsmagazi­
ne im A4-Format gehalten, getuckert statt gebunden, bildet der »ku­
ckuck« ein Leichtgewicht, das man schnell einstecken, einfach mitneh­
men, locker durchblättern und auch im Bus, Zug oder Cafe überfliegen 
bzw. lesen kann. Der Umschlag ist aus etwas dickerem, in wechselnder 
Farbe hergestelltem Papier, jeweils mit einem großen Foto, Bild, Skizze 
oder Cartoon gestaltet, die das im Heft zu Erwartende bildhaft assoziativ 
ankünden. Unterschiedliche Schriftarten, unterschiedliche Bilder von 
unterschiedlicher Druckqualität und das innen verwendete graue Um­
weltschutzpapier signalisieren eine Einfachheit der Herstellung, die das 
Gewicht und die Intention der Zeitschrift in absichtlich nicht-etablierter, 
aktuell-flexibler Professionalität verstanden wissen wollen. Im - mate­
riell vermittelten - Vordergrund steht die Einfachheit, Flexibilität und 
Spontaneität, auf die das Heft in seiner Gestaltung verweist. Es demons­
triert, vor allem aufgrund seiner Regelmäßigkeit, seiner Frequenz von 
zwei Ausgaben pro Jahr und seiner Dauerhaftigkeit des Erscheinens, 
dass bei der Relevanz der Inhalte, des Engagements unterschiedlicher 
Personen und der Ideenvielfalt sehr viel mehr und einfacher machbar ist, 
als man im Vergleich zu teurem Printmedien-Hochglanz-Design denken 
und erwarten würde. Gerade im Kontrast von unbekümmerter Flüchtig­
keit der Materialität, die sich ja doch in den Sammlungen der Bibliothe­
ken und Institutsarchive als sehr dauerhaft erweist, und der Gewichtig­
keit der pro Ausgabe behandelten Themen liegt die stark mit dieser 
Spannung arbeitenden Wirkung der Zeitschrift. 

Demgegenüber zeigt sich der etwas jüngere, aber ebenfalls einfach 
geheftete, in kleinem A5 formatierte »anthropolitan«, der von der Frank­
furter »Gesellschaft für Kulturanthropologie (GeFKA)« herausgegeben 
und lanciert wurde, nüchterner und gesetzter. Durchgehendes Computer­
layout, wissenschaftlich üblicher Schriftsatz und textorientierte Gestal­
tung zeigen an, dass hier die Informationen und Inhalte im Zentrum ste­
hen. Der in fetten Grassbuchstaben gesetzte Name der Zeitschrift domi­
niert das Titelblatt, womit die Aussage des restlichen Layouts unterstützt 
wird: Institutionell gesehen rezipieren die Leserinnen mit dem »anthro­
politan« ein Vereinsbulletin, das aber in seiner Nüchternheit sehr deut­
lich vermittelt, dass die Gesellschaft auf wissenschaftlicher Autorität 
gegründet ist, deren Informationen das Gewicht und die Wichtigkeit 
einer gesellschaftskritischen Instanz beanspruchen. 

Lebhafter und anspruchsvoller - im Sinne von sinnlich ansprechen­
der - präsentiert sich die »Zeitschrift für Kulturwissenschaften« mit dem 

113 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

kurzen, ins Auge springenden Namen »kea«. Klein geschrieben, groß 
gesetzt, in geschwungener Handschrift (scheinbar) aufs Papier geworfen 
macht die Publikation neugierig auf ihren Inhalt. Mehrere Aspekte ver­
stärken diesen Eindruck: auch hier ein bunter, kartonierter Umschlag, 
ein Titelbild- schwarz auf dem farbigen Grund-, als assoziativer Ver­
weis auf das Hauptthema, kein aufwändiges aber doch erkennbares Ge­
samtdesign, ein Wechsel zwischen Druck- und handschriftlichen Buch­
staben, zwischen großen und kleinen Gestaltungselementen verkünden 
keineswegs eindeutig, aber Interesse heischend, was die Leserinnen im 
Inneren der Zeitschrift erwartet. Titel und Untertitel der Zeitschrift pro­
vozieren allein schon in ihrer Relationalität ein Nachdenken und Nach­
fragen: Wer oder was ist »kea«? Wer oder was sind »Kulturwissenschaf­
ten«? Erklärt das eine das andere und wie? Gewicht und Dicke jeder 
Edition nehmen vorweg, dass es sich- auch wenn inhaltlich noch immer 
wenig verdeutlicht ist - um eine Zeitschrift mit einer gewissen Substanz 
handeln muss. Zudem: Jede Ausgabe ist ein Buch an sich, und Ausgabe 
an Ausgabe gereiht ergibt Mitte der Neunziger Jahre bereits einen Vier­
tel Meter Lauflänge. 

Die »Berliner Blätter« schwanken zwischen professionellem An­
spruch des Designs und der Einfachheit einer wenig aufwändigen Her­
stellung. Der leicht kartonierte Umschlag kündigt bereits auf dem Titel­
blatt, wenn auch klein gedruckt, aber am oberen Heftrand platziert - als 
Überschrift interpretierbar - das Thema und Inhaltsverzeichnis der Aus­
gabe an. Die Mitte des Deckblatts nimmt jeweils ein thematisch ausge­
wähltes Foto ein, das groß und fett gedruckt mit dem Namen der Zeit­
schrift unterschrieben ist. Zentral und an erster Stelle f<illt den Leserin­
nen also ein - Assoziationen weckendes - Bild und die Manifestation 
einer Institution ins Auge. Die Angabe der ISSN-Nummer auf gleicher 
Höhe wie das Erscheinungsdatum direkt unter dem Zeitschriftennamen 
verstärkt die Aussage des Offiziellen, der allgemeinen Etabliertheit, 
Konstanz und Kontinuität, die die »Berliner Blätter« für sich in An­
spruch nehmen. Das Layout im Inneren der Hefte steht in einem gewis­
sen Kontrast zur bzw. in Aufweichung der vorher demonstrierten Domi­
nanz des Etablierten. Mit wenig grafischem Ehrgeiz folgt Beitrag auf 
Beitrag in relativ großer Schrift gut leserlich gedruckt. Hier im Inneren­
auf der Ebene des zweiten Eindrucks - dominieren die Inhalte, die nun 
für Qualität und Substanz der Zeitschrift bürgen. Diese gestalterische 
Bescheidenheit des Textlayouts zugunsten der inhaltlichen Konzentra­
tion vermittelt und stärkt das zugrundeliegende Selbstverständnis, auf­
grund der thematisierten Inhalte genügen zu können. 

Ganz auf dem Boden des Etablierten dagegen und mit dem editori­
schen Selbstbewusstsein von verlagserfahrenen Buchautorinnen lassen 

114 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Kokot, Hengartner und Wildner ihre kulturwissenschaftliche Bestandes­
aufnahme zur Stadtforschung im Jahr 2000 in einem renommierten Wis­
senschaftsverlag erscheinen. Schon nach einem kurzen Blick auf das 
Buch weiß der Leser und die Leserin, dass es sich um eine wissenschaft­
liche Publikation aus einer bestehenden Reihe im Programm eines na­
mentlich genannten Verlags handelt. Titel und Buchrücken kündigen 
sachlich und direkt das behandelte Thema an. In der Kürze und Allge­
meinheit der Titelwahl »Kulturwissenschaftliche Stadtforschung«, ge­
setzt in Kapitalen, ist der Charakter eines Überblicks angezeigt. Den 
wissenschaftlich Geübteren ist ebenso ersichtlich, dass die Herausgeber­
schaft auf einen Artikelband verschiedener Autorinnen verweist, der aus 
Anlass einer Tagung, einer Ehrung, einer Zusammenfassung prominen­
ter Forschungsbeiträge, eines Überblicks zu einem wichtigen For­
schungsthema oder Ähnlichem entstanden ist. Den zusätzlich ethnolo­
gisch Sozialisierten ist das Buch mit seinem spezifischen Layout, der 
Paperbackbindung und dem Verlagssignet ein schnell decodierbares 
Zeichen für ein Handbuch. Die Farbgebung des Buchs in verschiedenen 
Grautönen, mit einer schwarzweißen Fotografie, abgesetzt mit Königs­
blau und Schwarz, wechselt in ihrem Ausdruck zwischen nüchterner Se­
riosität - der Wissenschaft - und der auch die Sinne ansprechenden Of­
fenheit einer Publikation aus dem populären Marktsegment 

Die konkrete Materialität der Publikationen, deren spezifische Art 
der Institutionalisierung und ihre Themenpräsentation produziert und re­
produziert diskursiv die fachliche Position, in der sich die Volkskunde 
sowie ihre disziplinären Mitautorinnen im späten 20. Jahrhundert befin­
den: Sie alle besitzen offensichtlich einerseits die institutionellen, finan­
ziellen sowie inhaltlichen Ressourcen, um sich in ein für sie neues For­
schungsfeld zu begeben. Die Themenwahl der »Stadt« funktioniert dabei 
in doppelter Intention: Die Aktualität des Phänomens an sich und die 
»kulturwissenschaftliche« Problematisierung des Phänomens - im Kon­
text global verallgemeinerbarer Verstädterungsprozesse - wirken aktua­
lisierend sowie autorisierend auf die sich dazu äußemde(n) Disziplin(en) 
zurück. 

Im spezifischen Verlauf der volkskundlichen Fachentwicklung hat 
die »Stadtforschung« zwar einige methodische wie theoretische Ansätze 
generiert; sie konnte aber keine eigene Ausprägung zu einem fachspezi­
fischen Forschungsfeld - wie beispielsweise die »Sachkulturforschung« 
-ausbilden. Diesen Umstand qualifiziert die Volkskunde an dieser Stel­
le statt als einen ihr eigenen fachlichen Mangel zu ihrem disziplinären 
Potential, indem sie die »Stadtforschung« als Signal von Innovation, 
Gegenwartsorientierung und gesellschaftlicher Relevanz - quasi pars 
pro toto bzw. stellvertretend - für das ganze Fach vorstellt. Auftritt, 

115 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Layout und die doppelte (inner- wie außerwissenschaftliche) Publi­
kumsorientierung der verschiedenen »Stadt«-Publikationen im Verlauf 
der 1990er Jahre nehmen diese selbstpositionierende Codierung in sich 
auf und schreiben sie direkt, konkret und wiederholt in die Materialität 
der verschiedenen Hefte oder Bücher ein. Die meist sehr einfach gehal­
tene »Verpackung«, das mit wenig(er) Anstrengung finanzierbare und 
unkompliziert herstellbare Eigendesign, oft im Eigenverlag und -versand 
ediert, das schnelle Aufeinanderfolgen der einzelnen Ausgaben sowie 
die institutionalisierten Neugründungen garantieren grundsätzlich die 
praktische Umsetzung der Publikationsideen, vielmehr aber signalisieren 
sie die diskursive Intention, als Fach und Geistes- bzw. Gesellschafts­
wissenschaft aktuell, effizient, gesellschaftlich relevant, publikums- und 
zukunftsorientiert zu sein. Die doppelte Publikumsadressierung fungiert 
dabei als Scharnier, das - statt hermetischer Abtrennung der unter­
schiedlichen Bereiche von Wissenschaft und gesellschaftlicher Öffent­
lichkeit - eine Diffusion und Durchlässigkeit der verschiedenen Leser­
Innengruppen praktiziert. Der Begriff der »Kulturwissenschaft« über­
nimmt dabei die Schlüsselrolle, indem er das mehrdimensionale Feld 
einer großen Konnotationsbreite öffnet: Gemeint sein kann sowohl die 
spezifisch fachliche Beschäftigung der Volkskunde mit städtischer 
Wirklichkeit als auch die interdisziplinäre Kooperation aus diversen 
geistes- und sozialwissenschaftliehen Fächern zugunsten synthetisieren­
der Forschung auf dem Feld der Stadtforschung. Gemeint sein kann zu­
dem die kritisch-reflexive Beschäftigung einer Wissenschaft mit gesell­
schaftlichen Problemlagen in städtischer Umwelt oder die Vermittlung 
von breit interessierenden, aber wissenschaftlich autorisierten Beiträgen 
zum Leben in einer Stadt. 

Relationierungen: Urbanisiertes Selbst­
»Großstadtmenschen. Die Weit der Angestellten« 

»Seit einiger Zeit reden wir viel über die vermeintlich schöne neue Arbeits­

welt, wie sie sich in La Defense bei Paris oder den Londoner Docklands prä­

sentiert, in Deutschland in etwas weniger konzentrierter Form in der Hambur­
ger City Nord, im Münchner Arabellapark oder in Frankfurt-Niederrad. Über­

haupt, sieht man sich einmal eine Stadt wie Frankfurt am Main etwas gerrauer 

an, dann stellt man schnell fest, dass nicht die Produktionsstätten der Chemie-, 
Elektro- oder Brauindustrie allzu markant in den optischen Vordergrund rü­

cken, sondern die hochformatigen oder sonstwie spektakulären Gebäude des 
Dienstleistungssektors, etwa die Banktürme, geradezu klassische - und zwar 
großstädtische - Tummelfelder von Angestellten. Vielleicht ist es nicht ganz 

unwichtig, in diesem Zusammenhang darauf hinzuweisen, dass hierzulande 

die Angestellten mittlerweile die umfangreichste gesellschaftliche Großgruppe 

116 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

bilden. Sie haben in dieser Funktion seit mehr als zehn Jahren die Arbeiter ab­
gelöst. 
>Angestelltengesellschaft<, >Angestelltenmentalität<, >Angestelltenkultur<, wer 
hat sie noch nicht gehört, diese Begriffe? Aber: Wer kann sich etwas konkretes 
darunter vorstellen? Sind die Angestellten wichtig für den Fortbestand der 
Menschheit? Verkörpert die Tätigkeit von Angestellten vielleicht die >Arbeit 
der Zukunft<? Es lebe die saubere Arbeit! Realität oder Mythos? Die Com­
merz- und Privatbank in Berlin sieht sich, wie uns Fritz W. Fischer 1932 über­
liefert, genötigt, >ein eigenes Putzmittel anzuschaffen, um Hände und Gesicht 
des in großen Maschinensälen an den Buchungsmaschinen beschäftigten An­
gestellten vom Arbeitsschmutz zu säubern. Die übliche Toilettenseife reiche 
hierzu nicht mehr aus<. Das aber klingt viel mehr nach Arbeiterwelt Dazu 
passt der Kommentar des bayerischen Schriftstellers Oskar Maria Graf, der 
1927 zu Protokoll gibt: >Bei den Büromenschen war's, als gäbe es überhaupt 
kein Ende, als werkelten sie -wie man in meiner Heimat sagt- nur herum wie 
>der Käfer im Rossdreck«.« (Lauterbach 1995b: 22) 

Diese zitierte Passage stammt aus dem Vorwort von Burkhart Lauter­
bach, das er für den Begleitband einer Ausstellung zur Lebenswelt der 
Angestellten im Münchner Stadtmuseum Mitte der 1990er Jahre verfasst 
hat. In einer kurzen Skizze lenkt er den Blick seiner Leserinnen auf de­
ren innere Bilder von (Groß-)Städten, die in der zeitgenössischen Me­
dienberichterstattung immer wieder auftauchen, die die Leserinnen von 
Reisen kennen mögen, oder in denen sie selbst, ihre Freunde oder Ver­
wandte leben. Grosse - bekannte - Städte, deren bauliche Struktur 
gleichzeitig manifestieren und demonstrieren, wer hier zu einem großen 
Teil seine Zeit, seinen Alltag und sein Leben verbringt; Städte, die von 
einer spezifischen sozialen Gruppe gestaltet und bestimmt werden, so 
wie sie selbst deren Leben prägen- Städte als »Tummelfeld der Ange­
stellten«. Lauterbach lenkt den inneren Blick weiter auf die Angestellten 
selbst: Von welcher Art, Qualität und Bedeutung sind die »Angestell­
ten« eigentlich? Formieren sie eine eigene, eine besondere »Gesell­
schaft«, eine eigene »Mentalität« oder gar eine eigene »Kultur«? Sind 
sie die Vorhut der Zukunft oder noch genereller die Inkorporation und 
Sicherung der zukünftigen Menschheit? Oder noch einmal anders auf 
die Arbeit und das Leben der Angestellten geblickt: Entpuppen sich die 
Träger und Trägerinnen des modernen Großstadtlebens doch wieder als 
die zwar neue, aber immer noch schmutzige Arbeiterschaft, die ohne 
Blick über den eigenen Tellerrand nur »werkelt«, am Boden kriecht, 
kleben bleibt und mit Insekten verglichen werden muss? 

Bereits in diesen wenigen Zeilen seines Vorworts entwirft Burkhart 
Lauterbach ein Puzzle aus unterschiedlichen Stücken, mit denen er -
unter anderem vorhandene Stereotypien herausfordernd - die Lebens-

117 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

welt von »Angestellten« seinen Leserinnen als interessantes und merk­
würdiges Phänomen moderner, urbaner Lebensweise näher bringen will. 
Die ersten Charakteristika dieses sozialen Menschentyps bestimmen sich 
durch den Ort - die Großstadt -, durch dessen Bauweise - mit »spekta­
kulären Gebäuden« und »Banktürrnen« gespickt -, dessen Arbeitsfelder 
- im Dienstleistungssektor, - dessen Arbeitsplätze - an schmutzigen 
großen Maschinen, und durch dessen Selbstverhältnis - als zufriedener, 
kleiner (Mist-)Käfer. 

Innerhalb des Buches, das viele von verschiedenen Autorinnen ver­
fasste »kürzere Problematisierungstexte, vertiefende Aufsätze, Biogra­
phien, Bilder jeglicher Art sowie Auszüge aus Dokumenten versam­
melt« (ebd.: 23), wird diese Skizze, die Lauterbach allem vorangestellt 
hat, erweitert, vertieft, karikiert, konterkariert und in wissenschaftliche 
wie mediale, historische wie aktuelle Debatten und Theoretisierungen 
des »Angestellten« bzw. des »Großstädters« eingeordnet. Im wechseln­
den Blick auf die »Angestellten« in ihrer Biographie und sozialen Stel­
lung, ihre »Sehnsüchte«, ihre beruflichen wie sozialen Aufstiegsmög­
lichkeiten und ihre »Lebensläufe«, auf die »Büros: Die Arbeitswelt der 
Angestellten«, auf ihre soziale Organisation und auf ihre Freizeit ent­
steht ein Kaleidoskop dessen, wie Angestellte eine Spezifik sozialen Le­
bens- vor allem um die erweiterte Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert 
-darstellen (ebd.: Inhaltsverzeichnis). Das Gefühl, die Erfahrungen, das 
Selbstverständnis, die Empfindungen und Vorstellungen werden begriff­
lich vorstellbar gemacht, wenn bereits in den Beitragstiteln immer wie­
der die Rede ist vom »Weg zur Arbeit«, der »per Fahrrad, Bus und 
Bahn« zurückgelegt wird; oder von »Bodycheck und Zeitkontrolle«, die 
die Angestellten beim Eintritt in die Firma über sich ergehen lassen 
mussten; von »Bürozellen«, in denen die »Angestellten« gearbeitet ha­
ben; vom »Schreiben, Lochen, Archivieren«, »> Tastschreiben< oder 
>Tippen«<, die von den Tätigkeiten an den »Angestelltenarbeitsplätze[n] 
unter Rationalisierungsdruck« berichten; von »Komplizen und Opfer[n]«, 
als die sich »Angestellte« in der »Hierarchie und Ordnung« des Gewer­
bes selbst verstanden; von »Konkurrenzkampf« und »Unterordnung«, 
der die »Tippmädchen, Chefsekretärinnen, Buchhalter« »[n]ach 8 Stun­
den frisch und vergnügt« in ihre Freizeit mit »Tanzpalast«, »Jazz-Or­
chester und Shimmy-Tanz« entließ (ebd.). Dass die meisten Überschrif­
ten eine Spannung zwischen Titel und Untertitel eingehen, demonstriert 
die kritische Perspektive, die die Autorinnen auf die oben zitierten 
Arbeitsverläufe, sozialen Stellungen und Erfahrungen in ihren Beiträgen 
werfen. 

Der Titel des begleitenden Ausstellungsbands demonstriert ebenso 
deutlich und explizit, was im Zentrum des analytischen Forschungsinte-

118 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

resses steht: Es sind die »Großstadtmenschen«, deren »Welt« als »An­
gestellte« beschrieben, kommentiert und der kritischen Rezeption durch 
das Publikum zugänglich gemacht werden soll (ebd.). Lauterbach theo­
retisiert an anderer Stelle im Bezug auf die zitierte Publikation, worauf 
sich das spezifisch volkskundliche Erkenntnisinteresse hinsichtlich Bü­
roarbeit verrichtender Menschen ausrichtet: »Empfindungen und Wahr­
nehmungen, Erfahrungsweisen und Gestaltungsmöglichkeiten, Bezie­
hungen und Kooperationsformen sollen gleichermaßen wie Besitz und 
andere materielle Verhältnisse in die Analyse einbezogen werden [ ... ].« 
(Lauterbach 2000: 291) Dies dient dem Zweck, »zu profunden Aussagen 
über zentrale und relevante großstädtische Arbeitswelten zu gelangen, 
sowohl, was die Arbeit und ihr Umfeld als gewissermaßen harte Fakten 
einer kapitalistisch strukturierten Gesellschaft, als auch, was die Arbeit 
und ihr Umfeld als gewissermaßen weiche Erfahrungs-, Erlebnis- und 
Verhaltensbereiche betrifft« (ebd.: 296). In der verbindenden und kon­
trastierenden V erknüpfung von »harten« sozioökonomischen Bedingt­
heiten mit den »weichen« Empfindungen, Wünschen, Bedürfnissen, 
Verhaltensweisen und Alltagspraktiken der untersuchten »Angestellten« 
präsentiert Lauterbach dem- wissenschaftlichen wie nicht-wissenschaft­
lichen - Publikum gleichzeitig den Blick auf vergangene, gegenwärtige 
und (eventuelle) zukünftige Lebens-, Arbeits- und Seinsweisen sowie er 
die Vision eröffnet, noch andere Möglichkeiten zu denken, um das (so­
zial individuelle wie kollektive) Leben zu gestalten. 

Die ebenso gerraue wie kritische Analyse des modernen Lebens, die 
Lauterbach in volkskundlich-kulturwissenschaftlicher Diskurspraxis 
vornimmt, beinhaltet und vermittelt so immer die Alternative und die 
potentiellen Wahlen, die diversifiziertes Wissen in sich trägt. In der 
Transparenz und Sichtbarkeit der waltenden Ordnungsstrukturen wird 
den Leserinnen die grundsätzliche Potentialität vorgestellt, die der Wan­
del in sich trägt und die dieser somit auch für die Gestaltung von subjek­
tiv eigenen und kollektiven Möglichkeiten des Sozialen impliziert. An­
hand der unterschiedlichen Relationierungen, die Lauterbach in der 
»Welt der Angestellten« analytisch sichtbar macht, zeichnet er konse­
quent das Bild vom »Großstadtmenschen« als »urbanisiertes Selbst«, 
das historisch und gesellschaftlich neue Handlungsmöglichkeiten aber 
auch -begrenzungen für die Gestaltung menschlicher Existenz einführt. 

119 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Relationierungen: soziale Praxis und Gruppenverhältnisse­
»U-Bahn-Kontakte« 

»Die Untersuchung beschäftigte sich mit Augenblickssituationen in der 
U-Bahn, in der sich zwei Menschen zum ersten Mal sehen, sich intensiver 
miteinander beschäftigen, als es die sonst gewohnte Flüchtigkeit dieses Rau­
mes zuläßt. Sie sehen sich an, verfolgen sich beim Umsteigen von einer Linie 
in die andere, manchmal gelingt es bis zu einem Lächeln, dem fast sofort die 
Flucht folgt, erschrocken über den eigenen Mut oder auch fasziniert über eine 
Erwiderung. Diese Faszination, die seltene Begegnungen ausüben und dadurch 
ihre Besonderheit und Einzigartigkeit bekommen, lassen die Sehnsucht nach 
Wiederholung und Festhalten entstehen. Dieser Wunsch ist dann in den An­
noncen der Stadtmagazine (TIP, Zitty für Berlin) wiederzufinden. [ .. .].« 

(Letsch 1994: 23) 

Mandy Letsch berichtet in dem kleinen Artikel, aus dem hier zitiert 
wird, von einem studentischen Projekt, an dem sie im Rahmen ihres 
Studiums am »Institut für Europäische Ethnologie« der Humboldt­
Universität zu Berlin unter dem Thema der »Urbanen Anthropologie« 
mitgearbeitet hat. In dem obigen Abschnitt entwirft sie das Erkenntnisin­
teresse ihrer Forschungsarbeit, nachdem sei eine kurze lokale, histori­
sche und theoretische Einordnung ihrer Untersuchung vorgenommen 
hat. Ort und Zeit ihrer Studie bestimmen die großstädtische Alltäglich­
keit des U-Bahnfahrens in einer mitteleuropäischen Metropole am Ende 
des 20. Jahrhunderts; in den Forschungsblick gerückt sind die Kontakte 
zwischen Unbekannten, die sich in einem als anonym und flüchtig defi­
nierten Umfeld bewegen und kennenlernen (ebd.: 23). Thematisiert wer­
den die emotionalen wie sozialen Reaktionen dieser bisher in keiner di­
rekten Relation zueinander stehenden Personen (ebd.: 25). Mit Interesse 
verfolgt werden die dann beobachtbaren Äußerungen von verinnerlich­
ten Normen darüber, wie zwischenmenschliche Beziehungen, je nach 
deren Qualität (»bekannt« - »unbekannt«), zu gestalten sind (ebd.). In 
wenig abstrahierter Form und Alltagssprache konzentriert sich die For­
schungsfrage direkt auf die menschlichen Erfahrungen, Bedürfnisse, 
Wünsche und Hoffnungen, die sich im Zusammenleben mit anderen 
Menschen ergeben; und die dann von der Forscherin im Kontext des 
ganzen Lebens bewertet und gedeutet werden. Als »faszinierend«, »ein­
zigartig« und »besonders« gekennzeichnet (ebd.: 23), motivieren die Er­
fahrungen eine zur Zeit allgemein bekannte und allen zugängliche Pra­
xis: die Kontaktanzeige, die dazu dient, die nur kurz entstandene Bezie­
hung zu erweitern, weiterführen zu können oder allenfalls sogar zu ver­
tiefen. Als forschungsrelevant gelten konsequenterweise die persönli­
chen, emotionalen Erfahrungen und Befindlichkeiten der Menschen in 

120 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Bezug auf Andere, die über das benannte, sozial organisierte Kommuni­
kationsmittel formulierbar werden (ebd.: 23f). 

Die unterschiedlichen, im eingangs zitierten und oben beschriebenen 
Sprachduktus gehaltenen Interpretationen, die Letsch aus dem - anhand 
von qualitativen Interviews erhobenem - Forschungsmaterial entwirft, 
kombiniert sie mit dem theoretischen Habituskonzept von Pierre Bour­
dieu, das sie ihren interpretativen Äußerungen vorangestellt hat. Auf 
einem anderen, sehr viel stärker abstrahierten Ausdrucksniveau pointiert 
sie den gesellschaftstheoretischen Hintergrund, vor dem sie mit ihrer 
Projektgruppe denkt bzw. geforscht hat: 

»Wir wollen ein Gedankenspiel versuchen, das sich aus der praxeologischen 

Erkenntnisweise Bourdieus, in der er sein Habituskonzept entwickelte, erge­
ben hat. Die theoretische Aussage, die für uns wichtig war, ist die sich aus 

dem Habituskonzept ergebende Synthese von objektiven Strukturen und sub­

jektiven Verhaltensweisen. Dass also objektiv vorhandene, von Menschen ge­
schaffene gesellschaftliche Strukturen die Verhaltensweisen der in sie Hinein­

geborenen prägen und diese Strukturen die Tendenz haben, sich über den Ha­

bitus zu reproduzieren, weil sie den Menschen als selbstverständliche und un­
reflektierte Verhaltensmuster dienen.« (ebd.: 23) 

Direkt angeschlossen an diese theoretische Selbstpositionierung im Feld 
der aktuellen Gesellschaftswissenschaften folgt eine wissenschaftliche 
Einschränkung der eigenen Studie: Mit Bourdieu bereits qualifiziert als 
»Gedankenspiel« wird jetzt die Untersuchung zusätzlich als Teil eines 
»Kleinprojektes«, als »nicht repräsentativ« aber mit einem »durchaus 
[ ... ] qualitative[n] Ergebnis« eingestuft (ebd.). 

Pierre Bourdieu, der mit seinem Habitus-Konzept in den deutsch­
sprachigen Geistes- und Sozialwissenschaften der 1990er Jahre als 
Theoretiker gesellschaftlicher Beziehungen so bekannt ist, dass er nicht 
mit einem konkreten Literaturverweis, sondern ganz allgemein zitiert 
werden kann, bietet der Studie von Letsch und ihren Kommilitoninnen 
den legitimen sowie autorisierten theoretischen Denkrahmen, innerhalb 
dessen sie sich im Folgenden sicher bewegen können. Diesen Rahmen 
füllen sie in der Folge mit ihren eigenen, konkret gehaltenen und damit 
für die Leserinnen leicht nachvollziehbaren Analysen von zeitgenös­
sisch-aktuellen städtischen Alltagssituationen. Auch wenn Berlin den 
speziellen Untersuchungsort für die Studiengruppe darstellt, können die 
im Blick auf soziale Begegnungen systematisierten Beschreibungen und 
die daran anschließenden Interpretationen von den Leserinnen auf ein 
lokal viel weiter gespanntes Feld bezogen bzw. ausgedehnt werden; ak­
zeptabel wird die von den Autorinnen vorweggenommene Wahrschein-

121 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

lichkeit einer lokalen Übertragbarkeit der Darstellungen und Ergebnisse 
erstens aufgrund eines zu dieser Zeit voraussetzbaren Allgemeinwissens 
über Berlin und/oder andere (europäische) Großstädte sowie zweitens 
aufgrund von je subjektivem Erfahrungswissen, das die Leserinnen aus 
- für die spätmoderne Mobilität sehr wahrscheinlichen - eigenen Besu­
chen Berlins und den Erfahrungen in strukturell ähnlichen Umgehungen 
schöpfen können. 

Die von Letschund ihren Kommilitoninnen entworfenen »Notizen 
zur Alltagskultur«, wie sie der Untertitel der Zeitschrift ankündigt (ku­
ckuck 1994), präsentieren sich als »kulturwissenschaftlich« theoretisier­
te Skizzen aus dem aktuellen, gesellschaftlich eingebundenen Leben von 
nicht näher charakterisierten Personen. Wichtig sind die Fragen nach 
dem Erleben und Erfahren dieser Menschen im gegenseitigen Kontakt, 
das heißt in ihrem individuellen, aber sozial strukturierten und geregel­
ten Zusammensein. Weniger wichtig ist die individuelle Profilierung 
dieser Menschen. Im Zentrum der Analyse stehen zwar die in Interviews 
befragten Personen, aber sie übernehmen dabei die Funktion von »Sub­
jektpositionen«, die über die folgende »kulturwissenschaftliche« Analy­
se zu Stellvertreterinnen von zeitgenössisch realisierten Lebensweisen 
abstrahiert werden. 

Interessant und analytisch wertvoll für das »kulturwissenschaftlich« 
gewonnene Wissen sind in diesem Sinn die exemplarisch gefassten Be­
ziehungen und sozialen Praxen von einzelnen Personen im Kontakt und 
in Kommunikation mit Anderen. Wesentlich, weil mit der diskursiven 
Strategie wissenschaftlicher Autorisierung behaftet, ist dabei die Beto­
nung des Qualitativen und Spielerischen, das anhand der theoretischen 
Kombination von »kulturwissenschaftlichen« Zugängen mit dem »so­
zialwissenschaftlichen« Knowhow Bourdieus zur legitimierten Form 
eines wissenschaftlichen »Experiments« wird (ebd.: 23). Die sprachliche 
und inhaltliche Alltagsnähe wirkt in dieser Einbettung nicht disqualifi­
zierend, sondern mutiert im Gegenteil zum besonders potenten Instru­
ment der »kulturwissenschaftlichen« Analyse von Gesellschaft, weil sie 
sowohl die soziale Praxis als auch die diese bedingenden sowie die da­
von bedingten Gruppenverhältnisse und gesellschaftlichen Strukturie­
rungen gleichzeitig theoretisch abstrahiert und in ihrer (je) konkreten 
Ausgestaltung sichtbar macht: Alltägliche »V-Bahn-Kontakte« werden 
so anhand »kulturwissenschaftlicher« Diskurspraxis zu theoretisch mo­
dellierten Sozialbeziehungen transformiert. 

122 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Relationierungen: historische und gesellschaftliche Einbettung 
-»Wohnen« 

»Wohnen ist als >privates< Dasein erste Dimension kultureller Produk­
tion. Es meint zwar das Gewöhnliche und den persönlichen Alltag, tat­
sächlich läßt es aber klar die gesellschaftlichen Bedingungen in ihrem 
nicht trennbaren Zusammenwirken erkennen.« (Katschnig-Fasch 2000: 
122) Elisabeth Katschnig-Fasch definiert in zwei kurzen Sätzen, mit 
denen die Leserinnen in ihre Analyse des »Wohnens und der Wohnkul­
tur« eingeführt werden, ihr Untersuchungsfeld - das Wohnen -, ihre 
wissenschaftlich-theoretische Einordnung dieses Phänomens - Dimen­
sionen kultureller Produktion -, und ihre Begründung für die wissen­
schaftliche Relevanz dieser Forschungsorientierung; das scheinbar Ge­
wöhnliche, Individuelle und Subjektive bilden den Knotenpunkt für die 
basalen gesellschaftlichen Verhältnisse, in die jeder Mensch eingebun­
den ist. Die Position, von der sie auf die Phänomene im Alltag der Men­
schen blickt, ist fixiert: Katschnig-Fasch interessiert sich für die vielfal­
tigen, das Leben der Menschen bedingenden und prägenden Verhältnis­
se, die jene aber selten als sozial organisiert wahrnehmen. Deshalb führt 
sie- als »Kulturwissenschaftlerin«- die Vemetzungen von Menschen 
und deren gesellschaftlicher Umwelt weiter aus: 

»Als Materialisation der persönlichen Darstellung und Inszenierung innerhalb 
der soziokulturellen Umwelt ist Wohnen gleichzeitig Teil eines Gesamt­
systems, und als solches ermöglicht es wiederum materiell und ideell übergrei­
fende kulturelle und soziale Strukturen. Aktive und passive Wirklichkeitsan­
eignung, so könnte man Wohnen bezeichnen, die nur als Schnittpunkt von 
Tradition und Innovation, Integration und Segregation zu verstehen und in mi­
krostruktureller Heterogenität und makrostruktureller Homogenität zu meis­
tem ist[ ... ].« (ebd.: 122) 

Nach der grundlegenden Feststellung menschlicher Gesellschaftsgebun­
denheit qualifiziert Katschnig-Fasch die Bindungen, innerhalb derer sich 
soziales Sein vollzieht, erstens nach ihrer Funktion für den Menschen -
zu seiner Selbstdarstellung und Inszenierung - und für die Gesellschaft 
- als Mittel zur breiten Einflussnahme auf die Einzelnen. Zweitens ver­
weist sie auf die unterschiedlichen Dimensionen, die auf diese Funktio­
nalisierung des Wohnens einwirken: Aktive und passive Handlungsmög­
lichkeiten, Vergangenheit und Zukunft, unterschiedliche Arten des 
Gruppenbezugs innerhalb der Gesellschaft und verschiedenste Arten von 
Differenzen zwischen den Menschen spielen eine wesentliche Rolle da-

123 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

für, wie das konkrete Wohnen sich vollzieht. Denn, so fahrt Katschnig­
Fasch fort: 

»Gerade die feinen Unterschiede des Wohnens sind es, die innerhalb der gro­

ben sozialen Unterschiede die ganze kulturelle Dynamik erkennen lassen. Hier 

manifestiert sich der gesellschaftlich-kulturelle Wandel, seine Ideologie, seine 
Machtstrukturen, die soziale und die geschlechtsspezifische Macht - quasi in 

seiner innersten Bastion. Hier demaskiert sich auch die Grenzziehung zwi­

schen privat und öffentlich in ihrer ganzen Fragwürdigkeit und Ambivalenz. 
Wohnen als Schutz ist gleichermaßen Einschränkung und Schranke, produziert 

Stärke und Schwäche, schafft Geborgenheit ebenso wie Gewalt. Zwar ver­

spricht sich hier Entfaltung zum selbstbestimmten Selbst, doch in der Gleich­
setzung Wohnen mit Familie mussten jegliche Versuche, den ideologisierten 

und intimisierten Raum des Wohnens tatsächlich zugunsten einer emanzipier­

ten Freiheit des Einzelnen zu sprengen, fehlschlagen: Zur Kleinfamilie einge­
schrumpft, während das Öffentliche im Gegenzug intimisiert und privatisiert 

wurde[ ... ]« (ebd.: 122). 

Wohnen, so wird in Katschnig-Faschs Ausführungen deutlich, ist nicht 
nur komplex und gesellschaftlich bedingt, sondern vor allem wandelbar 
und machtdurchdrungen. In vier Sätzen werden die unterschiedlichen 
Formen von Machtausübung, die sich im Wohnen sozusagen materiali­
sieren, benannt: Katschnig-Faschs Blick richtet sich auf ideell aufgela­
dene Differenzierungen zwischen innen und außen sowie zwischen Indi­
viduum und Gruppe(n). Zusätzlich werden diese Machtformen kritisch 
bewertet im Hinblick auf die V erhaltensmöglichkeiten, die Handlungs­
spielräume und die emotionalen Qualitäten der darin involvierten Men­
schen. Damit ist die analytische Durchdringung des Alltagsphänomens 
»Wohnen« aber noch nicht abgeschlossen; Katschnig-Fasch fahrt fort: 

»Als Ergebnis eines langen Filterungsprozesses ist Wohnen zudem auch ein 

Ort dessen, was sich in den Spielregeln des öffentlichen Lebens, der jeweili­
gen Logik des Marktes und der industriellen Produktion nicht fugt und in die 

moralische und kostenlose Überantwortung der für das >Private< zuständig er­

klärten Frauen übergeben wurde. Hier ist jedoch auch der Ort ihrer Antworten, 

ihrer autonomen kulturellen Kraft.« (ebd.: 123) 

Was bisher zwar deutlich aber dennoch implizit geblieben ist, wird jetzt 
expliziert: Die alltägliche Selbstverständlichkeit des Wohnens ist kei­
neswegs aus der je subjektiv-individuellen Praxis der jeweiligen Be­
wohnerlnnen zu verstehen sondern unterliegt den Regeln eines viel grö­
ßer angelegten Beziehungsgeflechts. Was davon bisher noch nicht ge­
nannt worden ist, formuliert Katschnig-Fasch an dieser Stelle: Die Wah-

124 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

len, die jedes individuelle Wohnen begleiten, sind wesentlich vom Öf­
fentlichen, also gemeinsamen Ganzen gesteuert; sie sind vernetzt mit 
den wirtschaftlichen Strukturen und Interessen; sie sind Teil in einem 
historischen Prozess - der Industrialisierung - und fallen je nach Ge­
schlecht unterschiedlich aus. Das erste Fazit nach gut einer Seite präzi­
siert und gewichtet, welche Faktoren in dem soeben entfalteten Komplex 
des Wohnens die primäre Rolle spielen: »Alles in allem: Nirgends sonst 
verdichten sich die Möglichkeiten und zugleich die Risiken für die Ein­
zelnen und für eine soziale Gruppe, mehr noch, für die ganze Gesell­
schaft und deren soziale und kulturelle Entwicklung wie in der Art und 
Weise oder in den Möglichkeiten ihres Wohnens.« (ebd.: 123f) 

In rascher Abfolge sind - in den oben zitierten Passagen - die The­
men genannt, die unter einer »kulturwissenschaftlichen« Perspektive im 
Lebensbereich des » W ohnens« als alltagsmächtig und gesellschaftlich 
relevant geltend gemacht werden: Alltag, Privatheit und Öffentlichkeit, 
Person und Gesellschaft, Aktivität und Passivität, Selbstdarstellung und 
Selbstverständnis, Überlieferung und Neuausrichtung, Intimität und In­
timisierung, soziale und wirtschaftliche Organisationsformen, Spezifik 
und Einflusskraft der Produktionsverhältnisse, historischer Wandel, Zu­
weisung von Geschlechterrollen und -aktivitäten, Emanzipation sowie 
Handlungsmöglichkeiten und -restriktionen explizieren und interpretie­
ren die unterschiedlichsten Relationsebenen, die das Leben in der (spä­
ten) europäischen Modeme prägen bzw. untereinander vernetzen. Die 
meist polar zueinander gesetzten Begriffe verweisen dabei auf Span­
nungen, die sich in und aus diesen Verhältnissen ergeben. Der Mensch 
erscheint eingebunden in ein vielschichtiges, zum Teil widersprüchli­
ches und vor allem im gelebten Alltag wenig transparentes Ganzes, das 
als gesellschaftlich wie staatlich organisierter Komplex des Sozialen 
dargestellt und präsentiert wird. 

Mit der knappen Aneinanderreihung der Themen erreicht die Auto­
rin Doppeltes: Sie beschreibt die Komplexität gesellschaftlicher Wirk­
lichkeit in analytischer Systematik, ohne dabei die Komplexität aufzulö­
sen oder zu reduzieren. In der Dichte der sprachlichen Abstraktion und 
Kürze bleibt der Eindruck einer ineinanderverschlungenen Realität aus 
unterschiedlichsten Beziehungen zwischen den Menschen und ihrer 
menschlichen, materiellen wie ideellen Umwelt trotz analytisch herge­
stellter Transparenz bestehen. Das Instrument, das dieses dynamisch­
flexibilisierte In- und Miteinander unterschiedlicher Dimensionen den 
Leserinnen denk- und vorstellbar macht, ist der relationierende Kultur­
begriff mit seiner auf den Menschen gerichteten Perspektive, die diesen 
als handelndes Subjekt in einem (staatlich und historisch bedingten) 
Umfeld platziert, das er mitbestimmt und zum Teil selbst schafft sowie 

125 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

es ihn in seinem Handeln, Denken und Fühlen bedingt. Die Anschlüsse 
an verschiedene Gesellschaftswissenschaftler - vor allem an Habermas 
als zeitgenössischem Exponenten kritischer (Sozial-)Theorie - unter­
stützen und qualifizieren die im ganzen Text demonstrierte Aussage­
intention: »Kulturwissenschaftlich« hergestellte Transparenz der kom­
plex und reziprok wirksamen sozialen Wirklichkeit entsteht unter der 
Perspektive und zum Ziel kritischer Haltung in und gegenüber der Ge­
sellschaft. Dies gilt sowohl für die Wissenschaftlerinnen wie auch für 
die Rezipientinnen als verantwortliche- und an ihre Verantwortung er­
innerte - Bürgerinnen einer gemeinsamen, gestaltbaren Gemeinschaft. 

Relationierungen: gebauter Raum, natürliche Umwelt­
»Stadträume« 

»Die Alltagsbewegungen der Menschen in der Stadt- in ihrer Eigenschaft als 
soziale und Geschlechtswesen - markieren und prägen nicht nur ihre Bezie­

hung zum Stadtraum; in ihrer >unauffalligen Kreativität< schaffen sie erst den 

Raum [ ... ]. Sie sind Ausdruck der täglich gelebten Zeit sowie der vielfaltigen, 

durch das individuelle Rollenspiel möglichen Verhaltens- und Seinsdimensio­
nen. Allein das macht die Bewegung im Raum - im Gegensatz zum Ort - zum 

Eigentlichen, denn sie bezeichnet und bedeutet, wie der Pionier in der Erkun­

dung der städtischen Raumrhetorik, Jean-Francois Augoyard, es formuliert, 

die expressive und rhetorische Seite des Alltags[ .. .].« (Rolshoven 2000: 19) 

Erneut vom Menschen aus gedacht folgt auch Johanna Rolshoven in 
ihren Überlegungen zu städtischen »Übergänge[n] und Zwischemäu­
me[ n ]«, die sie in dem von Kokot, Hengartner und Wildner publizierten 
Sammelband veröffentlicht hat, den unterschiedlichen Aspekten, über 
die ein Mensch in einer Beziehung- jetzt explizit- zum Raum steht und 
sich selbst dazu in Beziehung setzt. 

Als primäre und bestimmende Größe, die - wenn auch den Men­
schen oft unbewusst und von ihnen nicht kontrolliert - den Zugang und 
den Umgang mit dem Raum entscheidend prägt, gilt für Rolshoven die 
jeweils persönliche Position eines Menschen im Beziehungsfeld zu sei­
ner mitmenschlichen, sozialen Umgebung. »Zeit« definiert dabei -
neben »Raum« - die zweite Grunddimension, die auf das Verhältnis 
zwischen einer Person und den sie umgebenden Raum einwirkt. Rolsho­
ven interessiert unter ihrer »kulturwissenschaftlichen« Perspektive aller­
dings nicht die Zeit als physikalisches Phänomen, sondern als sozial ge­
formte Dimension. Vom Menschen in seinem gesellschaftlich eingebun­
denen Lebensvollzug her gedacht wird Zeit zum biographisch erlebten 
und geordneten, zum täglich sich wiederholenden Faktor, der auf die 

126 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Handlungs- und Wahrnehmungsmöglichkeiten im und über den Raum 
einwirkt (ebd.: 121). Dies gilt ebenso für die Verhältnisdimension der 
Räume: Auch diese werden in Rolshovens »kulturwissenschaftlicher« 
Analyse durch die Beziehungen, in denen Menschen zu ihnen stehen, 
charakterisiert und bestimmen in ihrer physischen, das heißt grundsätz­
lich auch ohne den Menschen bestehenden Materialität (aber nicht 
Qualität) die Charakteristik von Kommunikationszusammenhängen im 
städtischen Alltag. 

Zu wesentlichen Kategorien, die die soziale Komplexität dieser 
menschlichen Raum-Zeit-Verhältnisse ordnen, werden solche, die den 
Menschen als »Geschlechtswesen« typisieren, ihn in seinen »Alltagsbe­
wegungen« beschreiben und die ihn in seinen »Beziehungen« im und 
zum »Stadtraum« sowie seine darin vollzogenen »Bewegungen«, sein 
darin eingebundenes subjektives »Rollenspiel« beschreiben ( ebd.: 
117ft). Diese Faktoren systematisiert Rolshoven aus der distanzierten 
»kultur«-analytischen Sicht in ihrer gegenseitigen Bedingtheit, um so 
die »vielfaltigen Verhaltens- und Seinsdimensionen« des menschlichen 
Lebensvollzugs erkennbar zu machen (ebd.: 119). Das Verhältnis zwi­
schen den unterschiedlichen Dimensionen versteht sich dabei nie als 
einseitig, denn alle in den Blick genommenen Bereiche »markieren«, 
»prägen« und »schaffen« die »expressive und rhetorische Seite des All­
tags«, die die »täglich gelebte Zeit« in ihrer »Bedeutung« verstehbar 
werden läßt (ebd.: 120). 

Menschliche Aktivität- auch hier bei Rolshoven typisiert als verall­
gemeinerte soziale Kategorie - wird dem »kulturwissenschaftlichen« 
Zugang gemäß immer (mit-)motiviert von sozialen Bedingtheiten, die 
eingeschrieben sind in den Raum, die Zeit und die menschlichen Ver­
hältnisse untereinander. Und: Die beschriebenen Relationen sind keine 
linearen oder dualen, die in einem einfachen und eindeutig-kausalen Ak­
tions-Reaktions-Schema erklärt werden könnten. Erst die Relationierun­
gen zwischen Menschen, gebautem Raum und natürlicher Umwelt ma­
chen aus einer sensiblen und systematischen Beschreibung die analyti­
sche Interpretation von sozial prägenden und geprägten Stadträumen. 

Profilierung des gesellschaftlichen Ganzen 
als integrierte Differenz und differenzierte Integration 

»Ein weißes Blatt Papier und ein Stift liegen zwischen uns und unserer Inter­
viewpartnerin: >Malen Sie doch mal eine kleine Kartenskizze von Ihrem Ort 
und der Umgebung! Zeichnen Sie, was für Sie persönlich wichtig ist!< Die 
53jährige Roswitha Fechter schaut uns ungläubig an, fühlt sich unter Druck 
gesetzt: >Was soll ich? Wollen Sie mich einschulen oder was? Die Verbindung 

127 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

von Kirche und Gemeindehaus ist das Wichtige, dass die Gemeinschaft im 
Alltag darüber hinaus besteht; auch Feste, höchstens noch Radfahren.< So der 
Kommentar zu einer Mental Map, die nun vor mir auf dem Schreibtisch liegt. 
Je länger ich die Zeichnung betrachte, desto stärker steigen Gefühle von Enge 
und Beklemmung in mir empor. Ich blicke auf die Konturen einer riesigen 
Kirche im Zentrum des Blattes. Ihr vorgelagert ist am rechten Blattrand ein 
kleineres Haus, von dem aus ein Weg - schmaler werdend zum Fluchtpunkt, 
der Kirche, fuhrt. Die Gebäude haben weder Fenster noch Türen, die Beto­
nung liegt auf dem >fetter< gezeichneten Weg. Roswitha Fechter hat uns in ihre 
wichtigste Verbindung zur >Außenwelt< -der Kleinstadt oder der kleinstädti­
schen Gemeinschaft - gezeichnet. Ihre Mental Map ist nur ein Beispiel von 
vielen (insgesamt 171), die wir im Rahmen eines Forschungsprojektesam In­
stitut für Kulturanthropologie und Europäische Ethnologie erhoben haben. 
Wie lassen sich solche Daten auswerten und interpretieren? Spricht diese 
Mental Map nur für sich, oder erkennen wir in den anderen Zeichnungen ähn­
liche Muster, die auf soziale Desintegration oder lokales Disengagement 
schließen lassen?« (Ploch 1995: 23) 

Beatrice Ploch, promovierte wissenschaftliche Mitarbeiterin am Frank­
furter »Institut für Kulturanthropologie und Europäische Ethnologie«, 
beschreibt in ihrer Eingangspassage zu einem methodisch orientierten 
Artikel, der die Potentiale des »kulturwissenschaftlichen« Arbeitens mit 
»Mental Maps« diskutiert, die Reaktion einer Interviewpartnerin wäh­
rend der Forschung. Sie schildert die Empörung und Aggression, mit der 
die befragte Frau auf die von den Forscherinnen gestellten Fragen ant­
wortet. Und sie berichtet von den interpretativen Problemen bei der 
nachfolgenden Auswertung der Zeichnungen, die in dieser und ähnli­
chen Befragungen zustande gekommen sind. Der Text beginnt mit einer 
sehr konkret beschreibenden Passage zu der Begegnung zwischen meh­
reren Personen. In der Wiedergabe der direkten Rede zwischen den Per­
sonen wird die dargestellte Situation für die Leserinnen plastisch evo­
ziert. Keine analytische Beschreibung, die sofort Distanz schafft zwi­
schen der ursprünglichen Situation, der Autorin und den Rezipientlnnen, 
sondern eine literarisch anmutende Repräsentation der erforschten Wirk­
lichkeit bildet den Auftakt des Artikels. Die Autorin scheut bei ihrer 
Skizze nicht davor zurück, die Missverständnisse und Konflikte im Ver­
lauf der Untersuchung und ein allfalliges Unvermögen der Forschungs­
gruppe sichtbar zu machen. Die ärgerliche, beinahe komisch wirkende 
Reaktion der befragten Frau, läßt auch die fragenden Forscherinnen ko­
misch bis lächerlich wirken. Ploch geht noch weiter, indem sie gleich 
anschließend die eigenen emotionalen Probleme beim Versuch einer 
Kartenanalyse zum Thema ihres Beitrags macht. Dann wechselt der 
Ton: Die Profilierung der Mental Map wird analytischer, die Karte wird 

128 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

als wissenschaftliche Quelle qualifiziert und in den Kontext eines größe­
ren, institutionell getragenen und quantitativ untermauerten Forschungs­
vorhabens eingeordnet, das mit der Explizierung des übergeordneten 
Forschungsinteresses schließt. 

Der Einstieg in den Artikel, der sozusagen einen Blick hinter die Ku­
lissen ihrer Forschung ermöglicht, gibt Ploch die Möglichkeit, gleichzei­
tig das zentrale Erkenntnisinteresse, den Untersuchungsort, die For­
schungsperspektiven und -fragestellungen sowie das fachwissenschaftli­
ehe Instrumentarium ihres disziplinären Zugangs zu präsentieren. Sie 
verknüpft so ihr Forschungsvorgehen, ihr Forschungsinteresse und ihr 
Forschungsziel zu einer vielschichtigen Einheit, die sie dann kulturana­
lytisch deutend wieder als unterschiedliche Ebenen der Wirklichkeit 
sichtbar macht. Inhaltlich konzentriert sie sich in ihrem Forschungsinte­
resse auf die zeitgenössische Lebenswelt von Menschen in ländlich, 
suburbanen Gebieten. Unter der problematisierenden Fragestellung nach 
gesellschaftlicher (Des-)Integration rückt sie den Alltag verschiedenster 
Personen in den Forschungsblick und thematisiert diesen im Hinblick 
auf bestehende bzw. verhinderte Handlungsmöglichkeiten. Ploch richtet 
ihren Forscherinnenblick ganz nah und konkret auf die alltägliche Praxis 
der Menschen. Wie nah und gerrau die Volkskunde dabei vorgeht, do­
kumentiert die zitierte Irritation: Selbst die interviewten Personen wissen 
nicht, was an ihren täglichen Gängen, Wegen, ihrem Wohnen und ihren 
sozialen Kontakten wissenswert und bedeutsam sein soll. 

Was bei der ersten Lektüre der zitierten Eingangspassage als Inkom­
petenz der Forscherinnen dargestellt scheint, zeigt sich beim fortschrei­
tenden Lesen als spezifische Kompetenz einer Wissenschaft, die sich für 
das soziale Zusammenleben interessiert: Der Blick auf das scheinbar 
Banale enthüllt das gesellschaftlich Problematische. Das heißt gleichzei­
tig, dass die Probleme der Quellenanalyse weniger die wissenschaftliche 
Unfahigkeit als vielmehr die disziplinäre Sensibilität und komplexe Zu­
gangsweise volkskundlicher Kulturwissenschaft manifestieren. Zusätz­
lich zum Quellenmaterial der Mental Maps dienen derartige Notizen zur 
Erhebungssituation als Mittel der wissenschaftlichen Selbstverortung im 
Feld und der damit verbundenen Reflexion des eigenen Vorgehens. Statt 
essayistischer Ungenauigkeit beweist die Schilderung im Gegenteil me­
thodische Präzision und Kompetenz zur Quellenkritik. Inhaltlich dezi­
diert behauptet Ploch mit ihrem multidimensionalen Einstieg die kom­
plexitätsorientierte Stellung der »Kultur«-Wissenschaft, die vom (kon­
kreten) Leben potentiell aller Menschen handelt, und sich sowie ihren 
Rezipientinnen darüber Wissen und Kenntnis verschafft, wie soziale 
Gemeinschaften ihre Ordnung in der alltäglichen Praxis unterschiedli­
cher Menschen, deren biographischen Lernprozessen und deren subjek-

129 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

tivem Umgang mit räumlicher Materialität einübt, etabliert und weiter­
trägt. 

Entlang dieser gedanklichen Leitlinie von mikroanalytischer, kom­
plexer Realitätserfassung verfolgt Ploch über die unterschiedlichen Di­
mensionen der jeweiligen »Lebensräume« die sozialen Kategorisierung­
en, die die gesellschaftliche Ordnung auf den Raum, die Zeit und das da­
rin eingebettete menschliche V erhalten überträgt. Ploch konkretisiert 
diese im Verlauf ihres Artikels als »Mobilität«, »Orientierungsbarrie­
ren«, »Satisfaktion«, »ldentitätsdiffusion«, »Kompensationsstrategien«, 
»nutz- und gestaltbare Ressourcen«, die die vielschichtige Beziehung 
der einzelnen Menschen zu sich, zu den materiellen Gegebenheiten und 
zueinander qualifizieren (ebd.: 29ft). Sie dokumentieren gleichzeitig die 
Wechselwirkungen zwischen Menschen, Strukturen und Normen, die 
ihnen die Leitlinien wie Begrenzungen ihres gemeinschaftlich-gesell­
schaftlichen Zusammenlebens vorgeben. Unter dem diskursiven For­
schungsfokus, unter den die Volkskunde ihr Forschen und Sprechen 
stellt, erhalten die erhobenen Quellen und ausgewerteten Befunde ihr 
spezifisches Interpretationsvorzeichen: Als wesentlich für das Funktio­
nieren von Mensch und Gesellschaft gelten aus der Sicht der Disziplin 
die Möglichkeiten zur freien Bewegung, zur Bedürfnisbefriedigung, zur 
Bildung und Stabilisierung einer Identität sowie zur (kreativen) Gestal­
tung. Aufzuzeigen, wo dies nicht möglich ist und welche Gründe dafür 
verantwortlich sind, bildet konsequenterweise den Brennpunkt jeder 
(einzelnen) fachwissenschaftliehen Forschung: 

»Diese Kompetenz der aktiven Umweltaneignung- zu der auch Veränderung­
en und Umdeutungen von Räumen zählen - verkümmert im gleichen Maße 

wie die politisch und bürokratisch formulierte Allzuständigkeit von Planung 

steigt. Die Idee von Stadt entspringt dementsprechend immer stärker den Leit­

bildern eines bürokratischen Apparats und deren Antizipation.« (ebd.: 40) 

Die genannten Kategorisierungen menschlicher Orientierung sich selber 
gegenüber, im sozialen Miteinander und im Verhältnis zu einer (staatlich 
gefassten) Gesellschaft werden konsequent im Horizont einer gesell­
schaftlich ausgreifenden Fragestellung nach sozialer (Des-)Integration 
und lokalem (Dis-)Engagement positioniert. 

Mit ihrem Fazit statuiert Beatrice Ploch das in die volkskundliche 
Episteme eingeschriebene Selbstverständnis des Faches als gesellschaft­
liche Wissensinstanz, die eine ganzheitliche Profilierung des gesell­
schaftlichen Systems ermöglicht, indem sie in wechselnder Perspektive 
das Bild der Gesellschaft als integrierte Differenz und differenzierte In­
tegration zeichnet. 

130 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Fazit: Wir und die Physis 

Richtete sich die volkskundliche Forschung unter der Definition von 
»Kultur« als das vom Menschen Hergestellte auf alle möglichen Produk­
tionen und- im Verlauf der Fachentwicklung auch auf die Produktions­
sphären -, die die Menschen in ihrer kulturellen Praxis hervorbringen, 
erwirbt der relationierende Blick des »kulturwissenschaftlichen« Interes­
ses neue Felder für deren disziplinäre Untersuchung. Alles, was den 
Menschen umgibt und auf das er sich in seiner lebensweltlichen Praxis 
ausrichtet, ist nun für die Volkskunde als »Kultur-Wissenschaft« Thema 
der Forschung. So gerät auch die physische Realität in das Blickfeld der 
Disziplin. Raum, Zeit und Natur definieren von dieser Forschungsposi­
tion aus nicht mehr die Materialität, die den Menschen in ihrer eigenen, 
naturgemäßen Qualität und Struktur umgibt, sondern sie interessieren 
jetzt als dasjenige, zu dem sich der Mensch selbst in Beziehung setzt, zu 
dem er sozialisierend in Beziehungen gesetzt wird, und das er in funk­
tionaler oder symbolisierender Weise bearbeitet. 

Die »kulturwissenschaftliche« Frage nach dem Verhältnis zwischen 
»uns und der Physis« erhält ihre spezifische Qualität vor dem Hinter­
grund der geistes- und sozialwissenschaftliehen Debatten am Ende des 
20. Jahrhunderts, die sich explizit und extensiv mit der »Konstruktion« 
und der radikalen Historizität der »Wirklichkeit« auseinandersetzen (vgl. 
Clifford/Marcus 1986; Welsch 1994). Im Kontext einer zunehmenden 
Relativierung von »objektiver« Wahrheit und der Skepsis gegenüber 
einer vom Menschen unberührten, in sich bestehenden Natur bzw. Reali­
tät gewinnt die Frage nach dem Verhältnis der Menschen zu ihrer physi­
schen Umwelt eine ganz neue Qualität. Die wissenschaftliche Repräsen­
tation einer »faktischen« Wirklichkeit verliert an Glaubwürdigkeit, wo­
gegen das Interesse für die >Natur< als >Kultur<- das heißt als vom Men­
schen bearbeitete Dimension - in den Bereich neuer, legitimer For­
schungsinteressen rückt. Das Verhältnis der Menschen zu ihrer Physis -
das heißt unter anderem auch zu ihrem eigenen, »natürlichen« Körper -
zu untersuchen, bestimmt im Verlauf der 1990er Jahre die »kulturwis­
senschaftlichen« Forschungsagenden. 

Für die Volkskunde eröffnet sich mit dieser Inkorporation neuer 
Realitätsebenen in die »kulturwissenschaftliche« Forschungsperspektive 
eine Möglichkeit, das facheigene Wissen mithilfe forschender Innova­
tion zu stabilisieren. Der relationierende Kulturbegriff ermöglicht 
gleichzeitig das innovative Ausgreifen in neue Forschungsfelder und -di­
mensionen sowie er die Kontinuität der fachlichen Interessen- kristalli­
siert im Kulturbegriff- demonstrieren kann. Der volkskundliche Blick 
auf die Stadt exemplifiziert in diesem diskursiv hergestellten Sinn die 

131 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

»kulturwissenschaftliche« Kompetenz und Qualität des Faches aufgrund 
dessen umfassender Repräsentation von menschlicher Sozialität in deren 
raum-zeitlicher, kurz: »physikalischen« Charakteristik. 

Fachliche Theorie und Programmatik: Wir als Menschen 

Der Evidenzverlust der Wissenschaft, der fachlichen Uneindeutigkeit 
von »Kultur« und der unterschiedlichen Disziplinenprofile manifestiert 
sich für die Volkskunde am Ende des 20. Jahrhunderts als dreidimensio­
naler Angriff auf ihre existentiellen Fundamente. Mit dem allgemeinen 
Verschwinden der drei Selbstverständlichkeiten ist die im universitären 
Betrieb quantitativ marginale Volkskunde in ihrem spezifisch-quali­
tativen Kern getroffen. Alle drei Bereiche definieren die charakteristi­
schen Dimensionen, aus denen die Disziplin ihre Legitimität wie Autori­
tät schöpft. In Reaktion auf diese dreifaltige Herausforderung formulie­
ren die Fachvertreterinnen entsprechend oft, explizit und an unterschied­
lichen Orten ihre eigene volkskundliche Programmatik. Der bereits - als 
Irritation- zitierte Artikel von Wolfgang Kaschuba ist dafür ein illustra­
tives Beispiel. Den Aufsatz charakterisiert nicht nur seine Ereignishaf­
tigkeit - ab jetzt ist der Status, die Qualität und Position »kulturwissen­
schaftlichen« Wissens ein unhintergehbares »Muss« der volkskundlich­
diskursiven Verhandlung - sondern auch seine Exemplarität: Kaschubas 
Antrittsvorlesung ist hinsichtlich der epistemischen Organisation und 
aufgrund seiner publikatorischen Breitenwirkung beispielhaft für die 
disziplinäre Reaktion auf die mehrdimensionale Anforderungsstruktur, 
der sie sich in den 1990er Jahren ausgesetzt sieht. 

Aus diesem doppelten Grund liegt der Fokus für die folgende dis­
kursanalytische Rekonstruktion auf dem volkskundlichen Äußerungs­
netz, das sich im Verlauf der nachfolgenden Jahre um Kaschubas These 
vom »Verschwinden des Sozialen« gespannt hat. Bei den an Kaschuba 
anschließenden Beiträgen handelt es sich um Artikel unterschiedlichster 
Fachautorinnen - auf ganz unterschiedlichen Subjektpositionen -, die 
im Verlauf der 1990er Jahre in verschiedenen Publikationsforen auf­
grunddiverser Anläße erscheinen, die sich aber alle dezidiert und expli­
zit zur Stellung, Relevanz und zum Profil der Volkskunde äußern. 

Zum konkreten Anlass, Programmatisches über das Fach, den Kul­
turbegriff und die Relevanz von Kulturwissenschaft zu formulieren, 
nehmen viele der Autorinnen ein konkretes öffentliches Forum - ob ein 
rein wissenschaftliches oder auch ein an ein breiter interessiertes Publi­
kum gerichtetes - wie es eine thematisch bestimmte Tagung zur volks­
kundlichen Identität und Zukunft (vgl. Bagus 1996; Timm 1999), wie es 
ein großer, internationaler Fachkongress - beispielsweise derjenige der 

132 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

»Societe Internationale d'Ethnologie et de Folklore (SIEF)« 1994 in 
Wien (vgl. Roth 1995; Tschofen 1995b) -,wie es eine Zeitschriftenson­
derausgabe zu Ehren eines nachbardisziplinären Wissenschaftskollegen 
(vgl. Lipp 1996), wie es die eigene Antrittsvorlesung (vgl. Kaschuba 
1995; Welz 1998), wie es ein Sammelband mit eigenen kulturtheoreti­
schen Texten (vgl. Kramer 1997), oder wie es auch ein außerwissen­
schaftlich orientiertes Themenheft zu einem gesellschaftlich ebenso ak­
tuellen wie brisanten Problempunkt der »Anerkennung« (vgl. Römhild 
1998) sein kann, das den verschiedenen Fachautorinnen ein spezifisch 
erwartbares und adressierbares Publikum bietet. Mit einem solchen Fo­
rum öffnet sich den Volkskundlerinnen eine Bühne, die nicht rein akzi­
dentiell bestimmt ist, sondern eine Konzentration der Aufmerksamkeit 
und eine Fokussierung der gesellschaftsorientierten Erkenntnisziele 
volkskundlicher Forschung erwarten läßt und präformiert. 

Die Betonung, die das Feld der programmatischen Fach- und Be­
griffsprofilierung schon daran erkennen läßt, welchen konkreten Ort und 
Anlass die Volkskundlerinnen wählen, um sich und ihre Konzeptualisie­
rungen zu Gehör und zu (möglichst) weiter Verbreitung zu bringen, fin­
det ihre publikatorische Angemessenheit in Form durchgehend promi­
nenter Veröffentlichungsplätze. Die sich an Kaschuba anschließenden 
Beiträge wurden in den für die deutschsprachige Fachcommunity an­
erkannt einflussreichen und breite Ausstrahlungskraft in den weiteren 
geistes- und sozialwissenschaftliehen Rezeptionsraum besitzenden Zeit­
schriften platziert: Die Artikel erscheinen in der deutschen »Zeitschrift 
für Volkskunde« (vgl. Kaschuba 1995; Seidenspinner 1997; Welz 
1998), in der skandinavischen »Ethnologia Europaea« (vgl. Tschofen 
1995b; Köstlin 1996b), im »Schweizerischen Archiv für Volkskunde« 
(vgl. Roth 1995; Timm 1999) und in der nachbarwissenschaftlichen 
»Geschichte und Gesellschaft« (vgl. Lipp 1996), die von den geschichts­
wissenschaftliehen Doyens Wolfgang Hardtwig und Hans-Ulrich Weh­
ler ediert wird. Einige Artikel konzentrieren sich auf etwas kleinere, da­
für im je lokalen Umfeld breiter rezipierte Foren wie die »Berliner« 
bzw. die »Hessischen Blätter« oder der Österreichische »kuckuck« (vgl. 
Jacobeit 1997; Bagus 1996; Römhild 1998), die sich alle für die kultur­
analytische (Re-)Präsentation gegenwärtiger Gesellschaftsphänomene 
interessieren. Die Publikation von Dieter Kramer dagegen setzt an sich 
ein markantes Zeichen, indem der Autor seine inzwischen auf den Um­
fang eines Buches angewachsene Zahl verschiedener kulturtheoretischer 
Texte in einem einzigen Band versammelt (vgl. Kramer 1997d). 

Letztlich charakterisiert alle Beiträge die Motivation, die Dieter 
Kramer pointiert formuliert und für seine Leserinnen als ebenso leicht 
wie schnell erkennbares Signal auf dem Buchrücken seines Sammel-

133 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

bands platziert: Er ist der Überzeugung, dass die »Kulturwissenschaf­
ten« »mehr beitragen könnten und sollten zur öffentlichen Diskussion 
über Zukunft und Gesellschaft« (Kramer 1997d: Klappentext). Deshalb 
will er »eine Rechenschaft über fast drei Jahrzehnte kulturwissenschaft­
lichen Arbeitens und Nachdenkens an den Schnittstellen von Wissen­
schaft und Praxis« (ebd.) ablegen, um so letztlich auch zu einer wissen­
schaftstheoretischen Verortung der »Kulturwissenschaft« -über Diszi­
plinen und disziplinäre Ausrichtungen wie Kulturgeschichte und Kultur­
soziologie hinausgreifend - anzuregen bzw. sich daran zu beteiligen 
(ebd.). 

Im folgenden diskursanalytischen Durchgang durch die explizite 
Fachprogrammatik konzentriert sich das Interesse auf die Themen­
setzungen, Begriffswahlen und Argumentationsmuster, die den Volks­
kundlerlnnen erlauben, das eigene Fach in seiner identitären Spezifik 
und in seinem Wissen pointiert zu profilieren. Die Frage, die dabei im­
mer im Hintergrund mitgeführt wird, lautet gleichzeitig: Was eigentlich 
bietet den Volkskundlerinnen der Beitrag Kaschubas zum »Kulturalis­
mus«, dass sie diesen immer wieder aufuehmen, variieren, diskutieren 
und damit auch immer konstant in den fachlichen Diskurs (wieder-)ein­
schreiben? 

Relationierungen: Verhältnis des Menschen zu sich selbst 

»Modem people in Western societies are very similar to that artificial figure 

science has elaborated by describing the scholar as >participant observer<. This 
ethnological figure exists in a strong tension between a desire to take part and 

tobe fully integrated in the totality ofhis object's life on the one hand, while 

on the other it practises the contemporary necessity of being mobile and not 
too much bound to a certain place, only one group etc. Some of our scholars 

have been dressed even in an urban environment or at conferences as hunters 

or trappers and combined it with an outfit that was approximated to their ob­
jects in a manner of possessive identification. Joining conferences with their 

professional out-door tools they seemed to be ready to go into the >field<. So 

the participant observer as a figure of our scientific practice in a way reflects 
our modernity. 

Everybody in our time is permanently an observer as weil as an actor playing a 

role deep down in history and explained by stories like the one that my young­

est t-shirt experience shows. The t-shirt wrapping taught and informed me: 
>James Dean and Marlon Brando haben es weltberühmt gemacht ... T -Shirts 

sind ein Stück Kulturgeschichte.< In that way history is woven in the t-shirt. 

You cannot wear them without their history. That declares our world mainly as 
an interpreted one. The naivite of earlier periods is - if ever true - no Ionger 

possible. The structure of the argumentation by cultural science has become 

134 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

popular. Everybody is a scientist (inventor, explainer etc.) of his own life, 
handling a set of identities.« (Köstlin 1996b: 173f) 

Komad Köstlin setzt in seinem fachprogrammatischen Aufsatz, der den 
einfachen, diskursiv eindeutigen Titel »Perspectives of European Ethno­
logy« trägt und 1996 im skandinavischen Fachjournal »Ethnologia Eu­
ropaea« veröffentlicht wurde, die Charakterisierung des modernen Men­
schen ins Zentrum seiner Darstellung. Eingebettet in die historisch und 
gesellschaftlich spezifische Strukturierung der als »Modeme« qualifi­
zierten Epoche bestimmt Köstlin das Menschsein in dieser Zeit als kon­
kretisierte Spiegelung derselben. Die gegenseitige Bedingung und Be­
dingtheit von Sein, Zeit und Struktur definiert Köstlin als Grundlegung 
jeglicher Konkretisierung des individuellen oder kollektiven Lebens­
vollzugs. In diesem Sinn zeichnet er den Menschen seiner Zeit als Indi­
viduum mit einem starken Bedürfnis nach Teilnahme und sozialer Inte­
gration (ebd.), die er unter dem Zeichen der »contemporary necessity« 
von Mobilität und damit einhergehender lokaler, sozialer sowie persön­
licher Ungebundenheit in Einklang bringen muss (ebd.). Dies bringt ihn 
- den modernen Menschen - in eine permanente Spannung zwischen der 
Rolle als sozialer Akteur und der Position des Beobachters. Seine Identi­
tät erlangt er im Management dieser spannungsvollen Kombination aus 
ganz unterschiedlichen Situationen, Erwartungen und Erfahrungen, in­
dem er sich sein Leben- unter Zuhilfenahme unterschiedlicher, oft his­
torisierender Versatzstücke - selbst erzählt und zu einem »set of identi­
ties« individuell zusammenstellt. 

Die anfangliehe Parallelführung der Beschreibung von »Wissen­
schaft« und »Alltag«, die Köstlin für seine rhetorische Darstellung des 
Themas wählt, demonstriert nicht - wie es auf den ersten Blick aufgrund 
der Parallelität scheinen mag - die Isoliertheit und Unterschiedlichkeif 
der beiden Bereiche, sondern evoziert - im diskursiv hergestellten Sinn 
- ganz im Gegenteil eine Synonymität der Phänomene, die Köstlin auf 
dieser- diskursiven- Ebene im Folgenden zu einer einzigen Charakteri­
sierung moderner Zeit und Gesellschaft zusammenführt: Das eine - die 
Kulturwissenschaft - ist wie das andere - die individuelle Subjektwer­
dung - für Köstlin Deutung: Deutung der Welt und Deutung seiner 
selbst als Person. Die Plausibilität dieser Gleichsetzung erhält Köstlins 
Argumentation in der erfahrungs- und alltagsnah orientierten Quellen­
wahl, die er zur Entwicklung seiner These beizieht. Köstlin scheut sich 
nicht, seine »kulturwissenschaftlichen« Thesen zur Herstellung von 
Identität in der Modeme am Beispiel banaler T -Shirts zu exemplifizie­
ren. Die »kulturwissenschaftlichen« Begriffswahlen, die er für die Dar­
stellung und Auswertung seiner Fallbeispiele trifft, garantieren die Qua-

135 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

lität und Potenz seiner Aussageintention: Die »künstliche Figur« des 
»teilnehmenden Beobachters«, die »Spannung« zwischen »besitzergrei­
fender Identifikation« und der »Mobilität« als »Notwendigkeit«, der das 
»Bedürfnis« nach »Integration« und »Totalität« entgegensteht, die »Rol­
le« des modernen Menschen als »sozialer Akteur«, der sich - nach dem 
endgültigen Verlust seiner »Naivität«- sein Leben selber erzählen und 
damit seine »Identität«, die (nur noch) als »Set« von verschiedenen 
Identitäten besteht, selbst herstellen muss, zeichnen ein ambivalentes 
Bild von Welt und Wirklichkeit, die gleichzeitig spannungsvoll, viel­
schichtig, wechselhaft und entfremdend, bzw. eindeutig, ganz, bedürf­
nisorientiert und konkret erfahrbar ist (oder sein soll). Die »Wirklich­
keit« manifestiert sich in dieser Darstellung für das in der Modeme le­
bende Individuum als vermittelte, weil »gedeutete Wirklichkeit«, zu de­
ren Verständnis ihm die »Kulturgeschichte« und die »Kulturwissen­
schaft« das nötige Material und die Interpretationskompetenz liefern. 
Die Wissenschaft zeigt sich in diesem Zusammenhang nicht als hehre, 
sozial abgeschlossene Welt, sondern als Teil des Alltags und ermöglicht 
so die Autorisierung jeglicher Alltagsinterpretation - wie sie als »Kul­
turwissenschaft« in dieser Deutungspraxis selbst als Interpretatorin des 
Alltags bestätigt wird. Die soziale Relevanz von Kulturwissenschaft er­
weist sich konsequent in actu in jeder alltäglichen Deutung der moder­
nen Menschen. 

Köstlins Fokussierung auf den Bereich der Identität - sei es die der 
modernen Individuen oder jene der ebenfalls modernen Kulturwissen­
schaft - erreicht aufgrund ihrer Synonyrnisierung eine Verschmelzung, 
die zwei diskursive Funktionen erfüllt: Erstens stellt sie den Menschen 
ins Zentrum der »kulturwissenschaftlichen« Analyse, und zweitens ent­
wirft sie einen Horizont, vor dem die Menschen in unterschiedlicher, ge­
schichtsorientierter, subjektiv individualisierter, räumlich beeinflusster 
und bestimmter, aber nicht gebundener, flexibler Weise ein Verständnis 
ihrer selbst zusammensetzen. Das je eigene Selbstverhältnis und Selbst­
verständnis wird dem Menschen - und der Institution - zur stetigen 
Aufgabe und sozialen Aufforderung. Sogar der alltägliche, scheinbar 
banale T -Shirt-Kauf führt ihm- als Individuum und als »Kulturwissen­
schaftler« - vor Augen, dass er seine Identität selbst aufgrund einer von 
ihm abverlangten Deutungsleistung herstellen muss. Individuell alltägli­
che sowie »kulturwissenschaftliche« Interpretation bzw. Wissenspro­
duktion fallen damit in eins. Köstlin verortet den Menschen in dieser 
diskursiven Praxis in einem weiten historischen Kontext, der diesen über 
seine je aktuelle Gegenwart und über sich als individuelles Subjekt hi­
nausgehend in die strukturelle Rahmung der diversifizierten westlichen 
Gesellschaften am Ende des 20. Jahrhunderts einbezieht. Die Beding-

136 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

ungen modernen Seins betreffen somit alle Akteurinnen und Dimensio­
nen gesellschaftlicher Wirklichkeit; und das heißt auch, dass immer alle 
- egal auf welcher sozialen Position befindlich - in diesen Kontext aus 
permanenter Selbst-Verständigung einbezogen sind. 

Köstlins Skizzierung der »modernen« Gegenwart als Zeit der Ambi­
valenzen, Spannungen und Doppelungen aus menschlichen Bedürfnis­
sen und gesellschaftlich strukturierten Notwendigkeiten, aus integrierter 
Einheit und unverbindlicher Ungebundenheit, aus Beobachtung und 
Handeln sowie aus Geschichte und Gegenwart, unterlegt seiner Darstel­
lung die - diskursiv evozierte - Notwendigkeit von Orientierung und 
Hilfe in einem komplexen Kontext, dessen ambivalente Struktur und 
Tension ein Mensch allein und auf die Dauer nicht aushalten kann. Wi­
dersprüchlichkeit, Komplexität und Spannung verlangen in diesem Sinn 
nach ihrer Auflösung. Ein weiteres Element, das diese Evokation einer 
Orientierungsnotwendigkeit unterstützt, ist das von Köstlin gewählte 
rhetorische Stilmittel der impliziten Polarisierung. Köstlin spricht je­
weils in polarer Zeichnung von einem Bereich des realen Lebensvoll­
zugs, dessen entgegengesetzten Pol er der Phantasie der Leserinnen 
überläßt: So evoziert der Text eine real bestehende Spannung zwischen 
Sein und Sollen, die konsequent der klärenden Orientierung bedarf. Ob­
wohl die Verweise auf Ganzheit, Eindeutigkeit und Einheitlichkeit bei 
Köstlin nie explizit genannt oder als gesellschaftliche Norm angespro­
chen werden, schwingen sie als gedankliche Assoziation, die die Le­
serlnnen selbst einsetzen, immer mit. 

Dass die Wirksamkeit dieses diskursiv produzierten Sinns nicht von 
der »Wörtlichkeit« der Konstruktion bestimmt, sondern von der im Dis­
kurs hergestellten inhaltlichen Vernetzung hergestellt wird, zeigt sehr 
deutlich die englische Abfassung von Köstlins Text. Entscheidend für 
die Aussagekraft von Köstlins Überlegungen ist nicht dessen Wahl von 
-englischen oder deutschen- »Wörtern« sondern von- diskursiv her­
gestellten - »Begriffen«. Die Kraft und Effizienz der begrifflich profi­
lierten Äußerungen bestimmt nicht die Korrespondenz von »Wort« und 
»Wirklichkeit«. Ihre Potenz liegt im Gegenteil in der diskursiven Rela­
tionierung von Mensch, Gesellschaft und Geschichte, die das Verhältnis 
des (modernen) Menschen zu sich selbst und seine Subjektwerdung als 
Produkt der zeitlichen und gesellschaftlichen Bedingungen bestimmen. 

137 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Relationierungen: soziale Praxis und Gruppenverhältnisse 

»Folklore«, »Brauchtum« und »Volkskultur« stellten lange die promi­
nenten Untersuchungsfelder der wissenschaftlichen Disziplin der Volks­
kunde dar. Bis in die Gegenwart wird das Fach von unterschiedlicher 
Seite noch oft vornehmlich mit diesen Bereichen assoziiert, im äußersten 
Fall sogar darauf reduziert. Die Themenwahl und der Titel von Wolf­
gang Seidenspinners Aufsatz »Aggressive Folklore«, der 1996 in der 
»Zeitschrift für Volkskunde« veröffentlicht wurde (vgl. Seidenspinner 
1996), muss in diesem Zusammenhang irritieren: »Aggression« gehört 
weder in der volkskundlichen Fachgeschichte noch im öffentlich ver­
breiteten Verständnis zu den Charakteristika, mit denen Folklore ver­
bunden wird. Mit der Formulierung seines Titels setzt Seidenspinner 
somit bereits das erste Zeichen, was ihm zentrales Thema und Anliegen 
im Verlauf seines Beitrags sein wird: Im Mittelpunkt seiner Argumenta­
tion und Darstellung positioniert er die mit dem ungewöhnlichen Titel 
evozierten Ambivalenzen, die sich im Begriff der »Folklore« vereinen: 
Ambivalenzen von »Dissonanz« und »Harmonie«, von »Entzweiung« 
und »Völkerverständigung«, von »Narzissmus« und »Gemeinsamkeit«, 
von »lokal« und »supranational«, von »harmlos« und »blutig«. 

Im Kontrast zu pittoresken Vorstellungen von Folklore, die Seiden­
spinner mit seinem Titel herausfordert, behandelt er in seiner Untersu­
chung aktueller Folklorebeispiele das Thema der Eigen- und Fremdbe­
stimmung von Menschen und Gruppen in ihrem sozialen Miteinander. 
Er konzentriert sich dabei auf die Ausweitung der vorwiegend materiel­
len Seite - Trachten, Volkslieder, Reiterfeste und Holzäpfeltanz - auf 
diejenigen des »Kriegs«, Aufstands, der politischen Unterdrückung und 
»Ächtung«, der »Nationalismen«, Ethnizismen und »Fundamentalis­
men« in ihren oft blutigen Konsequenzen. Mit der Wahl der Folklore als 
Fall für die Potenz und Intensität von ambivalenter Wirklichkeit irritiert 
er die gängigen Vorstellungen fröhlicher, bunter und kommunikativer 
Brauchtumsveranstaltungen und erhöht so die Prägnanz seiner differen­
zierenden, auf Ambivalenzen und Brüche zielende Analyse: 

»Die Beispiele zeigen: Folklore ist mehr als ein- ich nehme hier eine Formu­

lierung Sigmund Freuds auf- dem >Narzissmus der kleinen Differenzen< die­
nendes Instrument. Sie hat auch eine dunkle, eine blutige Dimension. Immer 

wieder tritt sie uns heute in Zusammenhängen von Krieg und Tod, von Dis­

kriminierung und Ächtung, von ethnizistisch geprägten Nationalismen ent­
gegen, die vielleicht deshalb so gefahrlieh erscheinen, >weil die ethnizistischen 

Fundamentalismen von realen, nicht kompromissfahigen Gruppen getragen< 

und die Konflikte von eben solchen Vorstellungen bestimmt werden, nicht 

138 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

mehr von abstrakten Ideologien. In Anbetracht dessen mutet es mehr als läp­
pisch an, wenn wir angebliche Folklorismen unserer Tage wie den hoch­
schwappenden Volksmusikkommerz a Ia Musikantenstadl als die schlechte 
Seite der Folklore geißeln. 
Meine Bemerkungen wollen nun nicht suggerieren, dass Folklore per se 
schlecht oder blutrünstig sei, sie läßt sich aber immer wieder in entsprechen­
den Kontexten oder in deren Vorfeld einsetzen. Sie bildet den Untergrund des 
kulturellen Fundamentalismus, als welcher sich der post-sozialistische, >neue< 
Nationalismus immer deutlicher herausschält. Die >kuschelig< empfundene, 
harmonisierende Folklore, gerne auch auf internationalen Trachten- und Fol­

klorefesten als geeignetes Mittel zur Völkerverständigung erprobt und be­
schworen, kann also leicht in eine dissonante, entzweiende Folklore umschla­
gen. Auch dies will Wolfgang Kaschuba mit dem Begriff >Kulturalisierung< 
fassen: >Instrumentalisierung von Kultur, unmittelbare Indienstnahme des mo­
ralischen Kapitals der Kultur für politisch-ideologische Zwecke<. Meine Be­
merkungen intendieren also keine Verteufelung der Folklore, sondern wollen 
ihre Ambivalenz herausstreichen. So ist zwar auch zwischen den verschiede­
nen Ebenen zu differenzieren, auf denen sich Folklore realisiert; sie kann sich 
im lokalen, regionalen, nationalen und nicht zu vergessen internationalen oder 
besser supranationalen Rahmen entfalten, es gibt ethnische Folkloren, die von 
Sozialgruppen wie auch sonstigen Gruppen- und Subkulturen, sowie vielfalti­
ge Misch- und Übergangsformen. Auf allen Ebenen jedoch kann die Folklore 
etwa vom harmlosen Spiel bis zum blutigen Ernst gehen.« (Seidenspinner 
1996: 216) 

Bereits die titelgebende Kombination von »aggressiv« und »Folklore« 

insinuiert eine spannungsvolle Polarität. In der weiteren Wahl konkreter 

Beispiele, an denen Seidenspinner die Ausbildung und den politischen 

Einsatz von nationalen bzw. ethnischen Selbst- und Fremdbildern mit­

tels Folklore plastisch nachzeichnet, konzentriert er sich auf die extreme 

Ambiguität von tödlicher Destruktion und fröhlicher Leichtigkeit folklo­

ristischer Phänomene. Der öffentliche Bekanntheitsgrad seiner Beispiele 

-Litauens, Georgiens und Tschetscheniens -,die im Verlauf der 1990er 

Jahre regelmäßig in den Medien präsent sind, steigert Seidenspinners 

explizierte Intention, den Blick von der »Fröhlichkeit« auf die gleichzei­

tig inhärente »Brutalität« der Folklore zu lenken. Mit dem starken Kon­

trast zwischen den beiden Polen - bunt und blutig -, zeichnet und be­

wirkt die analytisch nachvollzogene Ambiguität aller folkloristischen 

Darbietungen eine - fast schon grelle - Sicht- und Erkennbarkeit der ba­

salen Ambivalenz jeglicher Realität. Mit gezieltem begrifflichem Ein­

satz vertieft Seidenspinner die Profilierung verschiedenartiger folklo­

ristischer Praxis, anhand derer die Konstruktion sozialer Gruppen ange­

strebt und effizient erreicht wird: Seine »kulturwissenschaftlichen« Be-

139 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

griffe bewegen sich im Spannungsfeld von konstruktiven (zur gemein­
samen Völkerverständigung) sowie destruktiven (nicht kompromissfahi­
ge, blutrünstige, entzweiende, Krieg, Tod, Diskriminierung und Ächtung 
mit sich ziehende) Realisierungen der V ergemeinschaftung. 

Im Verlauf seiner kritischen Darstellung und Kommentierung aller 
zitierten Beispiele spricht Seidenspinner nie von eindeutigen Helden und 
Unterdrückten, von einseitig orientierten Machtpolitikern und Ideologen. 
Den Beispielen aktueller tschetschenischer »Joumalistenpoesie«, die die 
Tschetschenen als seit Jahrhunderten heldenhaft widerständiges und auf­
rechtes Volk verherrlicht, stellt er kontrastiv »die Fernsehbilder des zer­
bombten Grosny und der von der russischen Kriegsmaschinerie zerstör­
ten Dörfer, unsäglichen menschlichen Leids und massenhaften Todes« 
gegenüber (ebd.: 215). Seidenspinner geht es konsequent darum, den 
Blick für Ambivalenzen, für »Misch- und Übergangsforrnen« ( ebd.: 
216) zu sensibilisieren, um die Wahr-Nehmung des komplex, vielschich­
tig und vieldeutig gestalteten sozialen Zusammenlebens zu etablieren. 
Seidenspinner platziert seine »kulturwissenschaftliche« Gewichtung der 
Ambivalenz und Polyfunktionalität als Lenkung des (Leserlnnen-)Blicks 
auf die gesellschaftlich widersprüchliche Wirklichkeit, deren komplexe 
Struktur aus einem In-, Mit- und Gegeneinander unterschiedlicher Kräf­
te und Dimensionen sichtbar gemacht und in dieser Strukturierung rezi­
piert werden soll. 

Im zweiten Teil seines Aufsatzes vollzieht Seidenspinner eine 180-
Gradwendung seiner regionalen Blickrichtung und rekonstruiert die 
gleiche nationalistische, mit Zerstörung und Unterdrückung einherge­
hende Entwicklung, wie er sie für Litauen, Georgien und Tschetschenien 
anhand konkreter Beispiele nachvollzogen hat, in ihrer historischen und 
gesellschaftlichen Einbettung in Deutschlands moderner Mitte: Auf den 
folgenden neun Seiten analysiert Seidenspinner unter der Perspektive 
der »wirtschaftliche[n], rechtliche[n] und herrschaftliche[n] Aspekte« 
die »Polyfunktionalität« der in Dossenheim bei Heidelberg jährlich ab­
gehaltenen Kirchweih (ebd.: 216). Der potentiellen Verschiebung der 
folkloristischen Problematik auf den europäischen Osten schiebt Seiden­
spinner hier den in Deutschland empirifizierten Riegel vor. 

Indem Seidenspinner selbst analytisch und anhand seiner Beispiel­
wahl die Perspektive seiner Untersuchung immer wieder verschiebt, be­
wirkt er- in gleicher diskursiver Praxis wie Köstlin- die Parallelität al­
ler dargestellten Fallanalysen. Egal wann, wo, wer, was und wie gerrau 
als »Folklore« praktiziert und zur gemeinsamen »Volkskultur« erklärt, 
bewegt sich in dem sichtbar gemachten Spannungsfeld von tödlich­
harmloser Ambivalenz (vgl. ebd.: 215). Diese Gleichsetzung der im 
Konkreten möglicherweise unterschiedlichen Phänomene markiert den 

140 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Ausgangspunkt für die volkskundlich-kulturwissenschaftliche Konzep­
tion menschlicher Praxis und deren Perpektive auf die Herstellungspro­
zesse sozialer Gruppen. Eine differenziert analysierte Folklore, wie sie 
Seidenspinner exemplarisch anhand seines rhetorischen Mittels der Am­
bivalenzdarstellung demonstriert hat, führt - ganz im Sinne der volks­
kundlichen Diskurspraxis - zu einem Bild der inneren V erknüpfung 
unterschiedlichster Wirklichkeitsebenen: Herrschaft, Alltag, Kunst, Wis­
senschaft, Politik, Widerstand, Krieg, Tanz und Trachten - alles verbin­
det sich in gegenseitiger Relationierung zu einem komplexen Ganzen. 
Soziale Praxis wird so als ein Teil eines komplex verflochtenen Gewe­
bes gedacht- und als denkbar vorgestellt-, währenddessen ein versuch­
ter linearer Nachvollzug der eindeutigen Kausalitäten oder der Versuch 
einer kontrollierten Steuerung der Phänomene ad absurdum geführt wer­
den. Gerade die »kulturwissenschaftliche« Konzentration auf die Rela­
tionierungen zeigt, wie sich individuelle soziale Praxis mit den Normie­
rungen und Ideologien, die in scheinbar harmlosen Phänomenen wie den 
folkloristischen eingelagert sind, zu kollektiven Gruppenverhältnissen 
verdichten, die Tod und Vernichtung für viele zur Folge haben ( ebd.). 

Relationierungen: Mensch, Gesellschaft und Staat 

»Der Multikulti-Drive der öffentlichen Diskussion, der lautstarke Hinweis auf 
importierte Fremdheit und durchmischte Populationen hat ein anderes Phäno­
men in den toten Winkel gerückt: die zunehmende Tendenz zur Entmischung, 

die nur in ihren krassen Ausformungen - den radikalen Purifizierungen im 
Südosten und Osten Europas - wahrgenommen wird, die aber auch anderswo 
zu registrieren ist. Für die frühere Tschechoslowakei wurde festgestellt, dass 
dort in den 20er Jahren Angehörige von Minderheiten mehr als vierzig Prozent 
der Bevölkerung ausmachten, während es heute gerade noch sechs Prozent 
sind. Bei solchen Zahlen wird gelegentlich kritisch angemerkt, dass es sich 
teilweise um statistische Hereinigungen handelt, also um die bloße Umdefini­
tion von Populationen. Im Prinzipiellen macht dies wenig Unterschied; die 
Tendenz geht jedenfalls auf Entmischung, Vereinheitlichung. In anderen Län­
dern, zum Beispiel im ganzen ehemaligen Habsburgischen Reich, verhält es 
sich ähnlich. Erst die verstärkte nationalstaatliche Volkstumspolitik, die in den 
20er Jahren einsetzte, zerstörte das kulturelle und auch das ökonomische 
Gleichgewicht, das sich in Jahrhunderten herausgebildet hatte. Was unter dem 
Aspekt der Volkstumspolitik als Chaos erscheinen musste, war in Wirklichkeit 
ausgewogene und selbstverständliche Multikulturalität.« (Bausinger 1995: 234; 
Hervorhebungen i.O.) 

In seinem Beitrag zu Wolfgang Kaschubas Artikelband »Kulturen -
Identitäten - Diskurse« von 1995 thematisiert Hermann Bausirrger die 

141 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

spannungsvolle Relation zwischen menschlicher Gleichheit und Diffe­
renz. Im Anschluss an Kaschuba wendet er sich dem viel gehörten und 
oft geäußerten Beifall zur »Vielfalt der Kulturen« und zur bunten 
Durchmischung verschiedener Menschengruppen zu. An das Zitat »aus 
dem >Lob des kulturellen Unterschieds<[ ... ] wird das Verdikt der >kultu­
rellen Unvereinbarkeit«< (ebd.: 233), das aus Kaschubas Kulturalismus­
Artikel stammt, knüpft Bausirrger die ambivalente Problematik der posi­
tiv zitierten Zuschreibungspraxis an: Was heute bunte Differenz bedeu­
tet, kann morgen als inkamensurable Unterschiedlichkeit qualifiziert 
werden. 

Im Rückgriff auf die historische Demographie im Habsburgerreich 
und der darauf folgenden sozialistischen Staaten führt Bausirrger in der 
- oben zitierten - Passage vor, wie ebensolche ideellen Konzepte von 
(nationaler und ethnischer) Kohärenz eingebunden werden in staatliche 
Programme - beispielsweise der Volkstumspolitik In diesen Program­
men eingelagert, durch sie motiviert, legitimiert und autorisiert folgen 
den Vorstellungen einer einheitlichen »Volksgemeinschaft« staatliche 
Aktivitäten sowie soziale Praktiken, die auf das ganz konkrete Leben 
und den Alltag vieler Menschen einwirken. Die Menschen werden unter 
einer solchen Programmatik räumlich, sozial und im zeitlichen Verlauf 
von ihren bisherigen Beziehungsnetzen abgetrennt und unter neu herge­
stellten Bedingungen wieder im, am Rand oder außerhalb des ehemali­
gen sozialen Ganzen platziert. Anhand bestimmter, darauf ausgerichteter 
Medien, Gesetze oder Bildungsstrukturen werden die in dieser Gesell­
schaft lebenden Menschen dann in die neue Rolle und Position eingeübt. 
Die Folge dieser unter ideellen Konzepten konstruierten Identität(en) 
sind neue und andersartige Inbeziehungsetzungen der davon betroffenen 
Personen. 

Hermann Bausirrger charakterisiert seine Beschreibungen der Reali­
tät als Problematisierungen der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Er kriti­
siert die öffentliche Wahrnehmung, die er sprachlich - anhand der be­
grifflichen Verballhornung des »Multikulti« - bereits vorwegnehmend 
negativ qualifiziert, als unreflektiert und tendenziös. Dies hat zur Folge, 
dass nur die Extreme rezipiert würden - seien es »radikale Purifizierun­
gen im Südosten und Osten Europas« oder die bereichemde »Vielfalt 
der Kulturen« im Westen (ebd.: 234). Demgegenüber platziert Bausirrger 
die historisch-empirische Gegendarstellung in Form sozialer »Entmi­
schung«: Das Gebiet der ehemaligen Tschechoslowakei zeigte in den 
1920er Jahren eine demographische Situation, in der über 40 Prozent der 
damaligen Bevölkerung zu Minderheiten-Gruppen gezählt wurden. Ähn­
liches ist aus dem habsburgischen Vielvölkerstaat vor dem Ersten Welt­
krieg bekannt. Erst die in den späteren 1920er Jahren einsetzende Volks-

142 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

tumspolitik brachte die entscheidenden Veränderungen zur nationalstaat­
liehen Neuorganisation (ebd.). 

Bausirrger funktionalisiert das historische Beispiel zum Instrument 
für eine vorstellbare, weil historisch realisierte heterogene Gesellschaft, 
die der - sozusagen »virtuell« geführten - Multikulturalismus-Debatte 
entgegensetzt werden. Als historisch gewachsene und realisierte, als 
empirisch nachvollzieh- und mit Quellen belegbare Wirklichkeit konter­
kariert das Beispiel die an konkreten, wissensbasierten und nachprüfba­
ren Darstellungen arme Diskussion der Gegenwart. Dem ambivalenten 
und als ideologisch qualifizierten Modell vom einmal guten, einmal fal­
schen Fremden des Multikulturalismuskonzepts wird Bausirrgers Real­
analyse einer Gesellschaft gegenübergestellt, die in sichtbarer und pro­
zentual hoher Diversität ihrer sozialen Gruppen ökonomisch wie kultu­
rell bestens funktionierte. Das historische Vorgängermodell der habs­
burgischen k.u.k.-Monarchie beweist in einfacher und (geographisch) 
naheliegender Deutlichkeit, dass an dem multikulturalistisch beschwo­
renen Gesellschaftskonzept Grundsätzliches falsch - und vor allem mit 
schädlichen Folgen - konzipiert und konstruiert wird. Der Staat er­
scheint an dieser Stelle mit ebensoviel ambivalenter Qualität wie Poten­
tialität: Das eine Mal tritt er als schützende und ordnende Instanz, das 
andere Mal als ideologisch motivierte, exkludierend wirkende, für 
Mensch und Gesellschaft destruktive Macht zutage. 

Die von Bausirrger anhand »kulturwissenschaftlicher« Analyse legi­
timierte Konzeption einer verstaatlichten Gesellschaft, die sich als funk­
tional funktionierende soziale Heterogenität charakterisieren läßt, entfal­
tet ihre diskursive Effizienz mithilfe gegensätzlich gewählter Begriffe: 
»Kohärenz« und »Differenz«, »Durchmischung« und »Entmischung«, 
»Unvereinbarkeit« und »Vereinheitlichung«, »Gleichgewicht« und 
»Chaos«, »nationalstaatliche Volkstumspolitik« und »in Wirklichkeit 
ausgewogene und selbstverständliche Multikulturalität« ( ebd.) stellen 
immer gleichzeitig - sozusagen als negative und positive Abziehbilder -
die polar entgegengesetzten Szenarien des Zusammenlebens sowie der 
staatlich sanktionierten Gesellschaftsordnung vor Augen des Publikums. 
Damit erreicht Bausirrger auf wenig Platz die deutliche Differenz der 
polar gezeichneten, gesellschaftlichen Konzeptionen sowie die Diskre­
panz zwischen deren unterschiedlichen Realisierungen. Die beiden ge­
sellschaftlichen Organisationsformen werden dabei allerdings nicht als 
gegenseitige Relativierungen in einer grundsätzlich vielfaltig, pluralisti­
schen Welt definiert; im Gegenteil werden sie sprachlich- als »Multi­
kulti«- und moralisch- als »ausgewogene und selbstverständliche Mul­
tikulturalität« - deutlich qualifiziert und als Gegenteile voneinander ab­
gegrenzt. 

143 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Diese diskursive Strategie der gleichzeitigen, kontrastiv beabsichtig­
ten Evokation unterschiedlicher Organisationsmöglichkeiten des sozia­
len Zusammenlebens zeigt sich noch subtiler in Bausirrgers Verwendung 
des problematisierten Multikulturalismus-Begriffs: In der stilistischen 
Variation von unüberlegt öffentlichem »Multikulti« (ebd.: 233) gegen­
über real gelebter »Multikulturalität« ( ebd.: 234) werden die normativen 
Markierungen für die »richtige« Gesellschaftsform eingeschrieben. Dis­
kursiv werden hier zwei Fliegen mit einer Klappe geschlagen: Im An­
schluss an die öffentlich eingesetzten Begriffe gelingt Bausirrger die ex­
plizite Einmischung in die Debatte; anhand der begrifflichen Modifika­
tion dagegen wird im gleichen Zug ein ganz anderes Modell in die Dis­
kussion eingeführt, worin sich die Möglichkeit eröffnet, zum gleichen 
Thema Anderes zu denken. 

Auf dem Boden dieses volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Ent­
wurfs, der soziale Gemeinschaft als unterschiedliche Möglichkeiten der 
Inverhältnissetzungen von Mensch, Gesellschaft und Staat in die geistes­
und sozialwissenschaftliche Diskussion einbringt, wird die im Titel be­
reits vorneweg gesetzte Provokation erst diskursiv »sinn«voll. Die Poin­
te von Bausirrgers Überschrift: »Jenseits von Eigensinn: kulturelle Ni­
vellierung als Chance?« liegt in der historisch realisierten Möglichkeit 
des menschlichen Zusammenlebens »jenseits« des (unter anderem fach­
historisch) positiv bewerteten »Eigensinns«. Indem Bausirrger anhand 
seiner Beispiele den Beweis führt, dass die als »Nivellierung« diffamier­
te staatlich-gesellschaftliche Organisation keineswegs als Verlust son­
dern als »Chance« zu verstehen ist, zeigt er, wie »kulturwissenschaft­
lich« relationierendes Denken die Dimensionen von Individuum und 
Kollektiv vereint, ohne die eine oder andere Ebene ideologisch zu ver­
einnahmen. 

Relationierungen: Menschen, Räume, Umwelten 

»Gemeindeforschung wird durch Globalisierungsprozesse nicht obsolet, aber 
wenn sie kombiniert wird mit anderen Zugängen und die Ergebnisse mobiler 

Forschungen berücksichtigt, dann verändert sie sich. Sie verändert sich zu 

einer Ethnographie lokaler Lebensformen unter Bedingungen der Globalisie­

rung bzw. globaler Lebensformen unter Bedingungen des Lokalen. Denn 
Sesshaftigkeit von Menschen, Ortsbezogenheit ihres Denkens, Nahräumlich­

keit ihrer Beziehungen und Handlungen, wie sie oft der Lebensform Gemeinde 

unterstellt werden, waren nie selbstverständlich und sind es heute erst recht 
nicht mehr. Und wo Sesshaftigkeit empirisch feststellbar ist, beginnen damit 

erst die Fragen: Wird hier eine freiwillige Option realisiert, oder handelt es 

sich um eine unfreiwillige Zumutung für Menschen, denen Mobilitätsbe­
schränkungen auferlegt sind? Sesshaftigkeit kann nur interpretiert werden in 

144 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Relation zu anderen Möglichkeiten des Raumbezuges. Der britische Kulturso­
ziologe Martin Albrow prognostiziert in einem kürzlich veröffentlichten Auf­
satz, dass sich neue Formen sozialer Ungleichheit entwickeln analog zur Er­
öffuung oder Beschränkung von Mobilitätschancen- >time-space social strati­
fication< nennt er diesen neuen Modus der Schichtung, der aus ungleichen Zu­
gangsmöglichkeiten zu Verkehrsmitteln, Telekommunikation und Raumnut­
zung resultiert.« (W elz 1998: 191 f). 

Wie Wolfgang Kaschuba wählt auch Gisela Welz die disziplinäre Pro­
grammatik als Thema für ihre Antrittsvorlesung, die sie als Privatdozen­
tin an der Fakultät für Sozial- und Verhaltenswissenschaften der Univer­
sität Tübingen 1997 vorgetragen hat.3 Sie handelt auf gut zwanzig Seiten 
die geistes- und sozialwissenschaftliehen wie gesellschaftlichen Verän­
derungen in einer von Globalisierungsprozessen neu strukturierten Welt 
in verweisdichter und empirisch unterlegter Darstellung ab. Ihr konkre­
tes Thema, das sie dabei verfolgt, sind die von den Veränderungen be­
einflussten »lokalen und globalen Lebensformen« (ebd.). Den wenig 
spezifizierten noch empirisch gesättigten ethnologisch-anthropolo­
gischen Theoriedebatten der 1990er Jahre, die sie am Anfang ihrer Vor­
lesung kritisch diskutiert, stellt sie eine eigene - in mobiler Feldfor­
schung durchgeführte - Untersuchung zum zeitgenössischen Leben auf 
einer griechischen Insel gegenüber. 

Welz postuliert aufgrundihrer empirischen Ergebnisse eine Neude­
finition des »Orts«, die auf zwei grundlegenden Neuperspektivierungen 
der kulturorientierten Ethnowissenschaft(en) basiert: Erstens anhand 
»eine[r] Perspektive, die den konkreten Ort als eine von vielen Lokali­
sierungen des Globalen begreift« (ebd.: 191), und zweitens anhand einer 
Wendung des Blicks auf die Wirklichkeit, die nur dann zu erreichen ist, 
»wenn man als Feldforscher selbst nicht ortsfest bleibt, sondern auf Rei­
sen geht« (ebd.). Entscheidend an und für diese Art der Forschung ist 
nach Welz die Frage nach dem Status und der Bedeutung der erhobenen 
Empirie für die Individuen. Die Frage richtet sich darauf, ob die Erfah­
rungen und Handlungen der Menschen als »freiwillige Option« oder 
»unfreiwillige Zumutung«, als Eröffuung von »Mobilitätschancen« oder 
als »Auferlegung von Mobilitätsbeschränkungen« (ebd.: 192) zu verste­
hen sind. Im Blickwechsel auf die Strukturierung der Gesellschaft, in­
nerhalb derer sich die befragten und beobachteten Individuen bewegen, 

3 Publiziert wurde die Antrittsvorlesung - ebenfalls wie diejenige Kaschu­
bas - in der als wichtigste und renommierteste Fachzeitschrift der deutsch­
sprachigen Fachcommunity geltenden »Zeitschrift für Volkskunde«, die 
vom gemeinsamen Dachverband der »Deutschen Gesellschaft für Volks­
kunde« herausgegeben wird. 

145 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

gilt das Forschungsinteresse dementsprechend den neuen Formen sozia­
ler Ungleichheit und den neuen Modi der sozialen Schichtung, die in 
»ungleichen Zugangsmöglichkeiten zu Verkehrsmitteln, Telekommuni­
kation und Raumnutzung« ( ebd.) angelegt sind. 

Gisela W elz profiliert ihre »kulturwissenschaftliche« Darstellung der 
untersuchten Wirklichkeit anhand der Kontrastierung gegensätzlicher 
disziplinärer Szenarien: Sie stellt der wissenschaftlich fachübergreifend 
geführten Theoriediskussion die disziplinär eigene Untersuchung von 
konkret und empirisch gewonnenen Forschungserkenntnissen gegen­
über. Und auch sie induziert in diese Darstellung eine diagnostische, ge­
sellschaftsorientierte Kritik: Anhand der ihrer Thematisierung des Ver­
hältnisses der Menschen zu ihrer gebauten und natürlichen Umwelt mit­
einander vernetzte Dimensionen der Realität, nimmt W elz eine V ertie­
fung der öffentlichen- von ihr als eindimensional und einseitig qualifi­
zierten (ebd.: 180) - Multikulturalitätsdiskussion vor. In doppelter An­
knüpfung an die Tagesaktualität der Globalisierungsdebatte (ebd.: 177f) 
und die alltäglich erfahrenen Raum-Zeit-Beziehungen ihrer potentiellen 
Leserinnen erhält Gisela Welz' Beschreibung von Mobilität, von davon 
beeinflusster sozialer Nähe und Distanz, von neuen Erfahrungs- und 
Bildungsmöglichkeiten sowie von deren soziostrukturellen Konsequen­
zen eine Plastizität, die die Plausibilität der Thematisierungen über ihre 
argumentative Logik hinaushebt und ihnen eine stärkere Akzeptanz ver­
schafft: Die konkret eingebrachte Empirie innerhalb der relativ stark 
abstrahierten, an akademischen Gepflogenheiten orientierten Darstellung 
lenkt die Vorstellungskraft des Publikums auf dessen eigene Erfah­
rungsbestände. Die Allgemeinheit der angesprochenen Phänomene der 
Ortsveränderungen, der Telekommunikation, Medialisierung und Ver­
kehrstechnik garantiert die Anschlussmöglichkeiten zwischen den Vor­
stellungen des Publikums und den im Vortrag referierten Ausführungen. 
Im doppelten Anschluss- an die wissenschaftliche Debatte und an die je 
individuell-subjektiven Erfahrungen- bündelt Welz in ihrer Vorlesung 
die beiden Stränge und vereinigt sie zu einem einzigen des komplex und 
relationierend konzipierten Bilds aktueller Lebensweisen, die sich im­
mer in der flexiblen Verknüpfung von Menschen und ihren sie umge­
benden Räumen realisieren. 

146 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Profilierung der Gesellschaft: Differenzierte Integration 

»Innen und Außen bezeichnet ein Problem, das von allen Gesellschaften be­
wältigt werden muss. ( ... ) Im Mittelalter wurde Innen und Außen zentral über 
>Religion< reguliert; in der Zeit des Industrialismus und Kolonialismus trat 
>Rasse< als Unterscheidungskriterium in den Vordergrund; das 19. Jahrhundert 
bildete mit >Volk/Nation< wieder eine neue Semantik von Innen und Außen 
aus, die auf einer positiven Bestimmung von Gemeinschaft beruht; und die 
modernen Sozialstaaten am Ende des 20. Jahrhunderts stellen derzeit ihren ka­
tegorialen Apparat, mit dem sie versuchen, mit der Differenz umzugehen und 
das Eigene vom Fremden zu unterschieden, erneut um: nun auf>Kultur< [ .. .]. 
Die hier von Frank-Olaf Radtke vorgetragene Auffassung kann stellvertretend 
für eine überwiegend von Soziologen und Politologen geführte Debatte stehen, 
in der Kultur als Grenzmarkierung gesellschaftlicher Inklusions- und Exklu­
sionsverfahren gekennzeichnet und kritisiert wird[ .. .]. Das Konzept der Kultur 
erscheint dabei als Fortschreibung rassistischer und nationalistischer Ausgren­
zungsstrategien im neuen Gewand. Ebenso wie diese werde Kultur als Unter­
scheidungsmerkmal zur Einordnung von Menschen in feststehende Kollektive 
eingesetzt. Gerade im Diskurs über die multikulturelle Gesellschaft sei es nun 
salonfahig geworden, bestehende Unterschiede in der Bevölkerung als kultu­
relle zu interpretieren und so andere, vor allem auch soziale und ökonomische 
Differenzen zu verschleiern. Die Zuschreibung Kultur lege Menschen auf eine 
Zugehörigkeit zu ethnischen Herkunfts- und Abstammungsgemeinschaften 
fest und sei deshalb in ihrem Kern ein anti-demokratischer Angriff aufuniver­

sale Werte wie Gleichheit und Freiheit. Ganz ähnlich argumentieren französi­
sche Kritiker wie Pierre Taguieff, der den Multikulturalismus als >kulturellen 
Neo-Rassismus< bezeichnet; Kultur erscheint bei ihm als kollektiver >Kerker<, 
in dem das Individuum gefangen bleibt und seines Anspruchs auf Autonomie 
beraubt wird[ .. .].« (Römhild 1998b: 4) 

Regina Römhild steuert 1998 einen Artikel zum Themenheft »Anerken­

nung« des »kuckuck« bei, der auf ihren früheren Forschungen zur Dis­

sertation über »Die Macht des Ethnischen: Grenzfall Russlanddeutsche« 

(Römhild 1998a) basiert. Unter der Überschrift »Ethnizität und Ethnisie­

rung. Die gemanagte Kultur als Ausgrenzungsinstrument« bespricht sie 

auf fünf Seiten die geistes- wie sozialwissenschaftliche und gesellschaft­

liche Problematik, »Kultur« in einer spezifischen Definitionsweise als 

eingängiges und effizientes Mittel der Ausgrenzung zu fundieren, ins­

trumentalisierbar zu machen und letztlich auch selbst zu instrumentali-

s1eren. 

Im Anschluss an die direkt an den Anfang ihres Beitrags platzierte 

Darstellung soziologischer wie politologischer Thesen zur je histori­

schen Spezifik der Vergesellschaftung setzt Römhild das Thema vom 

147 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Umgang mit Differenz ins Zentrum ihrer Ausführungen. Am eigenen 
Forschungsbeispiel remigrierter Russlanddeutscher, die zeitgleich mit 
einem neuen Nationalisierungsschub nach der deutsch-deutschen Wie­
dervereinigung »als >Aussiedler< in die Bundesrepublik immigrier[t]en« 
(ebd.: 7), diskutiert Römhild die alltagswirksamen Konsequenzen unter­
schiedlich disziplinärer wie politischer Diskussionen um »Kultur«. Dass 
sie der von ihr ausführlich zitierten Kultur-Konzeption der Soziologie 
und Politologie kritisch gegenübersteht, kennzeichnet Römhild an erster 
Stelle sprachlich: Im Konjunktiv paraphrasiert kündigt sie den Leserin­
nen ihres Artikels an, dass sie selbst eine differente Haltung einnehmen 
wird. 

Im konkreten und direkten Bezug zu aktuell debattierten und öffent­
lich verbreiteten Wissenschaftsdiskussionen bereitet Römhild die volks­
kundliche Version des Kulturverständnisses und der davon motivierten 
Forschung vor. In Form einer Negativfolie werden die Konzeptionen 
von Radtke und Taguieff unter das sich positiv davon abhebende volks­
kundlich-kulturwissenschaftliche Realitätsverständnis gelegt. Über dem 
Bild eines nach innen wie nach außen geschlossenen Containers, in dem 
letztlich autonomielose und kollektiv eingekerkerte Menschen hausen, 
entsteht in volkskundlicher Perspektivierung die Kontur eines gesell­
schaftlichen Zusammenhangs, in dem Menschen produktiv mit den sie 
voneinander unterscheidenden Differenzen umgehen. Der Nachvollzug 
»einer potentiell offenen Alltagskultur« ( ebd.) durch Römhilds Fach 
macht die gesellschaftliche Struktur in der Praxis des kontinuierlichen 
und konstanten, gemeinsamen Aushandeins von Verschiedenheit und 
Ordnung sichtbar: 

»Richtet man nämlich den Blick auf Kultur als Praxis, also auf das, was Men­

schen in ihrem Alltag tun, dann lassen sich gerade auch bei den Russlanddeut­

schen ausgeprägte Traditionen konstruktiver Auseinandersetzung mit fremden 

kulturellen Einflüssen entdecken. Aus der Perspektive meiner russlanddeut­
schen Interviewpartner markierte Deutschsein keineswegs immer eine un­

überwindliche Grenze gegenüber dem in der multiethnischen Sowjetunion all­

zeit gegenwärtigen >Fremden<. Trotz Deportation und Stigmatisierung als 
Stellvertreter des Kriegsfeinds Deutschland versuchten die meisten Russland­

deutschen, sich über lange Zeiträume erfolgreich mit den vielen anderen in 

einem multiethnischen, sowjetischen Alltagsleben zu arrangieren und sich dort 
wieder zu beheimaten.« (ebd.: 8) 

Römhild geht in ihrer Darstellung der alltäglichen, je individuell prakti­
zierten Aushandlung von Differenz über die analytische Nachzeichnung 
menschlicher Handlungsgewohnheiten hinaus. Anhand ihrer wechseln­
den Szenerien, die alle das dynamische Miteinander verschiedener Men-

148 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

sehen in immer wieder unterschiedlichen Situationen und Konstellatio­
nen aufzeigen, profiliert sie ein Modell von gesellschaftlicher Gemein­
schaft, die sie gleichzeitig als reale Vision qualifiziert. In die Vorstel­
lung dieses funktionsfahigen Gesellschaftsmodells eingeschrieben ist die 
Konzeption des sozialen Individuums. Dieses wird - erstens - grund­
sätzlich als Mitglied einer Gesellschaft angesprochen, womit das Indivi­
duum nicht als einzelnes Subjekt vorstellbar sondern immer in Relation 
zu anderen Individuen und im Kontext eines Kollektivs gedacht wird. 
Zweitens wird der Mensch in dieser sozial definierten Relationierung 
mit einer spezifischen Kompetenz charakterisiert: Jeder Mensch ist fa­
hig, mit Differenz gesellschaftlich produktiv umzugehen. Und drittens 
enthalten diese Definitionen von Individuum und Gesellschaft spezifi­
sche und gleichzeitig konkret unterschiedlich gestaltbare Anleitungen 
für ihre Praxis. 

Römhilds begriffliche Wahl in der Darstellung ihrer theoretischen 
Begriffsdefinition von »Kultur« wie in der empirischen Fallanalyse ist 
bestimmt vom Begriff des »Alltags« als Ort für die von allen Gesell­
schaftsmitgliedern zu leistende - weil leistbare - »konstruktive Ausei­
nandersetzung« und die Aufnahme »fremde[ r] kulturelle[ r] Einflüsse« 
(ebd.). Den Ernst und die Normativität, die Römhild in dieser Begriffs­
wahl statuiert, belegt der im Aufsatz geführte Nachweis bereits gelunge­
ner Beispiele für diese Art der konstruktiven Auseinandersetzung: 
Menschliche Differenzen bilden »keineswegs [ ... ] eine unüberwindliche 
Grenze« (ebd.), sondern »über lange Zeiträume« haben Menschen ge­
zeigt, dass sie »erfolgreich«, »sich [ ... ] mit den vielen anderen [ ... ] ar­
rangieren« können und es so gelingt, »sich [ ... ] zu beheimaten« (ebd.). 
Das heißt: »Alltag«, »subjektive Erfahrung« und »Praxis« bieten das 
Grundmaterial, aus dem menschliche Gemeinschaften zusammengesetzt 
sind. »Wandel« und »Tradition«, »Widersprüchlichkeit« und »Kommu­
nikation«, »Aushandeln« und »Übereinkommen«, »Begrenzung« und 
»Offenheit« charakterisieren die wesentlichen Prozesse, von denen das 
Leben geprägt ist, und unter dessen Vorgabe das Leben auch für alle und 
von allen - im Besonderen für und von den Leserinnen des Aufsatzes -
gestaltet werden soll. 

Ganz im Gegenteil zu den von Römhild eingangs platzierten Kultur­
konzepten von Ausschluss und Einkerkerung, ersteht bis zum Ende der 
Artikels vor den Augen der Leserinnen die »kulturwissenschaftlich« 
lancierte wie autorisierte gesellschaftliche Konzeption permanenter 
menschlicher, im Alltag gelebter und erfahrener Auseinandersetzung mit 
sich selbst und mit anderen. Die Schilderung dieses sozialen Miteinan­
ders ist durchsetzt von V erben, die sprachlich das Prozesshafte und die 
Flexibilität menschlichen Lebens betonen. Alle statischen Substantive 

149 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

werden im Satzverlauf durch deren praktische Differenzierung im kon­
kreten Alltag oder durch ein verneinendes Attribut wieder aufgeweicht, 
das heißt prozessualisiert. Konsequent in dieser diskursiven Differenzie­
rungspraxis formuliert sich auch Römhilds volkskundliche Profilierung 
von »Gesellschaft« als differenzierte, integrativ ausgerichtete Verge­
meinschaftung. 

Fazit: Wir als Menschen 

Armirr Nassehi bestimmt in seiner Analyse des modernen soziologi­
schen Diskurses eine grundlegende Ambivalenz, die die »gesamte ge­
sellschaftliche Modeme« - und damit auch deren soziologische Theore­
tisierung- als »Grundnarrativ« durchzieht (vgl. Nassehi 2006: 21). Die 
Ambivalenz liegt in der Gleichzeitigkeit zweier ganz unterschiedlich 
ausgerichteter Diskurse, welche sind: »der Diskurs der Freiheit und der 
individuellen Zurechnung von Sinn auf der einen Seite und der Diszipli­
nierungsdiskurs auf der anderen Seite« (ebd.; Hervorhebung se). Die 
Spannung, die aus dieser Doppelung erwächst, schlägt sich sozialwis­
senschaftlich als Problematisierung der »Integration« nieder. Egal, wel­
che Lösungen für die Verbindung oder Harmonisierung der beiden Dis­
kurse von unterschiedlichen Soziologen entworfen wurden, entschei­
dend und charakteristisch für alle ist der ihnen gemeinsame »Horizont 
auf die normative Integration von gleichzeitig Unterschiedlichem« 
(ebd.; Hervorhebung i.O.). Das heißt: »Die Idee der normativen Integra­
tion der Gesellschaft darf seitdem als bisweilen eher implizite, zumeist 
ziemlich explizite conditio sine qua non gesellschaftlicher Ordnung an­
gesehen werden.« (ebd.; Hervorhebung i.O.) 

Was Nassehi für die Soziologie statuiert, gilt gleichzeitig für die 
geistes- und gesellschaftswissenschaftliche Disziplin der Volkskunde. 
Im Versuch, den zugrundeliegenden Mustern für die Praxis und Produk­
tion menschlicher Akteurinnen auf die Spur zu kommen, thematisiert die 
Volkskunde die Frage, was das »Wir als Menschen« charakterisiert, de­
finiert und formiert. Vor dem Horizont eines spannungsvollen Verhält­
nisses zwischen dem Menschen als freiheitliches Subjekt und seiner un­
hintergehbaren Einbindung sowie Prägung durch einen sozialen wie 
physisch-materiellen Kontext fahnden die Volkskundlerinnen nach deut­
und erklärbaren Manifestationen dieser ambivalenten Existenz, die sie 
forschend zu verstehen versuchen. 

Mithilfe des relationierenden Kulturbegriffs gelingt der Volkskunde 
die Thematisierung des bereits in die Frage von »Wir als Menschen« 
eingeschriebenen Relationalität des (modernen) Menschseins. Die »kul­
turwissenschaftliche« Perspektive auf das »Wir als Menschen« erfasst 

150 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

die elementaren Beziehungen - zu sich selbst, zu anderen Menschen, zu 
Gruppen, zur Gemeinschaft als Gesellschaft und Staat sowie zur natürli­
chen Physis - sowohl als einzelne wie auch in ihrer vernetzten Gesamt­
heit. Das Interesse für die unterschiedlichen Inverhältnissetzungen der 
Menschen definiert das »Wir als Menschen« im Sinne eines »Wir als 
soziale Wesen«. Das »kulturwissenschaftliche« Wissen konzentriert sich 
konsequent auf die Komplexität gesellschaftlicher Wirklichkeit, da das 
Menschsein in seiner konkreten Manifestation für den Menschen nicht 
anders als in dessen »sozialer« Dimension fass- und denkbar wird. 

Die Pointe des »kulturwissenschaftlichen« Wissens qualifiziert sich 
in dessen Konzentration auf die Relationalität und die Relationierung 
menschlicher Existenz. Deshalb bespricht, reflektiert und demonstriert 
gerade die volkskundliche Programmatik ganz zentral und konstant die­
se grundsätzliche Charakteristik ihres Denkens. Zum Thema fachlicher 
Selbstdarstellungen wird dementsprechend konsequent die Frage nach 
dem Verständnis des Selbst - sei es als Subjekt, als Forscherin, als 
Volkskundlerin, als Kulturwissenschaftlerin, als ethnisch, national oder 
sozial definiertes Gruppen- und Gesellschaftsmitglied - in Relation zu 
seinem historischen, geographischen und sozialen Kontext. In Bearbei­
tung des Spannungsverhältnisses zwischen Individuum (als freiheitli­
chem Subjekt) und Kollektiv (als das Individuum normierender und in­
tegrierender Instanz), das dem (modernen) Menschen als Grundlage sei­
ner Existenz gegeben ist, entwerfen die Volkskundlerinnen mithilfe des 
relationierenden Kulturbegriffs ein Gesellschaftsbild der »differenzier­
ten Integration«. Ihr »kulturwissenschaftlicher« Entwurf der Gesell­
schaft vereinigt gleichzeitig die analytisch-deskriptive Repräsentation 
der sozialen Wirklichkeit sowie das idealiter gedachte und normativ in­
tendierte Modell einer in der späten Modeme realisierbaren Gesell­
schaft. Damit problematisieren und lösen die Volkskundlerinnen gleich­
zeitig die Ambivalenz der von Nassehi diagnostizierten »normativen In­
tegration von gleichzeitig Unterschiedlichem«, die ihrem Denken - als 
»modernes« - grundsätzlich unterlegt ist. 

Mit dieser komplexen Relationierung anhand ihres Kulturbegriffs in­
tendieren die Fachvertreterinnen eine prominente und selbstbewusste 
Platzierung des volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Wissens, die in 
der Wahl des programmatischen Textgeme seine Aussagekraft noch er­
höht: In ihrem forschenden Blick auf sich selbst »als Menschen« wen­
den die Volkskundlerinnen als »Kulturwissenschaftlerinnen« ihr Au­
genmerk - in wechselnder Perspektive auf verschiedene europäische 
Räume- grundsätzlich und immer wieder auf die eigene (nationale) Ge­
sellschaft. Mit dieser kombinierten Verschiebung der Blickwinkel ge­
lingt eine Pointierung des als komplex charakterisierten Gesellschafts-

151 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

modells, wodurch sich die Prägnanz und das diskursive Gewicht des - in 
gemeinsamer gesellschaftlicher Praxis zu erreichende - Ordnungsmo­
dells einer »differenziert integrierten Gesellschaft« erhöht. 

Resumee: Die »Gesellschaft« 
als Gegenstand der volkskundlichen Wissensarbeit 

Der entscheidende Punkt, der als erstes und zentrales Resumee der mi­
kroanalytischen Untersuchung des volkskundlichen Wissens gelten 
kann, liegt in der spezifischen Fokussierung und Gegenstandskonstruk­
tion durch die Fachvertreterinnen: Der Gegenstand, den die Volkskund­
lerinnen in ihrem Sprechen hervorbringen, ist derjenige der »Gesell­
schaft«. Entgegen der expliziten Positionierung von »Kultur« als Per­
spektive und Objekt des volkskundlichen Forschens (vgl. Kaschuba 
1999: 11ft), zeigt die diskursanalytische Untersuchung, dass die »Ge­
sellschaft« - nicht »Kultur« - den fokussierten, allerdings >>Unbemerk­
ten« (vgl. Nassehi 2006: 16) Gegenstand des volkskundlichen Diskurses 
darstellt. 

»Kultur« spielt die Schlüsselrolle in der Vernetzung der unter­
schiedlichen Dimensionen, die dem Gegenstand der »Gesellschaft« 
eigen sind. Mit dem Menschen als »Subjekt« im analytischen Zentrum 
werden alle anderen davon abhängigen Ebenen gesellschaftlicher Reali­
tät zu ihm - dem Menschen - in Beziehung gebracht. Daraus entsteht 
ein dichtes Netz von Relationierungen, die Auskunft darüber geben, in 
welches Verhältnis der Mensch zu sich selbst, zu anderen Menschen 
oder Gruppen, zur Gesellschaft bzw. zum Staat als abstrakte und recht­
lich gefasste strukturelle Umgebung und letztlich auch zur physischen 
Umwelt gesetzt wird, und dies je nach historischem und geographischem 
Kontext, der die Menschen umgibt. Die verschiedenen Felder gesell­
schaftlicher Realisierungen rund um den Menschen werden im volks­
kundlichen Reden als komplexes, sich gegenseitig bedingendes - ohne 
linear kausal strukturiert zu sein -, Deutung verleihendes und Deutung 
ermöglichendes- das heißt sowohl bedeutungsvolles wie auch mehrdeu­
tiges- historisch kontextualisiertes und wandelbares Geflecht von unter­
schiedlichsten Beziehungen und Relationierungen konzipiert. 

Den Ausgangspunkt jeder volkskundlichen Fragestellung und For­
schung markiert aufgrund des analytischen Fixpunktes das »Wir« im 
Sinne des Menschen als Subjekt. Im kollektiven »Wir« der Volkskunde 
verbindet sich das -allgemein gesetzte- Interesse der Forscherinnen für 
das eigene Dasein in d(ies)er Welt mit demjenigen der Untersuchten so­
wie der Leserinnen. Anhand dieser Kollektivsetzung eines an sich selbst 
interessierten - und damit auch selbstreflexiven - »Wir« im Zentrum der 

152 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Forschung erreichen die Volkskundlerinnen zudem die erkenntnistheo­
retisch vorausgesetzte Einheit der Forscherinnen mit ihrem Feld (vgl. 
Welz 1998: 180ft). In dieser Verallgemeinerung ihres Erkenntnisinteres­
ses als Frage nach dem »Wir und die Welt«, das schon fast banal er­
scheint, manifestiert sich das basale, für das volkskundliche Wissen 
konstitutive Verständnis vom menschlichen Subjekt als sozialem Indivi­
duum. Der Mensch als Subjekt wird nie ohne Andere oder Anderes ge­
dacht und denkbar. Die Relationierung als grundsätzliches Charakte­
ristikum volkskundlichen Arbeitens bildet dementsprechend sowohl die 
Konsequenz als auch die Ausgangslage jeder analytischen Strukturie­
rung im fachlichen Diskurs. Was in diesem Sinn für den volkskundli­
chen Diskurs gilt, hat Armirr Nassehi für den soziologischen Diskurs der 
Modeme analytisch herausgearbeitet: »Zwar galt und gilt selbstverständ­
lich der Mensch als das Subjekt der Welt, aber als ein vergesellschafte­
tes Subjekt, was seinen Subjektstatus unbemerkt korrumpiert.« (Nassehi 
2006: 16; Hervorhebung i.O.) 

In dieser - diskursiv hergestellten und gleichzeitig verborgenen -
Konzeptualisierung des Menschen als grundsätzlich gesellschaftliches 
und vergesellschaftetes Wesen wird eine funktionale Perspektive er­
kennbar, die die Herstellung des volkskundlichen Wissens steuert: Unter 
dem heimlichen Fokus auf ein idealiter entworfenes Gesellschaftsmodell 
zeichnet die Volkskunde normative Bildausschnitte des sozialen Lebens, 
die auf eine orientierende Selbstdeutung des gesellschaftlichen Ganzen 
ausgerichtet sind. Das heißt - in umgekehrter Formulierung -, die ge­
sellschaftliche Ordnung leitet die Herstellung des volkskundlichen Wis­
sens als dessen konstantem, aber implizitem Fokus an. Die »richtige« ge­
sellschaftliche Ordnung perspektiviert und funktionalisiert in diesem 
(diskursiv durchgesetzten) Sinn die gesellschaftliche Selbstorganisation 
und -reproduktion durch die volkskundlich interpretierte Selbstbeschrei­
bung als letztes Ziel ihrer fachlichen Erkenntnisse. 

Dieser umfassende und ganzheitlich ausgerichtete Anspruch der 
Volkskunde zeigt sich in der Positionierung ihrer eigenen Forschungen. 
Diese sind nicht im Sinne einer je spezifisch und partiell ausgerichteten 
Problemdiskussion gedacht; sondern aufgrund der normativen Gegen­
standskonstruktion der »Gesellschaft« durch die Volkskunde fungieren 
alle Studien als Fallbeispiele für die ganzheitliche Neumodeliierung der 
Gesellschaft als integrierte und integrative Differenz im Sinn und zum 
Ziel einer differenzierten Integration der Gesellschaft. Allen - oben zi­
tierten - Beiträgen ist deshalb in diskursiv angeleiteter Sinnkonstruktion 
das Bemühen gemeinsam, anhand der unterschiedlichen Relationierung­
en, aus denen sich die Wirklichkeit herstellt, das Bild und Modell einer 

153 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

»demokratischen«, »aufgeklärten«, differenziert integrierten Gesell­
schaft denk- und erreichbar werden zu lassen. 

Die drei untersuchten Forschungsfelder repräsentieren konsequent 
die drei grundsätzlichen Dimensionierungen, die als Charakteristik der 
Volkskunde in Sinn und Funktion einer relationierenden »Kulturwissen­
schaft« gelten können: Die disziplinäre Programmatik konzentriert sich 
auf den Kern jeglicher Sozialität, indem sie ihren Schwerpunkt auf das 
Verhältnis von Mensch(en) zu Mensch(en) ausrichtet. Im »Wir und die 
Anderen« konzipiert sie ein komplexes Ganzes, das die Menschen als 
Individuum, als Gruppe, als Gesellschaft und als (nationalen) Staat zu­
sammenbindet. Die Sachkulturforschung ergänzt diesen Schwerpunkt 
um denjenigen der Beziehung zwischen den Menschen und der sie um­
gebenden Materialität. Indem die Fachvertreterinnen diese Beziehung 
volkskundlich relational denken, kommen vor dem Horizont des »Wir 
und die Dinge« sowohl die »Dinge« als vom Menschen Hergestellte wie 
auch als ihm Entgegengesetzte in den Forschungsblick Die Stadtfor­
schung als »Wir und die Physis« letztlich bringt die Abhängigkeit - so­
wie der davon motivierte Versuch des Unabhängigwerdens - der Men­
schen von der Physis des Raums und der Zeit zur Sprache, die grund­
sätzlich zwar als die auch ohne Menschen bestehende Grundlagen der 
Welt verstanden aber ohne Beziehung zum Menschen nicht real er­
forscht werden können. 

Das innerhalb dieser Forschungsfelder sichtbar werdende Geflecht 
gesellschaftlicher Realität bewerten die Volkskundlerinnen als wider­
sprüchliches, irrtransparentes sowie unhintergehbares Bedingungs- und 
Möglichkeitsfeld von menschlicher Existenz. Die Art des volkskundli­
chen Wissens, dieses dichte Geflecht beschreibend, analytisch, reflexiv 
und kritisch nachzuzeichnen, dient der komplexen Relationierung 
menschlicher Praxis, Erfahrung und Kontextualisierung im Fokus der 
»richtigen« gesellschaftlichen Ordnung. Das volkskundlich-kultur­
wissenschaftliche Wissen erhält dadurch die Qualität von informieren­
dem und darin Orientierung stiftendem Wissen, das auf die Erreichung 
des ideal gedachten, real zu manifestierenden Gesellschaftszustands 
ausgerichtet ist. Volkskundliche »Kultur«-Konstruktionen enthalten und 
entfalten somit eine doppelte Dimension: Einerseits beinhaltet die Dop­
pelung die Konstruktion von »Kultur« als ideale Ordnung der Gesell­
schaft- im Sinne eines Genetivus obiectivus. Andererseits entfaltet sich 
in dem Doppelbegriff die Konstruktion des Gegenstands »Gesellschaft« 
anhand von »Kultur« - als Genetivus subiectivus. Damit erreichen die 
Volkskundlerinnen Zweifaches: Gesellschaft wird überhaupt erst denk-, 
vorstell- und veränderbar durch die volkskundlich-kulturwissenschaft­
liche Formierung des Gegenstands »Gesellschaft«. 

154 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Was Ulrich Beck und Wolfgang Bonß als Konsequenzen der »refle­
xiven Modeme« für das Subjekt und dessen Subjektivität festgehalten 
haben, bildet die Prämissen für das ambivalent definierte Gesellschafts­
konzept der Volkskunde als »differenzierte Integration«: Die Individua­
lisierung innerhalb eines sozialen Kontextes beinhaltet sozusagen als 
Kehrseite der Medaille, 

»dass die Grenzüberschreitungen und Grenzaufhebungen der oder des einen 

Grenzsetzungen und Grenzvorgaben für den anderen bedeuten. Die Vervielfal­
tigung von Nebenfolgen der Individualisierung erzeugt und verstärkt also 

Asymmetrien, das heißt: Individualisierungstäter sind zugleich Individualisie­

rungsopfer, und die Möglichkeiten des einen sind die Unmöglichkeiten des 
anderen.« (Beck/Bonß 2001: 43f; Hervorhebungen i.O.) 

Beck und Bonß folgern daraus, dass sich die Sozialwissenschaft entspre­
chenden Herausforderungen gegenübergestellt sieht: 

»Derartige asymmetrische Verhältnisse im Zuwachs von Freiheitsgewinnen 

und Freiheitsverlusten müssen empirisch wie theoretisch neu durchdacht und 
konzeptualisiert werden. Und dies auf dem Hintergrund der Grundannahme, 

dass das reflexive moderne Subjekt sein Netzwerk kreiert (und aufrechterhält), 

während das einfach moderne Subjekt sein Netzwerk innerhalb vorgegebener 

Grenzen interpretiert.« (ebd.) 

Konsequent beschreiben und konzipieren die Volkskundlerinnen ihren 
Gegenstand der »Gesellschaft« in einem Doppelcharakter aus einzelnen 
Individuen und einem individuell differenzierten Kollektiv. 

Dieses ambivalente Bild gesellschaftlicher Ordnung ermöglicht es 
der Volkskunde, dem politischen Postulat von individuellen Rechten­
auf Subjektivität und Anderssein - zu entsprechen, und dennoch gleich­
zeitig ein einigendes Modell kollektiver Gesellschaftsordnung vorzustel­
len. Die Ambivalenz der »differenzierten Integration«, die das Fach in 
seinen Gesellschaftsentwurf einschreibt, muss konstant plausibilisiert 
werden. Die Volkskundlerinnen (re-)präsentieren deshalb die gesell­
schaftliche Wirklichkeit immer als komplexe Realität; das heißt als Ge­
sellschaft, die mehrdeutig und vielschichtig sowie unabschließbar und 
widersprüchlich existiert und funktioniert. Mit der Ambivalenz einer 
»differenzierten Integration« - die sowohl dem Individuum als auch 
dem Kollektiv zu entsprechen versucht - balancieren die Fachvertre­
terinnen die konstant bestehende Spannung eines solchen Gesell­
schaftsmodells, wie sie oben bereits mit Beck und Bonß beschrieben 
wurde. Das Risiko der ambivalenten Konstruktion bearbeiten die Volks­
kundlerinnen anhand ihrer spezifischen, konkreten Themenwahlen: Der 

155 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Einbezug von gesellschaftlichen Beispielen, deren Ordnung und Organi­
sation in der physischen Vernichtung vieler Menschen resultiert( e) - wie 
sie sowohl in Deutschland während des Nationalsozialismus als auch in 
anderen europäischen Staaten nach dem Fall des Eisernen Vorhangs 
manifest wurden -, dient der Volkskunde als abschreckende Vorlage -
und moralisches Mahnmal - gegenüber staatlich sanktionierten Eindeu­
tigkeiten, denen die Fachvertreterinnen mit konkretem, alltagsnahem 
Forschungsmaterial zur freiheitlich-befreienden Konzeption einer dyna­
mischen, flexiblen, aufgeklärten, offenen und diversifizierten Gesell­
schaft aus selbstverantwortlichen Bürgerinnen entgegentreten. 

Durch die große Nähe zwischen den volkskundlichen Forschungs­
themen und den erlebten Alltagserfahrungen der »Vielen« spiegelt die 
Disziplin deren Realität und transformiert sie anhand der »kulturanalyti­
schen« Bearbeitung zu einem handlungsorientierenden Leitbild in Form 
einer spezifischen gesellschaftlichen Rationalität: Der immer wieder neu 
konkretisierte Entwurf einer »differenziert integrierten« Gesellschaft re­
agiert auf die Anforderungen einer global sich verändernden Welt, in­
dem er deren Konsequenzen- in Form neuer Migrationen, neuer politi­
scher Systeme, neuer wirtschaftlicher und internationaler V ernetzungen, 
neuer medialer Möglichkeiten und Ähnlichem- als spezifische Themen­
setzungen auf die fachliche Forschungsagenda der Volkskunde setzt. 
Die Kriterien für die Wahl und Formierung eines Wirklichkeitsbereichs 
als volkskundliches Forschungsthema bilden die analytische Transpa­
renz herstellende »Kultur«-Analyse zum Zweck der Erweiterung der 
Handlungsräume und -potentiale der Gesellschaftsmitglieder. Weder in­
dividuelle noch kollektiv gesellschaftliche Praxis wird in diesem »kul­
turwissenschaftlichen« Sinn einfach steuer- und gestaltbar, sondern an­
hand des komplexen »kulturwissenschaftlichen« Zugriffs versteh- und 
veränderbar. Die analytische Fixierung des Menschen im Zentrum jegli­
cher volkskundlicher Forschung beinhaltet so gleichzeitig die gesell­
schaftspolitische Zentrierung des Individuums. In ihrer Adressierung al­
ler möglichen öffentlichen Instanzen und Personen als ihr Publikum 
vermitteln die Volkskundlerinnen ein Verständnis von Subjekten, die in 
ihrer je eigenen Normalität - gerade auch im Falle der Abweichung -
das Recht auf diese Individualität beanspruchen dürfen und sollen. Die 
Forderung nach gesellschaftsverträglicher Einbindung der Individuen 
formuliert die Volkskunde als das individuelle Recht auf Eigen-Sinn 
(vgl. Bausirrger 1995): In der Betonung der je subjektiven Erfahrungen 
und Sinnkonstruktionen dokumentiert, demonstriert und implementiert 
die Volkskunde das »Recht zum Anderssein« (vgl. Kramer 1997) mit 
der »ethischen« Grundierung einer empirisch fassbaren Unterschiedlich­
keit der Menschen (vgl. Bausirrger 1995: 229). 

156 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Die »heimliche« Fokussierung auf die »richtige« Ordnung der Ge­
sellschaft führt zu einem fachlichen Forschungsgestus, der sich zuweilen 
in der politisch korrekten Litanei einschlägiger Formeln erschöpft. Zi­
tiert werden dann die »komplexe Ordnung«, die »Widerständigkeit« und 
»Widersprüchlichkeit« des Lebens, die »Heterogenität« sozialer Schich­
tung und »Lebensstile«, die »Subjektivität« jeglicher Lebenspraxis und 
die »Vielfalt« und »Vielschichtigkeit« gesellschaftlicher »Sinnkomple­
xe«, die mit einzelnen, ohne Verweis aufirgendwelche Quellen verwen­
deten Wirklichkeitsfragmenten illustriert und argumentativ zu einem wis­
senschaftlichen Text montiert werden. Diese in elaboriertem Fachjargon 
und unter Einbezug aller diskursiven Formationselemente hergestellten 
Beiträge unterliegen allerdings der Gefahr substanz- und rezeptionslos 
werdender Äußerungen, da die intersubjektive Nachvollziehbarkeit und 
die intendierte Transparenz komplexer Wirklichkeit nicht garantiert 
werden können. 

Die Plausibilisierung der volkskundlichen Risikobearbeitung ihres 
ambivalent konstruierten Gesellschaftsmodells der »differenzierten Inte­
gration« basiert auf einer- beispielsweise im »folkloristischen« Exzess 
konkretisierten und dramatisierten- Übertragung des Sprichworts »Was 
Du nicht willst, das man Dir tu, das füg' auch keinemAndem zu«. Ent­
sprechend oft erscheinen die Themen der exklusiv-exkludierenden 
»Ethnizität«, der »nationalen Identitätskonstruktion«, der »volkskultu­
rellen Mythen«, des diversifizierten »Lebensstils«, der »subjektiven 
Sinndeutung«, des sozial strukturierten »Umgangs mit Natur und Um­
welt«, des »Transnationalismus«, der »Interkulturalität« und letztlich 
auch des »Kulturalismus« auf der volkskundlichen Forschungsagenda 
am Ende des 20. Jahrhunderts. So dezidiert die Fachvertreterinnen dis­
kursiv gegen (diese) Ideologien und Ideologisierungen auftreten, so 
pragmatisch ist ihre gesellschaftliche Stabilisierung ausgerichtet: In der 
konstanten, theoretischen wie empirischen Aufrechterhaltung von Ambi­
valenz und Widersprüchlichkeit, die anhand der Diskurspraxis konstant 
und prozeduralisiert in die fachliche Episteme eingeschrieben werden, 
sind nur praktische, situationsadäquate, kompromissorientierte Gesell­
schaftslösungen denk- und vorstellbar. 

Das volkskundliche Formationsfeld 

Die Krise und Konkurrenz, in der sich neben den anderen wissenschaft­
lichen Institutionen am Ende des 20. Jahrhunderts auch die Volkskunde 
befindet, gründen weniger in der qualitativen Unsicherheit des je her­
vorgebrachten Wissens als vielmehr in der Vielfalt der zeitgenössischen 

157 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Denk- und Wissensmöglichkeiten (vgl. Nowotny 1999: 44f). In dieser 
Vielfalt der Möglichkeiten liegt nicht nur eine inhaltliche Potenzierung 
der inhärenten Bedeutung- die einer Eindeutigkeit bzw. sicheren Aus­
sagekraft des Wissens entgegensteht- sondern auch eine Vervielfalti­
gung der legitimen Rede- und Deutungspositionen. Es besteht zu dieser 
Zeit kein einheitliches und fixiertes, gesellschaftlich sanktioniertes Deu­
tungsprimat (mehr), das seinen Rezipientinnen feste, autoritäre und so­
zial autorisierte Denkpositionen präsentiert oder solche präferiert. Jede 
Institution undjede/r Rednerirr muss deshalb immer wieder um die Legi­
timität und die Absicherung ihrer (Sprech-)Position besorgt sein; das 
heißt, jede Institution und jede/r Rednerirr muss in der Praxis seines Re­
dens und Denkens aktiv darum bemüht sein, die eigene Sprechsituation 
zu stabilisieren und für ein Legitimität erzeugendes Publikum sorgen. 
Demgegenüber bildet gleichzeitig die Formierung von Redezusammen­
hängen und Sprechpositionen in der Gestalt wissenschaftlicher Diszipli­
nen noch immer eine funktionierende Strategie der Legitimitätsahsiche­
rung (vgl. Toulmin 2005). 

Aufgrund dieses ambivalent instabilen Kontextes, der zwischen der 
Neu- und der Re-Etablierung der legitimen Autorität des jeweiligen 
facheigenen Wissens schwankt, richtet sich die diskursanalytische Per­
spektive, die sich für die Art und Qualität des volkskundlich-kultur­
wissenschaftlichen Wissens interessiert, noch einmal neu aus: » The fo­
cus of sociological analysis must therefore increasingly be the peculiar 
nature and function of knowledge in social relations as well as the car­
riers of such knowledge together with the resulting changes in power re­
lations and sources of social conflict.« (Stehr 2005: 115) Zum bisherigen 
Blick auf »Kultur« als gesellschaftsformierender Begriff tritt dement­
sprechend ein zweiter hinzu, der sich auf das volkskundliche Wissen als 
fachlich institutionalisierte Diskurspraxis konzentriert. Gemeint ist da­
mit der diskursanalytische Nachvollzug einer spezifischen Strukturie­
rung volkskundlicher Sprechpraxis im Rahmen und mit dem Resultat 
einer eigenen Wissensformation. Im Kontext eines disziplinären Kon­
kurrenzfelds, in das sich die Volkskunde am Ende des Jahrhunderts ge­
stellt sieht, interessieren die inneren und äußeren Differenzsetzungen, 
die die Fachvertreterinnen zugunsten eines typisch eigenen disziplinären 
Profils sowie zugunsten dessen Konsistenz und Substanz einführen 
(müssen). Zudem bestimmt die folgende Untersuchung der volkskundli­
chen Publikationen das Ziel einer analytischen Beschreibung des fachli­
chen »Formationsfelds« (vgl. Foucault 1997: 156), innerhalb dessen sich 
die Volkskundlerinnen denkend und redend bewegen. Von welchen 
»Achsen« dieses Feld konturiert und gesichert wird, bildet einen 
Schwerpunkt der folgenden Analyse. Und es steht zur Frage, anhand 

158 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

welcher leitenden Differenzen und mithilfe welcher »Formationsregel« 
(vgl. Foucault 1997: 58) in volkskundlicher Diskurspraxis der diszipli­
näre Rahmen gesetzt wird, innerhalb dessen sich die fachlichen Äuße­
rungen zu »wahrheitsgemäßen« und »sinnvollen« Aussagen der Diszi­
plin transformieren. 

Den Schwerpunkt dieses zweiten Teils der »Kultur«-Konstruktionen 
bildet konsequent die analytische Orientierung darauf, wie die volks­
kundliche Wissensarbeit ein spezifisch disziplinäres Formationsfeld 
konstruiert, das das Fach in der Folge für seine institutionelle Zukunfts­
sicherung instrumentell einzusetzen versucht. 

Innere und äußere Differenz(setzung)en: 
Interne Differenzierung -externe Oppositionierung 

Allen gemeinsam ist im volkskundlichen Denkkontext - wie im ersten 
Teil des diskursanalytischen Nachvollzugs erkennbar wurde- die Ver­
wendung von »Kultur« als relationierendem Analyseinstrument Damit 
ist den Fachvertreterinnen eine grundlegende Strukturierung ihrer inhalt­
lichen wie identitären Facharbeit zur stabilisierenden Homogenisierung 
an die Hand gegeben. Ihr analytisches Forschungsset und ihr selbstfor­
mierendes Identitätsinstrument finden die Volkskundlerinnen im »Kul­
turbegriff« zusammengefasst, der als Formel sowohl die komplexe Rea­
litätserschliessung als auch deren Formulierung im Sinn und zum Ziel 
einer (»aufgeklärten«) gesellschaftlichen Ordnung ermöglicht. Als Rela­
tionierungsformel bringt der Kulturbegriff sowohl den jeweiligen 
Gegenstand und dessen Profil mit der Form und Position des Faches in 
einen - ebenfalls komplex - miteinander verbundenen Zusammenhang. 
Allen gemeinsam ist dementsprechend auch die Vorstellung vom- im­
mer wieder zu entwerfenden - Profil der Gesellschaft als differenzierte 
Integration aller in eine (räumlich-staatlich verfasste) Gemeinschaft. 
Trotz Einigkeit hinsichtlich dieser Fokussierung ihrer Wissensproduk­
tion zeigt sich eine innerfachliche Heterogenität, die einzelnen Relatio­
nierungsfelder zu denken und zu gewichten. Und in den Blick kommen 
unter diesem Motto auch die Gegner eines solchen »integrierten Diffe­
renzmodells«. Dementsprechend verwenden die Volkskundlerinnen 
einen nicht unwesentlichen Teil ihrer Denk- und Argumentationsenergie 
auf innere wie äußere Grenzsetzungen (vgl. Wegmann 1999: 260).4 Die 

4 Der Aufgabe der Grenzsetzung sehen sich auch alle anderen Disziplinen 
gegenübergestellt, wie es beispielsweise Nikolaus Wegmann für die (deut­
sche) Literaturwissenschaft beschreibt: »Für die Literaturwissenschaft ist 
die Frage nach ihren Fachgrenzen ein immer wiederkehrender Anstoß zur 
Beschreibung der eigenen disziplinären Identität. Das gilt auch in der ak-

159 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Verhandlung der Grenzen beinhaltet nicht allein die konturgebende Pro­
filierung der Disziplin sondern ebenso stark die Sicherung der inneren 
Substanz des Fachs. 

Interne Differenzierung 

Im Blick auf die Widerreden, Modifikationen, Bestätigungen und Pro­
teste, die im fachlichen Reden - egal ob im Feld der Programmatik, der 
Sachkulturforschung oder der Stadtethnologie - immer wieder zutage 
treten, soll im Folgenden nachvollzogen werden, wie sich die fachinter­
nen Uneinigkeiten im disziplinärenWissen manifestieren. 

»Kultur«: als Zugang zu menschlicher Praxis 
Carola Lipp hat sich in einem eigenen Artikel, der als Beitrag zum 

geschichtswissenschaftliehen Sonderband »Kulturgeschichte Heute« 
1998 erschienen ist, mit der »aktuellen deutschen Debatte um das Ver­
hältnis von Kultur, Sozialgeschichte und Historischer Anthropologie 
bzw. Alltagsgeschichte« auseinandergesetzt (Lipp 1996: 78).5 In dem 
dicht und detailliert gearbeiteten Artikel, der unter der titelgebenden 
Perspektive »Politische Kultur oder das Politische und Gesellschaftliche 
in der Kultur« steht, beschäftigt sich Lipp an verschiedenen Stellen ex­
plizit mit den Thesen und Konzeptualisierungen von Wolfgang Kaschu­
bas Kulturalismus-Beitrag und manifestiert darin ihre nach innen - in 
die Volkskunde- wie nach außen- gegenüber der Geschichts- und Poli­
tikwissenschaft sowie der Soziologie, die sie in ihre Diskussion einbe­
zieht- gesetzten Grenzen fachlich »sinnvoller« Denkpraxis. Lipp kriti­
siert grundsätzlich die »argumentativen Inkonsistenzen« (Lipp 1996: 
78), die sowohl in Kaschubas wie auch in den anderen Artikeln rund um 

tuellen Situation: Wenn ständig weitere Paralleldisziplinen und immer 
neue Paradigmen ausformuliert werden, stellt sich gleichsam im Rücken 
dieser allseitigen Veränderungen noch dringlicher die Frage, wo sich in all 
dem signifikante Trennlinien lokalisieren lassen. [ ... ] Typischerweise ver­
steht man im Kontext der Wissenschaftsgeschichte >Fachgrenze< als eine 
Abgrenzung nach außen. Hier interessieren jedoch Grenzziehungen inner­
halb des Fachs. Man kann dann z.B. nach Fachgegenständen oder Schul­
bildungen unterscheiden oder auch[ ... ] die Differenz von Zentrum und Pe­
ripherie anlegen.« (Wegmann 1999: 260) 

5 Zu dieser Debatte zählt Lipp neben Beiträgen von Ute Daniel, Richard van 
Dülmen, Paul Jelavich und Roland Sieder, die alle zwischen 1993 und 
1995 in der geschichtswissenschaftliehen Zeitschrift »Geschichte und Ge­
sellschaft« veröffentlicht wurden, auch den Kulturalismus-Beitrag von 
Wolfgang Kaschuba, der unter dem Titel »Kulturalismus: Kultur statt Ge­
sellschaft?« ebenfalls 1995 in dieser Zeitschrift abgedruckt wurde. 

160 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

den »Zusammenhang von Politik, Gesellschaft und Kultur in neueren 

Kulturtheorien und Geschichtskonzepten« ( ebd.) zu finden sind. 

Einer der wesentlichen Punkte, die ihre Kritik an Wolfgang Kaschu­

bas Beitrag herausfordern, bildet die Theoretisierung der soziokulturel­

len Wirklichkeit: 

»Eine Kritik der Kulturalismuskritik muss sich deshalb an das halten, was der 
Autor selbst theoretisch zum Verhältnis Kultur-Gesellschaft anbietet. Wenn 
z.B. vorgeschlagen wird, analog zur sozialhistorischen Ungleichheitsforschung 
>soziale Unterschiede, Unterscheidung der Geschlechter und kulturelle Diffe­
renzen< als >Leitkoordinaten< der kulturwissenschaftlichen Analyse zu setzen, 
fragt man sich, was der Begriff >kulturell< beinhaltet. Die Differenz der Ge­
schlechter wird offensichtlich weder kulturell noch sozial verstanden, und 
auch das Verhältnis der Kultur zum Sozialen bleibt unklar. Liest man weiter, 
dass >Kultur nicht als gesonderte[r] Gegenstand, sondern lediglich als Perspek­
tive<, als >eine spezifische Sicht auf und von Gesellschaft< oder als >neue[r] 
Blickwinkel auf gesellschaftliche Prozesse< definiert wird, erscheint Kultur als 
analytischer Begriff eigentlich überflüssig, denn sie ist, so gesehen, kaum 
mehr als ein Reflex sozialer Strukturen.« (ebd.: 96) 

Lipp kommentiert in dieser Passage sowohl die analytische (Un-)Klar­

heit und fehlende Trennschärfe in der jeweiligen Begriffsdefinition als 

auch den inhaltlichen Gehalt, der den Konzepten Substanz und Kontur 

verleihen sollte. Sie kritisiert, dass »Kultur« in Kaschubas Argumenta­

tion nie anhand einer differenzierten Definition von »Gesellschaft« 

unterschieden wird, was aus ihrer Sicht wissenschaftlich fatale Folgen 

hat: Weder wird inhaltlich klar, was man sich unter »Kultur« oder »Ge­

sellschaft« konkret vorzustellen hat, noch ist erkennbar, wie reale Phä­

nomene anhand dieser Kategorien adäquat beschrieben und erklärt wer­

den können, geschweige denn wird verständlich, in welchem Verhältnis 

»Kultur« und »Gesellschaft«, »kulturell« und »sozial« zueinander ste­

hen. 

Ihre Kritik auf dieser theoretisch-analytischen Ebene weiterführend 

fühlt sich Lipp bei Kaschubas Ausführungen am meisten von dessen 

Schlüsselbegriffen herausgefordert: 

»Sozioökonomische Begriffe wie >soziale Lageunterschiede und Chancen­
ungleichheiten< als Erkenntnisziele kulturanalytischen Fragens einzuführen, 
bedeutet auf wesentliche Aspekte einer Kulturanalyse zu verzichten. Damit 
wird die Vielfalt, das Ineinandergreifen und die Subtilität differenzierender 
Mechanismen in gesellschaftlichen Beziehungen eingeebnet statt analytisch 
ausgeleuchtet. Soziale Differenz ist ein wesentliches Element jeder Kultur. 
Kulturen sind keine in sich geschlossenen homogenen und kohärenten Einhei-

161 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

ten oder Systeme, sondern ein wesentliches Charakteristikumjeder Kultur sind 
soziale Klassifikationen und Unterscheidungen, Rang-, Gruppen- und Klas­
senbildungen. Entscheidend ist aber, wie in einer Kultur soziale Differenz 
konstruiert wird, auf welchen Unterschieden eine Sozialstruktur aufbaut, wie 
Differenz im Alltag praktisch gehandelt wird und symbolisch repräsentiert 
ist.« ( ebd.: 96) 

Den von Kaschuba propagierten Leitbegriffen stellt Lipp explizit andere 
gegenüber. Statt von »Lageunterschieden« und »ungleichen Chancen« 
spricht sie von »Vielfalt«, von »Differenzierung«, von der »Subtilität 
gesellschaftlicher Beziehungsfelder«, vom »lneinandergreifen unter­
schiedlicher Mechanismen« zur Herstellung von sozial wirksamen Un­
terschieden zwischen den Menschen innerhalb einer Gesellschaft. Ihrer 
Meinung nach ist »Kultur« anhand von sozioökonomischen Zugängen 
nur unzureichend- wenn überhaupt- theoretisiert. Viel weiter ausgrei­
fend evoziert sie im Reden über »Kultur« den gesamten gesellschaftli­
chen Raum, in dem Differenzierungen und Zuordnungen zwischen den 
Menschen auf unterschiedliche Art und von unterschiedlicher Qualität 
hergestellt werden. »Kultur« ist dabei das Übergeordnete, ein dynami­
scher Rahmen, innerhalb dessen gesellschaftliche Praxen und Aktivitä­
ten - unter anderem in Form von Differenzherstellung, -Verhandlung 
und-Symbolisierung-konkrete Form annehmen bzw. innerhalb dessen 
soziale Strukturen aufgebaut, stabilisiert und verändert werden. Denn: 

»>Soziale Lageunterschiede< sind heute im Zusammenwirken von Alter, Ge­
schlecht, regionaler, ethnischer und religiöser Herkunft, von beruflicher Bil­
dung und Tätigkeit wie auch im Hinblick auf subjektive Dispositionen, Le­
bensweise, Lebensentwurf und gewähltes Lebensumfeld sehr viel komplexer 
und stärker durch kulturelle Elemente beeinflusst, als dies von den klassischen 
sozioökonomischen Theorien gesehen wird. Neuere Ansätze trennen deshalb 
nicht das Individuum von der Sozialstruktur, sondern konzentrieren sich auf 
den inneren wie äußeren Zusammenhang. Eine Analyse lebensweltlicher 
Strukturen oder die Hinwendung zu subjektiven Handlungs- und Deutungs­
mustern der einzelnen eröffuet erst den Blick auf soziale Beziehungen und ihre 
Konstruktion ebenso wie auf gruppenkonstituierende soziale, ökonomische 
und politische Bedeutungssysteme. Dass diese Perspektive eminent politisch 
ist, hat nicht zuletzt die Frauenforschung deutlich gemacht.« (ebd.: 97) 

Lipp betont mit ihrer Wiederaufuahme von Kaschubas Leitbegriff der 
»sozialen Lageunterschiede« ihren kulturwissenschaftlichen Gegenent­
wurf der Komplexität, indem sie die Lageunterschiede als Produkt viel­
faltigster Bedingungsfaktoren qualifiziert und indem sie die eine Kate­
gorie der »sozialen Lage« mit einem ganzen Bündel an Kategorisierung-

162 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

en - von »Alter«, »Geschlecht«, »regionaler, ethnischer und religiöser 
Herkunft« über »berufliche Bildung und Tätigkeit« bis hin zu »subjekti­
ven Dispositionen, Lebensweise, Lebensentwurf« und »gewähltem Le­
bensumfeld«- analytisch konterkariert (oder gar karikiert). Sie demons­
triert auf diese argumentative Weise, dass nicht die Unterschiede und 
Ungleichheiten an sich problematische Felder innerhalb einer Gesell­
schaft darstellen. Gesellschaftlich relevant - das heißt »politisch« - sind 
in Lipps Darstellung vielmehr die unterschiedlichen Verknüpfungen, 
Beziehungen und Bedeutungen, die in ständigem gegenseitigem Bezug 
innerhalb von sozialen Gruppen etabliert und gelebt werden. Nur in die­
ser komplexen, relationierenden Perspektive entfaltet der Kulturbegriff 
für Lipp seine analytische Kraft und Potenz: Indem sie »Kultur« als das 
übergeordnete und darin konsequenterweise auch ordnende Element von 
gesellschaftlicher Realität darstellt, kann im Blick auf diese Ordnung -
als Struktur und als Funktion - das komplexe Ineinander von unter­
schiedlichen Mechanismen und Praxen durchleuchtet, erklärt und ver­
standen werden. 

In konsequenter Weiterführung ihrer epistemologischen Kritik bzw. 
ihrer Problemdiagnose von Kaschubas argumentativer Inkonsistenz pos­
tuliert Lipp eine theoretisch konsistente Konzeptualisierung von »Kul­
tur« als prozessuales, in sich verschlungenes Ganzes, für die sie sich 
maßgeblich an Pierre Bourdieu orientiert. Sie begründet diese theoreti­
sche Ausrichtung mit einem abschließenden Statement: 

»Wenn ich hier Bourdieu und sein Verhältnis zu anderen Kulturtheorien so 
ausführlich referiert habe, findet dies einen Grund darin, dass er am deutlichst­
en das Strukturelle und Politische in der Kultur und die Kultur in der sozialen 
Struktur sichtbar macht und diese Beziehung nicht nur als simples Wechsel­
verhältnis begreift. Zum zweiten wollte ich zeigen, dass Bourdieu mit seinem 
auf Praxisformen und Praktiken zielenden Ansatz einen weiten ethnologischen 
Kulturbegriff vertritt, denn der Habitus beschreibt ein kulturelles Erzeugungs­
prinzip, das in allen Bereichen von Gesellschaft, Ökonomie und Politik wirk­
sam ist.« (ebd.: 102) 

Mit großer analytischer und rhetorischer Energie kämpft Carola Lipp in 
ihrem Artikel für die theoretische Substanz des volkskundlichen Kultur­
begriffs, der in komplexer Weise dazu befahigen soll, die menschliche 
Praxis aufzuschlüsseln und konsequent verstehbar zu machen. 

»Kultur«: als Erkenntnis des Mensch-Seins 
Ebenso komplexitätsorientiert wie Lipp positioniert auch Gottfried 

Korff seine Forschung( en) zur Bedeutung der Dinge für den Menschen. 

163 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Er analysiert und reflektiert jede »Sache« nie als isolierte Materialität, 
sondern er geht in seinen Theoretisierungen der »Sachkultur« immer 
von einem (komplex gearteten) Beziehungsverhältnis zwischen Mensch 
und Ding aus: Es geht in der volkskundlichen Forschung um die »Din­
ge«, weil es die »Dinge« ebenso lange gibt wie den Menschen selbst, 
und weil sie einen existentiellen Teil menschlicher Realität darstellen. In 
diesem Sinn charakterisiert Korff die »Dinge« in ihrer doppelten Quali­
tät der Medialität und der Faktizität. Sie transportieren und transformie­
ren ebenso viele Erfahrungen, wie sie selbst von diesen in Form und 
Funktion bestimmt werden. Komprimiert zeigt sich dieses Verständnis 
in Korffs Definition des »Dings« als etwas »dem Menschen entgegen­
stehendes«, als »Ob-jekt« (Korff 1999: 279). Mit dieser theoretischen 
Konzeptionalisierung der »Sachkultur« geht Korff immer von dem Be­
ziehungsverhältnis aus, das zwischen Menschen und Sachen besteht: Die 
Sachen allein interessieren ihn nicht; fast schon im Gegenteil geht es 
ihm um Sach-Anthropologie. 

Im Vergleich zu Carola Lipps Fokussierung formieren bei Korff 
nicht das Soziale und dessen hierarchische Strukturierung die Kriterien 
»kulturwissenschaftlicher« Forschung, sondern der Mensch selbst (in 
seiner (Um-)Welt) bestimmt letztlich das volkskundliche Erkenntnisinte­
resse. Noch einmal anders formuliert heißt das: Nicht die Sozialisierung 
des Menschen motiviert Korffs Forschung, sondern das Menschsein an 
sich in Form unterschiedlichster sozialer Ausgestaltungen und in histori­
scher wie gesellschaftlicher Kontextbindung interessiert ihn als »Kul­
turwissenschaftler«. 

»Kultur«: als Sachuniversum 
Im gleichen Jahr, in dem AndreaHausers »Dinge des Alltags« pu­

bliziert werden, eröffnet das »Österreichische Museum für Volkskunde« 
zu seinem 1 00-Jahresjubiläum die Sonderausstellung »Sach-Geschich­
ten« in Wien (Sach-Geschichten 1994). Auf den ersten Blick bescheide­
ner als die bei Hauser zitierte Hoffnung auf die »Geschichte der Dinge« 
-im umfassenden Singular- konzentrieren sich die Wiener in ihrem Ti­
tel auf »Sach-Geschichten« und betonen mit diesem Plural die Unabge­
schlossenheit und Vielfalt der in den Dingen eingelagerten Bedeutung­
en. 

Franz Grieshofer - neben Bernhard Tschofen einer der beiden 
Hauptautoren des Ausstellungsbändchens - beschäftigt sich in seinem 
Beitrag zum Ausstellungs- und Festkatalog mit den vom Museum erhal­
tenen und gesammelten Dingen, die er anhand eines erweiterten Kultur­
begriffs und einer konsequent innovierten Forschungsperspektive in 
ihrem Aussagewert neu qualifiziert (vgl. Grieshofer 1994: 24). Er be-

164 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

schreibt und betont, wie wenig die Dinge aussagen können, wenn deren 
konkrete Kontextualisierung nicht mit ihnen in den musealen Bestand 
aufgenommen wurde. Das Wissen um die Geschichte ihrer Erwerbung 
und Sammlungsintention, ihrer Dokumentation, ihrer wissenschaftlichen 
Bewertung und ihrer Vermittlung bestimmt die Möglichkeiten und Qua­
litäten der Ding-Aussagen: 

»Zu den Eckdaten jeder Dokumentation gehören Angaben über den Verwen­
der, über die Art, den Ort und den Zeitpunkt der Verwendung; über die Her­
stellung; über den Sammler (Überbringer), über die Erwerbungsart; weiter 
zählen dazu die am Objekt selbst ablesbaren Daten wie Material und Bearbei­
tung (Technik). [ ... ]Zur Erfassung des Objektes gehört ferner die photographi­
sche Dokumentation und die Archivierung sämtlicher Originaldokumente und 
Rechnungsbelege in den Herkunftsakten.« (ebd.: 24) 

Erst - oder nur - diese Datenvielfalt also ermöglicht und vertieft das 
Verständnis von den »Dingen«, denn die möglichst umfassende Kon­
textdokumentation erschließt und entschlüsselt die »Sach-Geschichten« 
als »Geschichte der Sachen«. Im Unterschied sowohl zu Lipp wie auch 
zu Korff setzt Grieshofer damit andere, fachinterne Gewichte der For­
schung: Er hat die Struktur und Materialität seiner (musealisierten) Ob­
jekte vor Augen, wenn er die bedingenden Faktoren der wissenschaftlich 
erarbeiteten »Sach-Geschichten« reflektiert (und gegen potentielle Kritik 
absichert). Statt den menschlichen Umgang mit den Dingen bzw. des 
Menschen Verhältnis zur Materialität in den Blick zu nehmen, konzen­
triert sich sein Interesse auf die verstehende Rekonstruktion von Sach­
universa. 

»Kultur«: als historische und räumliche Dynamik 
Ende der 1990er Jahre veröffentlicht Helmut Ottenjann einen Artikel 

mit dem Titel »Der Frauenkopfschmuck >Ühreisen<: ein Indikator des 
Sachkulturtransfers aus den Niederlanden in nord- und westdeutsche 
Regionen während des 17. und 18. Jahrhunderts« (Ottenjann 1998). Der 
Beitrag ist Günter Wiegelmann gewidmet, dem zu Ehren anlässlich sei­
nes 70. Geburtstages ein ganzer Band der »Rheinisch-westnilischen 
Zeitschrift für Volkskunde« als Festschrift zugedacht wurde. Neben 
sechs anderen Beiträgen, zu denen die beiden Herausgeberinnen Hein­
rich L. Cox und Ruth E. Mohrmann- die zwei Inhaberinnen der volks­
kundlichen Lehrstühle in Bonn und Münster - verschiedene »Wegge­
fahrten und Altersgenossen Günter Wiegelmanns« (Rheinisch-west­
falische Zeitschrift für Volkskunde 1998: 11) eingeladen hatten, äußert 
sich der Museumsfachmann Helmut Ottenjann zu einem ganz spezifi-

165 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

sehen Stück materieller Kultur, das in diversen vorwiegend nord(west-) 
deutschen Museen die Zeiten überdauert hat. 

An den Anfang seiner Ausführungen stellt Helmut Ottenjann sein 
grundlegendes Forschungsinteresse, das ihn über die »Kulturraumfor­
schung« mit Günter Wiegelmann - dem großen Doyen dieser For­
schungsrichtung6 - verbindet: 

»Handelnde Menschen nicht nur in ihren zeit- und schichtenbezogenen, son­

dern auch in ihren geographischen Bedingtheiten zu begreifen und sie in ihrer 
Bedeutung für andere Menschen in einem eingrenzbaren Umfeld zu würdigen, 

ist ein Grundanliegen historischer Wissenschaften und als >Kulturraumfor­

schung< in besonderem Maße auch ein Schwerpunktthema der Wissenschafts­
disziplin Volkskunde.« (Ottenjann 1998: 123) 

Die Charakteristik der Kulturraumforschung liegt konsequent in folgen­
der Zielrichtung: 

»Nicht durch den einen oder anderen Indikator, sondern durch ein ganzes 

Bündel dominanter, miteinander vergleichbarer Kulturindikatoren wird ein 
Kulturraum definiert und in seiner Ausdehnung durch angrenzende Kultur­

räume bestimmt. [ ... ] Die moderne Kulturraumforschung hat durch eine Viel­

zahl an Belegen vor Augen geführt, dass der Kulturtransfer aus einem zentra­
len Raum sich nicht regelhaft wie ein Flächenbrand - beispielsweise aus den 

Niederlanden vom Westen gen Osten hin- ausbreitet, sondern oft unter Um­

gehung benachbarter Kulturregionen, gelenkt von Menschen und abhängig 

von Natur und Umwelt, sprunghaft mal hier und mal dort seine Kulturimpulse 
ausstreut. Ursache und Wirkung dieser Kulturnovationen ausfindig zu machen, 

Richtung und Intensität dieser Kulturdiffusionen auszuloten, die endogenen 

Kulturentfaltungen aufgrund unterschiedlich einwirkender exogener Kultur­
impulse herauszufiltern und durch interdisziplinäre sowie interregionale, letzt­

lich internationale Vergleiche nachzuweisen, entspricht der zukunftsorientier­

ten Kulturraumforschung >Wiegelmannscher Prägung<.« (ebd.: 123f) 

In Ottenjanns Verknüpfung seines grundlegenden Erkenntnisinteresses 
und der Charakteristik seines theoretischen und methodischen Funda­
ments in Gestalt der »Kulturraumforschung« offenbart sich die Gewich-

6 Andrea Hauser verweist innerhalb ihres Wissenschafts- und Methodenka­
pitels auf Günter Wiegelmann als wichtigsten Vertreter der »Histori­
sche[n] Sachkulturforschung, die sich in Münster [ ... ] mittlerweile als 
>Zentrum der volkskundlichen Sachforschung< [ ... ] etabliert hat. Diese 
auch als historische Innovationsforschung bezeichnete Forschungsrichtung 
bezieht sich im wesentlichen auf zwei Theoreme, auf das der Kulturfixie­
rungstheorie und das der Diffusions- und Innovationsforschung.« (vgl. 
Hauser 1994: 53) 

166 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

tung der unterschiedlichen, benannten Aspekte: Die Menschen und die 
Dinge, den Umgang der Menschen mit den Dingen und die gesellschaft­
lichen wie historischen Rahmenbedingungen bei seiner Spurensuche in 
den Blick zu bekommen, ist ein Teil von Ottenjanns Forschungsvorge­
hen. Das Ziel der Analyse und Interpretation liegt allerdings darin, 
Mensch, Ding und soziahistorischen Kontext als Kulturindikatoren zu 
qualifizieren, die den Kulturtransfer von einer in eine andere Kulturre­
gion motivieren, bedingen und tragen und damit als endogene Kulturent­
faltungen oder als exogene Kulturimpulse zu Kulturnovationen wie 
-diffusionen führen. Die Perspektive Ottenjanns richtet sich dementspre­
chend im Verlauf seines ganzen Artikels auf die Bewegung und die je­
weilige Funktion der Dinge im Raum. Er versucht, im Blick auf die 
Dinge und Menschen die Räume in ihrer je spezifischen Qualität zu be­
schreiben und zu verstehen. 

Vergleicht man Ottenjanns Begriffswahlen bei seinem vielfaltigen 
und komplex angelegten Forschungsvorgehen mit denjenigen anderer 
volkskundlicher Fachwissenschaftlerlnnen, zeigen sich sowohl Überein­
stimmungen als auch Differenzen. Anhand der begrifflichen Kategorien 
in die Forschung eingeschlossen und als analytischer Bezugspunkt ge­
setzt sind immer die Menschen. Was sich unterscheidet ist demgegen­
über deren Charakterisierung: Werden bei Ottenjann zwar einerseits das 
Handeln und die Funktionen der gegenseitigen menschlichen Bezieh­
ungen thematisiert, so erscheinen sie andererseits letztlich doch vorwie­
gend als menschliche Handhaberinnen von Sachen, anhand derer - in 
ihrer Qualität als Kulturindikatoren - die jeweiligen Kulturnovationen, 
Kulturdiffusionen und der Kulturtransfer abgelesen werden können. Das 
spezifische Erkenntnisinteresse, unter dem bei Helmut Ottenjann die 
Gesellschaft in ihrer Komplexität in den Blick gerät, bildet der Nach­
vollzog der Zusammenhänge von Ursache und Wirkung, von Richtung 
und Intensität der Kulturbewegungen im Raum. Das methodische Vor­
gehen bestimmt sich unter dieser Gewichtung der kulturellen Dynamik 
folgerichtig als »Spurensuche der >Ühreisen-Nutzung< in nord- und 
westdeutschen Regionen« (ebd.: 132; Hervorhebung se), für die an 
unterschiedlichen Orten und in verschiedenen historischen Epochen 
nach Belegen gesucht wird. Das heißt, einer qualitativen Interpretation 
der Dinge als Sozialisierungsinstrumente - wie bei Hauser - steht hier 
das Interesse für die quantitative Streuung von Sachen im Raum gegen­
über. 

167 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde: 
als Orientierungsinstanz der Gesellschaft 

Im Kreuzfeuer der gegenseitigen innerfachlichen Kritik steht nicht 
nur der Kulturbegriff sondern auch die spezifische Kompetenz der 
Volkskunde. Wozu die Disziplin besonders befahigt sein soll, bildet den 
zweiten großen Verhandlungspunkt im fachlichen Diskurs. 

Carola Lipp zielt in ihrer Auseinandersetzung mit Kaschubas Kul­
turalismus-Beitrag konsequent auch auf dessen Profilierung volkskund­
licher Potentiale (für die Gesellschaft): »Die Warnung vor dem Verlust 
der sozialen Perspektive durch kulturanalytische V erfahren erscheint als 
Teil eines kulturpessimistischen Diskurses der alten Linken, die ihre 
Ratlosigkeit umsetzt in ein moralisches Zeigefingerheben, statt sich um 
wissenschaftliche Analyse zu bemühen.« (Lipp 1996: 99) Im Gegensatz 
zu »Kulturpessimismus« und politischer »Linksorientierung« betont 
Lipp die Reflexion der wissenschaftlichen Einflussnahme auf gesell­
schaftlich unterschiedliche Gewichtverteilungen, auf strukturell zemen­
tierte Hierarchien und auf internationale Beziehungen spätmoderner Ge­
sellschaften. Aus dieser Perspektivierung erschließt sich dementspre­
chend die Kompetenz und Potenz volkskundlich-kulturwissenschaft­
licher Arbeit, die Lipp als kritisch-reflexive Orientierungsinstanz quali­
fiziert (ebd.: 109f). 

Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde: als Mittel 
zur individuellen wie gesellschaftlichen Selbsterkenntnis 

Gottfried Korff stellt sich in seinem - hier untersuchten - Artikel die 
grundsätzliche Frage, warum das Mensch-Ding-Verhältnisgeradetrotz 
seiner fundamentalen Bedeutung für den Menschen in seinem Erleben 
(Stichwort »Mentalität«) und Leben (im Kontext einer geschichtlich ge­
wordenen Gesellschaft) »kulturwissenschaftlich« bisher nicht stärker 
thematisiert und theoretisiert worden ist (Korff 1999: 273f). Vor dem 
Hintergrund des volkskundlichen Fachverständnisses, das Mensch, Ge­
sellschaft und Geschichte in die Mitte seiner Forschung stellt und 
gleichzeitig die Erforschung »materieller Kultur« als das Kennzeichen, 
die Tradition und Stärke der Disziplin versteht, wundert -und irritiert -
ihn die wissenschaftliche »Sachabstinenz« und die »Diskrepanz zwi­
schen dem Maß, wie Sachen und Dinge auf unser Leben einwirken, und 
dem Maß, wie sie Widerhall in der kulturwissenschaftlichen Forschung 
gefunden haben« (ebd.: 274). Er nimmt diese Verwunderung zum An­
lass für seine daran anschließenden Überlegungen. In immer wieder 
neuen Anläufen formuliert Korff Satz für Satz das Verhältnis und dessen 
Qualität, das »Sachen« als dem Menschen Gegenüberstehendes hervor­
bringen. Aus unterschiedlichen Blickwinkeln und an unterschiedlichen 

168 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

konkreten Beispielen entfaltet Korff im Verlauf seines Beitrags die Viel­
falt und Vielschichtigkeit der Mensch-Ding-Relationierungen: »Funk­
tionalität«, »Temporalität« und »Materialität« (ebd.: 288ft) fassen als 
Grunddimensionen jeglicher Wirklichkeit die kategorialen Leitlinien, 
anhand derer auch der Blick auf die Erkenntnis des gesellschaftlichen 
Selbst - konkretisiert, materialisiert und inkorporiert im Verhältnis von 
Mensch und Ding- möglich wird. 

Was Korff materialreich in seinem Aufsatz analysiert, verweist im 
Anschluss an seine Motivation zu der »kulturwissenschaftlichen« Theo­
retisierung der Mensch-Ding-Relation auch auf seine Gewichtung und 
Positionierung volkskundlicher Stärken: »Kulturwissenschaftliche« 
Sachanthropologie qualifiziert sich in ihrer Menschzentrierung als indi­
viduell wie gesellschaftlich relevante Selbstreflexion zum Ziel der 
menschlichen Selbsterkenntnis (vgl. ebd.: 273). 

Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde: 
als Gedächtnis der Gesellschaft 

Der kleine Ausstellungskatalog, der die von Franz Grieshofer mit­
verantwortete Sonderausstellung »Sach-Geschichten« vertiefend doku­
mentiert, beinhaltet neben den einleitenden wissenschaftlichen Beiträgen 
zum größeren Teil die fotografisch festgehaltene Objektsammlung, die 
als Zeugen und Zeugnisse von Sach-Geschichten in der Ausstellung prä­
sentiert wurden (Sach-Geschichten 1994: 27ft). Abgedruckt sind fünfzig 
schwarzweiße Fotografien der verschiedenen Objektgruppen. Auf einer 
Doppelseite ist links das Foto mit Legenden zu jedem Objekt platziert, 
die Auskunft geben über den Namen und/oder die Bezeichnung des Ob­
jekts, über Material, besondere Kennzeichen, Herkunftsort und -zeit, 
Erwerbsart und -zeit sowie die museumsinterne Inventamummer. Auf 
der rechten Doppelseite steht die -aufsteigend geordnete -Nummer der 
Objektgruppe in der Ausstellungsordnung, ihre thematische Überschrift 
- in alphabetischer Reihung - und ein kleiner Begleittext von mindes­
tens 22 und höchstens 33 Zeilen, der mit einem kleinen Monogramm auf 
den oder die Autorirr hinweist. Die Texte beschreiben alle den volks­
kundlichen und »gesellschaftlichen« Bezug zum Objekt, die Verwen­
dung sowie dessen Zusammenhang im allgemeinen und für die Personen 
als einzelne Individuen, die Herstellung (Ort, Produzent, Produktionsart) 
und Erwerbsart sowie die thematische Einordnung der jeweiligen Dinge 
- von »Erinnerungsstücke[n]« über »kaputt/ganz« zu »Spielzeug«, 
»Technisierung« und »Tierliebe«-, die eine gewisse Breite von Interpre­
tationsmöglichkeiten, sei es für die Nutzerinnen selber oder für die 
Volkskunde als sammelnde Wissenschaft, deutlich macht. 

169 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Das Gewicht der bildlich wiedergegebenen Alltagsdinge, die 1m 
Verlauf der hundertjährigen Geschichte des Museums in die Archive 
und Depots gewandert sind und ihre akribische museale Dokumentie­
rung finden - deutlich expliziert für alle Ausstellungsbesucherinnen 
bzw. auch spätere Katalogleserinnen -,gewichten sichtbar die Funktion 
der fachwissenschaftliehen Institution, der die »Dinge« ihr »Überleben« 
verdanken. Die Volkskunde, die die »Sachkultur« in ihrer wechselseiti­
gen Ambivalenz als Zeugen (einer Zeit) und als Zeugnisse (für eine 
Zeit) zum Instrument für ihr zentrales Forschungsinteresse der »kultur­
wissenschaftlichen« Gesellschaftsdeutung erklärt, präsentiert und quali­
fiziert sich damit selbst als eigentliche Zeitzeugin zur Bewahrung des 
gesellschaftlichen Gedächtnisses. Sie schließt damit einerseits an die 
Konsequenzen des - seit und durch die Aufklärung - veränderten Zeit­
verständnisses an, wie sie diese andererseits über die Institutionalisie­
rung menschlichen Erinnerns aufzuheben versucht: 

»In der Gegenwart, im 20. Jahrhundert, empfindet man aber nun immer mehr 
die eigene Andersartigkeit schon gegenüber der jüngsten Vergangenheit. Diese 

Entfremdung fuhrt dazu, alle alten Überreste zu retten und zu bewahren. Ver­

gangenheit ist somit nicht mehr zeitlich gegliederte Geschichte, die bis zu uns 
reicht und von uns weitergeführt wird, sondern wieder ein großer Raum, der 

nun aber von uns getrennt ist: a foreign country.« (Schulin 1994: 335) 

Dieses fremde Land dem eigenen wieder verständlich und damit als Er­
be weiterhin zugänglich zu machen, definiert in ihrer Selbstrnanifestie­
rung - in doppelter Hinsicht - die Fähigkeit und den Nutzen der Volks­
kunde im Sinne eines Gedächtnisses der Gesellschaft. 

Zu fachinternen Differenzen führt - zusammenfassend formuliert - die 
Konkretisierung und forschungsspezifische Ausformung des Wie volks­
kundlicher Kulturwissenschaft: Wie »Kultur« die unterschiedlichen 
Praktiken, Erfahrungen, Wahrnehmungen, Objekte, gesellschaftlichen 
Institutionen, Normen, Wertsetzungen sowie die historischen und räum­
lichen Bedingungen des Menschseins in ein konkretes Verhältnis setzt 
und mit Bedeutung versieht, darüber sind sich die Volkskundlerinnen 
ganz und gar nicht einig. Umstritten ist sowohl die Gewichtung der 
unterschiedlichen Perspektiven, die Art des Quellenmaterials, die Wahl 
der Untersuchungsorte als auch die interpretative Auswertung der kom­
plexen Vernetzungen. Zur konstanten diskursiven Verhandlung stehen 
im volkskundlichen Formationsfeld die konkrete Qualifizierung des 
Kulturbegriffs als wissenschaftlicher Zugang zur menschlichen Praxis, 
zum Erkennen des Mensch-Seins oder zur Sichtbarmachung zeitlicher 

170 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

und räumlicher Dynamik. Und zur stetigen Wiedereinschreibung in das 
volkskundlich-kulturwissenschaftliche Wissen kommt die Debatte um 
die spezifischen volkskundlichen Kompetenzen als gesellschaftlich 
orientierungsstiftende Wissensinstanz, als Mittel zur individuellen wie 
gesellschaftlichen Selbsterkenntnis und als Gedächtnis der Gesellschaft 
hinzu. 

Externe Oppositionierung 

Das durch Relationierungen charakterisierte Modell einer »richtigen« 
Gesellschaft, das die Volkskunde forschend gestalten und inner- wie 
außerwissenschaftlich erfolgreich platzieren will, provoziert die Diszi­
plin zu Entgegnungen anderen Institutionen gegenüber, die anhand ihrer 
differenten Wirklichkeitsrepräsentationen entsprechend andere Gesell­
schaftsprofilierungen vornehmen. Konsequent sprechen die Volkskund­
lerinnen - im Sinn und zum Zweck ihrer eigenen Oppositionierung -
vom spannungsreichen Verhältnis zwischen dem Erkenntniswert und der 
gesellschaftlichen Wahrnehmung volkskundlicher Forschungsbemühun­
gen. Elisabeth Timm statuiert dementsprechend: 

»Es wäre notwendig, den Biowissenschaften eine kulturtheoretische Perspek­

tive forcierter entgegenzuhalten: >Culture is everywhere<, aber gleichzeitig mit 
der >Anthropologisierung< in der Sozial- und auch in der Geschichtswissen­
schaft sinkt paradoxerweise die Definitionsmacht sozial- und kulturwissen­

schaftlicher Forschung, und zwar sowohl in der Öffentlichkeit als auch im Ka­
non der Disziplinen. Es vergeht sicher kaum ein Tag, an dem man nicht liest, 

dass nun Homosexualität/Alkoholismus/Eifersucht etc. eben doch genetisch/ 

biologisch/durch Instinkte usw. begründet seien. Kultur hat Konjunktur, aber 
soziobialogische oder behaviouristische Modelle für die Gesellschaft, Geist, 

Seele und Körper haben Konjunktur und Definitionsmacht.« (Timm 1999: 79) 

Timm, die sich als promovierende »Nachwuchsvolkskundlerin« auf 
einer internen Fachtagung zum aktuellen und zukünftigen Profil der 
Disziplin äußert (ebd.: 73), schließt ihren Argumentationsgang, in dem 
sie für eine grundsätzliche Aufklärung von Fächerverhältnissen - insbe­
sondere desjenigen zwischen der »Volks-« und der »Völkerkunde« -
plädiert, mit oben zitiertem Statement. Als Kontrapunkt und Finale ihrer 
These der ethnowissenschaftlichen Fächeraufklärung platziert sie die 
fundamentale Opposition gegenüber den Biowissenschaften. Bei aller 
disziplinären Differenzierung zwischen der »Völkerkunde« und der 
»Volkskunde« definiert sie diese beiden jetzt in der Entgegensetzung zu 
den Biowissenschaften als eine einzige »Kulturwissenschaft«. 

171 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Der Kampf um die Lancierung definitionsmächtiger Modelle für 
Mensch und Gesellschaft, die anhand der Medien ihren Platz und Effekt 
in der Öffentlichkeit einnehmen sollen, bringt sowohl Einigkeit als auch 
Gegnerschaft der unterschiedlichen wissenschaftlichen Institutionen 
deutlich ans Licht: Für Volkskundlerinnen als »Kulturwissenschaftler­
Innen« inakzeptabel sind »biowissenschaftliche« Konzepte des Mensch­
seins und des menschlichen Zusammenlebens, die den Gang sozialer 
Dinge und die Ordnung gesellschaftlicher Verhältnisse interpretieren 
und möglicherweise auch orientieren. Timms Anrufung der Öffentlich­
keit übernimmt hier eine doppelte Funktion: Erstens soll ebendort das 
»kulturwissenschaftliche« Gesellschaftskonzept mit Deutungsmacht 
platziert werden. Zweitens dient die gesellschaftliche Adressierung zum 
innerwissenschaftlichen boundary work gegenüber den Naturwissen­
schaften, das - wie Peter Weingart statuiert hat - zum allgemeinen Stra­
tegierepertoire spätmoderner Wissenschaftskonkurrenz zählt: 

»Der Rekurs auf eine außerwissenschaftliche Öffentlichkeit [ ... ] dient jedoch 
nur vordergründig der Aufklärung der Öffentlichkeit [ .. .]. Es handelt sich letzt­

lich um den Versuch, den Konflikt durch allgemeine soziale Zustimmung zu 

entscheiden und abzuschließen. [ ... ] Es geht um die der Bedingung starker 
Kontroversen eigene Mobilisierung von Legitimität im Hinblick auf zwei Ty­

pen von Problemen: I. die Sicherung und gegebenenfalls Expansion der Gren­

zen gegenüber der gesellschaftlichen Umwelt und 2. die Konfliktregelung im 
Innem. Auf einen Punkt gebracht: die Funktion der Instrumentalisierung der 

Öffentlichkeit für die Wissenschaft ist mithin die Legitimitätsbeschaffung 

nach außen und nach innen.« (Weingart 2001: 245) 

Wenn auch subtiler aber letztlich nicht weniger prägnant spricht auch 
Hermann Bausirrger am Ende seines programmatischen Beitrags über 
den Gegenpol volkskundlicher »Kulturwissenschaft<<: 

»Das Ethnische hat Konjunktur, die kulturelle Besonderheit, die Differenz. 

Aber ist das vollständige Sich-ausliefern an die Differenz wirklich das letzte 
Wort? Wo Kulturen nicht essentialistisch stillgestellt werden, wo also mit 

Möglichkeiten der Veränderung gerechnet wird, spricht nichts dagegen, den 

Gedanken an universale Normen zumindest im Sinne einer utopischen Forde­
rung wachzuhalten. Nicht in der Überzeugung, dass es sich dabei um eine 

evolutionäre Notwendigkeit handelt, eine jeder Kultur verheißene Höherent­

wicklung, sondern aus dem sozialen Zwang des Miteinander-leben-müssens 
heraus und mit der Perspektive des alten aufklärerischen Ziels vom größtmög­

lichen Glück der größtmöglichen Zahl von Menschen. Sigmund Freud hat in 

seiner Theorie der Sexualität auf die Gefahr hingewiesen, dass Interessen und 
Energien, die von der Gesellschaft für den Aufbau höherer sozialer Einheiten 

172 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

benötigt werden, durch die Familie geschluckt werden. Dagegen, so Freud, 
müsse sich die Gesellschaft wehren. In vergleichbarer Weise muss sie sich 
auch dagegen wehren, dass Sozialität in einer Kleingruppe, in der Nestwärme 
kleiner Kultur und ethnischer Zusammengehörigkeit verzehrt wird. Es bedarf 
übergreifender Regulierungsmechanismen der Konfliktregelung und des Aus­
gleichs; staatliche und zwischenstaatliche Institutionen (von der Ethnologie 
häufig ignoriert) werden zunehmend wichtiger für die Gewährleistung 
menschlicher Fortexistenz und damit auch der differenten Kulturen.- Es mag 
ja sein, dass die Hominiden Schwierigkeiten haben mit größeren Zusammen­
hängen, Abstraktion und Komplexität. Aber dann müssen sie verdammt noch 
einmal lernen, diese Schwierigkeiten zu überwinden. Die Ethnologie ist von 
diesem Lernprozess nicht ausgeschlossen.« (Bausinger 1995: 245) 

Was Elisabeth Timm programmatisch fordert, konkretisiert Hermann 
Bausinger in seiner Programmatik: Die (wissenschaftlichen) Konkurren­
tinnen, gegen die die Volkskunde nicht müde wird zu opponieren, sind 
diejenigen Institutionen, die egal unter welchen Kategorien - seien es 
Ethnizität, Besonderheit, Essentialismus, Rasse, Evolution, Familie oder 
Nation - Gemeinschaft und Gesellschaft festschreiben und stillstellen. 
»Veränderung« zu sehen und mitzutragen, den »Zwang des Miteinan­
der-leben-müssens« zum »größtmöglichen Glück für die größtmögliche 
Zahl an Menschen« zu nutzen, sich zur »Gewährleistung menschlicher 
Fortexistenz und Differenz« für »Konfliktregelung« und »Ausgleich« zu 
engagieren, um in letzter Instanz Schwierigkeiten mit »Abstraktion« und 
»Komplexität« zu »überwinden«, gehört zum allgemeinmenschlichen 
»Lernprozess«, unter dessen Fokus allein ein für möglichst alle lebbares 
Gesellschaftsmodell der »differenzierten Integration« entstehen kann. 

Bausinger adressiert mit diesem Schlussakzent grundsätzlich alle 
Menschen, die er zur Verantwortung aufruft, an den Bedingungen ihres 
eigenen und des anderen »Glücks« mitzuwirken. Eine soziale Differen­
zierung der Pflichten in diesem Gemeinschaftsprojekt ist zwar über die 
wissenschaftlichen Vertreterinnen der (europäischen) Ethnologie einge­
führt; als Mitglieder der Gruppe der »Hominiden« stehen sie an dieser 
Stelle allerdings als sozialer pars pro toto für die eine, unumgehbare 
komplexe Gesellschaft.7 So grundsätzlich Bausinger am Ende seines Ar-

7 Bausinger macht hier eine doppelte Diskursbewegung: Er nimmt auf und 
kehrt gleichzeitig um, was Niklas Luhmann Anfang der 1990er Jahre als 
zeitgenössischen Status der (westlichen) Gesellschaften definiert hat: »Je 
unsicherer uns unsere Zukunft erscheint, desto lauter ertönt der Ruf nach 
Verantwortung. Dies gilt besonders, seitdem die öffentliche Aufmerksam­
keit sich nicht nur mit den gesellschaftlichen Verhältnissen selbst befasst, 
sondern sich mehr und mehr auf die bedrohlichen Folgen technischer 
Entwicklungen für die Ökologie des menschlichen Lebens richtet. Es gibt 

173 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

tikels wird, so deutlich spezifiziert er eine besonders angesprochene 
Gruppe als potentielle Opponenten gegenüber seiner Forderung: Als 
»Hominiden« bezeichnen die Biowissenschaften ihre Forschungsobjek­
te. Und diese Wissenschaften sind es auch, die der Volkskunde als wis­
senschaftliche Schreckgespenster vor Augen stehen, und die dem Fach 
immer wieder »kulturwissenschaftliche« Schauer über den Rücken trei­
ben.8 

Dass Elisabeth Timm die Position und Opposition der Volkskunde 
ebenso heftig und programmatisch wie Hermann Bausirrger ans Ende 
ihres Referats setzt, zeigt die Fundamentalität dieser Entgegensetzung 
im und für den fachlichen Diskurs. Als wissenschaftliche Novizin kann 
Timm mit gleicher Verve und Platzierung der biowissenschaftlichen 
Opposition eine legitime Aussage zu Fach und Gesellschaft machen, wie 
der disziplinäre Altvater dies tut. 

Setzung von Differenzen als disziplinäre Differenzierung 

Allein schon die Polemik, mit der Carola Lipp ihre Anmerkungen zu 
Kaschubas Kulturalismus-These unterlegt, zeigt deutlich, dass hier keine 
Details verhandelt werden. Ihre dezidierten Forderungen, die aus ihrer 
Kritik hervorgehen, zielen ganz grundsätzlich auf die Substanzsicherung 
der Volkskunde als »Kulturwissenschaft«. In diesem diskursiv etablier­
ten Sinn moniert Lipp vorhandene Schwächen - oder Fatalitäten - der 
disziplinären Grenzsetzungen: Sie mahnt erstens eine Stärkung der im 
Kulturbegriff liegenden Potentiale an, die zum differenzierten, weil kul­
turgeleiteten Blick auf die Gesellschaft befahigen. Damit plädiert sie für 
eine Kohärenz und Verdichtung der fachlichen Kompetenzen in der 

Gründe, diese Techniken zu verwenden. Es gibt Gründe, sie nicht zu ver­
wenden. Auf beiden Seiten sind es gute Gründe. Wie kann dann entschie­
den werden? Doch nicht etwa durch Appell an die Vernunft? Es sind ja 
gute Gründe auf beiden Seiten. Man spricht statt dessen von Verantwor­
tung. Aber das ist zunächst nur ein neues Wort für einen ungeklärten 
Sachverhalt; ein gefühltes Wort, das dem Verstande unklar bleibt; eine 
Wort mit Appellqualität, das sich aber immer an die anderen richtet.« 
(Luhmann 1992: 126) 

8 Michel Serres macht die historische Entwicklung in ihrer konkreten For­
mierung der französischen Revolution und der Aufklärung verantwortlich 
für die Opposition- und eine damit verbundene unterschiedliche Wertung 
- zwischen den Natur- und Sozial- bzw. Geisteswissenschaften (vgl. 
Serres 1994c: 605). Diese Differenz bzw. Differenzsetzung zwischen den 
beiden grossen Fakultäten beschäftigt die Wissenschaftsforschung ebenso 
intensiv, wie sich die Oppositionierung diskursiv weiterschreibt (vgl. dazu 
Lepenies 1985; Bourdieu 1988: 132ff; Mittelstraß 1989; Luhmann 1992: 
107; Schleier 1997: 439; Landfried 2004: 66; Langewiesehe 2004: 36). 

174 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Herstellung von »wahrem« Wissen über die Gesellschaft. Zweitens ver­
weist Lipp auf die Konsequenzen, falls die problematische Unklarheit -
hinsichtlich analytischem Begriff und perspektiviertem Objekt - weiter­
geführt wird. Sowohl die gesellschaftliche Profilierung eines integriert­
differenzierten Ganzen als auch das fachliche Profil der orientierungs­
stiftenden Transparenz ist dann weder zu erreichen noch zu vermitteln. 
Die volkskundliche Kompetenz verliert jegliches Profil und konsequent 
auch dessen Kraft und Qualität. Gerrau umgekehrt - und das ist Carola 
Lipps dritter Punkt- wird die Verwischung des wesentlichen analyti­
schen Potentials der Volkskunde das Gegenteil dessen erreichen, was 
Wolfgang Kaschuba sich, dem Fach und der Gesellschaft davon ver­
spricht: Die wissenschaftliche Inkonsistenz des volkskundlichen Instru­
mentariums wird die gesellschaftliche Impotenz der fachlichen Deutun­
gen zur Folge haben und damit auch die propagierte spezifische Rele­
vanz volkskundlichen Arbeitens. In enger, theoretisch-argumentativer 
Verknüpfung von Kulturbegriff, Fachprofil und fachlicher Positionie­
rung demonstriert Lipp die Gefahrdung der institutionellen Identität, die 
mit ihrem Untergang auch denjenigen der volkskundlich-kulturwissen­
schaftlichen Episteme bedeuten würde. 

Trotz dieser Allgegenwärtigkeit des Kulturbegriffs bleibt- diskursiv 
bedeutungsvoll - die gerraue Definition von »Kultur« offen. Dies dient 
nach innen (wie auch nach außen) der Dynamik von Differenzierung bei 
gleichzeitiger Entdifferenzierung: »Kultur« ist diejenige Chiffre, die 
eine fachliche Einheit herstellt, ohne Differenzen der konkreten For­
schungsausrichtungen zu verhindern. Wählen die verschiedenen Fach­
vertreterlnnen einerseits unterschiedliche inhaltliche und argumentative 
Positionen, schreiben sie andererseits am gleichen Diskursgegenstand 
und seiner diskursiven Formierung mit. Aus einer diskursanalytischen 
Perspektive zeigen sich dementsprechend die innerfachlichen Differen­
zen vielmehr als innerfachliche Differenzierungen, die über den Kultur­
begriff zu einer konsistenten inneren Communitybildung beitragen: 
Denn in der Differenzierung erhalten sowohl die inneren Debatten um 
Qualität und Substanz volkskundlicher Forschung wie auch die nach au­
ßen gerichteten Signale einer differenzierten und darin innovativ ausge­
richteten Wissenschaft ihre diskursiv sinnvolle, das heisst fachstabilisie­
rende Funktion. 

Leitdifferenzen: »statisch«l»dynamisch « 

Die Art der volkskundlichen Gegenstandskonstruktion qua »Kultur« 
führt nicht nur zu Oppositionen gegenüber Wissensinstitutionen, die 
statt von »Wandel« von »Statik« sprechen und »natürliche Gegebenhei-

175 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

ten« dem »menschlichen Lernprozess« gegenüberstellen, sondern sie 
macht auch verschiedene Begriffe der wissenschaftlichen wie gesell­
schaftlichen Argumentation zu regelrechten Reizworten für volkskundli­
che Forscher Innen. Die Reizworte verweisen auf die unter ihnen liegen­
den Basisunterscheidungen, die nicht selbst expliziert werden sondern 
das organisieren, was innerhalb des Diskurses als sagbar gilt (vgl. Fou­
cault 1998). Der diskursanalytische Nachvollzug dessen, was in Abgren­
zung zu spezifischen Begriffen, Themen und methodischem Vorgehen 
betont wird, macht die regulierenden Unterscheidungsvorgaben sichtbar, 
die die epistemische Ordnung des Faches anleiten (vgl. Wegmann 1999: 
260f). Von Graevenitz qualifiziert diese Diskurspraxis als »Rhetorik der 
Doppelfiguren«, die man - in Anlehnung an Hans-Ulrich Wehler -
»grundsätzlich mit Hilfe eines >Dichotomien-Alphabets<« nachbuchsta­
bieren könne (von Graevenitz 1999b: 10).9 Im Folgenden wird es darum 
gehen, diese leitenden Doppelungen »buchstäblich« zu explizieren, die 
das volkskundliche Reden in »Sagbares« und »Unsagbares« sortieren.10 

Die Vielzahl und der Eindeutigkeitsverlust der »Dinge«, die in ihrer 
Funktion als biographisches Ordnungsmittel, wie es früher den Objekten 
im Kontext unterschiedlicher »rites de passage« zugewiesen wurde, kei­
ne Selbstverständlichkeit mehr beanspruchen können, veranlassen An­
dreas Kuntz Anfang der 1990er Jahre, einen Beitrag über die »Erinne­
rungsgegenstände« zu verfassen (vgl. Kuntz 1990). Sein Hauptinteresse 
gilt dabei der Frage, wie Menschen anhand ganz konkreter »Sachen« -
egal wie banal sie scheinen mögen - ihre eigene Erinnerung strukturie­
ren und mit dem sie umgebenden sozialen wie zeitlichen Umfeld in 
einen Zusammenhang bringen; kurz, wie sie eigene und allgemeine Ge­
schichte »synchronisieren« (ebd.: 61f). Ins Zentrum seiner Darstellung 
stellt Kuntz sechs Fallbeispiele, die gleichzeitig als Quellenmaterial und 
Darstellungsmedium fungieren. Die Fallbeispiele beinhalten die persön-

9 Von Graevenitz macht auf drei typische Qualifizierungen aufmerksam, in 
deren Form die Modeme ihre Konzeptualisierungen dichatomisiert in 
Form von »teleologischen Linearisierungen«, »agonalen Dramatisierun­
gen«, und »spielerischen Harmonisierungen« (vgl. von Graevenitz 1999a: 
II). 

10 Die Differenzensetzung zwischen »wahr« und »unwahr«, die Foucault als 
eine der leitenden Unterscheidungen im Diskurs moderner Psychiatrie 
sichtbar macht, kann wohl als die grundsätzlichste Basisdifferenz gelten, 
die jegliches moderne Wissen organisiert. Peter Weingart sieht diese 
Unterscheidung im Bereich der Wissenschaft bis in die Gegenwart hinein 
am Werk (vgl. Weingart 2003: 22f). Auf dem Weiterwirken dieser Dicho­
tomie gründet konsequent auch die hier zur Diskussion gestellte »Politik 
des Wissens« spätmoderner (westeuropäisch-deutschsprachiger) Gesell­
schaften. 

176 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

liehe biographische und familiäre Situation derjenigen Personen, mit 
denen Kuntz über die Bedeutung verschiedener »Dinge« in ihrem und 
für ihr Leben gesprochen hat. Den Zugang zum biographisch-subjek­
tiven »Code«, den die einzelnen Objekte gleichzeitig in sich tragen so 
wie sie ihn verkörpern, erschließt Kuntz über eine vielschichtige Analy­
se der Interviews. Er versucht, im Blick auf das persönliche V erhalten 
und die subjektiven Bedeutungszuschreibungen der befragten Personen 
der lebens- und erfahrungsregulierenden Funktion der Erinnerungs­
gegenstände auf die Spur zu kommen (ebd.: 75). Kuntz weist nach, dass 
die Objekte nicht nur das »Reden« der Menschen bewahren und deren 
Erinnerung strukturieren, sondern dass auch die konkreten Handlungen 
und Umgangsweisen mit diesen »Dingen« der täglichen biographischen 
Ordnung ihres individuellen Lebens dienen (ebd.: 77). Der Umgang mit 
den »Dingen« organisiert die Biographie sowohl retro- wie prospektiv: 
Vergangenheit und Zukunft, Erinnerung und alltägliche Praxis verdich­
ten sich in den »Sachen« und werden von ihnen angeleitet. 

Den Nachweis, inwiefern bzw. dass diese stark personenbezogene 
Funktionsinterpretation über die Singularität jeden Falls hinausgeht, er­
reicht Kuntz über die analytisch hergestellte Verknüpfung der jeweiligen 
Einzel-, Gruppen- und Gesellschaftsgeschichte: Die Akzentuierung und 
Pointe seiner Forschung liegt in der Darstellung des Einzelnen, Subjek­
tiven, das sich im Kontext der »gesamtgesellschaftlichen und politischen 
Entwicklungen« (ebd.: 78) verstehen läßt und als Exempel für die Le­
bensmöglichkeiten in der entsprechenden (historisch sich verändernden) 
Gesellschaft vorgestellt wird. Auf der theoretischen Ebene betont Kuntz 
das »kulturwissenschaftliche« Konzept, dass die »Dinge« Zeichenträger 
sind für das Leben, die Menschen und ihre Praxis. Das heißt, die Objek­
te stehen als Medien und Materialisierungen von Erfahrungen und per­
sönlichen Ordnungsleistungen im Blickfeld volkskundlichen Interesses: 
Darauf zielt konsequent die Methode, Perspektive und das Untersu­
chungsinteresse volkskundlicher Sach-Kulturforschung. 

Parallel zur inhaltlichen Vorstellung seiner Forschung thematisiert 
Kuntz das - theoretische wie methodische - Grundgerüst, auf dem der 
»kulturwissenschaftliche« Erfolg der Ergebnisse aufsetzt. An verschie­
denen Stellen verweist der Autor auf die Problematik, wie zäh das 
Schweigen in den erzählten Erinnerungen sein kann und wie wenig den 
Objekten ihre ordnungsherstellende Funktion anzusehen ist. Nur die ge­
naue, am Einzelfall interessierte biographische Dokumentation und 
Interpretation enthüllt, was in und hinter den Dingen steht (ebd.: 77). 
Als methodischer Königsweg für die analytische Transparenz und das 
deutende Verstehen von materieller Sachkultur gilt - dem Autor als 
»Volkskundler« ( ebd.) - konsequent (und einzig) die »oral history«: 

177 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

»Die Sachgutgruppe >rezente Erinnerungsobjekte< ist nur zu dokumen­
tieren, zu verstehen und zu sammeln über oral-history Projekte der hier 
vorgestellten Art. Von einer Authentizität der Objekte kann kaum noch 
die Rede sein, wie es etwa für signierte Künstlerkeramik noch gilt.« 
(ebd.: 78) Reizwörter, die in diesem Sinn das Wissen sortieren und die 
diskursiv richtige, sinnvolle Sprechweise anleiten, bilden bei Kuntz die 
eben genannte »Authentizität der Objekte« (ebd.), die »Unmittelbarkeit« 
von Aussagen zu den Objekten (ebd.: 68), die »Ausschließlichkeit« von 
Interpretationen ( ebd.), die mögliche Existenz einer »quasi autochthonen 
Arbeiterkultur [ ... ], deren rudimentäre Reste« sich allenfalls noch finden 
lassen (ebd.: 70), die »Richtigkeit« von Erinnerungen (ebd.: 71) oder die 
»Echtheit« einer früheren sozialen Positionierung (ebd.: 72). Immer 
werden die problematischen Begriffe ein- oder ausleitend kontrastiert 
bzw. negiert durch die beigefügten »kulturwissenschaftlich« formierten 
Beschreibungs formen. 

Aus diesen inhaltlich, theoretisch oder methodisch motivierten 
Gegenüberstellungen erschließen sich die diskursiven Trennlinien zwi­
schen den (in-)akzeptablen Darstellungs- und Denkweisen. In den fort­
laufend mitgeführten Betonungen einzig sinnvoller »kulturwissenschaft­
licher<< Forschung, die »nur« im Blick auf die vom Menschen ausgehen­
den Vemetzungen realitätsadäquate Bilder vom sozialem Leben zeich­
nen kann, werden die Grenzen erkennbar, entlang derer volkskundlich 
gedacht wird: Mit der absoluten Positionierung integrativer Relationie­
rung über den zentralen Kulturbegriff ist jeder Denkansatz, der fixe 
Strukturen, unveränderliche Kategorien und kontinuierlich auf Zeit ge­
stellte Positionen zum theoretischen Analyse- und Interpretationsschema 
macht, für volkskundlich-kulturwissenschaftliche Forschung ausge­
schlossen. Jegliche Determination, sei sie zeitlich, räumlich, menschlich 
oder gesellschaftlich definiert, steht in polarer Entgegensetzung zum 
grundsätzlich prozessual und flexibel charakterisierten Wirklichkeits­
konzept der Volkskunde. 11 In diesem - diskursiv hergestellten - Sinn 
wird deutlich, warum im Fach am Ende des 20. Jahrhunderts nicht von 
der »Authentizität der Dinge« gesprochen werden kann: Aufgrund der 

11 Aufgrund dieser Leitdifferenzen ist die von Schiffauer konstatierte »Angst 
vor der Differenz« (Schiffauer 1996) zu begründen, die er in den 1990er 
Jahren in den Ethnowissenschaften als ausgesprochen wirkmächtig quali­
fiziert. Indem der Begriff der »Differenz« in einer Ambivalenz aus der 
Praxis des Unterscheidensund den als Grenzsetzungen manifestierten Dif­
ferenzen oszilliert, muss er ständig in seiner »ethnologisch«-»kultur­
wissenschaftlich« einzig legitimen Deutung der Fixierung als »Handlung« 
mit veränderbaren - da hergestellten - »Produkten« redefiniert werden, 
um ihn so gegen jegliche Möglichkeit unveränderbarer, anthropologisch 
und historisch konstanter Definition abzugrenzen. 

178 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

»kulturwissenschaftlich« definitorischen Bezugsetzung zwischen Men­
schen, ihren Ding-Nutzungen und ihrer historisch variablen gesellschaft­
lichen Umwelt kann keine Rede von einer in sich ruhenden, unveränder­
baren, wesenhaften Substanz oder Realität der »Dinge« sein. 

Für diese diskursanalytische Sichtbarmachung der zugrundeliegen­
den fachlichen Leitdifferenzen wurde Kuntz' eingeschobene Modifizie­
rung, dass »kaum« mehr von Authentizität gesprochen werden kann, 
bisher vernachlässigt. Noch einmal darauf zurückkommend stellt sich 
die Frage, warum Kuntz nicht eindeutig - der rhetorischen Dichotomie 
gemäß- die »Authentizität« als volkskundliche Kategorie aus dem fach­
lichen Repertoire streicht. Kuntz' rhetorisch relativierende Opposition 
gegenüber der - volkskundlich unhaltbaren - »Authentizität« von »ma­
terieller Kultur« verweist auf die in den 1990er Jahren eingetretene Un­
sicherheit hinsichtlich der basalen Differenzsetzungen im gesellschaftli­
chen wie wissensbezogenen Feld, die Ulrich Beck, Wolfgang Bonß und 
Christoph Lau in ihrem theoretischen Konzept der »Zweiten Modeme« 
als deren Charakteristik beschrieben haben. Die Autoren vertreten die 
Diagnose, dass eine allgemeine »Auflösung von Basisunterscheidun­
gen« sichtbar wird, die die Selbstverständlichkeit bestimmter Differen­
zen untergräbt (vgl. Beck/Bonß/Lau 2001: 37). Anhand der früheren- in 
der »Ersten Modeme« entstandenen- Basisunterscheidungen konnte al­
les aus der gesellschaftlichen Handlungssphäre ausgeschlossen werden -
galt »gleichsam als begründungsentlastet und selbstlegitimierend« -, 
was dem entsprechenden ausgegrenzten Bereich angehörte. 12 Diese Evi­
denz beginnt sich- spätestensamEnde des 20. Jahrhunderts13

- aufzu­
weichen bzw. kann nicht ohne jeweils spezifische Begründung aufrecht­
erhalten werden. 

Die Evidenz von Kuntz' Unterscheidung bedarf konsequent deren 
expliziter diskursiver Herstellung und Einschreibung, weshalb auf in-

12 Typische solcher Basisunterscheidungen sehen Beck, Bonß und Lau in der 
Gegenüberstellung von »Erwerbsarbeit« und anderen Formen der Tätig­
keit, von »Öffentlichkeit und Privatheit«, »Globalität und Lokalität«, 
»Markt und Hierarchie«, »Fiktion und Realität«, »Krieg und Frieden«, 
»Leben und Tod« sowie »Wir und die Anderen« (vgl. Beck/Bonß/Lau 
2001: 38). 

13 Bruno Latour stellt dieser Diagnose seine eigene These entgegen, dass 
diese Basisunterscheidungen der Modeme nie wirklich funktioniert haben 
bzw. dass der Reinheitszustand, der damit erreicht werden sollte- vorwie­
gend zwischen der Natur und der Gesellschaft- nie wirklich erreicht wur­
de (vgl. Latour 2002). Silke Bellanger hat die konkreten Ausformungen 
wissenschaftlicher Praxis, Vermittlung und Institutionalisierung, die sich 
aufgrund dieser definitorisch modernen »Binarität« am Beispiel von »Sci­
ence Centers« entfaltet haben, in einem Aufsatz sehr deutlich nachge­
zeichnet (vgl. Bellanger 2001: 212ft). 

179 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

haltlicher Ebene die einzig sinnvolle Zugangsweise »kulturwissenschaft­
licher<< Forschung wieder und wieder genannt, nachgewiesen und postu­

liert wird. Die geltende Aktualität der basalen Differenzsetzungen muss 

ständig aktualisiert werden, denn »Leitdifferenzen gewinnen ihre Plau­

sibilität insbesondere dort, wo sie je aktualisiert werden, wo man sie in 
der Anwendung immer wieder neu bestätigt und sie in der Kette dieser 

Bestätigungen sowohl Dauer als auch Evidenz erlangen.« (Wegmann 

1999: 260; Hervorhebungen se) Mit der Betonung des »einzigen« Zu­
gangs, die sich aus der stetigen Reifizierung adäquater Begrifflichkeit 

und Methode einschreibt, werden diskursiv alle anderen Interpretationen 

und Profilierungen des Menschen und seines gesellschaftlichen Bezugs 
diskreditiert und ausgeschlossen. In der expliziten- ex positivo - Posi­

tionierung »kulturwissenschaftlicher« Deutungskompetenz definiert sich 

in taktischer Verhüllung- in Form rhetorischer, aber nicht diskursiver 

Relativierung - das davon ausgeschlossene, illegitime Wissen und Kon­
zept gesellschaftlicher Realität. 14 

Formationsregel: Das »Vielnamenfach« 
und die Disziplinierung von »Kultur« 

In der bisherigen Diskursrekonstruktion wurde die Uneinheitlichkeit der 

fachlichen Bezeichnung noch nicht explizit thematisiert. Auch ohne sys­
tematische Auswertung dürfte aber in den verschiedenen Quellenzitaten 

bereits aufgefallen sein, dass immer wieder andere disziplinäre Bezeich­

nungen auftauchen, die in der Funktion des eigenen Fachnamens für die 

14 Schwierige Themen für die »Volkskunde« sind konsequent diejenigen, die 
auf einer qua »Natur« fixierten Vorstellung von Mensch und Gesellschaft 
aufbauen, was wiederum Richard Kämmerlings in seiner Fachrezension zu 
entsprechenden Kommentaren reizt: »Die Warnschilder vor biologischem 
Determinismus, die eine politisch überkorrekte Gesinnungswissenschaft 
aufstelle, zeugten, so Andreas Hartmann (Münster), von irrationalen Be­
rührungsängsten und seien überflüßige Requisiten aus dem kalten Krieg 
der Kulturanthropologie. Seine wütende Polemik gegen die Selbstgerechi­
tigkeit des > Totalkulturalismus< zielt auf eine interdisziplinäre Annäherung 
an die Biowissenschaften, mit denen die Volkskunde - ein gebranntes 
Kind- nicht einmal diplomatische Beziehungen unterhalte. Die kulturwis­
senschaftliche >Tabula rasa-Doktrin< diene den überspannten Befreiungs­
fantasien einer aufgeklärten Vernunft; es sei jedoch eine zutiefst anthropo­
zentrische Sicht, den Menschen als biologisch geschichtsloses Sonderwe­
sen zu definieren. Den Ausgang aus dem >Spiegelkabinett< des radikalen 
Konstruktivismus erblickte Hartmann in einer vorurteilsfreien Verhältnis­
bestimmung zwischen evolutiver Erbmasse und kultureller Überformung. 
Nur hätte man gerne konkreter gewusst, welche kulturanthropologischen 
Fragen zur Generalüberholung fallig sind.« (Kämmerlings 1999: 54) 

180 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

bisher auf der diskursanalytischen Ebene konstant Volkskunde genannte 
Disziplin eingesetzt sind. Nicht nur Kaschuba, dieser aber an besonders 
prominenter Stelle einer Antrittsvorlesung als Fachvertreter eines uni­
versitären Instituts, spricht von der- die Volkskundlerinnen selbst oft 
verwirrenden- Vielfalt an Namen, mit denen sich das Fach identifiziert 
(vgl. Kaschuba 1995a: 27). Im- jetzt diskursanalytisch systematisierten 
- Blick auf die fachlichen Selbstbezeichnungen, die die bisher zitierten 
Autorinnen in ihren Publikationen verwenden, soll danach gefragt wer­
den, wer sich wann wo unter welchem Fachnamen äußert. 

Als erster, quantitativer Befund zeigt sich, dass über ein Drittel der 
Beiträge - 18 von 4815 

- das Fach im Titel der jeweiligen Publikation 
explizit nennt, auch wenn längst nicht alle dieser Artikel der program­
matischen Fachbeschreibung gewidmet sind. Zweitens reicht die Skala 
der Bezeichnungsmöglichkeiten von der »Volkskunde«, über die »Euro­
päische Ethnologie« und »Kulturanthropologie« bis hin zur »Kulturwis­
senschaft«. In spezifischer Verbindung zu dem akzidentiell gewählten 
Forschungsgebiet wird das Fach auch zur »Urbanethnologie«, »Stadt­
ethnologie«, »Stadtanthropologie«, zur »Ethnographie von ... «, zur 
»Sachkulturforschung« oder zur Institution, die »ethnographische und 
ethnologische Beiträge« veröffentlicht. Wenn auch nicht ausschließlich, 
tritt die Fachbezeichnung aber vor allem bzw. gehäuft im Feld der Pro­
grammatik und in demjenigen der Stadtforschung auf. Im Vergleich der 
konkreten Namenwahl wird schnell eine Regelmäßigkeit erkennbar: Die 
wenigen Artikel, die in der Sachkulturforschung das Fach einbeziehen, 
sprechen von der »Volkskunde«- mit zwei Ausnahmen: erstens der Pu­
blikation von Sabine Gieske zum Lippenstift, der in einem »kulturhisto­
rischen Streifzug« erkundet wird (Gieske 1996), und zweitens des Kon­
gressbeitrags von Matthias Henkel, der seine Forschung zur »Trinkkul­
tur« aus »kulturwissenschaftlicher Sicht« unternehmen will (Henkel 
1997). Die programmatischen Artikel zeigen sich ausgeglichen unent­
schieden: Jede der unterschiedlichen Fachbezeichnungen findet hier 
einmal Verwendung. Im Feld der Stadtforschung dagegen, in der die 
Autorinnen auffallig oft mit dem Fachnamen operieren, ist mit drei 
Ausnahmen nie von der »Volkskunde« die Rede. Dort geht es konstant 
um »Stadt-« oder »Kultur-« »ethnologie«, »anthropologie« und »Wis­
senschaft«. Im zeitlichen Verlauf wird eine Tendenz von der Anfang 
1990er Jahre noch am stärksten vertretenen »Volkskunde« hin zur »Kul­
turwissenschaft« und Bindestrich-Ethnologie am Ende des Jahrzehnts 

15 Kuntz 1990; Letsch 1994, Scholze 1994; Welz/Lindner 1994; Bagus 1995; 
Roth 1995; Köstlin 1996b; Lindner 1997; Köck 1997; Henkel 1997; Jaco­
beit 1997; Knecht/Niedermüller 1998; Lang 1998; Korff 1999; Timm 
1999; Gyr 2000; Lang 2000; Lauterbach 2000. 

181 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

erkennbar. Wer sich für welchen Fachnamen entscheidet, ist nicht vom 
Alter oder Geschlecht abhängig, sondern wird vielmehr von der themati­
schen und publikatorischen Wahl geprägt; zudem verwenden auch die 
einzelnen Autorinnen durchwegs den Namenmix- zum Teil im gleichen 
Artikel, zum Teil je nach Wahl des Forschungsbereichs und Publikums. 

Die Diversifizierung der volkskundlichen Selbstbezeichnungen als 
»Volkskunde«, »Europäische Ethnologie«, »(Empirische) Kulturwissen­
schaft« und »Kulturanthropologie« sowie ihre Variation der Fachbe­
zeichnungen als Signal für einen spezifischen Forschungszugang oder 
für fachliche Allianzen unter dem Label der »Ethnowissenschaft(en)« 
und »Kulturwissenschaft(en)« ist diskurspraktisch ebenso produktiv wie 
problematisch. Indem das Fach seine Oberfläche oszillieren läßt zwi­
schen der Benennung als eigenständiges Fach, der Bezeichnung als in­
terdisziplinäre Kooperation und der Beschreibung als innovatives For­
schungsfeld, in dem es sich bewegt, ist das Fach grundsätzlich an­
schlussfahig für alle möglichen situativ notwendigen Verbindungen. Die 
Plausibilität der akzidentiellen Differenzierung oder Entdifferenzierung 
anderen Fächern gegenüber ist dann argumentativ relativ leicht herzu­
stellen. In ihrem traditionellen Forschungsfeld der Sachkulturforschung 
behauptet die Disziplin ihre fachliche Kompetenz und Erfahrung über 
die (ziemlich) konsequente Verwendung ihres ebenfalls traditionellen 
Namens der »Volkskunde«. Damit sichert sie sich sowohl den Erbbe­
stand und die kontinuierliche Institutionalisierung ihres Wissens in klar 
eigenständiger Individualität. Gleichzeitig signalisiert sie ihre interdiszi­
plinäre Vernetzung in der Variation des »volkskundlichen« durch das 
»kulturhistorische« Labeling ihrer Forschung. Diese Verschiebung öff­
net die interpretative und assoziative Verbindung zur Geschichtswissen­
schaft (in ihren unterschiedlichsten Ausformungen), ohne das eigene 
Fachassoziationsfeld wirklich zu verlassen (vgl. Hauser 1994; Gieske 
1996). In gleicher Weise funktionieren die Verschiebungen zur »kultur­
wissenschaftlichen« Perspektive, die in den Titeln angezeigt wird (vgl. 
Henkel 1997). Überdies haben die Begriffe der »Kulturgeschichte«, 
»Kulturhistorie« und der »Kulturwissenschaft« den Sprung über die rein 
wissenschaftliche und akademische Welt längst in den breiteren Rezep­
tionsbereich interessierter Leserschafren gemacht. Im Gegensatz zu den 
universitär spezifizierten Fachbezeichnungen der »Europäischen Ethno­
logie« oder der »Kulturanthropologie« ermöglichen die allgemeineren 
und diffuseren Bezeichnungen der »Kulturgeschichte« und »Kulturwis­
senschaft« in einem über die universitäre Wissenschaft und Forschung 
hinausgehenden Rezeptionskreis den größeren Nachhall und die existen­
tiell notwendige Rezeption. 

182 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Die volkskundliche Gleichung »viele Namen = ein Fach« dient so­
mit der möglichst weiten und breiten Anküpfungspotenz im Konkur­
renzfeld an immer wieder andere disziplinäre oder institutionelle Partne­
rinnen. Je nach Gegenüber variiert das Fach seinen Namen im Sinne 
einer Angleichung- Entdifferenzierung- oder deutlichen Abgrenzung­
Differenzierung. Der Einsatz dieser Strategie ermöglicht der Volkskunde 
einerseits die Signalisierung ihrer inhaltlichen und institutionellen Cha­
rakteristik in einer mehrdimensionalen Profilierung; andererseits fügt 
sich das Fach durch die unspezifische und variable Verwendung seiner 
eigenen Bezeichnung in das Konkurrenzfeld wie ein akademisches 
Chamäleon, das sich je nach Umfeld den unterschiedlichen Nachbar­
schafren anpassen kann. Wie das Tier in seiner Umgebung - zu seinem 
eigenen Schutz bzw. seiner existenzerhaltenden Potenz- aufgehen kann, 
ohne sich selbst aufzugeben, so erreicht die »Volkskunde/Empirische 
Kulturwissenschaft/Kulturanthropologie/Europäische Ethnologie« im 
konkurrierenden Kontext der 1990er Jahre eine Inter-Disziplinarität, die 
ihr sowohl Schutz als auch Autorität und Deutungspotenz verleiht. 

Über die Selbstdarstellung im wechselnden Namensgewand gelingt 
der Volkskunde auch die kontinuierliche Integration früherer facheige­
ner Wissensbestände in ihren aktuellen Forschungsstand, ohne deren 
politische Kompromittierung aus dem national orientierten 19. Jahrhun­
dert bzw. aus der nationalsozialistischen Phase des 20. Jahrhunderts mit 
übernehmen zu müssen. Wie stark diese Hypothek das Fach auch am 
Ende des 20. Jahrhunderts noch belastet, zeigt Wolfgang Kaschubas 
Umgang mit dem Fachnamen. Gleich zu Beginn seiner Vorlesung breitet 
er ganz explizit den Namensflicher der Disziplin Mitte der 1990er Jahre 
aus und qualifiziert diese Varietät als Zeichen für das Fach oder viel­
mehr als Charakteristik des Faches, »das sich in vieler Hinsicht noch auf 
der Suche befindet« (Kaschuba 1995a: 27). Auf der Suche ist die Diszi­
plin aber nicht nur hinsichtlich ihres Namens, sondern auch 

»im Blick auf Zuständigkeiten, auf Balancen zwischen Geschichts- und 

Gegenwartsbezügen, zwischen deutschen und europäischen Horizonten, zwi­

schen der Beobachtung eigener Fremdheiten und fremder Eigenarten. Eines 
Faches aber auch, das sich bei dieser Orientierungssuche nicht in akademische 

Nischen zurückziehen darf und will, das Universität und Wissenschaft auch 

und vor allem als gesellschaftliche Räume und Orte zu verstehen hat.« (ebd.) 

Kaschuba ist auf seiner rituellen Position des sozusagen offiziellen 
Amtsantritts stark exponiert und gewillt, dementsprechend gerrau und 
explizit die Profilierung und Positionierung seines Fachs vorzunehmen. 
Die Abgrenzung gegenüber früheren korrumpierten Ansätzen muss de-

183 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

zidiert und eindeutig ausfallen, ohne gleichzeitig dem Fach seinen insti­
tutionell tradierten und damit strukturell legitimierten Boden unter den 
Füssen wegzuziehen. Indem Kaschuba die Namensvielfalt ausdrücklich 
mit der suchenden Neuprofilierung und Neupositionierung des Fachs in 
»nicht-nationalistischer«, »offener«, »differenzierter«, »integrativer« 
und »gesellschaftlich relevanter« Gestalt zeichnet, gelingt eine positive 
Bewertung der fachlichen Transformation, die das Alte nur ex negativo 
andeutet und ausdrücklich das neue »ent-germanisierte« Profil vor Au­
gen stellt ( ebd.: 28). 

Die Wichtigkeit dieser Neuprofilierung als fachliche Wandlung 
schreibt sich in der mehrfachen Wiederholung ähnlicher Äußerungen in 
variierten Formulierungen ein. Die Strategie der vielen Namen funktio­
niert so in Form einer Gleichsetzung der fachlichen Namensoberfläche 
mit der disziplinären Charakteristik. Diese Übertragung erreicht glei­
chermaßen die Reinwaschung des fachlichen Wissens von seiner politi­
schen Korrumpierung sowie die institutionelle Kontinuierung und aka­
demische Tradition, die in dieser Form plausibel und legitimerweise auf­
rechterhalten werden können. Die Verknüpfungen von Fach und For­
schungsthema, die charakteristisch für die volkskundliche Diskurspraxis 
gelten können, erreichen zudem folgendes strategische Ziel: Indem die 
Fachbezeichnung mit dem konkret angekündigten Thema- seien es »Er­
innerungsgegenstände«, »Arbeit«, »die >eingebildete< Metropole« oder 
»Materialität als Programm« -, direkt und auf den ersten Blick verbun­
den wird, geben die Autorinnen zu erkennen, dass es sich im Folgenden 
um einen spezifischen Diskussions- oder Forschungsbeitrag der Diszi­
plin handelt. Die namentliche Platzierung des Fachs im Titel verspricht 
so Zweifaches: Erstens einen kompetenten, fachwissenschaftlich autori­
sierten Wissensbeitrag zu einem spezifischen Thema. Und zweitens den 
gleichzeitigen Einblick in die Spezifika und Kompetenzen des Faches für 
die Erfassung gesellschaftlicher Realität, die oft in diagnostischer For­
mulierung im Untertitel konkretisiert werden: sei es als »Transformation 
des Städtischen« (Knecht/Niedermüller 1998), als Blick auf »städtische 
Konflikte« (Lang 1998) oder die Darstellung »Interkulturelle[r] Kom­
munikation« (Roth 1995). 

Sowohl die fachinternen Diskussionen um die institutionell proble­
matische Vielfalt der Namensgebungen sowie Kaschubas aufwändige 
Neuprofilierung des Faches machen die Gefahr deutlich, die die diskur­
sive Strategie der Anschlusskombinatorik in sich trägt: In der Vieldeu­
tigkeit und Vielfaltigkeit der volkskundlichen Selbstbezeichnungen 
steckt gleichzeitig die Labilität der Uneindeutigkeit. Die vielfaltige Na­
menspraxis mit ihrem ständigen Funktionswechsel der Bezeichnungen 
als Spiel- oder Standbein der Volkskunde im Konkurrenzfeld unter-

184 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Schiedlichster Allianzen birgt die Gefahr des Strauchelns, das heißt, dass 
die Volkskunde bei einer kontinuierlich anhaltenden Namensvarietät ir­
gendwann nicht mehr als eigenständig individuelles Fach erkennbar sein 
wird, wodurch sich die fachliche Existenz endgültig in der sprachlosen -
vom gesellschaftlichen Diskurs ausgeschlossenen - Zersplitterung auf­
zulösen droht. Effekt dieser inhärenten Gefahr sind die volkskundlichen 
Selbstthematisierungen in den Begriffen der »Krise« und des »Unter­
gangs«, die gleichzeitig das fachlich bestehende Wissen organisieren.16 

Die Labilität, die durch die Namensvielfalt entsteht, schreibt sich als 
hart bekämpfte Prekarität des Faches immer wieder in dessen eigenen 
Diskurs ein und führt gerade dadurch zur Tradierung (statt zur Auflö­
sung) der Volkskunde als »Vielnamenfach«. Die ständige Aufrechterhal­
tung der Bezeichnungsvarietät fungiert und funktioniert durch dessen 
Potenz einer flexiblen Organisation der disziplinär unterschiedlichen 
Wissensbestände (bisher) erfolgreich konstant und kontinuierlich als -
gleichzeitig substanzprofilierendes und existenzsicherndes - Instrument 
der Volkskunde, ohne einen ihrer fachlichen Bestände wirklich zu ge­
fahrden.17 

16 Eklatante Beispiele für die Organisationsfunktion der Krisenthematisie­
rung innerhalb der >Volkskunde< sind die vielen entsprechenden Artikel 
im Verlauf der 1990er Jahre: vgl. Bruck 1990; Falkenstein vergessen? 
1990; Lindner 1990; Stadelmann/Staufer-Wierl 1990a; Jacobeit, S. u. W. 
1990 u. 1992 u. 1995; Brückner 1990 u. 1992 u. 1993 u. 1994b u. 1994d 
u. 1996 u. 1997a u. 1997b u. 1998; Scharfe 1992; Kramer 1992 u. 1993 u. 
1994a u. 1994c Bausirrger 1993 u. 1998; Bechdolf/Kienitz 1995; Engeier 
1995; Köstlin 1995; Korff 1996; Maase 1996; Schindelka 1996; Schmidt 
1996a; Jacobeit, W. 1996 u. 1997a; Burckhardt-Seebass 1997; Fondue 
versus Raclette? 1997; Hartmann 1997; Streng/Bakay 1999; Timm 1999. 

17 Dass diese Substanzsicherung nicht nur fachintern sondern auch -extern 
funktioniert, beweist das Statement von Manfred Briegel an dem von 
Hartmut Böhme geleiteten Symposium zur Zukunft der Geistes- und So­
zialwissenschaften (vgl. Böhme 1999). Briegels Einschätzung der Macht 
von Fachnamen für disziplinäre Profliierungen zeigt, dass im konkret an­
gesprochenen Fall der >Volkskunde< sowohl die Namensdiffusion (kri­
tisch) wahrgenommen als auch deren disziplinäre Einheit akzeptiert wer­
den; sie zeigt zudem, dass die weitere Existenz der >Volkskunde< als ei­
genständiges Fach - trotz Bezeichnungsdiffusität -nicht in Frage gestellt 
wird: »Ich nehme eines, das sicher nicht im Zentrum des Interesses steht, 
aber da läßt es sich ganz schön zeigen: die traditionelle Bezeichnung 
>Volkskunde<. Es gibt das Fach Volkskunde noch, aber mancherorts, etwa 
in Tübingen, heißt es >Empirische Kulturwissenschaft<, andernorts heißt es 
>Europäische Ethnologie< und begibt sich da in gefahrliehen Clinch mit 
der rechten Ethnologie, die ja gerade auf Eroberungszüge aus ist. Wieder 
andernorts heißt das Fach >Kulturanthropologie< oder auch zusammenge­
nommen >Europäische Ethnologie und Kulturwissenschafte Sicherlich 
sind da auch unterschiedliche Ausprägungen oder unterschiedliche Rich-

185 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Nach seinen Präliminarien zum »Fach auf der Suche«, mit denen 
Wolfgang Kaschuba in volkskundlicher Diskurspraxis die Disziplin als 
Chamäleon konturiert hat, das ihre eigenen epistemischen Ressourcen 
situationsgerecht zu einem je spezifischen Fachprofil organisiert, wendet 
er sich in seinem Beitrag seiner spezifisch getroffenen Themenwahl zu: 

»Ich habe das Stichwort >Kulturalismus< gewählt, um daran einige Überle­

gungen zu den Chancen und den Gefahren meines Faches in der gegenwärti­

gen Situation zu knüpfen. Einer Situation, die sich auf den ersten Blick insge­

samt durchaus erfreulich darstellt, wenn man an die wachsende Zahl der 
volkskundlich-ethnologischen Institute und ihrer Studierenden im Bundesge­

biet denkt, und wenn man sich der besonderen Aufmerksamkeit vergegenwär­

tigt, die dem Stichwort >Kultur< in den letzten Jahren zuteil wurde. Wolf Le­
penies spricht zu Recht von einer >anthropologischen< Wende in den Human­

und Sozialwissenschaften, die zunehmend Raum greift und die sich als gestei­

gertes Interesse an >Kultur< auch in den Medien wie auf dem Arbeitsmarkt 
positiv niederschlägt. Ein zweiter Blick indessen muss uns auch Anlass sein, 

über Gefahren nachzudenken, die solche Wissenschaftskonjunkturen in ähnli­

cher Weise mit sich bringen wie Wirtschaftskonjunkturen: Moden und Sätti­
gungseffekte, Bomierung und Missbrauch.« (Kaschuba 1995a: 28) 

Was hat es mit dem »Kulturalismus« auf sich, den Kaschuba so promi­
nent in seinem Vortragstitel platziert hat und der sich so prominent in 
den weiteren volkskundlichen Diskurs einschreiben wird? Kaschuba be­
gründet es an oben zitierter Stelle folgendermaßen: Er beabsichtigt über 
das Phänomen des »Kulturalismus« zu sprechen, weil es dabei eigentlich 
um sein Fach geht. Die Diagnose, dass sein Fach boomt, dass »Kultur« 
Konjunktur hat und dass der ganze Bereich bisheriger Sozial- und Geis­
teswissenschaften sich seit kurzem der Kulturperspektive verschrieben 
hat, birgt für die Volkskunde »Chancen« und »Gefahren«. So bedeutsam 
Kaschuba die Gesellschaft in seinem Titel positioniert, so deutlich expli­
ziert er an dieser Stelle, was die momentane (gesellschaftliche und wis­
senschaftliche) Situation fordert: Das Potential und die Krise der Volks­
kunde als eine potente gesellschaftliche Wissensinstitution liegen ihm 
am Herzen; nicht nur aufgrund seiner persönlichen Position als Lehr­
stuhlinhaber dieser Disziplin sondern auch - oder vor allem - aufgrund 
seiner Subjektposition im Diskurs: Wolfgang Kaschuba nützt die tradi­
tionell erwartbare Ausstrahlungskraft seines bedeutungsbeladenen 

186 

tungen gemeint. Empirische Kulturwissenschaft ist halt nicht dasselbe wie 
Volkskunde, könnte man sagen, aber das Verständnis der Vertreter dieser 
Bezeichnungen läuft doch darauf hinaus, dass es sich um ein Fach han­
delt.« (Briegel 1999: 298) 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Podiums - einer akademischen Antrittsvorlesung -, um die wissen­
schaftliche Profilierung und gesellschaftlich orientierte Positionierung 
seines Faches zu manifestieren; das Zentrum und der Motor seiner Be­
mühungen definieren die disziplinäre Identitätsarbeit 

Kaschuba repliziert im oben kurz zitierten Abschnitt nicht nur die 
allgemeine Situation, in der sich die Volkskunde am Ende des 20. Jahr­
hunderts befindet, sondern er expliziert vor allem die volkskundliche 
Sicht der Dinge. Diese heißt: Er und das Fach sehen sich mit einer Be­
griffskonjunktur konfrontiert, die das Fach und den Begriff in eine pre­
käre Lage bringt. Die Konjunktur von »Kultur« bedroht- wie jede quan­
titative Ausweitung und jede modische Qualität - dessen begriffliche 
(Aussage-)Kraft und dessen disziplinäre Anbindung an die Volkskunde. 
Dass »Kultur« nun von den verschiedensten Disziplinen im Bereich der 
Geistes- und Sozialwissenschaften verwendet wird, betont und steigert 
zwar für den Moment ihr begriffliches Gewicht, schmälert aber gleich­
zeitig deren fachlich spezifische Zuordnung. Was auf den ersten flüchti­
gen Blick wie ein Glück für die Volkskunde aussieht, zeigt sich auf den 
zweiten tiefergehenden Blick als schwere disziplinäre Belastung: Mit 
dem begrifflichen Aufschwung hebt sich im ersten Moment auch das 
Ansehen der Volkskunde; im nächsten Moment aber wird für sie der er­
höhte (diskursive) Aufwand bei der fachlich eindeutigen Zuordnung des 
Begriffs sieht- und spürbar. 

Für die Volkskunde war im Verlauf und ist am jetzigen Punkt ihrer 
Geschichte so evident wie selbstverständlich - das macht Kaschuba 
deutlich-, dass »Kultur« einen genuin volkskundlichen Begriff darstellt. 
Im zeitgenössischen Feld der Wissenschaft und Gesellschaft, in dem Ka­
schuba und das Fach zur Zeit seiner Rede stehen, ist demgegenüber kei­
neswegs evident und selbstverständlich, dass mit »Kultur« und deren 
Wissenschaft das spezifische Fach der Volkskunde gemeint ist (vgl. 
Kämmerlings 1999). Dementsprechend hart wird das akademische Rin­
gen im Diskurs um Begriff und Bezeichnung geführt. Dass auf die 
Selbstverständlichkeit einer definitorischen Zusammengehörigkeit von 
»Volkskunde« und »Kultur« kein automatischer Verlass ist, zeigt sich 
im volkskundlichen Reden der 1990er Jahre von Publikation zu Publika­
tion. Schon rein quantitativ macht die volkskundliche Wiederholung von 
»Kultur« auf die Fragilität ihres Selbstverständnisses aufmerksam. 
Wolfgang Kaschuba widmet knapp die Hälfte seiner Darstellung dem 
Konnex von Fach und Begriff. Und: »Kultur« steht statistisch gesehen in 
(fast) jedem zweiten Beitragstitel volkskundlicher Provenienz. Aber 
auch qualitativ schreibt sich der Begriff mit beharrlicher Regelmäßigkeit 
in die volkskundliche Rede ein. AndreaHauser buchstabiert in ihrer Ein­
leitung zur Untersuchung historischer Dinge ausführliehst die histori-

187 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

sehe, inhaltliche, theoretische und methodische Aufeinanderbezogenheit 
des Kulturbegriffs und ihrer Disziplin »Volkskunde/Kulturwissenschaft« 
(vgl. Hauser 1994: 12). Regina Römhild diskutiert auf mehreren Seiten 
ihres Beitrags die theoretisch, epistemologisch und gesellschaftlich pro­
blematischen Seiten zeitgenössischer Kulturkonzepte, denen sie als Lö­
sungsmodell den volkskundlichen Begriff und die fachlich generierte 
Synthese zur »Kulturwissenschaft« entgegenstellt (vgl. Römhild 1994). 
Thomas Scholze präsentiert »Kultur« als Qualitätssiegel volkskundlicher 
Forschung- auch schon zu Vorwendezeiten und auch in der DDR (vgl. 
Scholze 1994). Barbara Lang analysiert, kategorisiert und bewertet die 
wissenschaftliche und gesellschaftliche Differenz zwischen den Diszi­
plinen »Stadtplanung« und »Volkskunde« anhand des Kulturbegriffs -
zugunsten letzterer aufgrund ihrer Wissenschaftlichkeit per »Kultur« 
(vgl. Lang 2000). Martin Scharfe ruft das Fach zu erneuerter Refle­
xionsarbeit auf, »wenn es wirklich eine Wissenschaft von der Kultur 
sein will - eine Kultur-Wissenschaft« (vgl. Scharfe 1997: 303) und -
trotz einiger institutionell noch bestehender »kulturwissenschaftlicher 
Tabuzonen« (vgl. Kess/Götz 1998: 163)- verbindet der Kulturbegriff so 
unterschiedliche volkskundliche Institutionen wie Museum und Univer­
sität in gemeinsamer »Seelenverwandtschaft« (vgl. Köck 1997: 24). 

Diese ständig und stetig wiederholte Verbindung von »Volkskunde« 
und »Kultur« funktioniert diskursiv auf unterschiedliche Weise: Erstens 
übernimmt das Fach den Begriff in seinen Namen, was ihr selbst und al­
len anderen gegenüber immer wieder signalisiert, dass »Kultur« die Dis­
ziplin konturiert und konstituiert. Zweitens definiert und profiliert aber 
auch das Fach den Begriff der »Kultur« als wissenschaftliches Instru­
ment, wenn es sich namentlich und mit der Autorität einer universitären 
Disziplin dafür zuständig erklärt bzw. anhand dessen sein eigenes Wis­
sen hervorbringt. Das heißt: Aufgrund dieser gegenseitigen Definition 
stellt die auf der begrifflichen Ebene explizit immer wieder remanifes­
tierte Verknüpfung von »Kultur« und »Volkskunde« eine Klammer her, 
die die fachliche Gegenstandskonstruktion, die fachliche Kompetenz 
und die profilierte Positionierung als substantielle Einheit zusammen­
fasst. Über diese Verknüpfungspraxis schaffen die Volkskundlerinnen 
eine Kohärenz, die vice versa der darin demonstrierten Substanz ihre 
Plausibilität verschafft: »Kultur« produziert die fachliche Episteme und 
formiert die institutionell etablierte Volkskunde als »Kulturwissen­
schaft«. Auf eine Gleichung gebracht synthetisiert diese doppelte Kons­
truktion Fach und Kulturbegriff in gegen- und wechselseitiger Konstitu­
tion; das heißt noch einmal anders formuliert: »Kultur« und »Wissen­
schaft« formieren und beweisen die Volkskunde als »Kulturwissen­
schaft«. 

188 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Trotz dieser organisatorischen Funktionalisierung des diskursiv ein­
deutig gemachten Konnex von Fach und Begriff besteht weiterhin die -
in der ständigen Reifizierung erkennbare -Notwendigkeit, diese spezi­
fisch volkskundliche Kombination zu autorisieren und mit Legitimität 
auszustatten. Dadurch wird gleichzeitig umso deutlicher: »Kultur« ist 
nicht natürlich - oder eben genuin - ein volkskundlicher Begriff; er 
muss dazu diszipliniert werden. 

Die »Disziplinierung«18 umfasst - im doppelten Sinn - unterschied­
liche Bedeutungen, die in dem einen Begriff zusammengefasst die 
volkskundliche Diskurspraxis organisieren: Erstens disziplinieren die 
Volkskundlerinnen »Kultur«, indem sie den Begriff »verfachlichen«, 
das heißt, indem sie ihn ihrer akademischen Disziplin - der Volkskun­
de«- definitorisch zuordnen. Zweitens disziplinieren die Fachvertreter­
Innen den Kulturbegriff im Sinne einer restriktiven Ein- und Unterord­
nung, das heißt, sie unterstellen den Begriff der Forschungsdisziplin des 
Faches und funktionalisieren ihn als Instrument zur je erforderlichen Zu­
sammenstellung ihres spezifischen Wissens. Drittens disziplinieren sie 
den Begriff, indem sie ihn zum Transformationsriemen zwischen spezi­
fisch disziplinärer und allgemein interdisziplinärer Fachdefinition aus­
bilden: »Kultur« wird dann zum - relational funktionierenden - Umge­
staltungsinstrument, das aus der Volkskunde eine fachlich eigenständi­
ge, überdisziplinär funktionierende »Kultur-Wissenschaft« macht. Die 
Transformation funktioniert hier in wiederum neu organisierter Zusam­
menstellung der in ihrem Sinngehalt konstanten Zusammensetzung von 
»Kultur«, »Wissenschaft« und »Volkskunde« als folgende Gleichungs­
variante: »Kultur«-Wissenschaft in Sinn und Funktion der Inter-Diszi­
plinarität beweist die synonyme Gleichsetzung von »Volkskunde« m 
Form der »Kulturwissenschaft« als »interdisziplinäre Disziplin«. 19 

18 Aus dem Neologismus der »Disziplinierung« im Sinne der »Verfachli­
chung«, den Ulrike Langbein während eines gemeinsamen Gesprächs 
formulierte, wurde im Verlauf der fortschreitenden Analyse und Interpre­
tation der hier dargestellte diskursanalytische Disziplinierungsbegriff. 

19 Die »Disziplinierung« im obigen Sinn stellt im Überblick der diskursiven 
Strategien und Praxen geistes- und sozialwissenschaftlicher Wissenspro­
duktion kein rein >volkskundliches< Instrument dar. Ähnliches findet sich 
auch in anderen Fachformationen. V gl. dazu etwa Luhmanns Beschrei­
bung der soziologischen Stärke, die sie bei der Reformierung bzw. Neu­
organisation der Universitäten in den 1960er und 70er Jahren zeigte: »Von 
der Soziologie aus konnte man sich ja mit allen möglichen Themen be­
schäftigen, wenn man immer nur sagte, Soziologie des Rechts, Soziologie 
der Organisation, Soziologie des Wissens, Soziologie der Religion usw.« 
(Luhmann 1992: 101). 

189 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Die diskursive Praxis der volkskundlichen Selbstbezeichnung als 
»Vielnamenfach« und der »Disziplinierung des Kulturbegriffs« funktio­
niert als zweifaltige Formationsregel, weil bzw. indem sie die verschie­
denen Praxen und Konstruktionselemente des volkskundlichen Diskur­
ses zu einem konsistenten Ganzen - in Gestalt und Funktion - des 
volkskundlichen Formationsfelds dynamisch zusammenfügt. 

Diskursive Achsenkonstruktion: 
Dreischenkliges Spannungsfeld 

Die bisherigen Analysen zusammenfassend sowie extrapolierend läßt 
sich eine spezifische Struktur(ierung) volkskundlicher Sprech- und 
Denkpraxis nachzeichnen: Egal in welchem Forschungsfeld die Volks­
kunde ihre Fragestellung formuliert, egal in welchem zeitlichen oder re­
gionalen Ausschnitt sie ihre Analyse ansetzt, egal welche Vertreterinnen 
die Artikel geschrieben haben, - ob am Anfang oder Ende ihrer For­
scherinnenlaufbahn, ob Mann oder Frau, ob aus Göttingen, Münster, 
Harnburg oder Berlin -, egal in welchem Textgenre und Publikationsfo­
rum ihre Beiträge veröffentlicht werden, egal ob auf Deutsch oder in 
einer anderen Sprache formuliert, immer behandeln die Volkskundlerin­
nen - in unterschiedlicher Diktion, in wechselnder Reihenfolge, in ar­
gumentativen Variationen und in je individuellem Bezug zur eigenen 
Forscherinnenbiographie- drei basale Großthemen: (1) Sie sprechen mit 
und über »Kultur«; (2) sie thematisieren die Geistes- und Gesellschafts­
wissenschaften in der Potenz ihres Wissens und (3) sie vermessen das 
(wissenschaftliche) Beziehungsfeld, in das sich die Volkskunde im spä­
ten 20. Jahrhundert eingebunden sieht. Diese drei grundsätzlichen The­
menfelder können als die drei großen Achsen des volkskundlichen Dis­
kurses bezeichnet werden. 

In seinem dichten und komplexen Nachvollzug der sozialwissen­
schaftliehen Entwicklung des »cultural turn« systematisiert Andreas 
Reckwitz die Transformation der theoretischen Kultur-Konzeptionen in 
Form von vier unterscheidbaren »Abstraktionsebenen«, auf denen sich 
die Veränderungen entscheidend auswirken (vgl. Reckwitz 2000: 22). 
Dies sind in Reckwitz' Terminologie die Ebenen (1) der »Wissen­
schafts- und Erkenntnistheorie der Sozialwissenschaften«, (2) der »so­
zialwissenschaftlichen Methodologie«, (3) der »empirischen For­
schungsinteressen« und (4) der »Sozialtheorie« selbst (ebd.). Was 
Reckwitz als wissenschaftliche Transformationen benennt, deren theo­
riehistorische und -systematische Entwicklung er detailreich nachzeich­
net, zeigt sich auch in der Forschungspraxis der Volkskundlerlnnen. 
Auch sie thematisieren alle vier von Reckwitz benannten Punkte regel-

190 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

mäßig. Aus diskursanalytischer Perspektive, die sich für die in einem 
Formationsfeld hergestellte Ordnung des Sprechens interessiert, ergibt 
sich allerdings eine andere Zuordnungssystematik dieser Punkte, da aus 
dieser Blickrichtung nach den Effekten der diskursiven Praxis gefragt 
wird, die sich im relationalen Beziehungsgeflecht von inner-, zwischen­
und außerwissenschaftlichen Äußerungen etablieren und nicht schwer­
punktmäßig nach den theorieinhärenten Verschiebungen bzw. V erab­
schiedungen. Die Formation und inhaltliche Variation der drei volks­
kundlich konstruierten Achsen- das heißt ihre stetige Wiedereinschrei­
bung - in ihrer konkreten Ausführung wird von einer dem Diskursfeld 
inhärenten Spannungsdynamik motiviert: Die drei Achsen zeigen sich 
als diskursive Manifestationen, die ihre Plausibilität und Pointierung 
aufgrund darunterliegender - nicht explizit gemachter - Prämissen er­
halten (vgl. Nassehi 2006: 376), die grundsätzlich über das volkskundli­
che Diskursfeld hinausgehen, dort aber ihre spezifische Manifestierung 
zeigen. In welchen inhaltlichen Formierungen und mit welchen implizit 
bleibenden Grundvoraussetzungen die Volkskundlerinnen ihr diskursi­
ves Feld aufziehen, soll im Folgenden analytisch noch einmal anhand 
des bereits entfalteten Materials expliziert und sichtbar gemacht werden. 

Drei Achsen: Der »Kultur«-begriff, das geistes- und 
sozialwissenschaftliche »Wissen Schaffen« und das komplexe 
»Beziehungsfeld« der Wissensproduktion 

Nicht bei allen volkskundlichen Autorinnen sind die drei Achsen, die ihr 
fachwissenschaftliches Denken anleiten und flankieren, so dezidiert zu­
sammengefasst und in einem Satz expliziert, wie Michi Knecht und Pe­
ter Niedermüller dies in der Einleitung zu dem von ihnen initiierten 
Workshop »Transformationen des Städtischen. Stadtethnologie in Euro­
pa« formuliert haben (vgl. Knecht/Niedermüller 1998). So konkret und 
bewusst sich Knecht und Niedermüller an dieser Stelle zwar (nur) auf 
ihre eigene Sommerschule, deren Konzept, Erkenntnisinteresse und Er­
gebnisse beziehen, so basal legen sie mit ihren drei gewählten Schwer­
punkten gleichzeitig die drei Achsen des disziplinären Denkens unter die 
individuell variierbaren Thematisierungen innerhalb ihres Tagungspro­
gramms: 

»Alle drei hier kurz skizzierten Schwerpunkte - die Frage nach der disziplin­

geschichtlich späten Aufwertung der Stadtethnologie im Zuge gegenwärtiger 
Transformationsprozesse, die Diskussion um konzeptionelle und methodische 

Zugänge und spezifisch ethnologische Kompetenzen zur Erforschung städti­

scher Transformationsprozesse sowie die Präsentation neuerer ethnographi-

191 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

scher Arbeiten über >Berlin in transition< - spiegeln sich auch in der Auswahl 

der Beiträge dieses Bandes wider.« (ebd.: 4) 

Wissen über die Welt zu generieren, bedarf im volkskundlichen Reden 
offensichtlich erstens einer Erklärung, wer dieses Wissen in welcher dis­
ziplinären Formierung, Kompetenz und historischen Situation hervor­
bringt: Deshalb fragen Knecht und Niedermüller nach dem institutionell 
strukturierten Beziehungsfeld der Wissensproduzentfnnen, in das sich 
die Volkskunde erst »spät« eingeschrieben hat. Zweitens muss expli­
ziert, dokumentiert und reflektiert werden, was dieses Wissen ausmacht, 
wie es sich selbst qualifiziert und wodurch ein Anspruch auf »Wahr­
heitsgehalt« erhoben werden kann: Die beiden Autorinnen definieren in 
legitimierender Absicht den epistemologischen Zugang und Wert des 
(geistes-und sozial-)wissenschaftlichen Wissen Schaffens. Und drittens 
gilt es zu demonstrieren, welche konkreten Inhalte die in diesem geistes­
und sozialwissenschaftliehen Rahmen eingebettete Spezialdisziplin in 
ihrer Kompetenz über die komplex gestaltete Wirklichkeit zu Gehör und 
zu Papier zu bringen vermag: Knecht und Niedermüller verweisen in 
eben diesem Sinn auf die aus »kulturwissenschaftlicher« Forschungs­
praxis resultierende Qualität und Substanz des präsentierten Wissens. 

Achse 1: »Kultur« und die Potenz des Begriffs 

Im Rahmen eines Studienprojekts, das in den späten 1980er Jahren am 
Tübinger Institut für Empirische Kulturwissenschaft unter der Leitung 
von Prof. Konrad Köstlin durchgeführt wurde, beschäftigte sich eine 
Gruppe von rund 20 Studierenden mit dem Zustand der deutschen Re­
publik in den »Fünfzigern« (vgl. Partykultur 1991). Die grundsätzliche, 
als Titel allem vorangestellte Frage »Party-Kultur?« definierte die Per­
spektiven der einzelnen Untersuchungen. Ausgehend von typischen As­
soziationen zu den 50er Jahren - »Petticoat und Nierentisch, Gummi­
baum und Rock'n'Roll, Wiederaufbau und >Wir-sind-wieder-wer<, 
Fresswelle und Parties« (ebd.: Klappentext)- stellte die Projektgruppe 
ihre kritischen, die skizzierten Stereotypien bewusst kontrastierenden 
»Fragen an die Fünfziger«: 

»Doch ist die ungezwungene Fröhlichkeit, für die >Party< steht, wirklich cha­

rakteristisch für die 50er Jahre? Wer hatte überhaupt etwas zu feiern? Welche 

Vorstellungen von den 50er Jahren sind mit der Party verbunden? Und: Stim­
men die Bilder, die heute von der damaligen Zeit entworfen werden?« (ebd.) 

192 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Die »Meublements der Republik« veranlassten die beiden Studentinnen 
Karirr Stellwag und Marianne Dorn, selber (noch) einmal gerrauer hinzu­
sehen und zu fragen, welche »Tendenzen des Wohnens in den 50ern« 
aufgrund der neuen »Wirtschaftswunderwelt« im Blick der Forscherirr 
erkennbar werden (vgl. Stellwag 1991) bzw. wie »Musiktruhe und 
Hausbar« die »möblierte[ n] Geselligkeit« des Jahrzehnts verkörperten 
(vgl. Dorn 1991). Beide Autorinnen sind bemüht, die grundsätzliche 
Wohnsituation und ihre konkrete Möblierung- vor allem kleiner Woh­
nungen im sozialen Wohnungsbau - für die Leserinnen bildhaft vor­
stellbar werden zu lassen. Sie verbinden dafür die konkrete Beschrei­
bung der Wohnungen sowie der darin befindlichen Möbel mit den finan­
ziellen Möglichkeiten und Mitteln, die den Menschen zum damaligen 
Zeitpunkt zur Verfügung standen. Ihre Darstellung gewinnt ihre Plastizi­
tät und ihr Profil durch den Einbezug ganz unterschiedlicher Quellen, 
die Auskünfte über die zeitgemäße Ausstattung einer (durchschnittli­
chen) Wohnung geben können: W ohnungsgrundrisse, Werbung und 
Handelsanzeigen für Möbel mit Angaben über deren Preise, Material 
und Design sowie historische Darstellungen zu den allgemeinen Produk­
tionsverhältnissen der damaligen Möbelindustrie liegen den Analysen 
als Primärquellen zugrunde. Im Blick auf die Menschen, die mit und in 
diesen Arrangements ihren Alltag lebten, konfrontieren Dorn und Stell­
wag ihre Darstellungen des W ohnens mit Fragen nach unterschiedlichen 
Funktionen und Nutzungen sowohl der Räume als auch der einzelnen 
Möbelstücke im Alltag unter der Perspektive gesellschaftlich propagier­
ter Verhaltensweisen, die in zahlreichen Ratgebern publiziert wurden. 
Über diese beiden analytischen Ebenen noch einmal hinausdenkend ver­
suchen Stellwag und Dorn zaghafte Interpretationen über die Bewer­
tungen und Bedeutungszuschreibungen der »Meublements« durch die in 
diesen Wohnungen lebenden Menschen. Der Kulturbegriff fungiert in­
nerhalb der kleinen Forschungsstudien - auch hier - zur Relationierung 
der unterschiedlichen Dimensionen, aus denen sich die soziale Wirk­
lichkeit für die Menschen zusammensetzte. Dorn und Stellwag bemühen 
sich beide um die Rekonstruktion der komplexen Zusammenhänge, in 
denen sich das Leben in Deutschland während der 1950er Jahre für die 
breite Mittelschicht vollzog. 

Auch wenn die beiden Artikel in ihrem analytischen und interpreta­
tiven Gehalt noch nicht die Dichte und Elaboriertheit anderer fachlicher 
Beiträge erreichen, sind sie jedoch gerade deshalb bezüglich der diskur­
siven Regeln, die die Herstellung und Autorisierung des Wissens im 
Fach organisieren, interessant und aussagekräftig. Als Studierende, die 
anhand dieses Projekts in die disziplinäre Denkweise eingeübt werden, 
reproduzieren sie das im Fach erwartete und ihm selbst verständliche 

193 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Arbeiten. Und aufgrund dessen, dass Dom und Stellwag sich zur Zeit 
ihrer Forschung noch im Prozess der Einübung volkskundlichen Hand­
und Denkwerks befinden, zeigen sich die grundlegenden Elemente der 
»kultur«-wissenschaftlichen Technik (im Sinne von Fähigkeit) in diesem 
Moment noch in deutlicherer Markierung. Stellwag und Dom bauen ihre 
Darstellungen auf zwei grundlegenden Bausteinen auf: Aus der Be­
schreibung dessen, was ist und der Analyse dessen, wie es so hergestellt 
worden ist, ergibt sich der Erkenntniswert des jeweiligen Beitrags. Dass 
die beschreibende Ebene dabei nicht allein instrumentalen Charakter für 
die daran anschließende Analyse und Interpretation hat, sondern im Sinn 
der illustrierenden Dokumentation und in Funktion der Wissensvermitt­
lung gedacht ist, belegen die in beiden Beiträgen abgedruckten Bilder. 
Sowohl Karirr Stellwag als auch Marianne Dom integrieren etwa zehn 
Abbildungen in ihren Text, der je sechs Seiten umfasst. Das heißt, rein 
quantitativ stehen Text und Bild in einem fast ausgeglichenen Verhältnis 
von 1:1. Die meisten Abbildungen zeigen Fotos einzelner Möbel oder 
Raumarrangements, einzelne Wohnungsgrundrisse bzw. Werbeanzeigen 
oder Cartoons aus einem Ratgeber. Alle Bilder sind von erklärenden 
Unterschriften begleitet, was konkret auf dem Bild zu sehen ist, oder sie 
dokumentieren den Quellennachweis. Keines wird aber explizit im Text 
erwähnt oder analytisch ausgewertet. Allein der visuelle, durch Quellen­
belege authentisierte Nachweis - das Sichtbarmachen -von zuvor für 
einen Großteil der Leserinnen unbekannten - und in diesem Sinn un­
sichtbaren - Lebenswelten bestimmt den legitimen Aussagegehalt der 
Abbildungen. 

Die Qualität des volkskundlichen Kulturbegriffs fußt - wie hier 
deutlich erkennbar wird - auf einer doppelten Fundierung des Begriffs: 
»Kultur« qualifiziert sich in seiner fachlich diskursiven Verwendung als 
grundsätzlich zweifaltiges Konzept aus positiv deskriptiver Repräsenta­
tion und analytisch interpretativer Dekonstruktion. Mithilfe dieser dop­
pelten Grundlegung von »Kultur« bezieht sich die volkskundliche For­
schung immer auf die beiden Bereiche der positiv rekonstruierenden 
Repräsentation von Realität und der kritisch dekonstruktiven Reflexion 
gesellschaftlicher Wirklichkeit. Im doppelten Zugriff, den der Kulturbe­
griff in seiner volkskundlich-diskursiven Formierung definiert, entfaltet 
sich der Gehalt und die Aussagekraft »kulturwissenschaftlichen« Wis­
sens über den komplexen Charakter realer Phänomene. 

Diese Doppelung allerdings enthält eine spannungsvolle Begriffs­
architektur, die in der definitorischen wie forschungspraktischen Gleich­
zeitigkeit eines substanzorientierten deskriptiven Kulturkonzepts und der 
theoretisch-methodischen Konzeption eines kritisch-reflexiven Analyse­
instruments liegt. Die diskursive Konzeption des zweifaltigen Kulturbe-

194 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

griffs formiert diesen als wissenschaftliches Instrument, das gleichzeitig 
die Aufgabe der qualitativen Wirklichkeitsrepräsentation, deren analyti­
scher Rekonstruktion, der ordnenden Gesellschaftspräsentation sowie 
der sozialkritischen Orientierung einlösen will. Pointiert formuliert 
steckt der spannungsvolle Widerspruch in folgendem fachlichem An­
spruch: »Kultur« ist alles in einem, das heißt ein einziger Begriff be­
nennt die Realität in ihrer positiv wahrnehmbaren Gestalt, analysiert, 
interpretiert und reflektiert ihre soziale Konstruktion und entwirft syn­
thetisierend das Modell einer differenziert-integrierten Gesellschaft. 
»Kultur« ist damit das die Forschung ermöglichende Instrumentarium 
und gleichzeitig das Objekt selbst, auf das die Forschung gerichtet ist. 

Die konstante Mischung dieser qualitativ unterschiedlichen Wirk­
lichkeitsrepräsentationen charakterisiert den volkskundlichen Kulturbe­
griff als einen kombinierten Komplex aus beschreibendem Positivismus 
und analytischem Konstruktivismus, der zum einen fachlich autorisier­
ten Kulturkonzept verschmolzen wird. Gerade aus dieser implizierten, 
diskursiv nie explizit formulierten Verschmelzung bezieht der Kulturbe­
griff seine Kraft und Qualität.20 Die Akzeptabilität der forschungstheore­
tischen wie -praktischen Konstruktion der volkskundlichen Zweifaltig­
keit von »Kultur« basiert und entspringt der Modeme selbst: »Der 
springende Punkt oder besser das Erfolgsrezept der Modeme ist, die 
Vermittlung und Verbindung zwischen [an sich unterschiedlichen; se] 
Bereichen unsichtbar, undenkbar und unvorstellbar zu machen und doch 
zugleich zu praktizieren.« (Bellanger 2001: 213) 

In der konkreten Ausführung dieser diskursiven Achse enthüllt sich 
konsequent die qualitative Definition, aus der die Achse ihre spezifische 
Charakteristik erhält. Es geht hier darum, die Potenz des Kulturbegriffs 
zu bestimmen, aufgrund derer auch das »kulturwissenschaftliche« Wis­
sen seine Aussagekraft und Relevanz behaupten kann. Jede volkskundli­
che Arbeit beschäftigt konsequenterweise die Frage, was der Kulturbe­
griff für die Repräsentation und das V erstehen der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit leisten kann. Diese Frage nach der wissenschaftlichen und 

20 Unter dieser diskursanalytischen Perspektive »sprechende» Belege für die 
»volkskundliche« Zweifaltigkeit von »Kultur«, sind die immer wieder ein­
gesetzten Bindestrich-Begriffe: Sachkultur, Wohnkultur, Party-Kultur, 
Freizeitkultur, Trinkkultur, Firmenkultur, Alltagskultur, Volkskultur, Ar­
beiterkultur, Produktkultur, Haubenkultur, Kleidungskultur, Provinzial­
kulturen, Jugendkultur. Die Liste ließe sich noch um einiges verlängern; 
entscheidend ist aber, dass diese Art der Begriffskonstruktion an sich die 
Doppelung des volkskundlichen Kulturbegriffs spiegelt. In ihnen oszilliert 
das Erkenntnisinteresse an der Repräsentation realen Lebens und an der 
gesellschaftskritisch ausgerichteten Rekonstruktion in unterschiedlichen 
Gemengelagen hergestellter Wirklichkeitsordnung. 

195 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

gesellschaftlichen Potenz des Kulturbegriffs stellt sich sowohl nach »in­
nen«, wo fachintern immer wieder debattiert wird, was die theoretische 
wie empirische Kraft des Kulturbegriffs ausmacht. So hart und dezidiert 
Carola Lipp deshalb ihre Kritik an Wolfgang Kaschubas begrifflichen 
und konzeptuellen Schwächen formuliert, so konsequent folgt auch sie­
wie Kaschuba- der »Kultur-Achse« volkskundlicher Rede. 

Die Frage nach der Qualität des Kulturbegriffs stellt sich allerdings 
auch von »außen«: Immer wieder sieht sich die Volkskunde herausge­
fordert zu zeigen, zu beweisen und zu autorisieren, worin das »kultur­
wissenschaftliche« Potential ihrer Forschungen und Wissensbestände 
besteht. In diesem Sinn manifestiert und reformuliert die programmati­
sche Konzeption von »Kultur« als potentes Instrument zur Komplexi­
tätsanalyse, zur gesellschaftlichen Orientierung und zur volkskundlich­
fachlichen Spezifizierung sowohl die Potenz des Kulturbegriffs wie auch 
eine der drei großen Achsen volkskundlichen Denkens. 

Achse 2: Geistes- und Sozialwissenschaft und ihre Legitimität 

Die Konkurrenz um die gesellschaftliche Selbstvergewisserung am Ende 
des 20. Jahrhunderts äußert sich neben der Thematisierung des Instru­
mentariums, anhand dessen die Deutungen über die eigene Gesellschaft 
hergestellt werden, in der ebenso basalen Diskussion um die berechtig­
ten Formen des Wissen Schaffens. »Wissenschaft« steht nicht mehr 
autoritativ gesichert als objektive und neutrale Instanz über jeder Dis­
kussion und Nachfrage; ganz im Gegenteil bildet sie eine der zu verhan­
delnden Grundlagen legitimen Wissenschaffens von, über und für die 
Gesellschaft. Das betrifft erstens die Erkenntnis, dass die Definition von 
Wissenschaft keine ahistorische Größe darstellt (vgl. Benoit 1994: 315). 
Und zweitens generiert dies einen Rechtfertigungsdruck im dem Sinn, 
dass Wirklichkeitserforschung in wissenschaftlicher Manier gefordert 
ist, ihre Angemessenheit und Relevanz zu demonstrieren, nachzuweisen 
und zu vermitteln. Mit entsprechender Verve reflektiert und verteidigt 
die Volkskunde die Möglichkeiten des (geistes- und sozial-)wissen­
schaftlichen Forschens und Verstehens, was sich- unter anderem- in 
ihren sowohl dezidierten wie auch verklausulierten Oppositionen natur­
wissenschaftlichen Realitätsdeutungen gegenüber manifestiert. Bau­
singers beißender Spott über die begriffsstutzigen und abstraktionsge­
hemmten »Hominiden« expliziert eben diesen diskursiven Sinn - und 
die zweite Achse volkskundlichen Denkens. Er plädiert mit Vehemenz 
dafür, die aufklärerischen Potentiale der Geistes- und Sozialwissenschaf­
ten in der gesellschaftlichen Diskussion aufrecht zu erhalten, womit er 
sie erkenntnisbezogen und moralisch legitimiert. 

196 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Der kontinuierlichen Wiederholung volkskundlicher Defensionen für 
die Wissenschaftlichkeit ihrer gesellschaftlichen Realitätsentwürfe be­
dingt allerdings noch ein zweiter, in der internen Wissenschaftskonkur­
renz begründeter Umstand, denn: 

»Zug um Zug haben Soziologie, Psychologie, Linguistik und Literaturkritik 
den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erhoben -und ihm Geltung verschafft. 
Die >Humanwissenschaften< haben sich unter dem Dach der Philosophischen 
Fakultät neben den Philologien eine institutionell anerkannte Stellung erobert. 
Die Entwicklung ist unumkehrbar - oder wäre es vorstellbar, dass eine Diszi­
plin ihren Status als Wissenschaft wieder verliert?« (Benoit 1994: 316) 

Dass Benoits Frage als rhetorische gelten kann, die schon mit »ja« be­
antwortet ist, demonstrieren nicht nur die expliziten hochschulpoliti­
schen wie -forschenden Äußerungen Ende des Jahrhunderts (vgl. 1. Ka­
pitel, S. 31 ff), sondern die direkt auf der Diskursoberfläche greifbaren 
Reifikationen wissenschaftlicher Qualität, Kompetenz und Relevanz. 

Die Thematisierung von »Kultur« als »Interpretament«, die Kaschu­
ba als zentralen Punkt seiner Ausführungen innerhalb seiner Antrittsvor­
lesung platziert, unterlegt er in dem gleichlautenden Kapitel (Kaschuba 
1995a: 32)- in der für das Genre einer Antrittsvorlesung sehr ausführli­
chen Weise - mit drei unterschiedlichen Begründungssträngen: Im ers­
ten konzentriert er sich auf die »Geschichtsschreibung«. Den zweiten 
widmet er dem »Fremd-Verstehen« und im dritten thematisiert er den 
»Kulturvergleich« (ebd.: 33). In allen drei Bereichen stößt er auf ein 
grundlegendes Dilemma der (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft: Das 
primäre Interesse, sich der Geschichte, den Anderen oder sich selber for­
schend zuzuwenden, wird immer und sofort von der sekundären Einsicht 
eingeholt, nicht voraussetzungs- und absichtslos über Geschichte, das 
Fremde und das Eigene denken oder schreiben zu können. Es läßt sich 
nicht umgehen: Wissenschaft ist immer, so sehr sie sich um distanzierte 
Analyse und objektives Sehen bemüht, in ihren Forschungsinteressen, 
Deutungsabsichten und Ergebnissen eingebunden in die jeweiligen his­
torischen, lokalen, nationalen, ideellen und gesellschaftlichen Kontexte, 
die prägend auf sie einwirken. Und Gleiches gilt ebenso umgekehrt: 
Wissenschaft trägt selbst einen nicht unwesentlichen Teil zur spezifi­
schen Ordnung und Organisation ihrer Zeit und Gesellschaft bei. Bei al­
lem Wissen, moralischem Gewissen und reflexivem Bemühen bleibt für 
Kaschuba als Fazit das Problem bestehen: »[W]ir müssen offenbar ler­
nen, dass auch >selbst-reflexive Wissenschaft< nicht einfach nach dem 
Münchhausen-Trick funktioniert.« (ebd.: 36) Aber, so fügt er gleich an: 
»Immerhin: Wir packen uns schon einmal am Schopf.« (ebd.) 

197 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Für jeden der drei gewählten Bereiche referiert Kaschuba die episte­
mologische Position von (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft mit nam­
haften Vertretern, deren viele selbst über den einschlägig wissenschaftli­
chen Bereich hinaus bekannt sind, aus den unterschiedlichen zitierten 
Wissenschaftsfeldern: Für den Bereich der Geschichtsschreibung bezieht 
sich Kaschuba auf den französischen Historiker Michel de Certeau, für 
die »ethnologisch-gegenwartsbezogene Forschung« verweist er auf die 
vorwiegend us-amerikanische Debatte der »Reflexiven Anthropologie« 
-mit Clifford Geertz, James Clifford und George Marcus als deren Ex­
ponenten - und für die europäischen Geschichts- bzw. Kulturwissen­
schaften läßt er den Philosophen Peter Weber-Schäfer sprechen (ebd.: 
33ft). Mit diesem Referenzsystem statuiert Kaschuba eines ganz deut­
lich: Das Problem der »imaginativen Funktion« von Wissenschaft (ebd.: 
33) ist nicht sein persönliches bzw. sein fachliches sondern ein aktuelles 
und prominentes Thema im gesamten Feld der Geistes- und Sozialwis­
senschaften. Im Ausgriff in das interdisziplinäre und internationale Feld 
der zeitgenössischen Wissenschaftsdisziplinen demonstriert er seinen 
Zuhörerinnen und Leserlnnen, dass er mit diesem Thema vor einer He­
rausforderung steht, die ihn mit dem ganzen wissenschaftlichen Feld 
verbindet. 

Was Kaschuba mit dem Bild des Schopfes des Barons von Münch­
hausen metaphorisch beschreibt, fasst Komad Köstlin in den Begriff der 
»Geschichtenerzähler« (vgl. Köstlin 1996b: 176). (Geistes- und Sozial-) 
Wissenschaft ist für ihn die moderne Version, sich als Kollektiv gegen­
seitig Geschichten zu erzählen: 

»Üur modernity - and this means in this paper the last 200 years - has brought 

forth the scientist as a new type of story-teller. Our human existence has be­

come more and more scientific with the help of cultural interpretations. Sci­

ences invent and offer >sense< and have reached new fields of interests, namely 
what they (sciences) call >everyday life<. Ethnologists practise that on the Ievel 

of nation, folk or individual and since they have chosen the name >Ethnology< 

the discourse in terms of ethnicity has received an additional Iegitimation. So 
sciences are - among other intellecutal elites of interpretation - involved in the 

invention and creation of invisible but real frames of action.« ( ebd.) 

Sowohl Wolfgang Kaschuba als auch Komad Köstlin ziehen für ihre 
Sichtbarmachung dieses (geistes- und sozial-)wissenschaftlichen Di­
lemmas die Bereiche der »Geschichte«, des »Fremden«, des »Eigenen« 
und der damit verbundenen »ldentitäten« hinzu, wodurch sie nicht allein 
auf das grundlegende Problem für diese Wissenschaften hinweisen. 
Gleichzeitig verknüpfen sie darin die drei volkskundlichen Diskursach-

198 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

sen, wenn sie das referierte Dilemma am Fall der Volkskunde und ihrer 
kulturorientierten Forschungsweise exemplifizieren: Auch hier stellt 
»Kultur« das verbindende Glied dar, denn kulturelle Interpretationen 
historischer Wirklichkeit liefern das Material und Mittel zum fachlichen, 
wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Selbstverständnis und mani­
festieren damit dessen unauflösbaren Konnex. 

Dass dieses Wissenschafts-Dilemma einer darunterliegenden Span­
nung geschuldet ist, zeigt sich in Köstlins Wortwahl für das beschriebe­
ne Problem. Wissenschaftlerinnen als »Story-tellers« und »entertainers« 
(Köstlin 1996b: 178) zu bezeichnen, ist als kritische Provokation plat­
ziert. Die Provokation - aber auch im abgeschwächten Sinn: die allge­
meine Kritik - funktioniert nur, wenn ein anderes, gegensätzliches 
Grundverständnis von Wissenschaft gleichzeitig seine Autorität bean­
sprucht. Erst die polare Gegensätzlichkeit zweier unterschiedlicher De­
finitionen von Wissenschaft, die in ihrer Gleichzeitigkeit als Wider­
spruch und damit als Provokation verstanden werden können, machen 
Köstlins Äußerung zur sinnvollen und verständlichen Aussage. Mit sei­
ner Kritik an der (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft als Institution, die 
zur Geschichtenerzählerirr verkommt, verknüpft Köstlin implizit das 
»richtige« Verständnis und Verhalten, das von ihr- dieser Wissenschaft 
- zu erwarten wäre: Durch die Aufdeckung und Enthüllung von Macht, 
von Autorität und von Interessengebundenheit in scheinbar banalen all­
täglichen Ereignissen entginge die (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft 
und im speziellen die Ethnologie der allgegenwärtigen Gefahr, lediglich 
bunte Geschichten zu produzieren, und an deren Statt soziale Realität 
kritisch nach deren Konstruktion und Machtdurchdrungenheit zu hinter­
fragen, in Köstlins eigenen Worten: » There is a turn towards literariza­
tion which makes us neglect our job: we describe our own lives and in­
vent colourful stories pretending it is somebody else's life. We describe 
what does not change and look for an entertairring interpretation, a good 
story.« (ebd.: 179) In Köstlins Provokation und in Kaschubas fatalisti­
scher Entscheidung, sich selbst beim Schopf zu packen - bei aller Un­
möglichkeit -, offenbart sich die spannungsvolle Verknüpfung zweier 
sich entgegenstehender Wissenschaftsdefinitionen: Der Neutralität, Ob­
jektivität, Interessenlosigkeit, Standort- und Geschiehtsurrgebundenheit 
von Wissenschaft (vgl. Weingart 2003: 16ft) steht die kontingente Kon­
zeption einer historisch, räumlich und gesellschaftlich eingebundenen 
Wissen Schaffens gegenüber. 

Mit dem ersteren konzeptionellen Verständnis von (Geistes- und So­
zial-)Wissenschaft als »objektive Instanz« schließen Köstlin und Ka­
schuba - hier als repräsentative Exponenten des ganzen fachlichen Dis­
kurses - an den in der historischen Modeme entwickelten Wissen-

199 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

schaftsbegriff an, wie er vorwiegend von den Naturwissenschaften ge­
prägt wurde: 

»Die zweite Phase, von der Mitte des 18. bis ins frühe 20. Jahrhundert, war 

geprägt durch den >klassisch< modernen Idealtyp der wahrheitsorientierten 

Grundlagenforschung, die sich disziplinär immer weiter differenzierte und 
spezialisierte. Neben den Akademien waren es die Universitäten, die im Ge­

folge der Humboldtschen Reform aus den ehemaligen Artisten-Fakultäten ein­

zelne Naturwissenschaften ausgliederten und damit die Chance für eine weite­
re Differenzierung der Forschungsfelder eröffueten. Und erst in dieser Phase 

etablierte sich endgültig die Objektivität in dem bis heute gültigen Verständnis 

einer >aperspektivischen<, jegliche subjektiven Eigenheiten negierenden und 
(vermeintlich) ausschaltenden Naturbeobachtung als zentrale >epistemologi­

sche Tugend< [ ... ]« (Böschen/Wehling 2004: lOff; vgl. auch Blanke 1993: 

204f; Nowotny 1999: 278; Weingart 2001: 52). 

Diskursiv machtvoll ist dabei allerdings weniger die theoretische Defini­
tion von Wissenschaft als vielmehr das, was sich als Verständnis von 
Wissenschaft durchsetzt: 

»Was immer den epistemischen Kern der Wissenschaft ausmachen mag, der 

Glaube daran wurzelt in tief verankerten kognitiven Orientierungen und eini­
gen für unwandelbar gehaltenen Prinzipien. Dazu gehört der Glaube an me­

thodische Vorgehensweisen, die zur Objektivierung von Wissen fuhren, und 

an die inhärente Rationalität der praktizierten Verfahren.« (Nowotny 1999: 
30ff)21 

Die spannungsvolle Vereinigung des neutralen und des kontingenten 
Wissenschaftsverständnisses in einen einzigen (Kultur-)Wissenschafts­
begriff dynamisiert und reproduziert gerade im Versuch der Überwin­
dung ebendiese Konstruktion. In versuchter Absetzung von der einen 
Fundierung schreibt sich gerade deren Doppelung immer wieder ein?2 

21 Weingart begründet die Entstehung der Paradoxie wissenschaftlicher De­
finitionen als (historisch mitbedingte) Entwicklung der Wissenschaft in 
Form eines ausdifferenzierten, selbstbezüglichen Teilsystems der Gesell­
schaft, das aber dennoch in Kopplung mit anderen Teilsystemen der Ge­
sellschaft steht (vgl. Weingart 2001: 58fu. 236f). Vgl. auch Koseborke zu 
unterschiedlichen Paradoxiekonstruktionen im heutigen Universitäts­
system (vgl. Koseborke 2004). 

22 In paralleler Weise produziert der zeitgenössische Zweifel an der Objekti­
vität und Gesichertheit von wissenschaftlichem Wissen eine Amalgamie­
rung der eindeutigen Objektivität und dem vieldeutigen Pluralismus, was 
Maasen und Winterhager ebenfalls zur Paradoxie (post-)moderner Wis­
senschaft zusammenfassen: »In Bauman's analysis, today both types of 

200 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Die polare Konstruktion erfüllt allerdings auch hier eine wichtige dis­
kursive Funktion, die sich so ebenfalls in anderen geistes- und sozial­

wissenschaftlichen Disziplinen am Ende des 20. Jahrhunderts abzeich­

net. Die Aufweichung der klaren Grenzziehungen zwischen (Geistes­

und Sozial-)Wissenschaft und gesellschaftlicher Öffentlichkeit bringen 
nicht nur spezifische Formen der Forschungs(re-)präsentationen mit 

sich, sondern erleichtern und betonen gleichzeitig die gesellschaftliche 

Aufgabe wissenschaftlichen Wissens: 

»Historians, while engaging in non-acadernie enterprises as weil (e.g., exposi­
tions), predominantly pursue this task within the confines of academia. Inter­
estingly, irrtemal specialization shows, among other trends, a shift toward 
modern history, social history, history ofnon-European countries as weil as of 
technology including science and medicine [ ... ] - obviously, these histories 
are designed to equip the members of contemporary globalized, high-tech so­
cieties with orienting knowledge. Accordingly its self-proclaimed specificity 
of telling stories, its narrativity [ ... ], its rhetorics [ ... ], its centrisms ( eurocen­
trism, androcentrism, ... ) center stage in various debates.« (Maasen/Winter­
hager 2001: 71; vgl. auch Bourdieu 1988: 72f; Weingart 2001: 17; Fischer 
2004:235) 

Wie Wolfgang Kaschuba so stehen auch seine Fachkolleginnen vor der 

Aufgabe, sich an diesen Herausforderungen abzuarbeiten, die ihnen die 

spannungsvoll konstruierte Diskursachse des (geistes- und sozial-)wis­
senschaftlichen »Wissen Schaffens« vorgibt. Das heißt, die Volkskund­

lerinnen müssen in ihrem Reden die Spannung, die sie nicht auflösen 

können, diskursiv unsichtbar machen. Sie müssen versuchen, der an sich 

widersprüchlichen Aufgabe gerecht zu werden, kritisch-neutrale Wis­
senschaft in einer komplexen und die Wissenschaft miteinbeziehenden 

Realität zu betreiben. In seinem Fazit bezüglich der Problemstellungen, 

denen sich eine »Kulturwissenschaft«, die anerkennt, dass »Kultur« 

vorwiegend als gesellschaftliches »Interpretament« funktioniert, gegen­
übergestellt sieht, resümiert Kaschuba die Chancen und Risiken solcher 

Wissenschaft: 

»Eingewoben in die gesellschaftlichen >Versuche der Ortsbestimmung< haben 
Geschichts- und Kulturwissenschaften stets ein gut Teil dazu beigetragen, die 

doubts amalgamize: Based on the conviction that there is no such thing as 
certainty anymore, scientist of any epistemological creed persist in produ­
cing more knowledges in an effort to counter contingency with pluralism. 
Put in a nutshell, the dynamics of knowledge seems to be the most stable 
trait ofthe practice called science, modern or postmodern.« (Maasen/Win­
terhager 2001: 15) 

201 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

>Kulturalisierung< unserer Gesellschaft in dem Sinne produktiv zu fördern, 
dass wir gelernt haben, >Blickwechsel< in den Kulturen und zwischen den Kul­
turen einzuüben, Perspektiven und Wertehorizonte zu hinterfragen, kulturelle 
Pluralität anzuerkennen. Andererseits waren und sind unsere Wissenschaften 
aber auch Wegbereiter jener kulturell interpretierten >Weltbilder< geworden, 
die als >Sinnkonstruktionen< soziales, nationales und globales Denken mitge­
formt haben - auch im Sinne von Hermetik und Abgrenzung.« (Kaschuba 
1995a: 36) 

Kaschuba benennt hier noch einmal die unhintergehbare Bingebunden­
heit von (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft in gesellschaftliche und 
historische Prozesse. Gleichzeitig verbindet er damit die wesentlichen 
Konsequenzen in und für eine Gesellschaft: Wissenschaft befördert so­
wohl Ein- und Ausschluss, im positiven wie negativen Sinn. Die Ambi­
valenz dieser Situation, an der sich die Volkskundlerinnen abmühen, 
ohne sie auflösen zu können, klingt in Kaschubas Verweis auf den Ba­
ron von Münchhausen an: Irgendein Mittel muss es geben, sich selbst -
als (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft- aus dem »Sumpf« der soziahis­
torischen und epistemologischen Kontingenz herauszuziehen. 

So skeptisch es Kaschuba selbst schon formuliert, so hartnäckig 
prägt und organisiert dieses Problem das volkskundliche Sprechen aller 
Fachvertreterinnen. Im kontextualisierten und selbstreflexiven Einbezug 
der eigenen Position, der eigenen Rolle, der Angemessenheit der eige­
nen fachlichen Ergebnisse und der eigenen Gesellschaft, in der dies ge­
schieht, versuchen Köstlin, Kaschuba et al. das Spannungsfeld, in das 
die (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft am Ende des 20. Jahrhunderts 
eingebunden ist, zu benennen und damit erkennbar zu machen: 

»Science has to name interests and should Iook for the authorities which are 
setting marks and thus should be more than a story-telling institution. Through 
that healing attitude which stories mostly include, a Iot of questions and as­
pects have been lost during the last years. Ethnology took part in the ethniciza­
tion of culture supporting a camouflage of the social dimension of conflicts 
(Kaschuba 1995). Since the narratives of the 60s and 70s have lost their inte­
grating power the common story of ethnicity has been raised and revitalized 
again. We put forward what we discuss and give key words for the political 
rhetorics: angels, ethnicity, fastfood. By writing books and planning symposi­
ums we initiate, create and strengthen discourses on certain topics. And we 
know: in deconstructing the stories we de-construct our role as scientific au­
thorities.« (Köstlin 1996b: 179) 

»Selbstreflexion« wird zur Lösung des Problems einer Wissenschaft, die 
sich (nicht mehr) auf den Status einer Meta-Instanz beziehen kann: Statt 

202 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

(historische, gesellschaftliche und persönliche) Neutralität als Qualität 
des »wahren« Wissens zu behaupten, erfüllt jetzt die »kulturwissen­
schaftliche« Selbstreflexivität das Kriterium der Qualitätssicherung. 
Herstellung von Transparenz bezüglich der konkreten eigenen wissen­
schaftlichen Bedingtheit, Positionierung und Wirkungen definiert in die­
ser diskursiven Bestimmung die soziale »Wahrheit« des (kultur-)wissen­
schaftlichen Wissens. Die Selbstreflexion zielt damit auf das »Selbst« 
der »Wissenschaft« und wirkt erfolgreich, indem sie den eigenen, wis­
senschaftlichen Kopf erhellt und den »Sumpf« realer gesellschaftlicher 
Komplexität klärt: Ganz wie bei Münchhausen funktioniert die Idee -
nicht aber die Praxis -, sich selbst aus dem Sumpf zu ziehen, im Mär­
chen wie in der zeitgenössischen Volkskunde nur in der Anerkennung 
und damit gleichzeitigen Verdeckung - das heißt, in der Aufhebung -
der polaren Achsenkonstruktion. In der zitierten Erzählung legitimiert 
und realisiert das Geme des Märchens den Lösungsversuch, in der Wis­
senschaft erreicht es der Diskurs: Der Erzähler von »Gulliver's Reisen« 
findet seine Nachfolger als »kulturwissenschaftliche« »Story-tellers«, die 
beide im Sprechen ihre Konstruktion der Wirklichkeit zur kritisch-visio­
nären Konzeption von »Gesellschaft« transformieren. 

Achse 3: Feld(relationen) 
und die Fachdefinition der Volkskunde 

Zeichnet die volkskundlich-diskursive Darstellung von Wissenschaft als 
potentes Instrument - qua Kulturbegriff- und als Instanz der adäquaten 
Wissensproduktion - wie oben gezeigt durch »kulturwissenschaftliche 
Selbstreflexivität« - die beiden ersten Achsen des volkskundlichen 
Sprechens aus, definiert die Bestimmung des Profils und der Position 
des Fachs die dritte Achse des disziplinären Diskurses. Sich als potente 
und kompetente »Kultur«-Wissenschaft zu beweisen, reicht in einem 
konkurrierend organisierten Feld nicht aus, um sich Gehör im Stimmen­
gewirr der Wissensproduzentinnen zu verschaffen. Konstant und konti­
nuierlich muss bestimmt und verhandelt werden, wer in dem Konkur­
renzfeld mit welcher Legitimität sowie Autorität eine Position besetzen 
darf. 

Im Blick auf die Titelwahlen, die die Volkskundlerinnen an promi­
nent gesetzter Stelle ihrer Publikationen treffen, werden die diskursiven 
Strategien erkennbar, mithilfe derer sich das Fach im dicht besiedelten 
Wissenschaftsfeld auf einer spezifischen Position zu platzieren versucht. 
Titel sind mehr als nur pointierte Zusammenfassungen dessen, was die 
Autorinnen im Folgenden sagen werden. Sie weisen assoziativ über den 
behandelten Gegenstand hinaus; sie verknüpfen frühere Wissensbestän-

203 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

de mit aktuellen Diskussionen; sie geben anhand kurzer Bewertungen 
eine Leseanleitung für das Folgende. In gleicher Weise, wenn auch nicht 
im gleichen Sinn, funktionieren die Titelgebungen innerhalb diskursiver 
Zusammenhänge. Liest man dementsprechend in diskursanalytischer In­
tention die Titel der verschiedenen Bände und Beiträge volkskundlicher 
Stadtforschung, die im Verlauf der 1990er Jahre publiziert wurden, dann 
ergibt sich folgende Reihung: Das »Anthropological Journal« betitelt 
seine Ausgabe von 1993 mit »Urban Europe«; diesem folgt 1994 der 
»kuckuck« mit dem Heft »Metropolis«; im Jahr darauf veröffentlicht 
»kea« seinen Band zum Thema »Stadtdschungel«, an den sich das In­
formationsorgan der »Frankfurter Gesellschaft für Kulturanthropologie« 
mit dem grundsätzlich gehaltenen Thema der »Stadtanthropologie« an­
schließt. Im Jahr 1998 veröffentlichen die »Berliner Blätter« Beiträge zu 
einer »Stadtethnologie in Europa«, die sie im Kontext von »Transfor­
mationen des Städtischen« verorten. Den publikatorischen Reigen der 
90er Jahre beendet die Hamburger Gemeinschaftspublikation von Eth­
nologie und Volkskunde im Jahr 2000 unter dem Motto »Kulturwissen­
schaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme«. 

Diese aufzählende Parallelisierung der unterschiedlichen Titel macht 
ein dem Diskursfeld innewohnendes Postulat sichtbar, auf das die Her­
ausgeberinnen reagieren. Die eine Hälfte der Editorinnen setzt pro­
grammatisch das Forschungsfeld als Etikett auf ihre Neuerscheinungen 
(»Urban Europe«, »Metropolis« und »Stadtdschungel«); die andere Häl­
fte positioniert die herausgebenden Disziplinen prominent - als Titel -
im Feld der Forschungskonkurrenz (»Stadtethnologie in Europa. Trans­
formationen des Städtischen«, »Stadtanthropologie«, »Kulturwissen­
schaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme«). Beide Titelwah­
len dienen dennoch derselben Intention: In der positiven Aufnahme der 
allgemein zeitgenössischen Anforderung, sich als wissenschaftliche Dis­
ziplin inhaltlich und fachlich individuell zu profilieren, versuchen sie 
das Fach und das Feld in eine untrennbare Verbindung zueinander zu 
bringen. Die Verknüpfung von »Stadt« mit »Anthropologie«, »Ethnolo­
gie« und »Kulturwissenschaft« funktioniert in diesem Sinn als Demons­
tration der evident gemachten Zuständigkeit, Kompetenz und Eigenstän­
digkeit des Fachs für das benannte Forschungsfeld. Der Konnex, der in 
diesem diskursiven Sinn in jedem Titel hergestellt wird, liegt im Fall der 
Forschungsfeldbeschreibung - als europäisch, zentral, machtvoll, ent­
fremdend, chaotisch und gefahrlieh - in der Verknüpfung des fachlichen 
Profils, eine deutende und Transparenz herstellende Instanz für die 
komplex gewordene europäische Realität zu sein, mit dem Untersu­
chungsort »Stadt«, der seinerseits als gefahrlich, unübersichtlich, ver­
einnahmend charakterisiert und geographisch lokalisiert wird. Das fach-

204 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

liehe Profil und die von ihm diagnostizierte Gesellschaftssituation sind 
passgerecht aufeinander bezogen, womit das Fach sich folgerichtig als 
orientierende Instanz ausweist. Im Fall der monothetischen Fachbenen­
nung im Titel behauptet die Integration des Forschungsfelds in den dis­
ziplinären Namen- als »Stadtanthropologie«- schlicht und kurz die in­
haltliche Zusammengehörigkeit von Disziplin und Feld in einer definito­
rischen Eindeutigkeit, die die Selbstverständlichkeit der fachlichen Posi­
tionierung als kompetente Analytikerirr unmissverständlich demonstriert 
und sie damit nicht nur legitimiert, sondern explizit autorisiert für die 
Aufgabe, ein funktionsfahiges Gesellschaftsmodell zu formulieren. 

Die Fachbezeichnungen entfalten eine diskursive Potenz, die über 
die jeweilige inhaltliche Bestimmung des Namens hinausgehen: Indem 
sich die Volkskunde gleichzeitig als Fach unter den Etiketten der »Eth­
nologie«, »Anthropologie« und/oder »Kulturwissenschaft« sowie als 
Allianz der »Ethno-« und »Kulturwissenschaften« definiert, profiliert sie 
das entsprechende Forschungsfeld dieser Wissenschaften gleichzeitig als 
disziplinär volkskundliches und als interdisziplinär kulturwissen­
schaftliches. Die »Ethnologie« qua »Völkerkunde« erweist sich hier als 
ideale Partnerin, da auch sie in den 90er Jahren als Newcomerirr auf dem 
Feld der wissenschaftlichen Beschäftigung mit der Stadt gelten muss. 
Sie tritt damit nicht in Konkurrenz zur Volkskunde, sondern stärkt in 
gegenseitiger Kooperation die von beiden angestrebte disziplinäre Posi­
tionierung gegenüber den anderen gesellschaftswissenschaftliehen und 
gesellschaftlichen Wissensinstitutionen. Der Begriff der »Kulturwissen­
schaft« spielt für diese Positionierungsaufgabe die Schlüsselrolle: Ohne 
explizit disziplinäre Zuordnung in den unterschiedlichen Titeln fungiert 
der Begriff als übergeordnete Forschungsorientierung, unter die sich alle 
im Feld vorhandenen Fächer und Institutionen einordnen können. 
Gleichzeitig demonstriert und statuiert die Volkskunde an anderer Stelle 
ganz deutlich ihr Selbstverständnis, die genuine »Kulturwissenschaft« 
zu sein. Damit profiliert sich die dritte, im volkskundlichen Diskurs nur 
implizit gehaltene und erst in der Analyse sichtbar werdende span­
nungsvolle Achsenkonstruktion: Die Volkskunde vertritt das Selbstver­
ständnis, gleichzeitig disziplinär spezifisch und interdisziplinär grenz­
überschreitend profiliert zu sein. Oder noch kürzer: Die Volkskunde 
versteht sich in der Definition der »Kulturwissenschaft« als inter­
disziplinäre Disziplin. In einem schon längst von anderen Fächern (wie 
der Geographie und Soziologie) bearbeiteten Feld manifestieren die 
Volkskundlerinnen anhand dieser doppelten Selbstbeschreibung ihre 
eigene Position: Sie definieren und praktizieren einerseits die »Stadt­
forschung« als interdisziplinäre, »kulturwissenschaftliche« Forschungs-

205 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

aufgabe; und andererseits definieren sie - qua »Kulturwissenschaft« -
ihre eigene disziplinäre Spezifik im fachlich Überspezifischen. 

Die Produktions- wie Akzeptabilitätsbedingung für diese doppelte 
Selbstbezeichnung liegt in der Transformation von Wissenschaft und 
Universität hinsichtlich ihres fundierenden Ideals einer grundsätzlichen 
»Einheit des Wissens«: 

»Dieser Wandel der Identität der Wissenschaft -von der einheitlichen Wis­

senschaft der Akademie und ihrer universalgelehrten Mitglieder zu der diszi­
plinär arbeitsteilig organisierten universitären Forschung der Spezialisten -, 

der in den nostalgischen zeitgenössischen Äußerungen im letzten Drittel des 

19. Jahrhunderts zum Ausdruck kommt, hat einen bis heute vernehmbaren 
Nachhall. Die Versuche, in der zersplitterten Disziplinenlandschaft eine Ein­

heit zu finden und deren Integrationskraft wirksam werden zu lassen, sind seit 

jener Zeit ununterbrochen fortgesetzt worden. [ ... ] Dieser Einigungsversuch 
war auch noch die Grundlage des frühen Interdisziplinaritätsdiskurses, der En­

de der sechziger Jahre einen ersten Höhepunkt erreichte. Auch hier richtete 

sich die Klage gegen die Departementalisierung und Spezialisierung der Wis­

senschaft, gegen eine Struktur, die den praktischen Problemen der Gesellschaft 
angeblich nicht entsprach und statt dessen mehr Probleme schaffe als löse [ .. .]. 

Seit Mitte der achtziger Jahre gilt die Realität der disziplinären Spezialisierung 
wohl als unumkehrbar. Zumindest kamen die Autoren des Bandes Interdisci­

plinarity Revisited zu der Auffassung, das Konzept der Interdisziplinarität ha­

be seine Schlagkraft verloren. Die Departements und Fakultäten der Universi­

täten als deren wichtigste organisatorische Einheiten hätten nicht nur überlebt, 
sondern noch an Stärke zugenommen [ .. .].« (Weingart 2001: 120f; Hervor­

hebungen i.O.) 

Mit Niklas Luhmann läßt sich diese von Peter Weingart beschriebene 
schwierig zu handhabende Situation - der stetig beschworenen Interdis­
ziplinarität bei gleichzeitiger disziplinärer Strukturierung der Universität 
-einerseits als struktureller Effekt und Spielraum der ( spätmodern exis­
tierenden) Bürokratie beschreiben. Im Spannungsfeld zentralisierter und 
bürokratisierter Entscheidungen sowie dem Bestehen auf 

»Demokratisierung und auf Autonomie ihrer Basisprozesse [ ... ] wird der Wi­

derspruch von Mitbestimmung und Selbstbestimmung produktiv. Jeder Zug 

zugunsten des einen Prinzips erzwingt Kompensationen fürs andere. Da Ent­
scheidungen beliebig dekomponiert, auseinandergezogen und aufeinanderbe­

zogen werden können, setzt das >Material<, aus dem die Organisation besteht, 

dem keinen Widerstand entgegen.« (Luhmann 1992: 79) 

206 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Andererseits löst nach Weingart, »das Versprechen, durch die Ver­
knüpfungen der Vielfalt der Disziplinen werde die Innovativität der 
Wissenschaft erhalten, [ ... ] den zunächst paradox erscheinenden Wider­
spruch zur fortschreitenden Spezialisierung auf.« Er schließt daraus, 
»dass es sich [vermutlich] um eine >Übergangssemantik< (Luhmann) 
handelt.« (Weingart 2001: 121) Im Blick auf die Volkskunde und ihre 
diskursive Wissenskonstruktion ließe sich an dieser Stelle - statt von 
einer »Übergangssemantik«, die eine Auflösung sowohl der inhaltlichen 
als auch der strukturellen Ambivalenz im Auge hat - von einer diskursiv 
präzis eingepassten Praxis sprechen, die auf die Ambivalenzen der Mo­
deme mit einschlägigen Ambivalenzen ihrer disziplinären Sinnkonstruk­
tion antwortet. In ehendiesem Sinn läßt sich Hartmut Böhmes Darstel­
lung zur zeitgenössischen Positionierung der »Kulturwissenschaft« statt 
als kritische Diagnose- als die sie Böhme formuliert hae3 -als treffsi­
chere Beschreibung der zeitgenössisch geforderten Diskurspraxis quali­
fizieren, die in Entgegnung auf die gesellschaftliche wie universitäre He­
rausforderung von unterschiedlichen geistes- und sozialwissenschaftli­
ehen Disziplinen entworfen und praktiziert wird. Die volkskundlich­
kulturwissenschaftliche Selbstdarstellung im Disziplinengefüge ordnet 
sich dann in das allgemeine strategische Spektrum einer gleichzeitigen 
fachlichen Differenzierung und Entdifferenzierung ein, wie es das Gebot 
der Stunde von allen Positionen im Konkurrenzfeld verlangt.24 

23 »Diskurs heißt erst mal >auseinanderlaufen< und nicht >zueinanderkom­
men<. Also der Widerspruch ist das Dominante, und hierbei soll die Kul­
turwissenschaft als[ o] eine Instanz der Moderation dieses widersprüch­
lichen Felds der Heterogenitäten darstellen: also die Kulturwissenschaft 
als Moderation zwischen den Fächern, die in ihrer Spezialisierung ver­
sunken, vielleicht auch erstarrt sind. Dabei scheint sie das interdiszipli­
näre, von mir aus auch transdisziplinäre Diskursfeld zu sein, das - unter 
Voraussetzung einer disziplinären Identität der Fächer, auf die sie sich be­
zieht- die Wünsche nach einer Verbindung der unabhängig voneinander 
entwickelten Forschungsansätze befriedigen soll.« (Böhme 1999: 302f) 

24 Die fachhistorischen Referenzen, Rückblicke und Selbstdarstellungen, die 
jeden »volkskundlichen« Artikel, jede Monographie und jede institutionel­
le Selbstdarstellung einleiten, durchdringen oder abschließen, dokumentie­
ren und inszenieren immer wieder von neuem die suchende Selbstetablie­
rung der Disziplin im konkurrierenden Reigen der gesellschaftlichen Wis­
senslieferantlnnen. In variierender Kombination ihrer fachlichen Tradi­
tion, Transformation und Innovation statuiert und hinterfragt die »Volks­
kunde« in ständiger Diskursdialektik ihre eigene rechtschaffene Deutungs­
position. Die Plausibilität dieser selbstrechtfertigenden Positionierung, die 
sich fest in die epistemische Organisation des Faches einschreibt, liegt im 
(geistes- und sozial-)wissenschaftlichen und einzeldisziplinären Evidenz­
verlust begründet, woraus folgt, was Peter Jehle konsequent auch für das 
Management germanistischen Wissens statuiert hat: Wissenschaftlichkeit 

207 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Resumee: Der disziplinäre Diskursraum 
als Denkraum der Volkskunde 

Die Herausforderungen der zeitgenössischen Situation, auf die Kaschuba 
1994 so offensiv und epistemisch produktiv geantwortet hatte, bewirken 
in der (deutschsprachigen) Fachcommunity nicht immer die gleich en­
thusiastisch nachvollzogenen Wirkungen. Häufig erscheint der Umgang 
mit den aktuellen Themensetzungen in Form unterschiedlicher »Krisen« 
als Zumutung, die nicht die diskursive Praxis aber den Sprech-Gestus 
der Fachvertreterinnen prägen. In Form einer defensiv-offensiven Hal­
tung reagieren die Volkskundlerinnen auf die ihnen zugemuteten He­
rausforderungen ihres Selbstverständnisses als »Kultur-Wissenschaft«. 
Die in diesem Sinn - der herausgeforderten Selbstverständlichkeit -
provozierten wie ermöglichten Äußerungen im volkskundlichen Forma­
tionsfeld manifestieren einen öffentlichen und publikatorischen Diskus­
sionsraum, der sich im obigen Kontext aus Herausforderung und postu­
lierter Reaktion als Diskursraum entpuppt. Der diskursanalytische Blick 
auf die volkskundliche Wissensarbeit macht dementsprechend sowohl 
die volkskundliche Diskurspraxis als auch deren im disziplinären Wis­
sen manifestierten »Effekte« sichtbar. 

In diskursiv geregelter Praxis sprechen die Volkskundlerinnen mit­
hilfe dreierthematischer Achsen- zur Potenz des Begriffs der »Kultur«, 
zur (geistes- und sozial-)wissenschaftlichen Kompetenz und Potentialität 
sowie zur volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Schlüsselposition -
über die soziale Wirklichkeit. Mithilfe leitender Grundunterscheidungen 
- zwischen wandelbarer Dynamik versus kontinuierlicher Statik, hetero­
gener Komplexität versus homogener Eindeutigkeit sowie vieldimensio­
naler Widersprüchlichkeit versus fixierter Struktur -, die den diskursi­
ven Status von Leitdifferenzen einnehmen, unterscheiden die Fachver­
treterinnen zwischen gesellschaftlich sinnvollem und inadäquatem Wis­
sen, das ihnen erlaubt, die disziplinär notwendigen Grenzen zwischen 
volkskundlich-kulturwissenschaftlichem und nicht-volkskundlich-kul­
turwissenschaftlichem Wissensbestand zu trennen. Gleichzeitig umfasst 

208 

»ist der ideologische Wert, den die antagonistischen Positionen für sichre­
klamieren, zugleich aber auch der Apparat, der die Auslegung dieses Wer­
tes, das heißt die jeweilige Applikation auf die konkrete Situation, in der 
es gilt, >wissenschaftlich< zu arbeiten, organisiert. Ämterhierarchien, Zi­
tierkartelle, Kongresse, Zeitschriften, Festschriften, Prüfungsordnungen, 
usw. -die akademischen Verkehrsformen bilden eine materielle Struktur, 
in der die Auseinandersetzungen um den obersten Wert der >Wissenschaft­
lichkeit< in ein geordnetes Gerangel überfuhrt werden. Es kommt darauf 
an, sein besonderes Interesse in die allgemeine Sprache der anerkannten 
>Spielregeln< zu übersetzen.« (Jehle 2001: 43f) 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

die spannungsvolle Polarität jeder thematischen Achse den ganzen dis­
ziplinären Diskursraum Im Versuch, die eigene fachliche Art des Den­
kens, Forschens und Sprechens bzw. die volkskundlich spezifische Ach­
senkonstruktion aus der gegenseitig verknüpften Thematisierung von 
»Kultur«, »Wissenschaft« und »Volkskunde« stabil zu halten, orientie­
ren sich die Fachvertreterinnen immer wieder an den unterschiedlichen 
Polen jeder thematischen Achse. Indem sie sozusagen die beiden ent­
gegengesetzten Enden jeder Achse aufnehmen, reflektieren und argu­
mentativ zu vereinen suchen, decken sie in Funktion des pars pro toto 
das ganze Äußerungsspektrum der jeweiligen Achse ab. In diesem Sinn 
lassen sie keine der zeitgenössisch sagbaren Möglichkeiten ausser Acht 
und sichern diskurspragmatisch jede der Achsen sowie den ganzen 
Raum ihres Denkens. 

Die drei Diskursachsen, die sich im volkskundlichen Sprechen ana­
lytisch identifizieren lassen, gestalten und prägen die spezifische Art des 
volkskundlichen Wissens. Bestimmte Phänomene geraten so in den For­
scherlnnenblick, andere werden ignoriert. Erst in Realisierung und 
Kombination aller drei Diskursachsen allerdings werden die behandelten 
Forschungsthemen auch diskursiv autorisiert zu volkskundlich legitimen 
Themenstellungen. Die V erknüpfung von Kulturbegriff, Legitimierung 
der Geistes- und Sozialwissenschaft und fachlicher Position formiert die 
Bearbeitung disziplinärer Untersuchungen im Sinn der legitimierten, 
spezifisch möglichen Fragestellungen, Perspektivierungen, Theoriebe­
zügen und Methoden. Der Raum des Denkens, der in dieser Weise dis­
kursiv etabliert wird, fundiert, gestaltet und fokussiert die volkskundli­
che Forschungsagenda. Die innere Vernetzung der Diskursachsen er­
reicht die stabile Rahmung des fachlichen Denkens, die dadurch aber 
keine endgültige Stabilität garantieren kann. Die grundsätzliche Konkur­
renz des spätmodernen Wissensfelds motiviert und nötigt alle sich darin 
zu Wort meldenden Personen zu ständig erneuerten Argumentationen, 
Modifikationen, Relativierungen, Variationen, Kommentierungen, Be­
weisführungen, Rechtfertigungen und Wiederholungen ihrer Äußerung­
en, um sie als autorisierte und legitime Aussagen erneut in den Diskurs 
einzuschreiben. 

Die konstant zu leistende Herstellung fachlicher, kulturbegrifflicher 
und wissenschaftlicher Evidenz erreicht die volkskundliche Diskurspra­
xis nicht allein durch die geforderte Reaktion auf die dreifache Heraus­
forderung, sondern durch die ebenso komplexe Verknüpfung aller in­
nerdiskursiven Strukturelemente. Aufgrund dieser gegenseitigen Be­
dingung und Bedingtheit der drei Achsen, deren paradoxer Konstruk­
tion, der darauf beruhenden und diese wiederum stützenden Leitunter­
scheidungen sowie der daraus folgenden Oppositionierungen bewirkt in 

209 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

ihrer Reziprozität eine Schließung des fachlichen Diskursraums, der 
konsequent in jedem- als legitim intendiertem- Beitrag erneut abgebil­
det wird. Trotz fachinternen Binnendifferenzierungen entsteht eine 
höchstmögliche Homogenität auf der diskursstrukturierten Ebene. So 
dezidiert und kritisch sich Carola Lipp gegenüber Kaschubas Kulturpro­
grammatik auch äußern mag, so sehr bedient sie sich derselben Diskurs­
praktiken, orientiert sich an den drei Themenachsen, mahnt die gleichen 
Leitunterscheidungen an und bewegt sich entsprechend im gleichen Dis­
kursrahmen. Produkt und gleichzeitiges Instrument zur weiteren Mani­
festierung, Reproduzierung und Verhandlung dieser diskursiven Rah­
mung jeglichen volkskundlichen Wissens bildet die fachliche For­
schungsagenda. Das, was die Volkskunde zu ihrem Thema macht, ist Ef­
fekt - im doppelten Sinn - des dreischenkligen, mehrdimensionalen, 
disziplinär dynamisierten Denkraums. 

Aus diskursanalytischer Perspektive dynamisiert ebendiese Praxis 
das volkskundliche Sprechen in einer äußerst spannungsvollen Weise. 
Die Verknüpfung der entgegengesetzten Pole erzeugt für jede der Dis­
kursachsen eine Struktur, die in ihrer konstruierten Polarität unsichtbar 
gemacht werden muss. Was der grundsätzlichen Stabilisierung des dis­
kursiven Denkraums dienen soll, provoziert in der diskursiven Praxis die 
konstante Reproduktion der argumentativen Instabilität: Die aufgrund 
ihrer polaren Entgegensetzung ständig notwendige Wiederaufnahme der 
axialen Themen schreibt diese als Grundlage des Diskurses immer wie­
der neu ein und reifiziert damit dessen dreischenklige Konstruktion aus 
»Kultur«, »Wissenschaft« und »fachlicher Position« im Konkurrenzfeld. 
Die dynamische Spannung der volkskundlichen Achsenkonstruktion 
überträgt sich vice versa auf die Konstruktion des ganzen Diskursraums: 
Die polare Achsendefinition destabilisiert die Eindeutigkeit aller volks­
kundlichen Äußerungen. Die dadurch motivierte existentiell notwendige 
Bearbeitung jeder Äußerung durch ihr Gegenteil wiederum provoziert 
eine ständige und grundsätzliche Reproduktion der volkskundlichen 
Diskursstruktur, was aufgrund der stetigen Wiedereinschreibung der 
spannungsvoll konstruierten axialen Themen- in paradoxer Weise- zur 
Stabilisierung der dreifachen Rahmenstruktur beiträgt. Die volkskundli­
che Formation charakterisiert sich konsequent als Effekt - im Sinne der 
diskursiven Praxis und des diskursiven Produkts -, in der Funktion eines 
gleichzeitig disziplinierenden Rahmens und eines Schutzes für die Her­
stellung disziplinären Wissens; kurz: der diskursive Formationsraum 
ermöglicht und imprägniert den volkskundlichen Denkraum. 

Die Organisation des fachlichen Wissens, das in schützender Rah­
mung durch die Achsenkonstruktion hergestellt und tradiert wird, unter­
stützt die den ganzen Diskursraum umfassende FormationsregeL Die 

210 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Doppelung aus der Selbststilisierung als »Vielnamenfach« und aus der 
konsequenten Disziplinierung des Kulturbegriffs garantiert in Form 
einer formationsumspannenden Diskurspraxis multiple Anschlussmög­
lichkeiten an unterschiedliche Institutionen und Publika sowohl inner­
halb der Universität wie auch im weiteren Feld gesellschaftlicher Öf­
fentlichkeit. Die disziplinäre Inkorporierung von wissenschaftlich und 
gesellschaftlich weit verstreuten Wissensbeständen dagegen bindet in 
Form einer selbstbewussten »Kultur«-Disziplinierung das Konfuse der 
uneinheitlichen Kulturbegriffsressourcen zu einer kohärenten Fachsubs­
tanz zusammen und bringt es als »Kulturwissenschaft« in eine transpa­
rente Ordnung. 

Die Formierung des volkskundlichen Diskursraums wird zudem 
durch die Verteilung sowie durch die institutionelle Qualität der Sub­
jektpositioneil bestimmt. Grundsätzlich gilt für die volkskundliche 
Sprechpraxis - was in allen drei hier beispielhaft ausgeführten For­
schungsfeldern fassbar wird -, dass sich jede der Fachwissenschaft zu­
gehörige Positionsinhaberirr an den disziplinären Debatten beteiligen 
kann. Von noch im Sozialisationsprozess steckenden Studierenden (Dom, 
Letsch, Stellwag), über magistrierte Studienabgängerinnen (Bräuer, Sa­
lein), Promovendlnnen (Bagus, Henkel, Lang, Timm), (Ober-)Assisten­
tlnnen (Johler, Knecht, Köck, Tschofen) und wissenschaftliche Mit­
arbeiterinnen (Römhild, Rolshoven), über außeruniversitär tätige Dokto­
ren der Volkskunde (Grieshofer, Seidenspinner) und habilitierte Privat­
dozentinnen (Kramer, Lauterbach, Welz) bis zu amtierenden und emeri­
tierten Professorinnen (Bausinger, Hengartner, Jacobeit, Katschnig­
Fasch, Köstlin, Korff, Lipp, Niedermüller, Ottenjann, Roth) melden sich 
alle dem Fach zugehörigen Vertreterinnen zu Wort. 

Die internen Differenzsetzungen wie auch die unterschiedlichen For­
schungsfelder zeigen bei näherem Hinsehen auffallige Regelmäßigkei­
ten. Entsprechend der Positionierung des Forschungsfelds innerhalb des 
Fachs differieren auch die Möglichkeiten, sich wirkungsvoll und mit ent­
sprechender Autorität zu äußern: Im disziplinären »Schaufenster« der 
volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Programmatik steigert sich die 
Redeautorität mit dem Grad der jeweils erreichten akademischen Posi­
tion. Vorwiegend an der oberen Spitze positionierte und institutionell 
abgesicherte Stellen innerhalb der akademischen Rangordnung erlauben, 
grundsätzlich und in den renommiertesten Foren- wie es beispielsweise 
die »Zeitschrift für Volkskunde« repräsentiert- über das Fach und seine 
Spezifika zu sprechen. Das Wissen, das von hier aus zum Zweck der er­
höhten Fachprominenz und -resonanz veröffentlicht wird, bedarf vice 
versa der institutionell und öffentlich attestierten Autorität bzw. Sicht­
barkeit. Das Feld der volkskundlichen Programmatik qualifiziert in sei-

211 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

ner identitären Dimension konsequent die positive Selbstprofilierung des 
Faches, wobei der Erfolg der Aussagen von der Autorität der Subjekt­
position sowie der identitätsstützenden (strategischen) Qualität der je­
weiligen Äußerungen abhängt. In der fachlichen Programmatik äußert 
sich die Verhandlung innerer Differenzen am heftigsten und qualitativ 
intensivsten, was sich aus der gemebedingten Position dieser Diskussio­
nen erklären läßt: Hier geht es sozusagen um die »Oberfläche« des 
Fachs, für dessen Polierung und Profilierung sich vor allem die etablier­
ten Lehrstuhlinhaberinnen sowie die fachlich zukunftsorientierten New­
comerinnen zuständig und verantwortlich fühlen. Die Programmatik 
funktioniert als dezidierte Selbstetikettierung und -präsentation nach 
außen, was eine entsprechend dezidierte gegenseitige Kontrolle für die 
Darstellung der eigenen Disziplin provoziert. 

Die Unterschiedlichkeit der fachinternen Abgrenzungen liegt zu 
einem wesentlichen Teil in der Unterschiedlichkeit ihrer Position inner­
halb der Fachgemeinschaft und ihrer Anhindungen an andere disziplinä­
re Felder im ganzen Konkurrenzbereich der Geistes- und Sozialwissen­
schaften begründet. Im Überblick über die fachinternen Differenzen, die 
in den verschiedenen Forschungsfeldern hergestellt werden, fallt auf, 
dass sich im traditionellen Feld der Sachkulturforschung die stärksten 
Unterschiede zeigen: Die Konzentration des Erkenntnisinteresses kann 
auf den Menschen in seiner Praxis, seiner Beziehung zur materiellen 
Umwelt oder seiner räumlichen Lokalisierung gerichtet sein. Der Be­
reich der volkskundlichen Sachkulturforschung, die als lange bestehen­
des und intern längst etabliertes Forschungsgebiet zählt, entfaltet gerade 
in ihrer historischen Langlebigkeit innere Differenzierungen, die sich als 
fachliche Transformationen und (inner-)institutionelle Konkurrenzen 
interpretieren lassen. Die Volkskunde kann eine mindestens hunderijähri­
ge Institutionalisierung nachweisen - vor allem im musealen Bereich -, 
einschlägige Literatur findet sich so zahlreich im 19. wie im gesamten 
20. Jahrhundert und die (Ahnen-)Reihe volkskundlicher Sachkulturfor­
scherlnnen ist beträchtlich (vgl. Hauser 1994: 33ft). So lange sich also 
die Volkskunde schon mit diesem Thema beschäftigt und so sicher sie 
sich über die fachliche Normalität desselben ist, so stark zeigt sich die 
Notwendigkeit und das Interesse, interne Differenzen erkennbar zu ma­
chen. Andererseits bietet die Sachkulturforschung aufgrundihrer Tradi­
tionalität und ihrer disziplinären Selbstverständlichkeit eine innere Sta­
bilität und damit verbundene Offenheit, die es erlaubt, neue Ansätze, 
Perspektiven und Begriffe in die eigenen Arbeiten zu integrieren, ohne 
dass diese Innovationen das Fach intern als spezifisch bestehende Insti­
tution destabilisieren oder in ihrem Selbstverständnis in Frage stellen 
würden. Die »Sachkulturforschung« bietet konsequent wissenschaftli-

212 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

chen Neulingen ebenso viel Potential wie etablierten Fachvertreterinnen. 
Aufgrund seiner disziplinären Selbstverständlichkeit offeriert das Feld 
ein ideales Medium und Forum für den erfolgreichen Nachweis der 
fachwissenschaftliehen Qualifikation- als Magistri/ae, promovierte oder 
habilitierte Volkskundlerinnen-sowie für die Ehrung und Sichtbarma­
chung disziplinärer Meriten in Form von Festschriften, Jubiläen, Aus­
stellungs- und Tagungspublikationen. Die Beschäftigung mit den »Din­
gen« bietet somit sowohl den Forscherinnen als auch dem Fach- als in­
stitutionalisiertes Wissensfeld - die Möglichkeit der disziplinären Bin­
nendifferenzierung, die anhand der darin erkennbaren Fachkompetenzen 
und -potentiale wiederum als disziplinäre Qualität interpretiert werden 
kann. Und last but not least nützt und stützt der in der Tradition impri­
mierte Bekanntheitsgrad der Volkskunde qua »Sachkulturforschung« die 
institutionelle wie inhaltliche Vielfaltigkeit, um sich in Wissenschaft 
und (breiter) Öffentlichkeit weiterhin sichtbar zu machen. 

Im Gegensatz dazu profiliert die Stadtforschung ein innerfachlich 
beinahe kohärentes Feld, das nur in Bezug auf seine historische Ent­
wicklung eine gewisse Heterogenität aufweist. In einer rückwärts ge­
richteten Differenzierung unterschiedlicher theoretischer, methodischer 
und perspektivischer Ansätze im Verlauf der Fachentwicklung mani­
festiert sich im »stadtethnologischen« Publizieren viel stärker eine nach 
außen als nach innen gerichtete Strategie: Im Nachweis zahlreicher -
wenn auch historischer - Arbeiten des Faches zu diesem Thema kann -
vor allem nach außen- seine Kompetenz und Erfahrung statuiert wer­
den, die der Profilierung und Fundierung der Disziplin im konkurrieren­
den Feld dient. Das heißt, die Stadtforschung als volkskundlich neu zu 
definierendes Fachgebiet benötigt ihre aktuelle und zukunftsorientierte 
Konsolidierung, die in der destabilisierenden Dynamik von Differenz­
herstellungen und Entdifferenzierungen mit den anderen (Nachbar-) 
Fächern den wesentlichen Teil der fachlichen Ressourcen beansprucht. 
Nicht die inneren Differenzierungen stehen deshalb im Vordergrund 
sondern vielmehr die Allianzbildung inner- und außerhalb des Faches. 
Das Projekt der äußeren Stabilisierung im interdisziplinären Konkur­
renzkontext bildet für den Bereich der Stadtforschung die wichtigere 
Aufgabe als eine fachinterne Ausdifferenzierung. Die Setzung von Dif­
ferenzen innerhalb der Volkskunde formiert im Verlauf der 1990er Jahre 
deshalb noch nicht das Forschungsfeld der Stadt selbst, sondern die ein­
zige Unterscheidung manifestiert sich auf der Ebene der Subjektpositio­
nen: Die individuelle Wahl der Stadtforschung als eigenes Tätigkeitsfeld 
durch verschiedene Fachvertreterinnen signalisiert eine Verschiedenheit 
der Positionierungen im Inneren des Fachs. Die immer wieder explizier­
te »Neuentdeckung« des Stadtforschungsfelds durch und für die Volks-

213 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

kunde (als »Kulturwissenschaft«) demonstriert von Seiten der (ent-) 
sprechenden Autorinnen sowohl auf der inhaltlichen wie auf der identi­
tär-institutionellen Ebene eine fachinterne Differenzsetzung, die - mit­
hilfe des Innovations- wie des Zukunftspotentials, das ihnen eigen ist -
eine neue Gewichtung und Machtverteilung unter den interdisziplinären 
Subjektpositionen einführt. Die Potenz dieser internen Differenzierungs­
strategie belegt Pierre Bourdieu anhand seiner akademischen Feldfor­
schungen innerhalb der (französischen) Soziologie mit seiner Feststel­
lung, 

»dass das universitäre Feld- wie jedes andere auch - Stätte der Auseinander­

setzung und des Kampfes ist, in dem es um die Bestimmung der Voraus­

setzungen und Kriterien der legitimen Zugehörigkeit und Hierarchie geht, das 
heißt der relevanten, wirksamen Eigenschaften, die sich als Kapital einsetzen 

lassen und spezifische Profite erzielen, die vom jeweiligen Feld abgesichert 

werden. Die verschiedenen Ensembles von Individuen (mit mehr oder minder 
ausgeprägtem Gruppencharakter) sind durch diese verschiedenen Kriterien, an 

denen ihnen jeweils liegt, definiert. Indem sie sie einklagen, sich für deren 

Anerkennung einsetzen und ihren Anspruch geltend machen, eben diese Krite­
rien zu legitimen Eigenschaften zu erheben, arbeiten sie an der Veränderung 

der Gesetzmäßigkeiten, denen die Preisbildung auf dem universitären Markt 

gehorcht, und damit an der Erhöhung ihrer Profitchancen.« (Bourdieu 1988: 
45) 

Das fachlich und institutionell noch wenig besetzte bzw. etablierte For­
schungsgebiet eröffnet in diesem Sinn die Möglichkeit, sich auch am 
Anfang einer wissenschaftlichen Laufbahn erfolgreich zu Gehör zu 
bringen. Was zählt, sind hier vor allem disziplinär konturierte, inhaltlich 
qualifizierte und interdisziplinär interessierte Beiträge. Weniger ent­
scheidend ist die hierarchisch autorisierte Position; vielmehr bietet das 
Feld selbst die Möglichkeit, sich über eine stetige Beschäftigung inner­
halb dieses Forschungsfelds zu qualifizieren, zu profilieren und einen 
hierarchisch höher gestellten Status zu erreichen. Diese Selbstqualifika­
tion als Wissenschaftlerirr wirkt gleichzeitig zurück auf die Volkskunde 
als erkennbar qualifiziertes Fach, das seine akademisch legitimierten 
Positionen quantitativ erhöht und qualitativ deutungsmächtig profiliert. 
Die volkskundliche Betätigung im inhaltlich wie disziplinär sehr weit 
gespannten Feld der Stadtforschung bietet dem Fach eine identitäre 
Stärkung mittels Oberflächenvergrößerung: Der Ausgriff in das Feld der 
Urbanität verhilft der Volkskunde zu einer Ausweitung ihres Profils, zu 
einem Ausbau ihrer »kulturwissenschaftlichen« Kontur, zu einer ver­
stärkten interdisziplinären Positionierung sowie zu einer zukunftsfahigen 
Neuorientierung. 

214 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Der gleichen Funktion- der erfolgreichen Positionierung und Siche­
rung volkskundlicher Disziplinarität- dient die fachliche Wahl der Pu­
blikationsorte: Die disziplinäre wie wissenschaftshierarchische Stellung 
des Forschungsgebiets und -themas bestimmt die Entscheidung für den 
Veröffentlichungsort Die Programmatik besetzt konsequent die fach­
und wissenschaftsprominenten Publikationsorgane und sichert dem Fach 
so gleichzeitig dessen autoritäre Legitimation wie Rezeption. Die Stadt­
forschung gründet für ihr interdisziplinär kooperatives Projekt der inno­
vativen Forschungsausrichtung ihre eigenen, neuen Veröffentlichungs­
plätze, die bewusst - in ihrer Materialität und institutionellen Rücken­
deckung - gleichzeitig auf inner- wie außerwissenschaftliche Deu­
tungsmächtigkeit zielen. Und die Sachkulturforschung nutzt die traditio­
nelle Breite ihrer Institutionalisierung - in Universität und Museum -
und Weite ihrer Rezeption- innerhalb und außerhalb der Fachgrenzen -, 
die ihr der historisch bedingte Legitimitätsvorschuss an die Hand gibt. 

Die Art der Implementierung ihrer fachlichen Identität, die die 
Volkskundlerinnen in ihrem Reden und Denken konstant- weil diskur­
siv geregelt- ausüben und tradieren, bestimmt das volkskundliche Wis­
sen in seiner besonderen Qualität: Die »kulturwissenschaftliche« Kons­
truktion eines disziplinär disziplinierten Denkraums fungiert als nach in­
nen und außen geschützte Reproduktion der eigenen fachlich-volks­
kundlichen Episteme. 

215 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: Die Konstruktion der 

Volkskunde: Identitätspolitik 

Die konkurrierende Dynamik um Einfluss und Ordnung des gesell­
schaftlichen Ganzen bestimmt das universitäre Wissensfeld als komple­
xes Ineinander unterschiedlicher Positionen, Relationen und Deutungs­
modelle. Die Stabilisierung einer Disziplin in Form konstanter Identi­
tätsarbeit richtet sich immer gleichzeitig nach außen wie nach innen und 
schreibt sich direkt in die fachliche Episteme ein: Im Innen der Volks­
kunde wird die Substanz und Qualität einer volkskundlichen Kulturwis­
senschaft bzw. einer kulturwissenschaftlichen Volkskunde ebenso inten­
siv verhandelt, wie nach außen der Beweis der volkskundlich-diszipli­
nären Autorität als gesellschaftliche Deutungsinstanz erbracht und ver­
mittelt werden muss. Dazu benötigt das Fach ein differenziertes Ma­
nagement der unterschiedlichen Konkurrenzebenen: Die Volkskunde 
muss erstens in Form eines expliziten Komplexitätsmanagements vor­
und nachweisen, welche Erkenntnispotentiale im volkskundlich verwen­
deten und reklamierten Kulturbegriff enthalten sind. Zweitens stellt sich 
der Disziplin die Aufgabe, ihre spezifischen Fähigkeiten im Sinne eines 
Komptenzmanagements hinsichtlich der gesellschaftlichen (Neu-)Ord­
nung plausibel vorzuführen. Und drittens bedarf das Fach einer stabili­
sierten Existenz, deren Legitimität dieses anhand seiner spezifischen 
Expertise immer wieder- in reifiziertem Differenzmanagement- erring­
en muss. Gelingt dieses dreifache Konkurrenzmanagement, erreicht die 
Volkskunde eine deutungsstarke und zukunftsfahige Position im Kon­
kurrenzfeld um soziale Ordnungskonzepte in der späten Moderne. 

Im Folgenden konzentriert sich die diskursanalytische Rekonstruk­
tion des volkskundlichen Sprechens auf diese Dimension der Identitäts-

217 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

arbeit, anhand derer sich die Volkskundlerinnen ihrer inneren wie auch 
äußeren gemeinsamen Substanz und Profilierung im spätmodernen Uni­
versitätsmilieu, »dieser Stätte permanenter Konkurrenz um Wahrheit, 
zumal um die Wahrheit der sozialen wie der universitären Welt« (Bour­
dieu 1988: 11), zu versichern suchen. Die strategische Existenzsicherung 
basiert dabei auf der fachlichen Identität als legitimierte Institution, wie 
umgekehrt wiederum die kognitive Identität des Fachs von der institu­
tionellen Existenz abhängt (vgl. Toulmin 2005: 177). Die Arbeit an der 
eigenen Identität wird aufgrund dieses strukturellen Kontextes zur 
eigentlichen Identitätspolitik, die konkret und direkt anhand der diszipli­
nären Wissensproduktion verhandelt wird. Der institutionelle Rahmen 
wirkt in diesem Sinne nicht (nur) indirekt im Sinne des ermöglichenden 
Bedingungsfelds, sondern die Etablierung und Aufrechterhaltung der 
fachlichen Disziplinarität wird anhand des eigenen Wissens hergestellt 
und konsequent in die eigene Episteme eingeschrieben. 

Die folgende Diskurs(re-)konstruktion vollzieht sich dementspre­
chend als analytische Strukturbeschreibung der epistemischen Konstruk­
tion des volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Wissens im Hinblick 
auf dessen fachlich identitäre Aspekte. In konkrete Fragen gefasst heißt 
das: Wie legitimiert und definiert sich die Volkskunde als universitäre 
Institution? Anhand welcher Funktion qualifizieren die Volkskundlerin­
nen den Kulturbegriff? Welche legitime Position definieren sie - in der 
Universität wie in der Gesellschaft- für ihre Disziplin? Kurz: Wem und 
wozu soll das volkskundliche Wissen dienen? 

Konkurrenzmanagement 

So anspruchsvoll der spätmoderne gesellschaftliche Kontext in seiner 
materiellen Struktur und inneren Dynamik gestaltet ist, so komplex ge­
staltet sich die konkrete Aufgabe der Positionierung für die Volkskunde 
(wie auch für ihre konkurrierenden Mitdisziplinen). Die inhaltliche Ebe­
ne und die institutionelle Dimension, die theoretische Reflexion und die 
praktische Kooperation müssen in eine gemeinsame, sich gegenseitig 
stützende Relation gebracht werden (vgl. Schönert 1996: 196). Der irri­
tierende Evidenzverlust des Kulturbegriffs innerhalb des ganzen geistes­
und sozialwissenschaftliehen Umfelds, der wissenschaftlichen Autorität 
und der einzelnen disziplinären Institutionen zeitigt seine Folgen nicht 
allein im »äußeren« gesellschaftlichen und universitären Konkurrenz­
feld, sondern greift auch in die innerfachlichen Beziehungsfelder ein. 
Die wissenschaftlichen Disziplinen, die sowohl historisch als auch defi­
nitionsgemäß keine homogenen Bereiche mit einem statisch fundierten 

218 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Profil darstellen, sind dementsprechend gefordert, nach innen wie nach 
außen der institutionell existenzbedrohenden Labilität entgegenzuarbei­
ten, denn: 

»Fächervielfalt ist kein Wert an sich, und das höhere Alter geisteswissen­

schaftlicher Fächer im Vergleich zu vielen Naturwissenschaften ist keine 
Überlebensgarantie, keine Versicherung gegen den Todesfall. Wohl aber wird 

man sagen dürfen, dass ein Fach, das heute an der Universität etabliert ist, 

zwei wichtige Prüfungen überstanden hat. Es ist erstens innerwissenschaftlich 
anerkannt, denn es hat sich in einem innerwissenschaftlichen Differenzie­

rungsprozess aus einem anderen Fach heraus entwickelt und als eigenes Fach 

verselbständigt. Und zweitens ist diese Etablierung als eigenständiges Fach 
auch außerwissenschaftlich bestätigt worden, denn sein Angebot wird ange­

nommen, und deshalb wird es finanziert. Fächer, die heute an der Universität 

bestehen, sind also zweifach legitimiert worden, wissenschaftlich und außer­
wissenschaftlich, und deshalb muss man starke Gründe haben, sie zu streichen 

oder so stark zu kürzen, dass sie nur verkümmert fortzubestehen in der Lage 

wären. Damit wird kein Bestandsschutz für die bestehenden Fächer gefordert, 
wohl aber Schutz davor, sie aus kurzatmigen Gründen zu streichen oder unver­

tretbar zu kürzen.« (Langewiesche 2004: 48f) 

Was Langewiesehe hier als Begründung und Postulat für die geistes­
und sozialwissenschaftliehen Fächer ins Feld führt, kann gleichzeitig als 
Beschreibung der andauernden (Selbst-)Legitimierungs- und Autorisie­
rungsstrategien gelesen werden. Die fachliche Homogenität muss in 
Sinn und Funktion einer »corporate identity« konstant prozeduralisiert 
werden, da ihre spezifische Form nie auf Zeit gestellt ist (noch aufgrund 
des wissenschaftsinternen Postulats der Innovation auf Zeit gestellt wer­
den kann). 

In diesem Sinn kann auch die Volkskunde per se keine Fachstabilität 
garantieren, die es ihr erlauben würde, die ganze Kraft und Energie für 
eine Außenprofilierung einzusetzen; auch für sie gilt, was Weingart als 
grundsätzliche Voraussetzung an kommunikativen Zusammenhängen 
für eine gelungene und stabile Herstellung von Wissen beschreibt: 

»Unstrittig ist die allgemeine Voraussetzung aller Wissensproduktion: Es 
muss einen Kommunikationszusammenhang von ausreichendem Umfang ge­

ben, der nach außen abgegrenzt und intern nach einem bestimmten Modus, be­

zogen auf einen spezifischen Gegenstand und mit spezifischen Methoden ope­
riert. Ein wichtiger, vielleicht der wichtigste Unterschied besteht in dem Um­

fang dieser Kommunikationszusammenhänge, damit dem Grad an Sicherheit 

des Wissens und dem Grad des Konsenses unter den an der Kommunikation 

219 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Beteiligten. Dies sind die Bedingungen der Stabilisierung des Wissens.« 
(Weingart 2001: 337f) 

Im Sinne einer konstanten Differenzierung und Entdifferenzierung, einer 
Annäherung an andere Fächer und Wissensinstitutionen bei gleichzeiti­
ger abgrenzender Eigenprofliierung muss die Volkskunde eine Sichtbar­
keit ihrer selbst herstellen, die ihre Rezeption und Legitimität garantiert. 

Das Feld mit seinen vielfaltigen Anforderungen - der im Wettbe­
werb zu erreichenden Existenzsicherung, der zu diesem Zweck immer 
wieder neu herzustellenden oder abzusichernden Kooperationen und Al­
lianzen mit wechselnden Partnern sowie die plausible Bearbeitung von 
polar unterschiedlichen Positionen und Thesen im Feld und der geglück­
te Relevanznachweis zur Stabilisierung der gesellschaftlichen Akzeptanz 
- macht die Identitätsarbeit zu einem ebenso multidimensionalen Pro­
jekt. Der Erfolg des volkskundlichen Identitätsmanagement steht konse­
quenterweise in dem reziproken Abhängigkeitsverhältnis von einem -
nach innen wie nach außen - akzeptabel kommunizierten wie rezipierten 
»Wir über uns«. 

Komplexitätsmanagement 

Die Infragestellung der Grundlagen der Volkskunde - wie sie repräsen­
tativ in ihren drei diskursiven Achsen eingeschrieben sind - fordert die 
Volkskunde doppelt heraus. Zum einen muss sie den Nachweis führen, 
dass »Kultur« infolge der begrifflichen Inflation keine leere Worthülse­
ohne wissenschaftlichen Wert und analytische Potenz - geworden ist. 
Und zum anderen muss sie plausibel machen, was ihr eigener Konnex zu 
dem Begriff darstellt. Noch komplizierter wird diese ohnehin schon an­
spruchsvolle Aufgabe durch die Unterschiedlichkeit des Publikums, 
demgegenüber die Volkskunde sowohl die epistemische Potenz des Kul­
turbegriffs als auch die Plausibilität seiner Verknüpfung mit der Volks­
kunde zur »Kultur«-Wissenschaft vertreten muss. Auf der einen Seite 
sieht sich die Disziplin der akademischen Fächergemeinschaft gegen­
über, die sich spätestens seit den 1990er Jahren zur (Auf-)Lösung der 
gegenwärtigen Krise explizit vor dem Horizont der »Kulturwissen­
schaft« verortet Auf der anderen Seite steht die Öffentlichkeit, der die 
Volkskunde ihr Angebot einer historisch adäquaten, gesellschaftlichen 
Profilierung als universitäres Fach glaubhaft zugrunde und vorlegen will 
(vgl. Weingart 2003: 117).1 

220 

Dieser Anforderung, sich einer interessierten und fordernden Öffentlich­
keit gegenüber zu orientieren, sehen sich auch die anderen geisteswissen­
schaftlichen Diszplinen gegenüber. Diese Situation ist nicht allein in der 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Die Strategie, mithilfe derer die Volkskundlerinnen den Mitwissen­
schaftlerinnen wie der gesellschaftlichen Öffentlichkeit gegenüber an­
zeigen, dass »Kultur« im volkskundlichen Sinn keine wissenschaftlich 
unscharfe - und damit unbrauchbare - Beliebigkeit charakterisiert, son­
dern die Potenz der wirklichkeitsgemäßen Komplexitätsdurchdringung 
beinhaltet, liegt in der »Weitung« des Kulturbegriffs. Mit der adjektivi­
schen Qualifizierung des Kulturbegriffs zur inhaltlichen wie fachlichen 
Profilierung als »weiter Kulturbegriff« (Kaschuba 1995a: 29) bestim­
men und eröffnen die Volkskundlerinnen die ganze Wirklichkeit als ein 
- eben »weites« - Spektrum an unterschiedlichen Feldern des Lebens­
vollzugs, dessen komplexe Vernetzung und Bedingtheiten sie auf dem 
Fundament und unter der Blickrichtung der »Kultur« analytisch transpa­
rent werden lassen. 

Der »weite Kulturbegriff« erschließt auf der beschreibenden Ebene 
ein riesiges Feld an realen Phänomenen, an historischen Begebenheiten, 
an individuellen und kollektiven Lebensweisen, an Materialisierungen 
von Idealen oder Ideologien, an menschlichen Handlungsweisen und an 
Reaktionen auf die gegebenen Umstände. Als wissenschaftliches Ins­
trument, das die Relationierungen zwischen Mensch, Gesellschaft und 
Umwelt sieht- und verstehbar machen kann, bringt der weite Kulturbe­
griff allerdings nicht nur im positiv(istisch)en Sinn die gesamte Realität 
in den Blick der Forschung, sondern der Begriff dient grundsätzlich als 
theoretisches Fundament, als analytisches Instrument und als For­
schungsperspektive. Anhand dieser dreifachen Zurüstung des »weiten« 
Kulturbegriffs wird es den Volkskundlerinnen möglich, die gesellschaft­
lichen Probleme in ihrer Ursächlichkeit und die Machtfelder sowie die 
bestehenden Herrschaftsmechanismen freizulegen. 2 

spätmodernen Konkurrenz und Rechenschaftsforderung gegründet son­
dern im grundsätzlich modernen Denken selbst: »Dem komplexen Prozess 
der Ausbildung des modernen historischen Denkens korrespondierte 
schließlich ein breites, nicht mehr bloß gelehrtes Interesse an der Ge­
schichte. Historisch-politische Bildung wurde nun von den Trägerschich­
ten der Aufklärung als entscheidendes Moment der Ausbildung aufkläreri­
scher Subjektivität begriffen. Eine neuartige historische Wissbegierde, ein 
neuartiges historisches Bewusstsein durchdrang die entstehende kulturelle 
und politische Öffentlichkeit. Diese umfassende Sichtweise des modernen 
historischen Denkens erst ermöglicht, das sich in dem Prozess der Aufklä­
rung verstärkende und verändernde wissenschaftliche und gebildete Inte­
resse an der Geschichte zutreffend in den Blick zu bekommen.« (Bödeker 
1994: 296) 

2 Die Akzeptabilität dieser analytischen Potenzbildung des Kulturbegriffs 
liegt in der disziplinären Parallelität dieser Bemühung. Auch in der Sozio­
logie manifestiert sich die Problematisierung gesellschaftlicher Herr­
schaftsverhältnisse als Organisationsmuster der Wirklichkeitsanalyse (vgl. 

221 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Über die Herstellung solcher Transparenz und der damit angestreb­
ten Problematisierung verdeckter sozialer Regulierungsmechanismen 
entfaltet der »weite Kulturbegriff« ein reflexives Potential, das über sei­
ne theoretische und analytische Leistungsfahigkeit hinausgeht, denn mit 
der komplexen Darstellung der Realität gerät die Wissenschaft selbst in 
den Blick ihrer eigenen Wirklichkeitsanalyse. Die Konsequenz dieser -
anhand des weiten Kulturbegriffs ermöglichten - reflexiven Wendung 
auf die Wissenschaft selbst, ist die zur Reflexion der Gesellschaft in 
ihren- als Selbstverständlichkeit verhüllten- machtvollen Beziehungen 
und Strukturierungen, denn: » ... our actual job is a critical discovery of 
the self-evidence ... « (Köstlin 1996b: 179). Der »weite Kulturbegriff« 
verbindet so die analytische Repräsentationskraft eines wissenschaftli­
chen Konzepts mit der kritisch-reflexiven Potenz eines gesellschaftspoli­
tischen Instruments. 

Damit ist auf einer ersten Ebene die Plausibilität der begrifflichen 
Potenz von »Kultur« explizit nachgewiesen. Die Autorität, die diese 
Sinnkonstruktion grundsätzlich stützt, ist allerdings noch nicht erreicht. 
In Entsprechung zur zweifachen Öffentlichkeit, innerhalb derer sich die 
Volkskunde bewegt und positioniert- derjenigen der akademischen und 
der gesellschaftlichen Öffentlichkeit -muss das Fach eine doppelte Au­
torisierungsstrategie einsetzen. Im Feld der Universität bemüht sich die 
Volkskunde um autorisierenden Anschluss über die eine Wissenschaft 
qualifizierenden Charakteristika sowie über den innerwissenschaftlichen 
Anschluss an die Gehalte anderer Disziplinen: Profiliert der »weite Kul­
turbegriff« auf der einen Seite die Komplexität gesellschaftlicher Ord­
nung, so definiert er gleichzeitig das theoretische und methodische Profil 
der Volkskunde als »multi-sited ethnography« (vgl. Welz 1998: 184). 
Wenn Gisela Welz den Begriff der »multi-sited ethnography« in ihrer 
Antrittsvorlesung zur »Feldforschung unter Mobilitätsdruck« als spezifi­
sche Form der »Feldforschung« definiert, die sich selbst »im globalen 
>Dazwischen< der Reisewege und Kommunikationsverbindungen« loka­
lisiert ( ebd.), dann erreicht sie damit eine wissenschaftliche Autorisie­
rung des volkskundlichen Vorgehens, weil sie dieses mit anderen ausdif­
ferenzierten Fächern der Ethnowissenschaften teilt. Indem sie diese Me­
thodik im Verlauf des Artikels zur Metapher des Faches transformiert, 
bindet sie den die Methode anleitenden Kulturbegriff, die Methode 
selbst und das Fach in untrennbarer Weise zusammen. Die diskursiv 
ausgerichtete Praxis, die »multi-sited ethnography« als pars pro toto für 

222 

Pongs 2000: 26f). Mit der Akzeptabilisierung ergibt sich allerdings gleich­
zeitig die erneute Einbindung in ein Konkurrenzfeld, was die erneute Pro­
filierung und Einschreibung der spezifischen (je) fachlichen Potenz her­
vorbringt. 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

das ganze Fach zu platzieren, macht die vielfaltige Potenz des volks­
kundlichen Kulturbegriffs zum fachprofilierenden Synonym: Die Potenz 
des Kulturbegriffs geht vom begrifflichen Instrument auf das Fach selbst 
über. In diesem Sinn spiegelt der Begriff der multi-sited ethnography -
parallel zur begrifflichen Potenz von »Kultur« - die fachliche Kompe­
tenz komplexitätsadäquater Realitätstransparenz. 

Eine zusätzliche Verstärkung der universitär wissenschaftlichen 
Einbettung erreichen die Volkskundlerinnen anhand diversifizierter in­
nerwissenschaftlicher V erweise. Im Anschluss an Theorien, Thesen und 
Ergebnisse prominenter Vertreterinnen aus den Nachbarwissenschaften 
sichern sie sich deren Akzeptanz. Die Autorisierung der eigenen For­
schung funktioniert konsequenterweise durch den gegenseitigen Autori­
tätstransfer. Die Volkskundlerinnen folgen mit dieser innerwissenschaft­
lichen Strategie formal den Performanzkriterien (spät-)moderner Wis­
senschaft - das heißt, das eigene Vorgehen und Argumentieren intersub­
jektiv nachvollziehbar zu gestalten-, wobei die diskursive Intention da­
rüber hinausgehend der je eigenen disziplinären »Glaubwürdigkeit«, 
»Seriosität« und dem Aufweisen »fachliche[r] Kompetenz« dient (vgl. 
Amold 200lb: 26). 

Die Autorisierung der Volkskunde anhand wissenschaftlicher Glaub­
würdigkeit und fachlicher Querverweise übernimmt ihre Funktion auch 
im außerwissenschaftlichen Feld. Im positiven Anschluss an den Kultur­
begriff der britischen Cultural Studies (vgl. Kaschuba 1995a: 29f) läßt 
sich die ganze Breite soziapolitischer Orientierung von Kulturwissen­
schaft auffachern und gleichzeitig als Legitimitationsinstrument für die 
eigene Kultur- und Fachdefinition einführen. Über kurze fachhistorische 
Zusammenfassungen, die den Einfluss der britischen Cultural Studies 
bei der Demokratisierung der klassenhierarchisch strukturierten engli­
schen Gesellschaft nachweisen, explizieren und positionieren die Volks­
kundlerinnen gleichzeitig ihr eigenes gesellschaftsorientiertes Konzept 
in der Öffentlichkeit. 

Das Komplexitätsmanagement der Volkskunde basiert auf dieser in­
neren Verknüpfung von theoretischer, methodischer und analytischer 
Begriffspotenz von »Kultur«, das die inhaltliche mit der identitären Di­
mension volkskundlichen Wissen Schaffens verbindet. Anhand der 
gleichzeitig nach innen in die (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft wie 
nach außen in die gesellschaftliche Öffentlichkeit gerichteten Autorisie­
rungsstrategien, die die Volkskunde als »kulturwissenschaftliche« Ana­
lytikerirr komplexer Realität profilieren, erreicht die Disziplin eine inne­
re V ernetzung ihrer inhaltlichen wie institutionellen Intentionen, die de­
ren Unterscheidung in eine theoretische bzw. wissenschaftspolitische 

223 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Interessensebene praktisch verunmöglichen und somit das Fach stabili­
sieren. 

Kompetenzmanagement 

Im volkskundlichen Management der Komplexität von spätmoderner 
Gesellschaft erweist sich die Volkskunde bereits in einer ihrer wesentli­
chen Kompetenzen - und zwar als universitäre Disziplin wie auch als 
gesellschaftlich orientierte Wissensinstitution. In diesem Sinn führt sie 
parallel zu ihrer inhaltlichen Profilierung über den »weiten Kulturbe­
griff« immer auch die Rechenschaft über die soziale Relevanz solcher 
Forschung mit: Es geht dem Fach um die kritische Reflexion des gegen­
wärtigen Daseins, um die Beobachtung und Deutung der gegenwärtigen 
Existenzformen und um die Sichtbarmachung von politischen Eingriffen 
in den gesellschaftlichen Alltag durch unterschiedliche Instanzen anhand 
unterschiedlicher Darstellungen sozialer Gemeinschaft. Diese Perspekti­
vierung formiert sozusagen reziprok die Qualität - im Sinne einer 
Eigenschaft wie auch einer Wertigkeit - dieser analytischen Transpa­
renz. Die Darstellung der Realität wird zur Situationsdiagnose: »[Sig­
fried Giedions] Frage nach den Grenzen der industrietechnologischen 
Entwicklung stellt sich in den letzten Jahren immer stärker und unter 
verschärften Bedingungen. Das Problemlösungsversprechen der >High 
Tech< ist nicht eingelöst worden, ohne zugleich völlig neue Problemdi­
mensionen hervorzurufen.« (Hauser 1994: 11) 

AndreaHauser stellt ganz an den Anfang ihrer sachkulturellen For­
schungsarbeit - also noch vor der Explikation ihrer Fragestellung und 
theoretischen Verortung - eine zeitgenössische Gegenwartsskizze, die 
ihre Untersuchung in den Kontext aktueller Problembestände hinein­
stellt. Damit qualifiziert sie ihre Skizze und die daran anschließende 
Forschung als diagnostische Wirklichkeitswiedergabe, woraus sie die 
gesellschaftliche Relevanz ihres Erkenntrlisinteresses ableitet, denn: 

»>Nach allen naturwissenschaftlichen Erfolgen und technischen Großtaten fin­
den sich die Subjekte wieder in einer Welt voller Sachzwänge, Ungerechtig­

keiten und Bedrohungen.< Dass heute Technik als ein großes, undurchschauba­

res Machtsyndrom bedrohlich wirkt, hat m.E. damit zu tun, dass sie immer 
weniger gegenständlich erlebbar ist. Die enge Verbundenheit des Menschen 

mit den Geräten und Dingen in vorindustrieller Zeit -bis in den Körper hinein 
- wird durch die alles erfassende Computerisierung und Automatisierung, 

durch rein gedankliche und visuelle Vorgänge ersetzt.« (ebd.) 

224 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

An die grundlegend zusammenfassende Diagnose schließt Hauser die 
Aufzählung unterschiedlicher Symptome des kritischen Zustands an. 
Undurchschaubarkeit, Bedrohungsgefühle sow1e Entkörperlichung 
durch Computerisierung und Automatisierung zeigen an, dass der zeit­
genössische Gesellschaftszustand für die Menschen das Leben schwierig 
und unangenehm macht; es ihnen weitgehend entfremdet. Eine geraffte 
Zeitgeschichte von der Vorindustrialisierung bis zur Gegenwart, die 
Hauser im Folgenden anschließt, wirft assoziative, erfahrungsnahe 
Schlaglichter auf die Sachentwicklung als graduell zunehmende »Ent­
gegenständlichung«, die im Zeichen der zunehmenden Technisierung, 
Massenproduktion und des Massenkonsums steht (ebd.: 12). 

Im Blickwechsel von der eingangs geschilderten strukturellen Ent­
wicklung hin zum Menschen im Verlauf ihrer Einleitung erfasst die 
Diagnose Hausers sowohl die Konsequenzen als auch das subjektive 
Aneignungspotential der Technik für die Menschen: 

»So weist Wolfgang Sachs in seiner aufschlussreichen Untersuchung über die 
>Liebe zum Automobil< nach, dass das Auto heute mehr ist als ein Fortbewe­
gungsmittel, es ist zugleich Schutzraum, Machtinstrument und Fetisch, letzt­
lich kulturelles Symbol unserer Zeit. Er zeigt, wie vielschichtig und emotional 
aufgeladen unsere Beziehungen zu Sachen geworden sind.« (ebd.) 

Dieser Blickwechsel dient einerseits der Verknüpfung von Struktur und 
Praxis, in deren Mitte Hauser den Menschen platziert. Andererseits be­
gründet der Blickwechsel das (historische) Forschungsinteresse der 
Arbeit: »Der historischen Genese dieser Sachbeziehung geht die vorlie­
gende Untersuchung nach.« (ebd.) Anhand dieser vielfaltigen Verknüp­
fungen unterschiedlicher Blickrichtungen, Phänomenbereiche und Zei­
ten bewerkstelligt die Autorirr einen zwingenden Aktualitätsnachweis 
ihrer folgenden Forschung, die den historischen Zeitraum des 18. und 
19. Jahrhunderts in den Blick nimmt, denn letztlich präsentieren alle im 
Verlauf der Arbeit vorgelegten Ergebnisse den historischen Vorlauf der 
in der Einleitung entworfenen Gegenwartsdiagnose. Alle kommenden 
Analysen und Interpretationen des von Hauser sichtbar gemachten Zivi­
lisationsprozesses fungieren als diagnostische Symptombeschreibungen 
der gesellschaftlichen Entwicklung hin zum gegenwärtigen Zustand. 

In dieser analytisch-diagnostischen Weise weitet sich der volkskund­
liche Kompetenzerweis von der »kulturwissenschaftlich« ermöglichten 
Komplexitätstransparenz zu einer transparenten Qualifizierung der eige­
nen Zeit aus: Die volkskundliche Forschung führt ihren Rezipientinnen 
nicht nur den Stand der Dinge vor Augen, sondern vielmehr den Zustand 
der Gesellschaft. Indem der sofort ersichtliche Aktualitätsbezug und die 

225 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

darauf bezogene »kulturwissenschaftliche« Diagnosekompetenz an den 
allerersten Anfang des Buch gestellt werden, versucht Hauser - wie 
auch ihre Fachkolleginnen - der Schwierigkeit zu begegnen, die kom­
plexe Fähigkeit des Faches gegenüber der Gesellschaft deutlich zu ma­
chen, die mit der Offenheit und Diversität geistes- und sozialwissen­
schaftlicher Forschung seltener eine spezifische Kompetenz als vielmehr 
eine berufliche Inkompetenz und Nichtprofessionalität verbindet (vgl. 
Langewiesehe 2004: 47; Landfried 2004: 62ff; Luhmann 1992b: 80ft). 

Diese gesellschaftliche Fragilität der volkskundlichen - wie allge­
mein geistes-und sozialwissenschaftliehen- Strategie, anhand ihrer kri­
tischen Fähigkeit die eigene soziale Relevanz zu beweisen, manifestiert 
sich in der Notwendigkeit, das Stabilisierungsmanagement zu erweitern. 
Über die Darstellung der Symptome für die problematischen Bereiche 
der Gesellschaft hinausgehend kommentieren, modifizieren und erwei­
tern die Volkskundlerinnen ständig die sich selbst zugeschriebene Rolle. 
Das bedeutet, dass die Volkskunde erkannt hat, dass nicht allein die 
Darstellung und das Erkennen problematischer Phänomene oder Ver­
hältnisse innerhalb des sozialen Gefüges die Wichtigkeit der volkskund­
lichen Wissensinstanz qualifizieren und garantieren können. Das weiter­
führende Nachdenken - in Form und Sinn gesellschaftlicher Selbst­
Reflexion - über den eigenen Zustand und die eigene Zukunft, führt erst 
aus möglichen Aporien dieses Wissens hinaus in eine bessere, sinnvolle­
re Gesellschaft. 

Die volkskundlichen Fachvertreterinnen exerzieren und demonstrie­
ren diese Notwendigkeit in Form einer konstant mitgeführten disziplinä­
renwie gesellschaftlichen Selbstreflexion. Praktischjede Äußerung wird 
flankiert von einer Einschränkung, Relativierung, Warnung, von Schuld­
eingeständnissen und geforderten Neuorientierungen. Die darin enthal­
tene wissenschaftliche Bescheidenheit potenziert allerdings - geradezu 
paradox - die volkskundliche Kompetenz: Die Disziplin signalisiert da­
mit, dass sie sich nicht einläßt auf modische Trends, noch der Versu­
chung erliegt, ihre Position durch aktuelle Konjunkturen zu sichern. 
Ganz im Gegenteil ist sie sich ihrer eigenen Forschungsposition inmitten 
des zu untersuchenden Felds bewusst, und erkennt deshalb die Gefahren 
des selbstbewusst-blinden Vertrauens auf einmal erarbeitete Theorien 
und Ergebnisse. Sie reflektiert in jedem Feld ihrer Forschungstätigkeit 
die politische Manipulierbarkeit ihrer Thematisierungen und sie weiß 
um die Begrenztheit wissenschaftlicher Erkenntnis für die Veränderung 
gesellschaftlicher Realitäten. Gerade in dieser (exzessiven) Selbstrefle­
xität steckt die diskursive Potenz dieser volkskundlichen Stabilisie­
rungsstrategie. Mit der kritischen Thematisierung seiner selbst themati­
siert das Fach gleichzeitig auch die Wissenschaft an sich. Statt sich 

226 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

einem äußeren Diktat von wissenschaftlicher Legitimierung zu beugen, 
übernimmt die Disziplin selbst die Rolle der Legitimitätsdefinition. In 
der zum Nutzen der Gesellschaft durchgeführten Reflexion von Wissen­
schaft rechtfertigt sie einerseits diese Form ihrer Argumentation und er­
reicht andererseits die Umkehrung des Kräfteverhältnisses zugunsten der 
Volkskunde im wissenschaftlichen Konkurrenzfeld: Nicht die anderen 
gestehen in letzter Instanz der Volkskunde ihren Platz zu, sondern die 
Volkskunde selbst bestimmt ihre Position. 

Diese diskursiv strategische Drehung der wissenschaftlichen Autori­
sierung basiert auf dem historisch entfalteten Konflikt zwischen dem 
wissenschaftlichen »Ethos«- wie es Robert Merton in den 1930er erst­
mals formulierte (vgl. Weingart 2003: 15ft)- und den gesellschaftlichen 
Erwartungen an die Wissenschaft am Ende des 20. Jahrhunderts. Entge­
gen dem ursprünglichen Ethos - das als mythische Selbstbeschreibung 
interpretiert werden kann (vgl. Grundmann/Stehr 2005b: 414) -, das 
unter anderem die (ideelle, wirtschaftliche und staatliche) Interessenlo­
sigkeit zur Bedingung wissenschaftlicher Objektivität erklärte, fordert 
die gegenwärtige (unter anderem wirtschaftliche und staatliche) Öffent­
lichkeit eben diese Interessenorientierung der Wissenschaft an der eige­
nen Gesellschaft. Die Wissenschaft sieht sich genötigt bzw. vor die Not­
wendigkeit gestellt, ihre definitorisch formulierte Distanz zur Gesell­
schaft zu revidieren ( ebd.: 20f). In diese Revision eingeschlossen ist die 
ebenfalls in die moderne Wissenschaftsdefinition eingeschriebene 
Selbstverständlichkeit ihrer Autorität, deren Evidenzverlust die Wissen­
schaft selbst als Krisenstatus wahrnimmt (vgl. Kimmich/Thumfart 
2004b: 8) und den sie in neu verteilter Rollendefinition wiederherzustel­
len versucht. Dennoch bleibt der ambivalente Charakter des spätmoder­
nen Verhältnisses zwischen Wissenschaft und Öffentlichkeit ein kon­
stanter Faktor, der die wissenschaftlichen Äußerungen sowie die wissen­
schaftliche Praxis dynamisiert. So konkret sich die Vorstellungen hin­
sichtlich wissenschaftlicher Relevanz von Seiten unterschiedlicher ge­
sellschaftlicher Bereiche darstellen, so konkret äußert sich die Volks­
kunde - und mit ihr auch ihre geistes- und sozialwissenschaftliehen 
Mitdisziplinen (vgl. Osterhammel 1997: 398) - hinsichtlich ihrer Be­
deutsamkeit für die Gesellschaft. 

Werden im außerwissenschaftlichen Feld ökonomische Relevanzen 
der Geisteswissenschaften festgestellt, »wenn man etwa an die Wissens­
bedarfe transnational agierender Wirtschaftsunternehmen im Bereich 
interkultureller Kommunikation denkt oder mit Robert Reich daran 
glaubt, dass Symbolanalytiker die dominante Berufsgruppe der Wis­
sensökonomie darstellen« (Meier/Schimank 2004: 119), dann antwortet 
die Volkskunde in entsprechender Kohärenz mit ihrem Angebot der re-

227 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

flexiven Kulturanalyse »als Instrument interkultureller Bildung und an­
thropologischer Erkenntnis«, um damit »einen genuinen Beitrag zum 
Problem der Reintegration der technologischen Zivilisation in die gesell­
schaftliche Kultur der Zukunft zu leisten« (Bagus 1996: 200). Wird der 
außerwissenschaftliche Wissensprofit von geisteswissenschaftlichem 
Wissen für »die stetig wachsende Zahl der non-profit-Organisationen« 
(Meier/Schimank 2004: 119) geltend gemacht, verweist die Volkskunde 
auf ihre Kompetenz und ihr Interesse, »an wesentlichen Problemfragen 
der Gegenwart, die immer drängender werden und der Aufklärung vor 
der Gesellschaft harren« (Jacobeit 1997: 27), mitzuarbeiten. Oder 
scheint ein allgemeiner Gewinn geisteswissenschaftlicher Forschung im 
Zweck zu liegen, »die ubiquitäre Nachfrage nach Ethik [zu] bedienen« 
(Meier/Schimank 2004: 119), dann sehen die Volkskundlerinnen einen 
wesentlichen Teil ihrer Forschungsmotivation in den »kulturwissen­
schaftlichen« Potentialen, »die dunkle Dimension der Folklore öffentlich 
[zu] machen« (Seidenspinner 1996: 225) und in diesem Sinn »zur 
Überwindung der >Kulturmauer< und zur >Versöhnung der Differenzen< 
aktiv beizutragen« (Roth 1995: 170) sowie fatale Instrumentalisierungen 
(geistes-, sozial- oder kultur-)wissenschaftlichen Wissens »kompetent in 
die Schranken [zu] verweisen« (Kramer 1997: 87). 

Die Volkskundlerinnen präsentieren sich der Gesellschaft gegenüber 
anhand ihres diversifizierten und durchaus konkret applizierbaren Kom­
petenzensets als orientierende Instanz, die das Instrumentarium für ein 
gesellschaftliches Konfliktmanagement bereithält, sei es für gewaltbe­
setzte, kriegerische, wirtschaftliche, regionale oder nationale Problemla­
gen. Ihre fachliche Kompetenz qua »Kultur« generiert in wissenschaftli­
cher Analyse und kritischer Reflexion komplexes Wissen über die Ge­
sellschaft, das nicht nur dessen Relevanz in statu beweist sondern auch 
die Volkskunde quasi automatisch in ihre Rolle der gesellschaftlichen 
Dienstleisterin einsetzt. Die Selbstzuschreibung ihrer gesellschaftsorien­
tierenden Funktion platzieren die Volkskundlerinnen ebenso prominent 
wie nachhaltig: Die programmatisch relevanten Passagen finden sich 
jeweils am Ende eines Beitrags; das heißt, der Schluss ihrer Reflexion 
spiegelt gleichzeitig das Finale volkskundlicher Forschung. 

Die Wichtigkeit, ja geradezu Fundamentalität dieses Selbstverständ­
nisses für das Fach markiert die Autorität, die hier zur weiteren Rücken­
deckung herbeigerufen wird. Nicht mehr einzelne Autorinnen aus dem 
zeitgenössischen Theorierepertoire sozial- und geisteswissenschaftlicher 
Praxis werden beigezogen, sondern das ganze Programm einer philoso­
phisch fundierten Gesellschaftsidee wird zitiert: Die »Aufklärung« bil­
det den Boden und den Horizont für das volkskundliche Forschen (vgl. 
Bausirrger 1995: 245; Kaschuba 1995a: 45). In differenzierender Inter-

228 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

pretation dessen, was Aufklärung für die gegenwärtige Wissenschaft be­
deutet, umgeben die Volkskundlerinnen ihre Praxis mit dem Nimbus der 
Autorität. »Aufklärung« erscheint dabei als Mittel zum Zweck, um eine 
»Lösung der Probleme im Zusammenleben der Völker« (Roth 1995: 
177) zu finden bzw. innerhalb einer Gesellschaft gleiche subjektive wie 
objektive, gleiche individuelle wie kollektive Rechte für alle zu gewähr­
leisten (vgl. Lipp 1996: 110), das heißt in pragmatischerer Formulierung 
»rechtliche und wirtschaftliche Normalisierung« (Tschofen 1995b: 30) 
anzustreben. »Aufklärung« wird als Allgemeingut einer Gesellschaft de­
klariert, in dem Sinne dass » ... seriöses Denken nicht esoterisches Den­
ken« wird (Jacobeit 1997: 27) oder in letzter Konsequenz zum Ziel 
volkskundlicher Forschungstätigkeit erklärt, wie es Köstlin in seinem 
bereits zitierten Reflexionspostulat für die Wissenschaft formuliert hat 
(vgl. Köstlin 1996b) bzw. wie Kaschuba es provokativ zur Pointe seines 
Schlussfazits macht: »Dies alles mag naiv klingen und manchem viel­
leicht zu sehr nach >Aufklärung<. Doch wenn die Alternative dazu nur 
pessimistische Abgeklärtheit lautet, dann bekenne ich mich gern zu sol­
cher Naivität.« (Kaschuba 1995a: 45) Anhand dieses ideellen Ausgriffs 
erhält die grundlegende Potenz der Volkskunde die Qualität einer mora­
lischen Kompetenz, mittels derer die Disziplin ihre spezifische, gesell­
schaftsrelevante Position im Konkurrenzfeld um informierende Orientie­
rung der Gesellschaft zu festigen versucht. Die kritische »Aufklärung« 
einer diversifizierten Öffentlichkeit soll in diesem Sinn sowohl für ge­
sellschaftliche Institutionen und Repräsentantinnen wie auch für die in­
dividuellen Bürgerinnen als korrigierender Eingriff wahrgenommen 
werden können. Dementsprechend richtet sich die Volkskunde in und 
mit ihren Publikationen an ein diversifiziertes Publikum aufunterschied­
lichen Foren. Das Potential und die Akzeptabilität dieses Öffentlich­
Werdens liegt zu einem wesentlichen Teil in der neuartigen Kommuni­
kationsstruktur zwischen Wissenschaft und Öffentlichkeit, wie sie für 
das Ende des 20. Jahrhunderts typisch geworden und von Peter Weingart 
als Strategie der autorisierten Selbstpositionierung beschrieben worden 
ist: 

»Ein Beispiel für diese Form der gesellschaftlichen Beeinflussung der wissen­
schaftsinternen Reputationsstruktur ergibt sich aus der gewachsenen Bedeu­

tung der Massenmedien, insbesondere ihrer Funktion für die Aufmerksam­

keits- und Legitimationsbeschaffung. Der Rekurs seitens der Wissenschaft auf 
eine außerwissenschaftliche Öffentlichkeit hat eine lange Tradition. Dabei 

handelt es sich letztlich um den Versuch, innerwissenschaftliche Konflikte 

durch allgemeine soziale Zustimmung zu entscheiden und abzuschließen [ .. .]. 
Unter bestimmten Bedingungen wählen Wissenschaftler zuweilen den strate-

229 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

gischen >Umweg< über die Öffentlichkeit. Das geschieht insbesondere in Kri­
sensituationen, die nicht von der scientific community selbst gelöst werden 
können, wie die Etablierung der Grenzen einer neuen wissenschaftlichen Dis­
ziplin oder eines kontroversen neuen theoretischen Programms innerhalb einer 
Disziplin [ ... ]. Es geht also um die Mobilisierung von Legitimität im Hinblick 
auf die Sicherung und gegebenenfalls Expansion der Grenzen gegenüber der 
gesellschaftlichen Umwelt und die Konfliktregelung im Innem [ .. .].« (Wein­
gart 2003: 27f; Hervorhebung i.O.) 

Ob das adressierte Publikum auch tatsächlich als Rezipientinnen in die 
ihr zugedachte Rolle schlüpft, hat für die Analyse der diskursiven 
(Fach-)Wissenschaftspraxis kein Gewicht. Denn grundsätzlich gilt, was 
Weingart hinsichtlich der wissenschaftlichen Außenorientierung bereits 
anhand anderer Beispiele nachvollzogen hat: 

»Dabei handelt es sich um ein von verschiedenen Seiten jeweils unterschied­
lich projiziertes Publikum. Die Öffentlichkeit, der gegenüber die Wissenschaft 
legitimierungspflichtig ist, gibt es in keiner realen Form außer in Gestalt von 
Politikern, die wiederum unter Verweis auf die Öffentlichkeit Budget- und 
Prioritätenentscheidungen begründen, oder in Gestalt von Medien, die das 
Recht der Öffentlichkeit auf Aufklärung beschwören. Die Wirkungsmacht die­
ses Konstrukts besteht darin, dass es dennoch von allen Seiten geteilt wird. 
Politik, Wirtschaft und Medien berufen sich gleichermaßen auf die Öffentlich­
keit und unterstellen ihr bestimmte Interessen.« (Weingart 2001: 345) 

Was für die Wissenschaft gilt, gilt aufgrundihrer Selbstreflexivität vice 
versa für alle »aufgeklärten« Bürgerlnnen, was im Verständnis der 
Volkskundlerinnen zu entsprechenden Reaktionen aufunterschiedlichen 
Gesellschaftsebenen führen soll: »Falsche Argumente müssen sachlich 
bestritten und öffentlich zurückgewiesen werden. Unsere Aufgabe könn­
te der V ersuch sein, historische und humane Denkhorizonte in diesen öf­
fentlichen Diskurs einzuführen, um damit wieder Maßstäbe zu setzen 
und Augenmaß herzustellen.« (Kaschuba 1995a: 44f) Das in kritischer 
Analyse generierte Wissen der Volkskunde kann demgemäß in konse­
quenter öffentlicher Vermittlung die Potenz eines (weiten) gesellschafts­
politischen Korrektivs entfalten. 

Verweist die starke und stetige Wiedereinschreibung dieser volks­
kundlichen Selbstfunktionalisierung als gesellschaftliche Orientierungs­
und Korrekturinstanz zum einen auf die dynamisierende Konkurrenzsi­
tuation spätmoderner Wissensherstellung, so manifestiert sie zum ande­
ren die historische Spezifik dieses Aushandeins von gesellschaftlichen 
Ordnungsentwürfen mithilfe wissenschaftlichen Wissens. Die verschie­
denen Instanzen in diesem Feld übernehmen 

230 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

»die Funktion der Diskursivierung spezifischer und für maßgebliche gesell­
schaftliche Gruppierungen kontroverser issues [ .. .]. Die Diskursivierung meint 
die Prozeduralisierung von Kontroversen nach der Maßgabe, dass es bei der 
Lösung von politischen Konflikten nicht in erster Linie um die Herstellung 
von Konsens oder das Erreichen einer durch eine Mehrheit gestützte Entschei­
dung geht, sondern dass diese nur dann als nachhaltig legitim gelten kann, 
wenn sie zuvor Gegenstand eines Diskurses gewesen ist. Kennzeichnend für 

die Diskursivierung als Ressource der Legitimationssicherung sind deren 
Funktionen der Deliberation, Mediation, Informierung, Beratung und Empfeh­

lung.« (Weingart 2003: 101) 

Kohärent zu dieser Situation und die Akzeptanz der eigenen Diskurspra­
xis fördernd profiliert sich die Volkskunde als gesellschaftliche Media­
torin und orientierende Gesellschaftsanalytikerin, die gleichzeitig die ge­
sellschaftliche Öffentlichkeit informiert und orientiert. Volkskundliches 
Komplexitäts- und Kompetenzmanagement verbinden sich so einmal 
mehr zu einer untrennbaren Einheit, indem der relationierende Kultur­
begriff die reflektierte Transparenz und kritische Korrektur sozialer Zu­
stände ermöglicht, die der Gesellschaft in orientierender Weise für ihre 
Selbstfindung zur Verfügung gestellt werden. 

Differenzmanagement 

Mit der eigenen Profilierung der Volkskunde als analytisch-kritische 
Orientierungsinstanz ist trotz jedem damit verbundenen Potenzerweis 
noch keine individuell identifizierbare Position im gesellschaftlichen 
und wissenschaftlichen Konkurrenzfeld erreicht. Um anhand des inhalt­
lich begründeten Fachprofils eine eigenständige, institutionell kontinu­
ierliche Position zu erreichen, ist es notwendig, den Status der Volks­
kunde als individuelle, wissenschaftlich-akademische Disziplin immer 
wieder zu explizieren. Die Konkurrenz der 1990er Jahre, die unter ande­
rem begründet wird durch die stetig wieder eingeschriebene und wach­
gehaltene Krise einer kontinuierlich zunehmenden Ressourcenknappheit 
(vgl. Kimmich/Thumfart 2004a), verlangt in ihrer diskursiven Explika­
tion die existentielle Rechtfertigung jeder Institution durch ihre jeweilige 
unverwechselbare Spezifität. Nur diejenigen Disziplinen, die sich klar 
von den anderen unterscheiden, können in dieser diskursiven Logik ihr 
legitimes (Weiter-)Bestehen behaupten. Dass die Volkskunde ist, was 
sie zu sein behauptet, ist vor diesem Hintergrund keineswegs und nie 
selbstverständlich, sondern muss regelmäßig und unterschiedlichen Re­
zipientlnnen gegenüber verständlich gemacht werden. Ihre Legitimation 

231 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

als Wissenschaft und ihre Legitimität als individuelle Disziplin fordert 
die Volkskunde zu einem ununterbrochenen Differenzmanagement auf. 

Im Kontext dieser neuen Wissenskonkurrenzen unterliegt jeglicher 
Anspruch auf Legitimität der eigenen Äußerungen einem verstärkten 
Beweisdruck Was als Wissen lanciert wird, muss mit einem Autoritäts­
siegel versehen sein. Da mit der Konkurrenz um »sinnvolles« Wissen 
auch neue Bewegung in die bisherige zwischen- wie überfachliche Dy­
namik gekommen ist, verbindet sich der Autoritätsnachweis mit der je­
weiligen disziplinären Neupositionierung. Im Hinblick auf eine sichere 
Position bedeutet Dynamik aber auch eine ständige Labilität der Situa­
tion. Aufgrund dieser starken Betonung der jeweiligen Fachspezifik 
funktioniert jegliche Herstellung und Überprüfung von wissenschaftli­
chem Wissen, das allen als gemeinsames universitäres Grundanliegen 
gilt, nicht ohne Kolleginnen bzw. nicht ohne größeres Wissensumfeld. 
Denn: Wer soll das hergestellte Wissen kritisch evaluieren, wenn keine 
Personen oder Instanzen mit mureichender Kenntnis, das heißt Nähe bei 
gleichzeitig genügend kritischer Distanz zu dem Bereich vorhanden 
sind, in dem das neue Wissen produziert und platziert wird? Und wer 
soll an und mit diesem Wissen weiterarbeiten, wenn es keine Kennerin­
nen der untersuchten Felder gibt, die gleichzeitig auf der Suche nach 
Differenz bezüglich des bisher Bekannten sind? 

Bruno Latour beurteilt dementsprechend den disziplinären Wettbe­
werb als basale Notwendigkeit von Wissenschaft: »Der Streit der Fakul­
täten gehört nicht zu den beklagenswerten Aspekten der Wissenschaften, 
sondern ist einer ihrer Motoren.« (Latour 1994: 894; vgl. auch Kö­
nig/Lämmert 1999b: 8) Produktive Konkurrenz bei der Herstellung von 
neuem Wissen entsteht demnach in der ständigen Differenzierung und 
Entdifferenzierung aller beteiligten Akteurinnen (seien es Personen oder 
Institutionen) hinsichtlich ihrer gegenseitigen Stellungen und inhaltli­
chen Ansprüche, wie es Markus Amold anläßlich eines Forschungspro­
jekts zur Unterschiedlichkeit diverser » Wissenschaftskulturen« pointiert 
ausformuliert: 

»Damit wird aber nicht nur eine Grenze zwischen Universität und Umwelt ge­
zogen, sondern diese teilt bereits innerhalb der Universität das akademische 

Feld: Der Streit um die Stellung der Grundlagenwissenschaft ist auch ein Streit 

der Fakultäten, um deren akademische Reputation und ihren legitimen Vertre­
tungsanpruch für die Universität als solche. Dies hat aber wichtige Konse­

quenzen für die Analyse der Wissenschaftskultur einer Natur- oder einer Kul­

turwissenschaft Da eine Disziplin ihr Selbstbild und ihre Selbstdarstellung 
immer in einer Abgrenzung von einem (realen oder auch imaginären) Anderen 

findet, hat man auch deren weitere akademische und außerakademische Um-

232 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

weiten im Auge zu behalten. Selbstdarstellungen und Selbstbilder sind als sol­
che schon Teil jener Identität und sozialen Zusammenhalt sichernden >Arbeit 
an den Grenzen< (boundary work), bei dem man in konkreten sozialen Situa­
tionen versucht, Grenzen gegenüber den verschiedensten Umwelten immer 
neu zu ziehen. Wobei auf der einen Seite versucht wird, sich gegenüber be­
stimmten äußeren Einflüßen abzugrenzen, um auf der anderen Seite zugleich 
daran zu arbeiten, äußere Entwicklungen und Einflüsse auch in die eigene 
Wissenschaftskultur zu integrieren (seien es neue Generationen an Studieren­
den oder auch neue Forschungsfragen und -methoden). Diese beiden Aspekte 
zusammen - das Ausgrenzen und das Integrieren des Fremden -ergeben einen 
permanenten, von Spannungen beherrschten Dialog mit den verschiedenen 
Umwelten.« (Amold 2001b: 32; Hervorhebungen i.O.) 

Diese Dynamik zeigt in den 1990er Jahren eine historische Spezifik des 
von Latour als grundsätzlich definierten Streits der Fakultäten. Die wie­
derholte Evokation des Sparzwangs generiert einen diskursiv immer 
wieder neu eingeschriebenen Widerspruch aus einem allgemeinen wis­
senschaftlichen common sense, der alle Fakultäten und Disziplinen zur 
einen großen Autorität »Wissenschaft« zusammenbindet (vgl. Weingart 
1995: 11) bei gleichzeitiger Forderung nach sichtbarer disziplinärer Spe­
zifik. Für das Feld der Geistes- und Sozialwissenschaften- also auch für 
die Volkskunde - stellt sich damit die Herausforderung, in der Dynamik 
der Selbstpositionierung einerseits eine fachliche Unverwechselbarkeit 
zu statuieren und andererseits eine kommunikative Einbindung in einen 
größeren wissenschaftlichen Zusammenhang herzustellen. 

Kooperationen und Allianzen 

Wolfgang Kaschuba bedient sich in seiner programmatischen Antritts­
vorlesung aller drei oben genannten Strategien des Konkurrenzmanage­
ments und platziert diese mit erhöhter Sichtbarkeit am Anfang seiner 
Rede: Jetzt hat er die wohl größte Aufmerksamkeit seines Publikums, 
das gespannt ist auf seine Ausführungen. Noch bevor er sich konkret auf 
sein angekündigtes Thema konzentriert, positioniert er das Fach auf rund 
drei Seiten- also während etwa zehn Minuten seiner einstündigen Vor­
lesungszeit - in Differenzen setzender Weise. Er spricht ausführlich da­
rüber, dass es dem Fach angelegen sein muss, eine verbindende Integra­
tivität zu zeigen und das sowohl im universitär-wissenschaftlichen wie 
im gesellschaftlichen Bereich. Er formuliert die Forschungsanliegen und 
-desiderate der Disziplin und er entwirft letztendlich das - seine Ein­
gangsäußerungen abschließende - Profil der eigenen Fachwissenschaft: 
»Schließlich ist damit angezeigt, dass es nicht um die einfache Fort­
schreibung eines Kanons geht, sondern um die Neukonzipierung eines 

233 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Faches, das enge Horizonte überschreiten, das offen und integrationsfa­
hig sein will, das Austausch und Diskussion als Anstöße zu >produktiver 
Selbstverunsicherung< braucht.« (Kaschuba 1995a: 28) In einer balan­
cierenden Bewegung des interdisziplinären Leistungsvergleichs, zwi­
schen Anschlüssen an Bisheriges und Neuentwürfen und der gegenseiti­
gen produktiven Selbstverunsicherung bzw. Bestärkung mobilisiert Ka­
schuba die verschiedenen Ressourcen, die Kooperation im Sinne einer 
»systemübergreifende[n], im Diskurs wahrnehmbare[n] Solidarität, Rü­
ckendeckung, Zusammenschluss oder Zusammenarbeit zweier oder 
mehrerer in den Diskurs involvierter gesellschaftlicher Systeme, um den 
eigenen Standpunkt zu verbessern« charakterisieren (Kurath 2005: 34). 

Diese Balancierung der Selbstprofilierung im Kontext gegenseitiger 
Kooperation schlägt sich auch in der inhaltlich orientierten Textstruktu­
rierung nieder: 

»Neben dem Haupttext laufen die Fußnoten, in denen die Autoren zitiert wer­

den, die das Glück haben zumindest nicht ignoriert zu werden. Über die Fuß­
noten werden Beziehungen hergestellt, werden Links innerhalb des Archivs 

gelegt, mithilfe derer man sich orientieren kann. Noch mehr: Nimmt manjedes 

zitierte Werk für seinen Autor, dann läßt sich das Verweissystem der Zitate 
und Anmerkungen als soziale Verknüpfung der Wissenschaftler lesen, die zu­

sammen jene scientific community bilden, die sich um jenes Thema gebildet 

hat und zu der man sich selbst zählt. So versucht man nicht nur in jedem Buch 
die gerade aktuelle Ordnung eines Gebiets darzustellen, sondern bildet zu­

gleich intellektuelle Netzwerke ab, die lebende und tote Autoren [bzw. Diszi­

plinen; se] miteinander in Beziehung setzen.« (Amold 200lb: 20f; Hervor­
hebung i.O.) 

Über diese Strategie, sich beim Einbezug theoretischer Bestände explizit 
an inhaltlichen Aspekten zu orientieren, die von der Fragestellung vor­
gegeben werden, läßt sich mit jedem veröffentlichten Beitrag ein wis­
senschaftlicher Weg beschreiten, der interdisziplinär gepflastert ist, aber 
im Grunde als spezifischer, fachwissenschaftlicher dargestellt wird. 
Durch den Beizug außerfachlicher Autoritäten untermauert jeder Autor 
und jede Autorirr allerdings die eigene fachliche Position. Wenn auch 
subtil platziert, so stehen doch - im hier besprochenen Fall der Volks­
kunde - die volkskundlichen Reflexionen im Zentrum, die durch flankie­
rende fremddisziplinäre Zitate inhaltlich und in ihrer Positionierung be­
stätigt werden. Die Einbindung der zitierten Autoritäten funktioniert als 
gegenseitige Anbindung der verschiedenen Fächer, denn jede einzelne 
Disziplin erweist den anderen die Reverenz und sichert sich damit die 
eigene Rezeption; und sie macht aus ihren Konkurrentinnen ihre eigenen 
Kolleginnen und interessierten Leserinnen (vgl. Weingart 2003: 32f). 

234 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Diese balancierende Strategie, durch Kooperationen disziplinäre Al­
lianzen zu schaffen, dient nicht nur der je eigenen institutionellen Ex­
istenzsicherung sondern übernimmt auch die Signalisierung bereits be­
stehender Fächerverbindungen innerhalb gemeinsamer Forschungspro­
jekte. Damit läßt sich eine wissenschaftliche und fachliche Selbstautori­
sierung betreiben, die dem universitären wie gesellschaftlichen Ruf nach 
Synergien herstellenden V ernetzungen entgegenkommt, ohne die eigene 
institutionelle Profilierung aufgeben zu müssen.3 Die Kooperation wird 
so zur eigentlichen Allianz, die der je gemeinsam-einsamen Existenzsi­
cherung dient. 

Sehr deutlich zeigen sich diese Allianzschlüsse auf der Ebene der 
Subjektpositionen. Im Feld der »kulturwissenschaftlichen Stadtfor­
schung« äußern sich auffallig viele Forscherinnen von hierarchisch und 
institutionell sehr unterschiedlichen Positionen. Die Allianzbildung 
funktioniert hier quer über die Fächer und die institutionellen Strukturen 
hinweg. Einerseits erreichen die einzelnen Wissenschaftlerinnen über 
das gemeinsame interdisziplinäre Feld die eigene disziplinäre Qualifika­
tion bzw. Position und andererseits begegnen sich disziplinär unter­
schiedliche Wissenschaften, die gemeinsam ein »neues« Feld etablieren 
und gleichzeitig je für sich selbst reklamieren. Die Allianz der verschie­
denen Positionsinhaberinnen sowie die Kumulation ihrer Qualifika­
tionsarbeiten verdichtet sich für das Fach der Volkskunde zu einer diszi­
plinären Positionsstärkung: Erstens demonstriert die Anhäufung der Ti­
tel und der darin enthaltenen Qualifikationen die akademische Anerken­
nung volkskundlicher Kompetenz. Die Position des Fachs erhält ihre le­
gitime Autorität anhand der akkreditierten Positionen ihrer Vertreter­
Innen. Zweitens verspricht die bereits über Jahre und gemeinsame Inte­
ressen hinweg funktionierende Zusammenarbeit, die eine starke Ver­
netzung dieser Personen nach sich zieht, eine längerfristige Verbindung 
der Wissenschaftlerinnen und ihrer Disziplinen. Gerade in dieser zeitli­
chen Dimension liegt ein wesentlicher Aspekt der disziplinären Exis­
tenzsicherung, denn die Kooperation funktioniert nicht nur im und für 
denjeweiligen Moment, sondern beinhaltet eine weit in die Zukunft rei­
chende Dimension: Konsequenz der nachvollziehbaren Karriereverläufe 

3 Dass besonders die institutionell kleineren Fächer dem Problem der kon­
kurrenzbedingten Labilität ausgeliefert sind, und sich zur eigenen Stabili­
sierung der dargestellten Kooperationsstrategie bedienen, dokumentieren 
Wolfgang Prinz und Peter Weingart in ihren 1990 veröffentlichten geistes­
wissenschaftlichen »Innenansichten« (vgl. Prinz/Weingart 1990: 14). In­
zwischen geht die Anforderung der Vernetzung - unter anderem mithilfe 
des Labels der Transdisziplinarität - bereits über die Institution der Uni­
versität hinaus in den Bereich unterschiedlicher gesellschaftlicher »Stake­
holder« (vgl. dazu Landfried 2004: 67; Langewiesehe 2004: 50f). 

235 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

innerhalb der kooperativen Forschungsprojekte ist die hohe Wahrschein­
lichkeit, dass eben diese Personen im weiteren Verlauf ihrer wissen­
schaftlichen Berufstätigkeit die wichtigen bzw. überhaupt vorhandenen 
akademischen Positionen einnehmen werden. Sie sind die Sicherungsin­
stanzen für die verschiedenen Positionierungen der Disziplinen im ge­
meinsamen Wissenschaftsfeld (vgl. Bourdieu 1988: 213ft). Und sie sind 
diejenigen, die dementsprechend die Grenzen und Differenzen zwischen 
den verschiedenen Fächern in der und für die Zukunft festlegen werden 
(vgl. Briegell999: 299). 

Diese Art der Kooperation und Allianzbildung qua Position ermög­
licht die flexible Sicherung der disziplinären Stellung. Die zeitweilige, 
nicht-institutionalisierte Zusammenarbeit ermöglicht die Manifestation 
der eigenen Fachposition (während der Dauer des gemeinsamen Pro­
jekts), ohne diese auf Dauer festzuschreiben und ohne eine eigendiszi­
plinäre Position innerhalb der Universität zugunsten einer forschungs­
orientierten Allianz aufzugeben. Damit entspricht sie der paradox orga­
nisierten Wissenschaftskonkurrenz der 1990er Jahre, die einerseits 
»lnterdisziplinarität« zugunsten einer Synergien schaffenden Zusam­
menarbeit fordert (vgl. König/Lämmert 1999b: 8) und die andererseits 
nur den unverwechselbar profilierten Fächern eine institutionelle Wei­
terexistenz innerhalb der Universität garantiert.4 

4 Manfred Briegel begründet diesen Zwiespalt als Ergebnis der universitä­
ren Doppelfunktion von Forschung und Lehre. Für die Forschung gilt sei­
nes Erachtens: »Es gibt keine Fächer. Es gibt nur Projekte und Interes­
sensgebiete, Schulen und Richtungen.« Für den Bereich der Lehre dage­
gen anerkennt er den Sinn von Fachdifferenzen und den damit verbunde­
nen institutionalisierten Grenzziehungen: »Die Ausbildung erfolgt nach 
wie vor disziplinär, und da mögen umgrenzte Fächer nützlich sein und 
ihren Sinn haben, da werden schon die staatlichen Stellen darauf sehen. 
Fächer sind also trotzdem, was ich gesagt habe, natürlich da und haben 
einen Namen.« (Briegell999: 297) 

236 

Peter Weingart dagegen legt das Gewicht für die Begründung sich auflö­
sender Fächergrenzen stärker auf »fluide Netzwerke intellektueller Kom­
munikation und darüber hinausgehender sozialer Interaktion, die die Dis­
ziplinengrenzen überschreiten. Soziametrische und bibliometrische Daten, 
wie sie Dogan auswertet, liefern die systematische Evidenz dafür, dass das 
überkommene System von Disziplinen nicht mehr länger das entscheiden­
de organisierende Prinzip der Wissensproduktion ist. Es wird von einem 
Netzwerk von Forschungsgebieten ersetzt, deren Ränder sich ständig ver­
ändern.« (Weingart 1995: 21) Aus diskursanalytischer Perspektive würde 
ich dagegen argumentieren, dass eben gerade die Aufrechterhaltung des 
Spannungsverhältnisses auf dem Postulat beruht, als je einzelnes Fach 
gleichzeitig disziplinäre Grenzziehungen und Fachüberschreitungen zu 
leisten. 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Feldsicherung und expansive Kolonisierung 

Die Balance zwischen der eigenen und der interdisziplinären Wissen­
schaftspositionierung bestimmt nicht nur die institutionelle wie positio­
neHe Platzierungjeder Äußerung, sondern ebenso die Wahl der als fach­
lich definierten Forschungsfelder. Die thematische Feldsicherung zeigt 
sich dabei als Strategie der disziplinären Statussicherung, indem der 
gegenseitige, zwischenfachliche Leistungsvergleich als Entscheidungs­
kriterium für die legitime Zugehörigkeit eingesetzt wird. So gut sich die 
Notwendigkeit eines Faches qua inhaltlicher Claims begründen läßt, so 
leicht läßt sich ein Forschungsfeld dem einen Fach ab- und einem ande­
ren zuschlagen (vgl. Benoit 1994: 316). 

Die Selbstbestimmung der Volkskunde als »Kulturwissenschaft« 
ermöglicht ihr auf dieser Ebene eine doppelte Profilierungs- und Siche­
rungspraxis: Indem sie sich weiterhin als »Volkskunde« ausweist, kann 
sie über eine institutionelle Tradition die Ansprüche auf inhaltliche Fel­
der legitimieren. Über die zusätzliche Profilierung als »Kulturwissen­
schaft« ergeben sich neue Anspruchsforderungen auf Themenbereiche, 
denen sich die Disziplin bisher nur wenig zugewendet hat. Was Peter 
Weingart als allgemeine Entwicklung der Wissenschaft in einer zuneh­
mend wissensbasierten Gesellschaft beschreibt, kann im Blick auf die 
Volkskunde als deren spezifische Strategie einer Positionsstärkung 
durch Forschungskolonisierung verstanden werden: 

»Die innere Differenzierung der Wissenschaft ist gleichbedeutend mit ihrer 
Expansion, das heißt der Unterwerfung immer neuer Erfahrungsbereiche unter 
den analytischen Zugriff der Wissenschaft. Die Ausdifferenzierung in Diszi­
plinen, Subdisziplinen und hochspezialisierte Forschungsgebiete ist nicht nur 
die immer kleinteiligere Parzeliierung eines einmal abgesteckten Wissens­
territoriums. Es ist auch die Ausdehnung des wissenschaftlichen Blicks auf 
vordem außerhalb seiner Reichweite liegende Erfahrungsbereiche. [ ... ] Die 
durch die Spezialisierung vorangetriebene Expansion der Wissenschaft hat 
eine Verschiebung der institutionellen Grenzen zur Folge. Die Demarkations­
linie der Wissenschaft wird weiter mach außen< verlagert in Bereiche, die vor­
dem als außerhalb der wissenschaftlichen Beobachtung und Reflexion liegend 
galten: Politik und Wirtschaft werden verwissenschaftlicht, Ethik, Moral und 
soziale Werte werden Gegenstand wissenschaftlicher Diskurse.« (Weingart 
2001: 123ft) 

237 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Ersetzt man in Weingarts Äußerung die »Wissenschaft« konsequent 
durch Volkskunde, dann wird deutlich, wie sehr inner- und außerwissen­
schaftliche Entwicklungen ihre (gegenseitige) Entsprechung finden. 5 

Wie jede der bisher thematisierten Differenzierungsstrategien birgt 
auch diejenige der Feldexpansion eine problematische Konsequenz in 
sich: Die unter der Perspektive der »Kultur« immer weiter ausgreifende 
Kolonisierungspolitik der Volkskunde transformiert den fachlichen Zu­
ständigkeitsbereich zu einem »kulturwissenschaftlichen« Anspruch auf 
ein unendliches Wissensgebiet mit den Folgen einer fachlichen Dispari­
tät und Diffusion, wie sie Nikolaus Wegmann bereits für die Philologie 
des 19. Jahrhunderts beschrieben hat: 

»Gerade ihr sichtbarster Erfolg, die andauernde Expansion, provoziert eigene, 
selbst zu verantwortende Schwierigkeiten. Je weiter sich das Reich [ d.i. der 

Anspruch auf ein riesiges Wissensgebiet; se] ausdehnt, desto mehr rücken 

Zentrum und Peripherie auseinander, und das heißt zunächst einmal: Es wird 
für das Zentrum immer schwerer, die Kontrolle aufrechtzuerhalten. Wenn je­

doch die Randgebiete nicht mehr rückgebunden sind, dann steigt die Wahr­

scheinlichkeit, dass sie verlorengehen. Andere Größen und Mächte werden auf 
die führungslos gewordenen Gebiete zugreifen und eine territoriale Neuaus­

richtung zu ihren Gunsten versuchen.« (Wegmann 1999: 263) 

Fachliche Selbstverwandlung 

Die Prekarität der expansiven Stabilisierungspraxis bildet den Gegenpol 
zur institutionellen Prekarität der Volkskunde. Die quantitative (Unter-) 

5 Nicht nur die Volkskunde verfolgt - konsequenterweise - diese Strategie 
der kolonisierenden Felderweiterung ihrer eigenen Wissensproduktion, um 
gleichzeitig eine fachliche Spezifik und gesellschaftliche Relevanz zu be­
haupten. Mattbias Christen beurteilt die Integration des Kulturbegriffs und 
die damit verbundenen fachlichen Neuperspektivierungen der Germanistik 
in gleicher Weise: »Seit einigen Jahren dehnt die Literaturwissenschaft 
kontinuierlich die Grenzen ihrer Zuständigkeit aus und erobert ihre zeit­
weilig verloren geglaubte kulturpolitische Bedeutung zurück. Selbstbe­
wusst geht etwa der amerikanische New Historicism mit seiner Rede von 
der >poetics of culture< aufs Ganze: Kultur sei, literarischen Texten ver­
gleichbar, Resultat von Selbstauslegungs- und Repräsentationsprozessen 
(>self-fashioning<). Romane, Dramen und Gedichte werden nicht länger 
als in sich abgeschlossene Kunstwerke, sondern als durchläßige Medien 
verstanden, in denen im Spannungsfeld von Macht und Interesse >soziale 
Energien< zirkulieren. Diesen Kreislauf wieder in Gang zu bringen, wo ihn 
das Unverständnis für die politische Brisanz historischer Texte zum Erlie­
gen gebracht hat, ist das erklärte Ziel neuhistorischer Lektüren.« (Christen 
1997) 

238 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Dotierung6 verunmöglicht dem Fach die eigene Differenzierung in sub­
disziplinäre Kommunikationszusammenhänge, die aufgrund der institu­
tionellen Stärke der Disziplin dennoch als ein Ganzes zusammengehal­
ten werden. In Ermangelung dieser inneren - nach außen sichtbaren -
Differenziertheit findet die Volkskunde einen »dritten« Weg, um die 
ausreichende (komplexe) Profilbildung in Kooperation und in Konkur­
renz der akademischen Fächer zu gewährleisten. Die an sich risikobehaf­
tete Inflation des Kulturbegriffs ermöglicht in diesem Kontext die 
grundsätzliche Anschlussfahigkeit der Volkskunde an eine große Breite 
der - universitär wie gesellschaftlich - vertretenen Wissensinstanzen. 
Anhand ihrer programmatischen Selbstqualifikation über den Kulturbe­
griff definiert sich das Fach theoretisch als »Subdisziplin« aller anderen 
Geistes- und Sozialwissenschaften und stellt sich so selbst eine Eintritts­
karte in alle möglichen disziplinären Forschungszusammenhänge aus. 
Innerhalb dieses interdisziplinären Kontextes platziert sie sich in ihrer 
Forschungs- und Publikationspraxis selbstbewusst als »Schlüsseldiszi­
plin« mit »interdisziplinärem Profil« (Jacobeit 1997). 

Die Labilität dieser Strategie liegt nicht allein in der Selbstqualifizie­
rung als (heimliche) Leitdisziplin sondern auch in der allgemeinen Ver­
breitung dieser Praxis im ganzen Feld der Geistes- und Sozialwissen­
schaften. Konkurriert wird so nicht nur um die qualifizierteste Profilie­
rung als eigenständiges Fach, sondern auch um die Position als Leitdis­
ziplin7, die die schwache Fachqualifikation stärken oder sogar kompen­
sieren soll. 8 Um dieser Instabilität ihrer führenden Selbstposition zu ent-

6 Vgl. die entsprechenden statistischen Zusammenstellungen zur Ausstat­
tung und Anzahl von »Volkskunde«-lnstituten an deutschsprachigen Uni­
versitäten in dem von Harm-Peer Zimmermann herausgegebenen Leitfa­
den zum Studium der »Volkskunde« an deutschsprachigen Universitäten 
(vgl. Zimmermann 2005). 

7 Die Konkurrenz um die Position als Leitdisziplin oder Leitwissenschaft 
läßt sich bereits im 19. Jahrhundert nachweisen und wird von ganz unter­
schiedlichen Fächern für sich selbst in Anspruch genommen (vgl. Prinz/ 
Weingart 1990: 12f; König/Lämmert 1999a: 11; Bourdieu 1988: 271). 

8 Fast schon als Parodie dieser Diskurspraxis liest sich die Frage nach den 
Entwicklungsmöglichkeiten der Germanistik unter dem disziplinär verbin­
denden wie spezifizierenden Label der »Kulturwissenschaft«, die Jörg 
Schönert im Rahmen eines Sammelbandes zur Literaturwissenschaft und 
(oder als) Kulturwissenschaft Mitte der 1990er Jahre formuliert hat: »Sol­
len Linguisten und Literaturwissenschaftler nicht nur die sprachlich ver­
fassten Texte (und die daraufbezogenen Handlungszusammenhänge) zum 
Gegenstand ihres wissenschaftlichen Interesses machen, sollen sie glei­
chermaßen die Körperbilder und Körperstimmen der Theaterauffuhrun­
gen, die Technostimmen und Technobilder der Rundfunk-, Film-, Fern­
seh- und Videoproduktionen einbeziehen? Soll sich aus den Nationalphilo­
logien des 19. Jahrhunderts also eine internationale, interkulturelle, inter-

239 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

gegnen, führen die Volkskundlerinnen - ebenso exzess1v w1e ihre 
Selbstreflexivität - ihre eigene Geschichte ins (Diskurs-)Feld ein. Im 
ständigen Rückbezug all ihrer gegenwärtigen Forschungsanstrengungen 
auf die historische Entwicklung dieser je spezifischen Forschung im 
Fach (vgl. Kaschuba 1995; Bausirrger 1995; Roth 1995; Lindner 1997) 
verknüpfen sie die eigene Vergangenheit in strategischer Intention mit 
der zukünftigen Orientierung als »kulturwissenschaftliche« Disziplin. 
Die Fundierung des Aktuellen auf traditionellen Fachwissensbeständen 
garantiert die inhaltliche wie institutionelle Substanz als Wissenschaft, 
auf der das neue Konzept aufgesetzt werden kann. Das Fach durchläuft 
damit eine Transformation, die die »romantisch«, »positivistisch« und 
»nationalsozialistisch kontaminierte« »Volks-Kunde« zur »Kultur­
Wissenschaft« läutert (vgl. Kaschuba 1995; Seidenspinner 1996; Köstlin 
1996b ). Die Kombination der kenntlich gemachten Fachtradition mit der 
zeitgenössischen Neuausrichtung als theoretisch fundierte, methodisch 
reflektierte und gesellschaftlich relevante Disziplin macht der wissen­
schaftlichen Außenwelt klar und deutlich, dass die volkskundliche Fach­
entwicklung als Metamorphose im Sinne eines »Werde, die du bist!« zu 
verstehen ist. Die Position des Faches ist keine aus dem Nichts entstan­
dene oder gar erst neu zu schaffende Position, sondern eine, die - gerrau 
wie die übrigen geisteswissenschaftlichen Fächer auch- eine dem Wan­
del von Zeit und Gesellschaft angepasste Neuprofilierung anvisiert. In 
diskursiv strategischer Ausrichtung homogenisieren die Volkskundler-

240 

mediale und interdisziplinäre Mega-Wissenschaft formieren - als Wissen­
schaft von Kommunikationen und Sinnkonstitutionen in ihren medialen 
Bedingungen, das heißt unter Berücksichtigung der materiellen und histo­
rischen Voraussetzungen medialer Gestaltung von Kultur? Kurzum: Soll 
die Germanistik den Fundus ihrer wissenschaftlichen Erfahrungen und 
Problemkonstellationen, ihrer Theorien und Verfahren dazu nutzen, um 
sich als Leitdisziplin einer Fächergruppe der Medienkulturwissenschaften 
zu verstehen? Soll der > Siegeszug der neuen Medien< nicht länger beklagt, 
sondern kritisch begleitet werden? Soll die Germanistik dabei als Flagg­
schiff einer neu zu formierenden Armada kulturreflektierender und wo­
möglich kulturgestaltender Wissenschaften segeln? Soll das neue Unter­
richtsfach >Medienerziehung< von Deutschlehrern übernommen werden? 
Ich halte inne in dieser entwicklungsfrohen Emphase. Denn zu fragen 
bleibt, ob sich eine krisengeplagte Disziplin wie die Germanistik dabei 
nicht übernehme, ob sie in ihrer theoretischen und methodologischen Zer­
streutheit solchen Aufgaben gewachsen sei - nämlich einen Objektbereich 
zu erforschen, der alle jene kulturellen Manifestationen seit dem frühen 
Mittelalter einschließt, die nach dem Muster von Texten gestaltet sind.« 
(Schönert 1996: 194f; Hervorhebungen i.O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Innen so ihre Tradition und Innovation zu einer einzigen, unverwechsel­
baren identitären Einheit.9 

Die Quadratur des Kreises aus integrativer Individualität, kooperati­
ver Allianzbildung und expansiver Feldsicherung bestimmt das volks­
kundliche Instrumentarium wie auch das Produkt des Differenzma­
nagements, das der Disziplin abgefordert wird. In einer triadischen Be­
wegung aus eigener Autoritätsattribution, eigener Positionsschaffung 
und eigener Felddefinition stabilisieren und reproduzieren die Volks­
kundlerlnnen ihre inhaltliche wie institutionelle Fachidentität als »boun­
dary work«. Die diskursive Konsequenz, die sich daraus ergibt, liegt auf 
zwei unterschiedlichen Ebenen. Erstens wird in definierter Regelmäßig­
keit das Fach in seinem inhaltlichen, wissenschaftlichen und gesell­
schaftlichen Profil immer wieder neu beschrieben und damit diskursiv 
eingeschrieben. Die reflexive Thematisierung des eigenen Fachprofils 
hinsichtlich seiner Wurzeln, seiner Potenzen und seiner gesellschaftli­
chen Notwendigkeit bildet eines der wesentlichen Traktanden auf der 
volkskundlichen Wissenschaftsagenda. Zweitens muss- aus existentiel­
ler Dringlichkeit - der Reflexivität ein ausgleichendes Stabilisierungs­
element beigestellt werden, auf welche Art und Weise das Fach zu the­
matisieren ist. Diesen Ausgleich findet die Volkskunde in ihrem »kul­
turwissenschaftlich« definierten Aufruf zur Selbstverwandlung, die Tra­
dition und Neupositionierung, fachliche Geschichte und Zukunft zu 
einem Einzigen zusammenbindet, das heißt stabilisiert. 

Resumee: lntegrative Abgrenzung 

Die Herausforderung, denen sich die zeitgenössischen Disziplinen im 
Feld der Geistes- und Sozialwissenschaften am Ende des 20. Jahrhun­
derts gegenübergestellt sehen, definieren nicht alle der betroffenen Fä­
cher in gleicher Weise. Verstehen die einen die Herausforderung als 
produktive Aufforderung, das je eigene disziplinäre Profil und dessen 
spezifische Potentiale einer aktuellen Reflexion zu unterziehen (vgl. 
Lichtblau 2002), beurteilt die Volkskunde die Situation als grundsätzli­
che Provokation ihrer eigenen inhaltlichen wie institutionellen Identität. 
So schwierig sich allerdings die Ambivalenz der Situation zeigt, die be­
inhaltet, sich weder in kooperativer Fächerumarmung als eigenständige 

9 Gleichzeitig beinhaltet die Kombination aus innovativer Produktion und 
tradierender Sicherung eine spannungsvolle Ambivalenz, die sowohl die 
Forschung als auch die Lehre immer wieder antreibt. Jegliche Innovation 
stellt das Bisherige in Frage und untergräbt damit dessen Autorität; und 
jegliche autoritative Traditionalisierung behindert innovativ ausgerichtetes 
Denken und somit auch neues Wissen. 

241 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Institution zu verlieren, noch in scharf gezeichneter Abgrenzung eine 
Selbstisolation zu riskieren, so diversifiziert reagiert die Volkskunde in 
ihrer strategischen Diskurspraxis auf diese Aufgabe. 

Jürgen Mittelstraß benennt in seiner diagnostischen Evaluation der 
»Geisteswissenschaften« schon Ende der 1980er Jahre vier grundsätzli­
che Aspekte, aufgrund derer die verschiedenen Disziplinen dieser Wis­
senschaftsrichtung in einer Krise gefangen sind: Erstens ist dies das 
Problem wachsender »>solation«, denn »[ d]ie geisteswissenschaftlichen 
Disziplinen untereinander haben sich, trotz aller üblichen Interdiszipli­
naritätsrhetorik, immer weniger zu sagen.« (Mittelstraß 1989: 29; Her­
vorhebungen i.O.) Zweitens kommen »Tendenzen intradisziplinärer 
Isolation« hinzu, weil sich die Spezialsprachen und -interessen auch in­
nerhalb der bisherigen disziplinären Institutionen immer stärker diffe­
renzieren und voneinander abgrenzen (ebd.: 29f; Hervorhebungen i.O.). 
Drittens werden die geistes- (und sozial-)wissenschaftlichen Fächer 
»zunehmend von (nicht immer hinreichend gegen Moden isolierten) 
Paradigmenwechseln oder (irritierender noch) von Paradigmengleich­
zeitigkeit heimgesucht«, was zu einer zusätzlichen Verstärkung der in­
ner- und intradisziplinären Vereinzelung beiträgt, denn immer öfter gilt 
als allgemeine Situation: »Schulen wetteifern um das disziplinäre Defi­
nitionsmonopol« (ebd.: 30; Hervorhebungen i.O.). Und viertens zeigen 
sich aufgrundder wachsenden Komplexität und Reflexivität der gesell­
schaftlichen Situation in der späten Modeme auffallige »Depotenzie­
rungsphänomene« der Geisteswissenschaften (ebd.; Hervorhebungen 
i.O.). 

Die Volkskundlerinnen bearbeiten in ihrer diskursiven Praxis eben­
diese von Mittelstraß diagnostizierten Problemfelder. Sie reagieren auf 
das geistes- und sozialwissenschaftliche Potenzproblem anhand ihrer -
in offensiv-defensiver Argumentation hergestellten - Profliierung des 
Kulturbegriffs als soziales Deutungsinstrument, das gleichzeitig auf die 
fachliche wie gesellschaftliche Selbstdeutung zurückwirkt. In Form von 
radikalisierter Selbstreflexivität präsentieren sie das Instrumentarium für 
eine analytische Transparenz der historisch komplexen Situation, um 
diese »neue« Sichtbarkeit als Orientierungsmöglichkeit für die Veror­
tung der je eigenen Position als Subjekt, als Gruppenmitglied, als Insti­
tution, als historisch eingebundenes Individuum, als Objekt von Normie­
rungen und Disziplinierungen und des Kollektivs als Ganzes in seiner 
komplexen strukturellen Organisation zur Verfügung zu stellen. In -
idealiter formulierter - Vorbildfunktion positionieren sie eine differen­
ziert integrierte Gesellschaftsordnung, zu deren Erreichung sie anhand 
konkreter Beispiele die Potentiale für ein sozial produktives Konflikt­
und Problemmanagement aufzeigen. In dreifacher Weise versucht das 

242 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Fach letztlich auch der Anforderung nach Unverwechselbarkeif bei 
gleichzeitiger wissenschaftlicher Integration gerecht zu werden, das auf 
die Gefahr einer zunehmenden inner- und interdisziplinären Isolierung 
reagiert: Erstens indem es den Blick auf sein Gegenüber richtet, und die­
ses anhand unterschiedlicher Kooperationen zu Alliierten macht. Zwei­
tens indem es seine fachlichen Forschungsansprüche als institutionelle 
Claims formuliert, die seine traditionellen Felder sichert und neue kolo­
nisierend dazugewinnt Und drittens, indem es sich auf sich selbst kon­
zentriert und dort nach adäquaten Mitteln der Individuierung sucht. Über 
diese inhaltlich flexible und variationsreiche Diskurspraxis platzieren 
sich die Volkskundlerinnen aktiv im Konkurrenzfeld, in dem sie ihr 
Selbstverständnis - als spezifische, kompetente und sozial relevante 
Fachwissenschaft -, ihr eigenes Profil - als orientierungsgebende Deu­
tungsinstanz durch komplexitätsadäquate Realitätsdiagnostik - und ihre 
Selbstpositionierung - als »kulturwissenschaftliche« prima inter pares 
bzw. als gesellschaftlich integrative Leitinstitution - definieren, vertei­
digen und sozialisierend weitergeben. 

Die im fachlichen Wissen eingeschriebene und damit erreichte 
»Konstruktion der Volkskunde« beinhaltet die Herstellung, Implemen­
tierung und Tradierung der volkskundlichen und gesellschaftlichen 
Selbstdeutung, die auf deren (beider) Reproduktion bzw. Existenzsiche­
rung ausgerichtet ist. Darin liegt auch die Antwort auf die eingangs ge­
stellte Frage nach der Funktion und der legitimen Position des volks­
kundlichen Wissens in Wissenschaft und Gesellschaft: Die Volkskunde 
erschreibt sich ihre Legitimität anhand ihrer disziplinären Selbstprofilie­
rung als »Kulturwissenschaft«. Die Legitimität ergibt sich aus der 
volkskundlich-kulturwissenschaftlich konstruktiven Verknüpfung ihrer 
disziplinären Funktion und Position, indem sich die Volkskunde als 
»Kulturwissenschaft« - im Modus der orientierungsstiftenden Kultur­
analyse gesellschaftlicher Komplexität - zum Zweck der ordnungs- und 
identitätsermöglichenden Selbstdeutung mit dem Ziel der gesellschaftli­
chen Reproduktion funktional platziert. 

243 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »Kultur« als 

Relationierungsformel 

Auf die grundlegende Frage, warum die Volkskundlerinnen immer wie­
der und an prominenten Stellen explizit über »Kultur« reden, läßt sich an 
dieser Stelle als erste Antwort darauf formulieren, wie sie es tun: Wenn 
die Volkskundlerinnen über »Kultur« reden, dann diskutieren sie erstens 
die Qualität und die Erklärungskraft des Begriffs von »Kultur« als ana­
lytisches, methodisches und reflexiv kritisches Instrument zur Repräsen­
tation von Wirklichkeit. Zweitens reflektieren sie die Möglichkeiten und 
Kompetenzen dieser Kultur-Wissenschaft hinsichtlich ihrer Erkenntnis­
potentiale und in Bezug auf die Gesellschaft. Drittens bestimmen sie das 
Profil und die Position des Fachs Volkskunde als »Kulturwissenschaft« 
im universitär wissenschaftlichen und im gesellschaftlichen Kontext. 
Und viertens: Wenn die Volkskundlerinnen über »Kultur« reden, dann 
tun sie das zur grundsätzlichen Profilierung von Gesellschaft als »diffe­
renzierte Integration« vieler verschiedener Individuen, die in unter­
schiedlichen Beziehungen zueinander stehen und sich auf unterschiedli­
chen sozialen Positionen befinden, und dennoch alle gemeinsam in einer 
Gesellschaft leben. 

Der entscheidende Punkt - sozusagen die Pointe - des volkskund­
lich-kulturwissenschaftlichen Denkens und Publizierens liegt konse­
quent darin, anhand des multidimensionalen Konzepts von »Kultur« die 
Gesellschaft als ihren Gegenstand des Wissens zu entwerfen, zu reflek­
tieren und zu autorisieren. Damit erreichen die Volkskundlerinnen die 
diskursive Vereinigung der drei unterschiedlichen Dimensionen, die das 
»kulturwissenschaftliche« Wissen in den 1990er Jahren grundlegend 
charakterisieren: Indem sie den Kulturbegriff zu einer multidimensiona­
len »Relationierungsformel« ausgestalten, verbinden sie die inhaltliche 
Erkenntnisproduktion, die fachliche Profilbildung und Positionierung 
sowie die normative Modeliierung der Gesellschaft als »differenzierte 
Integration« in dem einen »kulturwissenschaftlichen Wissen«. Die drei 

245 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Dimensionen funktionieren dabei nicht als drei in sich geschlossene 
Einzelteile, sondern sie konturieren und konstituieren sich gegenseitig. 
Volkskundliche Wissensarbeit, Identitätspolitik und gesellschaftliche 
Orientierung - im Sinne der Aufklärung - werden anhand der komple­
xen diskursiven Praxis zu einem einzigen Komplex »kulturwissen­
schaftlichen Wissens« verschmolzen. 

Wie diese diskursive Verschmelzung konkret funktioniert und was 
unter dem Begriff der »Relationierungsformel« gerrau zu verstehen ist, 
soll im Folgenden expliziert werden. 

Wissensarbeit: Formierung der Volkskundlich­
kulturwissenschaftlichen E piste me 

Was bereits bei der irritierenden Skizze von Wolfgang Kaschubas Vor­
lesungsabstract in der Einleitung der Arbeit angedeutet wurde, wieder­
holt sich im Nachvollzug der diskursiven Praxis bei seinen Fachkol­
leginnen: Nicht die auf den ersten Blick offenkundige »Kultur« definiert 
den Gegenstand volkskundlicher Konstruktion, sondern die »Gesell­
schaft«. »Kultur« funktioniert als Instrument des volkskundlichen 
Arbeitens: Der Kulturbegriff öffnet den Forscherinnenblick für ein »Ka­
leidoskop von Fragestellungen« (Henkel 1997: 226), das alle möglichen 
Ebenen und Bereiche aufnimmt, die den Menschen und sein Verhältnis 
zu sich selbst, zu anderen Menschen, zu Gesellschaft und Staat sowie 
zur - natürlichen oder gebauten - Umwelt beeinflussen. Anhand des 
Kulturbegriffs können die Volkskundlerinnen die Frage nach der gegen­
seitigen Bedingtheit, Abhängigkeit und Veränderung der unterschiedli­
chen Ebenen, die das soziale Leben der Menschen bestimmen, mit der 
Frage nach der Qualität und Charakteristik dieser V ernetzungen verbin­
den. Dieser Zugang verknüpft die Beschreibung und Analyse des Lebens 
mit der Reflexion und Kritik gegebener Lebenswelten und eröffnet so 
die Möglichkeit, gleichzeitig inhaltliche Information, interpretative Er­
klärung und subjektorientiertes Verständnis zu generieren und zu ver­
mitteln. 

»Kultur« dient den Volkskundlerinnen konsequent zur Herstellung 
von Sichtbarkeit der unterschiedlichsten Inverhältnissetzungen der Men­
schen in ihren historischen und sozialen Zusammenhängen. Die Sicht­
barkeit der V ernetzungen bildet die Basis für das Deuten und Verstehen 
der menschlichen Lebenspraxis. Anhand des Kulturbegriffes verknüpfen 
die Volkskundlerinnen die soziale Organisation und Funktionalisierung 
von Geschlechtsunterschieden mit dem historischen Wandel, das Gefühl 
von Schutz und Beschränkung, Geborgenheit und Gewalt mit der Insti-

246 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

tution von Familie, die ökonomische und industrielle Infrastruktur mit 
der Ausprägung von Bedürfnissen, Berufspraxen und Handlungsspiel­
räumen. »Kultur« setzt Mensch, Praxis und Materialität in analytischer 
Virtuosität immer wieder neu und anders ins Verhältnis, um der ebenso 
komplex wie nicht-linear gestalteten Wirklichkeit als Lebenswelt der 
Menschen auf die - wissenschaftlich theoretisierbare - Spur zu kom­
men. Kurz: »Kultur« ist nicht das Objekt, sondern der Schlüssel volks­
kundlichen Forschens. 

Die Spezifik dieses Schlüssels liegt darin, dass er als »Relationie­
rungsformel«1 konzipiert ist: In der Gestalt einer »Formel« besteht 
»Kultur« aus unterschiedlichen Elementen, die in ihrer abstrahierten De­
finition miteinander kombiniert werden, um eine theoretische Aussage 
machen zu können. Die unterschiedlichen Elemente der volkskundlichen 
»Kulturformel« bestehen aus vier basalen Bereichen, die das Mensch­
sein im wesentlichen prägen: Erstens ist dies der Mensch selbst. Zwei­
tens sind es die Menschen als grundsätzlich mehrere und verschiedene, 
die sich zu Gruppen zusammenschließen (können). Drittens ist dies der 
Bereich der bereits abstrahierten Gruppenbildung als »Gesellschaft« 
bzw. als »Staat«. Und viertens ist damit der Bereich der naturgegebenen 
Physis definiert. Alle diese basalen Dimensionen des Menschseins be­
stimmen - in volkskundlicher Konzeption - das Leben, den Alltag, die 
Erfahrung, Wahrnehmung und Praxis des Menschen, indem dieser sich 
selbst zu diesen unterschiedlichen Feldern in eine Beziehung setzt oder 
in bestimmter Weise dazu in ein Verhältnis gesetzt wird. Mit dem Men­
schen als analytischem Zentrum systematisiert der Kulturbegriff die vier 
genannten Dimensionen menschlicher Realität zu einem komplexen Be­
ziehungsfeld, indem er die Relationierungen formelhaft zusammenfasst. 
In dieser Konzeption als Relationierungsformel, ermöglicht es der Kul­
turbegriff den Volkskundlerlnnen, die unterschiedlichen Dimensionen 
als einzelne - und in ihrer gegenseitigen V ernetzung - in den Blick zu 
nehmen und die Verhältnisse, die über die Relationierungen artikuliert, 
festgelegt, verhandelt, reflektiert oder kritisiert werden, analytisch zu 
bestimmen und in ihrer jeweiligen Qualität zu definieren und zu deuten. 

Die drei Achsen des volkskundlichen Diskursraums - »Kultur«, 
»Wissenschaft« und »Volkskunde«- bestimmen den konkreten thema­
tischen Rahmen, der die zeitgenössische Forschungsagenda konturiert. 
Funktioniert die Relationierungsformel als Instrument für die analyti-

Die analytische Qualifizierung von »Kultur« als Relationierungsformel 
basiert auf der theoretischen Entwicklung und Exemplifizierung von dis­
kurstragenden Elementen als »Formel«, die Stefanie Duttweiler in ihrer 
Dissertation am Beispiel des »Glücks« entwickelt und vorgestellt hat (vgl. 
Duttweiler 2007). 

247 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

sehe und interpretative Realitätsdurchdringung grundsätzlich aller Wirk­
lichkeitsphänomene, strukturieren die drei Achsen das volkskundliche 
Formationsfeld in einer historisch spezifischen Weise: Sie fungieren als 
»starke Instrumente«2

, die sich die Volkskunde für ihre wissenschaftli­
che wie gesellschaftliche Herausforderung, als legitime, autorisierte In­
stitution des Wissens (weiter) zu bestehen, an die Hand gibt und als 
schützenden Rahmen ihres Denkens aufzieht. Die Achsen ermöglichen 
und organisieren (in doppelter Funktion der Struktur und Strukturierung) 
die disziplinäre Herstellung von gleichzeitig analytisch strukturiertem, 
reflexiv ausgerichtetem und kritisch intendiertem Wissen. 

Als weiteres zentrales Charakteristikum der drei volkskundlichen 
Diskursachsen zeigt sich deren gegenseitige Verknüpfung, die über die 
kulturdefinierte Relationierungsformel hergestellt wird: Die volkskund­
liche Wirklichkeitsrepräsentation gesellschaftlicher Zustände leistet im 
wesentlichen die relationierende »Kulturanalyse«, anhand der inhaltlich 
systematisiertes Wissen hergestellt wird und aufgrund dessen das 
Ordnen bzw. eine Ordnung von Gesellschaft erst denkbar und möglich 
wird. Noch einmal anders formuliert läßt sich das disziplinär konstruier­
te Dreieck aus »Kultur«, »Wissenschaft« und »Volkskunde« auch als in 
sich geschlossener Zirkel skizzieren: Der relationierende Kulturbegriff 
legitimiert in seiner theoretischen wie methodischen Potenz die Volks­
kunde als »Kultur-Wissenschaft« als gerechtfertigte- realitätsadäquate 
- Instanz der Wissensgenerierung; die »Kulturwissenschaft« dient der 
Volkskunde als institutionell autoritäres wie legitimes Fundament ihrer 
Forschung; und die volkskundliche Forschung garantiert vice versa der 
Gesellschaft qua »kulturwissenschaftliche« Expertise deren orientieren­
de Selbstdeutung aufgrund des »kulturwissenschaftlich« ermöglichten 
Verstehens der komplex gestalteten gesellschaftlichen Realität. 

Konsequent und systematisch durchdekliniert bedeutet das erstens, 
dass der Kulturbegriff die volkskundliche Kompetenz manifestiert, an­
hand derer sich das Fach positioniert, um der Gesellschaft als potente 
Wissensinstanz, die sinnvollste Ordnung vorstellbar zu machen und zu­
kunftsfahig zu stabilisieren. Das heißt zweitens, dass der Kulturbegriff­
in volkskundlicher Konstruktion als Relationierungsformel- die analyti­
sche Kraft beinhaltet, die komplexe Realität abzubilden, kritisch zu re­
flektieren und zu deuten. Und das heißt drittens, dass Wissenschaft ohne 
volkskundlich repräsentierten Kulturbegriff nicht gedacht und sinnvoll 
eingesetzt werden kann. Von der entgegengesetzten Position her be-

2 Diese Charakterisierung entstand in analoger Übertragung der Formulie­
rung von »>starken< Differenzen« als Achsen des Hygienediskurses durch 
Philipp Sarasin (vgl. Sarasin 2001). 

248 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

trachtet - sozusagen ex negativo - werden die Konsequenzen sichtbar, 
die sich im Falle einer Diskreditierung oder gar institutionellen Auflö­
sung der Volkskunde ergeben würden: Ohne Kulturbegriff gelingt - in 
diesem diskursiven Sinn- keine Wissenschaftslegitimation. Ohne legi­
timen Status als autorisierte gesellschaftliche Institution kann die Volks­
kunde keine gesellschaftliche Position behaupten, wodurch sich die 
Komplexität der Wirklichkeit nicht »kulturwissenschaftlich« repräsen­
tieren - das heißt vielschichtig beschreiben, erklären und verstehen -
läßt, was wiederum die Konsequenz nach sich zieht, dass die Gesell­
schaft dann keine Instanz besitzt, die ihr einen autorisierten Entwurf der 
eigenen sozialen Ordnung - in einer Zeit der »Krise« und »komplexen« 
Vemetztheit- vorstellen bzw. zukunftsfahig etablieren kann. Mit dieser 
in sich geschlossenen, reziprok funktionierenden Konstruktion der drei 
Achsen ist dem Fach der Boden bereitet, nach innen wie nach außen le­
gitim und autoritativ die eigene Stimme zu erheben, um mit seinen Deu­
tungen über die gesellschaftliche Realität verändernd - im Hinblick auf 
eine »differenziert integrierte Gesellschaft« - am Prozess der Gesell­
schaft mitzuwirken. 

Die dreifache Achsen-Konstruktion des volkskundlichen Diskurs­
raums zeigt sich auch in der argumentativen Konzeption der volkskund­
lichen Beiträge, die im Verlauf ihrer reflexiven Darstellung die einzel­
nen - achsendefinierten - Stränge argumentativ zu einem komplexen 
Ganzen zusammenführen, wodurch dessen einzelne Achsen nur mehr 
schwer als solche erkennbar sind. Dies wiederum stützt einerseits das 
volkskundliche Credo der realen Komplexität und stabilisiert anderer­
seits die drei Achsen volkskundlichen Denkens, indem jede nur im ver­
bindenden Blick zu den zwei anderen ihren Sinn erhält bzw. das Einzel­
ne erst aus dem einheitlichen Ganzen verständlich wird. Die geschlosse­
ne Achsenkonstruktion ermöglicht konsequenterweise die doppelte Sta­
bilisierung und Stabilität der Disziplin: Die in gegenseitiger Konstitution 
aufeinander bezogene Konstruktion der Achsen verleiht dem Denkraum 
eine Konsistenz, indem sie ihn lückenlos umschließt. Die darin sichtbare 
und demonstrierte Existenz einer solchen epistemischen Ordnung legi­
timiert und autorisiert gleichermaßen die in diesem benannten und struk­
turierten Raum hervorgebrachten Denkleistungen: Rahmung und darin 
hergestelltes Wissen bilden so eine Dynamik, die sich gegenseitig er­
möglichen. 

Zusammenfassend formuliert, fungiert und funktioniert der volks­
kundliche Kulturbegriff in der Gestalt der Relationierungsformel im 
Sinne eines Perspektivenbündels, das die fachlichen Fragestellungen 
»kaleidoskopartig« öffnet, das konkrete Forschungsvorgehen und die 
Quellenwahl bestimmt, die Verbindungen systematisiert und die viel-

249 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

schichtige und mehrdeutige Relationalität des Kaleidoskops interpretie­
rend nachvollzieht. Als »Formel« bringt der Begriff sowohl das For­
schungsspektrum als auch das damit in den Blick genommene Wirklich­
keitsfeld- trotz bzw. gerade in seiner Heterogenität- in eine profilierte 
Form. So unterschiedliche und in sich selbst komplex angelegte Berei­
che der Realität wie die des Menschen in seinem Selbstbezug und 
Selbstverständnis, diejenige der menschlichen Lebensgestaltung, ihrer 
Symbolisierungen, der unterschiedlichen Gruppenbildungen und Hierar­
chisierungen im Zusammenleben, der reziproken Beziehung von Be­
dingung und Bedingtheiten zwischen Struktur und Praxis, der zeitlichen 
Dynamik - in widersprüchlichen Formen von Kontinuität und Trans­
formation-, des Werdens und Gemachtwerdens von Natur und Materia­
lität erreichen durch ihre Zusammenfassung in einen einzigen Begriff 
die Vorstellungskraft als ein komplexes, miteinander verbundenes, von­
einander abhängiges und sich gegenseitig prägendes Ganzes. »Kultur« 
als grundsätzlich weit gefasste Relationierungsformel bringt diese ganze 
Dimension in das Blickfeld der Forschung und macht sie sowohl analy­
tisch wie interpretativ handhabbar: Alles im begrifflichen Einen von 
»Kultur« eröffnet und erschließt so das Eine der Wirklichkeit in deren 
Umfassendheit einer komplex gestalteten Realität. 

»Kultur« als Relationierungsformel eröffnet konsequent ein Perspek­
tivenspektrum, mithilfe dessen die ineinandergeschachtelten Bezie­
hungsfelder, -ebenen und -aspekte entfaltet werden können und hält sie 
als eine Formel dennoch immer zusammen. Das heißt, als »Relationie­
rungsformel« ermöglicht »Kultur« die Analyse komplex gestalteter Ge­
sellschaft und das heißt vice versa, die volkskundliche Gegenstands­
konstruktion definiert sich als »kulturwissenschaftliche« Rekonstruktion 
einer »komplexen Gesellschaft«. Den analytischen Fixpunkt für die Ent­
faltung und Entschlüsselung der Relationierungen bildet im volkskund­
lichen Reden und Forschen der Mensch. Zu leitenden Kategorien, von 
denen jegliches Forschungsprojekt ausgeht, und auf die sie sich in jegli­
cher Interpretation wieder rückbezieht, bilden die Begriffe des »Sub­
jekts«, der »Subjektivität« und »Subjektivierungen«, der »persönlichen 
Aneignungen«, »Vorstellungen«, »Meinungen«, »Bedürfnisse«, »Hand­
lungen« und »Bewertungen« das kategorielle Instrumentarium für »kul­
turwissenschaftliche« Analyse. Entscheidend für die »kulturwissen­
schaftliche« Funktionalität dieser Begriffe ist deren Anleitung durch die 
Relationierungsformel. Keiner der Begriffe wird theoretisch und reflexiv 
vordefiniert, sondern sie entfalten ihre analytische Kraft und inhaltliche 
Spezifizierung erst und nur im konkreten relationierenden Forschungs­
nachvollzug der Wirklichkeit. Die definitorische Kombinatorik des 
volkskundlichen Vorgehens anhand der Relationierungsformel formiert 

250 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

und formuliert sem disziplinäres Profil konsequent als »multisited 
ethnography« (vgl. Welz 1998). 

Mit dieser Konzipierung ihres Kulturbegriffs und seiner Positionie­
rung als Schlüsselelement ihrer fachlichen Wissensproduktion entspre­
chen die Volkskundlerinnen einer Anforderung an die zeitgenössische 
Geistes- und Sozialwissenschaften, die Michael Maset in seinem Beitrag 
zu »Kultur« in der Geschichtswissenschaft am Anfang des 21. Jahrhun­
derts prägnant zusammenfasst: 

»Das problematische Verhältnis von Individuum und Gesellschaft begleitet 
Soziologie, Ethnologie und Geschichtswissenschaft schon lange. Während äl­

tere Lösungsversuche sich entweder auf die >Umstände< oder das >Machen< im 

berühmten Diktum von Marx konzentrierten und dementsprechend den Vor­
rang von Strukturtheorie oder Handlungstheorie zu begründen versuchten, be­

tonen neuere Arbeiten die Notwendigkeit einer Vermittlung beider Aspekte. 

Diese Erkenntnis, deren Relevanz beim gegenwärtigen Stand der Diskussion 
unmittelbar einleuchtet, verspricht einen analytischen Komplexitätsgewinn, setzt 

aber auch einen gesteigerten Operationalisierungsaufivand voraus.« (Maset 

2002b: 159; Hervorhebungen se) 

Ebendiesen Komplexitätsgewinn ermöglicht die relationierend definierte 
»Kulturfonnel« der zeitgenössischen Volkskunde.3 

Das Angebot der Volkskunde: 
Gesellschaftliches Krisenmanagement durch 
» kulturwissen sc haftl i c he « 0 rie n tie ru n g 

Der Kulturbegriff erhält in seiner volkskundlichen Konzeption und Posi­
tionierung als Relationierungsfonnel eine Potenz, die dem gerecht wer­
den will, was Niklas Luhmann in seiner Explikation der »Wissenschaft 
der Gesellschaft« als Leistung von wissenschaftlichen Theorien defi­
niert: Bei wissenschaftlicher Theoretisierung, »handelt [es] sich nicht 
um validiertes W eltwissen, sondern um eine Re-Systematisierung, die 
eigenen Aufbauprinzipien folgt« (Luhmann 1997: 152f). Diese Resys­
tematisierung qualifiziert sich darin, dass sie »die Reduktion von Kom­
plexität zum Neugewinn von Komplexität ausnutzt und die Isolierung 

3 Ob diese Komplexitätsrepräsentation - im Hinblick auf ein bestimmtes 
theoretisches Niveau - in den konkreten »volkskundlichen« Forschungen 
auch wirklich gelingt, ist damit nicht gesagt. Oft werden die potentiell 
möglichen Erkenntnisse anhand des Quellenmaterials nur skizziert und 
wenig systematisch ausgewertet. 

251 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

der wissensfahigen Sachverhalte re-systematisiert« ( ebd.). In diesem 
Sinn produziert die Volkskunde als Wissenschaft keine Reduktion von 
Komplexität, sondern entwirft anhand ihres Kulturbegriffs eine Form 
der Erfassung und Vermittlung (im doppelten Sinne von Übersetzung 
und Übergabe) von Komplexität, die das erforschte, historische, 
menschliche, soziale und geschlechtliche Andere in einer neuen Sprache 
für Viele zugänglich und verstehbar macht. Die starke Betonung der 
Empirie als Fundament und Horizont des volkskundlichen Arbeitens 
findet darin gleichzeitig ihre Potenz, Legitimität und Autorität. » Theo­
rie« gewinnt ihren Sinn durch eine spezifische Form und Funktion: Ziel 
der Theoretisierung ist die wissenschaftlich gefasste Umformulierung 
der realen Komplexität in Form einer gesellschaftlichen Ordnung. 

Unter dem »heimlichen« Fokus, der den zeitgenössischen Diskurs 
der Volkskunde ausrichtet, ergibt sich folgende Spezifik: Analyse und 
Deutung der gesellschaftlichen Wirklichkeit orientieren sich am Ziel 
einer möglichen gesellschaftlichen Veränderung im Sinne einer Verbes­
serung. Der Mensch steht im »kulturwissenschaftlichen« Zentrum, von 
dem aus und auf den hin die Volkskunde in ihrer spätmodernen Formie­
rung denkt. Ein besserer gesellschaftlicher Zustand bemisst sich an der 
Situation seiner einzelnen, verschiedenen und in Gruppen zusammenge­
schlossenen Gesellschaftsmitglieder. Von diesem - fokussierten - Ende 
volkskundlichen Denkens wieder auf den Anfang bzw. den Ausgangs­
punkt für jede fachliche Forschung hin gedacht, richtet sich die volks­
kundliche Analyse und Blickrichtung exakt auf dieses Feld, in dem sich 
die Menschen in ihrem ganzen Lebensvollzug bewegen, Beziehungen 
aufbauen, in Verhältnisse treten und sich an einem gesellschaftlichen 
Gesamten orientieren (müssen). Sie blickt auf das komplexe Ineinander 
und Miteinander von unterschiedlichen Personen, Positionen, Materiali­
täten, Idealen und Ideologien, strukturellen Gegebenheiten, Handlungen, 
Vorstellungen, Bedürfnissen, Erfahrungen, Zuordnungen, Ausklamme­
rungen, Instrumentalisierungen und Orten, die sie über die relationieren­
de »Kultur«perspektive wahrnimmt, analytisch auswertet und im Hin­
blick auf den Menschen interpretiert. In dieser Komplexität bewegt sich 
die Volkskunde mit ihren Forschungen, und darauf bezieht sich sowohl 
ihr Erkenntnisinteresse, ihr Instrumentarium, ihre Quellenwahl sowie ihr 
Erkenntnisziel, anhand dessen sie Anleitungen zur (modifizierenden) 
Gestaltung des Sozialen entwirft. 

Die Relationierungsformel »Kultur« bietet auch hier das entschei­
dende Instrumentarium, indem die Komplexität in ihrer Vielschichtig­
keit geordnet, verstehbar und darin auch für Kritik und verbessernde 
Praxis geöffnet werden kann. Das Ziel der besseren Gesellschaft basiert 
auf einem Konzept, das gleichzeitig Appellfunktion übernimmt, das auf 

252 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

die Selbstverantwortung der verschiedenen und einzelnen Gesell­
schaftsmitglieder für ihre Gesellschaft baut. Arbeit an sich selbst heißt 
hier konsequent, die eigenen- also alle möglichen, subjektiven, indivi­
duellen wie gruppenspezifischen - Selbstverständlichkeiten immer wie­
der selbst zu hinterfragen und sich - auch im eigenen Alltag - immer 
wieder verunsichern zu lassen (vgl. Kaschuba 1995a: 28). Im gleichen 
Sinn funktioniert die Thematisierung der inneren Vemetztheit von »Kul­
turwissenschaft« und Lebensalltag, die vor allem die programmatischen 
Beiträge der Volkskunde bestimmend prägt. Die Verbindungen, Paralle­
litäten und Gemeinsamkeiten des »kulturwissenschaftlichen« und des 
»normalen« Alltags, die die Volkskundlerinnen beschreiben, demon­
strieren immer wieder die Unhintergehbarkeit und die theoretische Un­
auflösbarkeit der für die späte Modeme charakteristischen Komplexität. 
Das volkskundliche Konzept der spätmodernen Subjektivität als grund­
sätzlich »kulturwissenschaftliche« Subjektivität - oder anders formu­
liert: alle Menschen sind spätestens seit dem Ende des 20. Jahrhunderts 
im Eigentlichen »Kulturwissenschaftlerlnnen« (vgl. Köstlin 1996b) -
entwirft die praktische Bearbeitungsform für den als problematisch em­
pfundenen und als »krisenhaft« erfahrenen Umgang mit der Komplexität 
des gesellschaftlichen (Zusammen-)Lebens. Anhand der »kulturwissen­
schaftlich« vermittelten Kompetenz, die scheinbar undurchdringlichen 
Verbindungen und Verknüpfungen, aus denen jeder Alltag für jeden 
Menschen besteht, beschreibbar, reflektierbar und kritisierbar zu ma­
chen, erhalten sowohl die Menschen als Individuen als auch die Gesell­
schaft als Zusammenfassung dieser individuellen Subjekte ein adäquates 
Instrument, um sich im dichten Geflecht ihrer Lebenswirklichkeit orien­
tieren zu können. 

Die »kulturwissenschaftliche« Kritik fokussiert unter der konkreten 
volkskundlichen Zielvorgabe einer »differenziert integrierten« Gesell­
schaft diejenigen Aspekte, Bedingungen und Bedingtheiten, die für 
Menschen in irgendeiner Weise hinderlich wirken. Im Hinblick auf das 
»größtmögliche Glück einer größtmöglichen Zahl an Menschen« (vgl. 
Bausirrger 1995) konzentriert sich die Volkskunde- unter dem Stich­
wort der Aufklärung - auf die Zumutungen, Chancen, Beschränkungen, 
Ambivalenzen, Widerständigkeiten und Widersprüche, die Wahlmög­
lichkeiten, Optionen und (Un-)Freiwilligkeiten, mit denen die Feld Men­
schen konfrontiert sind. Bevorzugte Forschungsthemen bilden deshalb 
im Verlauf der 1990er Jahre die »Mobilität«, »Inklusion und Exklu­
sion«, »Ethnisierung und Ethnizität«, »Differenz« in jeder Couleur und 
nationale, geschlechtsspezifische »Konstruktionen«. Sehr oft verlagert 
sich das lokale Untersuchungsfeld dementsprechend nach Osteuropa 
oder in die nahräumlichen »Brennpunkte« sozialen Lebens. 

253 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Indem der volkskundliche Denkraum als diskursive Formation in di­
rekter Abhängigkeit und Anschlussfahigkeit zur zeitgenössischen sozia­
len Wirklichkeit steht, bildet die fachliche Themensetzung die gesell­
schaftlichen Aktualitäten ab und nach. Was Ulrich Beck, Wolfgang 
Bonß und Christoph Lau in ihrem Gesellschaftsmodell der späten - in 
ihrer Diktion der »Zweiten« -Modeme als Charakteristika diagnostizie­
ren, kann gleichzeitig als Themenliste der gleichzeitigen volkskundlich­
kulturwissenschaftlichen Forschungen gelesen werden: 

»Die Gleichsetzung von Gesellschaft mit Nationalstaat, also das Container­
Modell der nationalstaatlich organisierten Gesellschaften, eingespielte neokor­

poratistische Verhandlungssysteme, geregelte industrielle Beziehungen, die 

Betriebsförmigkeit von Arbeit und Produktion, das Ideal der normalen Vollbe­
schäftigungsgesellschaft, Normalarbeitsverhältnisse mit standardisierten Er­

werbsbiographien, zuverläßig funktionierende Sozialsysteme, in Klassenkultu­

ren wurzelnde Massenparteien, Kleinfamilien mit herkömmlicher Arbeitstei­
lung zwischen Männemund Frauen oder auch klare Grenzen zwischen Wissen 

und Nicht-Wissen, klare Grenzen zwischen Wir und den Anderen- alles dies 

sind Hintergrundannahmen und Basisprinzipien des gesellschaftlichen Zusam­
menlebens, die heute im Zuge reflexiver Modernisierung in Fluss geraten 

sind.« (Beck/Bonß/Lau 2001: llf) 

Diese Themenwahlen sichern der Volkskunde die Erkennbarkeit ihrer 
fortbestehenden Relevanz sowie ihre inhaltliche Akzeptabilität. Die 
Wahlen allein machen die Themensetzungen auf der Forschungsagenda 
aber noch nicht zu volkskundlichen Thematisierungen. Dazu werden sie 
erst durch die komplexe, oben beschriebene diskursive Strukturierung 
und Profilierung, die sich in der paradoxen Dynamik aus Differenzie­
rung und Entdifferenzierung gegenüber den Mitkonkurrentinnen auf 
dem gesellschaftlichen Feld zeitgenössischer Selbstvergewisserung ent­
faltet. 

»Kultur« als Relationierungsformel bietet den Volkskundlerinnen 
dabei nicht nur das wissenschaftliche Instrumentarium, sondern bündelt 
auch die unterschiedlichen Lösungsvorschläge, die sie anhand ihrer 
konkreten Forschungen entwerfen: Die Fachwissenschaftlerinnen vertre­
ten ein Gesellschaftskonzept, das auf erhöhter Abstraktion und Differen­
zierung basiert, und zwar bezogen auf alle möglichen Ebenen sozialer 
Struktur. Seien dies theoretische Klärungen sozialer Dynamik, struktu­
relle Vorschläge für nationale und internationale Institutionen der Kon­
fliktregulierung oder praktisch-pragmatische Eingriffe in konkreten Be­
rufsfeldem des Museums oder der Vertretung bestimmter sozialer Grup­
pen. Solche Differenzierung und Abstraktion ist anhand der formelgelei­
teten Blickrichtungen erreichbar: Indem »Kultur« den Menschen in sei-

254 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

ner perspektivischen Mitte hält und von dort nach seinen kontextuellen 
Inverhältnissetzungen fragt, werden »Mischungen«, »Übergänge«, 
»Zwischemäume« und »Gleichzeitigkeiten des Ungleichzeitigen« sicht­
bar, die in ihrer Transparenz gleichzeitig die Kompetenzsteigerung im 
Umgang mit diesen Relationierungen bzw. Spannungen beinhaltet. 
Letztlich dient dem - implizit immer vorgestellten Ziel der »differen­
zierten Integration« - die volkskundliche Betonung von neuen Synthe­
sen des bisherigen Wissens, Könnens und Handelns. Das heißt: »Kultur« 
als Relationierungsbegriff macht die Gesellschaft als »differenzierte In­
tegration« denkbar, weil »Kultur« als Relationierungiformel die vieldeu­
tige, immer konkretisierte Komplexität ordnet, erkennbar und neu orga­
nisierbar macht. Das begriffliche Differenzierungs- und Deutungsange­
bot, das die Volkskunde ihren Leserinnen - und als wissenschaftliche 
Institution ganz allgemein der Gesellschaft - präsentiert, liegt in der 
Form und Qualität von »Kultur« als Relationierungsformel: Die diver­
sen und analytisch differenzierten Inverhältnissetzungen des Individu­
ums in und mit seiner schwer durchschaubaren komplexen Umgebung 
bietet diesem sowohl eine erkennbare Ordnung des Ganzen als auch der 
eigenen Situation und Situiertheit an. Anhand der »begrifflichen Bändi­
gung« (Duttweiler 2005: 69) qua »Kultur« bringt die Volkskunde so­
wohl die Orientierung benötigenden Individuen wie auch das ganze Kol­
lektiv dem Ziel einer stabilisierten Gesellschaft aus differenzierter Inte­
gration näher. Stabilisiert wird so nicht nur die Existenz der Volkskunde 
aufgrund ihrer diagnostischen und orientierenden Sozialkompetenz son­
dern auch die Existenz der Gesellschaft. 

Der volkskundliche Kulturbegriff wird damit nicht zum theoretisch 
normativen Konzept, sondern er entwirft, formiert und portiert als analy­
tisch-beschreibender, kritisch-reflexiver Begriff die normativ positio­
nierte Gegenstandskonstruktion und die darin enthaltene Ordnung der 
Gesellschaft. »Kulturwissenschaft« konturiert sich deshalb als theoreti­
sierende Gesellschaftsanalyse, selbstreflexive Gesellschaftskritik und 
moralisch-normative Gesellschaftspraxis (vgl. Kaschuba 1995). Diese 
fachliche Profilierung reagiert auf die Charakteristik der spätmodernen 
Konkurrenz des Wissens: Die Selbstdeutungskompetenz der Gesell­
schaft basiert am Ende des 20. Jahrhunderts weniger auf konkretem 
Wissen selbst, als viel wesentlicher und entscheidender auf der Kenntnis 
und- in Form institutionalisierter Wissensinstanzen- auf der Handhab­
barkeit von prozedural, flexibel und komplexitätsadäquat konzipierten 
Instrumenten, die darauf ausgerichtet sind, gesellschaftliche Prozesse 
und Probleme sichtbar zu machen, um so als Orientierungshilfe zu die­
nen. 

255 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

ldentitätspolitik: Stabilisierung der 
»kulturwissenschaftlichen Volkskunde« als 
universitäre Disziplin und gesellschaftliche 
Wissensinstitution 

Mit der konzeptuellen Zurichtung des Kulturbegriffs als Relationie­
rungsformel präsentiert sich die Volkskunde als »kulturwissenschaftli­
che« Expertirr für die- als Individuen wie im Kollektiv angesprochene­
Gesellschaft und positioniert sich als Leitdisziplin- im Sinne der prima 
inter pares - gesellschaftlicher Selbstverständigung. Plausibilität erhält 
die Volkskunde in ihrem gesellschaftsmodifizierenden Stabilisierungs­
projekt anhand des hohen Wiedererkennungseffekts ihrer Themenwah­
len mit aktuell drängenden Problemlagen. Im diskursiv bewussten wie 
dezidierten Anschluss an allgemein bekannte, täglich wiederholte, als 
problematisch diskutierte und erfahrene Situationen schafft die Volks­
kunde eine Kohärenz aus Angebot und Nachfrage, die den konkreten 
Vorschlägen Akzeptanz garantieren und die Volkskunde in ihrer Selbst­
positionierung stärken. 

Die Volkskunde generiert zudem für die Vermittlung und Rezeption 
ihres »kulturwissenschaftlichen« Wissens eine zentrale Anschlussstelle: 
Indem der analytische Fixpunkt aller kulturgeleiteten Nachvollzüge von 
unterschiedlichsten Beziehungsnetzen der Mensch an sich darstellt, ent­
steht eine hohe Anschlussfahigkeit für das Publikum, das sich selbst an 
die Stelle des analytischen Zentrums setzen kann und seine eigenen Er­
fahrungen mit den konkret empirischen Erfahrungen in den Forschungs­
darstellungen abgleichen kann; dieses Anschlusspotential bietet eine der 
Grundlagen für die potentiell erfolgreiche Etablierung des volkskundli­
chen Gesellschaftskonzepts, das über den rezipierenden Erfahrungsab­
gleich der Leserinnen gleichzeitig eine Ordnung und Praxisanleitung für 
gesellschaftliche Integration bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung eige­
ner (und anderer) Unterschiede zuläßt. »Kultur« in seiner relationieren­
den Qualität übernimmt in diesem doppelten Angebots- und Rezep­
tionskomplex sowohl die Rolle des theoretisch-wissenschaftlichen Ins­
truments sowie dasjenige realer sozialer Praxis: So wie sich die Men­
schen immer wieder, tagtäglich zueinander in ein Verhältnis setzen 
(müssen), so ermöglicht »Kultur« als analytische Relationierungsformel 
die Transparenz dieser permanent dynamischen Komplexität. Und: Die 
Profilierung von Gesellschaft als Netz von Relationen profiliert gleich­
zeitig die volkskundliche Disziplin als Einsichten vermittelnde Instanz. 

Wissen über die Gesellschaft und die eigene Wirklichkeit muss auf 
dem Boden dieser (Kultur-)Wissenschaftskonzeption immer wieder neu 
hergestellt und übermittelt werden, da es sich mit der Veränderung der 

256 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

Gesellschaft ständig überholt. Die Rede über die Gesellschaft im »Wan­
del« manifestiert in diesem Sinn gleichzeitig den diskursiven Effekt und 
das Instrument der »Kulturwissenschaft« als orientierende Instanz. 
»Kultur« als »Relationierungsformel« funktioniert als inhaltlich produk­
tives, die Gesellschaft orientierendes und disziplinär identitätsprofilie­
rendes Instrument, indem die Formel die inhaltliche und identitätspoliti­
sche Ebene diskursiv auf der Ebene der einen fachlichen Episteme mit­
einander verschmilzt. Die Produktivität dieser Verschmelzung liegt in 
der gleichzeitigen Verschleierung der diskursiv doppelten Konstruktion 
aus inhalts- und identitätsorientiertem Fundament sowie der latent weiter 
wirkenden Dynamisierung von Wirklichkeitsanalyse und fachlichem 
Konkurrenzmanagement Als Dreh- und Angelpunkt in diesem diskursiv 
hergestellten und ausbalancierenden Geflecht erweist sich der Kulturbe­
griff: »Kultur« konstituiert die Volkskunde - epistemisch und institutio­
nell - als spezifisches, wissenschaftliches Fach sowie gleichzeitig das 
Fach die Definitionsmacht über den Kulturbegriff für sich in Anspruch 
nimmt. »Kultur« wird so zum Kitt der innerdisziplinären, interdiszipli­
nären und inter-institutionellen disziplinären Verbindung - zum Zweck 
der internen Konsistenz, überfachlichen Kooperation und überwissen­
schaftlichen Rezeption sowie Akzeptanz. 

In Bilder gefasst kann die Volkskunde als eine Institution beschrie­
ben werden, die sich anhand einer subtilen Guerillataktik als »geheime« 
Schlüsseldisziplin im wissenschaftlichen Untergrund bewegt. Aus einem 
anderen Blickwinkel betrachtet, schreibt sich die Volkskunde die Rolle 
des Libero zu, der als »kulturwissenschaftlicher« primus inter pares, das 
interdisziplinäre, geistes-und sozialwissenschaftliche Team anleitet und 
zu möglichst guten Resultaten anspornt. Noch einmal in neuer Positio­
nierung, begibt sich das Fach auf den Platz der Parteilosen, die als über­
spezifische Deutungsinstanz möglichst interessenungebunden das Ge­
schäft der gesellschaftlichen Ordnung und Organisation wesentlich mit­
gestaltet. Und letztlich lassen sich die Fachvertreterinnen in der Funk­
tion von moderierenden Supervisorinnen beschreiben, die als gesell­
schaftliche Expertinnen für »differenzierte Integration« werben (und 
sorgen). Dass den Volkskundlerinnen im (harten) Spiel des Bäumchen­
wechsel' -Dich dieses anspruchsvolle Rollenspiel gelingt, liegt neben der 
offensiv-defensiven - oder verzweifelt selbstbewussten - Inkorpora­
tionsstrategie, die sie mit der »Kultur-Disziplinierung« praktizieren, in 
der ausgleichend stabilisierenden Identitätsdiffusion, die sich in Form 
der Namensvielfalt- als »Fach auf der Suche« (vgl. Kaschuba 1995a: 
27) - im Sinne einer defensiven Sozialisation konstant und konstitutiv in 
die zukünftige Fachtradition einschreibt. Ob sie sich mit dieser Art der 
Existenz- und Identitätssicherung nicht eigentlich - zumindest auf Dauer 

257 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

-überfordern, bleibt als kritische Frage oder als Memento Mori hier an­
zumerken. 

Resumee: Diskursive Verschmelzung von 
volkskund I ich er Wissensarbe it, lde ntitätspol iti k 
und gesellschaftlicher Orientierung 

Pointiert zusammengefasst erreichen die Volkskundlerinnen die Reifi­
zierung ihres disziplinären Denkraums durch die diversifizierte Varietät 
der Begriffsbedeutungen von »Kultur«, die in einer quantitativen Aus­
weitung auf die zwei qualitativ unterschiedlichen Dimensionen der wis­
senschaftlichen Realitäts(re)präsentation und disziplinären Identi­
täts(re)produktion besteht. »Kultur« übernimmt die doppelte Rolle als 
inhaltlich wie institutionell funktionierende Relationierungsforrnel, die 
auf der strukturellen Diskursebene die Qualität eines disziplinären 
»Kampfbegriffs« gewinnt. 

Für die Volkskundlerinnen ist aufgrunddieser komplexen, diskursi­
ven Verbindung aller Strukturebenen - der V erknüpfung von fachlicher 
Tradition, wissenschaftlicher Autorität und Potenz sowie der gesell­
schaftlichen Relevanz bzw. der disziplinären Selbstverwandlung, Feldsi­
cherung und Allianzensicherung - so selbstverständlich, dass »Kultur« 
ein genuin fachlicher Begriff der Volkskunde darstellt. Diese disziplinä­
re Selbstverständlichkeit von »Kultur« manifestiert sich sehr evident im 
publizierenden Umgang der Studierenden mit dem Kulturbegriff - im 
Sinne erfolgreicher Fachsozialisation -, die weitgehend ohne program­
matischen und reflexiven Vorspann - zum Teil sogar ohne den Kultur­
begriff selbst, allein unter der Prämisse und Perspektive »kulturwissen­
schaftlichen« Forschens -die volkskundliche Diskurspraxis und -struk­
tur in ihre eigenen Arbeiten einschreiben (vgl. Stellwag 1991; Dom 
1991; Letsch 1994). Die Evidenz volkskundlichen Denkens entsteht 
konsequent aus der Konsistenz des diskursiv etablierten Denkraums, der 
den Effekt der kontextbedingten Konstruktionsweise darstellt. 

In der diskursiven Verschmelzung von inhaltlicher und institutionel­
ler Ebene im volkskundlichen Sprechen verbinden die Fachvertreterin­
nen die thematische und identitäre Arbeit zu der einen disziplinären 
Episteme, die gleichzeitig das volkskundliche Ringen um soziale Deu­
tungsmacht über die gesellschaftliche Ordnung spiegelt, impliziert und 
sichert (ohne sie endgültig zu garantieren). Den Kern der fachlichen 
Wissensarbeit, der Identitätspolitik und der gesellschaftlichen Orientie­
rung, die die Volkskunde konstant leisten will und muss, bestimmen in 
diesem Sinn die volkskundlich hergestellten »Kultur«-Konstruktionen: 

258 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

Indem die Fachvertreterinnen den Kulturbegriff als Relationierungsfor­
mel zum potenten wissenschaftlichen wie gesellschaftlichen Deutungs­
instrument formieren, erreichen sie die besondere Qualifizierung, Profi­
lierung und Positionierung der Volkskunde als (Orientierungs-)Wissen 
schaffende Institution. 

Die volkskundliche Diskurspraxis und -konstitution erreicht so eine 
gegenseitige und damit untrennbare »innere« Verknüpfung von Gegen­
standskonstruktion und Identitätsarbeit, die das Fach in seiner konkreten 
Profilierung ohne spezifisch fachliche Episteme undenkbar macht, wie 
die Episteme ohne disziplinär identifizierbare institutionelle Basis un­
möglich wäre. Fachwissenschaftliche Identität und epistemische Fach­
wissenschaft können konsequent nur analytisch getrennt werden; real 
bedingen sie sich gegenseitig in ihrer grundsätzlichen Existenz. Die 
»Kultur«-Konstruktionen der volkskundlichen Diskurspraxis schließen 
konsequent die anhand der Relationierungsforrnel von »Kultur« herge­
stellte Konstruktion der Gesellschaft als differenzierte Integration und 
die Konstruktion von »Volkskunde« als eigenständige, interdisziplinäre 
Disziplin in dem einen Begriff zusammen: So fundamental sich in einer 
konkurrierend organisierten Wissenschaft die Konkurrenz in die Konsti­
tution des Wissens einschreibt, so fundamental konstituieren sich »Kul­
tur« und »Volkskunde« gegenseitig über die Herstellung von »kultur­
wissenschaftlichem« Wissen. 

259 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: Die Volkskunde als Fall-Beispiel: 

Konkurrenz der gesellschaftlichen 

Selbstbeschreibung in der späten Moderne 

Auf die grundlegende Frage, die dieser Arbeit als Irritation voranstand, 
warum die Volkskundlerinnen im Verlauf der 1990er Jahre immer wie­
der und an prominenten Stellen explizit über »Kultur« reden, läßt sich 
jetzt eine zusammenhängende und zusammenfassende Antwort formu­
lieren. Die Antwort ergibt sich aus den Ergebnissen, die im Verlauf der 
Untersuchung auf die Frage nach dem Status volkskundlich-kultur­
wissenschaftlichen Wissens am Ende des 20. Jahrhunderts generiert 
wurden. 

In pointierter Kürze formuliert sich das Resultat als dreidimensiona­
le Qualifizierung der Volkskunde, die einerseits als »Fall« die Spezifik 
des gesellschaftlichen und historischen Kontextes für wissenschaftliches 
Wissen am Ende des 20. Jahrhunderts widerspiegelt: Die Herstellung 
von wissenschaftlichem Wissen funktioniert in diesem Zusammenhang 
als gesellschaftlicher Entwurf einer gemeinsamen Ordnung, die in einem 
Feld institutioneller Konkurrenzen ausgehandelt wird. Diese Konkurrenz 
schreibt sich als dynamisierende Kraft in das disziplinär organisierte 
Wissen ein und bildet das Fundament jeder fachlichen identitären 
Selbstreproduktion sowie Position. 

Andererseits bestimmt sich die Volkskunde auch als »Beispiel« für 
die je spezifische, anderen wissenschaftlichen Disziplinen gegenüber 
differente Produktion von (wissenschaftlichem) Wissen sowie für die je 
spezifische Profilierung und Positionierung als akademische Institution 
innerhalb des Konkurrenzfelds. Die Volkskunde wird so konsequent 
zum »Fallbeispiel«, das sowohl das Allgemeine des spätmodernen west­
lichen Wissensstatus und ihrer Institutionen als auch die Spezifik unter­
schiedlich qualifizierten disziplinären Wissens in sich vereinigt (vgl. 
Weingart 2003: 135). 

261 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Im Hinblick auf die konkrete Situation - also bezogen auf die 
Volkskunde, auf den geographischen Kontext des deutschsprachigen 
Europa und auf die 1990er Jahre- heißt dies: Die Konkurrenz um die 
gesellschaftliche Selbstinterpretation und -ordnung, die am Ende des 20. 
Jahrhunderts im westlichen Europa mit großem Aufwand verhandelt 
wird, stellt für die universitäre Disziplin der Volkskunde eine provokan­
te Herausforderung dar, auf die sie in dreifacher Weise reagiert: Die 
Volkskunde begegnet erstens dem Evidenzverlust von »Kultur« als Mo­
dell und Interpretationsvorgabe für die gesellschaftliche Selbstbeschrei­
bung und entwirft zur Lösung dieser Problematik den Kulturbegriff als 
spezifisch »kulturwissenschaftliche« Relationierungsformel. Zweitens 
muss die Volkskunde ihre epistemische und institutionelle Identität so­
wohl nach außen - in die gesellschaftliche und in die akademische Öf­
fentlichkeit - wie auch nach innen - in die eigene Disziplin - plausibel 
gestalten und mit individueller fachlicher Substanz füllen. Drittens muss 
die Qualifikation und Kompetenz der Volkskunde als »Kulturwissen­
schaft« bezüglich des allgemeinen Projekts gesellschaftlicher Selbst­
orientierung in Konkurrenz zu anderen Wissensinstanzen erwiesen wer­
den, um die gesellschaftliche Legitimität und Autorität von Wissen­
schaft zu stabilisieren. Ex positivo formuliert, sieht sich die Volkskunde 
provoziert, die Verständlichkeit von »Kultur« als potentes Instrument 
zur Deutung gesellschaftlicher Realität und Ordnung zu explizieren. 
Ebenso fühlt sie sich herausgefordert, ihre fachlich-spezifische Kompe­
tenz, die sie als »Kultur«-»Wissenschaft« (vgl. Scharfe 1997) definiert, 
für alle sichtbar, plausibel und akzeptabel zu machen. Und letztlich weiß 
sie um die Notwendigkeit, ihre eigene Position im Feld der akademi­
schen wie gesellschaftlichen Interpretationsinstanzen eindeutig zu beset­
zen. 

Diese drei Provokationen der Volkskunde, die jene einerseits proto­
typisch zum Fall für die Konkurrenz in der späten Modeme und unter 
deren spezifischen Wissensinstitutionen machen, sowie sie die Disziplin 
zu ihr ganz eigenen Reaktionen auffordern, sollen im Folgenden zu­
sammenfassend profiliert und konkret in den soziahistorischen Kontext 
der späten westeuropäischen Modeme eingeordnet werden.1 

262 

Die folgenden Unterkapitel wurden anhand der konstruktiven - und damit 
äußerst produktiven - Kommentare von Walter Leimgrober und Sabine 
Maasen, die sie in ihren Gutachten zum Prüfungsmanuskript im Januar 
2007 formuliert haben, überarbeitet und in wesentlichen Teilen neu formu­
liert. 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

Die Volkskunde als Fall 

»Die Volkskunde ist eine Wissenschaft vom ganz Kleinen, die so gern 
über das große Ganze reden würde.« (Kämmerlings 1999) So provokativ 
und irritierend diese qualifizierende Beschreibung der Volkskunde am 
Anfang der Untersuchung wirkte, so knapp und pointiert fasst sie jetzt -
am Ende- die Ergebnisse der Untersuchung bzw. die Antworten auf die 
leitende Fragestellung zusammen: Die Volkskunde zeigt sich als Fall für 
die spätmoderne Konkurrenz des Wissens, die im Reden über das kul­
turwissenschaftlich systematisierte Kleine das große Ganze der gesell­
schaftlichen Selbstordnung verhandelt. Die Volkskunde steht und be­
wegt sich so im Feld der (westeuropäisch lokalisierten) spätmodernen 
Konkurrenz des Wissens, die sich als öffentlich installierte, gesellschaft­
lich ausgetragene und institutionell prozeduralisierte Konkurrenz um die 
Organisation und Ordnung der (eigenen) Gesellschaft (kon-)zentriert. 

Kämmerlings süffisante Frage- »Wer braucht die bunten Vögel?«­
läßt sich dementsprechend nur in paradoxer Formulierung beantworten: 
Alle und Niemand. Die Charakteristik, in der sich die gesellschaftliche 
Ordnung und Organisation am Ende des 20. (und auch zu Beginn des 
21.) Jahrhunderts entfaltet, definiert sich durch die Konkurrenz; Konkur­
renz um die Position im Diskursfeld und Konkurrenz um einen deu­
tungsmächtigen Entwurf der gemeinsamen Gesellschaft. Die Frage, wer 
kompetent, legitimiert und autorisiert ist, sich zu dem Diskurs tragenden 
Thema der eigenen gesellschaftlichen Ordnung zu Wort zu melden, ist 
definitorisch offen gehalten und in Form institutionalisierter Prozeduren 
- des Herstellens, V eröffentlichens, V errnittelns und Platzierens von 
wissenschaftlichem Wissen - als unabschließbarer Prozess installiert. 
Erst im Verhandlungsfeld selbst entscheidet sich, ob eine Institution sich 
mit ihrem Wissen(sangebot) erfolgreich profilieren und positionieren 
kann. 

Ebenso offen und verhandlungsabhängig ist die Frage, was als 
»Wissen« gelten kann, denn »[d]ie Konkurrenz um wissenschaftliches 
Wissen im politischen Prozess hat [ ... ] auch zu einer Politisierung des 
Nichtwissens in dem Sinn geführt, dass divergierende Behauptungen da­
rüber aufgestellt werden, was überhaupt gewusst werden kann und was 
gewusst werden muss.« (Weingart 2003: 100) Das Wissen erhält so eine 
grundlegend politische Qualität, die die inhaltliche Dimension wesent­
lich prägt und zu deren Autorisierung beiträgt: 

»Es ist die lebensweltnahe, an der politischen Selbstbeschreibung orientierte, 
stets nach Gründen befragbare Erfahrung des Gesellschaftlichen, das sich 

(zumindest potentiell) vor einem Publikum vorfindet. Insofern sind es dann 

263 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

empirisch auch allein Gründe und kollektivierbare Selbstbeschreibungen, de­

ren Authentizität es ist, die als >gute< soziologische Daten taugen.« (Nassehi 
2006:379) 

Wissen herzustellen geschieht und gelingt 1m spätmodernen Kontext 
demgemäß (immer) in inhaltlicher wie struktureller Konkurrenz um ge­
sellschaftliche Deutungsmacht Wissen Schaffen ist gleichzeitig soziale 
Verhandlungsmasse wie V erhandlungssache. 

Den Motor für sozialen Wandel wie auch für gesellschaftliche Stabi­
lisierung bildet dabei die ständige Vergewisserung der Gesellschaft über 
sich selbst mit Effekten, die sich materiell und diskursiv niederschlagen. 
Erstens generiert die prozeduralisierte Selbstvergewisserung die existen­
tielle Etablierung auf Zeit für diejenigen Institutionen, die den Erfolg 
der stabilisierenden Selbstthematisierung garantieren, indem sie Techni­
ken entwickeln und zur Verfügung stellen, die die gesellschaftliche Ord­
nung immer wieder remanifestieren. Zweitens entwerfen diese Wissens­
institutionen spezifische Deutungsmuster, mithilfe derer sich die Gesell­
schaft ein Bild ihrer selbst machen kann und dem sie eine normative 
Leitfunktion zuspricht (vgl. Bollenheck 1994). Drittens produziert die 
funktionale Differenzierung sowie die Systemkomplexität der Gesell­
schaft eine Konkurrenz unter den verschiedenen Instanzen um die Deu­
tungshoheit über die »richtige« gesellschaftliche Repräsentation sowie 
die darin enthaltene Ordnung (vgl. Nassehi 2006: 466f). 

Konsequent charakterisiert sich das geistes- und sozialwissenschaft­
liehe Wissen zu dieser Zeit durch die Konstitution der »Gesellschaft« als 
Gegenstand ihres Wissens, der sich vice versa in die spezifischen Be­
griffs- und Themenwahlen sowie in die Profilierung und Positionierung 
der wissenschaftlichen Disziplinen einschreibt. Armirr Nassehi hat dem­
entsprechend diese gegenseitige Konstitution von wissenschaftlichem 
Wissen und Gesellschaft in der Soziologie der Modeme zum empirisch 
konkretisierten Thema gemacht: 

»Ich möchte zeigen, inwiefern die soziologische Begriffsarchitektur an einer 

Imago gesellschaftlicher Selbstbeschreibung mitgeschrieben hat und Gesell­
schaften mit nützlichen Bildern ihrer selbst ausgestattet hat. Man muss den 

zunächst abstrakten Gedanken, die Soziologie komme in ihrem Gegenstand 

selbst vor[ ... ], auch tatsächlich als empirisches Datum wenden. Erst dann wird 
ersichtlich, dass auch die soziologische Selbstbeschreibung der Gesellschaft in 

einem gesellschaftlichen Kontext steht und also auch nur im Hinblick auf 

selbst erzeugte (Bezugs-)Probleme zu interpretieren ist.« (Nassehi 2006: 17; 
Hervorhebung i.O.) 

264 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

Der hier versuchte kulturwissenschaftliche Nachvollzug der Volkskunde 
entspricht in seiner Prämisse und Intention Nassehis Projekt einer sozio­
logischen Untersuchung der modernen Soziologie. In pointierter Zu­
sammenfassung sollen im Folgenden noch einmal die diversen Ergeb­
nisse der vorhergehenden empirischen Untersuchung unter der Perspek­
tive formuliert werden, wie die Volkskunde - sozusagen in prototypi­
scher Analogie zur Soziologie- an der zeitgenössischen »Imago gesell­
schaftlicher Selbstbeschreibung« mitgeschrieben hat (und immer noch 
mitschreibt); wie sich ihr Wissen konsequent als Reaktion auf »selbst 
erzeugte Bezugsprobleme« gestaltet (hat), und inwiefern dieses Wissen 
in einem spezifischen »gesellschaftlichen Kontext steht«, der die Diszi­
plin in ihrem Profil sowie in ihrer Position wesentlich bestimmt. 

»Kultur« als Instrument 
gesellschaftlicher Selbstimagination 

Cornelia Klirrger beschreibt in einer kurzen, die qualitative Entwicklung 
von »Kultur« und deren Wissenschaften historisch wie gesellschaftlich 
einordnenden Studie die spezifischen Eigenschaften und Funktionen, die 
der Kulturbegriff in dieser Zeit übernimmt. Sie beurteilt die jeweils an 
den Jahrhundertwenden besonders markante Thematisierung von »Kul­
tur« grundsätzlich als »ein spezifisch modernes Phänomen; ein Phäno­
men, das die Geschichte der Moderne offenbar in mehreren Wellen be­
gleitet hat« (Klinger 2002: 76). Den Begriff selbst klassifiziert Klirrger 
als einen »Beschwörungsbegriff« und »Sehnsuchtsbegriff« (vgl. Klirrger 
2002: 77), denn vielmehr als dass »Kultur« ein reales Phänomen benen­
nen würde, qualifiziert er das jeweils Bezeichnete mit einem ideellen 
Gehalt. Beschworen wird das, worauf sich gleichzeitig die »Sehnsucht« 
richtet: »Kultur« »zielt auf die Identitätsstiftung kollektiver und indivi­
dueller Subjekte« (ebd.). 

Sehnsüchtig in den Blick gerät diese Identität im Verlauf der ganzen 
Moderne seit ihrem Anfang Ende des 18. Jahrhunderts durch die struktu­
rellen - gesellschaftlich, ökonomisch und produktionstechnisch - und 
ideellen Veränderungen, die sich in mannigfaltiger Weise manifestieren. 
Als entscheidendster Punkt der modernen Veränderung gilt der qualita­
tive Wandel der bisherigen gesellschaftlichen Ordnung: Wertvor­
stellungen, soziale Hierarchien, biographische Entwicklungen und die 
früheren Normalitäten der Arbeit lösen sich auf, wandeln sich oder wer­
den ganz neu »erfunden« (vgl. Hobsbawm 1984; Bollenheck 1994). 
Grundsätzlich gilt, »dass der Prozess der Moderne seit seinem Beginn 
kontinuierlich (und an bestimmten Kulminationspunkten vielleicht auch 
auf besonders abrupte Weise) überlieferte, angestammte Identitäten ra-

265 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

dikal in Frage stellt. Die moderne Antwort auf die Infragestellung kol­
lektiver und individueller Identität heißt Kultur.« (Klinger 2002: 77) Der 
Kulturbegriff impliziert damit in seiner modernen Definition die gesell­
schaftliche Qualität der »Identitätspolitik« (ebd.: 78). 

Hartmut Böhme hält fest, wie es überhaupt zu dieser gesellschafts­
bezogenen Funktionalisierung des Kulturbegriffs kommen konnte: Erst 
dessen Transformation zum »Kollektivsingular« am Ende des 17. Jahr­
hunderts, die ihn zum reflexiven Begriff formiert, ermöglichte den Blick 
auf das Eigene: 

»Kultur bezeichnet nicht mehr nur Gegenstände der Beobachtung, sondern die 

Formen und Perspektiven, welche eine Gesellschaft zur Beobachtung von Be­

obachtern (die traditionell >kulturproduzierenden< Eliten) ausgebildet hat. Die­
ser Prozess ist Teil der die Modeme kennzeichnenden Ausdifferenzierung. Er 

macht einerseits den Begriff der Kultur zunehmend abstrakt, allgemein und 

universalistisch, andererseits bezeichnet er das Reflexivwerden substantieller 
Formen von Gesellschaft.« (Böhme 1997) 

Das hat zur Folge, dass die »Verfahren der Kulturerzeugung selbst« 
(ebd.) in den Fokus der Beobachtung geraten. »Kultur« bedeutet und be­
inhaltet ab jetzt immer, in historisierender und vergleichender Analyse 
auf das zu sehen, was »Kultur« selbst hervorbringt, mit einer doppelten 
Konsequenz: 

»Dadurch wird einerseits alles zur Kultur (Verhalten, Autofahren, Religionen, 

Verfassung, Chemie, Oper, Alltagsriten, Krankheiten ... ) und Kultur unerträg­
lich entgrenzt; andererseits ist Kultur nicht mehr eine Quidditas, sondern die 

Metaebene von Beobachtungsverfahren. Nicht umsonst kommt in den Jahr­

zehnten zwischen Kant und der Romantik die Reflexion der Reflexion auf 
(ästhetisch: die Ironie). Das begleitet den Aufstieg des >genetivlosen< Kultur­

begriffs und seine funktionalistische und komparative Operationalität. Alles 

geht weiter, das Handeln, Glauben, Ritualisieren, Hochhalten und Wert schät­
zen, Stilisieren und Inszenieren; doch es geht weiter nur unter den Bedingung­

en der Selbstreflexion.« (ebd.) 

Hartmut Böhme skizziert mit dieser modernen Kontextualisierung des 
Kulturbegriffs nicht nur dessen historische Entwicklung sondern auch 
seine spezifische Qualität: Den Kulturbegriff kennzeichnet seine grund­
sätzliche Reflexivität und seine inhaltliche Heterogenität, die durch die 
denaminative Entgrenzung allerdings problematisch wird. 

Georg Bollenbeck, dessen empirisch dicht angelegte Studie zu »Bil­
dung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deutungsmusters« 
(Bollenbeck 1994) sich an Böhmes Begriffsqualifizierung anschließen 

266 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

läßt, beschreibt detailreich, wie diese reflexive und heterogene Qualität 
des Kulturbegriffs konkret in die Funktion der gesellschaftlichen Selbst­
beschreibung und -deutung eingeht. Minutiös zeichnet er die Profilie­
rung von »Kultur« als hegemoniales Deutungsmuster für die gesell­
schaftliche Modernisierung und nationale Verstaatlichung nach. Er ver­
folgt die bisher knapp 200 Jahre dauernde Entwicklung und Verände­
rung, die »Kultur« als gesellschaftliches Deutungsmuster ab dem Ende 
des 18. Jahrhunderts bis zum Ende des 20. Jahrhunderts durchlaufen hat, 
an dem er letztlich das Ende des spezifisch deutschen Deutungsmusters 
vollzogen sieht. Er beschreibt, analysiert und interpretiert über den ge­
nannten Zeitraum hinweg die semantische Ausformung des kulturbezo­
genen Deutungsmusters, dessen soziale Einschreibung, Funktion und 
Funktionalisierungen im sich wandelnden Verlauf der Zeit. Bollenheck 
zeigt dabei sehr deutlich, dass »Kultur« trotz wandelndem Gehalt und 
Gewicht wesentliche Funktionen im Prozess der modernen Gesell­
schaftsbildung übernimmt. Aufgrund der grundsätzlichen prozessualen 
Entstehung und historischen Wandelbarkeit von Gesellschaft besteht al­
lerdings weder ein »festes Deutungsmuster« (Bollenbeck 1994: 20) noch 
ein einziges. Das Potential und die Potenz von Deutungsmustern liegen 
im Gegenteil in deren inhaltlichen wie historischen Flexibilität. 2 

Die Vielfaltigkeit und Komplexität der Veränderungen innerhalb der 
Modeme provozieren nicht nur unterschiedliche Interpretationsmodelle 
der Gesellschaft, sondern verlangen auch eine innere Differenzierung 
der Funktionen, die ein Deutungsmuster übernimmt. Bollenheck unter­
scheidet für »Kultur« drei unterschiedliche Ziele: Erstens schafft 
»Kultur« die Formierung und Stabilisierung einerneuen gesellschaftli-

2 Statt von »Deutungsmustem«, die das Denken, Wahrnehmen, Sprechen 
und letztlich auch das Handeln in einer Gesellschaft formieren, spricht von 
Graevenitz in seiner zusammenfassenden Einleitung des Kolloquiums zu 
den »Konzepten der Modeme« von verschiedenen »Denkfiguren«, die zur 
reflektierenden Thematisierung moderner Gesellschaft von unterschiedli­
chen Instanzen in Konkurrenz zueinander entworfen wurden. Unter dieser 
analytischen Perspektive fragt er nach dem »Stil bzw. den Stilen der [ ... ] 
Reflexion der Modeme sowie nach der Selektivität der Beschreibungs­
aspekte (Entfremdung, Anonymisierung, Monetarisierung, Emanzipation 
usw.)« (von Graevenitz 1999a: 4f). Ein weiterer Terminus zur Erfassung 
der für die Modeme typischen Formierungen des Wissens beschreibt der 
aktuelle Begriff der (modernen) »Wissenskategorien«, die sozusagen als 
»Sortiermaschinen« das gesellschaftlich virulente Wissen im Hinblick auf 
ein spezifisches Ziel (immer wieder neu) zusammenstellen und organisie­
ren. Vgl. das Berliner Graduiertenkolleg »Geschlecht als Wissenskatego­
rie«, das hauptsächlich mit diesem Begriff - der Wissenskategorie - als 
Anleitung der Perspektive und Methodologie arbeitet. Vgl. http://www. 
geschlecht-als-wissenskategorie.de, 13.07.2006. 

267 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

chen Schicht - des Bürgertums -, die sich selbst als Trägerschicht der 
veränderten Gesellschaft etabliert wie stilisiert. Zweitens dient der Kul­
turbegriff dazu, - unter anderem bestehende -gesellschaftliche Wissens­
bestände in spezifischer Weise zu organisieren, um drittens so das kol­
lektive wie individuelle Verhalten zum Zweck einer konsolidierenden 
Vergesellschaftung anzuleiten bzw. die Gesellschaft in einer spezifisch 
vorgestellten Weise zu gestalten und zusammenzubinden (vgl. Bollen­
beck 1994: 158f). 

Bollenheck hat an umfangreichem, konkretem Material plausibel 
aufgezeigt, wie produktiv der moderne Kulturbegriff für die Herstellung 
und Stabilisierung der Identität des Bürgertums gewirkt hat, das als so­
ziale Trägerschicht für die Verbreitung und Etablierung des spezifisch 
deutschen Selbstverständnisses gesorgt hat (vgl. Bollenheck 1994: 
158f). Noch vor der staatlichen Einigung im letzten Drittel des 19. Jahr­
hunderts sorgte das Bürgertum mittels gemeinsamen W ertvorstellungen, 
beruflichen Laufbahnstrategien, gesellschaftlichen Aktivitäten und mit­
hilfe der Konzeption einer einheitlichen deutschen »Kultumation« (ebd.: 
192) dafür, dass aus dem regional und kleinstaatlich zersplitterten 
Deutschland eine die verschiedenen »Länder« verbindende soziale Ge­
meinschaft sowie eine vereinte gesellschaftliche Struktur entstehen 
konnte. Bollenheck hat zudem nachgezeichnet, wie sehr dieser Erfolg 
einer einheitlichen deutschen Gesellschaftskonstruktion auf dem Ver­
ständnis, der sozialen Praxis und der gesellschaftlichen Strukturierung 
als »bürgerliche« Gesellschaft basierte, die allerdings im Verlauf der 
Geschichte des späten 19. und vor allem des 20. Jahrhunderts wieder 
verloren ging. 

Im Anschluss an diese diskursive Funktionsbeschreibung von »Kul­
tur« als schichtspezifische Identitätsstiftung ist Bollenheck soweit zu 
folgen, dass der Kulturbegriff am Ende des 20. Jahrhunderts tatsächlich 
keine explizit und spezifisch »bürgerliche« Schicht mehr formiert. 
Allerdings hat sich die Funktion selbst weder vom Kulturbegriff gelöst, 
noch sich grundsätzlich verloren: Im Blick auf die Volkskunde am Ende 
des 20. Jahrhunderts läßt sich die Deutung wagen, dass sich die Funk­
tion des Kulturbegriffs, die ihn portierende Trägerschicht zu stabilisie­
ren, jetzt unter den Institutionen der gesellschaftlichen Selbstkonzeption 
manifestiert. In Form und Etikettierung als »Kulturwissenschaft« si­
chern zu dieser Zeit verschiedene wissenschaftliche Disziplinen - unter 
anderem die Volkskunde- ihre institutionelle Identität. 

Neben dieser institutionellen Identitätssicherung dient der Kulturbe­
griff zweitens - wie bereits erwähnt - der ordnenden Organisation be­
stehender Wissensbestände (vgl. Bollenheck 1994: 208). Bollenheck 
zeigt in seiner Studie, wie »Kultur« anhand der inhaltlichen Bedeu-

268 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

tungsoffenheit und den flexiblen Anschlussmöglichkeiten einen homo­
genisierenden Druck auf die unterschiedlichen Felder der Wissenschaft, 
Kunst und der politischen Ideologien ausübt. Im Feld der Wissenschaft, 
auf das sich die gedanklichen Bemühungen der hier präsentierten Arbeit 
konzentrieren, brachte der Ausbau der Universitäten- vor allem im Ver­
lauf des späten 20. Jahrhunderts -eine Vervielfaltigung des Wissens mit 
sich, die zu einer Unübersichtlichkeit mit konsequenter wissenschaftli­
chen Arbeitsteilung und Spezialisierung führte, die nicht mehr von einer 
einzigen Person- noch von einer einzigen Gesellschaftsschicht bzw. In­
stitution - überblickt, repräsentiert oder normiert werden kann. In die­
sem Zusammenhang übernimmt der Kulturbegriff die Funktion der Pro­
duktion, Organisation und der auf die gemeinsame Ordnung der Gesell­
schaft ausgerichteten Bündelung von Wissen. Am Ende des 20. Jahr­
hunderts besteht diese Aufgabe wesentlich darin, die komplex und un­
übersichtlich gewordene Wirklichkeit in einer verständlichen Weise zu 
systematisieren und zu formulieren. »Kultur« in seiner denaminativ of­
fen und reflexiv gehaltenen Definition funktioniert dabei als methodisch 
und disziplinär vielfaltiges Instrument, die Wirklichkeit der Subjekte, 
der geschichtlichen Prozesse, der gesellschaftlichen Strukturen und Ef­
fekte zu beschreiben, zu analysieren sowie kritisch zu überdenken. 

Die Volkskunde reiht sich hier mit ihrer Bestimmung von »Kultur« 
als Relationierungsformel in die Reihe der »Kulturwissenschaften« ein, 
die in Form von immer wieder neu präsentierten, »exemplarischen« For­
schungen vorstellbar und plausibel werden lassen, wie ein gesellschaftli­
ches Kollektiv sowie dessen zukunftsfahige Stabilisierung entstehen 
können. Diese am Ende des 20. Jahrhunderts gängige Formierung von 
»Kultur« ermöglicht- als deren spezifisches gesellschaftliches Potential 
- das Verschmelzen der Visionen vom modernen Individuum als sich 
selbst vervollkommnendes Subjekt (vgl. Bollenheck 1994: 150) mit den 
spätmodernen Strukturbedingungen und Anforderungen an ein selbst­
verantwortliches, sich im lebenslangen Lernprozess befindliches Indivi­
duum, das sich in einer zunehmend komplexer werdenden »Wissensge­
sellschaft« orientieren und zurechtfinden muss. 

Der volkskundliche Anspruch, anhand des Kulturbegriffs eine reali­
tätsadäquate Beschreibung sowie eine orientierungsfahige Ordnung der 
Gesellschaft bereitzustellen, fügt konsequent die moderne Funktion von 
»Kultur« als »Sortiermaschine« des Wissens mit dem veränderten ge­
sellschaftlichen Kontext der späten Modeme zusammen. 

Bollenheck ist in diesem Zusammenhang zu folgen, wenn er sagt, 
dass sich die spezifische Gestalt, nach der die (deutsche) Gesellschaft im 
Verlauf der Modeme geformt werden sollte- und auch geformt wurde 
-, am Ende des 20. Jahrhunderts ihre früheren modernen Konturen ver-

269 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

loren hat: An die Stelle eines gemeinsamen »Kulturvolks« unter hege­
monialer Leitung des »Bildungsbürgertums« (vgl. ebd.: 203) tritt in der 
späten Modeme eine äußerst diversifizierte und differenzierte Gesell­
schaftsstruktur. Die Leitfunktion übernehmen in diesem Kontext nicht 
mehr das Bürgertum sondern die »Kulturwissenschaften«, die in gegen­
seitiger disziplinärer wie institutioneller Konkurrenz Entwürfe von »Ge­
sellschaft« präsentieren, die - als dritte Funktion von »Kultur« - in nor­
mativer Absicht den weiteren Prozess der Vergesellschaftung orientieren 
und anführen sollen. 

Kulturwissenschaft als Wissenschaft dieser Gesellschaft 

Comelia Klirrger verknüpft die funktionale Qualität bzw. Zurichtung des 
Kulturbegriffs, wie sie soeben vorgetragen wurde, mit der spezifischen 
Diagnose der gesellschaftlichen Situation( en), in der (denen) der Kultur­
begriff jeweils seine besondere Manifestation erlebt: 

»[U]nd ich würde so weit gehen zu behaupten, dass für alle drei Jahrhundert­

wenden und ihre cultural tums gilt, dass sie (I) eine Reaktion darstellen und 
(2) dass der Begriff der Kultur jeweils auf eine Situation der Enttraditionalisie­

rung, der Rationalisierung, der Universalisierung und Erweiterung reagiert 

oder -um es mit seinem aktuellen Schlagwort und das heißt mit Blick auf den 
cultural turn der Gegenwart zu sagen- auf eine Situation der Globalisierung.« 

(Klinger 2002: 76f) 

Klirrgers historisch-gesellschaftliche Einordnung und Begründung der 
modernen Funktionalität von »Kultur«, läßt sich mit dem von Funtowicz 
und Ravetz entworfenen Modell der »post-normal science« (vgl. Funto­
wicz/Ravetz 2005) auch auf einer wissenschaftstheoretischen Ebene fas­
sen: 

»In response to the challenges of policy issues of risk and the environment, a 
new type of science- >post-normal< - is emerging. This is analysed in contrast 

to traditional problem-solving strategies, including core science, applied sci­

ence, and professional consultancy. We use the two attributes of systems un­
certainties and decision stakes to distinguish among these. Post-normal science 

is appropriate when either attribute is high; then the traditional methodologies 

are ineffective. In those circumstances, the quality assurance of scientific in­
puts to the policy process requires an >extended peer community<, consisting 

of all those with a stake in the dialogue on the issue. Post-normal science can 

provide a path to the democratization of science, and also a response to the 
current tendencies to post-modemity.« (Funtowicz/Ravetz 2005: 365) 

270 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

Das Spezifische der »post-normalen« Wissenschaft liegt zum einen in 

deren Methodologie, die einen systemischen, synthetischen und huma­

nistisch orientierten Ansatz vertritt (ebd.). Zum anderen bestimmt sich 

die spezifische Qualität dieser Wissenschaftsform daraus, dass sie im 

Gegensatz zu angewandter Forschung oder wissenschaftlicher Beratung 

durch gesellschaftlich relevante Themensetzungen motiviert wird ( ebd.: 

367). Die gesellschaftliche Relevanz der Forschungsthemen imprägniert 

das post-normale wissenschaftliche Wissen mit einer politischen Quali­

tät, die in der Verwischung klarer Unterscheidungen zwischen Fakten 

und Interpretationen liegt: 

»The traditional fact/value distinction has not merely been inverted; in post­
normal science the two categories cannot be realistically separated. The uncer­
tainties go beyond those of the systems, to include ethics as weil. All policy 
issues of risk and the environment involve new forms of equity, which had 
previously been considered >extemalities< to the real business of the scientific­
technical enterprise, that is the production and consumption of commodities. 
These new policy issues involve the welfare of new stakeholders, such as fu­
ture generations, other species, and the planetary environment as a whole.« 
(ebd.: 380) 

Auch Jürgen Mittelstraß bestimmt die zeitgenössische Qualität geistes­

und sozialwissenschaftliehen Wissens aufgrund der Korrespondenz von 

Wissen und aktuellen Problemlagen: 

»Probleme, z.B. Umweltprobleme, tun der Wissenschaft immer weniger den 
Gefallen, sich selbst disziplinär zu definieren. Sie wachsen über die Theorie­
und Forschungsformen der Disziplinen hinaus, werden transdisziplinär. Trans­
disziplinäre Problemstellungen erfordern daher auch transdisziplinäre For­
schungswege. Die fuhren (1) über das disziplinäre Wissen- wissenschaftliche 
Transdisziplinarität kann wissenschaftliche Disziplinarität nicht ersetzen -; 
aber sie fuhren eben auch (2) über das disziplinäre Wissen und die disziplinä­
ren Gewohnheiten der Wissensbildung (in Theorie- und Forschungsform) hi­
naus. Das gilt übrigens keineswegs nur für Standardbeispiele wie die Umwelt­
forschung oder die Energieforschung.« (Mittelstraß 1998, 107f) 

Deshalb ist Mittelstraß der Meinung, dass »die Rede von den Geistes­
wissenschaften eine Ordnung vortäusche, die es schon längst nicht mehr 

gebe. Das Wissenschaftssystem sei dynamisch und offen und gerade an 

den Rändern produktiv. Ein Bestehen auf alten disziplinärenGrenzen sei 

eher fortschrittshemmend, ein falscher Konservativismus.« (Vorwort 

von F.W. Busch zu Mittelstraß, in Mittelstraß 1989) 

271 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Diesen mit Funtowicz und Ravetz bzw. Mittelstraß vorgetragenen 
Ansatz - sowie die darin erstellte Diagnose - teilen auch die Autorinnen 
um Michael Gibbons und Helga Nowotny (vgl. Gibbons et al. 1994). 
Das Autorinnenkollektiv vertritt die These einerneuen Art der Wissens­
produktion und des gesellschaftlichen Kommunikationsmodus, die das 
universitär-wissenschaftliche Monopol des autorisierten Wissen Schaf­
fens sprengt und in Form von »transdisziplinären«, durch unterschiedli­
che Wissensinstanzen und Interessensvertreterinnen gemeinsam ausge­
handelten Wissensbeständen organisiert bzw. zur konkreten gesell­
schaftlichen Anwendung bringt. Die Autorinnen sprechen im Unter­
schied zu Funtowicz und Ravetz nicht von post-normaler Wissenschaft, 
sondern kurz (und lapidar) vom »mode 2« zeitgenössischer Wissenspro­
duktion (vgl. Gibbonset al. 1994; Nowotny 1999).3 

Trotz unterschiedlicher Begriffsbildungen - »post-normale« oder 
»transdisziplinäre« Wissenschaft bzw. Wissen im »mode 2« - treffen 
sich alle drei Entwürfe in ihrer Charakterisierung einer Wissenschaft, die 
in ihrer Wissensproduktion grundsätzlich auf die spezifischen Anforde­
rungen und infrastrukturellen Gegebenheiten ihrer zeitgenössischen Ge­
sellschaftsform bezogen ist. Die Konstitution ihrer Gegenstände be­
stimmt sich aus dem Fokus der Wissenschaften auf konkrete, aktuelle 
gesellschaftliche Problemlagen. Und entsprechend qualifiziert sich die­
ses generierte Wissen sowie seine institutionellen Trägerinnen durch 
seine- bzw. ihre- überdisziplinäre, thematisch bestimmte, verschiedene 
Interessen verbindende Substanz. 

Die Volkskunde repräsentiert in ihrer Selbstformierung als »Kultur­
wissenschaft« einen solchen Fall der Wissensproduktion, die unter den 
Vorzeichen der selbst konstatierten gesellschaftlichen »Krise« das Ziel 
einer idealiter vorgestellten Gesellschaftsordnung verfolgt. Der Kultur­
begriff wird vor diesem Horizont als Lösung der gesellschaftlichen Kri­
Sensituation präsentiert; kulturwissenschaftliches Wissen qualifiziert 
sich konsequent als reaktives Lösungswissen auf selbst erzeugte Pro­
bleme. 

Bollenhecks dreifache Differenzierung der sozialen Funktionalität, 
die dem modernen Kulturbegriff eigen ist, spiegelt sich konsequent am 
Ende des 20. Jahrhunderts - in der späten Modeme - in der dreidimen­
sionalen »transdisziplinären« - oder auch wissenschaftlich »post­
normalen« - Funktionalisierung von »Kultur«, die auch die Volkskunde 

3 Gibbons, Nowotny et al. sind nicht die einzigen - wenn auch momentan 
wahrscheinlich die prominentesten - Denkerinnen einer neuen Form und 
Produktionsweise des Wissens am Ende des 20. bzw. beginnenden 21. 
Jahrhunderts. Ausblicke und neue theoretische Entwicklungen skizzieren 
sowohl Maasen (1999: 50ff) als auch Weingart (2003: 127ft). 

272 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

als typischer Fall für ihre Zeit und Gesellschaft vornimmt. Der Begriff 
dient der und ermöglicht die normativ intendierte, gesellschaftlich orga­
nisierende Herstellung von Wissen, die gleichzeitig zur fachlichen 
Selbstprofilierung und -positionierung als Kulturwissenschaft beiträgt. 
Damit zeichnet sich auch das volkskundlich-kulturwissenschaftliche 
Wissen durch diejenige Qualität aus, die Nassehi für das soziologische 
Wissen bzw. dessen tragende Institution der akademisch installierten 
Soziologie beschrieben hat: 

»Zum anderen [ ... ] hat der historische Begriff der Gesellschaft per se jenen 
Zukunftsindex getragen, der die Lösung grundlegender Probleme verspricht, 
der Ansprüche ermöglicht, die nur in einer Zukunft erfüllt werden können, der 
die Gestaltung einer noch nicht existenten Welt verlangt und der Sprecher 

inauguriert, die immer für eine Zukunft sprechen. Es ist dies eine >Theodizee 
der Zukunft<. Das gilt auch nach den großen Zukunftsentwürfen und Utopien­
es ist dies gewissermaßen der energetische Unterbau dessen, was eine Gesell­
schaft ermöglicht, deren entscheidendes Bezugsproblem in der Bindung und 
Integration von Motiven einer collectivity liegt, deren Erscheinungsform vor 
allem eine politische Erscheinungsform ist.« (Nassehi 2006: 383; Hervor­
hebungen i.O.) 

Diese politische Qualität des Wissens transfonillert sich letztlich zu 
einer grundsätzlichen Politik des Wissens: Im institutionellen Konkur­
renz- und inhaltlichen Verhandlungsfeld später moderner Gesellschaften 
konstituieren die gesellschaftliche Selbstdeutung und die gleichzeitige 
institutionelle Identitätssicherung das im genuinen Bezug zur Gesell­
schaft hergestellte Wissen. Der »Gegenstand« (Foucault 1997: 61ft) jeg­
licher sozial- und kulturwissenschaftlicher Wissensproduktion stellt vor 
diesem Horizont die Gesellschaft in ihrer (richtigen) Ordnung dar. 

Diese am Ende des 20. Jahrhunderts typische - im Diskurs herge­
stellte sowie verborgene - Funktion der reflexiven Selbstbeschreibung 
und normativen Gesellschaftsmodellierung zusammenfassend gilt kon­
sequent - unter anderen - für die »Volkskunde« als »Kulturwissen­
schaft« das Gleiche wie für die »Soziologie« als »Gesellschaftswissen­
schaft<<: 

»Die Soziologie als eigenständige Denkform ist erst entstanden, als sich die 
Welt als gesellschaftlicher Horizont darstellte, als die Ordnung der Welt als 
soziale Ordnung erschien und die Idee des individuellen Menschen als des 
Subjekts der Welt einer merkwürdigen Dekonstruktion unterzogen wurde: 
Zwar galt und gilt selbstverständlich der Mensch als das Subjekt der Welt, 
aber als ein vergesellschaftetes Subjekt, was seinen Subjektstatus unbemerkt 

273 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

korrumpiert - unbemerkt, das ist das eigentliche Thema dieses Buches.« 
(Nassehi 2006: 16; Hervorhebungen i.O.) 

Die Volkskunde als Beispiel 

Die Volkskunde läßt sich im soeben explizierten Sinn als Fall- oder gar 
als Prototyp - einer universitären Institution im konkurrierenden Wis­
senschaftsfeld interpretieren. Sie zeigt sich aus diesem Blickwinkel als 
eine soziale Wissensinstitution in Form post-normaler, transdisziplinärer 
Wissenschaft, die darauf ausgerichtet ist, das Geschäft der Selbstbe­
schreibung und -deutung der eigenen Gesellschaft zu verrichten. 

Gleichzeitig stellt sich aber auch die Frage: Was ist spezifisch am 
Fall der Volkskunde? Gerade im Hinblick auf die vergleichbare Situa­
tion, in der sich die benachbarten Fächer - bzw. die anderen, nicht­
wissenschaftlichen Wissensinstitutionen - befinden, bleibt die Frage of­
fen, wie sich die Volkskunde erkennbar macht; wie sie eine eigene 
Stimme in dem Konkurrenzfeld gewinnt. Die eigene »Zurichtung« der 
Volkskunde als »Kulturwissenschaft« ermöglicht zwar die Spezifizie­
rung des Fachs gegenüber allen nicht-kulturorientierten Wissenschaften. 
Sie allein macht die Volkskunde aber noch nicht generell zur sichtbar 
singulären Disziplin. Wie sich das Fach innerhalb des - im Verlauf der 
1990er Jahre stetig wachsenden - Kreises vieler sich als Kulturwissen­
schaften etikettierenden sowie etablierenden Institutionen zur einzigarti­
gen Deutungsinstanz profiliert, soll im Folgenden aus der Perspektive 
der Volkskunde als »Beispiel« nachvollzogen werden. 

Die der Volkskunde eigene »Kultur« 

Die Qualität des volkskundlichen Kulturbegriffs bestimmt in und auf­
grund seiner dreidimensionalen Relationierung die Spezifik des fachli­
chen Denkens. Anhand ihrer vielfaltigen Bestimmung von »Kultur« als 
Relationierungsformel begegnet die Volkskunde den Herausforderung­
en, vor die sie sich aufgrund des Evidenz- und Autoritätsverlustes von 
Wissenschaft, von »Kultur« und ihrer eigenen Position innerhalb der in­
stitutionellen Gemengelage gestellt sieht. Indem sie die Dreidimensiona­
lität dieser Situation diskursiv zu den drei grundlegenden Achsen ihres 
Denkraums formieren, transformieren die Fachvertreterinnen die He­
rausforderung vice versa zur Grundlage und zum Rahmen ihres Arbei­
tens. Sie bewegen sich damit per definitionem immer im anschluss­
fahigen Feld der zeitgenössischen Diskussionen, riskieren gleichzeitig 
aber auch die fundamentale Labilität ihrer Aussagen. Die Art auf diese 

274 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

Ambivalenzen aus stabilisierender Anschlussfahigkeit und labiler Profi­
lierung zu reagieren- bzw. in dieser ambivalenten Weise zu agieren­
spezifiziert konsequent das disziplinäre Sprechen. 

Auf der Achse der Legitimation von Wissenschaft zeigt sich dies in 
konkreter Weise, indem die Volkskunde sich als »Kulturwissenschaft« 
das Profil einer Wissensinstitution gibt, die sich wesentlich qua gesell­
schaftspolitischer Orientierung und sozialer Parteinahme charakterisiert. 
Ermöglicht wird diese Orientierung und Solidarität durch die integrative 
Intention des Kulturbegriffs, der im Modell der differenziert integrierten 
Gesellschaft die Vielen in ihrem Eigensinn zu einer gemeinsamen Kol­
lektivität zusammenfasst. Gleichzeitig muss die Volkskunde aber im 
Dienst der wissenschaftlichen Legitimation und Legitimität deren Spiel­
regeln der »Objektivität« einhalten. Sie erreicht dies anhand ihrer dis­
kursiven Praxis, die beiden Dimensionen von »Kultur« und »Gesell­
schaft« zu differenzieren. Mithilfe der analytischen Relationierungsfor­
mel »Kultur«, die die »Gesellschaft« zu ihrem in das und im Wissen 
projizierten Gegenstand macht, profiliert die Volkskunde ihr spezifi­
sches Angebot, das sie der Gesellschaft unterbreitet: Sie offeriert in ihrer 
Deutung gesellschaftlicher Realität ein Orientierungsinstrument, das sie 
(implizit) nach den Maßgaben gestaltet, die Mittelstraß als unabdingbare 
Notwendigkeit für die zukünftige Formierung der Geisteswissenschaften 
definiert hat: 

»Wir leben in einer Kultur, [ ... ], die jedoch in ihrer Rationalitätsstruktur (und 
damit sind keineswegs nur die naturwissenschaftlich-technischen und ökono­
mischen Strukturen gemeint) in erster Linie auf die argumentative und kons­

truktive Kraft des Denkens angewiesen ist. Von deren Rolle die Geisteswis­
senschaften zugunsten allein bewahrender und erzählender Funktionen auszu­
nehmen, wäre nicht nur für die Geisteswissenschaften höchst abträglich - sie 
fielen endgültig dem wissenschaftsideologischen Fluch Snows zum Opfer -, 
sondern auch für unsere Kultur selbst. Diese verlöre ein Organ, das nicht nur 
zeigt, in Geschichten zeigt, wie es sein könnte, sondern auch sagt, begründet 
sagt, wie es ist und wie es sein sollte. Um das zu leisten, müssen die Geistes­
wissenschaften nicht nur Sensibilisierungsgeschichten, Bewahrungsgeschich­
ten und Orientierungsgeschichten erzählen können; sie müssen auch selbst 
deuten, erklären, argumentieren und konstruieren können. Neben die gewiss 
berechtigte Aufgabe, im Bewusstsein zu halten, zu vergegenwärtigen, was 
war, hat die Aufgabe zu treten, kritisch zu bedenken, was ist, und vorauszu­
denken, ins Auge zu fassen, was sein wird und sein soll. Im Nachdenken und 
Vorausdenken könnte die eigentliche Kraft der Geisteswissenschaften liegen.« 
(Mittelstraß 1989: 14f; Hervorhebungen i.O.) 

275 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Die Volkskunde zeigt sich als »Kulturwissenschaft« in diesem von 
Mittelstraß angesprochenen doppelten Sinn und entspricht damit der 
ambivalenten Forderung von allgemein wissenschaftlicher Legitimität 
bei gleichzeitiger fachindividueller Gestalt: In ihrer - historisch wie 
zeitgenössisch ausgerichteten - Konzentration auf das »Alltägliche« 
(vgl. Hauser), »Selbstverständliche« (vgl. Köstlin) und »Banale« (vgl. 
Scharfe) leistet das Fach gleichzeitig die Sensibilisierung für das, was 
einmal als »normal« und scheinbar allgemein gültig etabliert wurde so­
wie das Fach deutet, erklärt, argumentiert und konstruiert, warum und 
wie es auch anders sein könnte. Damit gelingt die innere V erknüpfung 
von traditionellen Fachbeständen, die sich durch ihre gleichzeitig wis­
senschaftliche wie gesellschaftliche Perspektive nach »unten« auszeich­
nen (vgl. Bausirrger 1971; Bausinger/Jeggle/Korff/Scharfe 1978; Greve­
rus 1978; Gemdt 1981; Kaschuba 1999). Diese als Stärke der Disziplin 
portierte Qualität erreicht gleichzeitig den Anschluss an die zeitgenössi­
schen Strukturen einer immer stärker demokratisierten Gesellschaft, die 
eine größere und breitere soziale Mitbestimmung sowie als deren Kehr­
seite auch eine stärkere Nachfrage der Gesellschaftsmitglieder nach 
Orientierung mit sich bringt. 

Die Volkskunde begegnet so der- ebenfalls traditionellen- Kritik 
(vgl. Maus 1946/47) und Selbstkritik (vgl. Abschied vom Volksleben 
1970; Falkensteiner Protokolle 1971), sowohl an gesellschaftlicher Re­
levanz als auch an Wissenschaftlichkeit zu mangeln. Anhand ihrer qua 
»Kultur« hergestellten Dekonstruktionen, Rekonstruktionen und pros­
pektiven Konstruktionen von Gesellschaft antwortet das Fach in einer 
ihr spezifischen Form auf die aktuelle Situation: In einer moralischen 
Selbstprofliierung konstituiert die Volkskunde sich - und gleichzeitig 
auch ihre Institution der Wissenschaft - als autoritative Wissensinstanz, 
die gesellschaftspolitisch und wissenschaftlich mit dem von ihr herge­
stellten »kulturwissenschaftlichen« Wissen auf die »Krise« der gesell­
schaftlichen Selbstdeutung sowie die damit einhergehende Infragestel­
lung der dafür institutionalisierten Wissensinstanzen reagiert. 

Mit der eigenen singulären Fachprofliierung ist - als zweite Achse 
des Diskursraums - die Prekarität der Selbstpositionierung verbunden: 
Innerhalb unterschiedlicher Fächer und Institutionen, die sich als »Kul­
turwissenschaften« verstehen, muss und will sich die Volkskunde als die 
eine Kulturwissenschaft bestimmen. Um mit dieser Selbstdefinition und 
-verortung bestehen zu können, verschränkt das Fach sein Profil einer 
»verstehenden« Orientierungsinstanz (Roth, Römhild, Kramer) mit sei­
ner Kompetenz der doppelten Selbstreflexivität Das analytische Aus­
leuchten und empathisch qualifizierte Verstehen von subjektiv erlebtem 
Sein innerhalb einer komplexen und von Macht durchdrungenen Gesell-

276 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

schaft ist gekoppelt an die Reflexion jeder gesellschaftlichen Stellung. 
Diese Reflexion beinhaltet konsequent auch den kritischen Einbezug der 
epistemologischen und politischen Position der Wissenschaft, im spe­
ziellen also auch der volkskundlichen Kulturwissenschaft 

Der volkskundliche Kulturbegriff, der sich grundsätzlich durch seine 
Qualität auszeichnet, Relationen herzustellen, ermöglicht so gleichzeitig 
mit jeder kulturwissenschaftlichen Analyse die erkenntnistheoretische 
Selbstreflexion sowie die wissenschaftskritische Selbstevaluation, wo­
durch sich das Fach kontinuierlich und konstant moralisch selbst posi­
tioniert: Die Volkskunde spezifiziert sich als Fach, das der Gesellschaft 
anhand ihres Wissens eine »aufgeklärte« Neuausrichtung (Bausinger, 
Kaschuba, Lipp) ermöglicht und damit platziert sie sich konsequent als 
prima inter pares - als Singuläre unter Ähnlichen- im (kultur-)wissen­
schaftlichen Konkurrenzfeld. 

Die dritte Achse des volkskundlichen Diskursfelds, die mit den bei­
den anderen Achsen den fachlichen Diskursraum umschließt, und diesen 
zum spezifisch formierten Denkraum abschließt, ist mit der Problematik 
des Evidenz- sowie Autoritätsverlusts von »Kultur« befasst. Diesem 
doppelten Verlust entspricht die Doppelung der allgemeinen modernen 
Begriffskonstitution von »Kultur« aus entgrenzter, inhaltlicher Breite 
und grundsätzlich reflexiver Ausrichtung - wie sie mit Hartmut Böhme 
bereits früher zitiert wurde: »Kultur« umfasst gleichzeitig die Herstel­
lung von inhaltlichem Welt- und von reflexivem Deutungswissen. 

Die Volkskunde reagiert mit ihrer Konzeption des Kulturbegriffs als 
Formel- wiederum in fachlich spezifischer Weise- auf die Problematik 
der Entgrenzung und der Heterogenität des Begriffs: Indem die Volks­
kundlerinnen »Kultur« als relationierendes Instrument profilieren, ver­
binden sie die beiden definitorischen Aspekte des Begriffs: Die Relatio­
nierungsformel erzeugt so weiterhin das breite, heterogen strukturierte 
inhaltliche Wissen über die gesellschaftliche Realität, und ordnet es 
gleichzeitig, indem sie die unterschiedlichen Dimensionen des Mensch­
seins in ihren sozialen, historischen und physischen Bedingtheiten refle­
xiv miteinander vernetzt 

Zudem qualifiziert die Volkskunde dieses durch die Relationierungs­
formel analytisch geordnete Wissen als »Ürientierungswissen«, unter 
dem Jürgen Mittelstraß ein Wissen versteht, das »regulativ« funktioniert 
(Mittelstraß 1989: 31 ). »Regulativ« meint hier die Herstellung von Wis­
sen sowohl in der Form sprachlich fixierter »Erfahrungen« als auch in 
der Form von normativen »Maximen« ( ebd.), das darauf ausgerichtet ist, 
anhand des Wissens »geeignete, gemeint ist immer: begründete, Orien­
tierungen« zu verschaffen ( ebd.). Die Volkskunde erreicht ebendiese 
Qualität ihres »kulturwissenschaftlichen« Wissens mittels »Kultur« als 

277 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Relationierungsformel, die kein inhaltliches Wissen fixiert und vermit­
telt, sondern (vor allem) ein Können- das des in Verhältnisse Setzens -
ermöglicht (vgl. Mittelstraß 1998: 15f; Stehr 2005: 118). Sowohl die Er­
fahrungen, Wahrnehmungen, Interessen und strukturellen Grundlagen 
der Menschen in ihrem gesellschaftlichen sowie historischen Umfeld als 
auch die Norm einer gemeinsam zu erreichenden Gesellschaft nimmt der 
volkskundliche Kulturbegriff auf und setzt alle diese Teile unter dem 
Ideal einer differenzierten gesellschaftlichen Integration wieder zu einer 
sinnvollen Ordnung zusammen. Diese Potenz des Kulturbegriffs konso­
lidiert das volkskundlich-kulturwissenschaftliche Wissen in seiner ge­
sellschaftlichen Funktion, die erfahrungsgemäß (individuell wie kollek­
tiv bzw. gegenwartsbezogen wie historisch) unbegründbaren und unver­
ständlichen gesellschaftlichen Zustände anhand einer definitorisch kom­
plexen, unbewussten und undurchsichtigen diskursiven Konstruktion 
sinnvoll zu begründen, und dadurch aushaltbar wie handhabbar zu ma­
chen. Die volkskundlich-kulturwissenschaftliche Relationierungsformel 
ermöglicht in dieser Form eine Orientierung, die es erlaubt, die Grenzen 
wissenschaftlicher Wissenspotenz zu überschreiten (oder zumindest aus­
zudehnen), indem sie ganz unterschiedliches Wissen zu einem vernetz­
ten, vereinten Wissensbestand zusammenbindet. 

Orientierung anzubieten, die das Individuum »bildet«, versucht die 
Volkskunde nicht nur über ihre »kulturwissenschaftliche« Wissensquali­
fizierung sondern ebenso über ihre Publikumsausrichtung. Das »kultur­
wissenschaftliche« Wissen, das die Disziplin über ihre Relationierungs­
formel generiert, beinhaltet die volle Übergabe des Wissens der Kultur­
wissenschaft an ihre Rezipientlnnen, das heißt, »Kultur« im volkskund­
lichen Sinn ermöglicht den Wissenstransfer von inhaltlichem und kogni­
tivem Wissen (hier: der Kompetenz der reflexiven Vernetzung), der auf­
grund seiner zweifachen Qualität zu einem erhöhten Kompetenzerwerb 
der Leserinnen führen kann (vgl. Stehr 2005: 120). Das Subjekt steht so 
als »zu bildendes« wie auch als »zu analysierendes« im Blickfeld des 
Faches. Der relationierende Kulturbegriff charakterisiert sich in dieser 
Hinsicht als - praktische und gesellschaftlich praxisorientierte - Reak­
tion auf die irritierende Erfahrung der zunehmenden, sich (unter ande­
rem global) ausweitenden und immer chaotischer erscheinenden, kom­
plexen Realität (vgl. Nassehi 2006: 383). 

Die Volkskunde begegnet dementsprechend dem Evidenzverlust der 
gesellschaftlichen Beschreibungs- und Erklärungsmodelle durch die mo­
ralisch-normative Qualifizierung ihres Wissens, das seine Qualität auf­
grund der fachlich spezifischen Zurichtung von »Kultur« als wissen­
schaftlich wie politisch relationerende Formel erhält: Das als »kultur­
wissenschaftlich« autorisierte Wissen über die gesellschaftliche Realität 

278 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

enthält durch seine innere Verschränktheit unterschiedlicher Dimensio­
nen den Anspruch auf die Wahrheit über das richtige gesellschaftliche 
Sein; und zwar dasjenige des Kollektivs wie auch dasjenige des Indivi­
duums. Was Mittelstraß im Allgemeinen als Potential und Potenz der 
Geisteswissenschaften proklamiert, reklamiert die Volkskunde als mora­
lische Qualität und Kompetenz für sich speziell: sowohl »Auskunft [zu] 
gegeben über das Woher und das Wohin« (ebd.: 18) als auch erklärende 
Verstehensansätze zu entwickeln über das Wie und das Warum. 

Fachliche Spezifizierung 
durch moralische Selbstqualifizierung 

Die im Diskurs tragende Spezifik, die die Volkskunde zum Beispiel -
und nicht nur zum prototypischen Fall - innerhalb dieser konkurrenz­
und identitätsbestimmten Situation am Ende des 20. Jahrhunderts macht, 
liegt aber nicht in den einzelnen, oben dargestellten Strategien sondern 
wiederum in deren innerer V emetzung: Die Volkskunde schafft eine 
dreidimensionale moralische Selbstqualifizierung, indem sich das fach­
liche Wissen, das fachliche Profil und die fachliche Position immer 
gegenseitig - auch moralisch - imprägnieren. 

Der Zugang qua Subjekt beinhaltet für das volkskundlich-kultur­
wissenschaftliche Arbeiten, dass der Mensch als analytischer Fixpunkt 
ins Zentrum jeder Forschung gestellt wird. Vor dem in den fachlichen 
Beiträgen immer wieder zitierten Horizont der Aufklärung und der all­
gemein gültigen Menschemechte werden unter dieser subjektorientierten 
Perspektive sämtliche Dimensionen ausgeleuchtet, die für einen sozialen 
Zusammenhang und für die darin agierenden Menschen relevant sind. 
Das tertium comparationis für die kritische Interpretation dieser kom­
plexen und oft widersprüchlichen Wirklichkeit bildet das normativ in­
tendierte Gesellschaftsideal einer differenziert integrierten Gemein­
schaft. In eine kurze Formel gefasst heißt das: Vom Menschen her ent­
wickelt sichjede volkskundliche Fragestellung und auf die Gesellschaft 
hin zielt die Relevanz jeglichen »kulturwissenschaftlich« präsentierten 
Wissens. 

Es verbinden sich so im Wissen selbst die Dimensionen der wissen­
schaftlichen Analyse und Komplexitätsdurchdringung sowie die mora­
lisch-normative Qualität der individuellen Selbstverbesserung, der fach­
lichen Parteinahme für die Vielen und deren Eigensinn sowie der ge­
meinsam anzustrebenden Verbesserung der Gesellschaft zugunsten Al­
ler: Volkskundlich-kulturwissenschaftliches Wissen definiert sich kon­
sequent als gleichzeitig reflexiv-analytisches und moralisch-normatives 
Wissen. In dieser spezifischen Doppelqualifizierung ihres Wissens un-

279 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

terscheidet sich die Disziplin von ihren Nachbarfachem. Ziel und Inten­
tion der Volkskunde stellt nicht die auf das System bezogene Theoreti­
sierung der Gesellschaft dar; theoretisiert wird im Fach im Sinne einer 
nach wissenschaftlichen Regeln systematisierten Beschreibung der be­
stehenden Komplexität zugunsten einer verbessemden Modifizierung 
der Gesellschaft, was qua Kultur als Relationierungsformel erreicht 
wird. 

Mit dieser Art der Wissensgenerierung über die komplexe gesell­
schaftliche Realität bestimmt die Volkskunde gleichzeitig ihr eigenes 
Profil und ihre Position: Einerseits bleibt die »kulturwissenschaftliche« 
Forschung in ihrer Ausrichtung auf die komplexe und sich wandelnde 
Wirklichkeit unabschließbar, da jene immer wieder neu nachzuvollzie­
hen und in analytischer Transparenz dem Verstehen zuzuführen ist. Im 
gleichen Zug sichert das Fach so seine eigene Position - als für die Zu­
kunft der Gesellschaft notwendige Wissensinstitution - und konturiert 
sein flexibles - weil wandelbares - Profil. 

Andererseits fungieren die immer wieder neu beschriebenen, ganz 
genau, im konkreten, alltäglichen, subjektiven Vollzug dokumentierten 
Praktiken, Handlungsräume, Sinnwelten, Chancen und Hindernisse in 
Form von immer wieder neu hergestellten Folien für die Modifizierung 
der Gesellschaft, womit sich die Volkskunde als moralisch-normative 
Instanz profiliert und positioniert, die das Geschäft der - für alle ver­
bindlichen - Gesellschaftsverbesserung als ihre grundsätzliche Legiti­
mierung und ihren sozialen Auftrag versteht. 

In dieser Weise verbinden die Volkskundlerinnen den gesellschafts­
politischen Charakter ihres Wissens mit der wissenschaftspolitischen 
Herausforderung, vor die sie sich konstant gestellt sehen: Das volks­
kundlich-kulturwissenschaftliche Wissen beinhaltet sowohl die analy­
tisch-reflexive Ausrichtung einer wissenschaftlichen Disziplin als auch 
die fachliche Profilierung und Positionierung einer gesellschaftlich 
orientierenden, das heißt moralisch-normativen Institution. Das volks­
kundlich-kulturwissenschaftliche Wissen liefert so kontinuierlich den 
positiven Nachweis - bzw. den Beweis - der fachlichen Qualität und 
Kompetenz. 

Die dreidimensionale moralische Selbstqualifizierung der Volkskun­
de funktioniert aufgrund ihrer Einarbeitung in die diskursive Praxis des 
Faches: Die drei Dimensionen moralischer Qualität entsprechen den drei 
diskursiven Achsen volkskundlichen Denkensund Arbeitens. Jene fung­
ieren konsequent als »starke« Instrumente (Sarasin 2001) bei der wis­
senschaftlichen, gesellschaftlichen und epistemischen Spezifizierung der 
Volkskunde in deren Konkurrenz zu den anderen Institutionen der Ge­
sellschaftsbeschreibung. 

280 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

Mit seiner spöttischen Bestimmung der Volkskunde als »Wissen­
schaft vom ganz Kleinen, die so gern über das große Ganze reden wür­

de«, hat Richard Kämmerling intuitiv die doppelte Gestalt der Disziplin 
- als Fall und als Beispiel - auf den Punkt gebracht: Der volkskundlich 
formierte Kulturbegriff erlaubt es, das für die Gesellschaft notwendige 
Wissen zu generieren und gerrau dadurch die fachliche Kompetenz als 
gesellschaftliche Autorität zu demonstrieren. Dadurch stellt die Volks­
kunde der Gesellschaft mit ihrem Kulturbegriff eine wissenschaftliche 
Denkmatrix zur Verfügung, die gerade im Blick auf das ganz Kleine des 
subjektiv erfahrenen Alltags über das große Ganze der sozial verbinden­
den und verbindlichen Moral redet. 

Fazit und Ausblick 

Am (wie immer: vorläufigen) Ende des Forschungswegs steht nach allen 
vorangehenden Ausführungen die analytische Transparenz dessen, wie 
und warum die Volkskundlerinnen am Ende des 20. Jahrhunderts mithil­
fe von »Kultur« sprechen, argumentieren, über die Gesellschaft nach­
denken, Claims abstecken und ihre institutionelle Existenz sichern. Da­
rin wird sichtbar, wie im westeuropäischen Kontext später moderner Ge­
sellschaften kulturwissenschaftliches Wissen in universitär institutiona­
lisierten Zusammenhängen hergestellt, lanciert und im Wettbewerb mit 
anderen Disziplinen zum Zweck eines normativen Gesellschaftsentwurfs 
platziert wird. Der im englischen sprachlich einfach zu setzende Plural 
von »Moderne« - als »multiple modernities« (Eisenstadt 1999: 37) -
wirkt im Deutschen stilistisch holprig; dennoch bringt gerade der Neo­
logismus »unterschiedlicher Modernen« die für diese Zeit charakteristi­
schen Konkurrenzen auf einen Begriff und damit auf den Punkt: Es geht 
der Moderne und in der Moderne um das soziale Projekt der Selbstdeu­
tung (als Kollektiv wie auch als Individuum) und zwar in Form von viel­
fachen, um die eine Deutung und ihre Ein-Deutigkeit konkurrierenden 
Interpretationsentwürfen von gesellschaftlicher Ordnung. Der öffentli­
che Autoritäts- und Legitimitätsnachweis von wissenschaftlichem Wis­
sen als eine Form dieser gesellschaftlichen Selbstdeutung wirdjetzt zum 
Horizont, vor dem in den Geistes- und Sozialwissenschaften am Ende 
des 20. Jahrhunderts gedacht und gesprochen werden muss. Dass in die­
se Selbstreflexion der Gesellschaft nicht nur das »weiche« Material der 
eigenen Selbstfindung und Selbstbestimmung einbezogen ist, sondern 
die »harten« Fakten von institutioneller Existenz (und Ausstattung) zur 
Debatte stehen, führt zu einer inneren Verknüpfung der unterschiedli­
chen Dimensionen von wissenschaftlichem Wissen zu einer einzigen 

281 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Episteme: Inhaltliche Erkenntnis, institutionelle Identitätsprofilierung 
und gesellschaftliche Orientierung schreiben sich gemeinsam in ein und 
dasselbe Wissen ein.4 

In eben diesem- modernen- Sinn oszilliert die Volkskunde als Kul­
turwissenschaft zwischen der Typik eines Falls und der singulären Spe­
zifik eines Beispiels; dem grundsätzlichen Doppelcharakter der Modeme 
entsprechend, die sich in Form von Ambivalenzen und Paradoxien mani­
festiert, ist die Volkskunde bei des: Fall und Beispiel; kurz, sie ist ein 
Fall-Beispiel für die Konkurrenz der gesellschaftlichen Selbstbeschrei­
bung in der - späten- Modeme. 

Im Zusammenhang und Fokus der gesellschaftlichen Selbstbeschrei­
bung und Selbstdeutung organisiert der Kulturbegriff- auch in der spä­
ten Modeme - die Vergesellschaftung und die deutende, sozialen Sinn 
herstellende Vemetzung unterschiedlichster Wissensbestände. Georg 
Bollenheck ist an diesem Punkt nicht grundsätzlich zu widersprechen, 
wenn er seine Studie zu »Kultur« als modernem Deutungsmuster damit 
abschließt, dass der Bedeutungsverlust des ersten modernen Kollektivie­
rungsmusters in Gestalt von »Bildung und Kultur« am Ende des 20. 
Jahrhunderts unaufhaltsam und unwiederbringlich verschwunden ist. 
Dennoch plädiere ich auf dem Boden der hier unternommenen Studie für 
eine modifizierende Revision von Bollenhecks Fazit im Sinne einer re­
vidierten Transformation des an Kultur orientierten Deutungsmusters: 
Die mit dem anglophonen Zivilisationsbegriff verschmolzene Kultur­
semantik (vgl. Kaschuba 1995a: 29f), die den volkskundlichen Kultur­
begriff seit den 1990er Jahren wesentlich geprägt hat, bringt sowohl eine 
Internationalisierung als auch einen offenen und breiten Bedeutungsge­
halt der Begrifflichkeit mit sich, die als Relationierungsformel wirksam 
wird, ohne sich in der Diffusität und Konkurrenz um den Begriff aufzu­
lösen. Die Potenz dieses relationierend gestalteten Ordnungs- und Orien­
tierungsbegriffs liegt in der Verschiebung seiner Nonnativität vom theo­
retisch-analytischen Niveau auf dasjenige der gesellschaftlichen Kon­
zeption: Nicht der Kulturbegriff an sich ist normativ definiert, sondern 
das davon entworfene und zur allgemeinen Implementierung vermittelte 
Gesellschaftsmodell einer »differenzierten Integration«. 

4 Die bisherige These der Wissenschaftsforschung, die von einer sozialen 
Prägung und Kontextualisierung des wissenschaftlichen Wissens ausgeht 
(Felt/Nowotny/Taschwer 1995), wird in diesem Sinn dahingehend erwei­
tert bzw. modifiziert werden müssen, dass weniger von einer sozialen Prä­
gung des wissenschaftlichen Wissens als vielmehr von einer gegenseitigen 
Imprägnierung der realitätsrepräsentierenden Wissensarbeit und der sozial 
positionierten Identitätsarbeit wissenschaftlicher Forschungsanstrengun­
gen gesprochen werden muss. 

282 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

Vor diesem Hintergrund folge ich dem Plädoyer von Klaus Licht­
blau, der statt für eine Verabschiedung von »Kultur« oder »Gesell­
schaft« im Gegenteil für die stetige und konsequente Reflexion des Ver­
hältnisses zwischen den beiden Begriffen und ihres- immer wieder neu­
en - Wirklichkeitsgehalts Stellung bezieht: 

»Weiter als solche polemischen und insofern notwendig einseitigen Zu­

spitzungen [wie sie Luhmann mit seiner Forderung nach der Aufgabe des Kul­

turbegriffs formuliert hat; se] fuhrt deshalb vermutlich der Versuch, den Be­

griff der Gesellschaft und den der Kultur sowie die mit ihnen sinnverwandten 
Begriffe nicht in Gestalt eines wechselseitigen Ausschließungsverhältnisses zu 

definieren, sondern untrennbar miteinander zu verbinden. Dies ist im Laufe 

der Geschichte dieses Faches [der Soziologie; se] denn auch immer wieder mit 
Erfolg geschehen[ .. .]. Bereits Max Weber hatte das Verhältnis zwischen den 

>Ideen< und den >Interessen< so bestimmt, dass letztere zwar die eigentlichen 

geschichtlich wirksamen Mächte seien, erstere dagegen die Weichen für eine 
erfolgreiche Interessenwahrnehmung stellen würden. [ ... ] Ähnliches ließe sich 

auch über den Sinnbegriff sagen, der ja nicht zufallig im Zentrum jeder >ver­

stehenden< bzw. >interpretativen Soziologie< steht. Man könnte deshalb in An­
spielung auf ein berühmtes Kantsches Diktum sagen: Menschliches Handeln 

ohne sinnhafte Orientierung ist blind, Sinndeutungen ohne ein entsprechendes 

Handeln dagegen leer. Anders gesprochen: Es ist im Grunde genommen nicht 
möglich, den Begriff der Gesellschaft ohne Bezugnahme auf den Kulturbegriff 

oder entsprechende Sinnstrukturen zu definieren und umgekehrt. Gerade die 

neuere empirische Sozialstrukturforschung zeigt eindrucksvoll, wie stark kul­
turelle Orientierungen und entsprechende Unterschiede in der Lebensführung 

inzwischen zu einer gesellschaftlichen Differenzierung >jenseits von Klasse 

und Schicht< geführt haben [ ... ]. Ähnliche Entwicklungen lassen sich auch in 
anderen soziologischen Forschungsbereichen feststellen, die auf eine zuneh­

mende Überlagerung von vormals >harten< durch eher >weiche< Merkmalsaus­

prägungen und entsprechende Variablenkonstruktionen hinweisen.« (Lichtblau 
2002: 115; Hervorhebungen i.O.) 

Aufgrund der untrennbaren Verbindung von gesellschaftlicher Wirk­
lichkeitsrepräsentation, Selbstdeutung und institutioneller Existenzsiche­
rung als drei Dimensionen einer einzigen fachwissenschaftliehen 
Episteme, macht es ebenso wenig Sinn, den Kulturbegriff- statt ihn auf­
zuheben- inhaltlich und theoretisch zu fixieren, was Urte Helduser und 
Thomas Schwietring pointiert formulieren: 

»Jeder Versuch einer definitorischen Stillstellung des Kulturbegriffs würde am 
eigentlichen Kern des kulturellen Geschehens vorbeigehen. Kultur - so ließe 

sich allenfalls ein Minimalkonsens formulieren - kann nur verstanden werden 

als ein reflexiver Prozess der Interpretation, also nicht als eine Sammlung von 

283 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Inhalten oder Formen (Traditionsbeständen, Werten, Sinnstiftungen usw.), 
sondern als ein niemals stillsteherrdes Geschehen der Selbstwahrnehmung und 
Selbstbeschreibung, durch das der jeweils beschriebene Zustand unabläßig 
verändert wird. Kultur ist, um es anders zu sagen, auf eine ständige Selbstre­
produktion angewiesen, deren Reflexivität notwendig eine ebenso ständige 
Veränderung mit sich bringt[ .. .].« (Helduser/Schwietring 2002b: 16) 

Viel produktiver scheint es in diesem Sinn, den Kulturbegriff als diskur­

sive Matrix des kulturwissenschaftlichen Denkens zu reflektieren, und 

die Gesellschaft als den fokussierten Gegenstand der jeweiligen- diszi­

plinär unterschiedlichen - Wissensproduktion zu behandeln. »Kultur« 

und »Gesellschaft« befinden sich dadurch auf einer theoretisch differen­

zierbaren Ebene und müssen nicht in gegenseitiger Konkurrenz als das 

je bessere, deutungsmächtigere Modell gesellschaftlicher Ordnung ver­

handelt werden. Dies würde für das zukünftige »kulturwissenschaftli­

che« Denken die Möglichkeit bereitstellen, »eine weiterführende Per­

spektive auf Kultur und Gesellschaft« zu eröffnen (vgl. Maset 2002: 

172; Hervorhebung i.O.). 

Für die Ebene der analytisch-reflexiven Arbeit bedeutet dies, spezifi­

sche Analyseverfahren zu entwickeln, die das Potential in sich tragen, 

die reflexiv gestaltete Komplexität zeitgenössischer (westlicher) Gesell­

schaften entsprechend komplex und reflexiv erfassen zu können: 

»Der wichtige Hinweis auf die > Doppelkonstitution historischer Prozesse< hat 
bisher aber noch nicht zu einer systematischen Darlegung von Analyseverfah­
ren geführt, welche die mit der Doppelkonstitution verbundenen Aufgaben lö­
sen könnten. Die in vielen Einleitungen vorfindbare Absicht, neben den Struk­
turen auch Denken, Wahrnehmung, Erfahrung und Handlung von historischen 
Akteuren und Akteurinnen zu analysieren, ist mit ihrer sprachlichen Formulie­
rung noch nicht vollzogen. Ein Konzept der zusammenhängenden historischen 
Interpretation von Denk-, Wahrnehmungs-, Erfahrungs- und Handlungsweisen 
von Individuen unter Einbeziehung möglicher struktureller Einflüsse steht 
nicht nur vor dem Problem der Operationalisierung dieses Zusammenhangs, 
sondern auch vor der Schwierigkeit, die einzelnen Elemente der historischen 
Analyse zugänglich zu machen. Für eine konstruktive Weiterarbeit an diesen 
zentralen Forschungsproblemen wird eine weitergehende Öffuung der Ge­
schichtswissenschaft für neuere sozialtheoretische Denkansätze aus Soziolo­
gie, Ethnologie, Philosophie und Linguistik unumgänglich sein.« ( ebd.: 173) 

In dieser von Michael Maset skizzierten Intention ließe sich der bisher 

diskursiv »unbemerkt« praktizierte Kulturbegriff der Volkskunde neu 

»bewusst« funktionalisieren: Als Relationierungsformel ist der Begriff 

geeignet, die Komplexität gesellschaftlicher Wirklichkeit analytisch 

284 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

handhabbar zu machen, ohne die daraus folgenden Deutungen bereits 
aufgrund theoretischer Prämissen festzuschreiben. Sichtbar würde dann, 
was als Ergebnisse der relationierenden Analysesystematik und was als 
daran anschließende Deutungen zu verstehen sind. Damit würde keine 
erneute wissenschaftliche Metaposition angestrebt, sondern das eigene 
wissenschaftliche Denken und Deuten durchsichtiger gemacht. 

Zudem ermöglicht die analytische Trennung von »Kultur« als Denk­
matrix und »Gesellschaft« als im Wissen hergestellter Gegenstand die 
systematisch integrative Reflexion jeweils erbrachter Forschungsleist­
ungen. Ohne die Themen der Identitätskonstruktion, Gesellschafts- und 
Wissenschaftspolitik sowie des »Wahrheitsgehalts« von kulturwissen­
schaftlichem Wissen in voneinander unabhängige Debatten auflösen zu 
müssen- wie es bis jetzt weitgehend geschieht- könnten diese themati­
schen Aspekte als analytische Kriterien für die kritische Rezeption jegli­
chen kulturwissenschaftlichen Wissens mitgeführt und eingesetzt wer­
den. 

In diesem Sinn ergäben sich ganz unterschiedliche neue Anschluss­
stellen von bereits vorhandenen sozial- und geisteswissenschaftlichen 
Diskussionssträngen. Die disziplinär unterschiedlichen theoretischen 
Überlegungen zur »Gesellschaft« könnten in einen neuen Dialog mit 
dem Begriff der »Kultur« als komplexitätsorientiertes Analyseverfahren 
gebracht werden. Eine der Voraussetzungen dafür wäre allerdings, den 
Begriff der »Kultur« ganz auf die Ebene der Denkmatrix zurückzu­
schneiden bzw. die Benennung realer Phänomene und gesellschaftlicher 
Praxis als »Kultur« aufzugeben. Auf diesem Boden ergäben sich konse­
quent auch neue Formen und Reflexionsmöglichkeiten der Interdiszipli­
narität. 

Aufgrund der diskursanalytisch erreichten Sichtbarkeit aller drei 
Dimensionen - der inhaltlichen, identitäts- und gesellschaftspolitischen 
- innerhalb des einen kulturwissenschaftlichen Wissens ließen sich auch 
die damit verbundenen Strategien individueller disziplinärer Identitäts­
politik und gesellschaftlicher Orientierung zugunsten der Selbstdeutung 
und Reproduktion aus einer neuen Perspektive reflektieren und diskutie­
ren. Überlegungen aus der theoretischen Arbeit zur Qualität und zum 
Status von (wissenschaftlichem) Wissen unter dem Stichwort der 
»Transdisziplinarität« (bzw. des »mode 2« und der »post-normal scien­
ce«) lassen sich dann mit der Reflexion des Verhältnisses von Wissen­
schaft und Öffentlichkeit, von Expertentum, Beratung, gesellschaftlicher 
Selbstdeutung und Identitätskonstruktion als ein und dasselbe Thema 
verbinden. Auf dem - sichtbar gewordenen - Boden der reflexiven ge­
sellschaftlichen Selbst-Verständigung und vor dem- diskursanalytisch 
geklärten - Horizont einer wissen(schaft)sbasierten Ordnung von Ge-

285 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

sellschaft könnte der Kulturbegriff als Relationierungsformel auch hier 
fruchtbar werden. Als Instrument, das viele unterschiedliche Stränge im 
Fokus der Gegenstandsformierung von Gesellschaft zusammenhält, oh­
ne sie analytisch einzuebnen, weil immer nach den konkreten Beziehun­
gen zwischen den unterschiedlichen Strängen gefragt wird, enthält die­
ser relationierende Kulturbegriff das Potential, die unterschiedlichen 
Wissensbestände aus den angesprochenen Diskussionen zusammenzu­
bringen- was bereits Bollenheck als wesentliche Qualität des Kulturbe­
griffs festgehalten hat - und in einer neuen Weise zu organisieren. Die 
Komplexität der Wirklichkeit und der momentan darüber hergestellten 
Wissensbestände würde dadurch keineswegs reduziert, sondern analy­
tisch reflektierbar sowie einer neuen kritischen Diskussion zugeführt. 

Daran ließe sich konsequent das »kritische Projekt« Foucaults an­
schließen: Foucault sieht die Möglichkeit und den Ertrag eines kriti­
schen Bewusstseins, auf dem er für seine Kritik aufbaut, darin, in jedem 
historischen Moment die jeweils wirkenden und als gültig erachteten 
Strukturen einer Zeit und Gesellschaft der Analyse zugänglich zu ma­
chen. Was bisher als gegeben und unhinterfragbar galt, wird kritisier­
und durch anderes Denken veränderbar. »Vernunft« ist in diesem Sinn 
statt eines Übereinstimmens mit einem übergeordneten, für alle glei­
chermaßen verbindlichen Ordnungswissen ganz im Gegenteil ein Pro­
zess des Gewahrwerdens, Hinterfragens und Veränderns. Wissen, das 
durch diesen Prozess kritischer Vernunft hervorgebracht worden ist, be­
steht ebenfalls ganz in seiner Historizität. Es verbirgt keine hinter (über 
oder unter) ihm liegenden Wesenheiten, sondern ist ganz und gar Teil 
eines geschichtlichen Kontextes und damit ebenfalls für Veränderung 
offen (vgl. Foucault 1997, 159). 

Im Blick auf den diskursanalytisch transparent gemachten, gegen­
wärtigen Zustand in dessen Komplexität aus Bedingungen und Folgen, 
Interessen und Zwängen, kann die in der Studie nachvollzogene Selbst­
zurichtung der Volkskunde nicht nur als »Erfolgsgeschichte« gelesen 
werden, die mit den passgerechten fachlichen Positionierungen sowie 
den situationsadäquaten Profilierungen des Wissens und der institutio­
nellen Identität qua »Kulturwissenschaft« sozusagen die volkskundliche 
Quadratur des Kreises präsentiert. Umgekehrt ließe sich das inhaltliche 
und strategische Management der Volkskunde dann kritisch als Selbst­
disziplinierung im Sinn und zum Zweck der bestehenden Ordnung inter­
pretieren. 

Die allzeit geleistete und allen beteiligten Institutionen - so auch der 
Volkskunde- abgeforderte Selbstbearbeitung, sich in Form eines multi­
dimensionalen Managements der vielfaltigen Umweltbedingungen best­
möglich zu präsentieren und zu platzieren, zeigte sich aus diesem Blick-

286 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL 

winkel in einem prekären Licht. Aus der Volkskunde würde dann statt 
eines positiv(istisch)en Fallbeispiels für die produktive Konkurrenzbe­
arbeitung vor dem Horizont gesellschaftlicher Selbstbeschreibung ein 
gesellschafts- und wissenschaftskritisches Fallbeispiel für die aktuelle 
Situation des unhintergehbaren Postulats, zum Unternehmer seiner 
selbst zu werden. Vorerst fraglos akzeptierte Selbstverständlichkeiten -
wie sie zum Zweck der Analyse auch in der hier vorliegenden Studiere­
präsentiert sind- werden unter diesem Blickwinkel (wieder) zur Zumu­
tung: Die Qualifizierung des Wettbewerbs als beste Form der Marktre­
gulierung- auch für das Wissen-, der Wert der Selbstverantwortlich­
keit als höchste Tugend für alle gesellschaftlichen Mitspielerinnen auf 
diesem Wettbewerbsfeld und die selbstverständliche Positionierung des 
Managements als Schlüsselkompetenz für alle erscheinen dann als un­
zumutbare Forderungen. Anderes zu denken, wie das Leben - einzelner 
und aller - als Gesellschaft zu ordnen und organisieren wäre, und dieses 
Andere in die öffentliche Diskussion einzubringen, würde dann zur -
anders als bisher gelagerten - Herausforderung für die Volkskunde wie 
auch für die Kultur- und Sozialwissenschaften generell.5 

Auch das kulturwissenschaftlich hervorgebrachte und zur Orientie­
rung angebotene Wissen selbst erschiene in einem solchen kritischen 
Projekt als befragbare Realität: Mit einem zweiten Blick auf das unter­
suchte Material ließe sich fragen, welche gesellschaftlichen Positions­
zuweisungen, Subjektzuschreibungen, Handlungsanweisungen und un­
hinterfragbaren Ordnungsvorgaben in der volkskundlich generierten Ge­
sellschaftkonzeption enthalten sind. Oder anders formuliert: Entwirft die 
Volkskunde spezifische Sozialtechniken zur Vergesellschaftung und 
suggeriert sie Selbsttechniken zur Subjektivierung, die dem von ihr prä­
ferierten wie präsentierten Gesellschaftskonzept entsprechen sollen? 

Für den Moment bzw. den Stand der hier vorgestellten Forschung 
bleibt (vorerst) die ambivalente Diagnose: Die Volkskunde als Kultur­
wissenschaft oszilliert zwischen dem erfolgreichen, selbstdisziplinieren­
den Existenzmanagement im aktuellen Konkurrenzkampf der Institutio­
nen und der kritisch zu beurteilenden Unternehmerischen Einsamkeit im 
Bemühen um eine kulturwissenschaftliche Vision vom gesellschaftlich 
»richtigen« Leben. 

5 Für die Anregungen dieser Kritikpunkte beziehe ich mich wesentlich auf 
Sabine Maasens Kommentare in ihrem Prüfungsgutachten zu der hier vor­
liegenden Arbeit. In dieser Form möchte ich mich dementsprechend herz­
lich dafür bedanken. 

287 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

»Abschied vom Volksleben« (1970). Redaktion: Utz Jeggle, Klaus Gei­
ger und Gottfried Korff, Tübingen: Tübinger Vereinigung für Volks­
kunde. 

Abu-Lughod, Leila (1996): »Gegen Kultur schreiben«. In: Ilse Lenz/An­
drea Germer/Brigitte Hasenjürgen (Hg.), Wechselnde Blicke. Frau­
enforschung in internationaler Perspektive, Opladen: Leske + Bu­
drich, S. 14-46. 

»Alltag und Volkskunde. Sichtweisen - Methoden - Ergebnisse« 
(1991). Ehrenkolloquium für Wolfgang Jacobeit am 8. Juni 1991. 
Info-Blatt der Gesellschaft für Ethnographie e.V. 3. 

Alsheimer, Rainer (1996): »Die Systematikdiskussion der Mitarbeiter 
der Internationalen Volkskundlichen Bibliographie als Austausch 
von europäischen (Volks-)Kulturmodellen«. In: Klaus Roth (Hg.), 
Mit der Differenz leben. Europäische Ethnologie und Interkulturelle 
Kommunikation, Münster et al.: Waxmann, S. 95-102. 

Angermüller, Johannes/Bunzmann, Katharina!Nonhoff, Martin (Hg.) 
(2001): Diskursanalyse: Theorien, Methoden, Anwendungen, Harn­
burg: Argument Verlag. 

Amman, Klaus/Hirschauer, Stefan (Hg.) (1997): Die Befremdung der 
eigenen Kultur. Zur ethnographischen Herausforderung soziologi­
scher Empirie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

»Urban Europe« (1993). Anthropological Journal on European Cultures 
2/2. 

»stadtanthropologie« (1994). anthropolitan 2/1. 
Appelsmeier, Heide/Billmann-Mahecha, Elfriede (Hg.) (2001): Kultur­

wissenschaft. Felder einer prozessorientierten wissenschaftlichen 
Praxis, W eilerswist: V elbrück Wissenschaft. 

Amold, Markus (2000): »Wissenschaftskulturen. Wie die Wahrheit un­
ser Leben und das Leben unsere Wahrheit bestimmt«. IWK-Mittei­
lungen, S. 3-11. 

289 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Arnold, Markus (2001a): »Das Projekt. Empirische Grundlagen und me­
thodisches Vorgehen«. In: Markus Amold et al., Wissenschaftskul­
turen im Vergleich: Endbericht zum Projekt »Science as Culture«, 
Wien: [s.n.], S. 1-6. 

Arnold, Markus (2001 b ): »Disziplin & Initiation. Die kulturellen Prakti­
ken der Wissenschaft«. In: Markus Amold et al., Wissenschaftskul­
turen im Vergleich: Endbericht zum Projekt »Science as Culture«. 
Wien: [s.n.], S. 7-41. 

Arnold, Markus/Fischer, Roland (2004): Disziplinierungen: Kulturen 
der Wissenschaft im Vergleich, Wien: Turia +Karrt. 

Bachmaier, Helmut/Fischer, Ernst Peter (Hg.) (1991): Glanz und Elend 
der zwei Kulturen. Über die Verträglichkeit der Natur- und Geistes­
wissenschaften, Konstanz: Universitätsverlag. 

Bachmann-Medick, Doris (1996): Kultur als Text. Die anthropologische 
Wende in der Literaturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Fischer Ta­
schenbuch Verlag. 

Bachmann-Medick, Doris (2001): »Geisteswissenschaften auf dem 
Laufsteg der Kulturwissenschaften. Anmerkungen zur kulturwissen­
schaftlichen Forschung im Anschluss an die Tagung >Kultur und 
Wissen<«. Historische Anthropologie 9, S. 284-289. 

Baecker, Dirk (1996): »Der Einwand der Kultur. Ein möglicher Kultur­
begriff«. Berliner Journal für Soziologie 6, S. 5-14. 

Baecker, Dirk (2001): Wozu Kultur? Berlin: Kulturverlag Kadmos (2. 
erw. Auflage). 

Bagus, Anita (1996): »Nachgedanken zur Hochschultagung der DGV 
vom 16. bis 19. November 1994 in Marburg zum Thema: >Das Stu­
dium der Volkskunde am Ende des Jahrhunderts«<. Hessische Blätter 
für Volks- und Kulturforschung NF 31, S. 195-202. 

Balke, Friedrich (1997): »Mystische Subjektivierung oder: Die Kunst 
der Erhebung über das Wissen«. In: Bettina Gruber (Hg.), Erfahrung 
und System. Mystik und Esoterik in der Literatur der Modeme, Op­
laden: Westdeutscher Verlag, S. 27-48. 

Baßler, Moritz (Hg.) (2001): New Historicism. Literaturgeschichte als 
Poetik der Kultur. Tübingen: A. Francke Verlag (2., aktualisierte 
Ausgabe). 

Bauman, Zygmunt (1995): Modeme und Ambivalenz. Das Ende der 
Eindeutigkeit, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag. 

Bausinger, Hermann (1971): Volkskunde. Von der Altertumsforschung 
zur Kulturanalyse, Berlin!Darmstadt: Habel. 

Bausinger, Hermann (1991): »Tradition und Modemisierung«. Schwei­
zerisches Archiv für Volkskunde 87, S. 5-14. 

290 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Bausinger, Hermann (1992): »Change of paradigms? Comments on the 
crisis of ethnicity«. In: Raimund Kvideland (Hg.), Folklore Pro­
cessed. In Honour of Lauri Honko on his 60th Birthday 6th March 
1992, Helsinki: Suomalaisen Kirjallisuuden Seura, S. 73-77. 

Bausinger, Hermann (1993): »Übersehen beim Überfliegen. Nachträge 
aus der Froschperspektive zu Wolfgang Brückners >Baisse der 
Volkskunde<«. Bayerische Blätter für Volkskunde 20, S. 131-138. 

Bausinger, Hermann (1994a): »Region- Kultur- EG«. Österreichische 
Zeitschrift für Volkskunde NF 97, S. 113-140. 

Bausinger, Hermann (1994b): »Wir Kleinbürger. Die Unterwanderung 
der Kultur«. Zeitschrift für Volkskunde 90, S. 1-12. 

Bausinger, Hermann (1995): »Jenseits des Eigensinns: Kulturelle Nivel­
lierung als Chance?« In: Wolfgang Kaschuba (Hg.), Kulturen -
Identitäten- Diskurse, Berlin: Akademie Verlag, S. 229-245. 

Bausinger, Hermann (1996a): »Alltag und Utopie«. In: Wolfgang Ka­
schuba/Thomas Scholze/Leonore Scholze-Irrlitz (Hg.), Alltagskultur 
im Umbruch. Festschrift für Wolfgang Jacobeit zu seinem 75. Ge­
burtstag, Weimar/Wien/Köln: Böhlau, S. 31-48. 

Bausinger, Hermann (1996b): »Kulturen- Räume- Grenzen. Festvor­
trag«. In: Hildegard Frieß-Reimann!Fritz Schellack (Hg.), Kulturen, 
Räume, Grenzen. Interdisziplinäres Kolloquium zum 60. Geburtstag 
von Herbert Schwedt, Mainz: Gesellschaft für Volkskunde in Rhein­
land-Pfalz, S. 7-24. 

Bausinger, Hermann (1997a): »Kleiner Grenzverkehr«. In: Utz Jeggle/ 
Freddy Raphael (Hg.), Kleiner Grenzverkehr: deutsch-französische 
Kulturanalysen = D'une rive a l'autre: rencontres ethnologiques 
franco-allemandes. Paris: Maison des Seiences de l'Homme, S. 3-14. 

Bausinger, Hermann (1997b): »Die Valenz von Kulturgrenzen«. In: Utz 
Jeggle/Freddy Raphael (Hg.), Kleiner Grenzverkehr: deutsch-fran­
zösische Kulturanalysen = D'une rive a l'autre: rencontres ethnolo­
giques franco-allemandes. Paris: Maison des Seiences de l'Homme, 
s. 135-149. 

Bausinger, Hermann (1997c): »Fieldwork at the Desk«. Anthropological 
Journal on European Cultures 6/2, S. 67-77. 

Bausinger, Hermann (1997d): »La Volkskunde en Allemagne depuis 
1945«. Ethnologie franyaise XXVII/4, S. 457-464. 

Bausinger, Hermann (1998a): »Aus der T/Raum?«. Rheinisch-westHi­
lisehe Zeitschrift für Volkskunde 43, S. 23-30. 

Bausinger, Hermann (1998b ): »Nachricht aus einer verglühenden Rakete 
oder Volkskundler-Beschimpfung in den BBV«. Bayerische Blätter 
fürVolkskunde25, S. 51-53. 

291 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Bausinger, Hermann (1999a): »Ethnizität- Placebo mit Nebenwirkung­
en«. In: Komad Köstlin/Herbert Nikitsch (Hg.), Ethnographisches 
Wissen. Zu einer Kulturtechnik der Modeme, Wien: Institut für 
Volkskunde, S. 31-41. 

Bausinger, Hermann (1999b ): Volkskunde. Von der Altertumsforschung 
zur Kulturanalyse. Darmstadt Tübinger Vereinigung für Volkskun­
de (Nachdr., erw. durch ein Nachwort). 

Bausinger, Hermann/Jeggle, Utz/Korff, Gottfried/Scharfe, Martin (Hg.) 
(1978): Grundzüge der Volkskunde, Darmstadt Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft. 

Becher, Tony/Trowler, Paul R. (2001): Academic Tribes and Territories. 
Intellectual Enquiry and the Cultures of Disciplines, Buckingham: 
Open University Press. 

Bechdolf, Ute/Kienitz, Sabine (1995): »Visionen und Re-Visionen: Wo­
hin führt der Blick zurück? Replik auf die >Überlegungen zur volks­
kundlichen Frauenforschung< von Arme Blohm und Sabine Gieske.« 
Zeitschrift für Volkskunde 91, S. 83-84. 

Beck, Ulrich/Bonß, Wolfgang (Hg.) (2001): Die Modemisierung der 
Modeme, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Beck, Ulrich/Bonß, Wolfgang/Lau, Christoph (2001): Theorie reflexiver 
Modernisierung - Fragestellungen, Hypothesen, Forschungspro­
gramme. In: Ulrich Beck/Wolfgang Bonß (Hg.), Modemisierung der 
Modeme, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 11-59. 

Beck, Ulrich/Giddens, Anthony/Lash, Scott (1996): Reflexive Modemi­
sierung, Eine Kontroverse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Beck, Stefan (1997a): Umgang mit Technik. Kulturelle Praxen und kul­
turwissenschaftliche Forschungskonzepte, Berlin: Akademie Verlag. 

Beck, Stefan (1997b): »Postfordistische Wissenschaft? Zur Herausforde­
rung einer >Glokalisierung< der Wissensproduktion«. anthropolitan 
5, s. 5-9. 

Becker, Franziska/Merke!, Ina (1997): »Zu den Essentials des Faches 
>Europäische Ethnologie< in Berlin«. In: Christirre Burckhardt­
Seebass (Hg.), Zwischen den Stühlen fest im Sattel? Eine Diskus­
sion um Zentrum, Perspektiven und Verbindungen des Faches 
Volkskunde. Hochschultagung der Deutschen Gesellschaft für 
Volkskunde, Basel 31. Oktober- 2. November 1996. Tagungsband 
im Auftrag der DGV, Göttingen: [s.n.], S. 26-31. 

Becker, Siegfried (1990): »Probleme und Chancen der Volkskulturfor­
schung«. Jahrbuch Landkreis Marburg-Biedenkopf, S. 40-57. 

Becker, Siegfried (1992a): »Die Modemisierung des Alltagslebens. An­
sätze und Ergebnisse der volkskundlichen Sachkulturforschung«. 

292 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Zeitschrift des Vereins für hessische Geschichte und Landeskunde 
97, s. 157-175. 

Becker, Siegfried (1992b): »Volkskundliche Forschung in Hessen. Ge­
schichte, Organisation und Aufgaben«. Hessische Blätter für Volks­
und Kulturforschung NF 28, S. 41-64. 

Becker, Siegfried (1994): »Gewalt, Kultur und Ethnos. Anmerkungen zu 
einer Ethnographie der Aggression«. In: Rolf Wilhelm Brednich/ 
Walter Hartirrger (Hg.), Gewalt in der Kultur. Vorträge des 29. Deut­
schen Volkskundekongresses Passau 1993, Passau: [s.n.], S. 179-
201. 

Becker, Siegfried (1996): »Interethnik und kultureller Frieden. Zum 
Konzept des Ethnischen in der Europäischen Ethnologie«. In: Klaus 
Roth (Hg.), Mit der Differenz leben. Europäische Ethnologie und 
Interkulturelle Kommunikation, Münster et al.: Waxmann, S. 131-
142. 

Beitl, Klaus/Bockhom, Olaf (1995): »Vorwort«. In: Ethnologia Europa­
ea: 5. Internationaler Kongress der Societe Internationale d'Ethno­
logie et de Folklore (SIEF). Wien, 12.-16.9.1994, Wien: Institut für 

Volkskunde, S. 7-8. 
Bell, Daniel (1985): Die nachindustrielle Gesellschaft, Frankfurt a.M.: 

Campus (2. Auflage). 
Bellanger, Silke (2001): »Trennen und Verbinden. Wissenschaft und 

Technik in Museen und Science Centers«. In: Andreas Lösch/Do­
minik Schrage/Dierk Spreen/Markus Stauff (Hg.), Technologien als 
Diskurse. Konstruktionen von Wissen, Medien und Körpern. Hei­
delberg: Synchron, Wissenschaftsverlag der Autoren, S. 209-224. 

Bellwald, Wemer/Inauen, Roland/Schaltenbrand, Therese (1990): 
»Volkskunde und Feldforschung. Ein Fach, eine Erhebungsmethode 
und drei Berichte dazu«. Regio Basiliensis 31/3, S. 213-226. 

Bender, Gerd (Hg.) (2001): Neue Formen der Wissenserzeugung. Frank­
furt a.M./New York: Campus 

Bendix, Regina (1997): In search of authenticity. The formation of folk­
lore studies. Madison (Wis.) et al.: The University of Wisconsin 
Press. 

Bendix, Regina (1999): »Der Anthropologieladen. Plädoyer für eine 
Internationalisierung der Wissensproduktion«. In: Komad Köstlin/ 
Herbert Nikitsch (Hg.), Ethnographisches Wissen. Zu einer Kultur­
technik der Modeme, Wien: Institut für Volkskunde, S. 99-118. 

Benedikt, Gertrud/Schneider, Birgit/Scope, Alma (1992): »Die volks­
kundliche Lehre - Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklich­
keit«. In: Christian Stadelmann/Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die 
Volkskunde als Wissenschaft? Zweite und letzte studentische Volks-

293 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

kundetagung - erste studentische kulturwissenschaftliche Tagung 
vom 10. bis 12. Oktober 1990 in Wien, Wien: Institut für Volkskun­
de, S. 41-47. 

Benoit, Paul (1994): »Die Theologie im dreizehnten Jahrhundert: Eine 
Wissenschaft, die anders ist als alle anderen«. In: Michel Serres 
(Hg.), Elemente einer Geschichte der Wissenschaften, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp, S. 315-348. 

Berg, Eberhard/Fuchs, Martin (Hg.) (1993): Kultur, soziale Praxis, Text. 
Die Krise der ethnographischen Repräsentation, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Berking, Helmuth (2005): »Leitsemantiken. Anmerkungen zur sozial­
wissenschaftlichen Konstruktion der Wirklichkeit«. In: Beate Bin­
der/Silke Göttsch/Wolfgang Kaschuba!Konrad Vanja (Hg.), Ort. 
Arbeit. Körper. Ethnografie Europäischer Modernen. 34. Kongress 
der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde. Berlin 2003, Münster: 
Waxmann, S. 313-320. 

Berliner Geschichtswerkstatt (Hg.) (1994): Alltagskultur, Subjektivität 
und Geschichte. Zur Theorie und Praxis von Alltagsgeschichte, 
Münster: W estfalisches Dampfboot 

Biagioli, Mario (Hg.) (1999): The Science Studies Reader. New York: 
Routledge. 

Bialas, Wolfgang (1994): »Geschichte in weltbürgerlicher Absicht. Vom 
Nutzen und Nachteil der Geschichtsphilosophie für die Historie«. In: 
Wolfgang Küttler/Jörn Rüsen/Ernst Schulirr (Hg.), Geschichtsdis­
kurs. Bd. 2: Anfange des modernen historischen Denkens, Frankfurt 
a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 267-281. 

Bieber, Hans-Joachim/Ottomeyer, Hans/Tholen, Georg Christoph (Hg.) 
(2002): Die Zeit im Wandel der Zeit, Kassel: Kassel University 
Press. 

Bimmer, Andreas C. (1990): »Vom >-turn< in der Volkskunde«. Öster­
reichische Zeitschrift für Volkskunde NF 93, S. 150-173. 

Bimmer, Andreas C./Weber-Kellermann, Ingeborg (Hg.) (1985): Ein­
führung in die Volkskunde/Europäische Ethnologie. Eine Wissen­
schaftsgeschichte, Stuttgart: Metzler (2. erweiterte und ergänzte Auf­
lage). 

Binder, Beate (1992): » Tecknikstile. Geschlechtsspezifische Aspekte bei 
der Nutzung technischer Geräte als Gestaltungsmittel im Wohnbe­
reich«. In: Gestaltungsspielräume. Frauen in Museum und Kultur­
forschung. 4. Tagung der Kommission Frauenforschung in der Deut­
schen Gesellschaft für Volkskunde, Tübingen: Tübinger Vereini­
gung für Volkskunde, S. 89-107. 

294 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Birrer, Frans (2001): »Combination, hybridisation and fusion ofknowl­
edge modes«. In: Gerd Bender (Hg.), Neue Formen der Wissenser­
zeugung, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 57-68. 

Blanke, Horst Walter (1993): »Typen und Funktionen der Historiogra­
phiegeschichtsschreibung. Eine Bilanz und ein Forschungspro­
gramm«. In: Wolfgang Küttler/Jörn Rüsen/Ernst Schulirr (Hg.), Ge­
schichtsdiskurs. Bd. 1: Grundlagen und Methoden der Historiogra­
phiegeschichte, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 191-
211. 

Blohm, Anne/Gieske, Sabine (1994): »Überlegungen zur volkskundli­
chen Frauenforschung«. Zeitschrift für Volkskunde 90, S. 169-182. 

Bockhorn, Olaf (1992): »Bilanz«. In: Christian Stadelmann!Edith Stau­
fer-Wierl (Hg.), Die Volkskunde als Wissenschaft? Zweite und letz­
te studentische Volkskundetagung - erste studentische kulturwissen­
schaftliche Tagung vom 10. bis 12. Oktober 1990 in Wien, Wien: 
Institut für Volkskunde, S. 95-97. 

Bockhorn, Elisabeth und Olaf(1998): »Über die diskursanalytische Ver­
suchung in der Volkskunde«. Österreichische Zeitschrift für Volks­
kunde NF 101, S. 191-220. 

Bockhorn, Elisabeth und Olaf (1999): »Nochmals: Pro Vita Alpina. Eine 
N achbemerkung«. Österreichische Zeitschrift für Volkskunde NF 
102, s. 184-185. 

Bödeker, Hans Erich (1994): »Die Entstehung des modernen histo­
rischen Denkens als sozialhistorischer Prozess. Ein Essay«. In: 
Wolfgang Küttler/Jörn Rüsen/Ernst Schulirr (Hg.), Geschichtsdis­
kurs. Bd. 2: Anfange des modernen historischen Denkens. Frankfurt 
a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 295-319. 

Böhme, Gernot (1993): Am Ende des Baconsehen Zeitalters. Studien zur 
Wissenschaftsentwicklung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Böhme, Gernot/van den Daele, Wolfgang/Krohn, Wolfgang (1973): 
»Die Finalisierung der Wissenschaft«. In: Max-Planck-Institut zur 
Erforschung der Lebensbedingungen der wissenschaftlich-techni­
schen Welt, Starnberg: München, S. 276-311. 

Böhme, Hartmut (1996): »Vom Cultus zur (Kultur)wissenschaft. Zur 
historischen Semantik des Kulturbegriffs«. In: Renate Glaser/ 
Matthias Luserke (Hg.), Literaturwissenschaft- Kulturwissenschaft 
Positionen, Themen, Perspektiven, Opladen: Westdeutscher Verlag, 
s. 48-68. 

Böhme, Hartmut (1997): »Vorwaerts ins neue Jahrzehnt !? -Eine Ent­
gegnung auf Hans-Harald Mueller«, Frankfurter Rundschau, 14.1 0. 
1997, Nr. 238. 

295 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Böhme, Hartmut/Briegel, Manfred/König, Christoph/Reisch, Linda/ 
Steinfeld, Thomas (1999): »Wie flexibel ist die Forschung heute? 
Eine Diskussion unter der Leitung von Eberhart Lämmert«. In: 
Christoph König/Eberhard Lämmert (Hg.), Konkurrenten in der Fa­
kultät. Kultur, Wissen und Universität um 1900, Frankfurt a.M.: 
Fischer Taschenbuch Verlag, S. 289-309. 

Böhme, Hartmut/Matussek, Peter/Müller, Lothar (2000): Orientierung 
Kulturwissenschaft Was sie kann, was sie will. Reinbek b. Harn­
burg: Rowohlt. 

Böhme, Hartmut/Scherpe, Klaus (Hg.) (1996): Literatur und Kulturwis­
senschaften. Positionen, Theorien, Modelle, Reinbek b. Hamburg: 
Rowohlt Taschenbuch Verlag. 

Böschen, Stefan/Wehling, Peter (2004a): Wissenschaft zwischen Fol­
genverantwortung und Nichtwissen. Aktuelle Perspektiven der Wis­
senschaftsforschung. Wiesbaden: VS V erlag für Sozialwissenschaf­
ten. 

Böschen, Stefan/Wehling, Peter (2004b): »Einleitung: Wissenschaft am 
Beginn des 21. Jahrhunderts- Neue Herausforderungen für Wissen­
schaftsforschung und -politik«. In: Stefan Böschen/Peter Wehling, 
Wissenschaft zwischen Folgenverantwortung und Nichtwissen. Ak­
tuelle Perspektiven der Wissenschaftsforschung, Wiesbaden: VS 
Verlag für Sozialwissenschaften, S. 9-33. 

Bollenbeck, Georg (1994): Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines 
deutschen Deutungsmusters, Frankfurt a.M.: Insel Verlag. 

Bollenbeck, Georg (1997): »Die Kulturwissenschaften - mehr als ein 
modisches Label?«. Merkur 51/3, S. 259-265. 

Bollenbeck, Georg (2001): »Das neue Interesse an der Wissenschafts­
historiographie und das Forschungsprojekt >semantischer Umbau der 
Geisteswissenschaften<«. In: Georg Bollenbeck/Clemens Knobloch 
(Hg.), Semantischer Umbau der Geisteswissenschaften nach 1933 
und 1945, Heidelberg: Winter, S. 9-40. 

Bollenbeck, Georg/Knobloch, Clemens (Hg.) (2001a): Semantischer 
Umbau der Geisteswissenschaften nach 1933 und 1945, Heidelberg: 
Winter. 

Bollenbeck, Georg/Knobloch, Clemens (200 1 b ): »Vorwort«. In: Georg 
Bollenbeck/Clemens Knobloch (Hg.), Semantischer Umbau der 
Geisteswissenschaften nach 1933 und 1945, Heidelberg: Winter, 
s. 5-6. 

Bonnell, Victoria E./Hunt, Lynn (Hg.) (1999): Beyond the Cultural 
Turn. New Directions in the Study of Society and Culture, Berkeley: 
University of Califomia Press. 

296 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Bonß, Wolfgang (1995): Vom Risiko. Unsicherheit und Ungewissheit in 
der Modeme, Hamburg: Hamburger Edition. 

Bourdieu, Pierre (1988): Homo academicus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Bourdieu, Pierre (1993): »Narzisstische Reflexivität und wissenschaftli­

che Reflexivität«. In: Martin Fuchs/Eberhard Berg (Hg.), Kultur, so­
ziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographischen Repräsentation, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 365-375. 

Bourdieu, Pierre (1998): Vom Gebrauch der Wissenschaft. Für eine kli­
nische Soziologie des wissenschaftlichen Feldes, Konstanz: UVK 
Universitätsverlag. 

Bowker, Geoff (1994): »Der Aufschwung der Industrieforschung«. In: 
Michel Serres (Hg.), Elemente einer Geschichte der Wissenschaften, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 829-866. 

Brackert, Helmut (Hg.) (1990): Kultur. Bestimmungen im 20. Jahrhun­
dert, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Brackert, Helmut/Werfelmeyer, Fritz (Hg.) (1984): Naturplan und Ver­
fallskritik. Zu Begriff und Geschichte der Kultur, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Bräuer, Birgit (2000): Ethnizität und Wohnkultur. Aspekte von Selbst­
verständnis und materieller Kultur Siebenbürger Sachsen in Nieder­
sachsen, Marburg: N.G. Elwert Verlag. 

Bredel, Ursula/Hoffmann, Nicole (Hg.) (2002): Almas Kinder- Genera­
tionswechsel in der Wissenschaft?, Frankfurt a.M. et al.: Peter Lang. 

Brednich, Rolf W. (Hg.) (1996): Das Studium der Volkskunde am Ende 
des Jahrtausends. Hochschultagung der Deutschen Gesellschaft für 
Volkskunde 1994 in Marburg/Lahn, Göttingen: [s.n.]. 

Breuer, Rolf (1998): »Auto- Meta- Para- Post. Wörterbuch avancier­
ter Kulturwissenschaft«. Universitas 53, S. 276-289. 

Brieler, Ulrich (1998): Die Unerbittlichkeit der Historizität. Foucault als 
Historiker, Köln et al. : Böhlau. 

Brinker-von der Heyde, Claudia (2002): »Kultur, Kulturwissenschaften 
und Altgermanistik: Wiederentdeckung oder Neuanfang?« In: Urte 
Helduser/Thomas Schwietring (Hg.), Kultur und ihre Wissenschaft. 
Beiträge zu einem reflexiven Verhältnis, Konstanz: UVK Verlagsge­
sellschaft, S. 137-150. 

Brocke vom, Bernhard (1999): »Wege aus der Krise: Universitätssemi­
nar, Akademiekommission oder Forschungsinstitut. Formen der In­
stitutionalisierung in den Geistes- und Naturwissenschaften 1810 -
1900 - 1995«. In: Christoph König/Eberhard Lämmert (Hg.), Kon­
kurrenten in der Fakultät. Kultur, Wissen und Universität um 1900, 
Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 193-215. 

297 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Bröckling, Ulrich/Krasmann, Susanne/Lemke, Thomas (Hg.) (2004): 
Glossar der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Bromley, Roger/Goettlich, Udo/Winter, Carsten (Hg.) (1999): Cultural 
Studies. Grundlagentexte zur Einführung, Lüneburg: zu Klampen. 

Bronfen, Elisabeth/Marius, Benjamin/Steffen, Therese (Hg.) (1997): 
Hybride Kulturen. Beiträge zur anglo-amerikanischen Multikultura­
lismus-Debatte, Tübingen: Stauffenberg Verlag. 

Bruch, Rüdiger vom (1993): »Historiographiegeschichte als Sozialge­
schichte, Geschichtswissenschaft und Gesellschaftswissenschaft«. 
In: Wolfgang Küttler/Jöm Rüsen/Emst Schulirr (Hg.), Geschichts­
diskurs. Bd. 1: Grundlagen und Methoden der Historiographiege­
schichte, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 257-270. 

Bruch, Rüdiger vom (2000): »Wissenschaft im Gehäuse: Vom Nutzen 
und Nachteil institutionengeschichtlicher Perspektiven«. In: Berichte 
zur Wissenschaftsgeschichte. Organ der Gesellschaft für WisseTI­
schaftsgeschichte e.V. Weinheim, S. 37-49. 

Bruch, Rüdiger vorn/Graf, Friedrich Wilhelrn!Hübinger, Gangolf (Hg.) 
(1989): Kultur und Kulturwissenschaften um 1900. Krise der Mo­
deme und Glaube an die Wissenschaft, Stuttgart: Franz Steiner. 

Bruch, Rüdiger vorn/Graf, Friedrich Wilhelrn!Hübinger, Gangolf (Hg.) 
(1997): Kultur und Kulturwissenschaften um 1900. II. Idealismus 
und Positivismus, Stuttgart: Franz Steiner. 

Bruck, Andreas (1990): »Vergangenheitsbewältigung?! Kritische An­
merkungen zur Aufarbeitung der nationalsozialistischen Vergangen­
heit in der Volkskunde«. Zeitschrift für Volkskunde 86, S. 177-202. 

Brückner, Wolfgang (Hg.) (1983): Volkskunde als akademische Diszi­
plin. Studien zur Institutionenausbildung, Wien: Österreichische 
Akademie der Wissenschaften. 

Brückner, Wolfgang (1992a): »Zwanzig Jahre nach Falkenstein oder die 
Rückkehr zur pluralen Normalität«. Zeitschrift für Volkskunde 86, 
s. 155-160. 

Brückner, Wolfgang (1992b): »Volkskunde im Abwind«. Bayerische 
Blätter für Volkskunde 19, S. 193-196. 

Brückner, Wolfgang (1993a): »Warum eine Baisse der Volkskunde?«. 
Bayerische Blätter für Volkskunde 20, S. 84-98. 

Brückner, Wolfgang (1993b): »Streit um den Abwind in der Volkskun­
de«. Bayerische Blätter für Volkskunde 20, S. 129-130. 

Brückner, Wolfgang (1993c): »Windhosen. Wo bläst es in der Volks­
kunde?« Bayerische Blätter für Volkskunde 20, S. 193-204. 

Brückner, Wolfgang (1994a): »Fund und Erfindung. Erkenntniskritische 
Zugänge und sozialwissenschaftliche Theorienbildung der Volks­
kunde im Lichte des Konstruktivismus«. In: Burkhard Pöttler/Heinz 

298 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Eberhart/Elisabeth Katschnig-Fasch (Hg.), Innovation und Wandel. 
Festschrift für Oskar Moser zum 80. Geburtstag, Graz: Selbstverlag 
des Österreichischen Fachverbandes für Volkskunde, S. 55-66. 

Brückner, Wolfgang (1994b ): » Kulturwissenschaftliches Allerlei«. Bay­
erische Blätter für Volkskunde 21, S. 65-71. 

Brückner, Wolfgang (1994c): »>Magische Volkskultur<, ein Wieder­
gänger«. Bayerische Blätter für Volkskunde 21, S. 31-44. 

Brückner, Wolfgang (1994d): »Zeitenwende- Seitenwechsel? Wieder­
kehr und Umkehrungen«. Bayerische Blätter für Volkskunde 21, 
s. 1-2. 

Brückner, Wolfgang (1996): »Volkskunde als Selbstvemichtungsver­
ein«. Bayerische Blätter für Volkskunde 23, S. 79-83. 

Brückner, Wolfgang (1997a): »Volkskunde als die Cultural Studies der 
Germanistik oder eine Variante von Volkskunde als historischer 
Kulturwissenschaft«. In: Christirre Burckhardt-Seebass (Hg.), Zwi­
schen den Stühlen fest im Sattel? Eine Diskussion um Zentrum, Per­
spektiven und Verbindungen des Faches Volkskunde. Hochschulta­
gung der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde, Basel 31. Oktober 
- 2. November 1996. Tagungsband im Auftrag der DGV. Göttingen: 
[s.n.], S. 52-57. 

Brückner, Wolfgang (1997b ): »In Basel. Volkskunde als historische 
Kulturwissenschaft«. Bayerische Blätter für Volkskunde 24, S. 33-
47. 

Brückner, Wolfgang (1998): »Schulpolitische Reformen- und wo bleibt 
die Volkskunde?«. Bayerische Blätter für Volkskunde 25, S. 129-
132. 

Brückner, Wolfgang (2000): Materialien und Realien. Stoffwertigkeiten, 
Symbolwelten, Zeichensysteme, Würzburg: Bayerische Blätter für 
Volkskunde. 

Brüns, Elke/Helduser, Urte (2002): »Junge Wilde, alte Weise -ist der 
kulturwissenschaftliche Paradigmenwechsel der Literaturwissen­
schaft ein Generationswechsel?«. In: Ursula Bredel/Nicole Hoff­
mann (Hg.), Almas Kinder - Generationswechsel in der Wissen­
schaft?, Frankfurt a.M.: Peter Lang, S. 89-99. 

Brunkhorst, Hanke (2004): »Die Universität der Demokratie«. In: Doro­
thee Kimmich/Alexander Thumfart (Hg.), Universität ohne Zu­
kunft?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 80-96. 

Brunner, Otto/Conze, Wemer/Kosselleck, Reinhart (Hg.) (2004): Ge­
schichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zu politisch­
sozialen Sprache in Deutschland, Stuttgart: Klett-Cotta. 

Bublitz, Hannelore (1999): »Diskursanalyse als Gesellschafts-> Theorie<. 
>Diagnostik< historischer Praktiken am Beispiel der >Kulturkrisen<-

299 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Semantik und der Geschlechterordnung um die Jahrhundertwende«. 
In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bührmann/Christine Hanke/Andrea 
Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der Diskurs­
analyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 22-48. 

Bublitz, Hannelore/Bührmann, Andrea D./Hanke, Christine/Seier, An­
drea (Hg.) (1999a): Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der 
Diskursanalyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York: Campus. 

Bublitz, Hannelore/Bührmann, Andrea D./Hanke, Christine/Seier, An­
drea (1999b ): » Diskursanalyse- (k)eine Methode? Eine Einleitung«. 
In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bührmann/Christine Hanke/Andrea 
Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der Diskurs­
analyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 11-21. 

Bührmann, Andrea D. (1999): »Der Diskurs als Diskursgegenstand im 
Horizont der kritischen Ontologie der Gegenwart«. In: Hannelore 
Bublitz/Andrea D. Bührmann/Christine Hanke/Andrea Seier (Hg.), 
Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der Diskursanalyse Fou­
caults, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 49-62. 

Bürger, Peter (1991): »Denken als Geste. Versuch über den Philosophen 
Michel Foucault«. In: Franyois Ewald/Bemhard Waldenfels, Spiele 
der Wahrheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 89-105. 

Burckhardt-Seebass, Christirre (1997): Zwischen den Stühlen fest im 
Sattel? Eine Diskussion um Zentrum, Perspektiven und Verbindung­
en des Faches Volkskunde. Hochschultagung der Deutschen Gesell­
schaft für Volkskunde Basel, 31. Oktober- 2. November 1996, Göt­
tingen: [s.n.]. 

Burckhardt-Seebass, Christirre (1999): »Die Verwissenschaftlichung des 
Selbsterlebten«. In: Komad Köstlin/Herbert Nikitsch (Hg.), Ethno­
graphisches Wissen. Zu einer Kulturtechnik der Modeme, Wien: In­
stitut für Volkskunde, S.119-126. 

Burke, Peter (2001): Papier und Marktgeschrei. Die Geburt der Wis­
sensgesellschaft, Berlin: Verlag Klaus Wagenbach. 

Buss, Klaus-Peter/Wittke, Volker (2001): »Wissen als Ware- Überle­
gungen zum Wandel der Modi gesellschaftlicher Wissensproduktion 
am Beispiel der Biotechnologie«. In: Gerd Bender (Hg.), Neue For­
men der Wissenserzeugung, Frankfurt a.M./New York: Campus, 
s. 123-146 

Caruso, Paolo (1987): »Gespräch mit Michel Foucault«. In: Michel Fou­
cault, Von der Subversion des Wissens. Herausgegeben und aus dem 
Französischen übertragen von Walter Seitter, Frankfurt a.M.: Fischer 
Taschenbuch Verlag, S. 7-27. 

Certeau, Michel de (1991): Das Schreiben der Geschichte, Frankfurt 
a.M. et al.: Campus. 

300 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Chaney, David (1994): The Cultural Turn. Scene Setting Essays on Con­
temporary Cultural Theory, London/New York: Routledge. 

Chiva, Isac (1987): »Wie die Ethnologie Frankreichs entstand. Versuch 
einer genealogischen Begründung«. In: Isac Chiva!Utz Jeggle (Hg.), 
Deutsche Volkskunde/Französische Ethnologie. Zwei Standortbe­
stimmungen, Frankfurt a.M./New York: Camous Verlag, S. 13-43. 

Christen, Matthias (1997): »Fremde Stimmen. Anthropologische Wende 
in der Literaturwissenschaft«. Neue Zürcher Zeitung, 15./16.2. 

Clifford, James/Marcus, George (Hg.) (1986): Writing culture, Berke­
ley: University of Califomia Press. 

Comad, Christoph/Kessel, Martina (Hg.) (1994): Geschichte schreiben 
in der Postmoderne. Beiträge zur aktuellen Diskussion, Stuttgart: 
Philipp Reclam. 

Comad, Christoph/Kessel, Martina (Hg.) (1998): Kultur & Geschichte. 
Neue Einblicke in eine alte Beziehung, Stuttgart: Philipp Reclam 
JUll. 

Daniel, Ute (1993): »>Kultur< und >Gesellschaft<. Überlegungen zum 
Gegenstandsbereich der Sozialgeschichte«. Geschichte und Gesell­
schaft 19, S. 69-99. 

Daniel, Ute (1997): »Clio unter Kulturschock. Zu den aktuellen Debat­
ten der Geschichtswissenschaft«. Geschichte in Wissenschaft und 
Unterricht 48, S. 195-219 u. S. 259-278. 

Daniel, Ute (2001): Kompendium Kulturgeschichte. Theorien, Praxis, 
Schlüsselwörter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Daum, Andreas (1998): Wissenschaftspopularisierung im 19. Jahrhun­
dert. Bürgerliche Kultur, naturwissenschaftliche Bildung und die 
deutsche Öffentlichkeit 1848-1914, München: R. Oldenbourg Ver­
lag. 

Daston, Lorraine (1998): »Die Kultur der wissenschaftlichen Objektivi­
tät«. In: Otto Gerhard Oexle (Hg.), Naturwissenschaft, Geisteswis­
senschaft, Kulturwissenschaft. Einheit- Gegensatz- Komplementa­
rität, Göttingen: Wallstein Verlag, S. 9-39. 

Daston, Lorraine (Hg.) (2000a): Biographies of scientific objects, Chi­
cago/London: University of Chicago Press. 

Daston, Lorraine (2000b ): Eine kurze Geschichte der wissenschaftlichen 
Aufmerksamkeit, München: Carl Friedrich von Siemens Stiftung. 

Daston, Lorraine (2001): Wunder, Beweise und Tatsachen. Zur Ge­
schichte der Rationalität, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Ver­
lag. 

Daxelmüller, Christoph (1999): »Volkskunde 2000«. Bayerische Blätter 
für Volkskunde 26, S. 42-54. 

301 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Deißner, Vera (1997): Die Volkskunde und ihre Methoden. Perspektiven 
auf die Geschichte einer »tastend-schreitenden« Wissenschaft bis 
1945, Mainz: Gesellschaft für Volkskunde in Rheinland-Pfalz. 

Diaz-Bone, Rainer (1999): »Probleme und Strategien der Operationali­
sierung des Diskursmodells im Anschluss an Michel Foucault«. In: 
Hannelore Bublitz/Andrea D. Bührmann!Christine Hanke/Andrea 
Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der Diskurs­
analyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York: Campus,S. 119-135. 

Die Geisteswissenschaften heute und morgen: Herbsttagung der 
Schweizerischen Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften. 
Bem, 15. November 2001, Bem: Schweizerische Akademie der 
Geistes- und Sozialwissenschaften. 

Dietzsch, Ina/Kaschuba, Wolfgang/Scholze-Irrlitz, Leonore (2008): Ho­
rizonte ethnografischen Wissens. Eine Bestandsaufnahme, Köln! 
Weimar/Wien: Böhlau. 

Diner, Dan (2004): »Cultural Engineering- Oder die Zukunft der Geis­
teswissenschaften«. In: Dorothee Kimmich/ Alexander Thumfart 
(Hg.), Universität ohne Zukunft?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 70-
79. 

Dirks, Nicholas B./Eley, Geoff/Ortner, Sherry B. (Hg.) (1994): Culture I 
Power I History. AReader in Contemporary Social Theory, Prince­
ton: Princeton University Press. 

Dom, Marianne (1991): »Möblierte Geselligkeit. Musiktruhe und Haus­
bar«. In: Party-Kultur? Fragen an die Fünfziger. Hg. v. Ludwig­
Uhland-Institut für Empirische Kulturwissenschaft der Universität 
Tübingen. Tübingen: Tübinger Vereinigung für Volkskunde, S. 144-
149. 

Dörfler, Helene/Moresche, Susie/Present, Maria/Staufer-Wierl, Edith 
(1992): »Die Volksinsulaner- über den mangelnden wissenschaftli­
chen Diskurs!« In: Christian Stadelmann!Edith Staufer-Wierl (Hg.), 
Die Volkskunde als Wissenschaft? Zweite und letzte studentische 
Volkskundetagung - erste studentische kulturwissenschaftliche Ta­
gung vom 10. bis 12. Oktober 1990 in Wien, Wien: Institut für 
Volkskunde, S. 53-59. 

Dressel, Gert (1999): »Reflexive Historische Anthropologie als konse­
quente Historische Anthropologie. Oder: Warum auch wir uns zu 
unseren Forschungsobjekten machen sollten«. In: Gert Dressel/Bem­
hard Rathmayr (Hg.), Mensch- Gesellschaft- Wissenschaft, Inns­
bruck: Studia Universitätsverlag, S. 245-276. 

Dressel, Gert/Langreiter, Nikola (2002): »Nie Zeit, nie frei- Arbeit und 
Freizeit von Wissenschaftlerinnen«. In: Sabine Gruber/Klara Löff-

302 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

ler/Klaus Thien (Hg.), bewegte zeiten. Arbeit und Freizeit nach der 
Moderne, München/Wien: Profil, S. 119-136. 

Dressel, Gert/Ratlnnayr, Bernhard (Hg.) (1999): Mensch- Gesellschaft 
-Wissenschaft, Innsbruck: Studia Universitätsverlag. 

Dreyfus, Hubert L./Rabinow, Paul (1994): Michel Foucault. Jenseits von 
Strukturalismus und Hermeneutik. Mit einem Nachwort von und 
einem Interview mit Michel Foucault. Aus dem Amerikanischen von 
Claus Rath und Ulrich Raulff, W einheim: Beltz Athenäum V erlag 
(2. Auflage). 

Dülmen, Richard van (2000): Historische Anthropologie. Entwicklung, 
Probleme, Aufgaben, Köln/Wien: Böhlau. 

Duttweiler, Stefanie (2007): Sein Glück machen. Arbeit am Glück als 
neoliberale Regierungstechnologie, Konstanz: UVK Verlagsgesell­
schaft. 

Eagleton, Terry (2001): Was ist Kultur?, München: Beck. 
»Eckwertepapier der Bund-Länder-Arbeitsgruppe zur Vorbereitung des 

vorgesehenen bildungspolitischen Spitzengesprächs 1993« (1994). 
dgv-Informationen 2, S. 17-21. 

Eggmann, Sabine (2004): »Der Blick auf das Eigene. Ein kulturwissen­
schaftlicher Zugang zur Kulturwissenschaft«. In: Markus Arnold/ 
Gert Dressel (Hg.), Wissenschaftskulturen - Experimentalkulturen­
Gelehrtenkulturen, Wien: Turia +Karrt, S. 127-136. 

Eggmann, Sabine (2005): »Volkskunde/Europäische Ethnologie: Eine 
wissenschaftliche Disziplin und ihr Wissen. Diskursanalytische Per­
spektivierungen«. In: Peter Lozoviuk/Johannes Moser (Hg.), Pro­
bleme und Perspektiven der volkskundlich-kulturwissenschaftlichen 
Fachgeschichtsschreibung, Dresden: Thelem, S. 31-39. 

Egloff, Rainer/Fehr, Johannes/Hettche, Thomas/Metraux, Alexandre 
(2003): Narrativität in den Wissenschaften. Symposium am Colle­
gium Helveticum. Montag, 23. Juni bis Mittwoch, 25. Juni 2003. 
Collegium Helveticum ETH Zürich, Zürich: Collegium Helveticum. 

Eisenstadt, Schmuel Noah (1999): »Multiple Modernities in an Age of 
Globalization«. In: Claudia Honegger/Stefan Hradil/Franz Traxler 
(Hg.), Grenzenlose Gesellschaft? Verhandlungen des 29. Kongresses 
der Deutschen Gesellschaft für Soziologie, ... der Österreichischen 
Gesellschaft für Soziologie, ... der Schweizerischen Gesellschaft für 
Soziologie in Freiburg i.Br. 1998. Teil1, Opladen: Leske + Budrich, 
s. 37-50. 

Eley, Geoff (1998): »Problems with Culture: German History After the 
Linguistic Turn«. Centtal European History 31, S. 197-227. 

303 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Elias, Norbert (1976): »Zur Soziogenese der Begriffe >Zivilisation< und 
>Kultur«<. In: Norbert Elias, Über den Prozess der Zivilisation. 
Bd. 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 1-64. 

Engeler, Margaret (1995): »Wer ist das Volk der Volkskunde? Ein Dis­
kussionsbeitrag zu den Überlegungen von Hermann Bausirrger und 
Kaspar Maase«. Zeitschrift für Volkskunde 91, S. 80-82. 

Engelmann, Jan (Hg.) (1999): Michel Foucault. Botschaften der Macht: 
Der Foucault-Reader. Diskurs und Medien, Stuttgart: Deutsche Ver­
lags-Anstalt. 

Erdheim, Mario (1988): Psychoanalyse und Unbewusstheit in der Kul­
tur. Aufsätze 1980-1987, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Erdmann, Eva/Forst, Rainer/Honneth, Axel (1991): Ethos der Moder­
ne.,Frankfurt a.M.: Campus. 

Etzemüller, Thomas (2001): Sozialgeschichte als politische Geschichte. 
Werner Conze und die Neuorientierung der westdeutschen Ge­
schichtswissenschaft nach 1945, München: R. Oldenbourg. 

Ewald, Franyois/Waldenfels, Bernhard (1991): Spiele der Wahrheit, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

»Falkensteiner Protokolle« (1971 ). Diskussionspapiere und Protokolle 
der in Falkenstein (Taunus) vom 21. bis 26. Sept. 1970 abgehaltenen 
Wissenschaftlichen Arbeitstagung des Ständigen Ausschusses für 

Hochschul- und Studienfragen der Deutschen Gesellschaft für 
Volkskunde. Bearbeitet und herausgegeben von Wolfgang Brückner, 
Frankfurt a.M.: [s.n.]. 

»Falkenstein vergessen?- Wir erinnern!« (1990). Zeitschrift für Volks­
kunde 86, S. 161-163. 

Faßler, Manfred (1996): »Rätselhafte Abstände. Oder: Transkulturelle 
Netzwerke«. Tübinger Korrespondenzblatt 46, S. 58-75. 

Fauser, Markus (2003): Einführung in die Kulturwissenschaft, Darm­
stadt: WBG. 

Felt, Ulrike/Nowotny, Helga/Taschwer, Klaus (1995): Wissenschaftsfor­
schung. Eine Einführung, Frankfurt a.M./New York: Campus. 

Fink-Eitel, Himich (1989): Foucault zur Einführung, Hamburg: SOAK 
im Junius Verlag. 

Fischer, Ernst Peter (2004): »Verständnis für Wissenschaft durch Ge­
staltung von Wissenschaft. Zur Verbesserung des >public understan­
ding of science< in Deutschland«. In: Dorothee Kimmich/ Alexander 
Thumfart (Hg.), Universität ohne Zukunft?, Frankfurt a.M.: Suhr­
kamp, S. 225-238. 

Fleischer, Michael (200 1 ): Kulturtheorie: Systemtheoretische und evolu­
tionäre Grundlagen, Oberhausen: Athena-Verlag. 

304 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Flemming, Jens (1991): »Kulturgeschichte als Integrations- und Leit­
wissenschaft? Anmerkungen zu Verlauf und Ergebnissen einer deut­
schen Diskussion«. In: Dieter Sturma (Hg.), Kultur und Kulturwis­
senschaft, Lüneburg: W. Faulstich, S. 8-23. 

Fohrmann, Jürgen/Müller, Harro (Hg.) (1988): Diskurstheorien und Li­
teraturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

»Fondue versus Raclette? Oder: Der verpasste Absprung. Eindrücke und 
Thesen, Rückblick und Forderungen, bezogen auf die Hochschulta­
gung der dgv in Basel 1996« (1997). Hessische Blätter für Volks­
undKulturforschungNF 32, S. 167-170. 

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der 
Humanwissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (1976): Mikrophysik der Macht. Michel Foucault über 
Strafjustiz, Psychiatrie und Medizin, Berlin: Merve V erlag. 

Foucault, Michel (1987): Von der Subversion des Wissens. Herausgege­
ben und aus dem Französischen übertragen von Walter Seitter, 
Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag. 

Foucault, Michel (1994): »Interview«. In: Daniel Defert/Franyois Ewald 
(Hg.), Dits et ecrits. Bd. 1, Paris: Gallimard, S. 601-620. 

Foucault, Michel (1997): Archäologie des Wissens. Übersetzt von 
Ulrich Köppen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp (8. Auflage). 

Foucault, Michel (1999a): Die Ordnung des Diskurses. Aus dem Fran­
zösischen von Walter Seitter. Mit einem Essay von Ralf Koners­
mann, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag. 

Foucault, Michel (1999b): Sexualität und Wahrheit. Bd. 1: Der Wille 
zum Wissen. Übersetzt von Ulrich Raulffund Walter Seitter, Frank­
furt a.M.: Suhrkamp (11. Auflage). 

Foucault, Michel (2005): »Science and Knowledge«. In: Reiner Grund­
mann/Nico Stehr (Hg.), Knowledge. Critical Concepts. 5 Bde, Lon­
don/New York: Routledge, S. 193-208. 

Frank, Manfred (1988): »Zum Diskursbegriff bei Foucault«. In: Jürgen 
Fohrmann/Harro Müller (Hg.), Diskurstheorien und Literaturwissen­
schaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 25-44. 

Frühwald, Wolfgang/Jauß, Hans Robert/Koselleck, Reinhart/Mittelstraß, 
Jürgen/Steinwachs, Burkhart (Hg.) (1991 ): Geisteswissenschaften 
heute. Eine Denkschrift, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Frühwald, Wolfgang et al. (Hg.) (2002): Die Geisteswissenschaften in 
der Informationsgesellschaft, St. Ottilien: EOS-Verlag. 

Funtowicz, Silvio 0./Martinez-Alier, Joan/Munda, Giuseppe/Ravetz, 
Jerome R. (1999): »Information tools for environmental policy under 
conditions of complexity«. Environmental Issues Series 9. 

305 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Funtowicz, Silvio 0./Ravetz, Jerome R. (2005): »Science for the Post­
Normal Age«. In: Reiner Grundmann/Nico Stehr (Hg.), Knowledge. 
Critical Concepts. 5 Bde, London/New York: Routledge, S. 365-
385. 

Fuchs, Eckhardt (1997): »Positivistischer Szientismus in vergleichender 
Perspektive: Zum nomothetischen Wissenschaftsverständnis in der 
englischen, amerikanischen und deutschen Geschichtsschreibung«. 
In: Wolfgang Küttler/Jörn Rüsen/Ernst Schulirr (Hg.), Geschichts­
diskurs. Bd. 3: Die Epoche der Historisierung, Frankfurt a.M.: Fi­
scher Taschenbuch Verlag, S. 396-423. 

Fuchs, Martin (2001): »Der Verlust der Totalität. Die Anthropologie der 
Kultur«. In: Heide Appelsmeier/Elfriede Billmann-Mahecha (Hg.), 
Kulturwissenschaft Felder einer prozessorientierten wissenschaftli­
chen Praxis, Weilerswist: Vellbrück Wissenschaft, S. 18-53. 

Geertz, Clifford (1987): Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen 
kultureller Systeme, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

»Geisteswissenschaften heute« (1997). Verantwortliche Redaktion Beat 
Sitter-Liver et al., Bern: Schweizerische Akademie der Geistes- und 
Sozialwissenschaften. 

»Geisteswissenschaften, wozu? Beispiele ihrer Gegenstände und ihrer 
Fragen. Eine Vortragsreihe der Johannes Gutenberg-Universität 
Mainz im Wintersemester 1987/88« (1988). Im Auftrag von Präsi­
dent und Senat herausgegeben von Hans-Henrik Krummacher, 
Wiesbaden et al.: Franz Steiner. 

Gerbel, Christian!Musner, Lutz (2002): »Kulturwissenschaften: Ein of­
fener Prozess«. In: Lutz Musner/Gotthart Wunberg (Hg.), Kultur­
wissenschaften. Forschung- Praxis- Positionen, Wien: WUV-Uni­
versitäts-Verlag, S. 9-23. 

»Germanistik als Kulturwissenschaft« (1999). Mitteilungen des Deut­
schen Germanistenverbandes 46/4. 

Gerndt, Helge (1981): Kultur als Forschungsfeld. Über volkskundliches 
Denken und Arbeiten, München: Münchener Vereinigung für 
Volkskunde. 

Gerndt, Helge (Hg.) (1988): Fach und Begriff»Volkskunde« in der Dis­
kussion, Darmstadt Wissenschaftliche Buchgesellschaft 

Gerndt, Helge (1990a): »Kulturvermittlung. Modellüberlegungen zur 
Analyse eines Problemkomplexes am Beispiel des Atomunglücks 
von Tschernobyl«. Zeitschrift für Volkskunde 86, S. 1-13. 

Gerndt, Helge (1990b ): »Tschernobyl als kulturelle Tatsache«. In: Dieter 
Harmening/Erich Wimmer (Hg.), Volkskultur - Geschichte - Re­
gion. Festschrift für Wolfgang Brückner zum 60. Geburtstag, Würz­
burg: Königshausen und Neumann, S. 155-176. 

306 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Gemdt, Helge (1992): »>Theoretische Konzepte der Europäischen Eth­
nologie<. Nachfragen, Einwände, Thesen«. Bayerisches Jahrbuch für 
Volkskunde, S. 183-191. 

Gemdt, Helge (1997): Studienskript Volkskunde. Eine Handreichung für 
Studierende, Münster: Waxmann. 

Gibbons, Michael/Limoges, Camille/Nowotny, Helga/Schwartzmann, 
Simon/Scott, Peter/Trow, Martin (1994): The New Production of 
Knowledge. The Dynamics of Science and Research in Contempo­
rary Societies, London: Sage Publications. 

Giegel, Hans-Joachim/Schimank, Uwe (Hg.) (2003): Beiträge zu Niklas 
Luhmanns »Die Gesellschaft der Gesellschaft«, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Gieryn, Thomas (1995): »Boundaries of Science«. In: Sheila Jasanoff et 
al. (Hg.), Handbook of Science and Technology Studies, Thousand 
Oaks: Sage, S. 393-443. 

Gieske, Sabine (1996): »Lippenstift - Ein kulturhistorischer Streifzug 
über den Mund. Annäherung an ein Thema«. In: Sabine Gieske 
(Hg.), Lippenstift. Ein kulturhistorischer Streifzug über den Mund, 
Marburg: Jonas Verlag, S. 7-16. 

Gindl, Michaela/Tauss, Ulrike (1998): >»Pro Vita Alpina<. Ein diskurs­
analytischer V ersuch«. Österreichische Zeitschrift für Volkskunde 
NF 101, S. 191-220. 

Giordano, Christian (1995): »Kulturanthropologische Dilemmas. Ein 
Plädoyer für das pragmatische Verstehen«. kuckuck 10/1, S. 9-13. 

Giordano, Christian!Greverus, Ina-Maria/Römhild, Regina (Hg.) (2000): 
The Politics of Anthropology at Horne II, Hamburg: LIT Verlag. 

Glaser, Renate/Luserke, Matthias (Hg.) (1996): Literaturwissenschaft­
Kulturwissenschaft. Positionen, Themen, Perspektiven, Opladen: 
Westdeutscher Verlag. 

Gockerell, Nina (1995): Bilder und Zeichen der Frömmigkeit. Samm­
lung RudolfKriss, München: Bayerisches Nationalmuseum. 

Goossens, Jan (1996): »Das Rhein-Maasgebiet als Gegenstand einer in­
tegrierten historischen Kulturraumforschung«. Rheinisch-westHi­
lisehe Zeitschrift für Volkskunde 41, S. 45-60. 

Gossmann, Ulla (1996): »Volkskunde. Die Kleinigkeiten der Kultur«. 
Psychologie heute, März, S. 60-67. 

Gottowik, Volker (1997): »Begegnung mit einer Ethnographie des Eige­
nen: John J. Honigmann beschreibt die Steiermark, und wir erkennen 
sie nicht«. Zeitschrift für Volkskunde 93, S. 17-30. 

Graevenitz, Gerhart von (Hg.) (1999a): Konzepte der Modeme. Stutt­
gart/Weimar: J.B. Metzler. 

307 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Graevenitz, Gerhart von (1999b ): »Einleitung«. In: Gerhart von Graeve­
nitz (Hg.), Konzepte der Modeme, Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler, 
s. 1-16. 

Greenblatt, Stephen (1995): »Kultur«. In: Moritz Baßler (Hg.), New 
Historicism. Literaturgeschichte als Poetik der Kultur, Tübingen: A. 
Francke Verlag, S. 29-34. 

Greverus, Ina-Maria (1978): Kultur und Alltagswelt Eine Einführung in 
Fragen der Kulturanthropologie, München: Verlag C. H. Beck. 

Greverus, Ina-Maria et al. (Hg.) (1988): Kulturkontakt- Kulturkonflikt. 
Zur Erfahrung des Fremden, Frankfurt a.M.: Institut für Kulturan­
thropologie und Europäische Ethnologie. 

Greverus, Ina-Maria (1990a): »Anthropological Horizons, the Humani­
ties and Human Practice«. Anthropological Journal on European 
Cultures 1, S. 13-33. 

Greverus, Ina-Maria (1990b): Neues Zeitalter oder Verkehrte Welt. An­
thropologie als Kritik, Darmstadt Wissenschaftliche Buchgesell­
schaft. 

Greverus, Ina-Maria (1990c): »Was ist Heimat- was könnte Heimat be­
deuten?« In: Münchner Streitgespräche zur Volkskultur. Dokumen­
tation zur Tagung vom 28.-30. November 1986 im Hofbräuhaus am 
Platzl. Herausgegeben vom Kulturreferat der Landeshauptstadt 
München, München: Buchendorfer Verlag, S. 34-37. 

Greverus, Ina-Maria (1991): »Aphorismen zu einer >Utopie Collage< wie 
zu ihrer Verkehrung«. kuckuck 6/2, S. 4-9. 

Greverus, Ina-Maria (1994): »The Other and the Self: The Responsibil­
ity of Anthropology«. Anthropological Journal on European Cultu­
res 3/2, S. 75-97. 

Greverus, Ina-Maria (1995a): »Anthropologische Horizonte zwischen 
Glückssuche und dem Prinzip Collage. Ist das anthropologische 
Prinzip Hoffnung verloren?« In: Wolfgang Kaschuba (Hg.), Kultu­
ren- Identitäten- Diskurse, Berlin: Akademie Verlag, S 186-209. 

Greverus, Ina-Maria (1995b): Die Anderen und ich. Vom Sich Erken­
nen, Erkannt- und Anerkanntwerden. Kulturanthropologische Texte, 
Darmstadt Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Greverus, Ina-Maria (1995c ): »Ich spreche, also bin ich. Eine Skizze«. 
kuckuck 10/1, S. 20-26. 

Greverus, Ina-Maria (1996): »Culture: Creation- Captivity- Collage. A 
Plea for a Contraversial Term«. Anthropological Journal on Euro­
pean Cultures 5/1, S. 127-160. 

Greverus, Ina-Maria (1997a): »L'identite et la notion de Heimat«. Eth­
nologie franyaise X:XVII/4, S. 479-490. 

308 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Greverus, Ina-Maria (1997b): »Perfonning Culture. To Be is Being 
Spoken With«. Anthropological Journal on European Cultures 6/2, 
s. 25-45. 

Greverus, Ina-Maria (1999): »Poetics within Politics. Towards an An­
thropology of the Own«. Anthropological Journal on European Cul­
tures 8/2, S. 7-26. 

Greverus, Ina-Maria!Römhild, Regina (1999): »The Politics of Anthro­
pology at Horne. Some Final Reflections«. Anthropological Journal 
on European Cultures 8/2, S. 191-198. 

Grieshofer, Franz (1994): »Sach-Geschichten. Über ein Vierteljahrhun­
dert Sammlungsgeschichte«. In: Sach-Geschichten. Aus den Samm­
lungen des Österreichischen Museums für Volkskunde. Das jüngste 
Vierteljahrhundert, Wien: Österreichisches Museum für Volkskunde, 
s. 18-26. 

Grossberg, Lawrence/Nelson, Cary/Treichler, Paula (1992): Cultural 
Studies, London: Routledge. 

Grundmann, Reiner/Stehr, Nico (Hg.) (2005a): Knowledge. Critical 
Concepts. 5 Bde, London!New York: Routledge. 

Grundmann, Reiner/Stehr, Nico (2005b): »Social Control and Knowl­
edge in Democratic Societies«. In: Reiner Grundmann!Nico Stehr 
(Hg.), Knowledge. Critical Concepts. 5 Bde, London!New York: 
Routledge, S. 410-420. 

Guth, Klaus (1990): »Volkskultur des Alltags? Anfragen an Kategorien 
der Volkskunde«. In: Dieter Hannening/Erich Wimmer (Hg.), 
Volkskultur-Geschichte- Region. Festschrift für Wolfgang Brück­
ner zum 60. Geburtstag, Würzburg: Königshausen und Neumann, S. 
44-57. 

Gyr, Ueli (1997): »Kulturale Alltäglichkeit in gesellschaftlichen Mikro­
bereichen. Standpunkte und Elemente zur Konsensdebatte«. In: 
Christirre Burckhardt-Seebass (Hg.), Zwischen den Stühlen fest im 
Sattel? Eine Diskussion um Zentrum, Perspektiven und Verbindung­
en des Faches Volkskunde. Hochschultagung der Deutschen Gesell­
schaft für Volkskunde, Basel 31. Oktober- 2. November 1996. Ta­
gungsband im Auftrag der DGV, Göttingen: [s.n.], S. 13-19. 

Gyr, Ueli (2000): »Urbanethnologie a la fran9aise. Merkmale der fran­
zösischen Gegenwartsforschung in der Metropole«. In: Waltraud 
Kokot/Thomas Hengartner/Kathrin Wildner (Hg.), Kulturwissen­
schaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme, Berlin: Dietrich 
Reimer Verlag, S. 21-34. 

Habennas, Rebekka/Minkmar, Nils (Hg.) (1992): Das Schwein des 
Häuptlings. Sechs Aufsätze zur Historischen Anthropologie, Berlin: 
Verlag Klaus Wagenbach. 

309 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Hack, Lothar (2001): »>Ich habe da eine Theorie< oder: Neue Fokussie­
rungen von Kontext/en und Kompetenz/en«. In: Gerd Bender (Hg.), 
Neue Formen der Wissenserzeugung, Frankfurt a.M./New York: 
Campus, S. 23-56. 

Haferkamp, Hans (1990): Sozialstruktur und Kultur, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Hahn, Alois (1999): »Einführung«. In: Gerhart von Graevenitz (Hg.), 
Konzepte der Modeme. Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler. 

Hall, Stuart (1994): »Der Westen und der Rest: Diskurs und Macht«. In: 
Stuart Hall, Rassismus und kulturelle Identität. Ausgewählte Schrif­
ten 2, Hamburg: Argument Verlag, S. 137-179. 

Hall, Stuart (2000): »Kulturelle Identität und Globalisierung«. In: Karl 
H. Höming/Rainer Winter (Hg.), Widerspenstige Kulturen. Cultural 
Studies als Herausforderung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 393-441. 

Jaeger, Friedrich/Liebsch, Burkhard!Rüsen, Jörn/Straub, Jürgen (Hg.) 
(2004): Handbuch der Kulturwissenschaften. 3 Bde, Stuttgart/ 
Weimar: J.B. Metzler. 

Hanke, Christirre (1999): »Kohärenz versus Ereignishaftigkeit? Ein Ex­
periment im Spannungsfeld der foucaultschen Konzepte >Diskurs< 
und >Aussage«<. In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bührmann!Chris­
tine Hanke/Andrea Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. Perspek­
tiven der Diskursanalyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York: 
Campus, S. 109-118. 

Hannerz, Ulf (1995): >»Kultur< in einer vernetzten Welt. Zur Revision 
eines ethnologischen Begriffes«. In: Wolfgang Kaschuba (Hg.), Kul­
turen- Identitäten- Diskurse, Berlin: Akademie Verlag, S. 64-84. 

Hansen, Klaus P. (1993): Kulturbegriff und Methode. Der stille Para­
digmenwechsel in den Geisteswissenschaften, Tübingen: Gunter 
Narr. 

Hansen, Klaus P. (1995): Kultur und Kulturwissenschaft. Eine Einfüh­
rung, Tübingen!Basel: Francke V erlag. 

Hardtwig, Wolfgang/Wehler, Hans-Ulrich (Hg.) (1996): Kulturgeschich­
te Heute, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Hartinger, Walter (1991): »Volkskultur = Provinzkultur in engen Gren­
zen?«. Schönere Heimat. Erbe und Auftrag 80/1, S. 3-11. 

Hartinger, Walter (1993): »Volkskunde zwischen Heimatpflege und kri­
tischer Sozialarbeit«. In: Klaus P. Harrsen (Hg.), Kulturbegriff und 
Methode. Der stille Paradigmenwechsel in den Geisteswissenschaf­
ten. Eine Passauer Ringvorlesung, Tübingen: Gunter Narr, S. 41-57. 

Hartman, Geoffrey (2000): Das beredte Schweigen der Literatur. Über 
das Unbehagen an der Kultur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

310 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Hartmann, Andreas (1991): »Über die Kulturanalyse des Diskurses -
eine Erkundung«. Zeitschrift für Volkskunde 87, S. 19-28. 

Hartmann, Andreas (1997): »Transformation und Wiederkehr. Zur 
Grundlegung des volkskundlichen Fragens«. Bayerische Blätter für 
Volkskunde 24, S. 76-87. 

Hartmann, Dirk/Janich, Peter (Hg.) (1998): Die Kulturalistische Wende. 
Zur Orientierung des philosophischen Selbstverständnisses, Frank­
furt a.M.: Suhrkamp. 

Hausen, Karin/Nowotny, Helga (Hg.) (1990): Wie männlich ist die Wis­
senschaft?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp (3. Auflage). 

Hauser, Andrea (1994): Dinge des Alltags. Studien zur historischen 
Sachkultur eines schwäbischen Dorfes, Tübingen: Tübinger Vereini­
gung für Volkskunde. 

Heelas, Paul/Lash, Scott/Morris, Paul (Hg.) (1996): Detraditionalization: 
critical reflections on authority and identity at a time of uncertainty, 
Cambridge (Mass.): Blackwell Publishers. 

Helduser, Urte/Schwietring, Thomas (Hg.) (2002a): Kultur und ihre 
Wissenschaft. Beiträge zu einem reflexiven Verhältnis, Konstanz: 
UVK Verlagsgesellschaft 

Helduser, Urte/Schwietring, Thomas (2002b): »Kultur und ihre Wissen­
schaft. Zur Einführung«. In: Urte Helduser/Thomas Schwietring 
(Hg.), Kultur und ihre Wissenschaft. Beiträge zu einem reflexiven 
Verhältnis, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 7-27. 

Heidrich, Hermann (Hg.) (2000): Sachkulturforschung: gesammelte Bei­
träge der Tagung der Arbeitsgruppe Sachkulturforschung und Mu­
seum in der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde vom 15. bis 19. 
September 1998 in Bad Winsheim, Bad Winsheim: Fränkisches 
Freilandmuseum. 

Heintz, Bettina (1993): »Wissenschaft im Kontext. Neuere Entwicklung­
en der Wissenschaftssoziologie«. Kölner Zeitschrift für Soziologie 
und Sozialpsychologie 45, S. 528-552. 

Heintz, Bettina (1998): »Die soziale Welt der Wissenschaft. Entwick­
lungen, Ansätze und Ergebnisse der Wissenschaftsforschung«. In: 
Bettina Heintz/Bemd Nievergelt (Hg.), Wissenschafts- und Technik­
forschung in der Schweiz, Zürich: Seismo Verlag, S. 55-94. 

Heintz, Bettina/Nievergelt, Bemd (Hg.) (1998): Wissenschafts- und 
Technikforschung in der Schweiz. Sondierungen einerneuen Diszi­
plin, Zürich: Seismo Verlag. 

Heimichs, Hans-Jürgen (1995): »Eine Welt oder viele Welten? Univer­
salismus, Relativismus und Partikularismus«. kuckuck 10/1, S. 4-8. 

311 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Hemlin, Sven (2001): »Ürganisational aspects of mode 2 I triple helix 
knowledge production«. In: Gerd Bender (Hg.), Neue Formen der 
Wissenserzeugung, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 181-200. 

Hengartner, Thomas (1999): Forschungsfeld Stadt. Zur Geschichte der 
V alkskundliehen Erforschung Städtischer Lebensformen, Berlin: 
Dietrich Reimer Verlag. 

Hengartner, Thomas (2000): »Die Stadt im Kopf. Wahrnehmung und 
Aneignung der städtischen Umwelt«. In: Waltraud Kokot/Tomas 
Hengartner/Kathrin Wildner (Hg.), Kulturwissenschaftliche Stadt­
forschung. Eine Bestandsaufnahme, Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 
s. 87-105. 

Henkel, Matthias (1997): »Die Tasse ... Zur Trinkkultur am Arbeitsplatz. 
Eine Arbeitsplatzanalyse aus kulturwissenschaftlicher Sicht«. In: 
Rolf Wilhelm Brednich/Heinz Schmitt (Hg.), Symbole. Zur Bedeu­
tung der Zeichen in der Kultur. 30. Deutscher Volkskundekongress 
in Karlsruhe vom 25. bis 29. September 1995, Münster et al.: Wax­
mann, S. 226-239. 

Henningsen, Bemd/Schröder, Stephan Michael (Hg.) (1997): Vom Ende 
der Humboldt-Kosmen. Konturen von Kulturwissenschaft, Baden­
Baden: Nomos V erlagsgesellschaft. 

Hepp, Andreas (1999): Cultural Studies und Medienanalyse, Opladen: 
Westdeutscher Verlag. 

Hildebrandt, Hans-Jürgen (2003): Bausteine zu einer wissenschaftlichen 
Erforschung der Geschichte der Ethnologie, München: Utz. 

Höming, Karl H./Winter, Rainer (Hg.) (2000): Widerspenstige Kulturen. 
Cultural Studies als Herausforderung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Hofer, Tamas (1979): »Gegenstände im dörflichen und städtischen Mi­
lieu. Zu einigen Grundfragen der mikroanalytischen Sachfor­
schung«. In: Günther Wiegelmann (Hg.), Gemeinde im Wandel, 
Münster: Coppemath, S. 113-135. 

Hofer, Tamas/Niedermüller, Peter (Hg.) (1988): Life History as Cultural 
Construction/Performance, Budapest: Ethnographie Institute of the 
Hungarian Academy of Sciences. 

Hoffrnann, Hilmar/Kramer, Dieter (Hg.) (1995): Anderssein, ein Men­
schemecht. Über die Vereinbarkeit universaler Normen mit kulturel­
ler und ethnischer Vielfalt, Weinheim: Beltz Athenäum Verlag. 

Honegger, Claudia/Hradil, Stefan!Traxler, Franz (Hg.) (1998): Grenzen­
lose Gesellschaft? Verhandlungen des 29. Kongresses der Deutschen 
Gesellschaft für Soziologie, ... der Österreichischen Gesellschaft für 
Soziologie, ... der Schweizerischen Gesellschaft für Soziologie in 
Freiburg i.Br. 1998. Teil1, Opladen: Leske + Budrich. 

312 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Hübner, Kurt (1993): Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, Freiburg 
i.Br.: Alber (4. Auflage). 

Hug, Theo (Hg.) (2001): Wie kommt Wissenschaft zu Wissen? 4 Bde, 
Baltmannsweiler: Schneider-Verlag Hohengehren. 

Hugger, Paul (1994): »Volkskunde in der Schweiz seit dem Zweiten 
Weltkrieg. Zwischen Provinzialismus und Weltoffenheit«. Österrei­
chische Zeitschrift für Volkskunde NF 97, S. 97-112. 

Hugger, Paul (2001): »Volkskundliche Gemeinde- und Stadtforschung«. 
In: Rolf Wilhelm Brednich (Hg.), Grundriss der Volkskunde. Ein­
führung in die Forschungsfelder der Europäischen Ethnologie. 3., 
überarbeitete und erweiterte Auflage, Berlin: Dietrich Reimer Ver­
lag, S. 291-309. 

Hunt, Lynn (Hg.) (1989): The New Cultural History, Berkeley: Univer­
sity of California Press. 

Huntington, Samuel P. (1996): Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung 
der Weltpolitik im 21. Jahrhundert, München: Europaverlag. 

IFK (Hg.) (1999): The Contemporary Study of Culture. Herausgegeben 
vom Bundesministerium für Wissenschaft und Verkehr. Internatio­
nales Forschungszentrum Kulturwissenschaften, Wien: Turia + 
Karrt. 

Iggers, Georg G. (1993): Geschichtswissenschaft im 20. Jahrhundert. 
Ein kritischer Überblick im internationalen Zusammenhang, Göttin­
gen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Ilyes, Petra/Hannerz, Ulf (1997): »Globalisierung, Kultur und Anthropo­
logie. Möglichkeiten transnationaler Forschung«. anthropolitan 5, 
s. 55-63. 

Jacobeit, Sigrid und Wolfgang (1990): »Geschichtsschreibung in der 
DDR: Bankrott?!« Journal für Geschichte 12, S. 4-13. 

Jacobeit, Sigrid und Wolfgang (1991): »Vom Nutzen und Nachteil all­
tagsgeschichtlichen Denkens für die Historie«. In: Komad Jarausch/ 
Jörn Rüsen!Hans Schleier (Hg.), Geschichtswissenschaft vor 2000. 
Perspektiven der Historiographiegeschichte, Geschichtstheorie, So­
zial- und Kulturgeschichte. Festschrift für Georg G. Iggers zum 65. 
Geburtstag, Hagen: Margit Rottmann, S. 134-147. 

Jacobeit, Sigrid und Wolfgang (1995): »Alltagsgeschichte als Sozialge­
schichte oder Alltagsgeschichte kontra Sozialgeschichte?« In: Brigit­
te Berlekamp/Werner Röhr (Hg.), Terror, Herrschaft und Alltag im 
Nationalsozialismus, Münster: Westfalisches Dampfboot, S. 280-
293. 

Jacobeit, Wolfgang (1992): »Ethnologie und Alltagsgeschichte. Zum 
Gegenstand von Völkerkunde und Volkskunde«. Schweizerisches 
Archiv für Volkskunde 88, S. 129-141. 

313 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Jacobeit, Wolfgang (1994): »Volksgeschichte- Volkskunde- Sozialge­
schichte«. Kieler Blätter für Volkskunde 26, S. 215-221. 

Jacobeit, Wolfgang (1996): »Volkskunde in der DDR- kein Blick zu­
rück im Zorn«. In: Vorwärts und nicht vergessen nach dem Ende der 
Gewissheit. 56 Texte für Dietrich Mühlberg zum Sechzigsten, Ber­
lin: [s.n.], S. 463-480. 

Jacobeit, Wolfgang (1997a): »Marginalien eines nachdenklichen Volks­
kundlers«. Berliner Blätter. Ethnographische und Ethnologische Bei­
träge, S. 23-29. 

Jacobeit, Wolfgang (1997b): »Volkskunde in der Modeme. Versuch 
eines Paradigmawechsels«. Historische Anthropologie 5, S. 156-
160. 

Jaeger, Friedrich/Rüsen, Jöm (1992): Geschichte des Historismus. Eine 
Einführung, München: Beck. 

Jäger, Siegfried (1993): Kritische Diskursanalyse. Eine Einführung, 
Duisburg: Duisburger Institut für Sprach- und Sozialforschung. 

Jäger, Siegfried (1994): Text- und Diskursanalyse. Eine Anleitung zur 
Analyse politischer Texte, Duisburg: Duisburger Institut für Sprach­
und Sozialforschung (5. Auflage). 

Jäger, Siegfried (1999): »Einen Königsweg gibt es nicht. Bemerkungen 
zur Durchführung von Diskursanalysen«. In: Hannelore Bublitz/An­
drea D. Bührmann!Christine Hanke/Andrea Seier (Hg.), Das Wu­
chern der Diskurse. Perspektiven der Diskursanalyse Foucaults, 
Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 136-147. 

Japp, Uwe (1988): »Der Ort des Autors in der Ordnung des Diskurses«. 
In: Jürgen Fohrmann!Harro Müller (Hg.), Diskurstheorien und Lite­
raturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 223-234. 

Jasanoff, Sheila et al. (Hg.) (1995): Handbook of Science and Technol­
ogy Studies, Thousand Oaks/London!New Delhi: Sage Publ.. 

Jeggle, Utz (1993): »Das Fremde im Eigenen. Ansichten der Volkskun­
de«. In: Alois Wierlacher (Hg.), Kulturthema Fremdheit. Leitbegrif­
fe und Problemfelder kulturwissenschaftlicher Fremdheitsforschung, 
München: Iudicium, S. 235-242. 

Jeggle, Utz (1994): »Volkskunde im 20. Jahrhundert«. In: RolfWilhelm 
Brednich (Hg.), Grundriss der Volkskunde. Einführung in die For­
schungsfelder der Europäischen Ethnologie, Berlin: Dietrich Reimer 
Verlag, S. 51-72 (2., überarbeitete und erweiterte Auflage). 

Jeggle, Utz (1995): »Volkskunde«. In: Uwe Flick/Ernst von Kardorff/ 
Reiner Keupp/Lutz von Rosenstiel/Stephen Wolff (Hg.), Handbuch 
Qualitative Sozialforschung. Grundlagen, Konzepte, Methoden und 
Anwendungen, Weinheim: Psychologie Verlags Union (2. Auflage), 
s. 56-59. 

314 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Jeggle, Utz et al. (Hg.) (1986): Volkskultur in der Modeme. Probleme 
und Perspektiven empirischer Kulturforschung. Reinbek b. Ham­
burg/Tübingen: Rowohlt Taschenbuch Verlag. 

Jeggle, Utz/Raphael, Freddy (Hg.) (1997): Kleiner Grenzverkehr: 
deutsch-französische Kulturanalysen = D'une rive a l'autre: ren­
contres ethnologiques franco-allemandes, Paris: Maison des Seien­
ces de l'Homme. 

Johler, Reinhard (1992a): »Kultur, Folklore und Herrschaft. Zur Defini­
tionsgewalt über das >Fremde<«. kuckuck 7/1, S. 37-40. 

Johler, Reinhard (1992b ): »Volkskultur: Ideologien und Visionen«. In: 
Sommerakademie Volkskultur und Volksmusik 1992. 22. August-
4. September 1992, Altrnünster/Gmunden, OÖ. Herausgegeben vom 
Bundesministerium für Wissenschaft und Forschung, Bundesminis­
terium für Unterricht und Kunst, Österreichisches Volksliedwerk, 
Wien: Österreichisches Volksliedwerk, S. 27-31. 

Johler, Reinhard (1992c): »Volkskunde«. In: Sommerakademie Volks­
kultur und Volksmusik 1992. 22. August- 4. September 1992, Alt­
münster/Gmunden, OÖ. Hgerausgegeben vom Bundesministerium 
für Wissenschaft und Forschung, Bundesministerium für Unterricht 
und Kunst, Österreichisches Volksliedwerk, Wien: Österreichisches 
Volksliedwerk, S. 80-82. 

Johler, Reinhard (1993): »Konstrukte: Nationalismus, Regionalismen 
und Volkskultur- Zum Beitrag der Volkskunde«. In: Verband Ös­
terreichischer Geschichtsvereine (Hg.), Bericht über den neunzehnt­
en Österreichischen Historikertag in Graz vom 18.-23.5.1992, Wien: 
Verband Österreichischer Historiker und Geschichtsvereine, S. 313-
319. 

Johler, Reinhard (1994a): »Die Wiederkehr der Volkskultur. Eine Zwi­
schenbilanz«. In: Walter Deutsch/Maria Waleher (Hg.), Sommer­
akademie Volkskultur 1993. 27. August- 4. September 1993, Alt­
münster/Gmunden OÖ. Wien: Österreichisches Volksliedwerk, 
s. 29-40. 

Johler, Reinhard (1994b ): »Nationalistisch, national oder regional - die 
Österreichische Volkskultur«. In: Walter Deutsch/Maria Waleher 
(Hg.), Sommerakademie Volkskultur 1993. 27. August- 4. Septem­
ber 1993, Altrnünster/Gmunden OÖ, Wien: Österreichisches Volks­
liedwerk, S. 62-70. 

Johler, Reinhard (1995a): »Das Ethnische als Forschungskonzept Die 
Österreichische Volkskunde im europäischen Vergleich«. In: Ethno­
logia Europaea: 5. Internationaler Kongress der Societe Internationa­
le d'Ethnologie et de Folklore (SIEF), Wien, 12.-16.9.1994, Wien: 
Institut für Volkskunde, S. 69-101. 

315 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Johler, Reinhard (1995b ): »Die kulturelle Codierung von >heimisch< und 
>fremd<. Zu Problematik und Relevanz einer gegenwärtigen For­
schungsstrategie«. Montfort. Vierteljahresschrift für Geschichte und 
GegenwartVorarlbergs 47, S. 55-62. 

Johler, Reinhard (1998): >»Wien bleibt Wien< - >Wien ist anders< -
>Wien darf nicht Chicago werden<: Zur Rhetorik gegenwärtiger 
Urbanitätsdiskurse in Wien«. Berliner Blätter. Ethnographische und 
EthnologischeBeiträge 17, S. 3-13. 

Johler, Reinhard (1999): »Telling aNational Story with Europe. Europe 
and the European Ethnology«. Ethnologia Europaea 29, S. 67-73. 

Johler, Reinhard/Liesenfeld, Gertraud/Peter, Dorothea Jo./Schneider, 
Birgit/Vitovec, Ulrike (1992): »Über die Darstellung der Österreichi­
schen Volkskunde in der Öffentlichkeit«. In: Christian Stadel­
mann/Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die Volkskunde als Wissenschaft? 
Zweite und letzte studentische Volkskundetagung - erste studenti­
sche kulturwissenschaftliche Tagung vom 10. bis 12. Oktober 1990 
in Wien, Wien: Institut für Volkskunde, S. 23-35. 

Johler, Reinhard/Tschofen, Bernhard (1995): »Alles eigen, alles fremd 
oder: Die Region ist tot, es lebe ... «. kuckuck 1 Oll, S. 14-19. 

Judet de la Combe, Pierre (1999): »Klassische Philologie als moderne 
Kulturkritik. Wilamowitz und die Orestie (1900)«. In: Christoph 
König/Eberhard Lämmert (Hg.), Konkurrenten in der Fakultät. Kul­
tur, Wissen und Universität um 1900, Frankfurt a.M.: Fischer Ta­
schenbuch Verlag, S. 248-259. 

Jung, Thomas (1999): Geschichte der modernen Kulturtheorie, Darm­
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 

Jung, Thomas/Müller-Dohm, Stefan (1994): »Kultursoziologie«. In: 
Harald Kerber/Arnold Sehrnieder (Hg.), Spezielle Soziologien. Pro­
blemfelder, Forschungsbereiche, Anwendungsorientierungen, Rein­
bek b. Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag, S. 473-497. 

Kallweit, Hilmar (1994): »Zur >anthropologischen< Wende in der zwei­
ten Hälfte des 18. Jahrhunderts - aus der Sicht des >Archäologen< 
Michel Foucault«. In: Wolfgang Küttler/Jörn Rüsen/Ernst Schulirr 
(Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 2: Anfange des modernen historischen 
Denkens, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 17-47. 

Kämmerlings, Richard (1999): »Plapperkrähen kriegen kein Telegramm. 
Wer braucht die bunten Vögel? Die Deutsche Gesellschaft für 
Volkskunde tagt in Halle«. Frankfurter Allgemeine Zeitung 13.10./ 
Nr. 238, S. 54. 

Kammler, Clemens (1986): Michel Foucault. Eine kritische Analyse sei­
nes Werks, Bonn: Bouvier. 

316 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Kaschuba, Wolfgang (1986): »Mythos oder Eigensinn. >Volkskultur< 
zwischen Volkskunde und Sozialgeschichte«. In: Utz J eggle et al. 
(Hg.), Volkskultur in der Modeme. Probleme und Perspektiven em­
pirischer Kulturforschung, Reinbek b. Hamburg/Tübingen: Rowohlt 
Taschenbuch Verlag, S. 469-507. 

Kaschuba, Wolfgang (1990): »Geschichte, Tradition, Alltagskultur -
Zugangsweisen zum Begriff Volkskultur«. In: Münchner Streitge­
spräche zur Volkskultur. Dokumentation zur Tagung vom 28.-30. 
November 1986 im Hofbräuhaus am Platzl. Herausgegeben vom 
Kulturreferat der Landeshauptstadt München, München: Buchen­
dorfer Verlag, S. 22-27. 

Kaschuba, Wolfgang (1994): »Kulturalismus: Vom Verschwinden des 
Sozialen im gesellschaftlichen Diskurs«. Berliner Journal für Sozio­
logie4, S.179-192. 

Kaschuba, Wolfgang (1995a): »Kulturalismus: Vom Verschwinden des 
Sozialen im gesellschaftlichen Diskurs«. Zeitschrift für Volkskunde 
91, s. 27-45. 

Kaschuba, Wolfgang (1995b): »Kulturalismus: Kultur statt Gesell­
schaft?«. Geschichte und Gesellschaft 21, S. 80-95. 

Kaschuba, Wolfgang (1995c ): »Kulturalismus: Vom Verschwinden des 
Sozialen im gesellschaftlichen Diskurs«. In: Wolfgang Kaschuba 
(Hg.), Kulturen- Identitäten- Diskurse, Berlin: Akademie Verlag, 
s. 11-30. 

Kaschuba, Wolfgang (1995d): »Wiedergewinnung der Gemeinschaft: 
Ethnisierung als Identitätsstrategie«. In: Ethnologia Europaea: 5. In­
ternationaler Kongress der Societe Internationale d'Ethnologie et de 
Folklore (SIEF), Wien, 12.-16.9.1994, Wien: Institut für Volkskun­
de, S. 123-142. 

Kaschuba, Wolfgang (Hg.) (1995e): Kulturen- Identitäten- Diskurse, 
Berlin: Akademie V erlag. 

Kaschuba, Wolfgang (1996): »Historizing the Present? Construction and 
Deconstruction ofthe Past«. Ethnologia Europaea 26, S. 123-136. 

Kaschuba, Wolfgang (1997a): »Die Europäische Ethnologie und der 
Raum der Geschichte«. Berliner Blätter. Ethnographische und Eth­
nologische Beiträge, S. 4-22. 

Kaschuba, Wolfgang (1997b): »FieldWork and the Representation of 
Ethnology«. Anthropological Journal on European Cultures 6, 
s. 123-127. 

Kaschuba, Wolfgang (1997c): »Identite, alterite et mythe ethnique«. 
Ethnologie franyaiseXXVII, S. 499-515. 

317 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Kaschuba, Wolfgang (1998): »Kulturalismus oder Gesellschaft als äs­
thetische Veranstaltung?«. Ästhetik & Kommunikation 29/100, 
s. 93-98. 

Kaschuba, Wolfgang (1999): Einführung in die Europäische Ethnologie, 
München: Beck. 

Kaschuba, Wolfgang/Scholze, Thomas/Scholze-Irrlitz, Leonore (Hg.) 
(1996): Alltagskultur im Umbruch. Festschrift für Wolfgang Jaco­
beit zu seinem 75. Geburtstag, Weimar/Köln/Wien: Böhlau 1996. 

Katschnig-Fasch, Elisabeth (1993): »Einleitung«. In: NAHE FREMDE 
- fremde Nähe: Frauen forschen zu Ethnos, Kultur, Geschlecht. 5. 
Tagung zur Frauenforschung vom 15.-18. Oktober 1992 in Retz­
hof/Leibnitz. WIDEE, Wissenschafterinnen in der Europäischen 
Ethnologie. In Zusammenarbeit mit dem Österreichischen Fachver­
band für Volkskunde und der Kommission für Frauenforschung in 
der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde, Wien: Wiener Frauen­
verlag, S. 7-14. 

Katschnig-Fasch, Elisabeth (1997): »Das Andere, das Umgebung 
schafft«. In: Anne Claire Groffmann!Beatrice Ploch/Ute Ritschel/ 
Regina Römhild (Hg.), Kulturanthropologinnen im Dialog. Ein Buch 
für und mit Ina-Maria Greverus, Königstein!Taunus: Ulrike Helmer 
Verlag, S. 85-108. 

Katschnig-Fasch, Elisabeth (1998): Möblierter Sinn. Städtische Wohn­
und Lebensstile, Wien/Köln/Weimar: Böhlau. 

Katschnig-Fasch, Elisabeth (2000): Wohnen und Wohnkultur im Wan­
del. In: Waltraud Kokot/Thomas Hengartner/Kathrin Wildner (Hg.), 
Kulturwissenschaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme, 
Berlin: Dietrich Reimer Verlag, S. 123-138. 

Kaube, Jürgen (2002): »Uns braucht jeder. Der Betrieb nickt ab: Zur 
Lage der Geisteswissenschaften«. Frankfurter Allgemeine Zeitung, 
09 .12., Feuilleton. 

Keisinger, Florian!Lang, Timo/Müller, Markus/Seischab, Steffen!Stein­
acher, Angelika!Wörner, Christirre (Hg.) (2003): Wozu Geisteswis­
senschaften? Kontroverse Argumente für eine überfallige Debatte, 
Frankfurt a.M.: Campus. 

Keller, Reiner (2001): »Wissenssoziologische Diskursanalyse«. In: Rei­
ner Keller/Andreas Hirseland/Werner Schneider/Willy Viehöver 
(Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse Bd. 1: 
Theorien und Methoden, Opladen: VS Verlag für Sozialwissenschaf­
ten, S. 113-143. 

Keller, Reiner (2004): Diskursforschung. Eine Einführung für Sozial­
wissenschaftlerlnnen, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf­
ten. 

318 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Keller, Reiner/Hirseland, Andreas/Schneider, WernerNiehöver, Willy 
(Hg.) (200 1): Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. 
Bd. 1: Theorien und Methoden, Opladen: VS Verlag für Sozialwis­
senschaften. 

Keller, Reiner/Hirseland, Andreas/Schneider, WernerNiehöver, Willy 
(Hg.) (2003): Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse Bd. 
2: Forschungspraxis, Opladen: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Kess, Bettina/Götz, Susanne (1998): »Frauen-Sachen, Männer-Sachen, 
Sach-Kulturen«. In: Bayerische Blätter für Volkskunde 25, S. 161-
163. 

Kimmich, Dorothee/Thumfart, Alexander (Hg.) (2004a): Universität oh­
ne Zukunft? Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Kimmich, Dorothee/Thumfart, Alexander (2004b ): »Universität und 
Wissensgesellschaft: Was heißt Autonomie für die moderne Hoch­
schule?«. In: Dorothee Kimmich/Alexander Thumfart (Hg.), Univer­
sität ohne Zukunft?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-35. 

Kittler, Friedrich (2001): Eine Kulturgeschichte der Kulturwissenschaft, 
München: Wilhelm Fink (2., verbesserte Auflage). 

Klein, Armirr (1993): »Kultur in der Provinz«. Hessische Blätter für 
Volks- und Kulturforschung NF 30, S. 129-144. 

Klinger, Cornelia (2002): »Die Kategorie Geschlecht zwischen Natur, 
Kultur und Gesellschaft«. In: Urte Helduser/Thomas Schwietring 
(Hg.), Kultur und ihre Wissenschaft. Beiträge zu einem reflexiven 
Verhältnis, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 69-84. 

Knecht, Michi (1993): »Bilder - Texte - Macht. Wie die Darstellung 
von >anderen< Frauen als Opfer und >anderen< Kulturen als frauen­
feindlich zur Rechtfertigung von Ausgrenzung benutzt wird«. In: 
NAHE FREMDE- fremde Nähe: Frauen forschen zu Ethnos, Kul­
tur, Geschlecht. 5. Tagung zur Frauenforschung vom 15.-18. Okto­
ber 1992 in Retzhof/Leibnitz. WIDEE, Wissenschafterinnen in der 
Europäischen Ethnologie. In Zusammenarbeit mit dem Österreichi­
schen Fachverband für Volkskunde und der Kommission für Frauen­
forschung in der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde, Wien: 
Wiener Frauenverlag, S. 273-301. 

Knecht, Michi/Niedermüller, Peter (1998): »Stadtethnologie und die 
Transformation des Städtischen. Eine Einleitung«. Berliner Blätter. 
Ethnographische und Ethnologische Beiträge 17, S. 3-13. 

Knecht, Michi/Welz, Gisela (1992): >»Postmoderne Ethnologie< und 
empirische Kulturwissenschaft Textualität, Kulturbegriff und Wis­
senschaftskritik bei James Clifford«. Tübinger Korrespondenzblatt 
41, s. 3-18. 

319 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Kneer, Georg (1996): Rationalisierung, Disziplinierung und Differenzie­
rung. Zum Zusammenhang von Sozialtheorie und Zeitdiagnose bei 
Jürgen Habermas, Michel Foucault und Niklas Luhmann, Opladen: 
Westdeutscher Verlag. 

Kneer, Georg/Nassehi, Armin/Schroer, Markus (Hg.) (2000): Soziologi­
sche Gesellschaftsbegriffe. Konzepte moderner Zeitdiagnosen, Mün­
chen: Fink (2. Auflage). 

Knorr-Cetina, Karirr (1984): Die Fabrikation von Erkenntnis. Zur An­
thropologie der Naturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Knorr-Cetina, Karirr (1999): Epistemic Cultures. How the Seiences 
Make Knowledge, Cambridge (Mass.): Harvard University Press. 

Knorr-Cetina, Karin/Grathoff, Richard (1988): »Was ist und was soll 
kultursoziologische Forschung?«. In: Hans Georg Soeffner (Hg.), 
Kultur und Alltag, Göttingen: Schwartz & Co., S. 21-36. 

Kocka, Jürgen (2000): »Historische Sozialwissenschaft heute«. In: Paul 
Nolte et al. (Hg.), Perspektiven der Gesellschaftsgeschichte, Müns­
ter: Verlag C. H. Beck, S. 5-24. 

Köck, Christoph (1997): »Materialität als Programm. Zur wissenschaft­
lichen Kooperation von Freilichtmuseum und Universitätsvolkskun­
de«. In: Arbeitstagung Freilichtmuseen am 10. und 11. Oktober 
1996. Herausgegeben vom Freundeskreis Freilichtmuseum Südbay­
ern e.V., Großweil: Freundeskreis Freilichtmuseum Südbayern, 
s. 24-33. 

Kögler, Hans Herbert (1994): Michel Foucault, Stuttgart/Weimar: J.B. 
Metzler. 

Könenkamp, Wolf (1991): »Gescheitert und vergessen. Folgenloses aus 
der Geschichte der Volkskunde«. In: Kai Detlev Sievers (Hg.), Bei­
träge zur Wissenschaftsgeschichte der Volkskunde im 19. und 20. 
Jahrhundert, Neumünster: Karl Wachholtz, S. 171-192. 

König, Christoph!Lämmert, Eberhard (1999a): Konkurrenten in der Fa­
kultät. Kultur, Wissen und Universität um 1900, Frankfurt a.M.: Fi­
scher Taschenbuch Verlag. 

König, Christoph!Lämmert, Eberhard (1999b ): »Einleitung«, In: Chris­
toph König/Eberhard Lämmert (Hg.), Konkurrenten in der Fakultät. 
Kultur, Wissen und Universität um 1900, Frankfurt a.M.: Fischer 
Taschenbuch Verlag, S. 7-13. 

Kokot, Waltraud/Hengartner, Thomas/Wildner, Kathrin (Hg.) (2000): 
Kulturwissenschaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme, 
Berlin: Dietrich Reimer Verlag. 

Korff, Gottfried (1978): »Kultur«. In: Hermann Bausinger/Utz Jeggle/ 
Gottfried Korff/Martin Scharfe, Grundzüge der Volkskunde, Darm­
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 17-80. 

320 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Korff, Gottfried (1994): »Euro Disney und Disney-Diskurse. Bemer­
kungen zum Problem transkultureller Kontakt- und Kontrasterfah­
rungen«. Schweizerisches Archiv für Volkskunde 90, S. 207-232. 

Korff, Gottfried (1996a): »Mind in Matters. Anmerkungen zur volks­
kundlichen Sachkulturforschung«. In: Wolfgang Kaschuba/Thomas 
Scholze/Leonore Scholze-Irrlitz (Hg.), Alltagskultur im Umbruch. 
Festschrift für Wolfgang Jacobeit zu seinem 75. Geburtstag, Wei­
mar/Wien/Köln: Böhlau, S. 11-28. 

Korff, Gottfried (1996b): »Namenswechsel als Paradigmenwechsel? Die 
Umbenennung des Faches Volkskunde an deutschen Universitäten 
als Versuch einer >Entnationalisierung<«. In: Sigrid Weigel/Birgit 
Erdle (Hg.), Fünfzig Jahre danach. Zur Nachgeschichte des Natio­
nalsozialismus, Zürich: Vdf Hochschulverlag an der ETH,S. 403-
434. 

Korff, Gottfried (1997): »Das Profil des Faches und die Möglichkeiten 
und Grenzen der Interdisziplinarität«. In: Christirre Burckhardt­
Seebass (Hg.), Zwischen den Stühlen fest im Sattel? Eine Diskus­
sion um Zentrum, Perspektiven und Verbindungen des Faches 
Volkskunde. Hochschultagung der Deutschen Gesellschaft für 
Volkskunde, Basel 31. Oktober- 2. November 1996. Tagungsband 
im Auftrag der dgv, Göttingen: [s.n.], S. 43-51. 

Korff, Gottfried (1999): »Dinge: unsäglich kultiviert. Notizen zur volks­
kundlichen Sachkulturforschung«. In: Franz Grieshofer/Margot 
Schindler (Hg.), Netzwerk Volkskunde. Ideen und Wege. Festgabe 
für Klaus Beitl, Wien: Verein für Volkskunde, S. 273-290. 

Korff, Gottfried et al. (1993): Alltagskultur passe? Positionen und Per­
spektiven volkskundlicher Museumsarbeit Diskussionen der 10. 
Arbeitstagung der Arbeitsgruppe »Kulturhistorische Museen« in der 
Deutschen Gesellschaft für Volkskunde in Stuttgart/Waldenbuch 
vom 6. bis 9. Oktober 1992, Tübingen: Tübinger Vereinigung für 
Volkskunde. 

Köstlin, Komad (1990): »Der Begriff Volkskultur und seine vielfaltige 
Verwendung«. In: Münchner Streitgespräche zur Volkskultur. Do­
kumentation zur Tagung vom 28.-30. November 1986 im Hofbräu­
haus am Platzl. Herausgegeben vom Kulturreferat der Landeshaupt­
stadt München, München: Buchendorfer Verlag, S. 12-15. 

Köstlin, Komad (1991a): »Der Alltag und das ethnografische Präsens«. 
Ethnologia Europaea 21, S. 71-85. 

Köstlin, Komad (1991b): »DDR-Volkskunde: die Entdeckung einer fer­
nen Welt?«. Zeitschrift für Volkskunde 87, S. 225-243. 

Köstlin, Komad (1991c): »Folklore, Folklorismus und Modemisierung«. 
Schweizerisches Archiv für Volkskunde 87, S. 46-66. 

321 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Köstlin, Komad (1992): »Eröffnung und Einführung«. In: Sommeraka­
demie Volkskultur und Volksmusik 1992. 22. August- 4. Septem­
ber 1992, Altmünster/Gmunden, OÖ. Herausgegeben vom Bundes­
ministerium für Wissenschaft und Forschung, Bundesministerium 
für Unterricht und Kunst, Österreichisches Volksliedwerk, Wien: 
Österreichisches Volksliedwerk, S. 15-26. 

Köstlin, Komad (1993): »Vom doppelten Gesicht der Volkskultur. Zu­
sammenfassung«. In: Walter Deutsch/Maria Waleher (Hg.), Som­
merakademie Volkskultur 1993, Wien: Österreichisches Volkslied­
werk, S. 56-61. 

Köstlin, Komad (1994a): »Das ethnographische Paradigma und die 
Jahrhundertwenden«. Ethnologia Europaea 24, S. 5-20. 

Köstlin, Konrad (1994b): »Souvenirs im Lebensmuseum«. In: Komad 
Köstlin (Hg.), Ums Leben Sammeln. Ein Projekt, Tübingen: Tübin­
ger Vereinigung für Volkskunde, S. 186-203. 

Köstlin, Komad (1995a): »Das Ethnographische Paradigma und die 
Ethnologia Europaea«. In: Ethnologia Europaea: 5. Internationaler 
Kongress der Societe Internationale d'Ethnologie et de Folklore 
(SIEF), Wien, 12.-16.9.1994, Wien: Institut für Volkskunde, S. 9-29. 

Köstlin, Komad (1995b ): »Der Tod der Neugier, oder auch: Erbe- Last 
und Chance«. Zeitschrift für Volkskunde 91, S. 47-64. 

Köstlin, Komad (1995c): »Lust aufs Ganze. Die gedeutete Modeme 
oder die Modeme als Deutung - Volkskulturforschung in der Mo­
deme«. Österreichische Zeitschrift für Volkskunde NF 98, S. 255-
275. 

Köstlin, Komad (1995d): »Volkskultur und Modeme«. Österreichische 
Zeitschrift für Volkskunde NF 98, S. 91-94. 

Köstlin, Komad (1995/1996): »Wissenschaft als Lieferant von Erfah­
rung«. In: Volkskunde und Brauchtumspflege im N ationalsozialis­
mus in Salzburg. Referate, Diskussionen, ArchivmateriaL Bericht 
zur Tagung am 18. und 19. November 1994 in der Salzburger Resi­
denz, Salzburg: Salzburger Landesinstitut für Volkskunde, S. 25-34. 

Köstlin, Komad (1996a): »Die >Historische Methode< der Volkskunde 
und der >Prozess der Zivilisation< des Norbert Elias«. In: Renate 
Glaser/Matthias Luserke (Hg.), Literaturwissenschaft - Kulturwis­
senschaft. Positionen, Themen, Perspektiven, Opladen: Westdeut­
scherVerlag, S. 93-115. 

Köstlin, Konrad (1996b ): »Perspectives of European Ethnology«. Ethno­
logia Europaea 26, S. 169-180. 

Köstlin, Komad (1997): »Exotismus des Nahen: das Abenteuer der Nä­
he«. In: Utz Jeggle/Freddy Raphael (Hg.), Kleiner Grenzverkehr: 
deutsch-französische Kulturanalysen = D'une rive a l'autre: ren-

322 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

contres ethnologiques franco-allemandes, Paris: Maison des 
Seiences de l'Homme, S. 35-52. 

Köstlin, Komad (1998): »Diskurs und Diskursanalyse als Praxis?«. Ös­
terreichische Zeitschrift für Volkskunde NF 102, S. 186-190. 

Köstlin, Komad (1999a): »Ethnographisches Wissen als Kulturtechnik«. 
In: Konrad Köstlin/Herbert Nikitsch (Hg.), Ethnographisches Wis­
sen. Zu einer Kulturtechnik der Moderne, Wien: Institut für Volks­
kunde, S. 9-30. 

Köstlin, Komad (1999b): »Vanishing Borders and the Rise of Cul­
ture(s)«. EthnologiaEuropaea29, S. 31-36. 

Köstlin, Komad (1999c): »Wissenschaftliche Orientierungen und gesell­
schaftliche Entwicklungen - ein Dialog: Volkskunde«. In: Gert 
Dressel/Bernhard Rathmayr (Hg.), Mensch- Gesellschaft- Wissen­
schaft, Innsbruck: Studia Universitätsverlag, S. 139-151. 

Köstlin, Konrad (2002): »Die Kongresstasche und die Europäische Eth­
nologie«. In: Lutz Musner/Gotthart Wunberg (Hg.), Kulturwissen­
schaften. Forschung- Praxis -Positionen, Wien: WUV-Universi­
täts-Verlag, S. 191-219. 

Köstlin, Komad!Nikitsch, Herbert (Hg.) (1999): Ethnographisches Wis­
sen. Zu einer Kulturtechnik der Moderne, Wien: Institut für Volks­
kunde. 

Koschorke, Albrecht (2004): »Wissenschaftsbetrieb als Wissenschafts­
vernichtung. Einführung in die Paradoxologie des deutschen Hoch­
schulwesens«. In: Dorothee Kimrnich/Alexander Thumfart (Hg.), 
Universität ohne Zukunft?. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 142-157. 

Kramer, Dieter (1970): »Wem nützt Volkskunde?« Zeitschrift für 
Volkskunde 66, S. 1-16. 

Kramer, Dieter (1990): »Die Pferde der Bauern von Unterfinning. Oder: 
Warum mir eine integrale Kulturwissenschaft wichtig ist«. Zeit­
schrift für Volkskunde 86, S. 167-176. 

Kramer, Dieter (1992a): »Aufforderung zur Nestflucht«. In: Christian 
Stadelmann/Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die Volkskunde als Wissen­
schaft? Zweite und letzte studentische Volkskundetagung - erste 
studentische kulturwissenschaftliche Tagung vom 10. bis 12. Okto­
ber 1990 in Wien, Wien: Institut für Volkskunde, S. 71-80. 

Kramer, Dieter (1992b): »Innovationen im Kulturprozess. Aktuelle 
Überlegungen zu einem alten Thema«. Österreichische Zeitschrift 
für Volkskunde NF 95, S. 339-354. 

Kramer, Dieter (1993): »Kultur und Regeln. Bemerkungen zu Günter 
Wiegelmanns theoretischen Konzepten«. Hessische Blätter für 
Volks- und Kulturforschung NF 30, S. 145-152. 

323 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Kramer, Dieter (1994a): »Extreme Nesthocker«. Bayerische Blätter für 
Volkskunde 21, S. 45-47. 

Kramer, Dieter (1994b ): » Menschenrechtsdiskussion und Ethnologen«. 
Info-Blatt der Gesellschaft für Ethnographie 9, S. 27-42. 

Kramer, Dieter (1994c): »Wider den Kleinmut der Kulturwissenschaf­
ten«. Info-Blatt der Gesellschaft für Ethnographie e.V. Berlin 8, 
s. 11-14. 

Kramer, Dieter (1995a): »Die Furcht vor dem Fremden und die Sicher­
heit im Ghetto. Die Diskussionen der Römerberggespräche von 1994 
und die Beunruhigung durch das ganz Andere«. In: Hilmar Hoff­
mann/Dieter Kramer (Hg.), Anderssein, ein Menschenrecht. Über 
die V ereinbarkeit universaler Normen mit kultureller und ethnischer 
Vielfalt, Weinheim: Beltz Athenäum Verlag, S. 139-178. 

Kramer, Dieter (1995b): »Regionalität und Universalität«. kuckuck 10/1, 
s. 34-36. 

Kramer, Dieter (1996): »Die Ressource >kulturelle Vielfalt< und die 
Transkulturalität. Bemerkungen zu Wolfgang Welsch und Johann 
Gottfried Herder<<. Kunst und Kultur 9, S. 14-15. 

Kramer, Dieter (1997a): »DGV und dgv: Völkerkunde und Volkskun­
de«. Berliner Blätter. Ethnographische und Ethnologische Beiträge, 
s. 30-40. 

Kramer, Dieter (1997b): »Dürfen Ethnien sein? Zur Diskussion um das 
Recht auf Anderssein«. In: Dieter Kramer, Von der Notwendigkeit 
der Kulturwissenschaft. Aufsätze zu Volkskunde und Kulturtheorie, 
Marburg: Jonas Verlag, S. 86-94. 

Kramer, Dieter (1997c): >»Ethnische< Konflikte?«. epd Entwicklungs­
politik 1, S. 32-36. 

Kramer, Dieter (1997d): Von der Notwendigkeit der Kulturwissenschaft 
Aufsätze zu Volkskunde und Kulturtheorie, Marburg: Jonas Verlag. 

Kramer, Dieter (1999): »Beschreibend oder wertend? Kulturbegriffe in 
Ethnologie und Philosophie«. Schweizerisches Archiv für Volks­
kunde 95, S. 1-22. 

Kramer, Karl-Sigismund (1990): »Volkskultur. Ein Beitrag zur Diskus­
sion des Begriffes und seines Inhaltes«. In: Dieter Harmening/Erich 
Wimmer (Hg.), Volkskultur-Geschichte -Region. Festschrift für 
Wolfgang Brückner zum 60. Geburtstag, Würzburg: Königshausen 
und Neumann, S. 13-29. 

Kramer, Karl-Sigismund (1995): »Dingbedeutsamkeit. Zur Geschichte 
des Begriffes und seines Inhaltes«. Anzeiger des Germanischen Na­
tionalmuseums und Berichte aus dem Forschungsinstitut für Rea­
lienkunde, S. 22-32. 

324 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Kreis, Georg (1994): »Zur Debatte um den Begriff der multikulturellen 
Gesellschaft«. uni nova. Wissenschaftsmagazin der Universität Ba­
sel 70, S. 46-49. 

Krohn, Wolfgang/van den Daele, Wolfgang (2001): »Science as an 
agent of change: Finalization and experimental implementation«. In: 
Gerd Bender (Hg.), Neue Formen der Wissenserzeugung, Frankfurt 
a.M./New York: Campus, S. 201-228. 

Küttler, Wolfgang (1994): »Die Anfange der Geschichtswissenschaft 
und die Ambivalenzen der Modeme«. In: Wolfgang Küttler/Jöm Rü­
sen/Emst Schulirr (Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 2: Anfange des mo­
dernen historischen Denkens, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch 
Verlag, S. 381-389. 

Küttler, Wolfgang/Rüsen, Jörn!Schulin, Ernst (Hg.) (1993-1999): Ge­
schichtsdiskurs. 5 Bde, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag. 

»Kulturwissenschaften« (1999). Beiträge zur historischen Sozialkunde. 
Sondernummer. 

Kuntz, Andreas (1990): »Erinnerungsgegenstände. Ein Diskussionsbei­
trag zur volkskundlichen Erforschung rezenter Sachkultur«. Ethno­
logia Europaea 20, S. 61-80. 

Kuntz, Andreas (1995): »Symbolisch? - Original, Migrationsgeschichte, 
Folklorismus«. In: Andreas Kuntz (Hg.), Lokale und biographische 
Erfahrungen. Studien zur Volkskunde, Münster/New York: Wax­
mann, S. 351-366. 

Laclau, Emesto/Mouffe, Chantal (2000): Hegemonie und radikale De­
mokratie: zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen Ver­
lag (2., durchgesehene Auflage). 

Landfried, Klaus (2004): »Die Zukunft der Universitäten und die Rolle 
der Geisteswissenschaften«. In: Dorothee Kimmich/ Alexander 
Thumfart (Hg.), Universität ohne Zukunft?, Frankfurt a.M.: Suhr­
kamp, S. 52-69. 

Landwehr, Achim (2001): Geschichte des Sagbaren. Einführung in die 
historische Diskursanalyse, Tübingen: Edition diskord. 

Lang, Barbara (1995): »>Kreuzberg ist nicht mehr Kreuzberg<. Zur 
>symbolischen Gentrifizierung< des Stadtteils Berlin-Kreuzberg«. 
kea 8, S. 43-59. 

Lang, Barbara (1998): »Die (un)soziale Stadt. Vorüberlegungen zu einer 
>Ethnographie städtischer Konflikte«<. Berliner Blätter. Ethnogra­
phische und Ethnologische Beiträge 17, S. 14-24. 

Lang, Barbara (2000): »Zur Ethnographie der Stadtplanung. Die planeri­
sche Perspektive auf die Stadt«. In: Waltraud Kokot/Thomas Hen­
gartner/Kathrin Wildner (Hg.), Kulturwissenschaftliche Stadtfor-

325 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

schung. Eine Bestandsaufnahme, Berlin: Dietrich Reimer Verlag, S. 
55-68. 

Langewiesche, Dieter (2004): » Wieviel Geisteswissenschaften braucht 
die Universität«. In: Dorothee Kimmich/Alexander Thumfart (Hg.), 
Universität ohne Zukunft?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 36-51. 

Latour, Bruno (1994a): »Pasteur und Pouchet: Die Heterogenese der 
Wissenschaftsgeschichte«. In: Michel Serres (Hg.), Elemente einer 
Geschichte der Wissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 749-
789. 

Latour, Bruno (1994b): »Joliot: Geschichte und Physik im Gemenge«. 
In: Michel Serres (Hg.), Elemente einer Geschichte der Wissen­
schaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 869-902. 

Latour, Bruno (2002): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer 
symmetrischen Anthropologie, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch 
Verlag (2. Auflage). 

Lauterbach, Burkhard (Hg.) (1995a): Großstadtrnenschen. Die Welt der 
Angestellten, Frankfurt a.M.: Büchergilde Gutenberg. 

Lauterbach, Burkhard (1995b): »Vorwort: Was macht Angestellte inte­
ressant?«. In: Burkhard Lauterbach (Hg.), Großstadtrnenschen. Die 
Welt der Angestellten, Frankfurt a.M.: Büchergilde Gutenberg, 
s. 21-23. 

Lauterbach, Burkhard (1995c): »Angestellte - ein fremdes Volk? Zur 
Geschichte ihrer Entdeckung«. In: Burkhard Lauterbach (Hg.), 
Großstadtrnenschen. Die Welt der Angestellten, Frankfurt a.M.: Bü­
chergilde Gutenberg, S. 42-47. 

Lauterbach, Burkhard (1995d): »Der Weg zur Arbeit«. In: Burkhard 
Lauterbach (Hg.), Großstadtrnenschen. Die Welt der Angestellten, 
Frankfurt a.M.: Büchergilde Gutenberg, S. 116-124. 

Lauterbach, Burkhard (1995e): »Hierarchie und Ordnung«. In: Burkhard 
Lauterbach (Hg.), Großstadtrnenschen. Die Welt der Angestellten, 
Frankfurt a.M.: Büchergilde Gutenberg, S. 262-269. 

Lauterbach, Burkhard (1995f): »>Liebe Kolleginnen und Kollegen<. 
Gemeinschaftsäußerungen im Angestelltenmilieu«. In: Burkhard 
Lauterbach (Hg.), Großstadtrnenschen. Die Welt der Angestellten, 
Frankfurt a.M.: Büchergilde Gutenberg, S. 290-307. 

Lauterbach, Burkhard (1995g): »Die neue Frau tritt auf«. In: Burkhard 
Lauterbach (Hg.), Großstadtrnenschen. Die Welt der Angestellten, 
Frankfurt a.M.: Büchergilde Gutenberg, S. 328-329. 

Lauterbach, Burkhard (2000): »Arbeit. Volkskundliche Sichtweisen auf 
ihre großstädtischen Ausprägungen«. In: W altraud Kokot/Thomas 
Hengartner/Kathrin Wildner (Hg.), Kulturwissenschaftliche Stadt-

326 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

forschung. Eine Bestandsaufnalnne, Berlin: Dietrich Reimer V erlag, 
s. 285-300. 

Lehmann, Albrecht (1995): »Vom Verstehen des Selbstverständlichen. 
Fragestellungen und Methoden der Volkskunde«. In: Sophie Fett­
hauer et al. (Hg.), Die Standortpresse: Kulturwissenschaften in der 
Standortdiskussion, Hamburg: von Bockel Verlag, S. 87-91. 

Lehmann, Albrecht (1997): »Zur empirischen volkskundlichen For­
schung«. In: Christirre Burckhardt-Seebass (Hg.), Zwischen den 
Stühlen fest im Sattel? Eine Diskussion um Zentrum, Perspektiven 
und Verbindungen des Faches Volkskunde. Hochschultagung der 
Deutschen Gesellschaft für Volkskunde, Basel 31. Oktober- 2. No­
vember 1996. Tagungsband im Auftrag der DGV, Göttingen: [s.n.], 
s. 20-25. 

Lehmann, Hans Georg (2000): Deutschland Chronik 1945-2000, Bonn: 
Bouvier. 

Leimgruber, Walter (2003): »Alpine Kultur: Konstanz und Wandel eines 
Begriffs«. In: Kulturelle Diversität im Alpemaum. Workshop der 
Schweizerischen Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften. 
Thun, 29./30. November 2001, Bem: Schweizerische Akademie der 
Geisteswissenschaften, S. 53-67. 

Leimgruber, Walter (2004): »Label und Identität. Das Fach auf der Su­
che nach sich selbst«. In: Regina Bendix/Tatjana Eggeling (Hg.), 
Namen und was sie bedeuten. Zur Namensdebatte im Fach Volks­
kunde, Göttingen: Schmerse, S. 69-80. 

Leimgruber, Walter (2005): »Alpine Kultur: Welche Kultur für welchen 
Raum?« In: Beate Binder/Silke Göttsch/Wolfgang Kaschuba/Komad 
Vanja (Hg.), Ort. Arbeit. Körper. Ethnografie Europäischer Moder­
nen. 34. Kongress der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde. Ber­
lin 2003, Münster et al.: Waxmann, S. 147-155. 

Lemke, Thomas!Krasmann, Susanne/Böckling, Ulrich (Hg.) (2000a): 
Gouvemementalität der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Lemke, Thomas/Krasmann, Susanne/Böckling, Ulrich (2000b): »Gou­
vemementalität, Neoliberalismus und Selbsttechnologie. Eine Einlei­
tung«. In: Thomas Lemke/Susanne Krasmann!Ulrich Böekling 
(Hg.), Gouvemementalität der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Suhr­
kamp, S. 7-40. 

Lenk, Carsten (1996): »Kultur als Text. Überlegungen zu einer Interpre­
tationsfigur«. In: Renate Glaser/Matthias Luserke (Hg.), Literatur­
wissenschaft - Kulturwissenschaft. Positionen, Themen, Perspekti­
ven, Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 116-128. 

327 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Lepenies, Wolf (1978): Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kulturel­
ler Selbstverständlichkeiten in den Wissenschaften des 18. und 19. 
Jahrhunderts, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Lepenies, Wolf (1985): Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Literatur 
und Wissenschaft, München: Carl Hanser Verlag. 

Letsch, Mandy/Lindner, Rolf (1994): »V-Bahn-Ethnologie. Die U-Bahn 
als paradigmatischer Ort I Metropolis- Metro«. kuckuck 9/1, S. 20-
26. 

Lichtblau, Klaus (1996): Kulturkrise und Soziologie um die Jahrhun­
dertwende, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Lichtblau, Klaus (2002): »Soziologie als Kulturwissenschaft? Zur Rolle 
des Kulturbegriffs in der Selbstreflexion der deutschsprachigen So­
ziologie«. In: Urte Helduser/Thomas Schwietring (Hg.), Kultur und 
ihre Wissenschaft. Beiträge zu einem reflexiven Verhältnis, Kon­
stanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 101-120. 

Liebscher, Hansjörg (1992): »Kultur als Methode - Methode als Kul­
tur«. In: Christian Stadelmann!Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die 
Volkskunde als Wissenschaft? Zweite und letzte studentische 
Volkskundetagung - erste studentische kulturwissenschaftliche Ta­
gung vom 10. bis 12. Oktober 1990 in Wien, Wien: Institut für 
Volkskunde, S. 63-69. 

Lindner, Rolf(1987): »Zur kognitiven Identität der Volkskunde«. Öster­
reichische Zeitschrift für Volkskunde 41, S. 1-19. 

Lindner, Rolf (1990): »Einmal Falkenstein und zurück? Einige Anmer­
kungen zur > Wahmbecker Resolution<«. Zeitschrift für Volkskunde 
86, s. 164-166. 

Lindner, Rolf (Hg.) (1994): Die Wiederkehr des Regionalen. Über neue 
Formen kultureller Identität, Frankfurt a.M.: Campus. 

Lindner, Rolf (1995a): »Global/Regional. Vorläufige Auskunft über eine 
Forschungsperspektive«. kuckuck 10/1, S. 31-33. 

Lindner, Rolf (1995b ): »Kulturtransfer. Zum Verhältnis von Alltags-, 
Medien- und Wissenschaftskultur«. In: Wolfgang Kaschuba (Hg.), 
Kulturen- Identitäten- Diskurse, Berlin: Akademie Verlag, S. 31-
44. 

Lindner, Rolf (1997): »Perspektiven der Stadtethnologie«. Historische 
Anthropologie 5, S. 319-328. 

Lindner, Rolf (1998): »Die Idee des Authentischen«. kuckuck 13/1, 
s. 58-61. 

Lindner, Rolf (2000): Die Stunde der >cultural studies<, Wien: WUV­
Universitäts-Verlag. 

Lindner, Rolf(2001): >»Lived Experience<. Über die kulturaleWende in 
den Kulturwissenschaften.« In: Lutz Musner et al. (Hg.), Cultural 

328 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Turn. Zur Geschichte der Kulturwissenschaften. Herausgegeben 
vom Bundesministerium für Bildung, Wissenschaft und Kultur, 
Wien: Turia +Karrt, S. 11-19. 

Lindner, Rolf (2003): »Vom Wesen der Kulturanalyse«. Zeitschrift für 

Volkskunde 99, 177-188. 
Lindner, Rolf (2005): »Einführung«. In: Beate Binder/Silke Göttsch/ 

Wolfgang Kaschuba/Komad Vanja (Hg.), Ort. Arbeit. Körper. Eth­
nografie Europäischer Modemen. 34. Kongress der Deutschen Ge­
sellschaft für Volkskunde. Berlin 2003, Münster et al.: Waxmann, 
s. 311-312. 

Lindner, Rolf/Welz, Gisela (1994): »Was wir schon immer über Stadt­
anthropologie ... «. anthropolitan 2/1, S. 19-22. 

Link, Jürgen (1983): Elementare Literatur und generative Diskursanaly­
se, München: Fink. 

Link, Jürgen (1988): »Literaturanalyse als Interdiskursanalyse. Am Bei­
spiel des Ursprungs literarischer Symbolik in der Kollektivsymbo­
lik«. In: Jürgen Fohrmann!Harro Müller (Hg.), Diskurstheorien und 
Literaturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 284-307. 

Link, Jürgen (1998): Versuch über den Normalismus, Opladen: West­
deutscher Verlag (2., aktualisierte und erweiterte Ausgabe). 

Link, Jürgen (1999): »Diskursive Ereignisse, Diskurse, Interdiskurse: 
Sieben Thesen zur Operativität der Diskursanalyse, am Beispiel des 
Normalismus«. In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bühnnann! 
Christirre Hanke/Andrea Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. 
Perspektiven der Diskursanalyse Foucaults, Frankfurt a.M./New 
York: Campus, S. 148-161. 

Linke, Uli (1990): »Folklore, Anthropology, and the Govemement of 
Social Life«. Comparative Studies in Society and History 32, S. 117-
148. 

Linke, Uli (1995): »Power and Culture Theory: Problematizing the Fo­
cus of Research in German Folklore Scholarship«. In: Regina Ben­
dix/Rosemary Zumwalt Levy (Hg.), Folklore interpreted: essays in 
honor of Alan Dundes, New York/London: Garland, S. 417-447. 

Lipp, Carola (1993): »Alltagskulturforschung im Grenzbereich von 
Volkskunde, Soziologie und Geschichte. Aufstieg und Niedergang 
eines interdisziplinären Forschungskonzepts«. Zeitschrift für Volks­
kunde 89, S. 1-33. 

Lipp, Carola (1996): »Politische Kultur oder das Politische und Gesell­
schaftliche in der Kultur«. In: Wolfgang Hardtwig/Hans-Ulrich 
Wehler (Hg.), Kulturgeschichte Heute, Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, S. 78-110. 

329 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Lipp, Carola (2000): »Kulturgeschichte und Gesellschaftsgeschichte -
Missverhältnis oder glückliche Verbindung?«. In: Paul Nolte et al. 
(Hg.), Perspektiven der Gesellschaftsgeschichte, München: Verlag 
C. H. Beck, S. 25-35. 

Löfgren, Orvar (1989): »The Nationalization of Culture«. Ethnolgia Eu­
ropaea 19, S. 5-23. 

Löfgren, Orvar (1993): »Materializing the NationinSweden and Ameri­
ca«. ethnos 3-4, S. 161-196. 

Löffler, Klara (1997): »Über die Volkskunde und ihre Alltage«. In: 
Christirre Burckhardt-Seebass (Hg.), Zwischen den Stühlen fest im 
Sattel? Eine Diskussion um Zentrum, Perspektiven und Verbindung­
en des Faches Volkskunde. Hochschultagung der Deutschen Gesell­
schaft für Volkskunde, Basel 31. Oktober- 2. November 1996. Ta­
gungsband im Auftrag der DGV, Göttingen: [s.n.], S. 98-113. 

Lorenz, Maren (2003): »Wozu Anthropologisierung der Geschichte? Ei­
nige Anmerkungen zur kontraproduktiven Polarisierung der Er­
kenntnisinteressen in den Geisteswissenschaften«. Historische An­
thropologie 11, S. 415-434. 

Lorey, Isabell (1999): »Macht und Diskurs bei Foucault«. In: Hannelore 
Bublitz/Andrea D. Bührmann!Christine Hanke/Andrea Seier (Hg.), 
Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der Diskursanalyse Fou­
caults, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 87-96 

Lüdtke, Alf (Hg.) (1989): Alltagsgeschichte. Zur Rekonstruktion histori­
scher Erfahrungen und Lebensweisen, Frankfurt a.M./New York: 
Campus. 

Luhmann, Niklas (1990): Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp. 

Luhmann, Niklas (1992a): Beobachtungen der Modeme, Opladen: 
Westdeutscher Verlag. 

Luhmann, Niklas (1992b): Universität als Milieu, Bielefeld: C. Haux. 
Luhmann, Niklas (1995): »Kultur als historischer Begriff«. In: Niklas 

Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissens­
soziologie der modernen Gesellschaft. Bd. 4, Frankfurt a.M.: Suhr­
kamp, S. 31-54. 

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp. 

Luhmann, Niklas (1999): Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien 
zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft. Bd. 1, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp. 

Lutter, Christina!Reisenleitner, Markus (1998): Cultural Studies. Eine 
Einführung, Wien: V erlag Turia + Karrt. 

330 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Maase, Kaspar (1996): »Zum wissenschaftlichen Profil der >Zeitschrift 
für Volkskunde<. Eine Analyse der Jahrgänge 1986-1995«. Tübinger 
Korrespondenzblatt 47, S. 71-80. 

Maasen, Sabine (1998): Genealogie der Unmoral. Zur Therapeutisierung 
sexueller Selbste, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Maasen, Sabine (1999): Wissenssoziologie, Bielefeld: transcript. 
Maasen, Sabine/Winterhager, Mathias (Hg.) (2001): Science Studies. 

Probing the Dynamics ofKnowledge, Bielefeld: transcript. 
Maasen, Sabine (2003a): »Zur Therapeutisierung sexueller Selbste. >The 

Making Of< einer historischen Diskursanalyse«. In: Reiner Keller/ 
Andreas Hirseland/Wemer Schneider/Willy Viehöver (Hg.), Hand­
buch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. Bd. 2: Forschungs­
praxis, Opladen: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 119-146. 

Maasen, Sabine (2003b): »Science by Management«. In: uni nova, Wis­
senschaftsmagazin der Universität Basel 95, S. 24-25. 

Marquard, Odo (1986): »Über die Unvermeidlichkeit der Geisteswissen­
schaften«. In: Odo Marquard, Apologie des Zufalligen. Philosophi­
sche Studien, Stuttgart: Reclam. 

Marschall, Wolfgang (1990): Klassiker der Kulturanthropologie. Von 
Montaigne bis Margaret Mead, München: Beck. 

Marti, Urs (1982): Michel Foucaults Entwurf einer anti-idealistischen 
Geschichtsschreibung, Zürich: Diss. phil.-hist. Bem 1982. 

Marti, Urs (1988): Michel Foucault, München: Verlag C. H. Beck. 
Maset, Michael (2002a): Diskurs, Macht und Geschichte. Foucaults 

Analysetechniken und die historische Forschung, Frankfurt a.M./ 
New York: Campus. 

Maset, Michael (2002b ): »Kultur oder Gesellschaft? Zur Diskussion 
über eine kulturwissenschaftliche Wende in der deutschen Ge­
schichtswissenschaft«. In: Urte Helduser/Thomas Schwietring (Hg.), 
Kultur und ihre Wissenschaft. Beiträge zu einem reflexiven V erhält­
nis, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 151-178. 

Matter, Max (1995): »Das Eigene und das Fremde - Gedanken zur 
Volkskunde als Europäische Ethnologie«. In: Andreas Kuntz (Hg.), 
Lokale und biographische Erfahrungen. Studien zur Volkskunde, 
Münster/New York: Waxmann, S. 271-283. 

Maus, Heinz (1946/47): »Zur Situation der deutschen Volkskunde«. Die 
Umschau 1/2, S. 349-359. 

Medick, Hans (2001): »Quo vadis Historische Anthropologie? Ge­
schichtsforschung zwischen Historischer Kulturwissenschaft und 
Mikro-Historie«. Historische Anthropologie 9, S. 78-92. 

Meier, Frank/Schimank, Uwe (2004): »Neue Steuerungsmuster an den 
Universitäten: Mögliche Folgen für die geisteswissenschaftliche 

331 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Forschung«. In: Dorothee Kimmich/Alexander Thumfart (Hg.), Uni­
versität ohne Zukunft?. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 97-123. 

Meiners, Uwe/Ziessow, Karl-Heinz (Hg.) (2000): Dinge und Menschen. 
Geschichte, Sachkultur, Museologie, Cloppenburg: Museumsdorf 
Cloppenburg. 

Mentges, Gabriele/Mohrmann, Ruth-E./Foerster, Comelia (Hg.) (2000): 
Geschlecht und materielle Kultur. Frauen-Sachen. Männer-Sachen. 
Sach-Kulturen, Münster et al.: Waxmann. 

Mergel, Thomas (1996): »Kulturgeschichte - die neue >große Erzäh­
lung<? Wissenssoziologische Bemerkungen zur Konzeptualisierung 
sozialer Wirklichkeit in der Geschichtswissenschaft«. In: Wolfgang 
Hardtwig/Hans-Ulrich Wehler (Hg.), Kulturgeschichte Heute, Göt­
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 41-77. 

Mergel, Thomas/Welskopp, Thomas (Hg.) (1997): Geschichte zwischen 
Kultur und Gesellschaft. Beiträge zur Theoriedebatte, München: 
V erlag C. H. Beck. 

Merkel, Ina (2002): »Außerhalb von Mittendrin. Individuum und Kultur 
in der zweiten Modeme«. Zeitschrift für Volkskunde 98, S. 229-256. 

Mersch, Dieter: »Anderes Denken. Michel Foucaults >performativer< 
Diskurs«. In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bührmann!Christine 
Hanke/Andrea Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven 
der Diskursanalyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York: Campus, 
s. 162-176. 

»Metropolis« (1994). kuckuck. Notizen zu Alltagskultur und Volkskun­
de 9/1. 

Meyer-Krahmer, Frieder et al. (Hg.) (1999): Geisteswissenschaften und 
Innovationen, Heidelberg: Physica-V erlag. 

Miller, James (1995): Die Leidenschaft des Michel Foucault, Köln: Kie­
penheuer und Witsch. 

Mills, Sara (1997): Discourse. The New Critical Idiom, London!New 
Y ork: Routledge. 

Mittelstraß, Jürgen (1989): Glanz und Elend der Geisteswissenschaften. 
Oldenburger Universitätsreden Nr. 27, Oldenburg 1989. 

Mittelstraß, Jürgen (1992): Leonardo-Welt. Über Wissenschaft, For­
schung und Verantwortung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Mittelstraß, Jürgen (1997): Universität - Wissenschaft - Gesellschaft. 
Über das Leben in einer Leonardo-Welt, Innsbruck/Wien: Studien­
Verlag. 

Mittelstraß, Jürgen (1998): Die Häuser des Wissens. Wissenschaftstheo­
retische Studien, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

332 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Mittelstraß, Jürgen (Hg.) (1999): Die Zukunft des Wissens. XVIII. 
Deutscher Kongress für Philosophie. Konstanz, 4.-8. Oktober 1999. 
Vorträge und Kolloquien, Berlin: Akademie Verlag. 

Mohrmann, Ruth-E. (1989/90): »Volkskunde und Geschichte«. 
Rheinisch-westfalische Zeitschrift für Volkskunde 34/35, S. 9-23. 

Mohrmann, Ruth-E. (1992): »Perspektiven historischer Sachforschung«. 
Schweizerisches Archiv für Volkskunde 88, S. 142-160. 

Mohrmann, Ute (Hg.) (1991): Geschichte der Völkerkunde und Volks­
kunde an der Berliner Universität. Zur Aufarbeitung des Wissen­
schaftserbes, Berlin: Forschungsstelle Universitätsgeschichte. 

Moosmüller, Alois (1998): »Interkulturelle Kommunikation und globale 
Wirtschaft. Zu den Risiken und Chancen von kultureller Differenz«. 
Schweizerisches Archiv für Volkskunde 94, S. 189-207. 

Müller, Hans-Peter (1994): »Kultur und Gesellschaft. Auf dem Weg zu 
einer neuen Kultursoziologie?«. Berliner Journal für Soziologie 4, 
s. 135-156. 

Müller, Harro (1988): »Einige Notizen zu Diskurstheorie und Werkbe­
griff«. In: Jürgen Fohrmann!Harro Müller (Hg.), Diskurstheorien 
und Literaturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 235-243. 

Müller-Funk, Wolfgang (1998): »Gramsci in Disneyland. Zur amerika­
nischen Version von Kulturwissenschaften«. Merkur 52, S. 1075-
1082. 

Müller-Funk, Wolfgang (2001): »Kultur, Kultur. Anmerkungen zu 
einem Zauberwort«. Merkur 55, S. 717-723. 

»Münchner Streitgespräche zur Volkskultur« (1990). Dokumentation 
zur Tagung vom 28.-30. November 1986 im Hofbräuhaus am Platzl. 
Herausgegeben vom Kulturreferat der Landeshauptstadt München, 
München: Buchendorf V erlag. 

Musner, Lutz (2005): »Wissenschaftler als Jahrmarktartisten«. In: Beate 
Binder/Silke Göttsch/Wolfgang Kaschuba/Komad Vanja (Hg.), Ort. 
Arbeit. Körper. Ethnografie Europäischer Modemen. 34. Kongress 
der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde. Berlin 2003, Münster et 
al.: Waxmann, S. 321-328. 

Musner, Lutz/Wunberg, Gotthart (1999): »Vorwort: Kulturwissen­
schaft/en - eine Momentaufnahme«. Beiträge zur historischen So­
zialkunde. Sondernummer, S. 3-6. 

Musner, Lutz/Wunberg, Gotthart/Lutter, Christina (Hg.) (2001): Cultu­
ral Turn. Zur Geschichte der Kulturwissenschaften. Herausgegeben 
vom Bundesministerium für Bildung, Wissenschaft und Kultur, 
Wien: Turia + Karrt. 

Musner, Lutz/Wunberg, Gotthart (Hg.) (2002): Kulturwissenschaften. 
Forschung- Praxis- Positionen, Wien: WUV-Universitäts-Verlag. 

333 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Nader, Laura (Hg.) (1996): Naked Science. Anthropological Inquiry into 
Boundaries, Power, and Knowledge, New York/London: Routledge. 

Nassehi, Armirr (2006): Der soziologische Diskurs der Modeme, Frank­
furt a.M.: Suhrkamp. 

Neidhardt, Friedhelm/Lepsius, M. Rainer/Weiß, Johannes (Hg.) (1986): 
Kultur und Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag. 

Neumann, Siegfried (1993): »Vorwort«. In: Siegfried Neumann (Hg.), 
Volksleben und Volkskultur in Vergangenheit und Gegenwart, Bem 
et al.: Peter Lang, S. 7-9. 

Niederrnüller, Peter (1991 ): »Die Volkskultur und die Symbolisierung 
der Gesellschaft: der Mythos der Nationalkultur in Mitteleuropa«. 
Tübinger Korrespondenzblatt 49, S. 27-43. 

Niederrnüller, Peter (1992): »Die imaginäre Vergangenheit. Volkskultur 
und Nationalkultur in Ungarn«. Zeitschrift für Volkskunde 88, 
S.185-201. 

Niederrnüller, Peter (1994): »Politics, Culture and Social Symbolism. 
Some Remarks on the Anthropology of Eastem European Nationa­
lism«. In: Ethnologia Europaea 24, S. 21-34. 

Niederrnüller, Peter (1996): »Interkulturelle Kommunikation im Post­
Sozialismus«. In: Klaus Roth (Hg.), Mit der Differenz leben. Euro­
päische Ethnologie und Interkulturelle Kommunikation, Münster: 
Waxmann, S. 143-151. 

Niederrnüller, Peter (1998): »History, Past, and the Post-Socialist Na­
tion«. Ethnologia Europaea 28, S. 169-182. 

Niederrnüller, Peter (1999): »Ethnographie Osteuropas: Wissen, Reprä­
sentation, Imagination. Thesen und Überlegungen«. In: Konrad 
Köstlin/Herbert Nikitsch (Hg.), Ethnographisches Wissen. Zu einer 
Kulturtechnik der Modeme, Wien: Institut für Volkskunde, S. 42-67. 

Neumann, Gerhard/Weigel, Sigrid (Hg.) (2000): Lesbarkeit der Kultur. 
Literaturwissenschaft zwischen Kulturtechnik und Ethnographie. 
München: Wilhelm Fink Verlag. 

Nöth, Winfried (2002): »Paradigmen des Dualismus >Kultur vs. Natur< 
und Ansätze zu dessen Dekonstruktion«. In: Urte Helduser/Thomas 
Schwietring (Hg.), Kultur und ihre Wissenschaft. Beiträge zu einem 
reflexiven Verhältnis, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 69-84. 

Nowotny, Helga (1997): »Transdisziplinäre Wissensproduktion - Eine 
Antwort auf die Wissensexplosion?« In: Friedrich Stadler (Hg.), 
Wissenschaft als Kultur. Österreichs Beitrag zur Modeme, 
Wien/NewYork: Springer, S. 177-195. 

Nowotny, Helga (1999): Es ist so. Es könnte auch anders sein. Über das 
veränderte Verhältnis von Wissenschaft und Gesellschaft, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp. 

334 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Nünning, Ansgar (1998): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, 
Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler. 

Nünning, Ansgar/Nünning, Vera (Hg.) (2003): Konzepte der Kulturwis­
senschaften. Theoretische Grundlagen - Ansätze - Perspektiven, 
Stuttgart: J.B. Metzler. 

Oexle, Otto Gerhard (1998): Naturwissenschaft, Geisteswissenschaft, 
Kulturwissenschaft Einheit- Gegensatz- Komplementarität?, Göt­
tingen: Wallstein Verlag. 

Oexle, Otto Gerhard (1999): »Auf dem Wege zu einer Historischen Kul­
turwissenschaft«. In: Christoph König/Eberhard Lämmert (Hg.), 
Konkurrenten in der Fakultät. Kultur, Wissen und Universität um 
1900, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 105-123. 

Ort, Claus-Michael (1999): »Was leistet der Kulturbegriff für die Litera­
turwissenschaft. Anmerkungen zur Debatte«. Mitteilungen des Deut­
schen Germanistenverbandes 46, S. 534-545. 

Osterhammel, Jürgen (1997): »Einige Tendenzen der Epoche«. In: 
Wolfgang Küttler/Jörn Rüsen/Ernst Schulirr (Hg.), Geschichtsdis­
kurs. Bd. 4: Krisenbewusstsein, Katastrophenerfahrungen und Inno­
vationen 1880-1945, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, 
s. 393-398. 

Ottenjann, Helmut (1998): »Der Frauenkopfschmuck >Ohreisen<. Ein 
Indikator des Sachkulturtransfers aus den Niederlanden in nord- und 
westdeutsche Regionen während des 17. und 18. Jahrhunderts«. 
Rheinisch-westfalische Zeitschrift für Volkskunde 43, S. 123-154 

»Party-Kultur? Fragen an die Fünfziger« (1991). Herausgegeben vom 
Ludwig-Uhland-Institut für Empirische Kulturwissenschaft der Uni­
versität Tübingen, Tübingen: Tübinger Vereinigung für Volkskunde. 

Peetz, Siegbert (1997): »Unzeitgemäße Begriffe der Kulturentwicklung 
bei Lasaulx und Burckhardt (zugleich ein Beitrag zu Burckhardts 
Potenzenlehre)«. In: Wolfgang Küttler/Jörn Rüsen/Ernst Schulirr 
(Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 3: Die Epoche der Historisierung, 
Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 447-456. 

Peter, Dorothea Jo. (1992): »Zur Egnelik. Oder: Plädoyer für die Neu­
benennung der >Volkskunde< mit einem Kunstnamen«. In: Christian 
Stadelmann!Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die Volkskunde als Wissen­
schaft? Zweite und letzte studentische Volkskundetagung - erste 
studentische kulturwissenschaftliche Tagung vom 10. bis 12. Okto­
ber 1990 in Wien, Wien: Institut für Volkskunde, S. 99-102. 

Peter, Dorothea Jo./Brocza, Judith/Hawlik, Susanne (1992): »Zur Ge­
sellschaftsrelevanz von volkskundlichen Themen und deren Inhal­
ten«. In: Christian Stadelmann!Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die 
Volkskunde als Wissenschaft? Zweite und letzte studentische Volks-

335 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

kundetagung - erste studentische kulturwissenschaftliche Tagung 
vom 10. bis 12. Oktober 1990 in Wien, Wien: Institut für Volkskun­
de, S. 15-20. 

Petermann, Wemer (2004): Die Geschichte der Ethnologie, Wuppertal: 
Hammer V erlag. 

Peukert, Detlev J.K. (1991): »Die Unordnung der Dinge. Michel Fou­
cault und die deutsche Geschichtswissenschaft«. In: Franyois Ewald/ 
Bemhard Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahrheit, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, S. 320-333. 

Ploch, Beatrice (1995): »Eignen sich mental maps zur Erforschung des 
Stadtraumes? Möglichkeiten der Methode«. kea 8, S. 23-41. 

Pongs, Armirr (1998): In welcher Gesellschaft leben wir eigentlich? In­
dividuum und Gesellschaft in Zeiten der Globalisierung. Bd. 1, 
München: Dilemma V erlag. 

Pongs, Armirr (2000): In welcher Gesellschaft leben wir eigentlich? Ge­
sellschaftskonzepte im Vergleich. Bd. 2, München: Dilemma V erlag. 

Pongs, Armirr (2003): In welcher Welt wollen wir leben? Nationalstaat 
und Demokratie in Zeiten der Globalisierung. Bd. 1, München: Di­
lemma Verlag. 

Precht, Richard (1996): »Kultur. Ein Plädoyer gegen die kulturelle Be­
langlosigkeit der Kulturwissenschaften«. Die Zeit 12.7., Nr. 29, 
s. 29. 

Prinz, Wolfgang/Weingart, Peter (Hg.) (1990): Die sog. Geisteswissen­
schaften: Innenansichten, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Prinz, Wolfgang/Weingart, Peter/Kastner, Maria/Maasen, Sabine/Wal­
ter, Wolfgang (Hg.) (1991): Die sog. Geisteswissenschaften. Außen­
ansichten. Die Entwicklung der Geisteswissenschaften in der BRD 
1954-1987, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Rabinow, Paul (1986): »Representations Are Social Facts: Modernity 
and Post-Modemity in Anthropology«. In: James Clifford/George 
Marcus (Hg.), Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnog­
raphy, Berkeley: University of Califomia Press, S. 234-261. 

Reckwitz, Andreas/Sievert, Holger (Hg.) (1999): Interpretation, Kons­
truktion, Kultur: ein Paradigmenwechsel in den Sozialwissenschaf­
ten, Opladen: Westdeutscher Verlag. 

Reckwitz, Andreas (2000): Die Transformation der Kulturtheorien. Zur 
Entwicklung eines Theorieprogramms, Weilerswist: Velbrück Wis­
senschaft. 

Reinalter, Helmutet al. (Hg.) (1997): Geisteswissenschaften wozu? Stu­
dien zur Situation der Geisteswissenschaften, Thaur et al.: Druck­
und Verlagshaus Thaur. 

336 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Reinalter, Helmut et al. (Hg.) (1998): Die Geisteswissenschaften im 
Spannungsfeld zwischen Modeme und Postmoderne, Wien: Passa­
gen-Verlag. 

Röckelein, Hedwig (1994): »Emanzipation der Alltagsgeschichte. Ein 
Kommentar zum Beitrag von Philipp Sarasin«. WerkstattGeschichte 
3/7, s. 53-54. 

Rolshoven, Johanna (2000): »Übergänge und Zwischemäume. Eine 
Phänomenologie von Stadtraum und >sozialer Bewegung<«. In: Wal­
traud Kokot!fhomas Hengartner/Kathrin Wildner (Hg.), Kulturwis­
senschaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme, Berlin: Diet­
rich Reimer Verlag, S. 107-122. 

Römhild, Regina (1998a): Die Macht des Ethnischen: Grenzfall Russ­
landdeutsche. Perspektiven einer politischen Anthropologie, Frank­
furt a.M. et al.: Peter Lang. 

Römhild, Regina (1998b): »Ethnizität und Ethnisierung: Die gemanagte 
Kultur als Ausgrenzungsinstrument«. kuckuck 13/2, S. 4-9. 

Römhild, Regina (1999): »Horne-Made Cleavages. Ethnonational Dis­
course, Diasporization, and the Politics of Germanness«. Anthropo­
logical Journal on European Cultures 8, S. 99-120. 

Römhild, Regina/Graudenz, Irres (1996): »Grenzerfahrungen. Deutsch­
stämmige Migranten aus Polen und der ehemaligen Sowjetunion im 
Vergleich«. In: Regina Römhild/Ines Graudenz (Hg.), Forschungs­
feld Aussiedler. Ansichten aus Deutschland, Frankfurt a.M./Bem: 
Peter Lang, S. 29-68. 

Rosenberg, Rainer (2001): »Die Semantik der >Szientifizierung<: Die 
Paradigmen der Sozialgeschichte und des linguistischen Struktura­
lismus als Modemisierungsangebote an die deutsche Literaturwis­
senschaft«. In: Georg Bollenbeck/Clemens Knobloch (Hg.), Seman­
tischer Umbau der Geisteswissenschaften nach 1933 und 1945, Hei­
delberg: Winter, S. 122-131. 

Roth, Klaus (1995): »Europäische Ethnologie und Interkulturelle Kom­
munikation«. Schweizerisches Archiv für Volkskunde 91, S. 163-
181. 

Roth, Klaus (1996): »European Ethnology and Intercultural Communi­
cation«. Ethnologia Europaea 26, S. 3-16. 

Roth, Klaus (1999): »Toward >Politics oflnterethnic Coexistence<. Can 
Europe Leam from the Multiethnic Empires?«. Ethnologia Europaea 
29, s. 37-51. 

Rouse, Joseph (1999): »What Are Cultural Studies of Scientific Knowl­
edge?«. Configurations 1.1, S. 57-94. 

Rüsen, Jöm (1994): »Historische Methode und religiöser Sinn - Vor­
überlegungen zu einer Dialektik der Rationalisierung des histori-

337 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

sehen Denkens in der Modeme«. In: Wolfgang Küttler/Jöm Rüsen/ 
Ernst Schulirr (Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 2: Anfange des moder­
nen historischen Denkens, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch 
Verlag, S. 344-377. 

Said, Edward (1994): Kultur und Imperialismus. Einbildungskraft und 
Politik im Zeitalter der Macht, Frankfurt a.M.: S. Fischer. 

Salein, Kirsten (2000): »Vom Umgang mit Natur in Frankfurt am Main. 
Ein Grünprojekt als >regionales Interventionsprogramm<«. In: Wal­
traud Kokot/Thomas Hengartner/Kathrin Wildner (Hg.), Kulturwis­
senschaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme, Berlin: Diet­
rich Reimer Verlag, S. 139-151. 

Sarasin, Philipp (1994): »Autobiographische Ver-Sprecher. Diskursana­
lyse und Psychoanalyse in alltagsgeschichtlicher Perspektive«. 
WerkstattGeschichte 3/7, S. 31-41. 

Sarasin, Philipp (1996): »Subjekte, Diskurse, Körper. Überlegungen zu 
einer diskursanalytischen Kulturgeschichte«. In: Wolfgang Hardt­
wig/Hans-Ulrich Wehler (Hg.), Kulturgeschichte Heute, Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, S. 131-164. 

Sarasin, Philipp (2001a): »Diskurstheorie und Geschichtswissenschaft«. 
In: Reiner Keller/Andreas Hirseland/Wemer Schneider/Willy Vieh­
över (Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. Bd. 
1: Theorien und Methoden, Opladen: VS Verlag für Sozialwissen­
schaften, S. 58-80. 

Sarasin, Philipp (200 1 b): Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des 
Körpers, 1765-1914, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Sarasin, Philipp (2003): Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Sarasin, Philipp (2005): Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Ju­
mus. 

Scharfe, Martin (1990): »Hessisches Abendmahl. Exkurs zu Wissen­
schaft und Vergewisserung in volkskundlichem und folkloristischem 
Tableau«. Hessische Blätter für Volks- und Kulturforschung NF 26, 
s. 9-46. 

Scharfe, Martin (1992): »Volkskunde in den Neunzigem«. Hessische 
Blätter für Volks- und Kulturforschung NF 28, S. 65-76. 

Scharfe, Martin (1993): »Technik und Volkskultur«. In: Wolfgang Kö­
nig/Marlene Landsch (Hg.), Kultur und Technik. Zu ihrer Theorie 
und Praxis in der modernen Lebenswelt, Frankfurt a.M./Bem: Peter 
Lang, S. 43-69. 

Scharfe, Martin (1994): »Verirrt auf der Strasse. Zu einem Paradigma 
der Modeme«. In: Burkhard Pöttler/Heinz Eberhart/Elisabeth Kat­
schnig-Fasch (Hg.), Innovation und Wandel. Festschrift für Oskar 

338 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Moser zum 80. Geburtstag, Graz: Selbstverlag des Österreichischen 
Fachverbandes für Volkskunde, S. 357-376. 

Scharfe, Martin (1995): »Bagatellen. Zu einer Pathognomik der Kultur«. 
Zeitschrift für Volkskunde 91, S. 1-26. 

Scharfe, Martin (1996): »Grundzüge der Kulturwissenschaft Volkskun­
de, Grundzüge ihres Studiums«. In: Rolf Wilhelm Brednich (Hg.), 
Das Studium der Volkskunde am Ende des Jahrtausends. Hochschul­
tagung der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde 1994 in Mar­
burg/Lahn, Göttingen: [s.n.], S. 9-22. 

Scharfe, Martin (1997): »Schlangenhaut am Wege. Über einige Gründe 
unseres Vergnügens an musealen Objekten«. Österreichische Zeit­
schrift für Volkskunde NF 100, S. 301-327. 

Scharfe, Martin (1999a): »Böse Geister vertreiben. Volkskundliches 
Wissen als kulturelle Praxis. Zugleich ein Beitrag zur Brauchfor­
schung«. In: Komad Köstlin/Herbert Nikitsch (Hg.), Ethnographi­
sches Wissen. Zu einer Kulturtechnik der Modeme, Wien: Institut 
für Volkskunde, S. 137-167. 

Scharfe, Martin (1999b): »Das Missverständnis als Phänomen und Pro­
blem der Kultur«. In: Franz Grieshofer/Margot Schindler (Hg.), 
Netzwerk Volkskunde. Ideen und Wege. Festgabe für Klaus Beitl, 
Wien: Verein für Volkskunde, S. 461-493. 

Scharfe, Martin (2003): »Denkmäler des Irrtums. Kritik einer gläubigen 
Wissenschaft«. In: Beate Binder/Silke Göttsch/Wolfgang Kaschuba! 
Komad Vanja (Hg.), Ort. Arbeit. Körper. Ethnografie Europäischer 
Modemen. 34. Kongress der Deutschen Gesellschaft für Volkskun­
de. Berlin 2003, Münster et al.: Waxmann, S. 329-335. 

Schiera, Pierangelo (1999): »Das Politische der Deutschen Wissen­
schaft«. In: Christoph König/Eberhard Lämmert (Hg.), Konkurren­
ten in der Fakultät. Kultur, Wissen und Universität um 1900, Frank­
furt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag. 

Schiffauer, Wemer (1996): »Die Angst vor der Differenz. Zu neuen 
Strömungen in der Kulturanthropologie«. Zeitschrift für Volkskunde 
92, s. 20-31. 

Schiffauer, Wemer (1997): »Discussion«. Anthropological Journal on 
European Cultures 6, S. 188-190. 

Schilling, Heinz (1993): »Kulturanthropologie ist, was Kulturanthropo­
logen tun. Forschung zwischen Planungsbeteiligung und Planungs­
kritik«. anthropolitan 1, S. 5-26. 

Schilling, Heinz (1994a): »Die Metropole im Kopf«. kuckuck 9/1, S. 4-
9. 

Schilling, Heinz (1994b ): »Die Fremden der Deutschen«. anthropolitan 
2/1, s. 23-28. 

339 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Schilling, Heinz: (1997): »Being near and being distant: How strange 
must the anthropologist be?«. Anthropological Journal on European 
Cultures 6, S. 115-121. 

Schindelka, Martina (1996): »Diskurse im Fach: Inhalte dominieren«. 
Volkskunde in Rheinland Pfalz. Informationen der Gesellschaft für 
Volkskunde in Rheinland-Pfalz e.V. 11/1, S. 43-50. 

Schindler, Norbert (2002): »Vom Unbehagen in der Kulturwissenschaft. 
Eine Polemik«. Historische Anthropologie 10, S. 276-294. 

Schleier, Hans (1997): »Kulturgeschichte im 19. Jahrhundert: Opposi­
tionswissenschaft, Modemisierungsgeschichte, Geistesgeschichte, 
spezialisierte Sammlungsbewegung«. In: Wolfgang Küttler/Jöm Rü­
sen/Emst Schulirr (Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 3: Die Epoche der 
Historisierung, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 424-
446. 

Schlesier, Renate (1999): »Anthropologie und Kulturwissenschaft in 
Deutschland vor dem Ersten Weltkrieg«. In: Christoph König/Eber­
hard Lämmert (Hg.), Konkurrenten in der Fakultät. Kultur, Wissen 
und Universität um 1900, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Ver­
lag, S. 219-231. 

Schmid, Wilhelm (1987): Die Geburt der Philosophie im Garten der 
Lüste. Michel Foucaults Archäologie des platonischen Eros, Frank­
furt a.M.: Athenäum. 

Schmidt, Andreas (1996a): »Die Poesie der Kultur. Ein Versuch über die 
Krise der wissenschaftlichen Volkskunde«. Zeitschrift für Volks­
kunde 92, S. 66-76. 

Schmidt, Andreas (1996b): »Das Verschwinden des Menschen im Spiel. 
Volkskunde in der Postmoderne«. In: Michael Simon/Hildegard 
Frieß-Reimann (Hg.), Volkskunde als Programm. Updates zur Jahr­
tausendwende, Münster: Waxmann, S. 27-38. 

Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich/Stederoth, Dirk (Hg.) (1993): Kultur­
Theorien. Annäherungen an die Vielschichtigkeit von Begriff und 
Phänomen der Kultur, Kassel: Gesamthochschulbibliothek Kassel. 

Schönert, Jörg (1996): »Literaturwissenschaft - Kulturwissenschaft -
Medienkulturwissenschaft Probleme der Wissenschaftsentwick­
lung«. In: Renate Glaser/Matthias Luserke (Hg.), Literaturwissen­
schaft - Kulturwissenschaft. Positionen, Themen, Perspektiven, Op­
laden: Westdeutscher Verlag, S. 192-208. 

Schöning-Kalender, Claudia (1993): »Multikulturalität- Versuch über 
Dimensionen von Differenz«. In: NAHE FREMDE - fremde Nähe: 

340 

Frauen forschen zu Ethnos, Kultur, Geschlecht. 5. Tagung zur Frau­
enforschung vom 15.-18. Oktober 1992 in Retzhof/Leibnitz. 
WIDEE, Wissenschafterinnen in der Europäischen Ethnologie. In 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Zusammenarbeit mit dem Österreichischen Fachverband für Volks­
kunde und der Kommission für Frauenforschung in der Deutschen 
Gesellschaft für Volkskunde, Wien: Wiener Frauenverlag, S. 57-72. 

Schöttker, Detlev (2004): »Geisteswissenschaften im Visier des Journa­
lismus. Zu einem Motiv des >deutschsprachigen< Feuilletons in den 
neunziger Jahren«. In: Dorothee Kimmich/Alexander Thumfart 
(Hg.), Universität ohne Zukunft?. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 239-
254. 

Schöttler, Peter (1988): »Sozialgeschichtliches Paradigma und histori­
sche Diskursanalyse«. In: Jürgen Fohrmann/Harro Müller (Hg.), 
Diskurstheorien und Literaturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhr­
kamp, S. 159-199. 

Schöttler, Peter (1997): »Wer hat Angst vor dem >linguistic turn<?«. Ge­
schichte und Gesellschaft 23, S. 134-151. 

Scholze, Thomas (1994): »Die >eingebildete< Metropole. Anmerkungen 
zum Thema: Berlin und die Volkskunde«. kuckuck 9/1, S. 10-15. 

Schrage, Dominik (1999): »Was ist ein Diskurs? Zu Michel Foucaults 
Versprechen, >mehr< ans Licht zu bringen«. In: Hannelore Bublitz/ 
Andrea D. Bührmann/Christine Hanke/Andrea Seier (Hg.), Das Wu­
chern der Diskurse. Perspektiven der Diskursanalyse Foucaults, 
Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 63-74. 

Schriewer, Klaus (1993): Die strukturelle Lebensformanalyse. Ein Bei­
trag zur volkskundlichen Theoriediskussion, Marburg: Arbeitskreis 
Volkskunde und Kulturwissenschaften. 

Schriewer, Klaus (1995): »Das Recht der kleinen Leute- Theoretische 
Probleme der Feldforschung«. In: Andreas Kuntz (Hg.), Lokale und 
biographische Erfahrungen. Studien zur Volkskunde, Münster/New 
York: Waxmann, S. 77-87. 

Schröder, Gerhart/Breuninger, Helga (Hg.) (2001): Kulturtheorien der 
Gegenwart. Ansätze und Positionen, Frankfurt a.M./New York: 
Campus. 

Schuhladen, Hans (1994): »Wieviel Vielfalt ertragen wir?«. Zeitschrift 
für Volkskunde 90, S. 37-58. 

Schulin, Ernst (1994): »Der Zeitbegriff in der Geschichtsschreibung der 
Aufklärung und des deutschen Historismus«. In: Wolfgang Küttler/ 
Jörn Rüsen/Ernst Schulirr (Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 2: Anfange 
des modernen historischen Denkens, Frankfurt a.M.: Fischer Ta­
schenbuch Verlag, S. 333-343. 

Schulze, Gerhard (1992): Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der 
Gegenwart, Frankfurt a.M.: Campus. 

341 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Schulze, Winfried (Hg.) (1994): Sozialgeschichte, Alltagsgeschichte, 
Mikro-Historie. Eine Diskussion, Göttingen: Vandenhoeck & Ru­
precht. 

Schwedt, Herbert (1994): »Kulturen und Grenzen in Europa«. In: Her­
bert Schwedt, Probleme ländlicher Kultur. Gesammelte Aufsätze, 
Mainz: Gesellschaft für Volkskunde in Rheinland-Pfalz, S. 195-198. 

Schwendter, Rolf (2002): »(Theorie) der Subkultur- revisited«. In: Urte 
Helduser/Thomas Schwietring (Hg.), Kultur und ihre Wissenschaft. 
Beiträge zu einem reflexiven Verhältnis, Konstanz: UVK Verlagsge­
sellschaft, S. 85-98. 

Seidenspinner, Wolfgang (1996): »Aggressive Folklore«. Zeitschrift für 
Volkskunde 92, S. 208-226. 

Seier, Andrea (1999): »Kategorien der Entzifferung: Macht und Diskurs 
als Analyseraster«. In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bührmann/ 
Christirre Hanke/Andrea Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. 
Perspektiven der Diskursanalyse Foucaults, Frankfurt a.M./New 
York: Campus, S. 75-86. 

Senghaas, Dieter (1998): Zivilisierung wider Willen, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Serres, Michel (1994a): »Paris 1800«. In: Michel Serres (Hg.), Elemente 
einer Geschichte der Wissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
s. 597-642. 

Serres, Michel (1994b): »Vorwort, dessen Lektüre sich empfiehlt, damit 
der Leser die Absicht der Autoren kennenlernt und den Aufbau die­
ses Buches versteht«. In: Michel Serres (Hg.), Elemente einer Ge­
schichte der Wissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 11-36. 

Serres, Michel (Hg.) (1994): Elemente einer Geschichte der Wissen­
schaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Sieder, Reinhard (1994): »Sozialgeschichte auf dem Weg zu einer histo­
rischen Kulturwissenschaft?«. Geschichte und Gesellschaft 20, 
s. 445-468. 

Simon, Christian (1997): »Gesellschaftsgeschichte in der ersten Hälfte 
des 19. Jahrhunderts- Frankreich und Deutschland«. In: Wolfgang 
Küttler/Jörn Rüsen/Ernst Schulirr (Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 3: 
Die Epoche der Historisierung, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch 
Verlag, S. 355-376. 

Slapansky, Wolfgang (1992): »Zur Notwendigkeit, die Volkskunde 
unter neuem Namen neu zu institutionalisieren«. In: Christian Sta­
delmann!Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die Volkskunde als Wissen­
schaft? Zweite und letzte studentische Volkskundetagung - erste 
studentische kulturwissenschaftliche Tagung vom 10. bis 12. Okto­
ber 1990 in Wien, Wien: Institut für Volkskunde, S. 85-89. 

342 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Smith, Philip (2001): Cultural Theory. An Introduction, Malden (Mass.)/ 
Oxford: Blackwell Publishers. 

Snow, Charles Percy (1967): Die zwei Kulturen: literarische und natur­
wissenschaftliche Intelligenz, Stuttgart: Ernst Klett V erlag. 

Soeffner, Hans-Georg (1989): Auslegung des Alltags -Der Alltag der 
Auslegung. Zur wissenssoziologischen Konzeption einer sozialwis­
senschaftliehen Hermeneutik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Sofsky, Wolfgang (2001): »Systematische und historische Anthropolo­
gie«. Historische Anthropologie 9, S. 457-461. 

Sohn, Werner (1999): »Diskursanalyse am Beispiel der klassischen Ge­
netik«. In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bührmann!Christine Han­
ke/Andrea Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der 
Diskursanalyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York: Campus, 
s. 210-230. 

»Sommerakademie Volkskultur. Weg und Raum« (1995). Redaktion 
Walter Deutsch/Maria Walcher, Wien: Österreichisches Volkslied­
werk. 

Stadelmann, Christian!Staufer-Wierl, Edith (Hg.) (1992a): Die Volks­
kunde als Wissenschaft? Zweite und letzte studentische Volkskunde­
tagung- erste studentische kulturwissenschaftliche Tagung vom 10. 
bis 12. Oktober 1990 in Wien, Wien: Institut für Volkskunde. 

Stadelmann, Christian!Staufer-Wierl, Edith (1992b ): »>Schlechter Name 
ist halb gehangen<. Zur Geschichte der >Zweite[n] und letzte[n] stu­
dentische[n] Volkskundetagung- erste[n] studentische[n] kulturwis­
senschaftliche[ n] Tagung«<. In: Christian Stadelmann!Edith Staufer­
Wierl (Hg.), Die Volkskunde als Wissenschaft? Zweite und letzte 
studentische Volkskundetagung - erste studentische kulturwissen­
schaftliche Tagung vom 10. bis 12. Oktober 1990 in Wien, Wien: 
Institut für Volkskunde, S. 11-14. 

»STADTDSCHUNGEL« (1995). kea. Zeitschrift für Kulturwissenschaf­
ten 8. 

Stagl, Justin (1992): »Lebensformen - Konzepte und Wirklichkeiten«. 
In: Sommerakademie Volkskultur und Volksmusik 1992. 22. August 
- 4. September 1992, Altrnünster/Gmunden, OÖ. Herausgegeben 
vom Bundesministerium für Wissenschaft und Forschung, Bundes­
ministerium für Unterricht und Kunst, Österreichisches Volkslied­
werk, Wien: Institut für Volkskunde, S. 57-68. 

Stagl, Justin (1993): »Zur Geschichte der Nationalkultur«. In: Walter 
Deutsch/Maria Waleher (Hg.): Sommerakademie Volkskultur 1993, 
Wien: Österreichisches Volksliedwerk, S. 42-55. 

343 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

»Stellungnalnnen des Institutes für Europäische Ethnologie und Kultur­
forschung der Philipps-Universität Marburg zu den Studienstruktur­
reforrnplänen« (1994). dgv-Inforrnationen, S. 21-22. 

Stehr, Nico (2003): Wissenspolitik Die Überwachung des Wissens, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Stehr, Nico (2005): »The Texture of Knowledge Societies«. In: Reiner 
Grundmann/Nico Stehr (Hg.), Knowledge. Critical Concepts. 5 Bde, 
London/New York: Routledge, S. 112-135. 

Steiner-Khamsi, Gita (1994): »Die Kulturalisierung der Einwanderungs­
frage- ein Erfolg für die Sozialwissenschaften?«. uni nova. Mittei­
lungen aus der Universität Basel 70, S. 50-53. 

Stellwag, Karirr (1991): »Wirtschaftswunderwelt. Tendenzen des Woh­
nens in den 50em«. In: Party-Kultur? Fragen an die Fünfziger. Her­
ausgegeben vom Ludwig-Uhland-Institut für Empirische Kulturwis­
senschaft der Universität Tübingen, Tübingen: Tübinger Vereini­
gung für Volkskunde, S. 135-140. 

Stocking, George (1995): »Delimiting Anthropology: Historical Reflec­
tions on the Boundaries of a Boundless Discipline«. Social Research 
62, s. 933-966. 

Streng, Petra!Bakay, Gunter (1999): »Volkskunde als Erlebnisagentur, 
oder: Von der Technik des volkskundlichen Überlebens«. In: Komad 
Köstlin/Herbert Nikitsch (Hg.), Ethnographisches Wissen. Zu einer 
Kulturtechnik der Modeme, Wien: Institut für Volkskunde, S. 127-
136. 

Studienrichtungsvertretung Volkskunde der Universität Wien (Hg.) 
(1990): Ohne Engagement- Volkskunde zwischen Nein und Danke! 
1. Studentische Tagung am 19./20. November 1988 in Wer­
fen/Salzburg-Land, Wien: Studiemichtungsvertretung Volkskunde 
der Universität Wien. 

Stücheli, Peter (2000): »>Kulturwissenschaften< in der Schweiz? Erkun­
digungen zur Situation der Geisteswissenschaften und der Theologie 
im Jahr 2000«. Center for Science and Technology Studies (Cest), 
Bem: Center for Science and Technology Studies. 

Stücheli, Peter (2001): »Einladung zu einem Kantengang. >Kulturwis­
senschaften< - zur Diskussion über eine Modernisierungsforrnel«. 
Neue Zürcher Zeitung, 02.05., Festival-Beilage. 

Sturma, Dieter (Hg.) (1991): Kultur und Kulturwissenschaft, Lüneburg: 
W. Faulstich. 

Strohbach, Hermann (1991a): »Forschungen in den achtziger Jahren zur 
Geschichte von Kultur und Lebensweise des deutschen Volkes«. 
Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 39, S. 462-479. 

344 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Strohbach, Hermann (1991b): »Volkskundliche Forschung an der ehe­
maligen Akademie der Wissenschaften zu Berlin«. Zeitschrift für 
Volkskunde 87, S. 207-224. 

Stüwe, Klaus et al. (Hg.) (1999): Geisteswissenschaften und Wissen­
schaftspolitik an der Schwelle zum dritten Jahrtausend, Opladen: 
Leske + Budrich. 

Szöllösi-Janze, Margit (2000): »Lebens-Geschichte - Wissenschafts­
Geschichte. Vom Nutzen der Biographie für Geschichtswissenschaft 
und Wissenschaftsgeschichte«. Berichte zur Wissenschaftsgeschich­
te, Organ der Gesellschaft für Wissenschaftsgeschichte e.V., Wein­
heim: Viley-VCH Verlag. 

Thiemer-Sachse, Ursula (1993): »>Ethnos< und >ethnische Identität< als 
wissenschaftliche Kategorien«. Info-Blatt der Gesellschaft für Eth­
nographie e.V. 7, S. 17-23. 

Timm, Elisabeth (1999): »Nicht Freund, nicht Feind. Überlegungen zum 
Verhältnis von Volkskunde und Völkerkunde«. Schweizerisches 
Archiv für Volkskunde 95, S. 73-86. 

Toulmin, Stephen (2005): »The Invention of Disciplines«. In: Reiner 
Grundmann/Nico Stehr (Hg.), Knowledge. Critical Concepts. 5 Bde, 
London/NewYork: Routledge, S. 177-192. 

»Transformationen des Städtischen. Stadtethnologie in Europa«. Berli­
ner Blätter. Ethnographische und Ethnologische Beiträge 17. 

Treiber, Angela (1996): »Volkskunde und Historische Anthropologie. 
Zu Positionierungen in der Geschichtswissenschaft«. Bayerische 
Blätter für Volkskunde 23, S. 142-149. 

Tschofen, Bemhard (1993): »Nahrungsforschung und Multikultur. Eine 
Wiener Skizze«. Österreichische Zeitschrift für Volkskunde NF 96, 
s. 125-145. 

Tschofen, Bemhard (1995a): »Ethnizität als Emblem. Perspektiven der 
sogenannten Multikulturalität in der Region«. Montfort. Vierteljah­
resschrift für Geschichte und Gegenwart Vorarlbergs 47, S. 34-40. 

Tschofen, Bemhard (1995b): >»Verfremdungen<. Ethnizität und alltags­
ästhetische Erfahrungen«. Ethnologia Europaea 25, S. 25-31. 

Tschofen, Bemhard (1998a): »Public Folklore. Forms of Intellectual 
Practice in Society. German-American Symposium«. Österreichi­
sche Zeitschrift für Volkskunde NF 101, S. 481-487. 

Tschofen, Bemhard (1998b): »Ritualisierte Wurzeln oder auch: Schön­
heit als Programm. Eine Handlungsofferte der Europäischen Ethno­
logie«. Ethnologia Europaea 28, S. 45-54. 

Vermeulen, Han F./Roldan, Arturo Alvarez (1995): Fieldwork and foot­
notes. Studies in the history of European anthropology, London: 
Routledge. 

345 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

»Volkskultur und Moderne. Europäische Ethnologie zur Jahrtausend­
wende« (2000). Festschrift für Komad Köstlin zum 60. Geburtstag 
am 8. Mai 2000. Herausgegeben vom Institut für Europäische Ethno­
logie der Universität Wien, Wien: Selbstverlag des Instituts für 
Europäische Ethnologie. 

Vollhardt, Friedrich (2001): »Kittlers Lehre. Kulturwissenschaft als En­
tertainment«. Merkur 55, S. 711-716. 

Waldenfels, Bernhard (1991): »Michel Foucault: Ordnung in Diskur­
sen«. In: Franyois Ewald/Bernhard Waldenfels (Hg.), Spiele der 
Wahrheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 277-297. 

Waldschmidt, Anne (1995): Das Subjekt in der Humangenetik. Exper­
tendiskurse zu Programmatik und Konzeption der genetischen Bera­
tung 1945-1990, Münster: Westfalisches Dampfboot 

Wallmansberger, Joseph (2002): »Revolverbegriffe zu Kultur und Wis­
senschaft«. In: Urte Helduser/Thomas Schwietring (Hg.), Kultur und 
ihre Wissenschaft. Beiträge zu einem reflexiven Verhältnis, Kon­
stanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 31-48. 

Walter-Busch, Emil (1995): »Gemeinsame Denkfiguren von Experten 
und Laien. Über Stufen der Verwissenschaftlichung und einfache 
Formen sozialwissenschaftliehen Wissens«. In: Ronald Hitzler/ 
Anette Honer/Christoph Maeder (Hg.), Expertenwissen. Die institu­
tionalisierte Kompetenz zur Konstruktion von Wirklichkeit, Opla­
den: Westdeutscher Verlag, S. 83-102. 

Weber-Schäfer, Peter (1990): »Wie europäisch ist die Moderne?«. In: 
Peter Rampe (Hg.), Symbol- und Ordnungsformen im Zivilisations­
vergleich, Tutzing: Akademie für Politische Bildung, S. 31-58. 

Wegmann, Nikolaus (1999): »Im Reich der Philologie. Vom Sammeln 
und Urteilen«. In: Christoph König/Eberhard Lämmert (Hg.), Kon­
kurrenten in der Fakultät. Kultur, Wissen und Universität um 1900, 
Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 260-272. 

Wehler, Hans-Ulrich (1998): Die Herausforderung der Kulturgeschichte, 
München: V erlag C. H. Beck. 

Wehler, Hans-Ulrich (2000): »Rückblick und Ausblick- oder: arbeiten, 
um überholt zu werden?«. In: Paul Nolte et al. (Hg.), Perspektiven 
der Gesellschaftsgeschichte, München: Verlag C. H. Beck, S. 159-
168. 

Weinert, Friedel (1982): »Die Arbeit der Geschichte: Ein Vergleich der 
Analysemodelle von Kuhn und Foucault«. Zeitschrift für allgemeine 
Wissenschaftstheorie XIII/2, S. 336-358. 

Weingart, Peter (2001): Die Stunde der Wahrheit. Zum Verhältnis der 
Wissenschaft zu Politik, Wirtschaft und Medien in der Wissensge­
sellschaft, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 

346 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Weingart, Peter (2003): Wissenschaftssoziologie, Bielefeld: transcript. 
Weingart, Peter (2005): Die Wissenschaft der Öffentlichkeit. Essays 

zum Verhältnis von Wissenschaft, Medien und Öffentlichkeit, Wei­
lerswist: V elbrück Wissenschaft. 

Weingart, Peter (Hg.) (1995): Grenzüberschreitungen in der Wissen­
schaft I Crossing Boundaries in Science, Baden-Baden: Nomos. 

Welsch, Wolfgang (Hg.) (1994): Wege aus der Modeme. Schlüsseltexte 
der Postmoderne-Diskussion, Berlin: Akademie Verlag (2., durchge­
sehene Auflage). 

Welskopp, Thomas (1998): »Die Sozialgeschichte der Väter. Grenzen 
und Perspektiven der Historischen Sozialwissenschaft«. Geschichte 
und Gesellschaft 24, S. 173-198. 

Welz, Gisela (1992): »Village as Ecosystem: An Environmental Ap­
proach in German Community Studies«. Anthropological Journal on 
European Cultures 1, S. 81-102. 

Welz, Gisela (1994a): »Casitas in New York. Grosstadt, Tradition und 
Volkskunde«. kuckuck 9/1, S. 16-19. 

Welz, Gisela (194b): »Putting a Mirror to People's Lives. Cultural Bro­
kerage, Folklore, and Multiculturalism«. Ethnologia Europaea 24, S. 
45-49. 

Welz, Gisela (1996a): Inszenierungen kultureller Vielfalt. Frankfurt am 
Main und New York City, Berlin: Akademie Verlag. 

Welz, Gisela (1996b): »Public Folklore and Multiculturalism. Interkul­
turelle Vermittlung als volkskundliches Forschungsfeld«. In: Klaus 
Roth (Hg.), Mit der Differenz leben. Europäische Ethnologie und 
Interkulturelle Kommunikation, Münster et al.: Waxmann, S. 153-
161. 

Welz, Gisela (1997a): »Kontingenzen des Wissenstransfers«. In: Chris­
tirre Burckhardt-Seebass (Hg.), Zwischen den Stühlen fest im Sattel? 
Eine Diskussion um Zentrum, Perspektiven und Verbindungen des 
Faches Volkskunde. Hochschultagung der Deutschen Gesellschaft 
für Volkskunde, Basel 31. Oktober- 2. November 1996. Tagungs­
band im Auftrag der DGV, Göttingen: [s.n.], S. 79-85. 

Welz, Gisela (1997b ): »Dispersed Realities and the Relational Voice: 
Cross-Cultural Comparison as Dialogue«. In: Anne Claire Groff­
mann!Beatrice Ploch/Ute Ritschel/Regina Römhild (Hg.), Kulturan­
thropologinnen im Dialog. Ein Buch für und mit Ina-Maria Greve­
rus, Königstein Taunus: Ulrike Helmer Verlag, S. 109-120. 

Welz, Gisela (1998): »Moving Targets. Feldforschung unter Mobilitäts­
druck«. Zeitschrift für Volkskunde 94, S. 177-194. 

347 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

White, Hayden (1991a): Auch Klio dichtet, oder Die Fiktion des Fakti­
schen. Studie zur Tropologie des historischen Diskurses, Stuttgart: 
Klett-Cotta. 

White, Hayden (1991 b ): Metahistory: die historische Einbildungskraft 
im 19. Jahrhundert in Europa, Frankfurt a.M.: S. Fischer. 

»Die Wiederentdeckung der Volkskultur?- Diskussion«. In: Münchner 
Streitgespräche zur Volkskultur. Dokumentation zur Tagung vom 
28.-30. November 1986 im Hofbräuhaus am Platzl. Herausgegeben 
vom Kulturreferat der Landeshauptstadt München, München: Bu­
chendorfer Verlag, S. 46-59. 

Wicker, Hans-Rudolf: »Von der komplexen Kultur zur kulturellen 
Komplexität«. In: Hans-Rudolf Wicker et al. (Hg.), Das Fremde in 
der Gesellschaft, Zürich: Seismo Verlag, S. 373-391. 

Wiegelmann, Günter (1990): »Prinzipien zur Gliederung der Volkskul­
tur«. In: Dieter Harmening/Erich Wimmer (Hg.), Volkskultur - Ge­
schichte- Region. Festschrift für Wolfgang Brückner zum 60. Ge­
burtstag, Würzburg: Königshausen und Neumann, S. 30-43. 

Wiegelmann, Günter (1993): »Was sollen volkskundliche Theorien leis­
ten?«. Bayerisches Jahrbuch für Volkskunde 1993, S. 119-128. 

Wiegelmann, Günter (1997): »Zur Rekonstruktion von kulturellen 
Prozessen bei Arbeit und Gerät«. In: Ruth-E. Mohrmann!Volker Ro­
dekamp/Dietmar Sauermann (Hg.), Volkskunde im Spannungsfeld 
zwischen Universität und Museum- Festschrift zum 65. Geburtstag 
von Himich Siuts, Münster et al.: Waxmann, S. 535-550. 

Willke, Helmut (1998): »Organisierte Wissensarbeit«. Zeitschrift für 
Soziologie 27/3, S. 161-177. 

Willke, Helmut (2002): Dystopia. Studien zur Krisis des Wissens in der 
modernen Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Wimmer, Andreas (1996): »Kultur. ZurReformulierung eines sozialan­
thropologischen Grundbegriffs«. Kölner Zeitschrift für Soziologie 
und Sozialpsychologie 48, S. 401-425. 

Willems, Herbert/Jurga, Martin (Hg.) (1998): Inszenierungsgesellschaft. 
Ein einführendes Handbuch, Opladen: Westdeutscher V erlag. 

Winter, Carsten (Hg.) (1996): Kulturwissenschaft Perspektiven, Erfah­
rungen, Beobachtungen, Bonn: ARCult Media. 

Winter, Rainer (2001): Die Kunst des Eigensinns. Cultural Studies als 
Kritik der Macht, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 

Winter, Rainer (2002): »Kultur als Drama und als Kampf. Von der deut­
schen Kultursoziologie zu den Cultural Studies«. In: Urte Helduser/ 
Thomas Schwietring (Hg.), Kultur und ihre Wissenschaft. Beiträge 
zu einem reflexiven Verhältnis, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, 
s. 121-136. 

348 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Wunder, Heide (1994): »Überlegungen zum Modemisierungsschub des 
historischen Denkens im 18. Jahrhundert aus der Perspektive der 
Geschlechtergeschichte«. In: Wolfgang Küttler/Jöm Rüsen/Emst 
Schulirr (Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 2: Anfange des modernen his­
torischen Denkens, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 
320-332. 

Zimmermann, Harm-Peer (1992): »Sitte und Konvention. Ferdinand 
Tönnies Version einer Dichotomie von Überlebenslogik und Herr­
schaftslogik (Teil I)«. Zeitschrift für Volkskunde 88, S. 67-99. 

Zimmermann, Harm-Peer (1994): »Revision der Gemeinschaft? Zur Kri­
tik am Kommunitarismus aus volkskundlicher Perspektive«. Bayeri­
sche Blätter für Volkskunde 21, S. 3-30. 

Zimmermann, Harm-Peer (1996): »Volkskunde des Niemand«. In: Mi­
chael Simon/Hildegard Frieß-Reimann (Hg.), Volkskunde als Pro­
gramm. Updates zur Jahrtausendwende, Münster: Waxmann, S. 11-
25. 

Zimmermann, Harm-Peer (Hg.) (2005): Empirische Kulturwissenschaft 
- Europäische Ethnologie - Kulturanthropologie - Volkskunde. 
Leitfaden für das Studium einer Kulturwissenschaft an deutschspra­
chigen Universitäten. Deutschland - Österreich - Schweiz, Marburg: 
Jonas Verlag. 

349 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Science S tudies 

SANDRO GAYCKEN, 

CoNSTANZE KuRz (HG.) 

1984.exe 
Gesellschaftliche, 
politische und juristische Aspekte 
moderner Überwachungstechnologien 

Januar 2008, 3ro Seiten, kart., 29,80 €, 
ISBN 978·3·89942·766·0 

CARMEN GRANSEE, MAREN KRÄHLING, 

MARION MANGELSDORF 

Technosdeuce 
Eine kritische Einführung in Theorien 
der Wissenschafts- und Körperpraktiken 

April2009, ca. rso Seiten, kart., ca. r3,8o €, 
ISBN 978·3·89942·708·0 

BERND HÜPPAUF, 

PETER WEINGART (HG.) 

Frosch und Frankenstein 
Bilder als Medium der Popularisiemng 
von Wissenschaft 

Dezember 2008, ca. 460 Seiten, 
kart., zahlr. Abb., ca. p,8o €, 

ISBN 978·3·89942·892·6 

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Science S tudies 

G ES INE KRÜGER, RuTH MAYER, 

MARIANNE SOMMER (HG.) 

»Ich Tarzan.« 
Affenmenschen und Menschenaffen 
zwischen Science und Fiction 

Juli 2008, r84 Seiten, kart., zahlr. Abb., 22,80 €, 
ISBN 978·3·89942·882·7 

RENATE MAYNTZ, 

FRIEDHELM NEIDHARDT, PETER WEINGART, 

ULRICH WENGENROTH (HG.) 

Wissensproduktion 
und Wissenstransfer 
Wissen im Spannungsfeld 
von Wissenschaft, Politik 
und Öffentlichkeit 

Mai 2008, 350 Seiten, kart., 29,80 €, 
ISBN 978·3·89942·834·6 

PHILIPPE WEBER 

Der Trieb zum Erzählen 
Sexualpathologie und Homosexualität, 
r852-1914 

September 2008, 382 Seiten, kart., 29,80 €, 
ISBN 978·3·8376·IOI9·2 

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Science S tudies 

KAI BucHHOLZ 

Professionalisierung 
der wissenschaftlichen 
Politikberatung? 
Interaktions- und 
professionssoziologische 
Perspektiven 

Oktober 2008, 240 Seiten, kart., 25,80 €, 

ISBN 978-3-89942-936-7 

MARTIN CARRIER, 

JoHANNES RoGGENHOFER (HG.) 

Wandel oder Niedergang? 
Die Rolle der Intellektuellen 
in der Wissensgesellschaft 
2007, 182 Seiten, kart., 19,80 €, 
ISBN 978-3-89942-584-o 

JüRGEN ENDERS, 

BENJONGBLOED {ED~) 

Public-Private Dynamics 
in Higher Education 
Expectations, Developments 
and Outcomes 
2007, 526 Seiten, kart., 36,8o €, 

ISBN 978-3-89942-752-3 

THOMAS GONDERMANN 

Evolution und Rasse 
Theoretischer und institutioneller 
Wandel in der viktorianischen 
Anthropologie 
2007, 324 Seiten, kart., 32,80 €, 

ISBN 978-3-89942-663-2 

GABRIELE GRAMELSBERGER 

Computerexperimente 
Zum Wandel der Wissenschaft 
im Zeitalter des Computers 

März 2009, ca. 296 Seiten, , ca. 29,80 €, 
ISBN 978-3-89942-986-2 

MARION MANGELSDORF 

Wolfsprojektionen: 
Wer säugt wen? 
Von der Ankunft der Wölfe 
in der Technoscience 

2007,312 Seiten, 
kart., zahlr. Abb., 29,80 €, 

ISBN 978-3-89942-735-6 

KATJA p ATZWALDT 

Die sanfte Macht 
Die Rolle der wissen­
schaftlichen Politikberatung 
bei den rot-grünen Arbeits­
marktreformen 
Juni 2008, 300 Seiten, kart., 29,80 €, 

ISBN 978-3-89942-935-o 

GERLIND RüvE 

Scheintod 
Zur kulturellen Bedeutung 
der Schwelle zwischen Leben 
und Tod um r8oo 

März 2008, 338 Seiten, kart., 31,80 €, 
ISBN 978-3-89942-856-8 

KATJA SABISCH 

Das Weib als Versuchsperson 
Medizinische Menschen­
experimente im 19. Jahrhundert 
am Beispiel der Syphilisforschung 
2007, 248 Seiten, kart., 25,80 €, 
ISBN 978-3-89942-836-o 

TRISTAN THIELMANN, 

ERHARD ScHÜTTPELZ, 

PETER GENDOLLA (HG.) 

Akteur-Medien-Theorie 

Juni 2009, ca. 400 Seiten, 
kart., zahlr. Abb., ca. 32,80 €, 
ISBN 978-3-8376-ro2o-8 

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de 

https://doi.org/10.14361/9783839408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover »Kultur«-Konstruktionen
	INHALT
	DANK
	EINLEITUNG: Irritationen
	Kultur-Konjunkturen: Begriffliche Inflation und Deflation von »Kultur«
	Krise der volkskundlichen Autorität: »Plapperkrähen«
	Krise des kulturwissenschaftlichen Wissens: »Writing Culture«
	Irritationen- Wie weiter?

	1. KAPITEL: Shifting Grounds: Kontextualisierung(en) und Wahl der Forschungsperspektive
	Kontextualisierung(en): Wechselnde Blicke
	Was ist »kulturwissenschaftliches« Wissen? - »Fiktion« oder »Wahrheit«?
	Was ist »Kultur«?- Wissenschaftliches oder politisches »Interpretament«?
	Wer braucht die Geistes- und Sozialwissenschaften? - Kritische Nachfragen, oder: Legitimationskrise
	Was- und wer- ist »Kulturwissenschaft«? - Von der »Neuorientierung« der Geistes- und Sozialwissenschaften als »Kultur«wissenschaften
	Resumee: »In welcher Gesellschaft leben wir eigentlich?« - Von der Konkurrenz des Wissens zur Politik des Wissens

	Festlegung der Forschungsperspektive: Positionswechsel
	Revisited Evidence: Fragestellung, Blickrichtungen und Erkenntnisinteresse
	Die Volkskunde als Fallbeispiel: Methode und Material
	Positionierung der Untersuchung und Subjektposition der Forscherin: Erkenntnispotential und Erkenntniswert
	»Gang der Arbeit«: Thesen


	2. KAPITEL: »Kultur«-Konstruktionen: Wissensarbeit
	Drei Forschungsfelder: Wir und die Welt
	Sachkulturforschung: Wir und die Materialität
	Stadtforschung: Wir und die Physis
	Fachliche Theorie und Programmatik: Wir als Menschen
	Resumee: Die »Gesellschaft« als Gegenstand der volkskundlichen Wissensarbeit

	Das volkskundliche Formationsfeld
	Innere und äussere Differenz(setzung)en: Interne Differenzierung - externe Oppositionierung

	Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde: als Orientierungsinstanz der Gesellschaft
	Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde: als Mittel zur individuellen wie gesellschaftlichen Selbsterkenntnis
	Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde: als Gedächtnis der Gesellschaft
	Externe Oppositionierung
	Setzung von Differenzen als disziplinäre Differenzierung
	Leitdifferenzen: »statisch«/»dynamisch«
	Formationsregel: Das »Vielnamenfach« und die Disziplinierung von »Kultur«
	Diskursive Achsenkonstruktion: Dreischenkliges Spannungsfeld


	3. KAPITEL: Die Konstruktion der Volkskunde: ldentitätspolitik
	Konkurrenzmanagement
	Komplexitätsmanagement
	Kompetenzmanagement
	Differenzmanagement

	Resumee: Integrative Abgrenzung

	4. KAPITEL: »Kultur« als Relationierungsformel
	Wissensarbeit Formierung der volkskundlichkulturwissenschaftlichen Episteme
	Das Angebot der Volkskunde: Gesellschaftliches Krisenmanagement durch »kulturwissenschaftliche« Orientierung
	Identitätspolitik: Stabilisierung der »kulturwissenschaftlichen Volkskunde« als universitäre Disziplin und gesellschaftliche Wissensinstitution
	Resumee: Diskursive Verschmelzung von volkskundlicher Wissensarbeit, Identitätspolitik und gesellschaftlicher Orientierung

	5. KAPITEL: Die Volkskunde als Fall-Beispiel: Konkurrenz der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung in der späten Moderne
	Die Volkskunde als Fall
	»Kultur« als Instrument gesellschaftlicher Selbstimagination
	Kulturwissenschaft als Wissenschaft dieser Gesellschaft

	Die Volkskunde als Beispiel
	Die der Volkskunde eigene »Kultur«
	Fachliche Spezifizierung durch moralische Selbstqualifizierung

	Fazit und Ausblick

	Literatur

