am 13.02.2026, 15:32:26.


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sabine Eggmann
»Kultur«-Konstruktionen

hittps://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. hitps://wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sabine Eggmann (Dr. phil.) forscht und lehrt am Serrénar fiir Kul-
turwissenschaft/Furopiische Ethnologie sowie im Masterprogramsn
»Kulturmanagement« der Universitdt Basel. Ihr Arbeitsschwerpunkt
liegt auf der sozialen Konstruktion von kollektiven Sinnangebgten,

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20.


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE EGGMANN

»Kultur«Konstruktionen
Die gegenwirtige Gesellschaft im Spiegel

volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Wissens

[transcript]

hittps://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. hitps://wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

This work is licensed under a Creative Commons
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber hitp://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2009 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus

Lektorat & Satz: Sabine Eggmann

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 978-3-89942-837-7

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem
Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren
an unter: info@ transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INHALT

DIANK ..oveveerisstseessissssssressesssssnsstenssassssnssssnesssnssssessnssssnss sassnsssanssssesssennsness

EINCETTUING S D THEBINORNOE . cnmvicisinsiesroninsams ki sciss s sboinsmsinbes s i R o s

Kultur-Konjunkturen: Begriftliche Inflation und Deflation
von »Kultur«... i
Krise der volkskundlu,hcn Autorltat »Plappcrkrahcn«

Krise des kulturwissenschaftlichen Wissens: »Writing Culturc«
Trtitationen— Wie Welter o or smmsnrie o smvmymm e s

1. KAPITEL: Shifting Grounds: Kontextualisierung(en)

11

s
18

15
17

und Wahl der Forschungsperspektive ...............cccveeevviiiiiienen. 19
Kontextualisierung(en): Wechselnde Blicke........ccccoovviiieiiciiiicnns 20
Was ist »kulturwissenschaftliches« Wissen? —
»Fiktion« oder »Wahrheit«? .. s R e D
Was ist »Kultur«? — Wlssenschafthches
oder politisches »Interpretament«? ... W27
Wer braucht die Geistes- und Sozwlwlssensthdﬁcn'?
Kritische Nachfragen, oder: Legitimationskrise.........c.coeeevienvenen. 30
Was — und wer — ist »Kulturwissenschaft«?
Von der »Neuvorientierung« der Geistes- und
Sozialwissenschaften als »Kultur«wissenschaften .........................37
Resumée: »In welcher Gesellschaft leben wir eigentlich?« —
Von der Konkurrenz des Wissens zur Politik des Wissens ............45
Festlegung der Forschungsperspektive: Positionswechsel....................52
Revisited Evidence: Fragestellung, Blickrichtungen
und Erkenntnisinteresse .. T
Die Volkskunde als Fallbmsplel Methode und Material 63

Positionierung der Untersuchung und Subjektposition

der Forscherin: Erkenntnispotential und Erkenntniswert ...............
wEang der Arbeite: TRESEI. .. sssisinisisnisssins st sinsnssassasisan

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o

72
78


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: »Kultur«-Konstruktionen: Wissensarbeit.....................83

Drei Forschungsfelder: Wir und die Welt.....oooeevivecieinen i8S
Sachkulturforschung: Wir und die Materialitit ....... .80
Stadtforschung: Wir und die Physis.... i S 0 1 |
Fachliche Theorie und Programmatik: er als Mcnsuhcn sl 22

Resumée: Die »Gesellschaft« als Gegenstand
der volkskundlichen Wissensarbeit.........occcveevveveereervesessserssienrnanns 152

Das volkskundliche Formationsfeld...........covvvvniiccciisinicincnnnnnn 157
Innere und dussere Differenz(setzung)en:
Interne Differenzierung — externe Oppositionierung.................... 159
Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde:
als Orientierungsinstanz der Gesellschaft ........ccoocovcvvviivicviiccinnnn . 167

Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde:
als Mittel zur individuellen wie gesellschaftlichen Selbsterkenntnis.. 168

Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde:
als Gedichtnis der Gesellschaft.........ccoceee i, 169

Exferng OppositiOnie g, ..o s s s sasail 10

Setzung von Differenzen als disziplinire Differenzierung ................ 174
Leitdifferenzen: »statisch«/»dynamischec.......cocevevcerviievvinnnnenn. 175
Formationsregel: Das »Vielnamenfach«
und die Disziplinierung von »Kultur« .. . 180

Diskursive Achsenkonstruktion: Drczb@hcnkhgt.a Spannungbtt,ldl%

3. KAPITEL: Die Konstruktion der Volkskunde: Identitatspolitik..217

KR EREHABAEENEIE o omramapairem crors sy i s s L O
KomplexXititSmanagement.. ... ..o vevieveririeeeseseeseesessessssssserssssssannns 220
Kompetenzmanagement ...224

Diffete AP ANBRRITIENT .. o s s 2oL

Reginags: e ratVe ADIRRIIE » cvom e mmmarsirammmas s ol

4. KAPITEL: »Kultur« als Relationierungsformel ............................245

Wissensarbeit: Formierung der volkskundlich-
kulturwissenschaftlichen Episteme ... R R AR A DY

Das Angebot der Volkskunde: Gesellschaftliches

Krisenmanagement durch »kulturwissenschaftliche« Orientierung ...251
Identitatspolitik: Stabilisierung der »kulturwissenschaftlichen
Volkskunde« als universitire Disziplin und

gesellschaftliche Wissensinstitution........ccoovvvvvenieniinesiesnesiiennnn 250
Resumée: Diskursive Verschmelzung

von volkskundlicher Wissensarbeit, Identititspolitik

und gesellschaftlicher Orientierung...........ccccoeveeeviecisseeece e, 258

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: Die Volkskunde als Fall-Beispiel:
Konkurrenz der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung

inder spaten MOdEerne.............ccocvvieiiiereeiiiiie e esinreseeiereseeessreee s

Die Volkskunde als Fall ..

»Kultur« als Inbtrument gehellschaﬁlmher Selbstlmaynatlon
Kulturwissenschaft als Wissenschaft dieser Gesellschaft .........

Die Volkskunde als BCIbp]Ll

Die der Volkskunde eigene »Kult'ur«

Fachliche Spezifizierung durch morahsche

SelbstqualifiZIerINg .......cccccuerimmiesimaonsesiasinsessaisssarsissssisnsssnsinsess
Fazitamd Ansblicle syt ity

] | e —

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o

.. 261

w263
..265
270

e 274
..274

279
..281

... 289


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10:14361/9783838408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. hitps://www.nlibra.com/de/agh - Open Access - TIIEEmEm


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DANK

Ich mdchte all denjenigen herzlich danken, die an das Entstehen dieser
Arbeit geglaubt haben, und mich dabei unterstiitzt, ermutigt und immer
wieder neu motiviert haben. Das vorliegende Buch ist ohne seinen — so-
wohl personellen als auch institutionellen — Kontext, in dem es entstan-
den ist, nicht denkbar, und wire konsequenterweise ohne ihn in dieser
Form weder schreib-, geschweige denn publizierbar geworden. In die-
sem Sinn mdchte ich allen oben Genannten die Arbeit widmen, und
meinen ausdriicklichen Dank fiir ihr Vertrauen und das darin liegende
Potential formulieren.

Mein Dank gilt konsequent auch dem Schweizerischen National-
fonds, der das Projekt wihrend der Dauer von zwei Jahren vollumfing-
lich finanziert hat.

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10:14361/9783838408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. hitps://www.nlibra.com/de/agh - Open Access - TIIEEmEm


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: Irritationen

Den Anfang der folgenden Untersuchung markieren unterschiedliche Ir-
ritationen. Von einer uniiberblickbaren Konjunktur des Kulturbegriffs
tiber den spéttischen Kommentar zu einem wissenschaftlichen Kongress
der Volkskunde bis hin zur kritischen Dekonstruktion kulturwissen-
schaftlichen Wissens scheinen in den 1990er Jahren frithere wissen-
schaftliche Sicherheiten und Selbstverstiindlichkeiten an Boden zu ver-
lieren. Davon — von den Irritationen, von verlorenen Illusionen und vom
Verlust einer unhinterfragten Evidenz — soll im Folgenden die Rede
sein.

Kultur-Konjunkturen: Begriffliche Inflation
und Deflation von »Kultur«

Es spielt keine Rolle, ob sich der Blick auf das weite Feld der Gesell-
schaft oder auf den Kontext der universitiren Wissenschaft richtet, fir
die 1990er Jahre kann grundsitzlich gelten: Uberall ist die Rede von
»Kultur« — »Kultur« ist in aller Munde. Nicht nur zahlreiche und fach-
lich unterschiedliche wissenschaftliche Publikationen verwenden und
diskutieren den Begriff, auch im gesellschaftlichen Feld taucht »Kultur«
auf, egal wo man hinsieht. Die Diskussion tiber »Kultur« fiillt die Feuil-
letons unterschiedlicher Zeitschriften; mithilfe des Begriffs werden in
Form des »Kulturmanagements« und der »Interkulturellen Kommunika-
tion« neue Ausbildungswege institutionalisiert und Berufsfelder entwor-
fen: und letztlich dient »Kultur« auch der Benennung »neuer« gesell-
schaftlicher Phinomene, die von der »Popkultur« bis zur » Kdrperkultur«

11

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

(vgl. Helduser/Schwietring 2002b: 9f) reichen, sowie zur Qualifizierung
sozialer Problemfelder unter den Stichwértern der »Multikulturalitite,
der »nationalen Leitkultur« oder der »kulturellen Unvereinbarkeit« (vgl.
Steiner-Khamsi 1994; Kreis 1994).

Im Bereich der fritheren Geistes- und Sozialwissenschaft definiert
die Literaturwissenschaft inzwischen »Kultur als Text« (vgl. Bachmann-
Medick 1986), die Geschichtswissenschaft stellt die Frage nach der
»Alltagskultur« (vgl. Lidtke 1989), die Soziologie forscht nach »Sub-
kulturen« (vgl. Soeffner 1989), die Ethnologie thematisiert die »Hybridi-
tit von Kultur« (vgl. Bronfen/Marius/Steffen 1997), transdisziplinire
Forschungskooperationen bearbeiten gemeinsam den Komplex der »Ge-
fiihlskultur« (vgl. Bieber/Ottomeyer/Tholen 2002) und die Volkskunde
benennt sich immer 6fter und dezidierter als »Kulturwissenschaft« (vgl.
Gerndt 1986; Kaschuba 1995a). Was hier mehr oder weniger willkiirlich
zitiert wird, spiegelt dennoch einen ersten allgemeinen Befund: Der Kul-
turbegriff zeigt Prisenz und gewinnt — sowohl qualitativ wie auch quan-
titativ — an Prominenz. Zweitens gilt, was Urte Helduser und Thomas
Schwietring im Riickblick des beginnenden 21. Jahrhunderts fiir die
Entwicklung der vergangenen 20 Jahre konstatieren:

»Ebenso deutlich wird jedoch in allen genannten Disziplinen, dass der Kultur-
begriff den jeweiligen disziplindren Interessen angepasst und in entsprechen-
der Weise strategisch zugeschnitten und eingesetzt wird. Das Paradigma der
Kultur ist in der Praxis der kulturwissenschaftlichen Forschung keineswegs so
eindeutig zu fixieren, wie sich theoretische Programmschrifien das wiinschen
(vgl. Frithwald/Jauli/Koselleck et al. 1991).« (Helduser/Schwietring 2002b:
15)

Uber diese Diagnose der Konjunktur hinausgehend interpretieren die
meisten Autorlnnen den begrifflichen »Aufstieg« von »Kultur« sowohl
als »Inflation« wie auch als »Krise«: Einerseits erdffnen die beiden
Termini einen Blick auf das innovative Potential, das im Kulturbegriff
und dessen zeitgendssischer Diskussion steckt, indem das wenig festge-
schriebene, offene Profil von »Kultur« und die darin liegenden grofien
Forschungsressourcen betont werden (vgl. Gerndt 1986: 11f). Anderer-
seits indizieren Krise und Inflation einen Problematisierungsbedarf,
wenn das Risiko der fehlenden Trennschirfe, der zunehmenden Kontur-
losigkeit und einer damit einhergehenden Entwertung des Begriffs in
den Fokus gertickt werden (vgl. Kaschuba 1999: 116; Helduser/Schwiet-
ring 2002b: 8). Beide Interpretationen basieren auf dem gemeinsamen
Fundament eines »Kultur-Verstindnisses«, das davon ausgeht, dass der
Begriff weiterhin seine inhaltliche Aussagekraft und analytische Qualitit

12

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: IRRITATIONEN

behalt. Doch gerade diese Einschitzung verstirkt die anfingliche Irrita-
tion, die sich jetzt folgendermafien fassen lafit: Wie kann der Kulturbe-
griff seine wissenschaftliche Potenz behalten, wenn er alltiberall — in
unterschiedlicher Bedeutung und Position — verwendet wird? Die Infla-
tion des Gebrauchs von »Kultur« steigert dessen Gehalt und wissen-
schaftliche Kraft zur Deflation. Die Irritation zeigt sich konsequenter-
weise als Infragestellung von »Kultur« in der Funktion einer effektiven
und effizienten wissenschaftlichen Kategorie.

Krise der volkskundlichen Autoritat:
»Plapperkrdahenc

Im Herbst 1999 erscheint im Feuilleton der Frankfurter Allgemeinen
Zeitung ein drei Spalten starker Artikel unter dem polemischen Titel:
»Plapperkrihen kriegen kein Telegramm.« Die etwas kleiner darunter
gesetzte Frage kommentiert und akzentuiert in karikierender Verdoppe-
lung die Titel gebende AuBerung: »Wer braucht die bunten Vgel? Die
Deutsche Gesellschaft fir Volkskunde tagt in Halle« (Kdammerlings
1999: 54). Der Artikel ist einem Riickblick auf den aktuellsten Kongress
der wissenschaftlichen Disziplin Volkskunde gewidmet, der in jenem
Jahr erstmals in einem der neuen Bundeslidnder Deutschlands abgehalten
wurde. Mit scharfem Blick und spitzer Feder seziert Richard Kémmer-
lings die Forschungsinteressen, Themenstellungen, Theorieorientierung-
en und methodischen Vorgehensweisen der Disziplin. Jeder dieser Be-
reiche ist ihm eine scharfziingige Bemerkung wert. Seien es die begriff-
lichen Grundlagen mit ihrer entsprechenden perspektivischen Ausrich-
tung, die ihn zur Polemik reizen:

»Das Rahmenthema des 32. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir Volks-
kunde »Natur-Kultur¢ war nur auf den ersten Blick unverbindlich, tatséchlich
ging es ans Eingemachte: Schon bevor sie hinter Glas kommen, sind schlief3-
lich auch harmlose Friichtchen als Resultat intensiver Ziichtung ein Kulturpro-
dukt. [...] Denn dass das Natiirliche stets ein »soziales Konstrukt« ist, dass gar
die Naturgesetze selbst nicht »entdeckt«, sondern um eines sinistren Machtan-
spruchs willen von den rexakten Wissenschaften< zusammengestoppelt wur-
den, haben Kulturwissenschaftler offenbar mit der Muttermilch aufeesaugt.
Eine Kulturgeschichte der weiblichen Brust durfte daher auch in Halle nicht
fehlen.« (ebd.)

Sei es die theoretische Primisse, auf der jede fachliche Arbeit aufbaut,
die er spoéttisch kommentiert: »Zuvor wurde noch einmal fiir alle zum
Mitbrummen das konstruktivistische Credo vorgebetet.« (ebd.) Ebenso

13

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

skeptisch duflert sich Kidmmerlings zur empirischen Konzentration
volkskundlicher Forschung: »Die Stirken der Volkskundler liegen der-
zeit in einer Art negativer Anthropologie, die eine empirische Falsifizie-
rung kursierender Grofitheorien unternimmt — eine Art mikrokosmische
Geltungspriifung fiir gesellschaftliche Fernaufklirer.« (ebd.) Kdmmer-
lings macht auch auf die Grenzmarkierungen aufmerksam, mit der die
Volkskunde unliebsame Mitwissenschaften von ihrem Forschungsterrain
fernzuhalten versucht:

»Die Warnschilder vor biologischem Determinismus, die eine politisch iiber-
korrekte Gesinnungswissenschaft aufstelle, zeugten, so [einer der Fachvertre-
ter; se], von irrationalen Beriihrungsingsten und seien iiberfliissige Requisiten
aus dem kalten Krieg der Kulturanthropologie. Seine wiitende Polemik gegen
die Selbstgerechtigkeit des »Totalkulturalismus¢ zielte auf eine interdisziplini-
re Annidherung an die Biowissenschaften, mit denen die Volkskunde — ein ge-
branntes Kind — nicht einmal diplomatische Bezichungen unterhalte.« (ebd.)

Im Blick auf das Selbstverstindnis der Disziplin enthiillt Kdmmerlings
gleichzeitig die Prekaritit des Fachs: »Die Volkskunde ist eine Wissen-
schaft vom ganz Kleinen, die so gern Gber das grofie Ganze reden wiir-
de.« (ebd.) Und er verweist auf die institutionellen Konsequenzen, die
mit dieser Prekaritit — nicht ohne Schuld der Volkskunde — verbunden
sind: »In den neuen Lindern wurde nach der Wende kein einziger Lehr-
stuhl fiir Volkskunde neu eingerichtet: den beiden fleiBigen Organisato-
rinnen der Tagung vom Landesheimatbund Sachsen-Anhalt wurden ge-
rade die Stellen gestrichen.« (ebd.) Mit dem Verlust dieser Stellen findet
sich das Fach unwiederbringlich im Konkurrenzfeld der unterschied-
lichsten Disziplinen wieder: »Nachdem sich die Historiografie lingst fiir
Alltags- und Mentalititsgeschichte gedffnet hat und die Germanistik
sich zur Kulturwissenschaft aufplustert, scheint die Volkskunde mit dem
kulturalistischen Paradigma ihr letztes materiales Unterscheidungskrite-
rium zu verlieren.« (ebd.)

Kiammerlings beendet sein pointiert-bissiges Portrit der Volkskunde,
das die einen wohl mit Vergniigen, die anderen mit Veridrgerung gelesen
haben, mit einem guten Rat an das Fach:

»Sich abwechselnd mit iiberzogenem Praxisanspruch als »wissenschafiliche
Sozialarbeit« [...], oder mit »weichen anschmiegsamen Methoden« als Stachel
im Fleisch der exakten Wissenschaften [...] zu definieren, ist kaum die richtige
Uberlebensstrategie. Als empirisches Korrektiv soziologischer Abstraktionen
kénnte die Volkskunde dagegen unentbehrlich bleiben.« (ebd.)

14

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: IRRITATIONEN

Mit seinem kritischen Blick auf die Volkskunde provoziert Kdammer-
lings eine Irritation, die sich als Infragestellung der volkskundlich diszi-
plindren Wissensherstellung im Kontext der geistes- und sozialwissen-
schaftlichen Ficher iibersetzen 1dft. In diese Infragestellung volkskund-
licher Wissenschaftsautoritit ist gleichzeitig — dariiber hinausgehend -
die gesellschaftliche Legitimitit geistes- und sozialwissenschaftlichen
Wissens eingeschlossen. Offenbar ist nicht mehr sicher, was die geistes-
und gesellschaftswissenschaftlichen Ficher — allen voran die Volkskun-
de — der Gesellschaft zu sagen haben.

Krise des kulturwissenschaftlichen Wissens:
»Writing Culture«

Anfang 1994 hilt Wolfgang Kaschuba als gewihlter Vertreter des Fachs
»Europiische Ethnologie« an der Humboldt-Universitiit zu Berlin seine
Antrittsvorlesung.! Als Titel und Thema seiner Rede hat er folgendes
angekiindigt: »Kulturalismus: Vom Verschwinden des Sozialen im ge-
sellschaftlichen Diskurs« (Kaschuba 1995). Den Vortragstext, erginzt
um Anmerkungen und Literaturhinweise, publiziert er im Juni des fol-
genden Jahres in der »Zeitschrift fiir Volkskunde«, die — zweimal jihr-
lich — im Auftrag der »Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde« heraus-
gegeben wird und das zentrale Publikationsorgan des Faches im
deutschsprachigen Raum darstellt. Dem zum Artikel transformierten
Vortragstext ist in dieser Zeitschriftausgabe ein englisches abstract ange-
fugt, das sowohl als kondensierte Fassung fiir alle nicht-deutsch-
sprachigen LeserInnen wie auch als informativer Inhaltstiberblick fiir die
tibrigen RezipientInnen gedacht ist:

»In recent decades, the cultural sciences have been engaged in an ongoing at-
tempt at explaining social processes as culturally stipulated and as being ex-
perienced culturally. This anthropological perspective on society’s »inner sur-
face« contributes to an understanding of the perceptions and selfconceptions of
social actors and constitutes an important move towards acquiring a more dis-
cerning prospect of history and society. At the same time, however, this undis-
putable improvement harbors certain risks: It evidences a tendency to »cul-
turalize« social processes in such a way that economic and political matters are
reduced to cultural phenomena, thereby employing the term »culture« not to el-
lucidate, but to obviate socio-political intentions. This strategy is most obvious
in the context of new forms of national and ethnic thought. Tradition, descent,

I Seine Stelle als C4-Professor am Institut fiir Europiische Ethnologie an
der Humboldt-Universitit zu Berlin hat er bereits 1992 angetreten.

15

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

language, and religion are repositioned as basic need of defense. This move-
ment towards a culturalization of social discourse — in the sense of both an
older and a new fundamentalism of values — challenges studies in Anthropol-
ogy and Folklore who will have to combat it in order to keep pursuing within a
democratic framework a paradigm that does not divorce society from culture.«

(ebd.: 46)

In diesem abstract ist, wie auch in der Vorlesung selbst, in komprimier-
ter Form enthalten, was Wolfgang Kaschuba Anfang der 1990er Jahre
fiir wissenschaftlich, volkskundlich-kulturwissenschaftlich und auch ge-
sellschaftlich relevant hilt. Sowohl im Vortragstitel wie auch in seinen
detaillierten Ausfiihrungen liefert Kaschuba eine Diagnose der zeitge-
ndssischen Gesellschaft. Er skizziert die allgemeine Situation — dass
»Kultur« aktuell zum Herstellungsmittel fiir ein gesellschaftliches wie
individuelles Selbstverstindnis avanciert ist — und kennzeichnet daran
anschliefiend die problematischen Aspekte dieser Entwicklung — dass
diese Identititsfindung qua »Kultur« wirtschaftlich bedingte und poli-
tisch intendierte Ungleichheitsverhiltnisse »kulturalisierend« zudeckt,
anstatt sie analytisch aufzukliren. Im Blick auf die »Schuldigen« an die-
ser Situation Kritisiert er sowohl politisch-national argumentierende
Fundamentalpositionen, als er auch die Kulturwissenschaften in die
Verantwortung fiir diese Entwicklungen einbezieht. Denn mit ihren
zahlreichen Versuchen, soziale Prozesse als kulturell bedingte, durch-
wirkte und erfahrene zu interpretieren, haben die »cultural sciences«, die
»Anthropology« und die »Folklore« (ebd.) als autorisierte Wissens- und
Deutungsinstanzen eben diesen kulturzentrierten Blick in die gesell-
schaftliche Selbstbeobachtung eingefiihrt, legitimiert und dort etabliert.
Im Gegenzug bzw. als angemessene, verantwortliche Reaktion auf diese
mitverschuldete Entwicklung fordert Kaschuba entsprechende Gegen-
mafinahmen von Seiten ebendieser Wissenschaft(en), nimlich »to com-
bat [the culturalization; se] in order to keep pursuing within a democra-
tic framework a paradigm that does not divorce society from culture«
(ebd.).

Kaschuba kritisiert in seiner offentlichen Antrittsvorlesung, die er
vor einem beruflich gemischten, prominent besetzten und gesellschaft-
lich potenten Publikum vortrigt, sein eigenes Fach, dem er zwar den
Status eines »Fachs auf der Suche« (Kaschuba 1995a: 27) zugesteht, und
dessen — strategisch hochproblematische — Wissensproduktion. Kultur-
wissenschaftliches Wissen wird hier nicht als eindeutiges und objektives
Wissen vorgestellt, das der Gesellschaft zu ihrer fortschrittsorientierten
Entwicklung verhelfen wird. Im Gegenteil: Kulturwissenschaft steht im
Kontext von historischem und sozialem Wandel, der ebenso von wissen-

16

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: IRRITATIONEN

schaftlichem wie politischem Kalkiil vorangetrieben und bestimmt wird.
Kulturwissenschaftliches Wissen wird hier in eine Reihe gestellt mit
fundamentalistischen Machtanstrengungen. Kaschuba irritiert hier das
Verstindnis von Wissenschaft als ahistorischer, neutraler und objektiver
Institution des Wissens. Die Irritation ldBt sich konsequenterweise auch
lesen als Infragestellung des »Objektivitits-« und »Wahrheitsgehalts«
von kulturwissenschaftlichem Wissen.

Irritationen — Wie weiter?

Die unbegrenzt-unendliche Diskussion um »Kultur«, die Karikatur der
Volkskundlerlnnen als »Plapperkrdhen« und letztlich die Infragestellung
der (Kultur-)Wissenschaft als Herstellerin und Hiiterin von »objekti-
vem«, »wahrem« Wissen muss eine volkskundlich-kulturwissen-
schaftlich sozialisierte Fachabsolventin fast zwangsliufig irritieren: Was
soll die bissige Replik auf das Fach im Feuilleton einer Tageszeitung?
Warum widmet sich ein Kulturjournalist mit solcher Verve und intellek-
tuellem Uberschuss dem aktuellsten Kongress der Volkskunde? Warum
verstehen plétzlich so viele unterschiedliche Ficher den Kulturbegriff
als ihre neue Losung bzw. Losung, indem sie »Kultur« konsequent als je
eigenen, genuin diszipliniren Wissensbestand definieren? Uberhaupt
stellt sich die Frage, warum (scheinbar) alle und jede/r zu dieser Zei
tber »Kultur« sprechen. Inwiefern bietet der Begriff noch einen allge-
mein inhaltlichen und disziplinir spezifischen Erklirungsgehalt, wenn
so viele unterschiedliche Dinge, Bereiche und Gruppen mit dem einen,
selben Begriff beschrieben werden? Und: Wie erreichen die unterschied-
lichen Sprecherlnnen trotz offensichtlicher Heterogenitit und Inflation
von »Kultur« ein fiir sie selbst-verstindliches Begriffskonzept?

Die zunichst unreflektierte Wahmehmung der skizzierten unter-
schiedlichen Phinomene transformiert sich bei niherem Hinsehen und
lingerem Nachdenken nicht nur zur Infragestellung vorheriger Selbst-
verstindlichkeiten, sondern weitgehend zur »Zerstérung einer Illusion«
(Maasen 1999: 24), die im vorliegenden Fall drei Dimensionen beinhal-
tet: Erstens entpuppt sich das Verstindnis von »Kultur« als eindeutigem,
einer einzigen Disziplin zugeordnetem Begriff als Illusion. Zweitens
wird damit das je fachliche — unter anderem auch das volkskundliche —
Selbstverstindnis ent-tiuscht, die genuine, einzige und einzigartige
»Kulturwissenschaft« zu sein. Und drittens zeigt sich selbst die Kultur-
wissenschaft als Institution in einer illusiondren Evidenz, was ihre Auto-
ritit hinsichtlich »Wahrheit« und politischer »Neutralitit« betrifft.

17

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10:14361/9783838408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. hitps://www.nlibra.com/de/agh - Open Access - TIIEEmEm


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: Shifting Grounds:
Kontextualisierung(en) und Wahl
der Forschungsperspektive

Angeleitet von den obigen Irritationen und Desillusionierungen werden
Differenzen zwischen selbstverstindlich vorausgesetzten Sicherheiten
und dem aktuell Realisierten sichtbar. In diesem Sinn noch einmal an-
ders formuliert stellt sich aufgrund der vielfiltigen Irritationen die Frage,
welche Selbstverstindlichkeiten durch die eingangs geschilderten Szena-
rien so stark herausgefordert werden. Anhand unterschiedlicher fach-
theoretischer Kontextualisierungen sollen im Folgenden die in den skiz-
zierten Irritationen angedeuteten Krisenphinomene sichtbar gemacht
werden. Mit wechselnden Blicken auf die Wissensbestinde diverser
geistes- und sozialwissenschaftlicher Disziplinen wird der historische
und gesellschaftliche Hintergrund beleuchtet, vor dem die referierten In-
fragestellungen ihre Gestaltung finden. Im ersten Teil der Kontextuali-
sierungen erscheinen die fachlich unterschiedlichen Grundlagen noch als
»shifting grounds, die sich in ihren Beschreibungen und Diagnosen des
spiten 20. Jahrhunderts immer wieder verschieben. Die Fixierung eines
spezifisch fachlichen Forschungsfundaments wird immer wieder aufge-
hoben durch die sich gegenseitig iiberschneidenden (Selbst-)Zuschrei-
bungen genuin eigener Fachbestinde durch unterschiedliche disziplinire
Richtungen: Was den einen AutorInnen als genuin sozialwissenschaftli-
che Diagnose des zeitgendssischen Zustandes gilt, reklamieren andere
Forscherlnnen als spezifisch kulturwissenschaftliches Wissen — und um-
gekehrt. Eine Fixierung des Forschungsstandpunkts als einer besonderen
Disziplin zugehérig kann deshalb nicht gelingen. Umgekehrt wird eben
diese Praxis der sich tiberschneidenden Zuschreibungen von der je fach-
lichen Einzigartigkeit geistes-, sozial- oder kulturwissenschaftlichen
Wissens zum empirischen Fund erklirt und zum Gegenstand der hier
unternommenen Untersuchung gemacht.

19

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Die Stabilisierung der Beobachtungsposition, ohne die eine For-
schung ebenso wenig gelingen kann, ermdglicht ein Positionswechsel,
der fiir das konkrete methodische Vorgehen gewihlt wurde. Die Opera-
tionalisierung von Michel Foucaults Diskurstheorie im Sinne und zum
Zweck einer Diskursanalyse eréffnet den Blick auf die oben angedeute-
ten Konstruktionen von spezifischem wissenschaftlichem Wissen, Der
zweite Teil dieses ersten Kapitels beinhaltet dementsprechend die theo-
retischen Grundlagen fiir das methodische Voranschreiten im Verlauf
der Studie, stellt die eingenommenen Perspektiven vor und begriindet
die Wahl des konkreten Untersuchungsfelds sowie des vorliegenden
Quellenmaterials. Daran schliefit sich eine kurze Evaluierung der Er-
kenntnispotentiale dieses Zugangs an, sowie die Reflexion der eigenen
(Subjekt-)Position der Autorin als Forscherin im Feld ihrer Untersu-
chung,

Eine kurze Zusammenfassung soll am Ende des Kapitels den »Gang
der Arbeit« — sozusagen als Lesehilfe — gedanklich fassbar machen. Im
Sinne einer Wegmarkierung folgen hier die thesenartig vorgestellten
Punkte, an denen sich die Untersuchung entlangarbeiten wird.

Kontextualisierung(en): Wechselnde Blicke

Was ist »kulturwissenschaftliches« Wissen? —
»Fiktion« oder »Wahrheit«?

Die Moderne ist sich selbst Thema. — Zu dieser Diagnose gelangen letzt-
lich alle Autorlnnen, die sich — egal unter welcher disziplindren Perspek-
tive und mit welchem spezifischen Erkenntnisinteresse — mit der Zeit
seit rund 200 Jahren und deren (Selbst-)Etikettierung als »Moderne« be-
schiftigen. Neben oder eben gerade mit allen historischen sowie struktu-
rellen Verdnderungen, die in und fiir diese Zeit fassbar (gemacht) wer-
den, liegt die Charakteristik dieser »Epoche« darin, sich selbst in ihrer
Spezifik zu beobachten, zu beschreiben, zu analysieren, zu kommentie-
ren und letztlich auch sich kritisch zu reflektieren. Priagnant formuliert
Alois Hahn die Moderne in diesem Sinn als »Projektc der Selbstdeu-
tung von Gegenwart« (Hahn 1999: 19), Diese Selbstdeutung erfasst in
unterschiedlicher Rhythmisierung, Art und Intensitit die Gesellschaft,
das Individuum sowie die unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilbe-
reiche, deren Ausdifferenzierung als weiteres Strukturelement der Mo-
derne gilt (vgl. Luhmann 1997: Beck/Bonf}/Lau 2001). Unter dieser Per-
spektive auf die Zeit seit ungefihr Ende des 18. Jahrhunderts als sich
selbst reflektierende und beobachtende »Moderne« gewinnt das Wissen

20

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

— als Prozess und Produkt des Beschreibens, Analysierens und Deutens

eine neue Position und Qualitit innerhalb der Gesellschaft: Mit der
Aufklirung entwickelt sich eine gegeniiber vorher verdnderte Art des
Erwerbs und der Definition von Wissen. Gemeint ist damit die Tatsache,
dass

»die Gesellschali systematisch erfahrungsbasiertes Wissen zu produzieren be-
ginnt und es von Metaphysik und Religion zu unterscheiden und zu priferieren
lernt. Die Aufklirung fordert und erfindet fortan subtraktive Verfahren, die al-
les phiinomenale Wissen von Aberglaube, Vorurteil und Illusion zu befreien
suchen (Immanuel Kant), um schlieBlich, zumindest approximativ, die reine
Vernunft hervortreten zu lassen«. (Maasen 1999: 5)

Die sichtbare Realitit, die Erfahrung (oder »Empirie«) dieser Realitit
und die kontrollierbare, wie qualifizierbare Wiedergabe dieser Realitit
zeigen sich ab jetzt in einem neuen — aufgeklért-klaren — Licht und mit
neuem Anspruch als »objektives« Wissen.

Die neue Unterscheidung und Bewertung des Wissens zieht glei-
chermafien neue Perspektivierungen nach sich — vom Menschen auf sich
selbst, auf seine Umwelt, auf die anderen, auf die Gemeinschaft, Gesell-
schaft und den Staat —, die nunmehr ohne Umweg iiber eine ausserwelt-
liche Transzendenz wahr-genommen, beschrieben und interpretiert wer-
den konnen, was gleichzeitig neue Inverhiltnissetzungen von Mensch,
Natur, Individuum, Kollektiv und Staat mit sich bringt. Die Konsequenz
dieses (neuen) Status »objektiven« Wissens liegt darin, dass sich die Re-
lationen, mnerhalb derer sich jedes Individuum gesellschaftlich bewegt
und befindet, qualitativ verindern: Das Verhiiltmis des Menschen zu sich
selbst, zu anderen und der Umwelt wird jetzt als durch den Menschen
bestimmt und somit auch durch ihn veridnderbar gedacht,

Trotz Aufklirung und der darin liegenden Vorstellung, die Erfah-
rung und Kontrollierbarkeit zu Grundpfeilern des (wissenschaftlichen)
Wissens und damit auch des eigenen Selbstverstindnisses zu machen, ist
die Moderne sich ihrer selbst nicht (selbst-)bewusst genug, dass sie die
systemischen und handlungsanleitenden Unterstellungen als solche be-
nennen und sichtbar machen wiirde. Typisch fiir die (frithe) Moderne ist
im Gegenteil die Verselbstindlichung ihrer Wissensfundamente anhand
von »Anthropologisierungs- und Naturalisierungsprozessen« (Beck/
Bonfi/Lau 2001: 21). Ab jetzt steht deshalb ein immanenter Wahrheits-
anspruch des Wissens, der allein auf den Menschen und die Natur ge-
griindet ist, und ein transzendenter, der sich auf Gott und/oder die Meta-
physik beruft, in gegenseitiger Konkurrenz. Diese konkurrierende Wis-
senserzeugung und -positionierung zeigt sich im Folgenden als unab-

21

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

schliefibarer Prozess, indem die moderne Differenzierung eine stetige
Erweiterung und Entfaltung von Wissen und Handlungsformen, Institu-
tionen und Medien produziert, die immer wieder um die eine »Wahr-
heit« rivalisieren. Demgegentber biindelt »ein ganz neues Mal} von Ein-
heit stiftenden Diskursen und von Disziplin generierenden Dispositiven«
die drohende Uniibersichtlichkeit, um das Uberhandnehmen immer neu-
er Moglichkeiten und Wissensinhalte handhabbar zu machen (vgl. Hahn
1999: 24). Die Konkurrenz generiert so eine doppelte Struktur: Einer-
seits treibt der Kampf um die »Wahrheit« die Herstellung von Wissen
stindig weiter an; andererseits verlangt die steigende Uniibersichtlich-
keit der Wissensbestinde nach Systemen der Ordnung und Disziplinie-
rung, um das » Wahre« vom »Falschen« trennen zu kénnen.

Aufgrund dieser Ausgangslage und Prozessualitit erhilt das wissen-
schaftliche Wissen in der Moderne nicht nur grundsitzlich einen neuen
Status; seine Spezifik und Qualitit der »Objektivitit« stehen unter per-
manenter Beweislast, sich als das »wahre«, »richtige« Wissen zu erwei-
sen und bleibt so in Konkurrenz zu anderen Arten des Wissens (als sub-
jektives, religiéses oder metaphysisches Wissen). Die unterstellte
Selbstverstindlichkeit des Vorrangs von »Natur« und »Erfahrungg
gegeniiber »Gefiihl« und »Glaube« bringt eine Privilegierung des wis-
senschaftlichen Wissens hervor, das in der Folge eine

»Restrukturierung und neue Hierarchisierung der gesellschaftlichen Wissens-
systeme [herbeifithit; se], die auf eine Abwertung des alltidglichen wie berufli-
chen Erfahrungswissens und eine Aufwertung des Theorie- und Uberprii-
fungswissens, des instrumentellen Naturzugriffs und der Kontrollrationalitét
hinauslaufen« (Beck/Bonfi/Lau 2001: 22).

Ein wesentlicher Aspekt des wissenschaftlichen Wissens liegt in seiner
expliziten Differenz zu anderen Arten des Wissens und damit auch zu
anderen Arten der Wirklichkeitsdeutung. Die Unterscheidung der Wis-
sensarten basiert auf einer qualitativen Bewertung diversen Wissens: Er-
fahrungsbasiertes, intersubjektiv tiberpriifbares und nachvollziehbar
wiederholbares Wissen gilt jetzt als »gesichertes«, als »wahres« Wissen
im Vergleich und Gegensatz zu religios glaubensorientierter oder meta-
physisch spekulativer Wahrheit (ebd.).

Die Herstellung, Verwaltung und Verbreitung des »gesicherten,
»verlisslichen« Wissens wurde in der Moderne auf das neu gegriindete
Fundament der Humboldtschen Universitit gestellt. In ihrer institutio-
nellen Struktur bestehend aus unterschiedlichen Einheiten, sprich Fakul-
titen, Departementen, Disziplinen und einem hierarchisierten Netz aus
zahlreichen Subjektpositionen, gestaltete sich die Universitiit selbst als

22

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

System der inneren Differenzierung und Konkurrenz aus. Mit der zu-
nehmenden Einrichtung und Etablierung immer neuer Universititsinsti-
tute und Disziplinen manifestierte sich die Konkurrenz des Wissens nun
sowohl auf der inhaltlichen wie auch auf der materiellen Ebene, indem
die jeweilige Ausstattung mit eigenen Ridumen, Bibliotheken und perso-
neller Infrastruktur als Kampf um die materiellen Ressourcen der jewei-
ligen Universitit ausgefochten wurde (vgl. Kiittler et al. 1993: 352;
Langewiesche 2004: 38f)." Fir den deutschsprachigen Bereich West-
europas bedeutete dies im Horizont des deutschen Idealismus, dass »die
Wissenschaft als eine sich selbst produzierende, autopoietisch geschlos-
sene Ordnung kommunikativer Operationen [konzipiert wurde: se], die
sich in den Universititen organisatorisch verdichte[te]« (Brunkhorst
2004: 82).

Strukturiert war die organisatorische Ordnung der Universitit durch
die vier Grundpfeiler der Einheit von Forschung und Lehre, der Einheit
von Wissenschaft und Bildung, der Einheit von Wissenschaft und Auf-
klirung sowie der Einheit der verschiedenen Wissenschaften an sich, die
in dieser Form vier Basisfunktionen der Universitit fiir die Gesellschaft
zusammenfassten: »Im Zentrum steht die kognitive Funktion der stindig
erweiterten Reproduktion des Wissens der Gesellschaft« (ebd.: 83), wel-
che in der Universitidt mittels lernendem Forschen und forschendem
Lernen hergestellt und vermittelt wurde. Zweitens beinhaltete die Uni-
versitit die

»Funktion der allgemeinen Bildung, durch die das kognitive Wissen sich sei-
ner gesellschaftlichen Umwelt mitteilt und anpasst. [...] Drittens erfiillt[e] das
offentliche Engagement von Universititslehrern und Studenten die »intellek-
tuelle« Funktion einer Partizipation der Wissenschaft an der Selbstaufklirung
eines Massenpublikums, die von Biirgerrechtsbewegungen bis zum Wissen-
schaftsjournalismus reicht.« (ebd.)

Und viertens stellte die Universitit die inhaltliche wie personelle Repro-
duktion der Verwaltung und (Schul-)Bildung sicher (ebd.: 83f; vgl. auch
Mittelstral 1997: 36: Daum 1998: vom Brocke 1999: 201). Den Kern,
von dem diese Funktionen ausgingen, bildete im Wesentlichen die For-
schung (vgl. Weingart 2001: 64). Die Universitiit als Institution entwi-
ckelte seit dem 19. Jahrhundert fiir dieses als »Forschung« qualifizierte
Wissensprozedere legitime Verfahren, deren Definitionsmacht in ihren
eigenen Hinden lag. Uber den Grundpfeiler der Lehre — in ihrer Einheit

1 Diese interne universitire Konkurrenzstruktur setzte sich konsequent auf
deren nationaler wie internationaler Organisationsebene fort (vgl. vom
Brocke 1999: 200).

23

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

mit der Forschung — leitete sich dieses Verfahren, seine Autoritdt und
Legitimitit weiter an diejenigen, die als Studierende den gesellschaftli-
chen wie universitiren Nachwuchs und damit die existenzsichernde Zu-
kunft der Universitit als Institution und als gesellschaftliches Funktions-
system darstellten. Die »Lehre« — als sozialisierende Einiibung in die
wissenschaftliche Wissensproduktion — bildete so das sichernde Verbin-
dungsstiick zwischen dem bisherigen und dem zukiinftigen Wissen in
seiner institutionell autorisierten und autoritativen Form als validiertes,
»wahres« Wissen (vgl. Kiittler 1993: 352).

Das wissenschaftliche Wissen erlangt in diesem Sinn in der moder-
nen Gesellschaft einen Status, der sich iiber ganz unterschiedliche und
vielfiltige Funktionen definiert:

»Forschung hat viele Gesichter und viele Aufgaben — selbstgestellte und an sie
gestellte. Dazu gehéren: das Wissen zu mehren, die Zukunft der Leonardo-
Welt zu sichern, ihre Rationalitit zu fordern, am epistemischen Wesen des
Menschen, seinem Vernunftwesen, zu arbeiten, im schwierigen Geldnde von
Wissen, Kénnen und Diirfen zu mandvrieren. Forschung — und aller For-
schung voran die Naturforschung — entdeckt die Welt, schafft die Welt und er-
klirt und deutet die entdeckte und die geschaffene Welt. Zugleich erweist sich
ein derartiger Auftrag als eine unendliche Aufgabe. Und das ist das GroBartige
an der Forschung: Sie ist nie fertig, und sie bleibt immer jung. Nicht weil der
forschende Verstand endlich und ewig pubertiir, sondern weil er ungeheuer
cinfallsreich und unternehmungslustig ist. Mit ihm wiederum bleibt auch die
Leonardo-Welt lebendig und jung — wenn sie nur will. Welch ein Auftrag und
welch ein Mall an Erfiillung!« (Mittelstral3 1998: 178)

Als Pointe dieser historischen Skizze lafit sich konsequent an diese em-
phatische Darstellung der Wissenschaft durch Mittelstral3 anschliefien,
dass sich die Moderne grundsitzlich als ihre eigene »Reflexionsmaschi-
ne« betitigt. Wissenschaftliches Wissen fundiert, profiliert und motiviert
die gesellschaftliche Entwicklung in der Moderne, wodurch dem wis-
senschaftlichen Wissen zusitzlich eine grundsitzlich politische Qualitit
zukommt, was Nico Stehr folgendermafen formuliert:

»Modern societies have made dramatic advances in the intellectual appropria-
tion of nature and society. There exists an immense stock of objectified
knowledge that mediates our relation with nature and with ourselves. In a gen-
eral sense, this advancement used to be seen, in earlier contexts, as a form of
modernization and rationalization that would lead to a »unity of civilization«.
This second nature overshadows the primary nature of humans. The real and
the fictional merge and become indistinguishable. Theories become facts, yet
facts cannot police theories.

24

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

It is only after the societal significance of such opposites and oppositions has
been understood that the full sociological significance of knowledge can be-
come clear. Such a perspective leads to the realization that knowledge is in-
creasingly the foundation of authority, that access to knowledge becomes a
major societal resource as well as the occasion for political and social strug-
gles.« (Stehr 2005: 117)

Der Status von wissenschaftlichen Wissen kann fiir die Moderne konse-
quent als funktionaler Status beschrieben werden. Als »objektives« und
deshalb »wahres« Wissen, das universitir institutionalisiert und proze-
duralisiert wird, beansprucht das wissenschaftliche Wissen einen privi-
legierten Status fiir die deutende Beschreibung der gesellschaftlichen
Realitdt und wird so sowohl zu einer Ressource von Politik als auch in
seiner eigenen Qualitdt an sich »politisch«.

Im Verlauf der letzten zwei Dekaden des 20. Jahrhunderts mani-
festiert sich eine auffillige Verdnderung hinsichtlich des Status des wis-
senschaftlichen Wissens: Die »Wahrheit« und die Privilegierung wis-
senschaftlicher Autoritit zeigen (plétzlich) Risse. Im Feld der Ethnowis-
senschaften entwickelt sich in den 1980er Jahren — angefiihrt von anglo-
amerikanischen ForscherInnen — eine Diskussion {iber die Repriisenta-
tionskraft ethnologischen Wissens, die als »Writing Culture«-Debatte in
die Forschungsgeschichte eingehen wird (vgl. Clifford/Marcus 1986). In
zum Teil vehement gefiihrten Auseinandersetzungen wird die Autoritit
und Legitimitdt von kulturwissenschaftlichem Wissen hinterfragt. Die
These, die als Kernpunkt der Verhandlungen gelten kann, besagt, dass
viel eher von einer Konstruktion dessen gesprochen werden muss, was
wissenschaftlich beobachtet, festgehalten, analysiert und interpretativ
ausgewertet wird, als von einer »wahren« im Sinne von »objektiv-
neutralen« Reprdsentation menschlicher Realitit (vgl. Clifford/Marcus
1986). In die neue Verhandlung und Reflexion ethnologischer Wissens-
herstellung gerieten letztlich nicht allein die Produkte der Ethnowissen-
schaften, sondern auch deren Praxis und Produktionsbedingungen. Die
neue Skepsis gegeniiber den eigenen (kultur-)wissenschaftlichen Instru-
menten — die Begriffe, theoretischen Konzeptionen, die Rhetorik, die
ForscherInnenposition und das methodische Vorgehen — fithrte zu einer
mindestens zehn Jahre andauernden Diskussion iiber den Status kultur-
wissenschaftlichen Wissens, der sich tiber den engeren Kreis der anglo-
amerikanischen Kulturanthropologie auch in diverse geistes- und sozial-
wissenschaftliche Ficher des westeuropdischen — und vor allem des
deutschsprachigen — Raums ausdehnte (vgl. Bachmann-Medick 1996;
Schéttler 1997; Lipp 1998).

25

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Auch in der deutschsprachigen Volkskunde markierte die Diskussion
um die Konstruktion — statt Reprisentation — von »Kultur« einen Punkt,
nach dem die Forscherlnnen nicht mehr von einem positiven Abbild kul-
tureller Realitdt durch die Wissenschaft sprechen konnten. Wolfgang
Kaschubas eingangs zitierte Antrittsvorlesung signalisiert fiir den diszi-
plindren Zusammenhang der Volkskunde das Datum, seit dem die Kon-
struktionsthese kulturwissenschaftlichen Wissens im diskursiven Raum
steht und von dort her immer wieder neu thematisiert werden muss. In
der Folge von Kaschubas publizierter »Kulturalismus«-These, deren
Ausgangspunkt die Frage nach der gesellschaftlichen Funktion und den
(politischen) Konsequenzen in und fiir die Gesellschaft volkskundlich-
kulturwissenschaftlichen Wissens darstellte (vgl. Kaschuba 1995), wird
das Thema im Fach diskursiv variiert. Die anfinglich als situativ wahr-
genommene Irritation zu Kaschubas These und deren — fast schon multi-
plizierten — Verbreitung und Rezeption zeigt sich jetzt im Kontext des
modern hervorgebrachten, privilegierten Status von wissenschaftlichem
Wissen als der spiaten Moderne eigene Krise des (kultur-)wissenschafi-
lichen Wissens. Nicht mehr allein in Konkurrenz, sondern geradezu in
Frage steht jetzt der »Objektivitits-« und »Wahrheits-«Gehalt von (kul-
tur-)wissenschaftlichem Wissen.

Die Entwicklung im Feld der Ethnowissenschaften bildet allerdings
keineswegs eine Ausnahmeerscheinung ab, sondern steht exemplarisch
fir eine Transformation, die den ganzen Bereich wissenschaftlicher
Wissensgenerierung erfasst hat. Auch in anderen Fachbereichen und
Wissenschaftszweigen wird die friihere Selbstverstindlichkeit einer spe-
zifischen, ja eigentlich metagesellschaftlichen (und damit auch meta-
historischen) Qualitit des wissenschaftlichen Wissens in Frage gestellt.
Was die Substanz und Spezifik von wissenschaftlich hergestelltem Wis-
sen ausmacht — wenn iiberhaupt eine solche weiter behauptet werden
kann —, wird jetzt generell einer eigenen Reflexion unterzogen (vgl.
Maasen 1999:; Weingart 2003). Diese Hinterfragung umfasst nicht nur
den eigenen zeitgendssischen Zustand des wissenschaftlichen Wissens,
sondern sie wird auch historisch retrospektiv und gesellschaftlich wie
lokal angewendet und somit grundsitzlich auf den Status wissenschaftli-
chen Wissens ausgedehnt:

»Doch schon ein oberflichlicher Blick in die Geschichte der Wissenschaft 1af3t
gleichermalien Zweifel am zeitlosen und universalen Wahrheitscharakter wis-
senschaftlichen Wissens aufkommen. Auch wissenschaftliches Wissen verin-
dert sich und damit auch das, was als wahr gilt. Gleichwohl zeichnet es sich
durch seinen Sonderstatus aus, allen anderen Wissensformen iiberlegen zu
sein. Wenn es auf den ersten Blick auch den Anschein haben mag, dass die

26

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

fraglose Geltung >wahren< Wissens nicht iiberraschend ist, gerade weil es
ywahres¢ Wissen ist, so wird bei genauerer Betrachtung doch erkennbar, dass
die Produktion und Geltung dieses Typs von Wissen viel voraussetzungsrei-
cher und damit unwahrscheinlicher ist. Die Produktion und allgemeine Gel-
tung »gesichertenc Wissens setzt ndmlich voraus, dass es von allen gesell-
schaftlichen Strukturen — Kulturen, Ethnien, Klassen, Gruppen, Religionen
und iiberdies von Raum und Zeit — abstraliert, d.h. in sozialer Distanz zu ih-
nen steht. Damit dies méglich ist, bedarf es besonderer sozialer Bedingungen
und spezifischer historischer Konstellationen, die zunéchst nicht iiberall in der
Welt gegeben waren.« (Weingart 2003: 7f; Hervorhebung 1.0.)

Von dieser Position aus gesehen veridndert sich die Perspektive auf die
Forschung und ihr Wissen wesentlich: Erstens manifestiert sich die
Thematisierung des Status und der Art von kulturwissenschaftlichem
Wissen als Krisendiagnose tiber die Autoritit von wissenschaftlichem
Wissen in der spiten Moderne. Die grundsitzliche Frage ist gestellt, ob
wissenschaftliches Wissen in der spiten Moderne {noch) »Wahrheit« re-
prisentiert — oder ob sie das tiberhaupt je getan hat. Die wissenschaftli-
che Herstellung von Wissen wird so gleichzeitig zur Verhandlungsmas-
se, wie sie von der Wissenschaft selbst wieder aufgegriffen wird und
zum eigenen Forschungsprojekt der Wissenschaft mutiert. Der Blick auf
Wissenschaft — und ihr Wissen — ist konsequenterweise (spitestens ab
jetzt) ein historisierender, soziologisierender und kulturalisierender
Blick, was Weingart theoretisch folgendermafien iibersetzt: »Die ein-
schligigen Konzepte sind: epistemische bzw. Wissenskulturen, Wissens-
formen, Wissensgesellschaft.« (Weingart 2003: 127) Als Frage fiir die
hier vorliegende Untersuchung umformuliert heifit das: Welchen Status
nimmt das volkskundlich-kulturwissenschaftliche Wissen am Ende des
20. Jahrhunderts fir sich in Anspruch? Welcher Art und von welcher
Qualitit muss dieses Wissen sein, damit es seine gesellschaftliche Auto-
ritit (re-)stabilisieren kann?

Was ist »Kultur«? —
Wissenschaftliches oder politisches »Interpretament«?

Als charakteristischer Kern der modernen Veridnderung gegeniiber fri-
heren Organisationsformen von Gesellschaft kann deren institutionali-
sierte und prozeduralisierte Selbst-Orientierung gelten, Die Moderne be-
titigt sich als ihre eigene Reflexionsmaschine, die unterschiedliches
Wissen iiber die Gestalt der Wirklichkeit zur Herstellung ihrer eigenen
gesellschaftlichen Ordnung funktionalisiert. Entscheidend und wesent-
lich ist dabei: Weltdeutung wird in diesem Kontext zur Gesellschafts-
deutung.

27

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Wissen spielt unter dieser Perspektive eine zentrale, institutionell
verzeitlichte Rolle im Prozess der Vergesellschaftung, Die konkreten
Verfahren fiir diese multiple Selbstreprésentation und -reproduktion
stellt unter anderem die Wissenschaft zur Verfiigung. Die strukturelle
Einbindung der Wissensgenerierung in dieses selbstorientierende Projekt
erreicht die moderne Gesellschaft dadurch, dass sie spezifische Wissens-
institutionen bildet, die in ihrem Fokus auf die individuelle wie kollekti-
ve Selbstwerdung zu eigentlichen Wissensinstanzen mutieren. »Instan-
zen« sind sie in dem Sinne, dass sie sowohl die Verfahren der Wissens-
herstellung als auch diejenigen ihrer Evaluierung im Sinne des »gesi-
cherten« — also auch immer noch »wahren« Wissens — entwickeln und in
ihren institutionellen Hénden halten. »Instanzen« sind sie aber auch in
dem Sinne, dass sie gegeniiber anderen Anspriichen der Wahrheitsver-
tretung auf ihren eigenen Praktiken und Produkten des Wissens (als pro-
zeduralisierte Titigkeit) bestehen, und diese als die »wahren« durchzu-
setzen versuchen.

Pointiert formuliert sich die Qualitit des wissenschaftlichen Wissens
zum spiten Zeitpunkt der Moderne in seiner Funktion als Instrument der
Vergesellschafiung (im Sinne der gesellschaftlichen Identititsbildung
und Reproduktion), das dementsprechend grofies soziales Gewicht hat,
Umgekehrt wichst mit diesem Gewicht aber auch die Labilitit der Auto-
ritit tiber diese Funktion, denn:

»Nur das eine wissen wir mit Bestimmtheit: Das Wissen nimmt bestindig zu,
die Wissenskugel wiichst und mit ihr wachsen die Beriihrungspunkte mit dem,
was wir noch nicht wissen. Und noch etwas wissen wir, das uns jetzt wieder
auf das Stichwort Verantwortung zuriickfiihrt: Unsere Fihigkeiten, mit einem
wachsenden Wissen auch orientierungsméfiig Schritt zu halten, nehmen ab. Es
gehort zu den Erfahrungen einer Leonardo-Welt, dass mit der erwihnten Un-
iibersehbarkeit des Wissens seine zunechmende Unbeherrschbarkeit einhergeht.
Und hier liegt dann die eigentliche Sorge begriindet: Nicht dass das Wissen
wiichst und uniibersehbar wird, ist das Beunruhigende, Besorgniserregende,
sondern unsere immer evidenter werdende Unfihigkeit, mit diesem Wissen
verniinftig umzugehen. Die Sicherheit des positiven Wissens und des Kon-
nens, zumal des technischen Kénnens, nimmt zu; die Sicherheit normativer
Orientierungen nimmt ab. In klassischer philosophischer Terminologie ausge-
driickt: wissenschaftlicher Verstand und praktische Vernunft entwickeln sich
auseinander. Der eine, der wissenschaftliche Verstand, ist grofl und stark, die
andere, die praktische Vernunft, ist schwach und verzagt. Oder in der sportli-
chen Sprache unserer Zeit: Im Wissen sind wir Weltmeister, in der Bewilti-
gung wissenserzeugter Probleme meist blutige Amateure.« (Mittelstrall 1998:
771)

28

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

Galt fir die frithe Moderne ihr Glaube an den Fortschritt und die sich li-
near entwickelnde Verbesserung der Gesellschaft noch als Fundament
und Horizont ihrer Orientierung, ist ¢ben diese Sicherheit, die eigene
Gegenwart steuern und die Zukunft selbst bestimmen zu kénnen, in der
spiten Moderne briichig geworden. Ob, inwiefern und welche Art von
Wissen der Gesellschaft dient, steht jetzt im Brennpunkt des Interesses
und definiert den Kern der Konkurrenz um das Wissen.

In eben diesen Kontext reiht sich die Briichigkeit und diskursive
Verhandlung um den Kulturbegriff am Ende des 20. Jahrhunderts im
deutschsprachigen Europa ein. Wie Helduser und Schwietring feststel-
len, remanifestiert sich der Kulturbegriff im wissenschaftlichen Spre-
chen der spiten Moderne mit neuer Autoritit:

»Nachdem der Kulturbegriff spitestens seit der Mitte des 20. Jahrhunderts hin-
ter andere Leitbegriffe wie »System«, »Strukturc oder »Gesellschaft« zuriickge-
treten war, stiitzt sich die aktuelle Diskussion zum Teil auf Wiederbelebungs-
versuche fritherer Debatten spiitestens seit den siebziger Jahren des zwanzigs-
ten Jahrhunderts. Hinzu kommen jedoch genuine Anregungen aus neuen theo-
retischen Konzeptionen wie beispielsweise aus der Diskursanalyse und dem
Konstruktivismus, die zugleich eine Reformulierung dlterer Ansitze erlau-
ben.« (Helduser/Schwietring 2002: 8)

Diese neuen Anregungen und Perspektivierungen anhand des Kulturbe-
griffs verdanken sich auch der gesellschaftlich veriinderten Situation —
und damit ebenso der sozial virulenten Problemagenda — in deren Ver-
bindung die Diskussionen mit und um »Kultur« stehen:

»Die wissenschaftliche Konjunktur der Kultur ist auch ein Anzeichen fiir eine
neue gesellschaftliche Aushandlung des Kulturellen, die unter anderem eine
Debatte um dessen Grenzen und Entgrenzungen einschlieit. So haben einer-
seits die Diskussionen um Gentechnik, kiinstliche Reproduktion, kiinstliche
Intelligenz oder virtuelle Realititen in den letzten Jahren dazu beigetragen,
dass die Schwelle von Kultur und Natur zunehmend problematisch geworden
ist [...]. Andererseits gehort zu den Entgrenzungen des Kulturbegriffs auch
dessen politische Instrumentalisierung, wie sie am deutlichsten in der Rede
vom »Kampf der Kulturen< zum Ausdruck kommt [...]. Hieran zeigt sich bei-
spielhaft ein »Kulturalismus< (Kaschuba 1995), in dem neue globale und lokale
Konfliktlinien erzeugt und im Zuge dessen politische Konflikte kulturell ge-
deutet oder ethnisiert werden [...]: »Kultur ist zu einem leicht entflammbare[n]
Wort geworden [...], an dem sich Kriege entziinden« [...].« (ebd.: 9)

Die Frage nach dem Status und der Art des wissenschaftlichen Wissens
fiihrt konsequent zur Frage nach dem Verhiiltnis, in dem wissenschaftli-

29

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

ches Wissen zur Gesellschaft steht, Die Thematisierung einer méglichen
strategischen Inanspruchnahme bzw. Instrumentalisierung von kultur-
wissenschaftlichem Wissen fir politische (partikulidre) Interessen provo-
ziert die grundsitzliche Frage nach der Qualitit von (kultur-)wissen-
schaftlichem Wissen. In der Definition von wissenschaftlichen Begriffen
— und ganz speziell demjenigen der »Kultur« — als »Interpretamenten«
(Kaschuba 1995a: 32) bestimmt die Frage nach dem Ziel und Zweck
von kulturwissenschaftlichem Wissen die Perspektive der Reflexion. In
einer Wiederaufnahme der anfinglichen Irritation tiber die zeitgendssi-
sche Kulturinflation entfaltet bzw. transformiert sich die Infragestellung
von »Kultur« als effektiver und effizienter wissenschaftlicher Kategorie
durch politische Inanspruchnahme zur Fragestellung nach der Potenz
und den Potentialen kulturwissenschafilicher Begrifflichkeit(en). Als
konkrete Frage formuliert, ldfit sich dies folgendermalien fassen: Wel-
chen Erkliarungswert und welche gesellschaftliche Wirksamkeit besitzt
der volkskundliche Kulturbegriff? Fiir wen und zu welchem Ziel wird
volkskundlich-kulturwissenschaftliches Wissen hergestellt? Und letzt-
lich in einer iibergreifenden Perspektive akzentuiert: Wirkt kulturwis-
senschaftliches Wissen am Ende des 20. Jahrhunderts (noch) als poten-
tes Instrument der Vergesellschaftung?

Wer braucht die Geistes- und Sozialwissenschaften?
— Kritische Nachfragen, oder: Legitimationskrise

Die kritische Infragestellung des wissenschaftlichen Wissens, die seine
produzierende wie autorisierende Institution der universitiren Wissen-
schaft als die Reprisentantin und Garantin von »wahrem« Wissen mit in
diese »Kritik« einbezieht, findet ihren Ausdruck unter anderem in der
Selbstreflexion der Geistes- und Sozialwissenschaften, wie sie seit den
spiten 1980er Jahren auf der Wissenschaftsagenda auftaucht (und seit-
her nicht mehr verschwunden ist). Die Frage »Geisteswissenschaften,
wozu?« (Krummacher 1988), deren In-Fragestellung als »sogenannte
Geisteswissenschaften« (Prinz/Weingart 1990; Hervorhebung se) und
die auf eine Reflexion hinweisende »Denkschrift« iiber die »Geisteswis-
senschaften heute« (Frithwald et al. 1991) stimmen auf eine neue Phase
der geistes- und sozialwissenschaftlichen Entwicklung ein. In regel-
mifiiger Folge erscheinen ab jetzt Publikationen, die sich speziell die-
sem Thema widmen (vgl. Geisteswissenschaften, wozu? 1988; Geistes-
wissenschaften heute 1997; Geisteswissenschaften wozu? 1997; Geistes-
wissenschaften und Innovationen 1999; Geisteswissenschaften und Wis-
senschaftspolitik an der Schwelle zum dritten Jahrtausend 1999). Die
unterschiedlichen Beitrige und Biicher liefern Bestandesaufnahmen des-

30

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

sen, was die Gegenstiande, die Fragestellungen, die Erkenntnisinteressen
aber auch die »Perspektiven der geisteswissenschaftlichen Forschung,
[...] ihre Leistungsfihigkeit, ihre Rolle und ihre Legitimation im Wis-
senschaftssystem und Giber dieses hinaus« (Frihwald et al. 1991: Klap-
pentext) darstellen. In Zweifel gezogen, ausfithrlich debattiert und auch
immer wieder restituiert wird jetzt die »scheinbare[...] Funktion als
»Orientierungswissenschaften«« (Prinz/Weingart 1990: Klappentext):

»Uber generelle Sinnstiftung hinaus traut man den Geisteswissenschaften
durchaus auch eine spezifische handlungsleitende »Orientierungsfunktion« zu,
wenn diese auch noch kaum entwickelt sei. Sie gewinnt ihre Relevanz eben-
falls daraus, dass sich die Gesellschaft zunehmend durch die negativen Konse-
quenzen ihrer eigenen — nicht nur naturwissenschaftlich-technischen — Moder-
nisierung iiberrascht und sich als »Risikogesellschaft¢ begreift.« (Vgl. Meier/
Schimank 2004: 104f)

Thren wichtigsten und prominentesten Vertreter der geisteswissenschaft-
lichen Orientierungsfunktion finden die unter diesem Label zusammen-
gefassten Wissenschaftsdisziplinen in Jirgen Mittelstra3, der in ver-
schiedenen Publikationen von der Funktion geisteswissenschaftlichen
Wissens gesprochen und fiir dessen unabdingbare Notwendigkeit pli-
diert hat:

»[T]atsichlich ist die argumentative und die konstruktive Kraft des Denkens,
auf die die moderne Welt in ihren Rationalitéitsstrukturen angewiesen ist, nicht
allein eine Sache der anderen Wissenschaftsseite. Von deren Rolle die Geistes-
wissenschafien zugunsten allein bewahrender und erzihlender Funktionen
auszunehmen, wiire nicht nur fiir die Geisteswissenschaften hochst abtriiglich
— sie fielen wohl endgiiltig dem wissenschafisideologischen Fluch Snows zum
Opfer -, sondern auch fiir die Kultur der modernen Welt selbst. Diese verlore
ein Organ, das nicht nur zeigt, in Geschichten zeigt, wie es war und wie es
sein konnte, sondern auch sagt, begriindet sagt, wie es ist und wie es sein soll-
te. Um das zu leisten, haben die Geisteswissenschaften nicht nur Sensibilisie-
rungsgeschichten, Bewahrungsgeschichten und Orientierungsgeschichten zu
erzihlen, sie miissen auch selbst deuten, erkliren, argumentieren und konstru-
ieren kénnen. Die vom Kompensationsmodell angebotene Sicherheit fiir den
geisteswissenschaftlichen Verstand ist eine friigerische Sicherheit. Sie la6t ge-
rade jene Krifte, eben die erkldrenden, argumentierenden, konstruktiven Krif-
te, verkiimmern, ohne die sich in der Wissenschaft keine Disziplin halten
kann.« (Mittelstra 1998: 98f; Hervorhebungen 1.0.)

Mittelstrafl nimmt mit dieser Aussage nicht nur Partei fir die Geistes-
wissenschaften und deren potentielle Qualititen, sondern er positioniert

31

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

sie auch dezidiert neu: Von der Antithese der »zwei Kulturen«, die aus
den wissenschaftstheoretischen und -politischen Argumentationen seit
Snows entsprechender AuBerung (vgl. Snow 1967) nicht mehr wegzu-
denken ist, hilt er nicht nur wenig, sondern er sicht darin ein gefihrli-
ches Hindernis fur die sinnvolle — im doppelten Sinn der bedeutungsvol-
len und existentiell wichtigen — Herstellung und Verwendung von wis-
senschaftlichem Wissen in der spiten Moderne. Die Trennung von Na-
tur- und Geisteswissenschaften als miteinander unvereinbare »Kulturen«
reduziert die letztere auf eine Kompensationsfunktion (vgl. Marquard
1986), die sowohl fiir sie selbst als auch fiir die Gesellschaft fatale Fol-
gen hat. Nicht nur die Geisteswissenschaften sind so auf »ein beharren-
des, bewahrendes, erinnerndes Bewusstsein« festgelegt (Mittelstraly
1998: 96), sondern auch die Gesellschaft wird auf eine rein technisch-
industrielle Entwicklung und Innovation verwiesen, die der Komplexitiit
realer Gesellschaftlichkeit nicht gerecht wird (oder werden kann) (vgl.
Mittelstraly 1998: 110-133). Ebenso vehement adressiert er deshalb auch
die finanzielle »Krise« der Universitit, die er nicht allein strukturell
durch wachsendes Wissen, wachsende Studierendenzahlen und eine
wachsende Infrastruktur bedingt sieht, sondern ebenfalls im Kontext der
streng getrennten Funktionsrelevanz von natur- und geisteswissenschaft-
lichem Wissen verortet, was Sabine Maasen folgendermafien kommen-
tiert:

»Heute reden wir, wie Jiirgen Mittelstrad beklagt, iiber Universititen wie iiber
Stadtwerke und Finanziimter. Zwar gehe es auch heute noch um die Verbesse-
rung von Forschung und Lehre, doch nur bei gleichzeitiger Kosteneinsparung.
Die Kosten dieser Kosteneinsparungen gerieten jedoch in emphatischen Vi-
sionen von blithenden Universitiitslandschaften leicht aus dem Blick. Zu den-
ken sei an ganz materielle Kosten wie die Verteuerung des Studierens, aber
auch an symbolische Kosten: Wissenschaft werde fiir Lehrende wie Lernende
zunchmend zu einem Job, der gemanagt werden miisse. Doch: Miissen dabei
Berufung und Leidenschaft, miissen dabei Grundlagenforschung und Orchi-
deenficher, muss dabei womdoglich die Freiheit von Forschung und Lehre auf
der Strecke bleiben?« (Maasen 2003b: 24)

In eben diesem Sinn verweist Mittelstrall wiederum dezidiert auf die
Grundsitzlichkeit von Wissenschaft fiir die moderne Gesellschaft:

»Und in der Tat: Die moderne Welt weild, dass sie ihre Probleme ohne Wis-
senschaft nicht bewiiltigen kann, die Wirtschaft weil}, dass sie ohne Wissen-
schaft einen mérderischen Produktivitits- und Innovationswettbewerb nicht
bestehen kann, und die Medien wissen, dass Wissenschaft wieder »in¢ und,
siehe da, richtig dargestellt auch unterhalisam sein kann. Uberall wird aus der

32

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

Welt der Wissenschaft berichtet, Politiker sprechen (nicht erst seit der Stand-
ortdebatte) von der Bringschuld der Wissenschaft und Wissenschaftler schrei-
ben fleiBig Biicher, die nicht mehr nur fiir den Kollegen (der sie meist ohnehin
nicht liest) bestimmt sind [...]« (Mittelstrall 1998: 182).

An diese — zuniichst positive — Situationsdiagnose kniipft Mittelstraf3 al-
lerdings eine Skizze der Gesellschaft, die vielmehr zu einer Krisendia-
gnose mutiert:

»Dennoch herrscht nicht eitel Freude — auf beiden Seiten. Die Offentlichkeit
mahnt Niitizlichkeit und Verstéindlichkeir an, die Wissenschaft fiihlt sich un-
vorbereitet auf eine Bithne gezerrt, die nicht die eigene ist. Die Offentlichkeit
schmiickt sich gegeniiber der Wissenschaft mit Informationsidealen, Rele-
vanz- und Problemldsungsanspriichen, die Wissenschaft gegeniiber der Of-
fentlichkeit mit Erkenntnisidealen und dem Glanz der Wahrheit, der nach alter
Vorstellung bzw. einem gut gepflegten Vorurteil auf ihrer Arbeit liegt. Es ist
wie in den »Xenien¢ in Schillers Musenalmanach (auf das Jahr 1797): Einem
ist die Wissenschaft »wie die hohe, die himmlische Géttin, dem andern eine
tiichtige Kuh, die ihn mit viel Butter versorgt.« (Mittelstral 1998: 182; Her-
vorhebungen 1.0.)

Unter Konkurrenzdruck geraten inzwischen nicht nur die Art und Quali-
tit des (je) wissenschaftlichen Wissens sondern auch deren tragende In-
stitutionen. Im Kontext einer grundsitzlichen — strukturell angelegten
wie offentlich geforderten — Gesellschaftsorientierung des wissenschaft-
lichen Wissens bestimmen nicht allein die wissenschaftsimmanenten
Kriterien Gber dessen »Richtigkeit«. Das »richtige« Wissen bestimmt
sich ganz im Gegenteil aus dem Relationsfeld konkurrierender Losungs-
angebote. Ldsungswissen transformiert sich in diesem Kontext konse-
quenterweise zu Interpretationswissen und das in doppelter Weise: als
richtig interpretiertes Wissen und als interpretierendes Wissen fiir die
richtige Losung. Unter der Konkurrenz vieler verschiedener Institutio-
nen, die ihre Losungen fiir — selbst konstatierte — Probleme der Gesell-
schaft formulieren, beinhaltet jede Problem-Losung eine zweifache
Interpretationsleistung. Die erste Leistung zielt auf die adidquate und all-
gemein tiberzeugende Diagnose des gegenwirtigen, verinderungsbe-
diirftigen Zustands. Der zweite Nachweis, der erbracht werden muss, ist
der auf die Problematik passgerecht zugeschnittene und im Konkurrenz-
feld der Losungsanbieter bestmdgliche Losungsvorschlag, den zu formu-
lieren sich jede der Wissensinstitutionen bemiiht.

Die Komplexitit des Diskussionsgegenstands ist damit skizziert:
Nicht allein die Inhalte und begrifflichen Konturen der Geisteswissen-
schaften verlieren in ihrer Diskussion und Neuprofilierung ihre Selbst-

33

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

verstindlichkeit; auch der Sinn und Zweck der wissenschaftlichen Insti-
tutionen stehen in Frage. Nicht nur die bisherigen Entwicklungen stehen
zur Debatte, sondern der Diagnose ist auch die Forderung nach Progno-
sen beigestellt. Und das Nachdenken iiber Zukunft und Zweck steht
nicht allein unter dem institutionell immanenten Drang der Wissenschaft
zum Wissen, sondern ist mitbedingt und mitgetragen von Legitimations-
nachfragen durch ausserwissenschaftliche InteressensvertreterInnen.

Nicht (viel) anders ergeht es den Sozialwissenschaften. Ein erster
Blick und eine erste Reaktion auf die eben geschilderte Krisis im Sinne,
dass sich der »Geist« {und dessen kompensierende Funktion) tiberlebt
hat, erweist sich schnell als Kurzschluss: Auch die Sozialwissenschaften
sind in den Sog des Rechenschaftsberichtens hineingeraten; auch dort
legen verschiedene Publikationen Zeugnis ab von der »Krise der So-
zialwissenschaft« (vgl. Neidhardt/Lepsius/Weill 1986; Haferkamp 1990;
Berg/Fuchs 1993). »Unsicherheit«, »Skepsis« und »Ratlosigkeit« prigen
konsequenterweise die Diskussionen und Reflexionen um die eigene
Arbeit und den eigenen Status der unterschiedlichen Ficher (vgl.
Prinz/Weingart 1990). Die Herausforderung trifft sozusagen mit voller
Whucht das ganze Profil der Geistes- und Sozialwissenschaften. Sie ste-
hen unter Reflexionsdruck, der ihr Innen und Auflen in vielfiltigster
Weise betrifft: im Innen der Wissenschaft gegen éullere Nachfragen an-
derer gesellschaftlicher Instanzen; im Innen der Wissenschaft gegen an-
dere Zweige der Wissenschaft; im Innen der Wissenschaftszweige
gegentiber anderen Disziplinen und nicht zuletzt im Innen der einzelnen
Disziplinen gegeniiber verschiedenen »Schulen« oder FachvertreterIn-
nen selbst.

Damit ist eine komplexe Dynamik aus Beziehungen und Positionie-
rungen unterschiedlicher Organisationsbereiche im Feld der (spitmoder-
nen) Wissenschaft und Gesellschaft skizziert, die sich im wissenschaftli-
chen Wissen selbst niederschligt bzw. einschreibt. Die Institutionen als
Ganzes stehen in threr Autoritit wie Legitimitit als gesellschaftliche In-
stanzen des deutenden Wissens zur gedanklichen Disposition.”

Krisen- und Legitimititsdiskussionen sind historisch gesehen zwar
keine neue Erfahrung fiir die modernen Wissenschaften®; die Debatte am

2 Knapp 15 Jahre spiter hat sich diese Situation offensichtlich noch nicht
verdndert, geschweige denn gelost: »Es scheint, als leiden die Geisteswis-
senschaften und die mit ihnen epistemisch verwandten heuristisch orien-
tierten Gesellschaftswissenschaften unter einem kaum korrigierbaren und
sich praktisch auswirkenden bestindigen Legitimationsdefizit.« (Diner
2004: 70)

3 Die »Krise« der Wissenschaft stellt sich nicht als vollig neues historisches
Phinomen dar. Bereits in den 1930er Jahren manifestierte sich — allerdings
unter anderen Vorzeichen und mit anderen thematischen Ausprigungen

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

Ende des 20. Jahrhunderts zeigt aber ihre spezifische Qualitit, die sich
von vorhergehenden Krisenthematisierungen unterscheidet:

»Die aktuelle Krise der Wissenschaft wird vielmehr im Zusammenhang mit
einem Status-, Reputations- oder Glaubwiirdigkeitsverlust der Wissenschaft in
der Offentlichkeit gesehen. Felt et al. (1995: 17) sprechen von einer Legitima-
tionskrise, welche durch schwindendes offentliches Vertrauen in die wissen-
schaftlich-technische Problemlésungskompetenz gekennzeichnet ist sowie
durch die Wahrnehmung, dass Wissenschaft und Technik selbst jene Probleme
produziert haben, zu deren Losung sie beitragen sollen.« (Kurath 2005: 22)

Helga Nowotny qualifiziert dementsprechend die »wissenschaftliche
Krise« als Problem der verinderten Bildungs- und Kommunikations-
struktur in spatmodernen Gesellschaften: »Im Gegensatz zu der eben ge-
schilderten Zeit kann heute kaum von einer generellen Krise der Wis-
senschaft gesprochen werden. Von einer Krise innerhalb der Wissen-
schaft selbst kann nicht die Rede sein, sondern von einer Krise, die sich
aus ihrem Autorititsverlust in der Offentlichkeit ergibt.« (Nowotny
1999: 36) Denn:

»Die Bevolkerung in den Industriestaaten ist heute besser ausgebildet als je
zuvor, und die 6ffentliche Meinung sollte dementsprechend differenziert und
wohlwollend auf wissenschaftlichen Erkenntniszuwachs reagieren. Doch das
Gegenteil ist der Fall. Das offentliche Vertrauen in die Wissenschaft hat ab-
und nicht zugenommen. In Gesellschaften, in denen Expertenwissen domi-
niert, muss sich dieses Wissen einer — nicht zuletzt aufgrund ihres héheren
Bildungsstandes — zunehmend kritischen Offentlichkeit stellen. Eine allgegen-
wiirtige Wahrnehmung von Risiken und der Wunsch, diese abzuwehren, haben
das Vertrauen in deren Beherrschbarkeit ersetzt. Die Krise des Wissens unter-
miniert die kognitive Realitit, fiir die die Wissenschaften frither unangefoch-
ten standen.« (ebd.: 36f; vgl. auch Luhmann 1992b: 143; Kimmich/Thumfart
2004b: 10)

Kurz: Die Krise der Wissenschaft, wie sie sich in den 1990er bzw. deren
Folgejahren dufiert, beinhaltet eine »veridnderte[...] Wahrnehmung der
Wissenschaft als soziale Institution« (Kurath 2005: 22; Hervorhebung
se).

Die universitir installierte Disziplin der Volkskunde ist von dieser
Krisensituation nicht ausgenommen. Richard Kimmerlings Rezension
tiber einen ihrer wichtigsten Fachkongresse zeigt deutlich, dass das

eine Krisendiskussion bzw. Krisendiagnose der Wissenschaft (vgl. Nowot-
ny 1999: 35; Weingart 1995: 26).

35

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

volkskundliche Erkenntnisinteresse mit seinen entsprechenden Blick-
richtungen, Fragestellungen, Begriffsverwendungen und Methoden kei-
nen allgemeingiiltigen Relevanzanspruch behaupten kann. Die fachli-
chen Interessen stehen sowohl in ihren einzelnen Ausformungen wie
auch in ihrer Kombination zur profilierten Universititsdisziplin unter
Legitimationsdruck. Damit riickt die epistemische Selbstverstindlichkeit
volkskundlichen Wissens in den Fokus kritischer Evaluation und dessen
institutionelle Konturierung innerhalb der Universitit ist der — universi-
tir wie gesellschaftlich — 6ffentlichen Priffung unterworfen. Was inzwi-
schen fiir die Wissenschaften und ihre universitire Institutionalisierung
allgemein gilt, nimlich dass »nicht mehr prinzipiell aufierhalb des Denk-
und vor allem Sagbaren lieg[t], zukiinftig die Institution Universitit in
threr bisherigen Gestalt abzuschaffen« (Kimmich/Thumfart 2004b: 10),
verstirkt den Druck auf deren einzelne Organisationselemente, konkret
auf die unterschiedlichen Fiicher in ihrer institutionellen Eigenstindig-
keit: Wenn die Universitit in ihrer bisherigen Form nicht mehr begriin-
dungslose Evidenz beanspruchen kann, dann wird auch denkbar, dass
einige ihrer disziplindren Verzweigungen in Zukunft nicht mehr »ge-
nihrt« werden miissen (vgl. Langewiesche 2004: 42; Benoit 1994: 316).

Die Fragilitit des wissenschaftlichen Wissens und der Wissenschaft
in ihrer universitiren Institutionalisierung griindet in dem wechselseiti-
gen Verhiltnis moderner Gesellschaften aus einer gleichzeitigen Ab-
hingigkeit und kritischen Infragestellung von wissenschaftlichem Wis-
sen: Das wissenschaftliche Wissen gilt einerseits als unverzichtbare
Grundressource fiir die Bewiiltigung der unterschiedlichsten Anforde-
rungen im staatlichen wie individuell-alltiglichen Gesellschaftsleben.
Andererseits ermdglicht die Breite und Verbreitung des wissenschaftli-
chen Wissens die Kompetenz kritischer Infragestellung auch von Seiten
nicht-wissenschaftlicher Gesellschaftsmitglieder. Das heilit, Wissen bie-
tet die Basis fir die reflexiv-kritische Rezeption jeglichen Wissens. Als
Konsequenz dieser dualen Grundlage der modernen Gesellschaft sieht
Nico Stehr die Emergenz und Relevanz einer »Wissenspolitik« als ein
ganz wesentliches Feld der Debatten und Kémpfe der Zukunft in demo-
kratischen Gesellschaften: »In democratically organized societies, it is a
legitimate role of political discourse and action to contribute to and take
part in decisions that effect the ways in which scientific knowledge and
possible technological artifacts are deployed in society or not.« (Stehr
in: Maasen/Winterhager 2001: 259f) Daraus ergibt sich fiir die Geistes-
und Sozialwissenschaften eine spannungsreiche — wenn nicht sogar
paradoxe — Situation: Einerseits sind sie in ihrer Wissensherstellung und
Institutionalisierung unter Legitimititsdruck geraten, wihrend sie ande-

36

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

rerseits an der Weiterentwicklung und Orientierung der Gesellschaft an-
hand von (wissenschaftlichem) Wissen mitarbeiten sollen.

Kurz und als Fazit: Die neuartige Thematisierung der Funktion von
Geistes- und Sozialwissenschaften dufSert sich am Ende des 20. Jahrhun-
derts in Form einer kritischen Infragestellung der gesellschaftlichen Le-
gitimitdt von (geistes- und sozial-)wissenschaftlichem Wissen. Die all-
gemein virulente Nachfrage nach der Relevanz — besonders des geistes-
und sozial- — wissenschaftlichen Wissens provoziert konsequent die
konkret fassbaren Fragen: Geistes- und Sozialwissenschaften wozu?
Beziehungsweise in Kidmmerlings polemischer Formulierung: »Wer
braucht die bunten Végel?« Sprich: Wer braucht die Volkskunde?

Was — und wer - ist sKulturwissenschaft«? —
Von der »Neuorientierung« der Geistes- und
Sozialwissenschaften als »Kultur«wissenschaften

Auffillig an der inhaltlichen und theoretischen Ausrichtung der Diskus-
sionen um Sinn und Zweck der Geistes- wie der Sozialwissenschaften
im Verlauf der 1990er Jahre ist deren Schlagseite zur »Kultur«, Ahnlich
wie die 1970er Jahre vorwiegend unter den Etiketten von »Gesellschaft«
und »Sozialwissenschaften« oder die 1980er Jahre unter denjenigen des
»Alltags«, der »Hermeneutik« und der damit verbundenen »Krise der
Repriisentation« standen (vgl. Musner/Wunberg 1999: 3; Daniel 1999:
10f), kann das Charakteristikum der 1990er Jahre als dasjenige der
»Kultur« und »Kulturwissenschaft(en)« bezeichnet werden. Der Kultur-
begriff taucht in den unterschiedlichsten Fichern auf, diverse theoreti-
sche Konzepte werden entwickelt und diskutiert — allerdings nicht im-
mer in gegenseitigem Bezug aufeinander —, und die Rezeption von theo-
retischen Anséitzen zum Thema und Begriff von »Kultur« aus dem inter-
nationalen Wissenschaftsfeld nimmt stindig zu (vgl. den Abschnitt zur
»Writing Culture«-Debatte, S. 15ff). »Kultur« wird praktisch und pro-
grammatisch zum neuen Leitbegriff fiir viele geisteswissenschaftliche
Disziplinen.

Urte Helduser und Thomas Schwietring haben in ihrer Publikation
zur »Kultur und ihre[r] Wissenschaft« die inzwischen als »cultural turn«
bezeichnete Entwicklung der kulturwissenschaftlichen Neuorientierung
fritherer geistes- und gesellschaftswissenschaftlicher Ficher in ihren
verschiedenen Etappen festgehalten (vgl. Helduser/Schwietring 2002:
8ff; vgl. auch Lutter/Reisenleitner 1998; Kaschuba 1999; Béhme/Matu-
fek/Miiller 2000; Gerbel/Musner 2002). Die beiden AutorInnen referie-
ren die unterschiedlichen Stationen, die der Begriff in den verschiedenen
disziplindren Kontexten — oft in unterschiedlicher Art, Weise und Er-

37

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

gebnis — genommen hat. Einen entscheidenden Punkt in dieser »kultur-
wissenschaftlichen Wende« hat die begriffliche Entwicklung am Ende
des 20, Jahrhunderts erreicht. Jetzt bestimmt nicht mehr nur die Auswei-
tung des Profils das Thema der Diskussionen, sondern die begriffliche
Transformation wird zur »grundlegenden Revision« (Helduser/Schwiet-
ring 2002: 12): Ab jetzt macht »Kulturwissenschaft ihre eigene Ge-
schichte (Kittler 2001) und die Geschichte des Kulturbegriffs (Brackert/
Werfelmeyer 1984; Brackert 1990) [wird] zum Thema einer kulturwis-
senschaftlichen Analyse« (ebd.).

Einhergehend mit dieser Neuausrichtung bisher geisteswissenschaft-
licher Ficher ist auch die Neugriindung explizit als »Kulturwissen-
schaft(en)« benannter Institute, die sich in den Kontext der bestehenden
universitiren Disziplinen einreihen (vgl. Béhme et al. 2000: 210ff)."
Diese Neuorientierungen wie auch die Neugriindungen haben in den
1990er Jahren allerdings keine Eindeutigkeit des Kulturbegriffs noch
eine spezifische Profilierung ihrer Wissenschaftsdisziplinen hervorbrin-
gen kénnen. Zur — gemeinsam verhandelten — Kldrung bleiben im gan-
zen Jahrzehnt die thematischen, methodischen und theoretischen Profile
auf der Tagesagenda (vgl. Winter 2004: 121f). Insgesamt steht zur Dis-
position, ob unter dem Begriff der »Kulturwissenschaft« ein neues — und
damit weitgehend noch zu institutionalisierendes — Fach gemeint ist, ob
cher eine spezifische Perspektivierung der Forschungsinteressen unter
der Leitkategorie »Kultur« verstanden werden soll, oder ob der Plural
»Kulturwissenschaften« in Ablésung der chemaligen Bezeichnung der
»Geisteswissenschaften« angebracht sei (vgl. Prinz/Weingart 1990;
Frithwald et al. 1991; Weingart et al. 1991; uni nova 1994; Bollenbeck
1997: Musner/Wunberg 1999; Béhme/Matuliek/Miiller 2000; Stiicheli
2000; Stiicheli 2001; Musner/Wunberg 2002; Schindler 2002; Groebner
2003; Bohme 2006). Die strukturelle und ideelle Problematik der Geis-
tes- und Sozialwissenschaften am Ende des 20. Jahrhunderts buch-
stabiert sich auf der Ebene des Wissens als Diskussion iiber die ange-
messene Bezeichnung dieser Wissenschaftszweige sowie iiber den Sta-
tus, das Profil, die Potenz und Qualitit ihres Leitbegriffs »Kultur« aus,
Wissenschaftspolitisch gesehen geht es um die Infragestellung der je

4 Zu dieser Art der neuen Institutionalisierung kann auch die Einrichtung
einschldagiger Homepages gezihlt werden, wie etwa digjenige fiir Cultural
Studies/Kulturwissenschafien in Osterreich: www culturalstudies.at. Das
Phinomen zahlreicher Neugriindungen wissenschafilicher Institute und In-
stitutionen unter der Bezeichnung der »Kulturwissenschaft« nahm sich ein
Forschungsprojekt am Lehrstuhl fiir Wissenschaftsforschung/Wissen-
schaftssoziologie der Universitét Basel zum Thema bzw. Ausgangspunkt
der Untersuchung. Vgl. http://wifo.unibas.ch/forschung/abgeschlossene-
projekte, 30.07.2008.

38

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

disziplindren Wissensherstellung bzw. um die Frage nach der sinnvollen
Differenzierung wissenschaftlichen Wissens in Form einzeln institutio-
nalisierter, spezifischer Ficher. Die Konkurrenz des Wissens mani-
festiert sich auf dieser konkreten Ebene als Konkurrenz um die Position
und das Label der »Kultur-Wissenschafte.

Im Jahr 2005 erscheint ein vorwiegend von Studierenden fiir Studie-
rende hergestellter und herausgegebener »Leitfaden fiir das Studium
einer Kulturwissenschaft an deutschsprachigen Universititen«, der als
Titel vier verschiedene (Ficher-)Namen allem voranstellt: »Empirische
Kulturwissenschaft, EFuropidische Ethnologie, Kulturanthropologie,
Volkskunde« steht auf der Frontpage des 300 Seiten starken Buches
(Zimmermann 2005). Was auf den ersten Blick noch als Leitfaden fiir
vier verschiedene kulturwissenschaftliche Ficher verstanden werden
kénnte, wird auf dem hinteren Buchdeckel prizisiert und eingeengt auf
die »Orientierungshilfe fiir das Studium eines Faches, das an deutsch-
sprachigen Universititen unter vier verschiedenen Namen vertreten ist«
(ebd.; Hervorhebung se). Anlass fiir die Publikation gibt die breite Palet-
te an Studienmdglichkeiten der »Kulturwissenschaft«, die am Anfang
des 21. Jahrhunderts im deutschsprachigen Europa gegeben sind, denn

»eine kaum mehr zu Gibersehende und sehr heterogene Menge an Fichern, ja
ganzen Fachbereichen und Fakultiten firmiert gegenwiirtig unter dem Namen
»Kulturwissenschaft«. Auf der Homepage der Hochschulrektorenkonferenz, die
siimtliche in Deutschland angebotenen Studiengiinge auflistet, werden sage
und schreibe 4.707 von 9.156 Studiengéngen als kulturwissenschafilich aus-
gewiesen [...]. Das sind im Grunde fast alle auBler den naturwissenschaftlichen,
medizinischen und juristischen Angeboten.« (ebd.: 8; Hervorhebung 1.0.)

Demgegentiber steht die Feststellung der AutorInnen, dass im »Ratgeber
»Studien- und Berufswahl< der Bundesagentur fiir Arbeit, der alljihrlich
in Deutschland herauskommt und an Abiturientinnen und Abiturienten
verteilt wird [...], die Empirische Kulturwissenschaft, Europdische Eth-
nologie, Kulturanthropologie, Volkskunde kaum repriisentiert ist« (ebd.:
Hervorhebung i.0.). Die Griinde fiir diesen Zustand werden auf einer
»wissenschaftlichen« und einer »hochschulpolitischen« Ebene verortet:
Die wissenschaftliche Begriindung lokalisieren die AutorInnen im — be-
reits zitierten — »cultural turng, der »von der Sprachwissenschaft sowie
den Sozial- und Kulturanthropologien ausgegangen [ist] und sich inzwi-
schen in zahlreichen Disziplinen durchgesetzt [hat]« (ebd.). Fiir die
hochschulpolitische Ebene sehen auch sie den zunehmenden Finanz-
druck als entscheidenden Punkt, der den — vor allem »kleinen Fichern«

neue Strategien der Positionierung und des Existenzerhalts abverlangt:

39

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

»Hochschulpolitisch beziehungsweise hochschulfinanzpolitisch gesehen, sind
in Deutschland gegenwiirtig zahlreiche, vor allem kleine Ficher in ihrer Exis-
tenz gefihrdet. Verschonung oder wenigstens mildernde Umstiinde wver-
sprechen sie sich oft von der Verbindung und Vernetzung mit anderen Fi-
chern, vorzugsweise unter dem Markenzeichen »Kulturwissenschaft«. Der Na-
me selbst hat Symbolcharakter, stellt ein symbolisches Kapital dar, das sich
hochschulpolitisch gewinnbringend einsetzen ldBt, das aber auch. so mdchte
man als Ethnologe mutmalen, ein wenig an Totem und Tabu erinnert: Man
erkennt sein Schicksal, seine Verwandtschaft, seine Schicksalsgenossenschaft
unter einem gemeinsamen Zeichen und hofft unverwandt auf dessen bannende
Wirkung: Riihr mich nicht an, bring mich nicht um, schlie§ nicht mein Fach!
Kulturwissenschafi!« (ebd.: 9)

Die beschriebene Situation — zwischen Uniibersichtlichkeit der Kultur-
wissenschaften und Ubersehenwerden der Empirischen Kulturwissen-
schaft/Europédischen Ethnologie/Kulturanthropologie/Volkskunde — Lt
das Studium in den Augen der Leitfaden-Autorlnnen éfters mal zum
»Abenteuer« werden (ebd.), fiir das sie unterschiedliche Hilfestellungen
anbieten wollen. Entsprechend organisieren sie das notwendige Informa-
tionsmaterial in folgender Struktur:

»Die Einleitung gibt eine Orientierung zundchst (1.) tiber Kulturwissenschaf-
ten im Allgemeinen und dann (2.) iiber das Fach Empirische Kulturwissen-
schaft, Europidische Ethnologie, Kulturanthropologie, Volkskunde im Beson-
deren. Es folgt (3.) die Vorstellung des Studienprojektes, aus dem der Leitfa-
den hervorgegangen ist, und es folgen (4.) Erlduterungen zum Inhalt, zum
Aufbau und zu den Eigenheiten des Leitfadens. Die Einleitung schliefit ab (5.)
mit den Desiderata, also mit dem, was offen zu wiinschen bleibt.« (ebd., 7)

Dann folgen als Hauptteil des Buches die verschiedenen »Studienorte
und Universitidtsvertretungen des Faches« von »Augsburg« bis »Ziirich«
(ebd., Inhaltsverzeichnis) mit »studienpraktischen Auskiinfte[n] und Er-
lduterungen« (ebd.: 7), die am Ende ergiinzt bzw. vervollstindigt werden
durch ein »Abkiirzungsverzeichnis, Glossar, Literaturverzeichnis, Na-
menregister [und] Tabellen« (ebd.).

An die einflihrenden Bemerkungen zur Kulturwissenschaft im All-
gemeinen schliefit ein kurzes Portriit der »Empirischen Kulturwissen-
schaft, Europdischen Ethnologie, Kulturanthropologie, Volkskunde« an,
das als Fach »an deutschsprachigen Universititen unter vier verschiede-
nen Namen« bzw. in wechselnder Kombination zweier dieser Bezeich-
nungen institutionalisiert ist (ebd.: 11). Vorgestellt wird die historische
Grundlage fiir diese Namensvielfalt, die seit den 1960er Jahren »als ent-
schiedener Bruch mit einer hichst problematischen Herkunftslinie initi-

40

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

iert worden« ist (ebd.). Verwiesen wird dabei auf die schwerpunktméfii-
gen Themen- und Perspektivenwahlen der Volkskunde im 19, und fri-
hen 20. Jahrhundert, als das Fach »seinen Blick vor allem auf vormo-
derne Kulturen gerichtet, auf Themen wie Volkslied, Mirchen und Sage,
Sitte und Brauch, Haus und Hof, Geriit und Tracht« konzentriert hatte
(ebd.), und damit »zwar nicht im Ganzen, aber doch in grofien Teilen
stark zum Nationalsozialismus tendiert[e]« (ebd.). Der im Namen ange-
zeigte »Bruch« mit den »vélkischen« Orientierungen schlug sich inhalt-
lich, methodisch, theoretisch und institutionell bis in die 1990er Jahre
hinein nieder. Auf der inhaltlichen Ebene vollzog sich eine Offnung des
»thematischen Horizonts« hin zu »Alltagskulturen und Lebensstile[n]
breiter Bevélkerungsschichten in Vergangenheit und Gegenwart, [zu]
Teil-, Sub- und Protestkulturen, [zu] Themenkreise[n] wie Arbeit, Frei-
zeit, Medien; Korper, Geschlecht, Sexualitit; interkulturelle Kommuni-
kation, Migration, Mobilitit« (ebd.); entsprechend veriinderten sich auch
die Forschungsperspektiven, die »flir europiische und andere Kulturen
gedffnet worden sind, wobei jedoch an vielen Instituten nach wie vor der
deutschsprachige und regionale Raum im Zentrum von Lehre und For-
schung steht, heute allerdings oft unter dem Aspekt des Fremden im
Eigenen« (ebd.: 11f). Theoretisch manifestierte sich die neue Orientie-
rung in der Anknipfung an »sozial- und kulturwissenschaftliche Theo-
rielagen« und an »Begriffe wie Gesellschaft, Urbanitit, Konflikt; Ethni-
zitiit und Transkulturalitit; Mentalitiit, Habitus, Ritualitit« (ebd.: 11).
Methodisch wiederum

vhat der Umbruch dazu gefiihrt, dass einerseits (auf dem Gebiet der gegen-
wartsbezogenen Forschung) mit den Methoden der empirisch-qualitativen So-
zialforschung sowie zunehmend der Ethnologie, Sozial- und Kulturanthropo-
logie (Feldforschung, Teilnehmende Beobachtung, Hermeneutik) gearbeitet
wird, andererseits (auf dem Gebiet der vergangenheitsbezogenen Forschung)
mit sozialgeschichtlichen, mikrohistorischen und historisch-anthropologischen
Methoden« (ebd.: 12).

Die neueste Entwicklung im Verlauf der 1990er Jahre, die nun am we-
sentlichsten mit dem Kulturbegriff verbunden wird, veriinderte nicht nur
das Fach sondern fiihrte dieses auch in einen in seiner Charakteristik
verinderten Kontext und Konnex zu den anderen universitiren Wissen-
schaftsdisziplinen. Die Kennzeichnung dieser Entwicklung als »Ethno-
logisierung und Anthropologisierung oder auch als cultural turn« (ebd.;
Hervorhebung 1.0.) hatte entscheidende Folgen fiir die Volkskunde als
»Kulturwissenschaft«:

41

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

»Erst im Zeichen dieser Entwicklung haben die in den 1970er Jahren einge-
fithrten Fachbezeichnungen ihr volles Klangvolumen entfaltet, das heilit ihre
ethnologische, anthropologische und kulturwissenschaftliche Tragweite zur
Geltung gebracht [...]. Damals némlich, in den 1970er Jahren, war mit Namen
wie »Europdische Ethnologie« und »Empirische Kulturwissenschafi¢< noch kei-
neswegs ein cultural turn intendiert, es handelte sich vielmehr um einen social
furn, um die Hinwendung zu den Sozialwissenschaften« (ebd.; Hervorhebung
1.0.).

Dass die kulturorientierte Wende auch innerhalb des Faches inzwischen
alle dazugehorigen Institute erfasst hat, trotz Beibehalt des Namens
»Volkskunde« bei einigen ihrer Vertretungen, hilt der Leitfaden explizit
fest:

»Der Erhalt des alten Namens besagt jedoch keineswegs, dass an den betref-
fenden Instituten etwa eine altbackene Volkskunde gelehrt wiirde. Das wiire
ein grobes Missverstindnis; denn auch dort ist zunichst der social furn nach-
haltig vollzogen worden, und der cultural turn ist sozusagen in vollem Gange.
Nicht selten ist es einfach bei »Volkskunde« geblieben, weil die alternativen
Bezeichnungen auch nicht optimal erscheinen bezichungsweise kaum genau
dasjenige treffen, was etwa eine auf deutschsprachige Regionen konzentrierte
Volkskunde macht. In dieser Beziehung wiren auch Bezeichnungen wie >His-
torische Anthropologie«, »Regional Studies¢, und »Regionalethnologie« nicht
ganz unzutreffend« (ebd.).

Herausgestrichen wird in dem Portrit der Disziplin neben ihrer episte-
mischen Kohirenz auch deren institutionelle Zusammengehdrigkeit:
»Trotz aller unterschiedlichen Bezeichnungen und erdenklichen Be-
zeichnungsvarianten und trotz aller moglichen sachlichen Differenzen
handelt es sich aber durchaus um ein Fach« (ebd.: 13: Hervorhebung
1.0.), das zusammengehalten wird von »fachspezifischen Dachverbin-
den (national und international)« (ebd.), die »zusammen Kongresse und
Tagungen bestreiten, Zeitschriften und Einflihrungswerke herausgeben
und gemeinsam in Verzeichnissen und im Internet prisent sind« (ebd.);
das in gemeinsam verfassten und herausgegebenen Einfiihrungswerken
zum Fach 6ffentlich profiliert wird und das im Internet seine Fachvertre-
terInnen — von den Abschlusskandidatinnen jeder Qualifikationsstufe bis
zu den neu berufenen bzw. emeritierten Professorlnnen — alle als ihre
disziplindren Reprisentantlnnen ausweist.

Hinsichtlich ihrer strukturellen Kapazitit verweisen die AutorInnen
zwar darauf, dass es sich bei der »Volkskunde« um ein »relativ kleines
Fach« (ebd.: 14) handelt — »mit 41 reguliren, plan- und lebenszeitmifi-
gen Professuren« (ebd.) —, das aber in Deutschland als ein »relativ hoch

42

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

frequentiertes Fach« (ebd.) gelten kann: »Auf eine Professur kommen
hier im Durchschnitt 103 Studierende; in der Geschichtswissenschaft be-
tragt dieses Verhiltnis lediglich 1:53, in den Sozialwissenschaften 1:59;
nur in der Germanistik ist dieses Verhdltnis mit 1:126 noch angespann-
ter.« (ebd.) Gerade hinsichtlich dieser strukturellen Prekaritit stellt sich
die Frage: »Zu welchem Behufe und Berufe aber studiert man Empiri-
sche Kulturwissenschaft, Europiische Ethnologie, Kulturanthropologie,
Volkskunde?« (ebd.) Unter der Primisse, dass »die tatsichlichen Be-
rufschancen offen bleiben miissen« (ebd.), gibt das Buch dennoch einen
konkreten Verweis auf die »klassischen« bzw. einschligigen Berufsfel-
der:

»Das geradezu klassische Berufsfeld war und ist die Tétigkeit im Museums-
und Ausstellungsbereich (Freilandmuseen, Heimatmuseen, Museen fiir All-
tags- und Industrickultur ete.). Ein jiingeres, aber inzwischen breites Berufs-
feld ist die Arbeit im Journalismus und in den Medien (Kulturberichterstattung
etc.). Offentliche Kulturarbeit, 6ffentliche, halbdffentliche und private For-
schungs- und Dokumentationszentren, Verlagsarbeit, Erwachsenenbildung,
Non Governemental Organizations (NGOs) bieten weitere berufliche Perspek-
tiven. Freelancer nennt man diejenigen, die in dem einen oder anderen oder in
mehreren dieser Bereiche chne ein festes Arbeitsverhiltnis titig sind, etwa als
akademische »Ich-AG¢ oder sozusagen als (post-)moderne, nomadisierende,
kulturwissenschaftliche Landser, die sich von Auftrag zu Aufirag, von Werk-
vertrag zu Werkvertrag, von Projekt zu Projekt durchschlagen.« (ebd.; Her-
vorhebungen 1.0.)

Die Selbstportritierung der Volkskunde zu Beginn des 21. Jahrhunderts
macht deutlich, dass es zu diesem Zeitpunkt nicht allein um die inhalt-
lich-wissenschaftliche Profilierung der eigenen Disziplin geht, sondern
mindestens so zentral der inneruniversitire Positionierungs- und Leis-
tungsdruck die Selbstdarstellung bestimmt sowie der gesellschaftliche
Nachweis institutioneller Legitimitit und Relevanz erbracht werden
muss. In Frage steht, was der jeweilige legitime institutionelle Ort und
die legitimierte Position der vormals geistes- und sozialwissenschaftli-
chen Disziplinen darstellt. Jirgen Mittelstrall diagnostiziert im wesentli-
chen zwei Faktoren, die zu dieser geistes- und sozialwissenschaftlichen
Identititskrise gefiihrt haben; erstens:

»Zu den Problemen der inneren Organisation der Geisteswissenschaften geho-
ren z.B. eine unter dem Stichwort Unendlichkeit schon berithrte wachsende
methodische und disziplindre Uniiberschaubarkeit, die sich institutionell im
Auseinanderfallen alter Fakultdtsordnungen und der Bildung beliebiger neuer
Ordnungen zum Ausdruck bringt, das Schwinden einer transdiszipliniren

43

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Orientierung, obgleich die Geisteswissenschaften gerade das wissenschafts-
systematische Paradigma einer derartigen Ordnung sein miissten, mangelnde
Internationalitidt und der Verlust einer chemals unstrittigen Bildungsfunktion,
verstiirkt durch einen wachsenden Rechtfertigungsdruck im Zuge der immer
noch an Dominanz zunehmenden Wirtschafts- und Technologieorientierung
der modernen Welt.« (Mittelstrall 1998: 112f; Hervorhebung i.0.);

und zweitens:

»Probleme der dufieren Organisation verbinden sich vor allem mit allgemei-
nen Wachstumsproblemen, einer um sich greifenden Elephantiasis, im Hoch-
schulbereich. So stieg die Zahl der Studierenden in den Geisteswissenschaften
seit 1975 um ca. 90 Prozent [...], die Zahl der Professuren im gleichen Zeit-
raum um 48 Prozent [...]. Die Folgen liegen auf der Hand: weitgehender Ver-
lust der seminaristischen Organisation geisteswissenschaftlicher Studiengénge,
Parzellierung der fachlichen Zustindigkeiten, Anonymisierung von Lehr- und
Lernprozessen. Welche Institution kann eine derartige Entwicklung ohne Ver-
lust ihrer einstmals gegebenen oder rhetorisch behaupteten Identitit iiberste-
hen?« (ebd.: 113; Hervorhebung i.0.)

An diese Krisendiagnose schlieflen sich unterschiedliche Fragen an, wie
sie Klaus Lichtblau fiir die Soziologie formuliert hat:

»Allerdings diirfte diese anfiingliche Freude schon sehr bald von der Sorge
iiberschattet werden, ob mit dieser feierlichen Erklirung der Soziologie zum
integralen Bestandteil eines umfassenden kulturwissenschaftlichen Paradigmas
nicht vollends all jene Differenzen verschwimmen, die einstmals einen ent-
scheidenden Unterschied zwischen den einzelnen geistes- und sozialwissen-
schaftlichen Féchern ausgemacht hatten. Zumindest muss die Frage erlaubt
sein, was die Soziologie angesichts ihrer ohnehin bereits beachtlichen eigenen
Heterogenitit eigentlich hinzugewinnt, wenn sie ohne Vorbehalte auf einen
solchen gutgemeinten kulturwissenschaftlichen Umarmungsversuch eingeht.«

(Lichtblau 2002: 102)

Nicht nur innerwissenschaftlich stellt sich diese Frage des Zugewinns
fiir einzelne Ficher im Arm mit den Kulturwissenschaften, sondern auch
im Kontext der Gesellschaft bleibt dabei offen, ob die Autoritit und Le-
gitimitit geistes- und sozialwissenschaftlichen Wissens und ihrer Institu-
tionen im Gewand der Kulturwissenschaften neu positioniert bzw. neu
profiliert werden kénnen. Nicht zuletzt war gerade die Soziologie,

»seit es sie gibt, mit dem Anspruch aufgetreten, als einzige Diskursform wis-

senschaftlich diese Reflexion [der Gesellschaft; se] zu betreiben. Sie hat aber
de facto stets auch nur eine Perspektive (sieht man einmal davon ab, dass ihr

44

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

Diskurs natiirlich niemals homogen, sondern in sich bereits polykontextural
organisiert war) vertreten und das Geschift der Selbstvergewisserung der Mo-
derne in Erginzung und Konkurrenz nicht nur zu anderen Wissenschaften,
sondern vor allem auch zur Philosophie, der Literatur und den schénen Kiins-
ten betriehen. Dabei hat ihr bereits die Bindung an wissenschaftliche Aus-
drucksformen erhebliche Selbstbeschrinkungen beim Kampf um die offentli-
che Seinsauslegung der Moderne aufgezwungen.« (Hahn 1999: 21)

Die intensivierte Diskussion um die Sozial- und Geisteswissenschaften
sowie deren eigene Neuorientierung als Kulturwissenschaften am Ende
des 20, Jahrhunderts charakterisiert sowohl deren Krisen-Status als auch
deren gesellschaftlich wahrgenommene Autoritit und die selbstbewusste
Selbstpositionierung. Was in &ffentlichen, anhaltenden Auseinander-
setzungen vielfach verhandelt wird, erdffnet in gleicher Weise den
Raum zur erneuerten und neuerlichen Restituierung der kritisch gewor-
denen Legitimitit., Die Reflexion dartiber, was fiir die Geistes- und So-
zialwissenschaften als sinnvolle Begriffe, theoretische Konzepte, Er-
kenntnisziele, Fragestellungen, Methoden, Ergebnisse und institutionelle
Verankerungen gelten sollen, schafft eine Bithne fiir die — in Konkurrenz
ausgetragene — Lancierung, Platzierung und Etablierung neuer Wissens-
formen und -bestinde. Als konkrete Fragen stehen zu dieser Zeit im
Raum, in welches Verhiiltnis sich die Geistes-, Sozial- und/oder Kultur-
wissenschaften sowohl zueinander als auch zur Gesellschaft setzen. Die
Evaluierung der Relevanz wissenschaftlichen Wissens und wissenschaft-
licher Institutionen formuliert sich konsequent als doppelte Frage: Ers-
tens, braucht die zeitgendssische Gesellschaft eine Geistes-, Sozial- und
Kulturwissenschaft? Und zweitens, welche dieser Wissenschaften
braucht die Gesellschaft? (Vgl. Nowotny 1999: 42f; Weingart 2003:
141)

Fokussiert auf den Fall der Volkskunde treibt folgende Unsicherheit
die Diskussionen an: Was — und wer — ist (die) legitime Kulturwissen-
schaft?

Resumée: »In welcher Gesellschaft leben wir eigentlich?«
—Von der Konkurrenz des Wissens zur Politik des Wissens

Akzentuiert formuliert sich die Situation am Ende des 20. Jahrhunderts
(und dariiber hinaus) fiir die Universitiit schlicht als: scientia scientiae
lupa. Der gesellschaftliche Konkurrenz- und Legitimationsdruck pflanzt
sich weiter im Inneren der Wissenschaft. Diskussionen um Facherstrei-
chungen, um allgemeine Finanzstopps und um »Synergieschaffung«
durch neue, straffere Departementalisierung Ubertragen die Form des

45

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Marktes auch auf das Organisationsprinzip der Hochschule(n). Beteiligt
an dieser strukturorganisierenden Thematisierung sind nicht allein
oder gar vorwiegend — ausserwissenschaftliche (Interessen-)VertreterIn-
nen sondern auch die Angehérigen des Wissenschaftsbetriebs selbst
(vgl. Bourdieu 1988: 198f; Bohme et al. 1999; Langewiesche 2004:
40ff). In heftiger Konkurrenz kimpfen die verschiedenen wissenschaft-
lichen Systemeinheiten um quantitative wie qualitative Vorherrschaft im
Feld: Die Vielzahl und das hierarchische Gewicht der diszipliniren Posi-
tionen bestimmt die Stellung in der Konkurrenz um Sinn und Gehalt des
Wissens innerhalb der Wissenschaften wie auch innerhalb der Diszipli-
nen selbst. Konsequenterweise sehen sich alle Teilnehmerlnnen in die-
sem Feld der Wissenschaft vor die Herausforderung gestellt, ihre Posi-
tion — als Institution und als Subjekt — zu sichern.
Nachdem die frithe Moderne — als ihr charakteristisches Spezifikum
sich selbst zum Thema geworden ist, macht die spite Moderne die
»Moderne« nun selbst zum Thema ihrer Reflexion. Verschiedene Theo-
retikerlnnen entwerfen am Ende des 20. Jahrhunderts unterschiedliche
Konzepte, um sowohl der verdnderten wissenschaftlichen und gesell-
schaftlichen Selbstthematisierung sowie den verinderten Strukturen und
Materialititen (von Gesellschaft wie von Wissenschaft) eine neue Ord-
nung und einen neuen Sinn abzugewinnen. Ob die Zeit der spiten Mo-
derne dementsprechend als »reflexive Modernisierung« beschrieben
wird, die die »Erste Moderne« des 19. Jahrhunderts am Ende des 20.
Jahrhunderts in der Gestalt einer »Zweiten Moderne« »herausfordert«
(Beck/Bonfi/Lau 2001: 171), oder ob diese Zeit im Sinn der »Postmo-
derne« (und »Posthistoire«) als das Ende der groffen Metatheorien, der
alles liberwélbenden Geschichten und als neue Zeit der pluralen Wertig-
keiten verstanden werden sollte (vgl. Welsch 1994), oder ob — letztens —
mit dem Ende des 20. Jahrhunderts erst der »richtige« Vollzug der »Mo-
derne« sich entfaltet (vgl. Luhmann 1997), spielt dabei nicht die ent-
scheidende Rolle. Ausschlaggebend ist vielmehr, dass der eigenen Zeit
nun auch die eigenen begrifflichen, theoretischen und methodischen
Grundlagen zum Thema werden (vgl. von Graevenitz 1999a). Zudem
manifestiert sich in der neuen reflexiven Wende eine weitere Charakte-
ristik, die die verschiedenen Konzepte miteinander teilen. Thematisiert
werden grundsitzlich die Steigerung von »Komplexitit« (Welsch 1994),
von »Unsicherheit, Ungewissheit und Uneindeutigkeit« (Beck/Bonf3/Lau
2001: 53), von »Wissen« (Knorr-Cetina 1984: Willke 1998; Weingart
2003) und — geradezu im Widerspruch dazu — von Orientierungslosig-
keit (Beck/Bonfi/Lau 2001). Neben allen moglichen davon initiierten
Fragen stellt sich im Feld der Gesellschaft und ihrer Wissenschaften die

46

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

basale Frage: »In welcher Gesellschaft leben wir eigentlich?« (Pongs
1998 u. 2000)

Der Versuch einer Antwort auf diese Situation — bzw. die darin lie-
genden, noch ungeldsten Fragen — stellen die momentan mit hohem
Deutungsgehalt bewerteten gegenwartsdiagnostischen Konzepte einer
»Wissensgesellschaft« dar (vgl. Maasen 1999: 59ff). Ob die Wissensge-
sellschaft am Ende des 20. Jahrhunderts an ihrem Anfang steht, bereits
manifest geworden ist oder erst in ihren Konturen erkennbar und fiir die
nahe Zukunft zu erwarten sein wird, stellt dabei einen der wesentlichen
Diskussions- und Forschungsaspekte dar (vgl. Willke 1998; Pongs 1998
u. 2000; Maasen 1999; Weingart 2003; Stehr 2005). Stehr héilt zur histo-
rischen Entwicklung von Wissensgesellschaften fest, dass diese nicht
das Resultat einer linearen, dem gleichen Strukturmuster unterliegenden
Evolution geschuldet sind:

»They are not a one-dimensional social figuration. Knowledge societies be-
come similar by remaining or even becoming dissimilar. New technological
modes of communication break down the distance between groups and indi-
viduals, while the isolation of particular regions, cities and villages remain.
The world opens up and creeds, styles and commodities mingle; yet the walls
between incompatible convictions about what is sacred do not come tumbling
down. The meaning of time and place erodes even while boundaries are cele-
brated.« (Stehr 2005: 114)

Dies gilt auch fiir die Bedeutung der Arbeit und des Besitzes, die — unter
einer marxistischen Perspektive — als die wesentlichen Charakteristika
der frithen modernen Gesellschaften bestimmt worden waren. Jetzt, am
Ende des 20. Jahrhunderts und Anfang des 21. Jahrhunderts dagegen
gilt:

»In the wake of their declining importance in the productive process, espe-
cially in the sense of their conventional economic attributes and manifesta-
tions, for example as >corporeal< property such as land and manual work, the
social constructs of labor and property themselves are changing. While the
traditional attributes of labor and property certainly have not disappeared en-
tirely, a new principle, sknowledge«, has been added which, to an extent, chal-
lenges as well as transforms property and labor as the constitutive mechanisms
of society.« (ebd.: 114f)

Verdnderungen dieser Strukturverschiebung zeigen sich konsequent in
den verinderten (wissenschaftlichen und gesellschaftlichen) Defimitio-
nen von Zeit, Ort und Materialitit.

47

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Auch Karin Knorr-Cetina sieht im Wissen die wesentliche Ressour-
ce und das entscheidende Charakteristikum westlicher Gesellschaften in
der spiten Moderne. Im Unterschied zu anderen TheoretikerInnen betont
sic allerdings die neuartige Verbreitung und »Explosion« des Wissens.,
Die Differenz zu anderen Phasen der gesellschaftlichen Entwicklung be-
stimmt sich in der Wissensgesellschaft durch die neue, gewachsene Zahl
an Experten und Expertenwissen sowie durch grundsitzliche gesell-
schaftliche Strukturen, die auf die Herstellung, Verbreitung und Vermitt-
lung von Wissen ausgelegt sind (vgl. Knorr-Cetina 1999). Ein weiterer
entscheidender Punkt liegt darin,

»dass Wissen nicht mehr Linger Monopol der Wissenschaft ist. Vielmehr sind
Experten in nahezu allen Bereichen der Gesellschaft damit beschiftigt, Infor-
mationen zu produzieren. [...] Die Beobachtungen und Erkenntnisse der Ex-
perten bestimmen mafgeblich die Strukturen, innerhalb derer wir kommuni-
zieren und handeln. In der Wissensgesellschaft muss jeder lebenslang lernen.
Allerdings werden Menschen, die keinen Platz in der modernen Arbeitswelt
finden, zunehmend ausgeschlossen.« (Pongs 2000: 36)

Dem Wert, der Funktion, dem Status und der Qualitit von — unter ande-
rem geistes- und sozialwissenschaftlichem Wissen — kommt dadurch ein
veriinderter Stellenwert zu, wie es auch Nico Stehr theoretisiert:

»The definition of knowledge as capacity for action strongly indicates that the
material realization and implementation of knowledge is open, that it is de-
pendent on or embedded within the context of specific social, economic and
intellectual conditions. Knowledge, as a capacity for action, does not signal
that specific knowledge claims always possess a fixed »valuec or even a dis-
tinct practical dimension. We cannot, as resull, stipulate a priori thai some
knowledge claims, for example those that issue from disciplines in the humani-
ties, are less practical than knowledge that originates in the natural sciences.
Inasmuch as the realization of knowledge is dependent on the active elabora-
tion of knowledge within specific frameworks and social conditions, a definite
link between knowledge and social power becomes evident because the control
of conditions and circumstances requires social power. The larger the scale of
a project, the greater the need for social power to control the actual realization
of knowledge as capacity for action.« (Stehr 2005: 118f; Hervorhebungen se)

Als Konsequenz der mit dem Terminus der Wissensgesellschaft be-
schriebenen Strukturverinderungen westlich-spitmoderner Gesellschaft
ergeben sich verdnderte Positionen der sozialen AkteurInnen, verinderte
Perspektiven auf die Welt, die Gesellschaft und sich selbst, eine zuneh-
mende Fragilitit der Gesellschaft — oder zumindest die Vorstellung einer

48

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

solchen Fragilitit — sowie eine starke Gewichtung von (individuellen)
Rechten, die einhergeht mit der zunehmenden Kompetenz der Gesell-
schaftsmitglieder, diese Rechte zu formulieren und fiir sich einzufordern
(vgl. Stehr 2005: 112). Eine weitere Konsequenz dieser grundlegenden
Verinderungen liegt in den parallel expansiven Interessen der Wissen-
schaft. Neue Themen gelangen auf die Forschungsagenda, neue Frage-
stellungen — im besonderen bezogen auf die Wissenschaft und ihr eige-
nes Wissen — werden formuliert:

»Welche sozialen Regeln und Normen bedingen welche Verhaltensweisen, die
zur Produktion und Geltung »gesichertenc Wissens fithren? Aufgrund welcher
Eigenschaften erringt wissenschaftliches Wissen besonderes Vertrauen? Wel-
che Formen sozialer Organisationen gibt sich dieses Wissen? Wo und wie
wird es produziert? Wie verhilt sich dieses Wissen zu anderen Wissensarten
sowie zu gesellschaftlich geltenden Werten? Welche Funktionen und Folgen
hat wissenschafiliches Wissen fiir die Politik, die Wirtschaft, das Recht? Wie
verhilt sich wissenschaftliches Wissen zu den Medien?« (Weingart 2003: 105

Aufgrund dieser gesellschaftlichen Entwicklung, die dem (wissenschaft-
lichen) Wissen einen fundamentalen Charakter in und fiir die (spiit-)mo-
derne Gesellschaft zuschreibt, verbindet sich auch die Perspektive auf
das wissenschaftliche Wissen mit derjenigen auf die Gesellschaft (vgl.
Weingart 2003: 10). Uber die Fragen nach den Auswirkungen der ge-
sellschaftlichen Bedingungen fiir die Herstellung, Autorisierung und Le-
gitimierung von wissenschaftlichem Wissen hinausgehend, wie sie
Weingart in obigem Zitat formuliert hat, bzw. den Blick in die andere
Richtung — von der Wissenschaft auf die Gesellschaft — wendend, er-
ginzen eine ganze Reihe von zusitzlichen Fragen das Repertoire gesell-
schaftsorientierter Wissen(schafts-)forschung, die Stehr expliziert:

»Applied to present-day society, the question arises if knowledge can provide
a foundation of class structure, for the distribution of chances of social and po-
litical influence and also for personal life and, finally, whether knowledge may
prove to be a normative principle of social cohesion and integration, even
though the variations and alterations in the reproduction of knowledge appear
to be enourmous. Paradoxically, efforts to entrench necessity in history or
eliminate the role of chance from it have produced, at least at the collective
level, the very opposite tendency. The role of chance, ambiguity and »fragility«
at the collective level, continues to be an increasingly important part of the
way society is organized.« (Stehr 2005: 118)

Ganz in diesem Sinn formulieren auch Ulrich Beck und Wolfgang Bonf
die Themenbereiche, auf die sich die Analyse gesellschaftlicher Ver-

49

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

hiltnisse unter der Perspektive »reflexiver Modernisierung« konzen-
triert: Als besonders wichtig erscheint »die politische Epistemologie der
Ungewissheit. Hier geht es um den sich abzeichnenden kognitiven
Strukturwandel und um Wissen, Nicht-Wissen, Rationalitdt« (vgl. Beck/
Bonf 2001: 53; Hervorhebung i.0.).”

Im Sinne eines Fazits der verschiedenen theoretischen wie histori-
schen Kontextualisierungen, die sich mit den charakteristischen Verin-
derungen der Struktur moderner Gesellschaften auseinandersetzen, kon-
nen die verschiedenen Szenarien erstens als gegenwartsbezogene Kri-
sendiagnosen gelesen werden. Zweitens lassen sie sich als Oszillationen
zwischen einer Konkurrenz des Wissens und einer Politik des Wissens
interpretieren.

Konkurrenz des Wissens — Politik des Wissens

Nico Stehr sieht die Fragilitit moderner Gesellschaften zu einem we-
sentlichen Teil in einer neuen politischen Kraft des Wissens begriindet:

»Societies are fragile because — propelled by a marked enlargement of their
capacities to act — individuals are capable, within certain established rules, fo
assert their own interests by opposing or resisting the — not too long ago — al-
most unassailable monopoly of truth of major societal insitutions. That is to
say, legitimate cultural practices based on the enlargement and diffusion of
knowledge enable a much larger segment of society to effectively oppose
power configurations that turned out or are apprehended to be tenuos and brit-
tle.« (Stehr 2005: 1271, Hervorhebungen se)

Die Méglichkeit und Kompetenz der Individuen, sich in der spiten Mo-
derne gegen Wissensmonopole zu stemmen und diese damit ihres
Monopolstatus zu entkleiden, installiert eine grundsitzlich konkurrenz-
strukturierte Situation der Herstellung, Positionierung und Implementie-
rung von Wissen in eben dieser Gesellschaft. Die daraus folgenden Kon-
sequenzen formuliert Stehr als eine basale Konkurrenz um gesellschafi-
lich wirksame und giiltige Konzepte dessen, was die Gesellschaft ordnet:
»Today, in fact, order and progress are essentially contested concepis
and objectives, What is reconciliation to some invariably represents an
unsustainable agenda for others. We are living in an age in which the

5 Ein drittes Forschungsinteresse richtet die Forschungsgruppe um Beck und
Bonf auf die »politische Okonomie der Unsicherheit«: »Hier wird der
Blick auf die institutionelle Entgrenzung und Restrukturierung gerichtet,
wie sie im Gefolge der Globalisierung in der Okonomie sowie in der Poli-
tik zu beobachten ist.« (Beck/Bonf/Lau 2001: 54f; Hervorhebung i.0.)

50

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

expansion of individual choices is in conflict with traditional sentiments
as well as with objectives that favor their restriction.« (Stehr 2005: 128f;
Hervorhebungen se) Wenn auch im Moment noch vorwiegend die Kon-
kurrenz des Wissens und die Konkurrenz um das Wissen manifest wer-
den, so prognostizieren Stehr und Grundmann fiir die gesellschaftliche
Zukunft »a completely new >politics of knowledge«« (Grundmann/Stehr
2005b: 411), die ihre ganz eigenen Institutionen und ihre eigene Dyna-
mik ausbilden werden:

»lts basic feature is the use of knowledge to advance not only specific political
goals and economic interests but also certain norms, values, and worldviews.
In a narrower sense, knowledge policies refer to regulatory policies designed
to control, restrict or even forbid the realization of new knowledge and techni-
cal artifacts. The increase in the transformative capacity of knowledge will
generate an even stronger insistence on decisions that originate with demands
for a regulation of new knowledge even before it is widely applied: this im-
plies a regulation of politics. Since the outcome of these decisions cannot be
known, the decision itself becomes something deeply problematic, even the
decision of (not) wanting to know [...].« (ebd.: 411f)

Neben der Frage nach der legitimen Herstellung und Positionierung von
Wissen steht am Ende des 20. Jahrhunderts auch die komplementir dazu
stehende Ungewissheit tiber die Aussagekraft, Funktionalitit und Ins-
trumentalisierung dieses Wissens im Raum. Dieses Spannungsfeld so-
wie seine Regulierung gehért ab jetzt zum Bereich der Politik.

Die zeitgendssischen Debatten um den Kulturbegriff und die Legi-
timitit von Geistes- und Sozialwissenschaften lassen sich in diese politi-
schen Konkurrenzen um die gesellschaftliche Positionierung bzw. Funk-
tionalisierung von Wissen einreihen. Als markantes Beispiel in diesem
politischen Konkurrenzfeld kann dann Luhmanns radikaler Vorschlag
zur Abschaffung des Kulturbegriffs herangezogen werden, wie es auch
von Klaus Lichtblau interpretiert worden ist:

»Vor einiger Zeit hat Niklas Luhmann den ernstgemeinten Vorschlag ge-
macht, die moderne Soziologie méchte sich doch ganz von dem ohnehin viel-
fach belasteten und unbestimmten Kulturbegriff verabschieden bzw. diesen als
einen rein shistorischen Begriff« betrachten, der in der allgemeinen Soziologie
keinen Platz habe, sondern allenfalls zum Gegenstand einer wissenssoziologi-
schen Untersuchung gemacht werden konne. Luhmann kam dieser Vorschlag
jedoch deshalb so leicht tiber die Lippen, weil er mit dem Begriff der sgepfleg-
ten Semantike bzw. der »Selbstbeschreibunge moderner Gesellschaften gleich-
sam einen Ersatzbegriff in der Hinterhand haite, dessen Hege und Pflege ihm
bereits vor vielen Jahren zu einem personlichen Anliegen geworden war [...].

51

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Uberdies wurde in diesem Zusammenhang von einem seiner Schiiler der Ver-
dacht gedullert, dass sich der Bielefelder Meister deshalb so abfillig iiber den
Kulturbegriff gedullert habe, weil dieser gewissermaBen in einem Konkurrenz-
verhéltnis zu dem iiberlieferten Gesellschafisbegriff stehe, den Luhmann als
Grundbegriff seiner sozialwissenschaftlichen Systemtheorie bevorzugt hatte
und den er systemtheoretisch zu reformulieren versuchte. Die von Autoren wie
Dilthey, Max Weber und Tenbruck vorgenommene Verabschiedung des Ge-
sellschaftsbegriffs zugunsten eines emphatischen Verstindnisses von Kultur
wurde also von Luhmann durch eine entsprechende Verabschiedung des Kul-
turbegriffs zugunsten seiner eigenen systemtheoretischen Gesellschaftstheorie
beantwortet [...].« (Lichtblau 2002: 114f; Hervorhebungen se)

Die Konkurrenz um den Kulturbegriff manifestiert sich so als Konkur-
renz um die addquate (Selbst-)Beschreibung der Gesellschaft durch ihre
entsprechenden Wissenschaften. In der Verkniipfung der Diagnose zur
Konkurrenz des Wissens und der davon motivierten Wissenspolitik, wie
sie Stehr oben gezeichnet hat, lift sich eine weitere Differenzierung des
Politikbegriffs in diesen Kontext einfiihren: Die »Politik des Wissens«
am Ende des 20. Jahrhunderts benennt die spezifische soziale Praxis des
konkurrierenden Aushandelns von sozial giiltiger Wahrheit iiber die Ge-
sellschaft und deren Ordnung (bzw. Organisation) qua spezifisch darauf
zugeschnittenem Wissen — unter anderem im Modus der Geistes-, Sozi-
al- und Kulturwissenschaft(en).

Festlegung der Forschungsperspektive:
Positionswechsel

Nach der diagnostischen Einordnung der anfinglich irritierenden Phi-
nomene als Zeichen fiir einen gesellschaftlichen Wandel des Wissens
und seiner universitiren Institutionen sollen im Folgenden die theoreti-
schen Grundlagen, auf denen die Untersuchung aufbaut, und das metho-
dische Instrumentarium, dessen sie sich bedient, vorgestellt werden. Wie
Beck und Bonf dies fiir ihr Forschungsprojekt der »reflexiven Moderni-
sterung« formuliert haben, versteht sich auch der folgende Forschungs-
zugang als gleichermallen »theorieorientiert wie experimentierend«
(Beck/Bonf3 2001: 50). Die Theorieorientierung basiert auf den oben
eingefiithrten Diagnosen zum kritisch-fragilen und selbstreflexiven Cha-
rakter der Gesellschaft in der spiten Moderne. Das Moment der institu-
tionalisierten und prozeduralisierten Selbstbeobachtung verlangt ent-
sprechend nach einem Theoriedesign, das sich auf die Herstellung und
den Konstruktcharakter des als real Wahrgenommenen konzentriert, Mit
der Wahl von Michel Foucaults Diskurstheorie soll dem Rechnung ge-

52

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

tragen werden. Das Experimentelle der Methode ergibt sich aus dieser
Theoriewahl: Foucault selbst hat wenig Angaben zu einer konkreten me-
thodischen Operationalisierung seines gedanklichen Modells diskursiver
Ordnungsherstellung gemacht. Ein solches muss dementsprechend am
und im Bezug auf die je gewihlte Fragestellung entwickelt sowie expli-
ziert werden. Beides — die Theoriegrundlage sowie die methodische
Operationalisierung — soll im folgenden zweiten Teil dieses Kapitels
vorgestellt und begriindet werden.

Revisited Evidence: Fragestellung, Blickrichtungen
und Erkenntnisinteresse

Die im ersten Teil des Kapitels vorgestellten Grundlagen zur mehrfa-
chen Infragestellung von »Kultur«, Geistes-, Sozial- und Kultur-Wissen-
schaft und des wissenschaftlichen Wissens verlangen methodisch gese-
hen nicht nur einen Blickwechsel sondern einen eigentlichen Positions-
wechsel. Nicht nur ein neuer Blick sondern eine neue — im Sinne einer
»anderen« — Position fiir die folgende Untersuchung leitet sich aus der
obigen Dekonstruktion unterschiedlicher Sicherheiten und Selbstver-
stindlichkeiten ab. Das Erkenntisinteresse und die davon angeleitete
Perspektive bestimmen sich nicht mehr daraus, den Fokus auf die »rich-
tige«, realititsadiquate Definition von »Kultur« zu richten, die Geistes-
und Sozialwissenschaften — und damit auch die Volkskunde — als zwei-
felsfrei legitime universitire Institutionen zu reetablieren, die Volkskun-
de als die eine — weil »genuine« — Kulturwissenschaft zu legitimieren,
oder den »objektiven« »Wahrheitsgehalt« von wissenschaftlichem Wis-
sen erneut zu installieren.

Die andere, hier gewihlte Forschungsposition beruht nicht auf einer
Rekonstruktion ebendieser Evidenzen von wirklichkeitserfassenden Be-
griffen, von beweisbaren Legitimititen und von objektiven »Wahrhei-
ten«, sondern sie beruht ganz im Gegenteil auf deren analytischer De-
konstruktion. Das hat zur Folge, dass die im weiteren Verlauf vorgestell-
te Studie — wie es auch andere diskursanalytisch orientierte Forschungen
bereits mehrfach formuliert haben (vgl. Sarasin 2001: 17f; Maasen 1998;
33ff) — weder eine Etymologie bzw. klirende Definition des Kulturbe-
griffs im Sinn hat, noch ¢ine Fachgeschichte (oder Apologie) der Volks-
kunde (als »Kulturwissenschaft«) zu schreiben versucht (vgl. auch Hel-
duser/Schwietring 2002: 8). Demgegeniiber orientiert sich das Vorhaben
an den theoretischen Entwiirfen von Michel Foucault, der sich anhand
seines Diskursbegriffs dem Verstehen sozialer Wirklichkeit von einer
anderen Seite genidhert hat (Foucault 1997 u. 1998) und richtet die Per-

53

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

spektive auf die Ebene der Konstruktion (als Prozess und Produkt) von
wissenschaftlichen und sozialen Selbstverstindlichkeiten.

In seinem Entwurf einer grundsitzlich diskursiv gepriagten Wirk-
lichkeit hat Michel Foucault dargelegt, wie Wissen in komplexen Zu-
sammenhiingen von Sprache, Institutionen, Autorlnnen und materiellen
Medien der Vermittlung zustande kommt. Er hat dabei betont, dass
»Wahrheit« (oder »wahres« Wissen) sich im und durch den Diskurs ge-
neriert (ebd.). Entscheidend fiir den Sinn und die Autoritit des Wissens
ist der gegenseitige Bezug von AuBerungen in einem spezifischen histo-
rischen und gesellschafilichen Kontext aufeinander: Erst dadurch wer-
den AuBerungen auch zu Aussagen und erhalten ihre Legitimitit. Fou-
cault verstand Wissen demzufolge grundsitzlich als »Positivitit« (Fou-
cault 1997: 183f), die in ihrer jeweils historisch manifest gewordenen
Spezifik untersucht werden kann: Handlungen und besonders Sprechen
zeigen ithre Form und ihre sinnhafte Bedeutung auf der Ebene ihrer rein
historischen Erscheinung. Es besteht keine Oberfliche der historischen
Manifestation, hinter der sich die wahre und richtige Bedeutung ver-
birgt, das heifit, es gibt keine tiefere oder wahre Bedeutung hinter dem
Gesprochenen, sondern im Erscheinen selbst produziert und strukturiert
sich das Feld des Denkens, Sprechens und der darin generierten Wahr-
heit (ebd.). Entscheidend fiir das Wissen und dessen Sinn ist die Ebene
der positiv wahrnehmbaren Erscheinungen von Aussagen, die miteinan-
der ein Feld von Bezichungen und Kommunikationsméglichkeiten eta-
blieren. Das Kriifte- und Beziehungsfeld des Diskurses materialisiert
sich durch die darin gemachten Aussagen. Auch hier findet Foucault
seine ganz eigene Definition dessen, was mit Aussage gemeint ist und
das sich nicht mit dem deckt, was bisherige analytische Zugiinge als
Aussagen bezeichneten. Er grenzt seinen Begriff ab gegen ein Verstind-
nis von »Aussage« als grammatikalisch bestimmbarem Satz, als logische
Proposition oder als kommunikativ ausgerichtetem Sprechakt (vgl. Mar-
ti 1988: 41; Kégler 1994: 42; Foucault 1997: 117ff).° Demgegeniiber
sicht Foucault Aussagen als Ereignisse innerhalb des Diskurses. Sie ent-
stehen in der Beziehung und in Abhingigkeit zu und von anderen Aufle-
rungen im gleichen Beziehungsfeld. Sie treten auf und erhalten ihre
Aussagekraft ausschliesslich aus dem diskursiven Kontext. Nicht ihr In-
halt gilt als Referent fiir ihren Sinn, sondern dass sie im Zusammenhang
mit anderen Auferungen erscheinen und gemeinsam mit ihnen die Be-
deutung des Ganzen schaffen. So gesehen definiert sich eine Aussage

6 Waldenfels votiert deshalb fiir eine andere Ubersetzung von Foucaults ur-
spriinglichem Begriff des »énoncé«. Statt von einer »Aussage« spricht
Waldenfels deshalb vom »Aulerung(sgehalt)« (vgl. Waldenfels 1991:
285).

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

durch ihre (jeweilige) Funktion innerhalb einer diskursiven Formation.
Die grundsitzliche Frage, die sich dadurch fiir die Analyse ergibt, ist al-
so: »[W]ie kommt es, dass eine bestimmte Aussage erschienen ist und
keine andere an ihrer Stelle?« (Foucault 1997: 42) Welcher spezifische
Sinn entsteht durch das Auftreten gerade dieser Zeichen- und Warterfol-
ge innerhalb eines sprachlichen Kontextes?

In dieser diskursiven Praxis entsteht ein Regulativ, welches die Ord-
nung jeden Diskurses herstellt (ebd.: 177 u. 241). Das Ziel einer dis-
kursanalytischen Untersuchung konzentriert sich dementsprechend da-
rauf, die Positivitit der Aussagen, die jeweilige diskursive Praxis sowie
die Ordnungsprinzipien und die normstiftenden Regeln des Diskurses
analytisch zu beschreiben (ebd.). Diese spezifische Art der »Beschrei-
bung«’ dient dazu, das Wissen und die damit etablierte Wahrheit seiner
Evidenz zu entkleiden und sozusagen kontrir dazu, die Konstruktion des
Sinns (in seinen Bedingtheiten) transparent werden zu lassen.

Das Produktive an Foucaults Diskursentwiirfen, die er iiber mehrere
Jahre hinweg immer wieder tiberarbeitet und auch revidiert hat, bildet
das Konzept einer historisch und gesellschaftlich situativ geregelten
Herstellung von Wissen und Wahrheit. Gegen ein Verstindnis von li-
near-kumulativemn Erkenntnisgewinn gerichtet, der als fortschreitende
Enthiillung von Wirklichkeit gedacht wird, hat Foucault ein Modell vor-
gelegt, wie Wissen aus konkreten Relationen und Abhdngigkeiten dis-
kursiv hergestellt wird und in diesem diskursiven Zusammenhang auch
seinen Status als »Wahrheit« entwickelt. Er hat damit seit den 1960er
Jahren gegen grundsitzliche, und damals wissenschaftlich fest zemen-
tierte Vorstellungen von »Geschichte«, »Wissenschaft« und »Literatur«
angeschrieben. Die Konzepte von einer kontinuierlichen Entwicklung,
von kumulativ und linear fortschreitender Erkenntnis, von hermeneu-
tisch interpretierbaren Werken, die Autoren kraft ihres individuellen
Schopfergeistes geschaffen hatten, stellte er radikal in Frage. Die Suche
nach dem »Sinn«, der jeweils als Klammer verschiedene Dinge zu einer
Kategorie zusammenfasst, wollte er auf anderen, neuen Wegen angehen.
Ihn bewegte die Frage nach der je spezifischen Produktion von Sinn —
und damit auch von Wahrheit —, den bzw. die er in ihrer historischen
Gestalt festmachen wollte. An die Stelle einer transzendenten, von indi-

7 Der Begriff der »Beschreibung« dient hier zur Verdeutlichung des dis-
kursanalytischen Ansatzes, der sich in der Analyse und der anschliefenden
Interpretation grundsitzlich auf das Feld der tatsichlich erschienenen Aus-
sagen konzentriert. Es liegt die explizite Absicht darin, nicht nach einer
Wabhrheit Ainfer den Aussagen (im Sinne einer tieferen Bedeutungs-
schicht) zu suchen, sondern die Herstellung des Sinns im bezichungsrei-
chen Feld der konkreten realen Erscheinungen nachzuvollzichen.

55

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

viduellen Subjekten entdeckten Wahrheit setzte er den Begriff des »Dis-
kurses«. Gemeint ist damit ein regelgeleitetes, in zeitliche und gesell-
schaftliche Kontexte eingebundenes Sprechen, das Dinge tiberhaupt erst
denk- und sagbar macht: »Wahrheit« somit je historisch produziert (vgl.
Foucault 1997 u. 1998).

Die wesentlichen Verinderungen, die mit diesem Entwurf eingefiihrt
wurden, liegen zum einen auf der Ebene des historischen Verstindnis-
ses: Ohne eine auflerhalb des gegenwirtigen Geschehens wirkende Kraft
verliert die Geschichte ihre — von dieser Kraft geleitete und geordnete —
zwingende Kontinuitidt. Die rein historisch sich realisierenden Ereignisse
manifestieren eine je vollkommen geschichtliche Situation, deren Anei-
nanderreihung im historischen Prozess nicht nach einer iibergeordneten
Logik oder sogar Notwendigkeit organisiert ist. Geschichte ist damit
keine kumulative und lineare Entwicklung, sondern ein stindiges Ver-
indern und verindert Werden. Nicht die Kontinuitit ist charakteristisch
fir historisches Gewesensein, Sein und Werden, sondern die Unregel-
mifligkeit und die Diskontinuitit. Entscheidend — vor allem fiir Histori-
kerlnnen — ist dementsprechend, dass die Geschichte keine »Dokumen-
te« hinterlif}t, die als Belege fiir eine gréfBere, hinter allem waltende Idee
interpretiert werden kénnten. Sie hinterldf3t nur »Monumente«, die iib-
riggeblieben sind von einer ehedem realen Situation und als solche fiir
ihren damaligen historischen Kontext sprechen (vgl. ebd.: 198; Kogler
1994: 32; Marti 1982: 63f). Das historische Interesse lidfit sich demge-
mif} ganz auf die je zeitgendssischen Funde in ihrer vélligen Geschicht-
lichkeit ein und konzentriert sich auf die Herstellung einer gesellschaft-
lich situierten Plausibilitit.

Foucault etabliert fiir dieses Projekt konsequenterweise einen modi-
fizierten Begriff der »Vernunfi«. Statt auf eine transzendente, auflerhalb
der Menschen liegende Rationalitit zu verweisen, die Allgemeingiltig-
keit beanspruchen kann, will Foucault die Vernunft ganz im Gegenteil in
jedem historischen Moment und in den Subjekten selbst inhiirent wissen.
Damit werden mittels kritischem Bewusstsein die jeweils wirkenden und
als gultig erachteten Strukturen einer Zeit und Gesellschaft der Analyse
zugiinglich. Was bisher als (natiirlich bzw. géttlich) gegeben und unhin-
terfragbar galt, wird kritisier- und durch anderes Denken verinderbar.
Vernunft ist in diesem Sinn statt eines Ubereinstimmens mit einem
tibergeordneten, fiir alle gleichermafien verbindliches Ordnungswissen
ganz im Gegenteil ein Prozess des Gewahrwerdens, Hinterfragens und
Verdnderns. Fiir die Vernunft gilt in diesem Sinn, dass sie historisch ent-
standen ist und damit auch der historischen Verdnderbarkeit unterliegt.
Wissen, das durch diesen Prozess kritischer Vernunft hervorgebracht
worden ist, besteht ebenfalls ganz in seiner Historizitit. Es verbirgt kei-

56

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

ne hinter (liber oder unter) ihm liegenden Wesenheiten, sondern ist ganz
und gar Teil eines geschichtlichen Kontextes (vgl. Foucault 1997: 159).

Das bedeutet nicht, dass Gedanken aus der einen Zeit sich nicht wie-
der finden kénnen in der darauf folgenden, oder dass bestimmte Felder
tiberhaupt keine historische Kontinuitit behaupten konnen. Aber es
heifit, dass die Aussagekraft jeglicher AuBerungen nicht in deren histori-
scher Linearitiit liegen sondern in der jeweils zeitgendssischen Kontex-
tualitit. Eine Analyse, die auf dem foucaultschen Verstindnis von Ge-
schichte basiert, fragt dementsprechend nicht nach der Fortentwicklung
von Gedanken und damit auch nicht nach deren historischen Vorform-
ungen, sondern sie interessiert sich fiir den je aktuell produzierten und
bedeutungstragenden Sinn von historischem Wissen. Die Bedeutung
(und damit auch die Deutung) von Aussagen innerhalb eines Diskurses
ergibt sich durch ihren funktionalen Bezug auf der historisch horizonta-
len, nicht durch den Riickbezug auf historisch vertikaler Ebene. In die-
sem Sinn verliert die Frage nach dem »Ursprung« ihre analytische Funk-
tion. Der Blick richtet sich vielmehr auf die »Herkunft« von Wissen in-
nerhalb eines geschichtlichen Kontextes (Foucault 1997: 204f), woher
auch die (historische) Interpretation ihre neue Definition erhélt:

»Die verschiedenen Entstehungen sind nicht die aufeinanderfolgenden Gestal-
ten ein und derselben Bedeutung, sondern Ersetzungen, Versetzungen und
Verstellungen, Eroberungen und Umwilzungen. Wenn Interpretieren hielle,
cine im Ursprung versenkte Bedeutung langsam ans Licht zu bringen, so
konnte allein die Metaphysik das Werden der Menschheit interpretieren. Wenn
aber Interpretieren heifit, sich eines Systems von Regeln, das in sich keine we-
senhafte Bedeutung besitzt, gewaltsam oder listig zu bemichtigen, um ihm
eine Richtung aufzuzwingen, es einem neuen Willen gefiigig zu machen, es in
cinem andern Spiel auftreten zu lassen und es anderen Regeln zu unterwerfen,
dann ist das Werden der Menschheit eine Reihe von Interpretationen.« (Fou-
cault 1974: 95)

Mit dem verdnderten historischen Realitédtsverstindnis differenziert sich
auch die Konzeption von historischen AkteurInnen. Unterschieden wird
zwischen »Autorlnnen« als historisch spezifische Individuen und den
rein positiv beschreibbaren Sprecherlnnen: Das Subjekt bestimmt sich
im Feld des Diskurses als strukturelle Position — statt auf individuelle
AkteurInnen richtet sich die analytische Perspektive dementsprechend
auf die jeweilige »Subjektposition« —, von der aus in diskursiver Praxis
Aussagen hervorgebracht werden.® Diese Subjektposition ist ihrerseits

8  Der Autor und die Autorin dagegen ist die jeweilige (historisch fassbare)
Person, die eine solche Subjektposition ausfiillt. Der Autor erhdlt seine

57

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

bedingt und eingeschriinkt von bestimmten AuBerungsmodalititen. Je-
dem Subjekt stehen aufgrund seiner Position innerhalb des diskursiv or-
ganisierten Gesellschaftskomplexes unterschiedliche Méglichkeiten zur
Verfligung (aber auch Verunmdglichungen im Wege), um sich wirksam
zu Gehor zu bringen. Die mit der Subjektposition verbundene Rolle, Au-
toritit, Aufgabe, seine Wissens- und Finanzressourcen bestimmen, wel-
chen Sinn die AuBerungen enthalten und mit welchem Gewicht sie rezi-
piert werden (Foucault 1997: 167).°

Aufgabe und Ziel einer analytischen Rekonstruktion von Diskursen
bestimmt sich konsequent in »einer reinen Beschreibung der diskursiven
Ereignisse als Horizont fiir die Untersuchung der sich darin bildenden
Einheiten« (ebd.: 41). Das Interesse, wie Dreyfus und Rabinow es aus-
driicken, definiert sich nicht darin, nach einer tiefen Bedeutung zu su-
chen, sondern: »Um die Aussage zu situieren, braucht sie die Archiolo-
gie nur flir bare Miinze zu nehmen und in ihren aktuellen Kontext ande-
rer Oberflichenaussagen zu stellen.« (Dreyfus/Rabinow 1994: 71) Da-
mit gelingt es, digjenigen Vorstellungen zu erfassen, die in ihrem histo-
rischen Kontext als ernst zu nehmende Aussagen gegolten und damit
eine je spezifische Form der Vernunft etabliert haben, ohne dass die

Rolle durch einen ganz bestimmten Zweck, der ihm im Diskurs zugewie-
sen wird. Die Zuordnung von bestimmten Aussagen zu einem spezifischen
Autor legitimiert einerseits diese Aussagen und manifestiert in ihnen einen
allgemeingiiltigen Wahrheitsanspruch. Andererseits werden dadurch be-
stimmte Wissensbereiche gesichert und autorisieren gleichzeitig weitere
Aussagen in diesem Sinn. Der Autor erfiillt damit die doppelte Funktion
der Produktivitit und der verknappenden Stabilisierung des Wissens im
Diskurs. Vgl. dazu die »analoge« analytisch differenzierte Kategorisierung
von »Akteur« und »Individuume, die Pierre Bourdieu in seiner Untersu-
chung des akademischen Felds vorgenommen hat: »In diesem Sinne liefle
sich der Akteur, definiert durch die endliche Menge wirksamer Eigen-
schafien im Feld, dem prikonstruierten Individuum gegeniiberstellen.«
(Bourdieu 1988: 63, Anm. 25; Hervorhebungen i.0.) An einer spiteren
Stelle bestimmt Bourdieu die konkreten Kriterien, die den Akteur im aka-
demischen Feld konstitutieren (vgl. ebd.: 881).

9 Friedel Weinert beschreibt diese Modalitidten, denen sich ein Autor ausge-
setzt sieht, in treffender Weise am Beispiel des medizinischen Diskurses
bzw. der Position eines Arztes: »Seine Position bestimmt sich durch die
Bezichung zu anderen Gruppen (politischen und religiosen Gruppierung-
en, zum Beispiel), und zur Gesamtgesellschaft; durch eine institutionelle
Platzierung (Krankenhaus, Privatpraxis, Laboratorium, Bibliothek), durch
perzeptive Situationen (der Arzt ist fragendes und betrachtendes Subjekt,
der Patient dagegen antwortendes und erduldendes Subjekt), und durch
eine Stelle im Informationsnetz (Lehre, pidagogische Praxis, Autor und
Forscher); schlieBlich befindet sich der Arzt innerhalb eines Diskurses in
einem hierarchischen Gefiige (das, was er sagt, ist nach oben und unten
durch Kompetenzbereiche begrenzt).« (Weinert 1982: 343)

58

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

Diskursanalytikerlnnen selbst diese Ansichten als seriés teilen miissen
oder sie an einer »objektiven« Wahrheit messen.”” In Ablehnung einer
transzendenten Vernunft, die den historischen Verlauf der Geschehnisse
nach einer verborgenen Ordnung leitet, geraten die einzelnen Zeitab-
schnitte der menschlichen Geschichte zu komplexen Kontexten, die in
ihrer spezifischen Art der Verflechtung in den analytischen Blick gera-
ten.'" Diese Art der historischen Analyse fungiert gleichzeitig als Kons-
truktion wie auch als Rekonstruktion von Geschichte. Einerseits ver-
sucht sie die Regeln des Sprechens und Handelns, die einer bestimmten
Zeit als Ordnungsmuster gelten, in ihrer eigenen Beschreibung zu re-
konstruieren, andererseits konstruiert sie in threm Nachvollzug der his-
torisch nicht transparenten Regeln des Sprechens erst den Diskurs als
solchen.

Wenn auch heute, nach gut 30 Jahren weiterer Forschung(sge-
schichte) das Denken, das Foucault mit seinen Arbeiten angestofien hat,
schon ein wenig in die Jahre gekommen scheint, kann sein theoretischer
Ansatz — im deutschsprachigen Raum — dennoch nicht als selbstver-
stindliches Allgemeingut oder gar iiber(be-)arbeitetes intellektuelles
Handwerk geistes- und sozialwissenschaftlicher Forschung gelten. Viele
der an konkreten Forschungsprojekten orientierten und durch diese pro-

10 Dementsprechend geht es in dieser Untersuchung nicht darum, die bishe-
rigen kulturtheoretischen Beitridge zu kommentieren und danach zu fragen,
was sie eigentlich sagen woll(t)en (vgl. Foucault 1998: 18ff).

11 In seiner Archéiologie des Wissens schliefit Foucault daraus noch, dass die
jeweils historisch spezifischen Vernunftformen nur aus groBer historischer
Distanz zu sehen und verstehen seien, da die gegenwiirtige Komplexitit
den zeitgendssischen Menschen den Blick darauf verstelle. Unter dieser
Priimisse kann ein Historiker nur die Diskurse weit zuriickliegender Zeiten
untersuchen. An anderer Stelle allerdings bezeichnet Foucault sein Projekt
der wArchédologie« als »Ethnologie der eigenen Kultur«, da sie die Grund-
muster des Verstehens und Erfahrens aus ihrer scheinbaren Selbstver-
stindlichkeit befreien und einer analytischen Hinterfragung zuginglich
machen méchte (vgl. Kogler 1994: 36f). Eigentlich legt er also schon hier
durch die methodische Verfremdung der eigenen und selbstverstindlichen
Rationalititsformen (als historisch gewordene und nur historisch Geltung
beanspruchende) die Grundlage zur Analyse vergangener wie gegenwiirti-
ger Diskurse. Im weiteren Verlauf seiner Arbeiten und besonders mit der
Herausbildung seiner Genealogie verlifit Foucault seine frithere Position
einer notwendig zeitlich distanzierten Untersuchung. Er lokalisiert die
Moglichkeit zur Erkenntnis nun nicht mehr in der geschichtlichen Tren-
nung von Untersucher und Untersuchtem sondern in der jeweiligen Per-
spektive auf das zu Untersuchende. Foucaulis kritischer und historisch si-
tuierter Vernunftbegriff, der sich von seinem je spezifischen Ort aus im
immer wieder anders Denken versucht, ermoglicht jetzt das Sichtbarma-
chen von bisher Unsichtbarem, das Wissen von bisher Unbewusstem. das
Ausleuchten der kontingenten Komplexitit.

59

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

vozierten Nachfragen zu einem wissenschaftlich konkretisierten Arbei-
ten unter foucaultscher Denkanleitung sind im deutschsprachigen For-
schungsraum (erst) im Verlauf der 1990er Jahre entstanden und werden
seit Ende der 1990er Jahre publiziert.”> Wenn auch die Zahl an Verdf-
fentlichungen zum Thema »Diskurs« und »Diskursanalyse« inzwischen
praktisch uniiberschaubar geworden ist, bleibt die fiir einen wissen-
schaftlichen Artikel in provokativ irritierender Absicht gestellte Frage
des Historikers Peter Schéttler »Wer hat Angst vor dem »linguistic
turn¢?«, die sich 1997 an die LeserInnen der (prominenten) geschichts-
wissenschaftlichen Zeitschrift »Geschichte und Gesellschaft« richtete,
auch heute noch aktuell (vgl. Schéttler 1997).

Die Diskussionen und Probleme rund um die Diskurstheorie — wie
sie von Foucault initiiert wurde — weisen vorwiegend in zwel ganz
grundsitzliche Richtungen. Einerseits geht es um die Frage, ob Foucault
mit seinem radikal historischen Diskursmodell einen neuen Entwurf auf
der philosophischen Ebene der Wirklichkeitserklarung lanciert hat und
wie dieses Modell unter diesen Vorzeichen zu beurteilen wire (vgl.
Ewald/Waldenfels 1991). Andererseits stellt sich den — aus unterschied-
lichen Disziplinen stammenden — MitdenkerInnen Foucaults die pro-
blematische Aufgabe, wie sich aus dessen abstrakten Formulierungen
ein konkretes, den Anforderungen gegenwirtiger Wissenschaft gerecht
werdendes bzw. dieser gegeniiber begriindbares Forschungsverfahren
herauslesen lieBe, das mit der konkreten Forschungspragmatik der Feld-
bestimmung und -abgrenzung, der Quellenauswahl, -kritik und -analyse
beschiftigt ist (vgl. Bublitz et al. 1999a; Keller et al. 2001 u. 2003; Kel-
ler 2004).

Die Produktivitit von Foucaults Ansatz filir das hier intendierte Pro-
jekt liegt — zusammenfassend formuliert — in dessen radikaler Ausrich-
tung auf eine »Ontologie der Gegenwart« (Kogler 1994: 10), die auch
als Foucaults »aufkldrerische« Intention bezeichnet worden ist (ebd.:
3ff; Miller 1995: 444f): Die »Aufklirung« versteht sich dabei aufgrund
der dem Konzept eigenen Logik nicht im Erkennen der »richtigen«, von
Ideologien befreiten Wahrheit, sondern im — einer radikalen Historisie-
rung innewohnenden — Potential zur Verinderung. Darum auch die Un-
bestimmtheit von Foucaults theoretischen Angaben: Ein geschlossener
Theorieentwurf wiirde gleichzeitig jeden kritischen Veriinderungspro-

12 Einen Uberblick tiber die Entwicklung und die bestehenden theoretischen
wie forschungspraktischen Umsetzungen geben Reiner Keller, Andreas
Hirseland, Werner Schneider und Willy Viehdver in ihrem einfiihrenden
Artikel zum »Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse« (vgl.
Keller/Hirseland/Schneider/Viehover 2001: 7-27). Reiner Keller hat den
Uberblick inzwischen erweitert und aktualisiert (vel. Keller 2004: 13-60).

60

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

zess finalisieren, statt ihn der immer wieder erneuten Verinderung zu
offnen. In Ubereinstimmung mit seiner Vorstellung einer radikal histori-
schen Kontingenz hilt Foucault mit seinem Ethos des »immer wieder
anders Denkens« die theoretischen Anderungen selbst im Fluss (vgl.
Erdmann 1991: 53). Diese Grundlage bestimmt konsequent das intellek-
tuelle Vorgehen bzw. das wissenschaftliche Arbeiten unter einer an Fou-
cault orientierten wie von ihm inspirierten Perspektive. Systematische
Blickwechsel und der kritische Einbezug jeglichen Wissens — also auch
des eigenen — in die Analyse sollen dazu dienen, bisher Unbeachtetes
und Ungedachtes denkbar zu machen.” Darin liegt der Wert und die
produktive Kraft des Denkens und genau darauf zielen die analytisch
einzusetzenden Fragen (vgl. Marti 1982: 9: Dreyfus/Rabinow 1994: 71).

Mit dem Riickgriff auf Foucault soll in diesem Sinn der folgenden
Studie das theoretische Fundament gelegt werden, auf dem die hier ein-
genommene Forschungsperspektive aufsetzt. Diese definiert sich als
Systematisierung der verschiedenen Forschungsfragen, die sich im Blick
auf die skizzierten Phinomene eréffnen, und biindelt sie im Hinblick auf
das Ziel einer Diskursrekonstruktion der AuBerungen zu »Kultur« im
wissenschaftlichen Feld des deutschsprachigen Westeuropa (vgl. Schra-
ge 1999: 66): In diesem Sinn wird »Kultur« als Begriff historisierbar
und im Kontext der spiten modernen Herstellung von »kulturwissen-
schaftlichem« Wissen analytisch handhabbar. Dieser positiv-komplexe
Zugriff ermaglicht gleichzeitig die De-Konstruktion einer als neutral-
ahistorisch erscheinenden Evidenz des Begriffs und die Re-Konstruktion
der historisch-gesellschaftlich evozierten Verstindlichkeit des »kultur-
wissenschaftlich« hergestellten Wissens tiber die eigene Welt. Das Er-
kenntnisinteresse richtet sich mit dieser theoretischen Fundierung kon-
sequent auf die Sinnkonstruktion des »kulturwissenschaftlichen« Spre-
chens tber »Kultur« und auf die darin liegende konkrete Ausformung
einer historisch und gesellschafilich spezifischen Semantik. In lapidarer
Prignanz reduziert sich das »archidologische« Forschungsinteresse letzt-
lich auf folgende Frage: Welchen »Sinn« »macht« das volkskundlich-
kulturwissenschaftliche Reden tiber »Kultur«?

An diesem Punkt vollzieht der analytische Blick eine Wendung vom
»Inneren« des Diskurses (vgl. Maasen 1998: 25) auf dessen »Auferesc:
Die theoretische Primisse, dass Bedeutung nicht nur historisch, sondern
in gleichem Gewicht gesellschaftlich hergestellt ist, erweitert das obige
Forschungsinteresse um davon initiierte Fragestellungen: In welchem

13 Auf der Ebene der Methodologie bedeutet dies, den foucaultschen Denk-
ansatz sowohl als Methodenkritik wie auch als methodische Anwendung
in einem zu verstehen (vgl. Seier 1999: 110).

61

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

historischen, gesellschaftlichen und spezifisch wissenschaftlichen Er-
maglichungszusammenhang  steht  das  volkskundlich-kulturwissen-
schaftlich formulierte Reden tiber »Kultur«? Wie strukturieren sich die
Verkniipfungen des volkskundlich formierten Diskurses mit dem ihn
umgebenden gesellschaftlichen Zusammenhang, der den AuBerungen
Sinn verleiht und sie damit erst zu wirksamen Aussagen macht? Was
wird hier — zwischen wem und fiir wen — als tibergeordnetes Thema ver-
handelt, das das diskursiv Interne mit der strukturellen Umgebung zu
einer Sinnkohidrenz verkniipft? Und: Warum erweist sich dabei (gerade)
»Kultur« als diskursiv produktiv und durchsetzungsfihig? Oder zusam-
menfassend noch einmal anders formuliert: In welchem soziohistori-
schen Kontext erlangt der Begriff der Kultur seine Relevanz, Aussage-
kraft und Zielrichtung, schlicht: seine diskursive Potenz?™

Die anfingliche Irritation {iber die Begriffsinflation von »Kulturg,
tiber die Ironisierung der Volkskundlerlnnen als »bunte Vigel«, deren
Artenschutz aufgehoben wird, sowie Tber die grundsiitzliche, erkennt-
nistheoretische Infragestellung von »kulturwissenschaftlichem« Wissen
verweist auf dieser diskurstheoretischen Grundlage auf die relevanten
Gesellschaftsdimensionen am Ende des 20. Jahrhunderts, die in die Her-
stellung des Sinns qua »Kultur« involviert sind. Zur Verhandlung stehen
in diesem historischen Abschnitt westlicher Gesellschaften die an der
Diskursoberfliche offensichtliche Frage nach dem Wahrheitsgehalt, das
heifit nach der Autoritit von wissenschaftlichem Wissen, die Frage nach
der Potenz und Aussagekraft von — hier: kulturwissenschaftlichem

14 Vgl. dazu die von Peter Weingart formulierten Forschungsorientierungen
bzw. -desiderate: »Der geschirfte Blick sowohl auf die internen Differen-
zierungen der Wissenschaft als auch auf die Kopplungen der Wissenschaft
mit anderen Teilsystemen verweist auf die unterschiedlichen Formen des
Wissens und ihre kommunikativen Interferenzen als zentralen Gegenstand
der zukiinftigen Wissenschaftssoziologie. Wie sieht eine Gesellschaft aus,
in der wissenschaftliches Wissen seine privilegierte Stellung verloren hat,
in der es politisch instrumentalisiert, als Ware gehandelt und den Strate-
gien medialer Kommunikation unterworfen wird? Sieht so die Wissensge-
sellschaft aus?« (Weingart 2003: 14) Es ergibt sich auch eine notwendige
Perspektivierung zeitgendssischer Wissenschafiserforschung, wie sie Ar-
min Nassehi fiir das Beispiel der Soziologie als Untersuchungsgegenstand
formuliert: »Hatte Habermas noch vom Hochsitz des philosophischen Be-
obachters die Soziologisierung des philosophischen Blicks besorgen kon-
nen, muss die Rekonstruktion des soziologischen Diskurses der Moderne
radikaler nach den Bedingungen der Soziologisierung fragen. Sie muss
sich fragen, was die Soziologie bzw. der soziologische Blick sieht und wo-
rauf diese Sicht beruht. Kybernetisch, inzwischen: klassisch-kybernetisch
gesprochen geht es um den blinden Fleck der Soziologie, nicht mehr um
den des Subjekts, das die Soziologie lingst dekonstruiert hat.« (Nassehi
2006: 16; Hervorhebungen i.0.)

62

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

Wissen, die Frage nach der gesellschaftlichen Relevanz dieses Wissens
und die Frage nach dem legitimen Ort, an dem dieses Wissens herge-
stellt, geprift, vermittelt und tradiert wird, Die grundsitzliche Fragestel-
lung, die die folgende Untersuchung anleitet und profiliert, lautet konse-
quent: Welchen Startus, welche Art und Qualitdt, welche Funktion, wel-
che Position und welchen legitimen Ort nimmt das volkskundlich-kul-
turwissenschaftliche Wissen am Ende des 20. Jahrhunderts im deutsch-
sprachigen Europa fiir sich in Anspruch?

Mit welchem methodischen Inventar und im analytischen Blick auf
welches konkrete Quellenmaterial diese Fragen innerhalb der Arbeit
untersucht werden, sollen im folgenden Unterkapitel vorgestellt und dis-
kutiert werden.

Die Volkskunde als Fallbeispiel: Methode und Material

Mit einer Theoriefundierung, die Foucaults Reflexionen als Angebot
einer analytischen »Handwerkskiste« (vgl. Kammler 1986: 14) einbe-
zieht, ist allerdings noch kein methodisch konkretisiertes Vorgehen for-
muliert. Ganz im Gegenteil hat Werner Sohn in seinem Aufsatz zu den
Umsetzungsméglichkeiten foucaultscher Gedanken festgehalten: »Seine
Diskursanalyse enthebt also diejenigen, die sich an ihr orientieren, nicht
der Miihe, das Analyseinstrumentarium in Auseinandersetzung mit dem
jeweiligen historischen Gegenstand zu entwickeln, zu modifizieren und
7u prizisieren.« (Sohn 1999: 213)" Zuallererst bedeutet dies eine Ent-
scheidung tiber die Auswahl des Untersuchungsfelds. Da ein Diskurs als
Kriiftefeld definiert wird, dessen je historische diskursive Praxis analy-
tisch nachvollzogen und interpretiert werden soll, stellt er eines der
grundlegenden Untersuchungsresultate dar und kann theoretisch nicht
vorab bestimmt werden. Forschungspragmatisch ist es demgegeniiber
unvermeidbar, von einem empirischen Korpus auszugehen, der im Hin-
blick auf seine diskursiven RegelmiBigkeiten beschrieben werden soll.
Am Anfang einer diskursanalytischen Studie steht dementsprechend die
Hypothese tiber das Bestehen des untersuchten Diskurses, Im Verlauf
und vor allem am Ende der rekonstruktiven Diskurskonstruktion stellt
sich deshalb immer wieder die kritische Frage nach der Angemessenheit
der wissenschaftlich hergestellten Repriisentation, die sich allerdings nur

15 Besonders fruchtbare Anregungen zur Adaption des foucaultschen Dis-
kurskonzepts und den notwendigen methodischen Operationalisierungen
haben mir die unterschiedlichen Methodologien zur Diskursanalyse an die
Hand gegeben, wie sie Bublitz et al. (1999a), Jiger (1993 u. 1994 u.
1999), Keller (2001 u. 2004), Landwehr (2001), Maasen (1999 u. 2003, )
und Sarasin (1996 u. 2001) formuliert haben.

63

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

in der Transparenz und Nachvollziehbarkeit des Dargestellten durch die
RezipientInnen entscheiden 1Bt und nicht durch die Ubereinstimmung
zwischen wissenschaftlicher Rekonstruktion und realer Wirklichkeit.'®
Die konkrete Ausgangslage fiir jegliches weitere methodische Vorgehen
bestimmt im hiesigen Fall der Satz: Im Reden tiber »Kultur« verhandeln
die VolkskundlerInnen nicht die inhaltliche Definition des Worts, son-
dern sie diskutieren ein Thema, das sich mithilfe von »Kultur« »sinn-
voll« biindeln lé#Bt, das aber (weit) {iber die konkret angesprochenen In-
halte hinausgeht,

Um sich diesem »iibergeordneten« Thema und seinen historischen
Manifestationen zu nihern, schligt Sabine Maasen den Zugang von den
Rindern eines diskursiven Felds vor (vgl. Maasen 2003). Dort, wo die
Selbstverstindlichkeit der diskursiven Ordnung bereits ihre Evidenz ver-
liert, ist es einfacher, im analytischen Blick auf die explizit werdenden
Infragestellungen, Unsicherheiten, Differenzen und Debatten die (noch)
geltende, aber bereits schwierig gewordene Strukturierung und Praxis
des Diskursfelds zu erkennen. Im Sinne einer strategischen Fokussie-

16 Vgl dazu die weiterfiihrenden Reflexionen bei Diaz-Bone 1999: 130f;
Jiger 1993: 187 u. Jdger 1999: 137{f. Pierre Bourdieu beschreibt diesen
Effekt, den seine ethnographisch ausgerichtete Vorgehensweise provoziert
hat, ausfiihrlich: »Denn natiirlich haben sich die Entscheidungen [iiber die
konkrete Quellenwahl; se] nicht in vollkommener wissenschaftstheoreti-
scher Transparenz oder volliger theoretischer Klarheit vollzogen. Wer das
Gegenteil glaubt oder behauptet, hat nie empirische Forschung betrieben.
Tatsiichlich ist es noch keineswegs ausgemacht, ob es nicht gerade diese
Art Sich-selber-unbegriffen-Bleiben der aufeinanderfolgenden Arbeits-
ginge ist, in die wenigstens zum Teil die sogenannte sIntuition¢ eingeht,
das heilit eine mehr oder minder kontrollierte Form der vorwissenschafili-
chen Erkenntnis des betreffenden Objekts wie auch der wissenschaftlichen
Erkenntnis analoger Objekte, auf der die durch nichts zu ersetzende
Fruchtbarkeit der empirischen Forschung in Wahrheit beruht: Etwas tun,
ohne genau zu wissen, was man tut — damit eréffnet sich die Chance, in
dem, was man getan hat, etwas zu entdecken, was man vorher nicht wuss-
te. Der Bruch mit der Primérintuition stellt also keineswegs, wie einige
reingeweihtes Darstellungen des »epistemologischen Einschnitts< haben
glauben machen kénnen, eine Art Anfangs- und Schlussakt in einem dar;
in ihm vollendet sich vielmehr ein langer dialektischer Prozess, in dessen
Verlauf die sich in einen empirischen Arbeitsvorgang umsetzende Intui-
tion analysiert und kontrolliert wird, wobei sie immer neue und auf breite-
rer Informationsgrundlage gebrachten Schwierigkeiten, Mingel und Er-
wartungen dann stets aufs neue iiberwunden werden. Die Logik der For-
schung: Das ist eine Verkettung groferer und kleinerer Schwierigkeiten,
die einen in jedem Augenblick zum Nachdenken dariiber zwingen, was
man tut, und die es ermoglichen, immer besser zu wissen, was man sucht,
indem sie ansatzweise Antworten liefern, die wieder neue, grundlegendere
Fragen nach sich ziehen.« (Bourdieu 1988: 391)

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

rung der Arbeit bietet sich die Wahl eines Fallbeispiels an, das sich an
einem solchen Diskursrand befindet. Das Beispiel erdffnet in seiner de-
finitorischen Ambivalenz verschiedene analytische und interpretative
Moglichkeiten: Zum einen ist es noch immer Teil des funktionierenden
Diskursgeflechts, womit in mikroskopischer Blickrichtung diec ganz
konkreten Formierungen, die der Diskurs zu dieser Zeit hervorbringt,
beschrieben und benannt werden kdnnen. Es ist somit ein »Beispiel« im
und flir den im Ganzen nicht nachvollzogenen (und forschungspragma-
tisch auch gar nicht nachvollziehbaren) Diskurs.'” Zum anderen funktio-
niert die reibungslose Durchsetzung diskursiver Regeln und Normaliti-
ten am Rand nicht ungehindert. Widerspruch wird geprobt, neue An-
schlussméglichkeiten werden gesucht oder gesetzte Unabdingbarkeiten
werden ignoriert. An solchen Stellen zeigt sich, woriiber die Auseinan-
dersetzung gefiihrt wird. Unter dieser Perspektive wird das Beispiel zum
»Fall« fiir das im Diskurs verhandelte Thema (vgl. Flick 1995: 89ff).
Auf dem Boden der oben formulierten Hypothese zum Sprechen
tiber »Kultur« und der methodisch kontrollierten Suche nach einem Dis-
kursrand bieten die eingangs geschilderten irritierenden Phéinomene eine
Hilfestellung und Orientierung: Ganz grundsitzlich ermdglicht jede ex-
plizite Nennung von »Kultur« den Zugang zum diskursiven Feld: inte-
ressant — weil »briichig« — wird er aber vor allem dort, wo Unstim-
migkeiten schnell erkennbar werden, wo Ironie, Polemik und wiederhol-
te Argumentationen des scheinbar immer Gleichen direkt an der Ober-
fliche greifbar sind. Die allgemeine Begriffsinflation von »Kultur«, die
geistes- und sozialwissenschaftliche »Krise« und die polemische Portri-
tierung der Volkskunde kénnen in diesem Sinn alle als (konflikthafte)
Symptome des im Diskurs verhandelten gesellschaftlichen Themas
interpretiert werden, das sich rund um den Kulturbegriff organisiert und
im »Fall« der Volkskunde exemplarisch greifbar wird: Erstens bean-
sprucht die Volkskunde wie andere geistes- und sozialwissenschaftliche
Disziplinen auch den Kulturbegrift als thren, dem Fach genuin einge-
schriebenen — und somit ihr als Fach spezifisch eigenen — Begriff, Zwei-
tens steht die Volkskunde in einem disziplindr konkurrierenden Umfeld,
innerhalb dessen sie ihre spezifische institutionelle Autoritit legitimie-
ren muss. Und drittens steht mit der Ausweitung der Rechenschaftsfor-
derung von Seiten der Offentlichkeit — was Kdmmerlings mit seinem
polemisch-ironischen Feuilletonbeitrag auflerhalb der einschligig wis-
senschaftlichen Sphire deutlich demonstriert — die Volkskunde nicht nur
als akademisches Fach innerhalb der Universitit unter Legitimations-

17 Zur Reichweite eines exemplarisch angelegten Forschungsvorgehens vgl.
Beck/Bonfi/Lau 2001: 51f.

65

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

druck, sondern auch die universitir institutionalisierte Wissenschaft an
sich ist mit einer ihrer Repriisentantinnen als Autoritit in Frage gestellt,
Die Verhandlung ebendieser drei Dimensionen von Wissenschaft ver-
dichten sich im Fall der Volkskunde in einer Art, die diese an den Rand
der ihr eigenen Selbstverstandlichkeit bringt.

Material

Die materiale Grundlage der vorliegenden Untersuchung bilden unter-
schiedliche Text- und Publikationssorten, in denen »Kultur« wihrend
der 1990er Jahre im Fach Volkskunde beschrieben, debattiert und ver-
handelt wird. Um den RegelmifBigkeiten und Serien von Aussagen, die
zur diskursiven Herstellung einer zeitgendssisch akzeptablen Wahrheit
beitragen, auf die Spur zu kommen, sollte eine betrichtliche Menge an
Texten vorliegen (vgl. Keller 2004: 75f). Dieser Voraussetzung ent-
spricht die Anlage dieser Forschung aufgrund zweier Zugangsweisen:
Erstens liegen breite Literaturrecherchen mit entsprechender Lektiire fiir
die volkskundliche Fachproduktion im spiiten 20. Jahrhundert der kon-
kreten Analyse zugrunde. Zweitens erméglichte erst die qualifizierte So-
zialisation und fachlich einschligige Arbeitstitigkeit der Autorin einen
Wissensfundus tiber die Forschungsproduktion der Disziplin, die als Ba-
sis und Korrektiv konstant im Blick der Analyse bleiben bzw. zur Ver-
dichtung der voranschreitenden Analyse genutzt werden.

Die analytische Strukturierung des zusammengestellten Textcorpus
kann unterschiedlichen Systematisierungsvorgaben folgen (vgl. Jiger
1993; Keller/Hirseland/Schneider/Viehover 2001; Keller 2004: 13ff).
Fiir die hier vorgestellte Forschung wurde ein qualitativ mikroanalyti-
sches Verfahren gewihlt, das der Breite des einzubeziechenden Materials
einerseits anhand von ganz unterschiedlichen Stichproben gerecht zu
werden versucht und andererseits im nahen Blick auf je einzelne Texte
deren diskursive Interpretationsmuster und Organisationsregeln konkret
erfassen und nach ihrer diskursanalytischen Logik befragen kann. Der
analytische Zugrift auf das Material funktioniert also gleichzeitig verti-
kal — durch Stichproben innerhalb des Felds und innerhalb der Texte -
sowie horizontal — durch eine analytisch nachvollzichende Auslegeord-
nung der Diskursoberfliiche.

Mithilfe des Zugangs anhand dreier exemplarisch ausgewihlter For-
schungsfelder der Volkskunde wird die Frage nach der diskursiven Ord-
nung der Evidenzherstellung immer wieder neu gestellt, das heilit, sie
bleibt im ganzen Verlauf der unterschiedlichen Forschungszugriffe und
-schritte der rote Faden, an dem sich das Erkenntnisinteresse der Re-
konstruktion von Diskursstruktur und darin verhandelter Thematik

66

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

orientiert. Um die Differenziertheit des volkskundlichen Sprechens tiber
»Kultur« und seiner dabei zu beobachtenden Ubercinstimmungen wie
Differenzen adiquat zu erfassen, konzentrierte sich die Wahl der drei
Forschungsfelder auf eine groftmégliche Kontrastierung des mikroana-
lytisch zu beschreibenden Quellenmaterials (vgl. Keller 2001: 87ff). Das
bedeutet, dass erstens ein sehr traditionelles Fachgebiet — hier die Sach-
kulturforschung — bestimmt wurde, dessen disziplinire Zugehéorigkeit
und Legitimitit innerhalb und auflerhalb des Faches rein aufgrund seiner
historischen Kontinuitit (von bereits gut 100 Jahren) gegeben scheint
(vgl. Bimmer/Weber-Kellermann 1985), Zweitens richtete sich der dis-
kursanalytische Blick auf ein dem ersten Feld gegeniiber sehr junges,
fachlich »neu entdecktes« (vgl. Lindner 1997: 319) und in den 1990er
Jahren interdisziplinir angelegtes Interessensgebiet: die Stadiforschung.
Und drittens perspektiviert die diskursanalytische Rekonstruktion den
Bereich der disziplindren Programmatik. Dort, wo die FachvertreterIn-
nen dezidiert davon sprechen, was »Kultur« im und fiir das Fach bedeu-
tet, welche Position die Volkskunde im interdisziplindren Wissen-
schaftskontext einnehmen will {(oder soll), und mit welcher Autoritit die
Volkskunde als »Wissenschaft« zu rezipieren ist, kulminieren gleichzei-
tig die (mindestens) drei disziplindren Prekaritdten ihrer Evidenz, von
deren gesellschaftlich-diskursiver Symptomatik schon frither die Rede
war.

Stellt die Bestimmung der Volkskunde als Fallbeispiel eine for-
schungspragmatische Hypothese dar, so gilt dies auch flir die zeitlichen
und lokalen Einschrinkungen, die das Material auf die Zeit der 1990er
Jahre und auf den trinationalen deutschsprachigen Raum Westeuropas
das heif3t auf die Bundesrepublik Deutschland, auf die Schweiz und auf
Osterreich — reduzieren. Auch diese Entscheidungen griinden auf der
hypothetisch gesetzten Zeichenhaftigkeit der eingangs skizzierten Phi-
nomene zur Kulturinflation, Krise des (geistes- und sozial-)wissen-
schaftlichen Wissens und der interdisziplindren Konkurrenz. Obwohl
sowohl zeitlich anhand fritherer oder geographisch und sprachlich tiber
die benannten Grenzen hinweggehender Stichproben erkennbar wird,
dass nicht allein im gewiihlten Ausschnitt die dreidimensionale Brii-
chigkeit unterschiedlicher Selbstverstiindlichkeiten einzuziehen beginnt,
so legt doch die Verdichtung der drei Dimensionen im letztlich gewihl-
ten Untersuchungsausschnitt dessen Plausibilitit fiir eine Diskursrekons-
truktion nahe.

67

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Methode

Um die Fiille des Materials einer analytischen Rekonstruktion der dis-
kursiven Praxis zufiithren zu kénnen, wurde das Material in einem ersten
Schritt deskriptiv aufgearbeitet. Den ersten Zugang fiir die konkrete
Wahl von Texten fiir diese mikroanalytische Beschreibung bestimmte
der Blick auf ein »diskursives Ereignis«: Das analytische Interesse kon-
zentriert sich dabei auf ein fachliches Ereignis, das aufgrund seiner be-
sonderen Qualitit zu einer auffilligen Menge an Rezeptionen, Diskus-
sionen, Riickbeziigen oder Ablehnungen gefiihrt hat. Auf der Oberfliche
des Diskurses — explizit und sichtbar — ist ab dann das spezifische The-
ma des Ereignisses ein fachlicher Diskussionsgegenstand, zu dem die
FachvertreterInnen sich duflern kénnen (oder auch miissen).

Der bereits eingangs zitierte Aufsatz von Wolfgang Kaschuba, ur-
spriinglich als Antrittsvorlesung konzipiert, ldt sich als ein solches Er-
eignis — in obigem Sinn — charakterisieren. Ein erstes Mal verdtfentlicht
wurde die Antrittsvorlesung kurz nach der miindlichen Rede Anfang
1994 in der Zeitschrift fiir Soziologie (vgl. Kaschuba 1994). Darauf
folgte ein weiterer Abdruck in der fiir die deutschsprachige Volkskunde
prominentesten Fachzeitschrift — der »Zeitschrift fiir Volkskunde« (vgl.
Kaschuba 1995a) —, die von der gemeinsamen wissenschaftlichen Dach-
organisation der »Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde (dgv)« jihr-
lich zweimal herausgegeben wird.” Im Verlauf des laufenden Jahr-
zehnts wurde der Beitrag — nicht in exakt gleicher Formulierung und
Ausfiihrlichkeit, aber in inhaltlich konstanter Form — bis zum Jahr 2000
noch dreimal in unterschiedlichen (inter-)disziplindren Kontexten publi-
ziert (vgl. Kaschuba 1995b u. 1995¢ u. 1998). Die quantitative wie qua-
litative Verbreitung und Rezeption des Beitrags verweist deutlich auf
dessen inhaltliche Pointierung. Offensichtlich hat Kaschuba mit seinen
Thesen wesentliche Punkte, die die zeitgendssische inner- wie ausser-
fachliche Agenda bestimmen, themafisiert.

Anhand dieses Artikels wurde in einem ersten Schritt das konkrete
volkskundliche Zitationsnetz rekonstruiert, das sich rund um Kaschubas
Kulturalismus-These gespannt hat. Aus diesem weit gefassten Feld wur-
den dann etwa zehn Artikel, die eine méglichst grofie Breite an Subjekt-
positionen (unterschiedlicher Qualifikation, institutionell-hierarchischer
Position und unterschiedlichen Geschlechts), an institutioneller und
geographischer Verankerung (aus diversen Universititsinstituten, aus

18 Zum Selbstverstindnis der »Volkskunde« und ihrer Dachorganisation der
»Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde« vgl. deren ausfiihrliche Selbst-
portritierung auf ihrer homepage unter http://www kultur.uni-hamburg.de/
dgv, 12.07.2006.

68

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

Museen oder in freischaffenden Positionen) und an thematisch konkreter

Ausrichtung reprisentieren, einer systematisch-deskriptiven Mikroana-

lyse unterzogen. Das heilit, jeder Beitrag wurde zu einem »Lektiirepro-

tokoll« zusammengefasst, das in systematischer Weise die wichtigen

Aspekte einer Diskursordnung notiert und auflistet. Der Leitfaden fiir

diese Protokolle folgte den von Foucault bezeichneten Formationsebe-

nen eines Diskurses'’: Die Konturierung und Konzeptualisierung des im

Diskurs behandelten Gegenstands wird tiber die Wahl der konkret be-

handelten Themenstellungen, die Wahl und Verwendung der Begriffe

sowie die Position™ des sprechenden bzw. schreibenden Subjekts nach-

vollzogen (vgl. Foucault 1997: 167).

Konkret formuliert lauteten die fiir das hier entworfene Erkenntnis-
interesse operationalisierten Leitfragen folgendermalien:

¢ Welches sind die konkreten, realen Phiinomenbereiche, anhand derer
in volkskundlichen Publikationen »Kultur« thematisiert und proble-
matisiert wird? Wofiir steht der Kulturbegriff und wann wird er ex-
plizit genannt?

e  Welche Perspektiven kinnen identifiziert werden, die das fachliche
Forschen anleiten? Welche Argumentationsablidufe organisieren das
Denken? Und: Wie wird das eigene Reden disziplindr zugeordnet
bzw. wie sprechen die AutorInnen iber die eigene und iiber andere
Disziplinen?

¢ Von welchen (Subjekt-)Positionen aus sprechen die AutorInnen?

e In welchen Textgenres, Publikationsforen und -medien werden die
volkskundlichen Beitrige publiziert?

Nach dieser diskursanalytischen Beschreibung der Texte folgt im zwei-
ten Forschungsschritt die analytische Auswertung der Lektiireprotokolle,
die nach Regelmdfiigkeiten fragt: Kénnen gemeinsame Muster und Pra-

19 Siegfried Jiger hat in verschiedenen seiner Beitriige differenzierte Analy-
seraster entwickelt, mithilfe derer eine Diskursanalyse durchgefiihrt wer-
den kann. Ich habe mich daran orientiert, ohne allerdings den genauen und
detaillierten Vorgang zu ibernechmen (vgl. Jiger 1993: 180-201; Jiger
1994: 33-42; Jager 1999: 140-147).

20 Wie bereits mehrfach angedeutet wird vor allem im Blick auf das Subjekt
und seine Position ein wesentlicher Unterschied zu stiarker hermeneutisch
angelegten Forschungsinteressen erkennbar. Philipp Sarasin formuliert die
Differenz zwischen den unterschiedlichen Zugingen kurz und prignant:
»Sie [die formellen Bedingungen eines Diskurses; se] zu rekonstruieren
bedeutet in erster Linie, das Sprechen dieser Subjekte nicht von ihren In-
tentionen her verstehen zu wollen, sondern von den diskursiven Mustern
aus, in die dieses Sprechen eingeschrieben ist.« (Sarasin 2001a: 731)

69

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

xen des volkskundlichen Sprechens in den unterschiedlichen Publikatio-
nen nachvollzogen werden?

Um diese erste Rekonstruktion volkskundlicher Diskurspraxis, die
sich auf das Feld der Programmatik — ausgehend von Kaschubas An-
trittsvorlesung — konzentrierte, zu differenzieren und allenfalls zu modi-
fizieren, richtete sich die nichste Forschungsetappe auf den eben vorge-
stellten analytischen Nachvollzug des disziplindren Sprechens in zwei
weiteren, kontrastiv gewihlten (vgl. Keller 2004: 84ff) Forschungsfel-
dern der Volkskunde. Einerseits fiel die Wahl auf einen traditionell
volkskundlichen Bereich, der schon lange und — fachintern — unbestrit-
ten das disziplindre Forschungsinteresse profiliert: die Sachkulturfor-
schung. Andererseits bot sich — als polar entgegengesetztes Beispiel
die »Stadtethnologie« an, die die Volkskunde weder als traditionelles
noch als spezifisch disziplinires fiir sich reklamieren kann, sondern die
als weit gespanntes kulturwissenschaftliches Forschungsfeld profiliert
ist. Nach der erneuten Rekonstruktion der diskursiven Regelmifigkeiten
innerhalb dieser unterschiedlichen Forschungsbereiche schloss sich ein
letzter analytischer Schritt an, der die Ergebnisse der drei einzelnen Fall-
analysen zueinander in Beziehung setzte. Im gegenseitigen Vergleich
der regelmifBig wiederholten Themen, Begriffe, Argumentationsmuster
und Subjektpositionen wurde letztlich die allgemein erkennbare Dis-
kursstruktur abstrahiert und in den zeitgendssischen historischen wie ge-
sellschaftlichen Kontext eingeordnet. Daraus wurden sowohl generelle
inner-, wie interdisziplindre Sprechmuster erkennbar als auch die Spezi-
fika der einzelnen Forschungsfelder und der Volkskunde als einzelne
Disziplin.

Der zentrale Punkt, an dem die Analyse und die Interpretation des
volkskundlichen Sprechens konstant und kontinuierlich seinen gedankli-
chen Fixpunkt fand, besteht in der analytischen Positionierung des Kul-
turbegriffs: »Kultur« wird in der analytischen Rekonstruktion — nicht
trotz sondern anfgrund seiner zentralen Position im Diskurs — als »Leer-
stelle« (vgl. Laclau/Mouffe 1995) behandelt, damit dessen diskurstra-
gende Rolle und Funktion sichtbar gemacht werden kann. Gemeint ist
damit ein systematisches Ausschliefien der Frage nach der realititsad-
dquaten Inhaltsbestimmung und Definition von »Kultur«, die dann einer
kritischen Diskussion und Interpretation zugefiihrt wiirde. Demgegen-
tiber gilt das Interesse der diskurspraktischen Profilierung des Kulturbe-
griffs, der eine spezifische Funktion im Diskurs tibernimmt. Diskursana-
Iytisch bedeutet dies, dass nicht die definierende Inhaltsbestimmung von
»Kultur« den Diskurs entscheidend motiviert und reguliert, sondern dass
der Begriff an sich eine »diskurstragende« Rolle einnimmt: »Diskurstra-
gende Kategorien sind solche, durch deren »Entfernung« — wenn man sie

70

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

sozusagen aus dem betreffenden Diskurs »herauszdge« wie die Stahlteile
aus einer Betonkonstruktion — der betreffende Diskurs nicht linger >hal-
ten¢< kénnte und in sich zusammenbriche wie ein Kartenhaus.« (Link
1998: 15) Jirgen Link spezifiziert die Form solcher Kategorien in seiner
breit angelegten Untersuchung zur »Normalitit« noch niher: »Unter sol-
chen Kategorien sind in der Regel nicht isolierte einzelne Warter zu ver-
stehen sondern ganze semantische Komplexe einschlieBlich ihrer Pra-
xisbeziige, wiederum vergleichbar mit kreuzweise angeordneten Stahl-
teilen in Beton.« (ebd.)

In diesem Sinn differenziert sich die analytische Perspektive als
doppelter Blick auf zwei unterschiedliche Dimensionen der diskursiven
Struktur und Praxis: Erstens notiert die Diskursanalyse, was von den
DiskursteilnehmerInnen thematisiert, argumentativ betont, aus anderen
Kontexten zitiert und begrifflich vartiert wird. Auf dieser positiv fassba-
ren Oberfliche des Diskurses zeichnen sich im Verlauf der Analyse die
Regelmifligkeiten und seriellen Reihungen der diskursiven Struktur ab.
Sichtbar wird dann, woriiber die Fachvertreterlnnen konkret sprechen,
wie sie es tun und was — offensichtlich — als disziplinire Begriffs- und
Argumentationsregel zu gelten hat.

Erkennbar wird in dieser Skizzierung der Positivitit allerdings noch
nicht, warum gerade diese gewiihlten Themen und Begriffe fiir die Le-
serlnnen ihre Plausibilitit erhalten. Was eben diese im diskursiven Feld
engagierten Problematisierungen und Referenzen motiviert, ist an dieser
Stelle der Analyse noch nicht geklirt. Deshalb richtet sich der zweite
Blick bei der Rekonstruktion diskursiver Praxis auf das bedeutungsbe-
stimmende Umfeld: In welchem gesellschaftlichen und historischen
Kontext fallen die fachlichen AuBerungen und erhalten von dort ihre
Akzeptabilitit? Wie bezieht sich der volkskundliche Diskurs auf die ihn
umgebende Umwelt? Entwirft er Deutungen, Erklirungen, Orientierung-
en, Kompensationen oder Legitimationen fir instabil gewordene Gesell-
schaftsbereiche oder Institutionen? Und: Welche Intentionen, auf denen
diese Entwiirfe ruhen, zeichnen sich im disziplindren Formationsfeld ab?

Um zu diesen Fragen Antworten formulieren zu kénnen, sucht die
Analyse auf der deskriptiv nachvollziechenden Ebene nach den institutio-
nellen Zusammenhingen, in die das jeweilige Sprechen eingebettet ist,
und von wo es erst seine Aussagemdoglichkeit erhilt. Der Blick richtet
sich entsprechend auf die Publikationsgenres und -orte, die als Schnitt-
stelle zwischen Sprecherlnnen und LeserInnen fungieren. Entscheidend
ist hier auch die strukturelle Position der Sprechenden, die qua Institu-
tion und deren Autoritit im gesellschaftlichen Umfeld auf die Wirksam-
keit der AuBerungen rechnen kénnen. Fiir den Nachvollzug dieser zwei-
ten diskursdefinierenden Ebene sind zusiitzliche Quellenmaterialien

71

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

notwendig, die an die — positiv eruierten — Diskursstellen angeschlossen
werden. Institutionelle Dokumente (wie Institutshomepages im Internet
und Informationshefte der Fachverbinde, fachhistorische Arbeiten), pu-
blikatorische Informationen — Klappentexte, Vorworte und Editoriale
von Biichern sowie das Impressum mit Angaben zur Auflagenhéhe, zum
Verlag und zu seinem (geographischen) Standort — und zeithistorische
Veroffentlichungen zu den (als wesentlich erachteten) Vorkommnissen
und Entwicklungen des untersuchten Jahrzehnts am Ende des 20. Jahr-
hunderts veranschaulichen die »Materialitit« des Diskurses und ermdg-
lichen die interpretative Rekonstruktion der Plausibilitit sowie Akzep-
tanz der volkskundlich praktizierten Sinnkonstruktion (vgl. Sarasin
1996: 145ffu. 2001a: 62f).

Positionierung der Untersuchung und Subjektposition der
Forscherin: Erkenntnispotential und Erkenntniswert

Die vorliegende Untersuchung findet ihre Position im Schnittpunkt ganz
unterschiedlicher disziplinidrer Theorie- und Wissensbestinde. In Anleh-
nung an unterschiedliche Arbeiten, die ihrerseits die Frage nach der
Konstruktion von Wissen und nach der diskursiven Herstellung von
Sinn verfolgt haben, konturiert sich das Vorgehen der hier vorgestellten
Forschung. Das Einlesen in Studien, die an konkretem empirischen Ma-
terial vorfithren, wie der theoretische Positionswechsel, die diskursana-
Iytische Perspektivierung und die interpretative Einordnung der analyti-
schen Beschreibung in ihren soziohistorischen Kontext, vor dem die je
diskursiven AuBerungen erst ihre Plausibilitit erhalten, ganz praktisch
funktioniert und welche Art der Ergebnisse sie zutage fordert, ermog-
lichte die Einiibung in diskursanalytisch angeleitetes Denken. Wesentli-
che — wenn auch nicht immer inhaltlich einschligige, so aber umso
grundsitzlichere — Inspiration stellten die thematisch ganz unterschiedli-
chen Arbeiten von Annette Waldschmidt (1996), Sabine Maasen (1998),
Jirgen Link (1998), Werner Sohn (1999), Philipp Sarasin (2001) und
Stefanie Duttweiler (2005) dar.

Auf dem — fiir das hier eingefithrte Erkenntnisinteresse fiir die Quali-
tdt, Funktion und Position von (kultur-)wissenschaftlichem Wissen —
niher liegenden Gebiet der Wissenschaftsforschung entstanden in den
letzten Jahren verschiedene Arbeiten, die sich an foucaultscher Theorie
orientieren und dessen Diskursbegriff operationalisieren. Entsprechend
dem Kontext der Wissenschaftsforschung®, innerhalb dessen diese

21 Der Begriff der Wissenschaftsforschung wird hier stellvertretend fiir das
ganze in sich allerdings stark diversifizierte Feld gebraucht. Einen guten

72

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

Arbeiten sich selbst verorten, konzentrieren sie sich inhaltlich (vorwie-
gend) auf das Feld der Natur- und Technikwissenschaften. Eine spezifi-
sche Ausrichtung in diesem Forschungsbereich stellen die »cultural stu-
dies of science« dar, die bisher vorwiegend im englischsprachigen Be-
reich durchgefiihrt wurden (vgl. Rouse 1992). Die Pramissen und Per-
spektivierungen, unter denen die »cultural studies of science« ihre For-
schung betreiben, falen Sabine Maasen und Matthias Winterhager poin-
tiert zusammen:

»Cultural studies of science consider science not a distinguishable kind of
knowledge but rather a fundamentally heterogeneous endeavour; insists upon
the local, material and discoursive character of scientific practice; acknowl-
edges that the traffic across the boundaries between science and society is al-
ways two-way; in short: »Cultural studies of sciencec are located within ongo-
ing conflicts over knowledge, power, identity, and possibilities for action. [...]
Yet, in doing so, they aim to participate in constructing authoritative know-
ledge of the world by critically engaging with the scientific practices of mak-
ing meanings [...].« (Maasen/Winterhager 2001: 27)

An diese Fundierung eines konstruktivistisch orientierten Erkenntnisin-
teresses, mit dem die »cultural studies of science« operieren, schliefit
sich die volkskundlich-kulturwissenschaftliche Thematisierung von so-
zialer Wirklichkeit an. Mithilfe eines Kulturbegriffs, der nach den »Re-
geln [fragen ldBt; se], nach denen Menschen miteinander verkehren, sich
untereinander verstindigen und voneinander abgrenzen« (Zimmermann
2005: 39), interessiert sich die Volkskunde fiir das

wkomplizierte Wechselspiel von Kleinem und Groflem, von Individuum und
Gesellschaft, wenn Kulturwissenschaftler/innen die Regelwerke einer Kultur
erkennen, die sonst niemandem auffallen; wenn sie hinterfragen, was allen
fraglos erscheint; wenn sie mit Sensibilitit und Leidenschaft ihrer elementaren
Frage nachgehen und erkldren, warum sich Menschen verhalten, wie sie sich
verhalten« (ebd.).

In der Kombination des wissen(schafts-)soziologischen Zugangs zur
Wissenschaft als Teil der Gesellschaft, der ebenso sehr von dieser be-
dingt und geprigt wird, wie er selbst auf die Gesellschaft einwirkt, mit
der volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Perspektive, die nach der
Konstruktion von Bedeutungen und den historisch spezifischen Beding-

Uberblick iiber die unterschiedlichen Ausrichtungen und Forschungsan-
sitze der Wissenschaftsforschung vermitteln Jasanoff et al. 1995, Felt et
al. 1996, Heintz 1998, Maasen 1999 u. Weingart 2003.

73

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

ungen flir menschliches Handeln fragt, gelingt eine theoretisch fundierte
Ausrichtung der Analyse, wie sie die hier intendierte Forschung fiir die
Untersuchung ihrer Fragen benstigt.”

Fiir die interpretative Einordnung des — am Beispiel der Volkskunde
— untersuchten Sprechens tiber »Kultur« wurden einschlagige Wissens-
bestinde aus den Geschichtswissenschaften und der Soziologie einbezo-
gen, die einen erklirenden Nachvollzug dessen erlauben, warum die
VolkskundlerInnen reden, wie sie reden. Zusammenfassend formuliert
ermoglicht die Forschungspositionierung der folgenden Untersuchung
im Schnittpunkt von Wissen(schafts-)forschung, Soziologie, Ethno- und
Geschichtswissenschaften, disziplindrer Fachreflexion und diskurstheo-
retischer Methodologie die Biindelung ganz unterschiedlicher Potentiale:
In der Kombination von diversifiziertem Wissen, das nach Maligabe des
vorliegenden Erkenntnisinteresses theoretisch, analytisch und metho-
disch operationalisiert wurde, ergibt sich die Méglichkeit, nach der dis-
kursiv produzierten Sinnkonstruktion anhand von »Kultur« im volks-
kundlichen Sprechen zu forschen. Im Vordergrund steht dementspre-
chend die Frage, warum, inwiefern und wie die volkskundlichen Au-
torInnen mit ihren Beitriigen am gegenwiirtigen wissenschaftlichen Ver-
stindnis von »Kultur« mitarbeiten.

Ein solcher Zugang entwickelt seine Produktivitit darin, dass er kei-
ne weitere Interpretation von »Kultur« oder gar ein neues synthetisiertes
Kulturkonzept anstrebt, sondern die bisherigen Diskussionen beziiglich

22 Innerhalb der »volkskundlichen« Fachgeschichte wird die Entwicklung
und soziohistorische Kontextualisierung des facheigenen Forschens bereits
seit langer Zeit intensiv thematisiert. In den letzten Jahren entstanden in
diesem Zusammenhang einige Arbeiten, die sich auf die jeweils spezifi-
schen Bedingungen des »volkskundlichen« Denkens und das davon her-
vorgebrachte Wissen konzentriert haben (vgl. Hartmann 1990; DeiBiner
1997; Beck 1997a; Bendix 1997; Lindner 2003; Lindner 2005; Scharfe
2005). Noch befindet sich diese Blickrichtung auf die Konstruktionswei-
sen und -effekte wissenschaftlichen Wissens in der »Volkskunde« aller-
dings eher am Anfang, weswegen solche Forschungszuginge bisher selten
systematisch an gréfieren Quellenbestinden der disziplindren Wissenspro-
duktion durchgefithrt worden sind. Seit Mitte 2006 lauft als aktuellste
Entwicklung und Hinwendung der fachlichen Forschung zur Herstellung
und Vermittlung von wissenschaftlichem Wissen ein an mehreren Institu-
ten angesiedeltes, und von der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG)
gefordertes Projekt mit dem Titel ,,Volkskundliches Wissen und gesell-
schaftlicher Wissenstransfer. Zur Produktion kultureller Wissens-formate
im 20. Jahrhundert™ (vgl. http://www volkskundliches-wissen.de, 30.07.
2008).

Einen dhnlichen Stand der Forschung zeigt sich fiir den der Volkskunde
nahestehenden Fachbereich der »Voélkerkunde«/aussereuropiischen Eth-
nologie (vgl. Stocking 1995; Hildebrandt 2003; Petermann 2004).

74

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

ihrer Regelhaftigkeit und ihren Konstruktionen hinterfragt. Zweitens
ermdglicht die Transparenz dieser kontingenten Sinnkonstruktion eine
Offnung der bisherigen Diskussionen um »Kultur« in den verschieden-
sten Disziplinen, indem auf einer anderen Ebene an diese bisherigen
theoretischen und konzeptionellen Reflexionen angekniipft werden kann
und damit bisher ausgegrenzte Ansiitze denkbar werden. Drittens erwei-
tert der diskursanalytische Zugang das theoretische und methodische
Instrumentarium der Volkskunde, die dem methodisch eingesetzten
Konzept des Diskurses noch immer ziemlich zuriickhaltend gegeniiber-
steht.”

Die Wahl des diskursanalytischen Zugangs bestimmt sich durch
einen zweiten, wesentlichen Punkt: Die Subjektposition der Autorin, die
sich mit der vorliegenden Untersuchung als Promovendin im Fach der
»Volkskunde/Europiiischen Ethnologie/Kulturwissenschaft« zu qualifi-
zieren sucht, ist mehrfach risikobelastet. Einerseits triigt das Projekt Zii-
ge des fachlichen »Selbstmords«, wenn die disziplinire Legitimierung
als anerkannte Fachwissenschaftlerin mit einem Thema zur Autoritiits-
dekonstruktion des Faches angestrebt wird.” Zweitens bewegt sich das

23 Vgl. dazu die Kontroverse in der Osterreichischen Zeitschrift fiir Volks-
kunde zwischen Konrad Késtlin und Elisabeth und Olaf’ Bockhorn (vgl.
Kostlin 1998; Bockhorn O. u. E. 1998). Ahnliche Kontroversen kennen
auch andere Ficher, vgl. dazu die Zusammenfassung der Rezeption von
Diskursanalyse in den Geschichtswissenschaften bei Sarasin (2001) oder
auch Landwehr (2001);

24 Pierre Bourdieu schildert — trotz seiner unterschiedlichen hierarchischen
Position innerhalb des Felds — idhnliche Probleme withrend seiner For-
schungen im universitiren Milieu: »Bereits die Einfithrung von Eigenna-
men geniigt — aber wie sollte man darauf ginzlich verzichten konnen bei
einem sozialen Universum, in dem es doch unter anderem wesentlich da-
rum geht, »sich einen Namen zu machen« —, damit der Leser sich in seinem
Hang bestirkt fithlt, das konstruierte Individuum, das als solches nur in-
nerhalb des theoretischen Raums der Identitiits- und Differenzbeziehungen
existiert, die zwischen der eindeutig definierten Menge seiner Eigenschaf-
ten einerseits und den einzelnen Mengen von Eigenschaften andererseits
bestehen, die — nach denselben Prinzipien definiert — die anderen Indivi-
duen charakterisieren, auf den in seiner Ganzheit erfassten konkreten Ein-
zelnen zu reduzieren.« (Bourdien 1988: 32) bzw. »Wer »Gruppengeheim-
nisse ausplaudertc, wird bekanntlich von seiner Gruppe nicht sonderlich
geliebt, vor allem vermutlich dann nicht, wenn die Ubertretung oder der
Verrat sich auf deren hochste Werte berufen kann. Dieselben, von denen
die Objektivierung als »klarsichtig« oder »couragiert< hochgelobt wird, so-
fern sie sich auf fremde, gegnerische Gruppen richtet, reagieren instinktiv
mit Misstrauen, wo es um die Bestimmungsgriinde der spezifischen Klar-
sicht geht, die aufzudecken der Analytiker von seiner eigenen Gruppe for-
dert. Der Zauberlehrling, der das Risiko auf sich nimmt und sich fiir die
Zauberei des eigenen Stammes und dessen Fetische interessiert, statt in

75

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Projekt oft hart an der Grenze des (personlichen) intellektuellen Over-
kills. Im stindigen Wechsel zwischen unterschiedlichen Fachpositionen
und im Einbezug bisher unbekannter, grofier theoretischer, methodischer
und inhaltlicher Wissensbestinde aus verschiedenen Fichern, gelangte
die Autorin des 6fteren an den Rand ihrer Moglichkeiten. Fiir beide Pro-
bleme allerdings bot dic Wahl der Diskursanalyse und die »interdiszipli-
nire« Positionierung des Projekts ihre spezifischen Angebote zur Be-
arbeitung des Risikos. Die Maoglichkeit eines Wechsels zwischen Néhe
und Distanz beinhaltete eine grofe Produktivitit: Die Nihe zum Unter-
suchungsfeld bot wesentliche, bereits bestehende Kenntnisressourcen
tber das untersuchte Fach, die den inhaltlichen Einstieg in das unter-
suchte Wissen und die Einordnung bestimmter Diskussionen erleichter-
ten. Die Distanz der Fragestellung, die sich auf die Volkskunde als spe-
zifische Wissensinstitution richtete, erméglichte eine Neuperspektivie-
rung des bisherigen Blicks auf die (eigene) Disziplin. In wechselnder
Anndherung an das volkskundliche Wissen aus einer diskursanalyti-
schen Blickrichtung und stetiger Distanzierung von der Volkskunde als
diskursives Formationsfeld, das erst im Sprechen selbst den Sinn seines
Wissens herstellt, entwickelte sich eine produktive analytische Verdich-
tung, die zur zunchmenden Sichtbarmachung der volkskundlich-
kulturwissenschaftlichen Denk- und Argumentationsweisen fiihrte.
Wesentlich zur Risikobearbeitung beigetragen hat — neben dem
fruchtbaren Wechsel der Perspektiven — auch die konstante Ermdgli-
chung dieses Blickwechsels durch das institutionelle und persénliche
Betreuungsumfeld, in dem die Arbeit entstanden ist. Walter Leimgruber,
der als Lehrstuhlinhaber am »Seminar fiir Kulturwissenschaft und Euro-
piische Ethnologie« der Universitit Basel und als Hauptbetreuer die
fachliche Nihe garantierte, qualifizierte sich durch seine Offenheit und
Neugierde gegeniiber fachlichen Grundlagenreflexionen und themati-
schen Erneuerungen als idealer Begleiter der Forschung. Sabine Maasen,
die den Lehrstuhl fiilr Wissenschaftsforschung/Wissenschaftssoziologie
an derselben Universitit innehat, stellte ihre inhaltlichen, theoretischen

fernen Tropen den beruhigenden Reizen einer exotischen Magie nachzu-
gehen, muss darauf gefasst sein, dass die Gewalt, die er entfesselt, sich
gegen ihn selber kehrt. [...] Hier geht es vielmehr allein darum, den der 61
fentlichen Verbreitung der »Stammesgeheimnisse« immanenten Wider-
spruch in Worte zu fassen, der lediglich deshalb so schmerzhaft ist, weil
die — wie auch immer unvollstindige — Verdffentlichung des Privatesten
immer auch etwas von einem 6ffentlichen Bekenntnis an sich hat.« (ebd.:
36f) Vgl. auch Dressel/Langreiter, die dhnliche Erfahrungen wihrend ihrer
historisch-kulturwissenchaftlichen Forschung zur Biographie aktuell le-
bender und arbeitender WissenschaftlerInnen thematisiert haben (Dressel/
Langreiter 2002).

76

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

und methodischen Ressourcen hinsichtlich der Erforschung eines fach-
wissenschaftlichen Felds, dem sie in produktiver Distanz gegeniiber
steht, intensiv zur Verfligung und erméglichte so die konstante Entwick-
lung der Forschung in ihren unterschiedlichen Phasen und Fortschritten.
Und last but not least ermdglichte das Kolloquium bzw. der persénliche
Zusammenhang der verschiedenen, aus unterschiedlichen diszipliniren
Kontexten stammenden DoktorandInnen am Lehrstuhl fiir Wissen-
schaftsforschung in Basel den inhaltlichen, methodischen, theoretischen
und personlichen Austausch iiber das Projekt, ohne den dieses wohl nie
zu einem konstruktiven Ergebnis und Ende gekommen wiire.

Der in dieser Weise profilierte Forschungszugang (und -prozess)
entwirft seinen eigenen Erkenntnisgewinn in dem ihm eigenen multidis-
ziplindren Untersuchungsdesign, das unterschiedliche Abgrenzungen
und Ausweitungen beinhaltet. Als Abgrenzung gegeniiber bisherigen
fachhistorischen und -theoretischen Arbeiten versteht sich der diskurs-
analytische Ansatz, der keine ldeologiekritik intendiert, da er Wissen
und Macht untrennbar miteinander verkntipft sieht. Es besteht aus dis-
kursanalytischer Sicht keine »eigentliche« Realitit, die kritisch mit den
disziplindren Theorien zu dieser Realitit verglichen und nach ihren inhé-
renten Ideologien hinterfragt werden konnte. Zweitens bezieht sich die
Untersuchung nicht auf die vertikale Zeitachse und eine linear nachvoll-
ziehbare Fachentwicklung sondern auf den zeitgendssisch-horizontalen
Kontext der diszipliniren Sinnkonstruktion. Und drittens interessiert
sich die Studie immer fiir die Subjektpositionen der beigezogenen Fach-
autorInnen, die es ihnen erlaubt, legitime Aussagen zum volkskundlich
disziplindren Diskurs beizusteuern. Damit stehen nicht die Persénlich-
keiten und ihre wissenschaftlichen Leistungen im Zentrum, sondern de-
ren diskursive Rolle und Praxis.

Im Sinne einer Erweiterung versteht sich das Projekt auch hinsicht-
lich der Wissenschaftsforschung, deren Interessens- und Untersu-
chungshorizont bisher stark auf Naturwissenschaft und Technik ausge-
richtet ist. Die Blickrichtung und Fragestellungen der Wissenschaftsfor-
schung auf das Feld der Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften hin
auszudehnen, soll ein Ziel der vorliegenden Studie sein, denn damit ge-
riit ins Blickfeld des Erkenntnisinteresses, was Maasen und Winterhager
als zentralen Punkt zukiinftiger Forschung iiber Wissenschaft statuiert
haben: »Ultimately, science should not be about epistemolesy but abaut
doing research. Likewise, science studies should not be exhansted with
epistemological questions but study science.« (Maasen/Wiknterhager
2001: 31)

77

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

»Gang der Arbeit«: Thesen

Anschliefiend an diese Forschungsskizze sollen im Folgenden — sozusa-
gen als Wegmarken — die verschiedenen konkreten Arbeitsschritte sowie
die dabei passierten »Meilensteine« vorgezeichnet werden.

Im Blick auf die historische Situiertheit der einleitend geschilderten
Irritationen springt als kategorielle Rahmung sofort diejenige der »Mo-
derne« ins Auge. Sowohl die Forschung als auch die westlichen Gesell-
schaften selbst qualifizieren ihre eigene Zeit — im Verlauf des 19. bis
zum Ende des 20. Jahrhunderts — als eine »moderne«. Was sich bei
einem zweiten nidheren Blick auf Begriff und Phdnomen dahinter ver-
birgt, was damit bezeichnet, beschrieben, bewertet und gedeutet wird, ist
demgegeniiber sehr viel uneindeutiger. Als Charakteristik, die letztlich
in allen Entwiirfen enthalten ist, und die auch die Entwiirfe als histori-
sche Phinomene selbst kennzeichnet, 146t sich die (stetige) strukturelle
Differenzierung der Gesellschaften mit dem Resultat einer zunehmenden
Komplexitit und die damit einhergehende (stindige) Selbstthematisie-
rung begreifen (vgl. Kneer/Nassehi/Schroer 2000). Wenn auch der Sta-
tus des Wissens — und damit auch derjenige der Wissenschaft(en) — bis-
her ungeklirt bleibt, verbindet die Reflexion und Thematisierung dieser
Frage doch das sich immer stirker durchsetzende Verstindnis, dass die
Gesellschaft — als organisierte Ordnung eines menschlichen Kollektivs —
sich am Ende des 20. Jahrhunderts durch Wissen qualifiziert bzw. als
»Wissensgesellschaft« charakterisiert werden kann (vgl. Maasen/Win-
terhager 2001: 260; Weingart 2003; Stehr 2005). Die gesellschaftliche
Dynamik, in der das Wissen hergestellt wird, und aus der das Wissen
seine Qualitit, seine Funktion, seine Autoritit und Legitimitit, seine
Position — kurz: seinen Status — erhilt, bestimmt sich grundsitzlich aus
einer — institutionell verfestigten — Konkurrenz um die richtige Deutung
der Gesellschaft: Die kompetitive Herstellung und Positionierung des
Wissens, das vor dem Hintergrund der gesellschafilichen Selbstdeutung
und Selbstvergewisserung steht, qualifiziert sich konsequent als Politik
des Wissens.

Auf dem Boden dieser historisch-theoretischen Kontextualisierung,
die im vorhergehenden ersten Kapitel der Arbeit entworfen wurde, folgt
im zweiten Kapitel der »»Kultur«-Konstruktionen« der diskursanalyti-
sche Nachvollzug der konkreten volkskundlich disziplindren Wissens-
und Identititsarbeit. Anhand einer mikroperspektivischen Nahsicht auf
drei sehr unterschiedliche Felder volkskundlicher Forschung wird he-
rausgearbeitet, wie die Fachvertreterlnnen den Kulturbegriff in ihrer
Forschungspraxis profilieren, positionieren und wissenschaftlich wie ge-
sellschafilich funktionalisieren. Der systematische Nachvollzug der

78

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

volkskundlichen Arten, den Kulturbegriff in ihren Forschungen einzu-
setzen, zeigt, dass sich die analytische Prisentation der komplexen Ver-
netztheit von verschiedensten menschlichen Lebensformen als Charakte-
ristik volkskundlichen Wissens benennen ldfit. Der Kulturbegriff spielt
dabei die Schliisselrolle, weil er die Relationen sichtbar macht, in die je-
der Mensch — je historisch und gesellschaftlich spezifisch — eingebunden
ist. Im volkskundlichen Konzept von »Kultur« steht der Mensch als
Subjekt im analytischen Zentrum, zu dem dann die weiteren Ebenen in
Beziehung gesetzt werden. So gerit die Beziehung eines Menschen zu
sich selbst und zu anderen Menschen, die Beziehung zur Gesellschaft
bzw. zum Staat und letztlich auch die Beziehung zur physischen Umwelt

egal ob als »Natur« oder als »Stadt« — in den Forschungsblick. Konse-
quent entsteht aus jedem volkskundlichen Nachvollzug des subjektiv er-
lebten, aber immer in historische und gesellschaftliche Zusammenhiinge
eingebetteten Lebens das — kulturwissenschaftlich gezeichnete — Bild
einer komplexen Wirklichkeit.

Diese fachliche Konzipierung des Kulturbegriffs hat einen entschei-
denden Effekt: Der Gegenstand, den die Volkskundlerlnnen in ihren
Forschungen beschreiben, entwerfen und diskutieren, ist nicht — wie er-
wartet — die »Kultur« sondern die »Gesellschaft«. Entgegen der explizi-
ten Positionierung von »Kultur« als »Perspektive und Objekt« des
volkskundlichen Forschens, wie es immer wieder in den programmati-
schen Verdffentlichungen betont wird, zeigt die diskursanalytische
Untersuchung, dass die »Gesellschaft« — nicht »Kultur« — den fokussier-
ten Gegenstand des volkskundlichen Diskurses darstellt. Wesentlich an
dieser diskursanalytisch erreichten Erkenntnis ist allerdings, dass die
Herstellung des Forschungsgegenstandes »unbemerkt« (Nassehi 2006,
16) bleibt: Explizit unternimmt die Volkskunde die Erforschung unter-
schiedlicher Kulturen; implizit betreibt sie das Geschift der gesellschaft-
lichen Gestaltung.

Zeichnet dieser erste Teil der »Kultur<-Konstruktionen« im Blick
auf die » Wissensarbeit« die diskursive Gegenstandskonstruktion in ihrer
inhaltlichen, spezifisch volkskundlichen Formierung nach, konzentriert
sich der zweite Teil dieses Kapitels unter der Perspektive der »ldenti-
titsarbeit« auf die diversifizierten strategischen Bemiihungen der Fach-
vertreterInnen, eine tiber das eigene Fach hinausreichende Evidenz und
Wirkmichtigkeit ihres Redens herzustellen, die — am Stand der Dinge
gemessen — bisher eine erfolgreiche disziplindr-institutionelle Existenz-
sicherung erreicht. Im analytischen Nachvollzug der Effekte volkskund-
licher Diskurspraxis wird die inhaltliche und materielle Konstitution
eines eigenen fachspezifischen Denkraums sichtbar: Alles volkskundlich
Denkbare wird in diesem inhaltlich bestimmten und institutionell gesi-

79

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

cherten Rahmen gedufiert; was innerhalb dieses Diskursraums nicht
plausibel gemacht werden kann, macht volkskundlich keinen Sinn.

Der mikroanalytische Nachvollzug, wie er im Verlauf dieses
»doppelt« gefithrten — zweiten Kapitels der Arbeit am konkreten Mate-
rial prasentiert wird, erhilt im dritten Kapitel seine Einbindung in die
historisch spezifische Situation der Universitit als eine der immer noch
wichtigsten Wissensinstitutionen (spiiter) moderner Gesellschaften. Ty-
pisch fiir die Universitit am Ende des 20. Jahrhunderts ist deren Wett-
bewerbsstruktur, die das universitire Wissensfeld zu einem komplexen
Ineinander aus unterschiedlichen Positionen, Beziehungen und Wissens-
bestinden macht. In diesem Feld muss jeder und jede, die sich tiber eine
gewisse Zeit behaupten will, lernen, mit dieser Konkurrenz und Kom-
plexitit produktiv umzugehen. Im Besonderen die institutionalisierten
Organsiationseinheiten — das heifit vor allem die einzelnen Ficher — be-
nétigen ein differenziertes Instrumentarium, um die Konkurrenz und das
damit verbundene Risiko erfolgreich zu bearbeiten. Die Volkskunde
antwortet auf diese Herausforderung mit einem differenzierten Ma-
nagement: In Form eines expliziten Komplexititsmanagements flihren
die FachvertreterInnen immer wieder vor, welche Erkenntnispotentiale —
wissenschaftlicher und gesellschaftlicher Art — im volkskundlich ver-
wendeten und reklamierten Kulturbegriff enthalten sind. Zweitens plau-
sibilisiert das Fach seine Legitimitit und konsequent seine gesellschaft-
liche Relevanz sowie Notwendigkeit mithilfe eines facheigenen Komp-
tenzmanagements, das deutlich macht, welche Fihigkeiten und Potentia-
le im kulturwissenschaftlichen Wissen fiir die gesellschaftliche (Neu-)
Ordnung vorhanden sind. Und drittens erreicht die Disziplin ihre — bis-
lang immer wieder — legitimierte institutionelle Existenz, die sie nur
dank eines konstant wiederholten Differenzmanagements sichern kann.

Im Sinne der diskurstheoretischen Entbettung des Kulturbegriffs aus
seiner bisherigen fachlichen Selbstverstindlichkeit werden im vierfen
Kapitel der Arbeit die vorangehenden Ergebnisse noch einmal aufgegrif-
fen und in der theoretischen Abstraktion von »Kultur« als Relationie-
rungsformel diskursanalytisch neu konturiert.

In der Gestalt einer »Formel«, die der pointierten Darstellung eines
komplexen Zusammenhangs bzw. Sachverhalts dient, bringt der volks-
kundlich verwendete Kulturbegriff die Vieldimensionalitit der zeitge-
nossischen Wirklichkeit auf einen theoretischen Punkt. Die Konzipie-
rung als »Formel« ermdglicht es dabei, die unterschiedlichen Ebenen der
inhaltlichen Wissensarbeit, des strategischen Identititsmanagements und
der normativ intendierten Gesellschaftspolitik in deren gegenseitigen
Abhiingigkeiten und Verbindungen zu systematisieren. Indem die Rela-
tionierung — das heif3t, das in eine gegenseitige Verbindung Setzen vieler

80

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KAPITEL: SHIFTING GROUNDS

sehr unterschiedlicher Aspekte — zum Kern der Formel bestimmt wird,
werden die verschiedenartigen Bereiche der Produktion von Inhalten,
der institutionellen Selbstdarstellung und der gesellschaftlichen Orientie-
rung bzw. Neumodellierung als miteinander vernetzte Felder zu einem
einzigen Komplex des »kulturwissenschaftlichen Wissens« verschmol-
zen.

Im letzten und fiinfien Kapitel der Arbeit schliellich bilden die er-
arbeiteten Erkenntnisse aus den vorangegangenen Analysen den Boden
fir die zusammenfassende Beantwortung der Frage, welchen Status
volkskundlich-kulturwissenschaftliches Wissen in der spiten Moderne
einnimmt bzw. fiir sich beansprucht. Uber die detaillierte Perspektive
auf das Fach, sein Wissen, seine managerialen Strategien und seine poli-
tischen Intentionen hinausgehend wird die Volkskunde unter dem be-
schriebenen Blickwinkel letztendlich erkennbar als ein Fall-Beispiel fiir
die spite moderne Gesellschaftssituation. Die Herstellung von kultur-
wissenschaftlichem Wissen und auch das Wissen selbst stehen im Zu-
sammenhang der modernen gesellschaftlichen Verfassung, die sich in
grundsitzlicher Konkurrenz iiber ihre eigene Ordnung informiert, ver-
stindigt und vergewissert. Das als »kulturwissenschaftliches« qualifi-
zierte Wissen wird dabei sowohl zum Brennpunkt wie auch zum Instru-
ment der gesellschaftlichen Selbstverortungsversuche.

Als zentrales Resultat der ganzen Arbeit 148t sich fiir den grofieren
soziohistorischen Kontext die These formulieren, dass die Disziplin so-
wohl als Fall fiir ihre Zeit wie auch als Beispiel in ihrer Zeit steht. Das
heifit, der mikroanalytische Nachvollzug des volkskundlichen Diskurs-
felds zeigt, dass im Sprechen iiber »Kultur« wesentlich mehr enthalten
ist als (nur) eine fachinterne Spezialdiskussion: Uber die Nahsicht auf
das Fach hinausgehend wird die Volkskunde erkennbar als ein Fall fiir
die spéitmoderne Produktion und Positionierung von kulturwissenschafi-
lichem Wissen, das auf den Zweck einer emanzipativen Veridnderung der
gegenwiirtigen Gesellschaft ausgerichtet ist. Gleichzeitig manifestiert
die Volkskunde ein Beispiel fiir die unterschiedlichen disziplinéren Ma-
nagementformen, die den zeitgendssischen Universititsfichern abver-
langt werden, wenn sie ihre institutionelle Existenz weiterhin erfolgreich
sichern wollen.

Als Fazit und Aushlick 146t sich anschliefiend an diese Ergebnisse
der gewiihlte Zugang der Diskursanalyse rekapitulierend als doppeltes
Unternehmen qualifizieren: Zum einen folgt sie der Intention, eine re-
trospektive Re-Konstruktion des untersuchten Diskursfeldes zu errei-
chen. Im Zentrum steht dabei die Darstellung und Interpretation der dis-
kursiven Ordnung, wie sie die spezifische Praxis zu sprechen, zu argu-

81

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

mentieren und sich in gesellschaftliche wie wissenschaftliche Diskus-
sionen einzumischen, hervorbringt.

Zum anderen beabsichtigt das diskursanalytische Vorgehen aber
auch eine prospektive Konstruktion des Felds: Im Sinne von Foucaults
»kritischem Projekt« (vgl. Caruso 1987; Dreyfus/Rabinow 1994) macht
die diskursanalytische Rekonstruktion das ideelle, ideologische und in-
stitutionelle Fundament erkennbar, auf dem fiir die Zukunft — im kriti-
schen Bezug auf das Eine, Aktuelle — Anderes, Neues gedacht und ent-
worfen werden kann. Dies meint einerseits die im Sinn eines Ausblicks
angeregte Diskussion, inwiefern der Kulturbegriff weiterhin seine wis-
senschaftliche Relevanz und Aussagekraft beanspruchen kann. Anhand
der Zuspitzung des Begriffs zur kulturwissenschaftlichen »Matrix«, die
gleichzeitig eine drastische Reduktion von »Kultur« auf deren analy-
tisch-reflexive Potenz beinhaltet, soll argumentiert werden, welche bis-
her nebeneinander gefiihrten aktuellen Diskussionen — um gesellschaft-
liche und individuelle Identititskonstruktion, Wissenschafts- und Ge-
sellschaftspolitik sowie um die theoretische Konzeption von »Kultur«
und von »Gesellschaft« — in einen gemeinsamen, produktiven, analy-
tisch handhabbaren, reflexiv orientierten Zusammenhang gebracht wer-
den konn(t)en. Andererseits bedeutet Foucaults kritisches Projekt auch,
das in und mithilfe der Diskursanalyse sichtbar Gemachte als Zumutung
zu reformulieren sowie konsequent zu hinterfragen. Unter diesem
Blickwinkel stellt sich dann die marktorientierte Wettbewerbsstruktur
zeitgendssischer Wissensherstellung nicht mehr unbedingt als beste
Form und produktivster Kontext fiir Wissenschaft dar. Es liefle sich
dann — verstirkt — dariiber diskutieren, ob und welche anderen Arten,
Gesellschaft zu denken und zu reflektieren, der Aufgabe sozialer Selbst-
beschreibung, -regulierung und -deutung angemessener sein kénnten.

82

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: »Kultur«-Konstruktionen:
Wissensarbeit

Das leitende Erkenntnisinteresse, das diese Untersuchung motiviert, ini-
tilert zwei grundlegende Fragen: Erstens, was konstitutiert das volks-
kundliche Wissen und zweitens, was konturiert dieses Wissen. Die erste
Frage konzentriert sich auf den Status und die Position des volkskundli-
chen Wissens vor dem Horizont des sozial anerkannten »wahren« Wis-
sens. Die zweite Frage dagegen bezieht sich auf die spezifische Arf und
Qualitit volkskundlichen Wissens, aufgrund derer sowohl die Autoritit
wie auch die Legitimitit der disziplindren Erkenntnisse sich {iberhaupt
erst profilieren lassen. Als konkretes Untersuchungsfeld wurden — wie
bereits mehrfach erwihnt und begriindet — drei, in ihren Charakteristika
wesentlich unterschiedene Forschungsfelder der Disziplin Volkskunde
ausgewihlt: Zum einen richtet sich der analytische Blick auf den tradi-
tionellen Bereich der »Sachkulturforschung«. Zweitens interessiert das
fachlich »junge« Feld der »Stadtforschung« und drittens konzentriert
sich die Analyse auf die fachliche wie begriffliche Programmatik der
Volkskunde, sich qua »Kultur« als »Kulturwissenschaft« zu profilieren.
Eine Skizze der konkreten Profile dieser disziplinidren Forschungsfelder
wird jede im Folgenden vorgestellte Mikroanalyse an deren Anfang ein-
leiten. Die basale Frage: »Wie funktioniert »Kultur< im epistemischen
Feld der Volkskunde?« leitet den analytischen Nachvollzug des fachli-
chen Umgangs mit dem Begriff. Die Frage wird deshalb in den drei
unterschiedlichen Forschungsfeldern immer wieder neu gestellt, das
heifit im Blick auf ganz unterschiedliche konkrete Publikationen immer
wieder neu nachvollzogen und analytisch beschrieben. Das diskursana-
Iytische Interesse gilt dementsprechend der Erarbeitung der volkskundli-
chen »Wissensarbeit«, wie es Armin Nassehi flir sein eigenes Projekt
der soziologischen Rekonstruktion soziologischen Wissens beschrieben
hat;

83

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

»In diese Praxis eingeschlossen ist freilich auch die Produktion soziologischer
Texte selbst, die als eine Praxis aufzufassen ist, also sich selbst in Echtzeit
erméglichen muss, Plausibilititen durch Abschattungen herstellen, blinde Fle-
cken und unbeobachtbare Bedingungen erzeugen und einen inneren Zugzwang
des »Sagbaren¢ sich erarbeiten muss. Die Soziologie (und selbstverstindlich:
jegliche andere Texte produzierende Wissenschaft) als eine Praxis zu beobach-
ten, heilit nicht nur abstrakt, sie als Teil ihres Gegenstandes aufzufassen, son-
dern ganz konkret, ihre Arbeit des Begriffs als Arbeit aufzufassen, eben als
praktische Herstellung einer selbst tragenden Plausibilitéit als Text oder als ge-
sprochenes Wort, das in seiner gepflegten Form meist ein Textderivat ist.«
(Nassehi 20006: 3841; Hervorhebungen i.0.)

Der analytische Blick richtet sich demgemif3 auch in diesem Projekt auf
die diskursiv konstruktiven Effekte des Kulturbegriffs auf der Ebene des
volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Wissens. Durch die Analyse lei-
ten folgende konkrete Fragen: Wie konzipieren und operationalisieren
die in den 1990er Jahren arbeitenden VolkskundlerInnen den Begriff der
»Kultur«? Was thematisieren sie unter dieser Perspektive von der Fiille
gesellschaftlicher Realitit? Welche realen Felder und Phinomene kons-
tituieren sie anhand ihres Begriffs von »Kultur«? An welche bereits vor-
handenen, selbstverstindlich erscheinenden Autorititen und Wissensbe-
stinde schlieflen sie an, um ihren eigenen Gedanken Plausibilitit zu-
kommen zu lassen, das heift, um ihre jeweiligen AuBerungen in diskur-
siv potente Aussagen zu transformieren (vgl. Foucault 1997: 167)?

Die analytische Sichtung des Quellenmaterials geschicht vor dem
Interessenshorizont, welchen Gegenstand die volkskundliche Forschung
anhand ihrer Arbeit letztlich hervorbringt. Kurz: Woriiber reden die
VolkskundlerInnen eigentlich? Damit verbunden ist ebenso die Frage
nach den impliziten Leitdifferenzen: Welche grundlegenden Unterschei-
dungen liegen dem volkskundlichen Denken zugrunde, die die Grenze
zwischen dem »kulturwissenschaftlich« Denkbaren und dem »kultur-
wissenschaftlich« Undenkbaren definieren? Welchen Rahmen geben die
Fachvertreterlnnen dadurch ihrem Denken? Und: Welche thematischen
Achsen und welche interne Grundregel organisieren die volkskundliche
Wissensherstellung im Sinn einer kohirenten und konsistenten diszipli-
niren Episteme? Die analytische Perspektive orientiert sich im Ganzen
an der mehrdimensionalen Qualitit der volkskundlichen »Kultur«-Kons-
truktionen: Im Nachvollzug der diskursiven Praxis wird der aktive Pro-
zess des — spezifisch volkskundlich gestalteten — Herstellens von Wissen
qua »Kultur« sichtbar gemacht sowie gleichzeitig die im und durch das
Konstruieren hergestellten Effekte als manifeste Konstruktion spezifisch
volkskundlichen Wissens.

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Drei Forschungsfelder: Wir und die Welt

Die Arbeit am Wissen stellt den einen von zwei Grundpfeilern volks-
kundlicher Diskurspraxis dar." Die im folgenden vollzogene Re-Kon-
struktion dieser einen Hilfte des disziplindren Fundaments konzentriert
sich auf die Analyse der diskursiven Struktur der volkskundlichen
Episteme, die sich im inhaltlichen Wissen, die Realitiit »kulturwissen-
schaftlich« zu repriisentieren, manifestiert. Gedanklich mitgefiihrt wird
dabei immer die soziohistorisch kontextuelle Herausforderung des drei-
fachen Evidenzverlustes der (Geistes- und Sozial-)Wissenschaften, der
Potenz bzw. Eindeutigkeit des Kulturbegriffs und der volkskundlichen
Profilierung als »Kulturwissenschaft«, auf den die Fachvertreterlnnen
reagieren miissen. Wie also — stellt sich die leitende Frage — wird im
volkskundlichen Reden anhand von »Kultur« die Wirklichkeit themati-
stert? Und: Wie wirkt sich der gesellschaftliche Hintergrund auf die
Herstellung eines spezifisch volkskundlich formierten Gegenstands am
Ende des 20. Jahrhunderts konkret aus?

In jedem der drei ausgewihlten Forschungsbereiche werden zuerst
die charakteristischen Thematisierungen, Begriffswahlen und Perspekti-
vierungen vorgestellt, auf die sich die Volkskunde konzentriert. Es wird
sich zeigen, dass im Zentrum des volkskundlichen Interesses jeweils die
Stellung des Menschen in der Welt — das heifit in seiner je konkreten
Realitit — steht. Den Anfang jedes analytischen Zugriffs markiert ein Zi-
tat aus einem Beitrag unterschiedlicher Fachvertreterlnnen, das in der
Folge detailliert nach der Art und Qualitiit des hergestellten Wissens be-
fragt wird. Die Auswahl der Textausschnitte sowie digjenige der Au-
torInnen orientierte sich an einer méglichst groflen Spannbreite der me-
thodischen, der inhaltlichen sowie der Subjekt-Positionen. Den Schluss
dieser ersten Rekonstruktion volkskundlicher Wissenskonstruktion bil-
det ein Resumée, das die Frage zu beantworten versucht, auf welchen
Gegenstand sich die VolkskundlerInnen in ihrem forschenden Bemiihen
ausrichten, und wie sie diesen damit tiberhaupt erst (mit-)hervorbringen.
Im Blick auf die fachlichen Argumentationsmodi soll dort sichtbar ge-
macht werden, dass der »heimliche Fokus« (Sarasin 2001) der Volks-
kunde konsequent darauf gerichtet ist, die Modellierung einer komplex
gestalteten Gesellschaft in Form von »differenzierter Integration« vor-
zunehmen.

1 Den zweiten Grundpfeiler definiert die »volkskundliche Identititspolitike,
die im 3. Kapitel ausfithrlich thematisiert und anhand des Quellenmaterials
expliziert wird.

85

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Sachkulturforschung: Wir und die Materialitat

Die Provokation des inflationdren »Kultur«-Gebrauchs und der wissen-
schaftlichen Infragestellung trifft im Bereich der volkskundlichen Sach-
kulturforschung auf ein disziplindres Selbstverstindnis, das »Kultur« —
manifestiert in den Dingen — als fachliche Tradition und Stirke der
Volkskunde definiert. Bereits seit den Anfingen der Disziplin im 19,
Jahrhundert ist eine Konzentration der Forschungsbemiihungen auf die-
ses Feld erkennbar, das unterschiedliche Themen- und Fragestellungen,
Methoden wie auch Perspektivierungen hervorgebracht hat. Neben der
inhaltlichen Einbettung ist die Sachkulturforschung auch institutionell
(seit 1970%) durch eine eigene Arbeitsgruppe im wissenschaftlichen
Fachverband der »Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde (dgv)« ver-
ankert. Alle zwei Jahre organisiert die Arbeitsgruppe an wechselnden
Standorten ihre eigenen Fachtagungen, die durch Folgepublikationen
dokumentiert werden.

Am Ende der 1990er Jahre kulminiert die Thematisierung der
»Dinge« in einer Tagungs- und Publikationshdufung, die dem traditio-
nellen Forschungsbereich eine Ausweitung und zusitzliches Gewicht
sowohl innerhalb wie auch auflerhalb der ganzen Fachgemeinschaft ver-
schafft. Nicht allein in den angestammten Institutionen — der Arbeits-
gruppe und den verschiedenen Museen — ist die Sachkultur prominent
gesetzter Untersuchungsbereich, sondern auch andere Felder — wie die-
jenige der Frauen- und Geschlechterforschung — wenden sich explizit
den materiellen Dingen zu (vgl. Mentges/Mohrmann/Foerster 2000).
Neben der Publikationssteigerung zur volkskundlichen Sachkulturfor-
schung fiithrt die dafiir institutionalisierte Facharbeitsgruppe eine Na-
mensinderung ein: Aus der »Arbeitsgruppe Kulturhistorische Museen in
der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde« wird jetzt die »Arbeits-
gruppe Sachkulturforschung und Museum in der Deutschen Gesellschaft

2 1970 wurde die »Arbeitsgruppe fiir Sachkulturforschung und Museum«
gegriindet, die frither den Namen »Arbeitsgruppe Kulturhistorischer Mu-
seen« bzw. »Arbeitsgruppe kulturgeschichtliche Museen« trug. Die Griin-
dung der Arbeitsgruppe »stand im Kontext der damaligen kontroversen
Diskussion um das Selbstverstindnis und die Neuorientierung des Faches
Volkskunde, die auch die bisherige Arbeitsweise von Museen in Frage
stellte. Die Arbeitsgruppe sollte einen iiberregionalen Rahmen fiir die
Sachkulturforschung an Museen bieten. In ihr engagierten sich viele ehe-
malige Mitglieder der bis 1969 bestehenden Volkskunstkommission (ge-
griindet 1928) und der Kommission fiir Arbeits- und Geriteforschung (ge-
griindet 1965).« (Kurzbeschreibung der »Arbeitsgruppe Sachkulturfor-
schung und Museum« auf der homepage der Deutschen Gesellschaft fiir
Volkskunde, http://www.d-g-v.org/lkommissionen/, 30.07.2008.)

86

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

fir Volkskunde« (vgl. Heidrich 2000). Zudem sind viele der zitierten
Veroffentlichungen nicht streng auf die eigene Fachcommunity limitiert
sondern inkorporieren jeweils Beitrdge von nachbarschaftlichen Diszi-
plinen aus dem Feld der Geistes- und Sozialwissenschaften.

Nach innen wie nach aufien sind mit diesen quantitativen wie quali-
tativen Innovationen Zeichen gesetzt. Mit verstirkter Manifestation und
(inter-)disziplindrem Ausstrahlungspotential machen die Volkskundler-
Innen auf ihren fachlichen Anspruch aufimerksam. Grundsitzlich die in-
stitutionelle Tradition und inhaltliche Kompetenz fiir einen Wirklich-
keitsbereich zu beanspruchen, reicht offensichtlich nicht mehr aus zur
eindeutigen disziplindren — und institutionellen — Zuordnung. Die
Claims auf wissenschaftliche Autoritit hinsichtlich des Phinomenbe-
reichs »materieller Kultur« miissen ausgreifend expliziert, legitimiert
und breit vermittelt werden. Die fachlichen Fundamente erweisen sich
auch hier nicht als gesichert, sondern miissen sorgfiiltig profiliert und
remanifestiert werden.

Vor diesem Hintergrund stellt sich fiir die diskursanalytische Aus-
wertung dieses Forschungsbereichs die provokante Frage: Wie kommt
die Volkskunde von der Untersuchung der »Heugabel« (vgl. Meiners/
Ziessow 2000: Inhaltsverzeichnis), der »Waschmaschine« (vgl. Gestal-
tungsriume 1992: Inhaltsverzeichnis) und dem »Schnee« (vgl. Kock
1997: 33) zur »kulturwissenschaftlichen« Reprisentation gesellschaftli-
cher Realitit? Und weiter gefragt: Welchen gesellschaftlichen Nutzen
schreiben die VolkskundlerInnen der wissenschaftlichen Beschiiftigung
mit »banalen« (vgl. Scharfe 1995) Alltagsgegenstinden zu?

Relationierungen: Intimisierung —
»Spuckkasten« und »Waschschiisseln«

»Genauso wie sich das Schlafverhalten im sProzess der Zivilisation< verdnder-
te, sind Hygiene- und Reinlichkeitsstandards historisch gewachsen und waren
sozial recht unterschiedlich ausgepriigt. Erst ein langer Prozess der Regelung
individueller Affekte durch Fremd- und Selbstzwinge liel die Scham- und
Peinlichkeitsschwelle auch in dieser Hinsicht vorriicken. Diese Verdnderung
des psychischen Habitus hin zu einer Individualisierung und zunehmenden In-
timisierung war oft an Gegenstinde gebunden.« (Hauser 1994: 2811)

Andrea Hauser interessiert sich in ihren umfassenden »Studien zur histo-
rischen Sachkultur eines schwibischen Dorfes« ganz grundsitzlich fiir
die »Dinge des Alltags«, anhand derer sie »zivilisations- und mentali-
titsgeschichtliche Wandlungen und Beharrungen« lindlichen Lebens im
18. und 19, Jahrhundert sichtbar machen will, und die sie nach deren

87

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Funktion flir die Ausbildung unterschiedlicher sozialer Lebensstile im
Dorf beurteilt. Der Text auf dem Buchriicken von Hausers Publikation
pointiert vorwegnehmend die Erkenntnisorientierung und das Ergebnis
der Untersuchung:

»Die Geschichte des Dorfes Kirchentellinsfurt am Neckar im 18. und 19. Jahr-
hundert wird als Geschichte seiner Dinge erziihlt. Am Sachbesitz sozial repré-
sentativer Familien wird gezeigt, von welchen starken Transformationsschii-
ben und Entwicklungsprozessen die dorfliche Gesellschaft im privaten und 6f-
fentlichen Bereich erfasst wurde. Intimisierung, Geschlechterrollendifferen-
zierung, Rationalisierung, Verhduslichung, Entagrarisierung, Bevolkerungszu-
nahme, Verarmung, Verbiirgerlichung, Industrialisierung u.a. mehr. Anhand
ausgewiihlter Sachobjekte und ihrer Aneignung — vom Bett iiber Biicher bis
hin zur Kiichenausstattung — werden zivilisations- und mentalititsgeschichtli-
che Wandlungen und Beharrungen sichtbar.« (ebd.: Klappentext)

Im Anschluss an diese historische Einbindung des kérperlichen Verhal-
tens in dem langen und langsamen Prozess der »Zivilisation« — fiir den
sie auf Norbert Elias zurlickgreift — bespricht Hauser im Verlauf des Bu-
ches konkret und detailliert den menschlichen Umgang mit sich selbst
(und anderen) durch »verfeinernde« Gegenstinde: »Spuckkisten und
Waschschiisseln«, »Bilder und Spiegel«, »Uhren«, »Biicher«, »Teller
und Schiisseln«, »Messer und Gabel« sowie der »Kaffee« (ebd.: Inhalts-
verzeichnis) tiben einen entscheidenden Einfluss auf die menschliche
Wahrnehmung und das eigene Selbstverstindnis aus.

Im Wesentlichen handelt es sich bei diesen Gegenstinden, die Hau-
ser unter dem Thema der Verfeinerungen behandelt, um solche, die die
Sinne und Sinnlichkeit des Menschen betreffen. Die genannten »Dinge«
sind entweder auf die Reinigung des Koérpers, auf die Nahrungszuberei-
tung und Nahrungsaufnahme, auf das Sehen und auf die Erfahrung so-
wie den Umgang mit der Zeit bezogen, Eine ganze Reihe von Themen
sind an diese kérperlichen Bedingtheiten des (alltiglichen) Lebens ange-
schlossen. Wie in der oben zitierten Einleitung vorweggenommen, the-
matisiert Hauser anhand der einzelnen Mdgbelstiicke und hiuslichen
Dinge das »Schlafverhalten«, die vorhandenen »Hygiene- und Reinlich-
keitsstandards«, soziale Differenzen und Differenzierungen, die Rege-
lung der »individuellen Affekte«, die ausgeiibten »Fremd- und Selbst-
zwinge«, verinderte »Scham- und Peinlichkeitsschwellen«, den allge-
meinen »psychischen Habitus«, die in den Dingen ersichtliche »Indivi-
dualisierung«, »Privatisierung« und »Intimisierung« im gesellschaftli-
chen und geschichtlichen »Prozess« des letzten und vorletzten Jahrhun-
derts. Die Begriffe, die eine wesentliche Rolle spielen, um diese Phino-

88

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

mene und Entwicklungen zu fassen und in ihrer Qualitit zu beschreiben,
sind Bezeichnungen fiir Regeln und Regulierungen, die in Gruppen ent-
worfen und durchgesetzt werden, fiir damit hergestellte Unterschiede
und Unterscheidungen, fiir die entstechenden Selbst- und Fremdbezie-
hungen, fiir — vor allem kérperliche — Empfindungen, Wahrnehmungen
und Bediirfnisse, fiir die (lange und langsame) Dauer dieser Entwick-
lungen sowie fiir die tiber die Gruppe und den gesellschaftlichen Zu-
sammenhang gesteuerten Bewertungen all dieser Dimensionen des Le-
bensvollzugs. In den Blick genommen sind dabei immer die Vorgabe
selbst und die dazu in Beziehung stehende Praxis. Deshalb erscheinen
die Begriffe auch meist in ihrer zweifachen Substantivform: als Partizip
und als Verlaufsform. Die begriffliche Doppelung setzt das Signal fiir
die durchgehende Betonung der Prozessualitit, die den Wechsel aus
Werden und Gewordensein zur dynamischen Geschichte einer Gesell-
schaft transformieren. Die primiren Unterscheidungskriterien, mit denen
Hauser ihre Analyse durchfiihrt, bilden konsequent diejenigen des So-
zialen und des Historischen. Sie bestimmen in Hausers Nachvollzug des
lindlichen Lebens mit, durch, in und neben den »Dingen« die stirksten
und wesentlichsten Rahmenbedingungen, innerhalb derer die Menschen
mit der Materialitit umgehen und von dieser selbst gepragt werden.

In dieser grundsitzlichen Einrahmung durch geregelte Bezige zu
anderen Menschen und zur Zeit, trifft Hauser weitere Differenzierungen:
Die soziale und historische Qualitit des je eigenen Seins bestimmt sich
durch die Geschlechtszugehdrigkeit, das Alter und die generationelle
Einbindung, die als privat oder dffentlich gekennzeichnete Riumlich-
keit, in der man sich befindet und bewegt, den stidtischen oder lindli-
chen Lebenszusammenhang, die agrarische oder industrielle Produkti-
ons- und Wirtschaftsweise sowie die Funktionalitit von Ding oder Pra-
xis. Hauser verbindet alle diese analytisch bestimmten und in den realen
Quellen nachvollzogenen Faktoren zu einem ganzen Bild gesellschaftli-
cher Wirklichkeit. An die Einleitung, in der sie pointiert pro »Ding«
oder »Ensemble«, um das es im folgenden gehen wird, den Zusammen-
hang von gesellschaftlichen und regionalen Lebensstilen und Mébelbe-
stinden referiert, schlief3t sich der konkrete Blick auf ihr eigenes im
schwiibischen Hinterland gelegenes Fallbeispiel an, dessen Sachbestand
sie darstellt und hinsichtlich des daraus ablesbaren Lebensstils interpre-
tiert. Im Blick auf Frauen und Minner, Kinder und (Schwieger-)Eltern,
Handwerker und Pfarrer, Ledige und Verheiratete etc. reflektiert Hauser
immer wieder pro Gegenstand die Qualitit, die sich aus dieser Art
»Ding« fiir die Menschen in ihrem Verhiltnis zu sich selbst und zuei-
nander ergibt. Sie interessiert sich dabei auch fiir die Verdnderungen
sowohl der Dinge als auch der davon mitveridnderten Selbst- und

89

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Fremdbezichungen sowie fiir die — wandelbaren — Funktionen, mit de-
nen die Dinge besetzt werden: An verschiedenen Stellen wird deshalb
die Verinderung einer »Sache« zum Thema, die aus einem konkreten,
alltiglichen »Gebrauchsgegenstand« ein soziales »Zeichen« von Status
generiert (vgl. Hauser 1994: Klappentext).

Entscheidend bei all diesen Verkniipfungen, die Hauser pro Objekt
erstellt, ist die Fokussierung und Zielrichtung ihres Forschungsinteres-
ses: Die Autorin platziert im Zentrum immer den einzelnen Menschen
und denkt von dort in alle méglichen Richtungen der Beziehungs- und
Bedingungsfelder, die von ihm ausgehen sowie sie auch auf ihn zurlick-
wirken. Das Leben erscheint dadurch primir als das einem einzelnen
Menschen zugehdrige, das aber in jeder Form und Art der Gestaltung
sowie des Erlebens verbunden ist mit anderen Menschen, mit der Zeit,
dem Raum, der natiirlichen Umwelt und all den unterschiedlichsten Aus-
formungen, menschliche Praxis zu regeln, zu organisieren und mit Sinn
aufzuladen. Das Individuum wird so zwar an sich denk-, aber nie als
solches, als »Einzelnes« thematisierbar. Immer werden gleichzeitig mit
dem Selbstverstindnis eines Menschen auch dasjenige der ihn umge-
benden Gruppe geschildert. Selbst-, Fremd- und Gruppenbezug definie-
ren und présentieren ein unauflosbares Geflecht jeder personalen Dar-
stellung. In diesem Sinn gerit auch die menschliche Dimension seiner
Korper- und Sinnlichkeit in den Forscherlnnenblick: Das Interesse an
jedem Menschen als Subjekt platziert diesen als Fixpunkt im Zentrum
der Analyse, von dem im Folgenden die vielfiltigen komplexen Relatio-
nierungen nachgezeichnet, gewichtet und interpretiert werden, in und
aus denen sich das Menschsein tiberhaupt realisiert.

Sehr deutlich exemplifiziert wird diese volkskundliche Blickrichtung
in Hausers Einbezug des Pietismus, um anhand des davon angeleiteten
Normensystems das Vorhandensein bestimmter Dinge — z.B. von Bii-
chern — in ldndlichen Haushalten eines agrarisch geprigten Umfelds
nachvollziechbar und verstindlich zu machen. Hauser beschreibt die
Funktionalisierung pietistischer Vorstellungen als Rechtfertigung und
Begriindung der je eigenen Lebensform:

»Eine Lebenswirklichkeit vieler Frauen war im 19. Jahrhundert die Unche-
lichkeit. Gerade durch die massiven Pauperisierungsentwicklungen seit dem
ausgehenden 18. Jahrhundert waren besonders Frauen nicht in der Lage, die
nétige materielle Grundlage zur EheschlieBung aufzubringen. Hinzu kamen
die Ehebeschrinkungen von Seiten des Staates. Es ist auffallend, dass gerade
ledige Frauen stark pietistisch ausgerichtet waren. Ledige Frauen waren so
ganz wesentlich die Trigerinnen des organisierten Pietismus. Einmal wver-
sprach der Pietismus ihnen in der Ehe mit Gott die nicht sexuell befriedigte Er-

90

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

fillung und bot damit auch eine Legitimation dieser besonders im Agrarver-
band sanktionierten Lebensform. Zugleich wertete der Besitz von kulturellem
Kapital in Form von Biichern die Position der Ledigen im Dorf auf.« (ebd.:

302)

In diesem kurzen Abschnitt scheint bereits die ganze Fiille von Beziigen
und Bedingungen auf, innerhalb derer ein Mensch — hier als Frau — zu
einem — sozial formierten — Verstiindnis und einer Positionierung seiner
selbst gelangt,

Die Erforschung der »Sachkultur« erhilt vor diesem diskursiv auf-
gezogenen Horizont die Funktion eines Schliissels zur konkreten Le-
benswirklichkeit von Menschen in ihrer je spezifischen Art der Verge-
sellschaftung: Uber die »Dinge« gelingt der volkskundlich forschende
Zugang zur Beschreibung, Analyse und Interpretation der gesellschaftli-
chen Ordnung in ihrer lokalen und historischen Spezifik. Die komplexe
Verbindung von »Geschichte«, »Gesellschaft«, »Alltage, »Dingen« und
»Menschen« repliziert modellartig und authentisiert die komplexe Reali-
tit. Das Menschsein wird so fiir die LeserInnen erkennbar als Subjekti-
vierung in der Gruppe und als Objektivierung durch die Gruppe. Das
Subjekt des spiten 20. Jahrhunderts — als dargestelltes und als im Lesen
angesprochenes — lernt in dieser Weise von einer andauernden Auf-
merksamkeit fiir die Konstruktion von Selbst- und Fremdbildern, von
(geschlechtlichen, sozialen und religiésen) Rollenzuschreibungen, von
Ein- und Ausschlieffungen, die sowohl im historischen Exempel als auch
beispielhaft fiir die eigene aktuelle gesellschaftliche Gegenwart gelesen
werden konnen, Durch die »kulturwissenschaftliche« Relationierung des
Menschen zu seinem mehrdimensionalen Umfeld wird erkennbar, wie
scheinbar banale Gegenstinde — »Spuckkisten« und »Waschschiisseln«
— zu einem »intimisierten« Selbstverhiltnis und einer Selbstwahrneh-
mung des Menschen als Subjekt fithren.

Relationierungen: soziale Praxis und Gruppenverhaltnisse —
Die »Tasse«

»In der Ecke des Biiros steht gurgelnd eine Kaffee-Maschine. Sie verbreitet
den Duft von frischem Kaffee. Daneben ein Aschenbecher — halb voll. Einge-
rahmt wird das Ganze von einigen leicht ramponierten Kaffeebechern, die
deutlich die Spuren ihrer Nutzung tragen: Spuren vom tiglichen Kampf um
das Koffein.

Stumm warten sie auf ihren néchsten Einsatz in der Kaffeepause;

stumm auch deshalb, weil nur wenige Tassen auf Anhieb etwas von der Be-
deutung preisgeben, die sie im Laufe ihrer Biographie fiir ihre Besitzer erlangt
haben;

91

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

stumm vielleicht aber auch, weil sie fiir ihre Benutzer rein zweckrationale Ge-
faB-Funktion besitzen...« (Henkel 1997: 226; Hervorhebungen 1.0.).

Die Wahl der »Tasse« als Ausdruck der »Trinkkultur am Arbeitsplatz«
ermdglicht Matthias Henkel, ein Studienprojekt, das er als Assistent im
Sommersemester 1995 am »Seminar fiir Volkskunde« der Universitit
Gottingen mit dortigen Studierenden durchgefiihrt hat, am gleich darauf-
folgenden Kongress der »Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde« in
Karlsruhe vorzustellen. »Symbole« in ihrer je unterschiedlichen Funk-
tion, Konkretisierung, Instrumentalisierung und in ihrer wissenschaftli-
chen Bearbeitung durch die »Volkskunde« — im Sinne einer »kriti-
sche[n] Auseinandersetzung mit der Geschichte der Symbolforschung
und dfer] Wiederaneignung eines angestammten volkskundlichen For-
schungsfeldes« (Symbole 1997) — bestimmten den grofien thematischen
Rahmen, innerhalb dessen »das Vorbereitungskomitee aus nahezu hun-
dert Vortragsangeboten auswihlen« konnte (ebd.). Nicht nur die volks-
kundlichen Fachvertreterlnnen fiihlten sich angesprochen und aufgefor-
dert, ihre Forschungen zur Diskussion zu stellen, sondern auch »bei den
Vertreterinnen und Vertretern der Nachbardisziplinen [stiel die Aus-
schreibung des Kongressthemas: se] auf ein tiberraschend starkes Echo«
(ebd.).

Matthias Henkel gehdrte mit seinem Beitrag zu den Ausgewihlten
und referierte seine Forschungsergebnisse in der Sektion der »Arbeits-
kulturen« (ebd., Inhaltsverzeichnis). Henkel beginnt seinen in der Kon-
gresspublikation gedruckten Beitrag mit einem kleinen Einstiegsszena-
rio, das den ZuhérerInnen erméglicht — und sie gleichzeitig auffordert
sich in assoziativer Ubernahme des Beschriebenen und in Erginzung
durch eigene, dhnliche Erfahrungen gedanklich in das von Henkel unter-
suchte Feld zu begeben. Direkt an seine eingangs zitierte kleine Alltags-
skizze schliefit Henkel seine Fragestellungen an, die er anhand des Kul-
turbegriffs entfaltet: Im Kontext der »traditionellen Sachkulturfor-
schung« wird die Tasse mittels der Kriterien »Material, Form, Farbe und
Dekor« (Henkel 1997: 226) zum Thema seiner Forschung: Eine Anmer-
kung erklért die im folgenden eingehaltene Terminologie dieser Typisie-
rung: Tasse in Anflihrungszeichen mimmt den Gegenstand als pars pro
toto fiir das »gesamte Formenspektrum von Trinkgefilen«; Tasse ohne
Anfiihrungszeichen bedeutet, dass Henkel »typologisch sauber zwischen
Tasse und Becher« unterscheidet (ebd.); der Blick auf die »7rink-
Kultur« erméglicht Henkel den Nachvollzug einer »Kulturgeschichte
des bittersiiien Wohlgeschmacks«« (ebd.); das Interesse an der »Trink-
Kultur« dagegen konzentriert sich auf »das ganze Spektrum von Hand-
lung und Kommunikation von Mensch zu Mensch und von Mensch zu

92

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Objekt«, weshalb »die verschiedenen Funktions- und Bedeutungsebenen
untersucht [werden], die beim tiglichen Umgang der Menschen mitei-
nander und mit den Objekten zu berticksichtigen sind« (ebd.). Und last
but not least markiert der »Arbeitsplatz [...] das Forschungsfeld, in dem
die Untersuchung durchgefiihrt wurde« (ebd.: 227). Das Gegensatzpaar
»privat« und »offentlich« dient dabei als feinanalytisches Instrumenta-
rium, »denn schliefSlich geht es um das private Trinkgeschirr am &ffent-
lichen Arbeitsplatz« (ebd.). Die »Tasse« in ihrer Charakteristik und
Qualitit als Materialisierung von »Kultur« bildet im Sinne eines »Symp-
tom[s] flir soziale Situationen« (ebd.: 233) den Zugang zu Sinn und Be-
deutung des eingangs geschilderten Szenarios. Das Ding an sich ist und
bleibt zwar »stumm« (ebd.: 226); der Kulturbegriff allerdings bringt ihn
zum Reden und entfaltet dessen »Biographie« (ebd.). Der kultur-
wissenschaftliche Forscher taucht hier in seiner Funktion nicht explizit
auf, wird aber implizit als Vermittler zwischen »Sache« und »Sinn«
positioniert.

Im analytischen Nachvollzug der Beziechungsnetze, in denen sich
Menschen als handelnde Subjekte und erlebende Objekte befinden, stellt
die Frage nach den Mdglichkeiten von sozialer Praxis und bestimmen-
den Gruppenverhiltnissen ein basales Erkenntnisinteresse dar. Nach der
Abhandlung seiner Quellenbasis, der analytischen Perspektivierungen —
»Wer? Was? Wann?« (ebd.: 229) —, der »betriebliche[n] bzw. private[n]
Handlungsmuster« (ebd.: 231), der qualitativen und quantitativen Unter-
scheidungen benutzter Trinkgefisse — »mTassen«« oder »Tassen« und
wie viele von welcher Art — sowie der erkennbaren »Bedeutungsebe-
nen« (ebd.: 236), fasst Henkel konsequent diesem Grundsatz folgend
seine wesentlichen Resultate am Ende seines Vortrags noch einmal in
einer Schlusspassage zusammen:

»Die Vielschichtigheit der Botschaften und Bedeutungsmuster, die mit privaten
Tassen am Arbeitsplatz in Verbindung stehen, kann hier nur angerissen wer-
den; sowohl selbstreflexive als auch demonstrative Elemente sind eindeutig
nachweisbar. Die »Tasse« kann als fester Bestandteil innerbetrieblicher Kom-
munikations-, Aneignungs- und Abgrenzungsprozesse gewertet werden, da die
Kollegen um die individuelle Wertigkeit des Gefilles fiir die Besitzer wissen
und diesen erweiterten Intimbereich in der Regel (durch die oben angespro-
chene Nutzungshemmung) auch beachten. Die Nutzung fremder »Tassen< kann
jedoch, neben schlichter Nachlifigkeit auch andere Griinde haben. Bei dieser
willentlichen Nutzung der fremden »>Tasse« wird bewusst die Verletzung des
Intimbereiches in Kaul genommen. Es bietet sich dadurch der Anlass zu einer
symbolischen Auseinandersetzung. Der besondere Reiz dieser Art von Kom-
munikation besteht darin, dass sie einen Bereich betrifft, der die innerbetrieb-

93

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

liche Hierarchie nicht direkt tangiert — sozusagen also einen »Nebenkriegs-
schauplatz¢ darstellt.

Das gesamte Spektrum der beschriebenen Phinomene und der sich daraus in
Wechselwirkungen ergebenden Bedeutungsebenen fithrt zu einer symboli-
schen Uberhihung des rein physiologisch motivierten Fliissigkeitsausgleiches.
Diese Uberhthung dokumentiert sich einerseits in den Handlungsmustern
haben Sie schon einmal eine Biirogemeinschaft bei einer Kaffeepause gestort?
— und andererseits in der bei diesen Handlungen zum Einsatz kommenden
Sachkultur: den Tassen, Bechern ete.« (ebd.: 238f; Hervorhebungen i.0.)

Henkel verdichtet mit diesem Absatz seine vorhergehende Beschreibung
von Arbeitsplatz, betrieblichem Arbeitsort, den sich dort aufhaltenden
bzw. arbeitenden Menschen, der Art und Anzahl der Trinkgefie, dem
Zeitpunkt und der Zeitdauer der Tassennutzung, der verschiedenen Ak-
tivitdten und Umgangsarten rund um die »Tasse«, indem er mit ihnen
eine ganze Reihe von Themen abhandelt. Ihm geht es darum, in und an-
hand der »Tasse« die Dimensionen der persénlichen und zwischen-
menschlichen Zeichensetzungen und Bedeutungsproduktionen, der im
Kontext von Arbeit sich einstellenden Kommunikations-, Aneignungs-
und Abgrenzungsprozesse, der Verteidigung und Verletzung von Intimi-
tit bzw. Offentlichkeit, der Freiwilligkeit, Intentionalitit und Behinde-
rung von Handlungen, sowie der damit verbundenen Konflikte, Ausei-
nandersetzungen und symbolischen Austragungsformen sichtbar zu ma-
chen. Er zeichnet das Verhiltnis zwischen dem Subjekt als soziales In-
dividuum und der Gruppe als kollektiver Umgebung in Bildern von
(schweren) Konflikten — auf dem betrieblichen »Nebenkriegsschau-
platz« — von komplexen Verkniipfungen aus Struktur und Zeichenhaf-
tigkeit sowie von stindiger, dynamischer Verinderung — die tigliche
Kaffeepause am Arbeitsplatz als »Anlass zu einer symbolischen Ausei-
nandersetzung« (ebd.). Seine Wahl der Begriffe konzentriert sich ent-
sprechend auf solche, die »Kommunikation«, »Aneignung«, »Abgren-
zung«, Prozessualitit und Zeichensetzung gleichzeitig benennen und
analytisch qualifizieren. Auch auf der sprachlich-stilistischen Ebene
evoziert Henkel die — analytisch durchdringbare — Komplexitiit von all-
tiglichen, banal erscheinenden Praktiken, wenn ein »Kulturwissen-
schaftler« sich deren reprisentativer Interpretation annimmt: Henkel
kombiniert eine alltagsnah gehaltene Sprache mit einer stark abstrahier-
ten Darstellung. Der eingangs evozierte Kaffee aus der »gurgelnden
Kaffeemaschine« wird deshalb in Henkels Funktionsanalyse des Kaffee-
trinkens am Arbeitsplatz zum zweckrationalen, »rein physiologisch mo-
tivierten Fluissigkeitsausgleich« (ebd.: 239).

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Die Kontrastierung der Alltagssphire mit ihrer wissenschaftlichen
Reflexion durch den starken sprachlichen Kontrast aus essayistischer,
alltagsnaher Situationsbeschreibung und analytisch abstrahierter Inter-
pretation, die in ausgesprochen alltagsferner Begrifflichkeit ausgedriickt
wird, stellt den Unterschied zwischen der erlebten Wirklichkeit und der
sich davon absetzenden Reflexion deutlich heraus. Diese Betonung
macht nicht nur die analytisch herausgearbeiteten Bedeutungsschichten
sichtbar, sondern sie zeigt ebenso klar die Notwendigkeit »kulturwissen-
schaftlicher« Kompetenz und Expertise auf, um diese Verallgemeine-
rung und Verstehensleistung erbringen zu kénnen. Ebenso stark vermit-
telt die direkte Ansprache des Publikums diesem den Eindruck, dass es
sich in der Darstellung von Henkels untersuchten Personen mit grofler
Wabhrscheinlichkeit wiedererkennen wird, womit der Autor seine analy-
tischen Ergebnisse dem Publikum — sowohl zur Uberpriifung wie auch
zur reflexiven Ubernahme — selbst in die Hand gibt. Die konkrete Be-
wusstmachung des — tiberall und tiglich wirkenden — gesellschaftlichen
Ordnungsgeflechts, dessen Organisation und Funktionsweise stellt eine
Parallelitit zwischen dem aktuellen Publikum und den beschriebenen
Personen vor, indem beide als soziale AkteurInnen innerhalb der analy-
tisch transparent gemachten Gesellschaft angesprochen werden. Auf die-
se Weise bietet Henkel seinen ZuhérerInnen (und LeserInnen) das Mate-
rial fiir die Reflexion der je eigenen sozialen Praxis und vermittelt darin
gleichzeitig das Verstindnis, dass das eigene Handeln und damit auch
das der eigenen sozialen Umgebung — und letztlich sogar das der Gesell-
schaft — der potentiellen eigenen (individuellen) Bearbeitbarkeit unter-
liegt.

Im Zentrum seiner Darstellung platziert Henkel die »Tasse«: im
Zentrum des fachlichen Interesses, das in der rhetorisch einprigsamen
Schlussplatzierung als »kulturwissenschaftliche« Erkenntnis expliziert
wird (ebd.: 239), steht der menschliche 1im Sinne von persénliche, sub-
jektive, emotionale, kommunikative, symbolisierende, sich em-, aus-
oder abgrenzende »Umgang« mit der »Tasse«; das heifit, alle vorherge-
henden AuBerungen iiber die Tasse kulminieren am Schluss in der »kul-
turwissenschaftlichen« Aussage iiber die soziale Komplexitit aus allen
maglichen Beziehungen, die sich vom Mensch zur »Tasse« und mittels
der »Tasse« in einem spezifischen Kontext — hier dem der Lohnarbeit in
einer Firma — herstellen lassen. Die (personliche) »Tasse« am Arbeits-
platz symbolisiert und materialisiert die betriebliche Corporate Identity,
den stillen Protest gegen die Uniformitit moderner Biiroausstattungen,
die Moglichkeit, sich gegeniiber den Arbeitskollegen abzugrenzen und
das Instrument zur (gegenseitigen) sozialen Kontrolle. Mit dieser gleich-
zeitigen Zentralisierung des Menschen als Subjekt und der Evokation

95

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

der ihn umgebenden gesellschaftlichen Komplexitit stellt Henkel eine
direkte, in situ vorgenommene Relationierung der Menschen — als von
ihm Untersuchte und von ihm Angesprochene — in ihrer alltiglichen
Praxis mit den sie umgebenden und prigenden, gesellschaftlich normier-
ten Gruppenverhiltnissen dar,

Relationierungen: Werte, Normen
und Sozialisierung — Der »Lippenstift«

»Welche Geschichte erzihlt der Lippenstift, [...] den [Frauen; se] als unent-
behrliches Requisit in ithren Handtaschen ungesehen am Korper tragen, den sie
aber auch 6ffentlich iiber ihre Lippen fithren? Warum ist der Blick von ande-
ren gebannt, wenn sich eine Frau mit dem Lippenstift iiber den Mund fihrt?
Welche symbolischen Bedeutungen, welche Phantasien und Angste, welche
Ambivalenzen sind mit diesem Alltagsding verkniipft?« (Gieske 1996: 7)

Anhand des heutzutage eindeutig weiblich konnotierten und scheinbar
eindeutig funktionalen Gegenstands des Lippenstifts stellen sich Sabine
Gieske und die, in dem von ihr edierten Artikelbidndchen zum »Lippen-
stift. Ein kulturhistorischer Streifzug tiber den Mund« (Gieske 1996)
versammelten Autorlnnen die Frage nach dieser Eindeutigkeit: Ist der
Lippenstift wirklich nur weibliches Utensil? Und: War er das schon im-
mer?

In ihrer einleitenden Annidherung an den fragwirdig gemachten
Gegenstand blickt Sabine Gieske erst einmal zuriick:

»Auffillig ist, dass in der Mitte des 18. Jahrhunderts ein Diskurs iiber das
Schminken einsetzt. In dieser Zeit. in der sich traditionell-feudale Verhiltnisse
auflésen und sich die biirgerliche Gesellschaft entwickelt, gerit der seitle Putz¢
ins Kreuzfeuer der Kritik. Es sind vor allem gesundheitliche und moralisieren-
de Argumente, die von biirgerlich-aufklirerischer Seite genannt werden, um
das Schminken zu unterbinden.« (ebd.: 81)

Die éffentliche Diskussion, die geduBerte Kritik, der Versuch der Unter-
bindung machen aus heutiger Sicht stutzig:

»Warum aber, das scheint eine berechtigte Frage, wird das Schminken nun so
vehement kritisiert, warum wird an die Reinlichkeit und Gesundheit des Kér-
pers appelliert? Moglicherweise sind diese aufkldrerischen Debatten iiber
Schonheit deshalb von zentraler Bedeutung, weil sie zunéchst einmal zur Ab-
grenzung des aufstrebenden Biirgertums und zur Abwertung des Adels dienen.
Um sich von feudalen Verhiltnissen zu verabschieden und die sich ent-
wickelnde biirgerliche Gesellschaft mit neuen Formen des Arbeitens und Le-

96

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

bens, mit neuen sozialen Verbindungen und kulturellen Erscheinungen zu legi-
timieren, muss diese, die biirgerliche Gesellschaft, neue Wertvorstellungen
und Ideale schaffen. Sie sichern das Neue ab. Die Kritik am Schminken richtet
sich gegen (aristokratische) Maskerade, gegen Kiinstlichkeit und Unnatiirlich-
keit, gegen Affektiertheit und Verschwendung. Sie geht einher mit einem neu-
en biirgerlichen Korperverstindnis, das auf Gesundheit, Leistungsfihigkeit,
auf Niitzlichkeit und Disziplinierung ausgerichtet ist. Im Laufe des 18./19.
Jahrhunderts wird der Korper naturwissenschaftlich immer weiter erforscht, er
wird beobachtet, vermessen und kontrolliert. Vor allem seine Sexualitit wird
zu einem offentlichen Problem, zu einer Gefahr, die bekdmpft werden muss.«
(ebd.: 11)

Und was, stellt sich die Autorin dann die Frage, sind die Konsequenzen
aus dieser diskursiven Disziplinierung? Mit dem Blick auf die neue so-
ziale Ordnung, die das Biirgertum zu etablieren weil3, macht die soziale
Bewertung und Normierung des Schminkens vieles erkennbar, was das
Handlungs- und Moglichkeitsfeld der Menschen strukturiert:

»Damit ist das Schminken nicht nur unpopulirer geworden, es dient nun auch
zur Abgrenzung der Geschlechter. Die bewusste korperliche Selbstinszenie-
rung verliert fiir biirgerliche Minner Ende des 18. Jahrhunderts an Bedeutung,
mehr noch, der Einsatz von Schminke ist fiir den biirgerlichen Mann unvor-
stellbar — die Schminke wird zum Zeichen einer neuen Geschlechterordnung.
Mode, Eitelkeit und Luxus werden ab dem spiten 18. Jahrhundert zum Sym-
bol fiir »Weiblichkeit<. Damit haben biirgerliche Frauen viel mit dem entmach-
teten Adel gemeinsam; beide betonen den Korper, was der biirgerliche Mann
zu vermeiden weil} [...]« (ebd.: 12).

Die neue Ordnung der Geschlechter impliziert, formuliert und imple-
mentiert im folgenden eine ganz bestimmte Rolle fiir die Frau:

»Die biirgerliche Frau muss von anderen begehrt werden, muss reizvoll und
verfithrerisch sein [...]. Zwar darf sie ihre Reize einsetzen, aber sie muss tu-
gendhaft bleiben. Diese biirgerliche Frau birgt, anders als die adlige Miitresse,
bspw. keine Gefahr mehr in Hinblick auf Giinstlingswirtschaft oder Intrigen in
sich. Die erotische Macht von Frauen, ndmlich begehrt zu werden, verfiihre-
risch zu sein und sich verfiihren zu lassen, wird im Laufe des 18./19. Jahrhun-
derts entaristokratisiert und verhduslicht. Vielleicht ist es kein Zufall, dass ge-
rade zu der Zeit, als diese erotische Macht von Frauen endlich gebannt zu sein
scheint, die Geburtsstunde des modernen Lippenstifts schlégt.« (ebd.: 12f)

Viel mehr als Gber das Schminken selbst, seine unterschiedlichen Ins-
trumente, deren Materialitit und konkrete Funktion berichtet Gieske von
der staatlichen und produktionstechnischen Verfassung der Gesellschaft

97

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

in Europa seit dem 17. und 18, Jahrhundert. Sie beschreibt die unter-
schiedlichen Diskussionsstringe in ihrer Argumentation und Zielrich-
tung, die sich damals mit dem Schminken beschiftigten. Statt von Far-
ben spricht Gieske vom Kdrper als ideclles Konstrukt: statt iiber Puder
referiert sie die Hygiene- und Gesundheitsanweisungen aufklirerischer
Autoren; statt von der Art und Weise, das Gesicht zu bemalen, spricht
sie von ein-, aus- und abgrenzenden Ordnungen zwischen Klassen und
Geschlechtern. Uber Schminke, Pinsel, Farben und Formgebungen, {iber
die Herstellung, die Produktionsorte und -techniken, tiber das Material,
seine Gewinnung und Verarbeitung erfahren wir bei Gieske nichts. Sie
interessiert sich vielmehr fiir die je zeitgendssischen Bewertungen, die
tiber das Schminken gedufiert wurden: fiir die historischen Entwicklung-
en der gesellschaftlichen Ordnung und Hierarchie: fir die Legitima-
tionsmittel des aufstrebenden Biirgertums, sich gegen den Adel durchzu-
setzen und neue gesellschaftliche Strukturen, neue Formen des Arbei-
tens und Lebens, neue Klassen- und Geschlechterverhiltnisse, neue
Wertvorstellungen und Ideale einzufiihren. Sie bringt das biirgerliche
Kérperverstindnis in einen kausalen Zusammenhang mit der zeitgends-
sischen (natur-)wissenschaftlichen Praxis. Sie sieht den Umgang mit Se-
xualitdt und Erotik normiert von sozialen Vorstellungen. Sie stellt die
korperliche Selbstinszenierung in den Zusammenhang von unterschied-
lichen gesellschaftlichen Rollen, gesellschaftlicher Macht, von Offent-
lichkeit und Privatheit. Und sie deutet den Lippenstift, seine schmink-
technische Innovation als Zeichen wesentlicher sozialer Verinderungen,
auf die sich die verschiedenen AutorInnen des Bandes in ihren ganz
unterschiedlichen Themenstellungen konzentrieren werden (ebd.: 7).

Trotz der sprachlich wenig abstrahierten Begriffswahlen, die nah an
der alltdglichen Sprachpraxis bleiben, und der damit verbundenen, ein-
gingigen Schreibweise, wird in Gieskes Einleitung schnell ersichtlich,
dass der Lippenstift nicht im Zentrum ihres Erkenntnisinteresses steht,
sondern dass er Wegweiser, Schliissel und Dekodierungsinstrument fiir
das dartiber hinausgehende Erkenntnisziel darstellt, Die Autorin will
wissen, von welcher sozialen Klasse und in welchem historisch-
wirtschaftlichen Zusammenhang die Mittel fiir eine Veralltiglichung ge-
sellschaftlicher Grenzen, Entaristokratisierung und Verhiuslichung er-
funden, eingesetzt und wirksam wurden. Gefahren, Intrigen und Macht
bestimmen dabei wesentliche Erkenntniskriterien, um das ganze Zu-
sammenspiel von Menschen, Vorstellungen, Rechten und Pflichten,
wirtschaftlicher Produktion und alltiglichen, kleinsten Verrichtungen —
das Nachzeichnen der Lippen mit Farbe — in seiner sozialen Funktion
und Dynamik zu verstehen.

98

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Antworten auf ihre eingangs gestellte Frage nach den Griinden fiir
die vielfiltigen »Symbolisierungen«, die »subjektiv-persdnlichen Phan-
tasien«, »Angste« und »Ambivalenzen«, die sich mit dem »Alltagsob-
jekt« Lippenstift verbinden, findet Gieske in der Geschichte des
Schminkens als soziale Praxis, die in einem komplexen Bedingungsfeld
steht. Antwort ist ihr aber nicht nur das inhaltliche Wissen und das Ver-
stehen von komplexen Zusammenhiingen, das sie anhand ihres »kultur-
wissenschaftlichen« Instrumentariums hervorbringt und vermittelt, son-
dern auch die Konsequenzen, die sich aus der soziohistorischen Dyna-
mik und Entwicklung ergeben, bestimmen den Wert und die Aussage-
kraft ihrer Antworten: Wenn der Blick zuriick die Interessenbedingtheit
und sozial motivierten Machtanspriiche enthtillt, dann éffnet der Blick in
die Zukunft (mdglicherweise) befreiende Potentiale zur gesellschaftli-
chen Umgestaltung (ebd.: 14).

Die Betonung dieses Blicks in eine gesellschaftliche Zukunft ver-
dichtet sich durch einen im Text unkommentierten Anhang mit Abbil-
dungen von physiognomischen Studien aus dem 18, Jahrhundert und
von deren weitergefiihrter, instrumentalisierender Ideologisierung im
Nationalsozialismus des 20. Jahrhunderts (ebd.: 15ff). Die in ihrer Un-
kommentiertheit scheinbar unscheinbare Illustrierung der (vor-)wissen-
schaftlichen Interessen am menschlichen Korper, deren Effekt — der
physischen Vernichtung »unwerten Lebens« im Dritten Reich — zum
spitmodernen (deutschsprachigen) Allgemeinwissen gehért, spezifiziert
das »kulturwissenschafiliche« Arbeiten und Wissen, das Sabine Gieske
in ihrer Einleitung manifestiert, in diskursiv absichtsvoller Weise: Im
Zentrum des Interesses steht der Mensch als Subjekt und Objekt von so-
zialer Ordnung, die sich in staatlicher Struktur verfestigt und damit
Macht und Struktur gewinnt. Die Perspektivierung des Menschen und
seines bedingend-bedingten Verhiltnisses zur organisierten Gesellschaft
zeigt die soziale Ordnung als Aushandlungsobjekt, als tradiertes Produkt
und als gemeinschaftliches Regulierungsinstrument. Der Einbezug pro-
duktiver wie destruktiver Potentiale der komplex vor sich gehenden
Vergemeinschaftung, die in ihrer zerstdrerischen Kraft anhand der na-
tionalsozialistischen Erb- und Rassenlehre eindriicklich vor Augen ge-
fiihrt ist, dient als Mahnung und Mahnmal fiir die soziale Verantwor-
tung, die mit der wissenschaftlichen Gegenstandskonstruktion verkniipft
ist. Die Konterkarierung und Kontrastierung des gesellschaftlich visio-
niren Schlusses von Gieskes Text, der auf die Potentiale und Wider-
standsmoglichkeiten fiir eine subjektiv lebbare und lebenswerte Gesell-
schaft hinweist, mit den als destruktiv und todbringend eingeordneten
Physiognomiestudien im Anhang funktionieren als diskursive Instru-
mente, die das kulturwissenschaftlich gezeichnete Bild von gesellschaft-

99

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

licher Ordnung in verstirkter Weise einschreiben und positionieren. Mit
der Gegeniiberstellung von staatlich implementierter Physiognomie-
gldubigkeit und kulturwissenschaftlich entworfener Gesellschaftsvision -
als polare Gegensitze — {ibertrigt sich vice versa die Normativitit des
historischen Staatmodells auf die kulturwissenschaftliche Version des
gesellschaftlichen Lebens und ihrer Ordnung und stabilisiert diese mit
einer quasi staatlichen Qualitit. Die Inverhiltnissetzung des Menschen —
als Frau und als Mann — zu seinem gesellschaftlichen Kontext anhand
des alltidglichen Gegenstands, diskursiviert den Lippenstift auf eindriick-
liche Weise als Beispiel und Instrument fiir soziale Wertsetzungen,
Normierungen und sozialisierende Einordnung.

Relationierungen: Mensch und Natur — die »Banane«

»Sachen sind, nach der Definition Hans Lindes, vom Menschen gefertigte Ob-
jekte. Sie sind absichtsvoll geschaffen und unterscheiden sich so von den na-
turgegebenen Dingen. In Sachen ist die naturhaft vorgegebene Materie gemil
der Bedirfnisstruktur des Menschen bearbeitet. Sachen sind Artefakte. Sie
sind so in doppelter Weise aul den Menschen bezogen — durch ihre Herstel-
lung und durch ihre Verwendung, deren Subjekte identisch oder unterschied-
lich sein kénnen.« (Korff 1999: 278)

Abstrahiert und knapp formuliert Gottfried Korff — mit Bezug auf den
Soziologen Hans Linde — die Differenzen setzende und Verhiltnisse be-
schreibende Definition von »Sachen«. Diese Sachdefinition, der sich
Korff in seinem Beitrag zur Festschrift widmet, die Klaus Beitl zu Ehren
entstanden ist — dem ehemaligen Direktor des »Osterreichischen Mu-
seums fiir Volkskunde« in Wien —, ist durch eine grundlegende Irritation
von Seiten Korffs motiviert. Er stellt sich und dem gemeinsamen Fach —
Klaus Beitls, Korffs und allen anderen Festschriftautorlnnen — die ver-
wunderte Frage, warum das Mensch-Ding-Verhiltnis trotz seiner fun-
damentalen Bedeutung fiir den Menschen in seinem Leben und Erleben
bisher »kulturwissenschaftlich« nicht stirker thematisiert und theoreti-
siert worden ist: Menschsein steht — so beginnt Korff mit dem oben zi-
tierten Statement seine Uberlegungen — in seiner ganzen sozialen Ein-
bindung und Ausrichtung in einem primir nicht-sozialen Kontext,
Raum, Zeit, Materie und Natur bilden physische Konstanten, denen der
Mensch jeden Tag im Vollzug seines Lebens gegeniibersteht. Sobald er
sie in die Hand nimmt, ihnen gegeniibertritt, sich mit ihnen beschiftigt
und sich in ein Verhiltnis zu ithnen setzt, verindert sich allerdings ihre

Qualitit.

100

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Vor dem Hintergrund eines »Kultur«- und Fachverstindnisses, das
Mensch, Gesellschaft und Geschichte in die Mitte seiner Forschung
stellt und gleichzeitig die Erforschung materieller »Kultur« als das
Kennzeichen, die Tradition und Stirke der Disziplin versteht, befremdet
Korff die — aus seiner Sicht erkennbare — wissenschaftliche »Sachabsti-
nenz« und die »Diskrepanz zwischen dem Mal, wie Sachen und Dinge
auf unser Leben einwirken, und dem Mal, wie sie Widerhall in der kul-
turwissenschaftlichen Forschung gefunden haben« doch sehr (ebd.:
274). Nach einem kurzen tour d’horizon durch diese fachlichen Absti-
nenzen konzentriert sich Korff seinerseits auf die Darstellung, Charakte-
risierung und Qualifizierung des Mensch-Ding-Komplexes. Das heif3t
unter anderem:

»Sachen haben keine automatischen Eigenqualititen, weder von der Form
noch vom Material her. Das Tischlein-deck-Dich gibt es nur im Mirchen.
Nicht nur sachliche Qualititen, sondern Objektrelationen einerseits, der Ver-
wendungszweck andererseits bestimmen die Funktionen von Sachen. Die Be-
deutung der Sache konstituiert sich vor allem in Handlungssystemen, ist zu-
weilen aber auch abhingig von disparaten Objektkonnotationen. Die Banane
ist ein aktuelles Beispiel dafiir. Aufgrund ihrer materiellen Besonderheiten ist
sie seit Beginn dieses Jahrhunderts ein in Europa wegen ihrer Vitaminhaltig-
keit und ihres Kalorienreichtums beliebtes Nahrungsmittel, von Arzten und
Ernéhrungswissenschaftlern nachdriicklich empfohlen und in den zwanziger
Jahren massenhaft als Unterschichtsspeise eingesetzt. Die durch die freie Ver-
fiigharkeit mogliche Veralltiglichung und Ent-Exotisierung wird in den zwan-
ziger Jahren konterkariert durch Josefine Bakers Bananentanz und eine damit
verbundene kiinstliche, massenkulturell wirksame Re-Exotisierung. Nach dem
Zweiten Weltkrieg erreicht Deutschland den héchsten Pro-Kopf-Verbrauch an
Bananen (1973: 10.9 kg, pro Jahr), wobei durch die Zweistaatlichkeit nur der
marktwirtschaftlich ausgerichtete Teil in die Gunst des massenhaften Kon-
sums kam, was bewirkte, dass 1989 die Banane zum Realsymbol bundesrepu-
blikanischer Sachkultur und mangelwirtschaftlicher Begehrlichkeit in der
DDR wurde — und in dieser Bedeutung schlieBlich auch zum stehenden Motiv
politischer Witze und sogar zum Gegenstand der Wahlanalyse.« (ebd.: 284)

Trotz der Relevanz und Vielfiiltigkeit von sachsymbolischer Analyse
und Einordnung fiihrt Korff im Folgenden seiner Ausfiihrungen ein grof3
zu schreibendes »aber« ein:

»Der Vergleich der emotional-symbolischen Bedeutungen von Sachen in

Knappheits- und Uberflussgesellschaften soll kein Hinweis auf eine histori-
sche Konstanz von Dingen sein. Die Unterschiede sind zu deutlich, als dass

101

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

von einer gleichbleibenden oder sich jeweils nur geringfiigig modifizierenden
Bezichung Mensch — Ding die Rede sein konnte.« (ebd.: 288)

Diese als Axiom kulturwissenschaftlicher Forschung platzierte Aussage
dokumentiert Korff anhand der Qualitiit, die die Dinge nach ihrer explo-
sionsartigen Vervielfiltigung in den spidtmodernen westlichen Gesell-
schaften erhalten haben:

»Die Beziehung zu den Sachen, zu den in grofier Fiille vorhandenen Einzelsa-
chen, scheint an Komplexitét verloren zu haben. Mit der Differenzierung der
Sachkultur korrespondiert eine Entdifferenzierung der Verhaltenskultur
jedenfalls was die Beziechung zu den einzelnen Objekten anbelangt. Jean Bau-
drillard spricht davon, dass die Gegenstinde immer differenzierter, unsere
Gesten dagegen immer einfacher werden: Einfache Handbewegungen sind an-
stelle umsténdlicher Hantierungsverfahren getreten. Die Technik, die hinter
der kleinen Geste steht, ist freilich um vieles komplizierter als die alten Proze-
duren. Neben diesen direkten Auswirkungen der Sachkultur wird man mit um-
fassenden Anderungen der Struktur der Wahrnehmung und Erfahrung rechnen
miissen.« (ebd.: 289)

Mit Beispielen wie demjenigen der Banane, das einen natiirlichen
Gegenstand nicht nur in der Befriedigung menschlich-physischer Be-
diirfnisse zur »Sache« macht, sondern auch die Bedeutungsvielschich-
tigkeit im Verhiltnis zwischen Menschen und Dingen sichtbar werden
146t — indem Korff detailreich nachweist, welche Funktionalitit als Un-
terschichtsspeise, welche Objektivierung als Gegenstand sozialhygieni-
scher Bemithungen, welche Umfunktionierung zum Unterhaltungsphi-
nomen und zum tabubrechenden Instrument durch Josefine Baker und
welche symbolische Kraft fiir den Kampf um das bessere Gesellschafts-
system die Banane im Lauf der Zeit entfalten kann —, reproduziert Korff
Abschnitt fiir Abschnitt seine Reflexion tiber den Zusammenhang und
die Relationierung vom Mensch zum Ding. In immer wieder neuen An-
ldufen formuliert Korff das Verhiltnis und dessen Qualitiit, das »Sa-
chen« als dem Menschen Gegentiberstehendes hervorbringen. In theore-
tischer Anlehnung an andere Denkerinnen und Denker der »Dinge« be-
stimmt er deren menschliche und soziale Wertigkeit: Sie — die »Dinge«

sind aus anderem Stoff als der Mensch selbst und schon dadurch ein
»objektives« Gegeniiber. Sie verindern sich selbst nicht und strukturie-
ren so die Zeit fiir den Menschen. Diese Strukturierung ist doppelter Na-
tur: Die »Dinge« bieten dem Menschen Stabilitit innerhalb der Dynamik
von Praxis und Emotion. Und sie bieten Stabilitit in der Zeit durch Tra-
dition, indem sie die Muster, wie mit ihnen die Welt gesehen, gefiihlt
und bearbeitet werden kann, auch an die jiingeren Generationen weiter-

102

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

geben. Entscheidend an dem Verhiltnis ist, dass der Mensch selbst — in
eigener »Intention und Aktivitit« (ebd.: 279) — die »Dinge« geschaffen
hat. Dadurch prigen sie, wie sie selbst geprigt worden sind. In ihnen
stecken Handlungsanleitungen, die in ihrem Weiterbestehen und in ihrer
Weitergabe an andere Menschen den gesamten gemeinsamen, sozialen
Zusammenhang mitdefinieren (ebd.).

Korff bezieht in seiner Theoretisierung die materiell-physische
Struktur von »Sachen«, ihre Evidenz und zeitliche Konstanz auf ihre
Potenz zur Kontinuierung von menschlichen Erfahrungen, Handlungen,
intergenerativ sich wiederholenden Wahrnehmungen und Hantierungs-
weisen. Und er verortet diese Méglichkeitsstruktur in einer historisch
spezifizierten, qualitativ je unterschiedlichen Gesellschaft. Korffs Be-
grifflichkeit, die auf die analytische Systematisierung, Charakterisie-
rung, Kategorisierung, Kontextualisierung und Interpretation des
Mensch-Ding-Verhiltnisses zielt, verriit das zentrale volkskundliche Er-
kenntnisinteresse. Wie bei Hauser explizit und mehrfach eingeschrieben
fungieren auch bei Korff die »Dinge« als Zugang zu Beziehungsverhiilt-
nissen: Die Dinge sind einerseits Medien der Realititserfahrung fiir den
Menschen und andererseits sind sie faktische Gegebenheiten des Le-
bens. Sie vermitteln Erfahrungen und sind selbst Materie. Medium und
Faktum fallen im Ding in eins. Variantenreich, aber dicht komprimiert
diskutiert Korff auf tiber elf Seiten die verschiedensten Aspekte, die das
Mensch-Ding-Verhiltnis dokumentieren, analysieren und interpretieren
lassen. Unter der Perspektive der »Funktionalitit« veranschaulicht er,
wie Dinge die Aufgabe des Symbols, Instruments, der class- und gender-
Produktion sowie die Rolle von affektiven Beziehungen einnehmen
kénnen (ebd.: 282ff). Die »Temporalitit« wiederum ist das Stichwort,
um darauf aufinerksam zu machen, dass erstens die Zeit als Wandel der
Dinge selbst beschreib- und bedenkbar ist, und zweitens den Wandel des
Verhiltnisses zwischen Ding und Mensch erfasst (ebd.: 289f). Die Theo-
retisierung der »Sachkultur« geht immer von dem Beziehungsverhiiltnis
aus, das zwischen Menschen und »Sachen« besteht. Die »Sachen« allein
interessieren (Korff) nicht; es geht um sach-anthropologische »Kultur«-
Theorie.

Die sozialanthropologische Kontextualisierung steht in all diesen
Reflexionen zwar im Zentrum der Denkarbeit, sie bildet aber nicht das
diskursive Ziel der von Korff angestrengten »kulturwissenschaftlichen«
Uberlegungen. Vielmehr geht es in seiner volkskundlichen Wissens-
arbeit um die Zeichnung eines Bilds vom Menschen, das die gesell-
schaftliche Einbettung des Menschen als dessen empirisch-realen Zu-
stand darstellt und an dem abgelesen werden kann, wie das Menschsein
sich in Form unterschiedlichster Ausgestaltungen formiert. Ins Zentrum

103

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

der Gegenstandskonstruktion von Gesellschaft wird zu deren Profilie-
rung die theoretisierte Konturierung des gesellschaftlich eingebundenen
Menschen gesetzt. Dementsprechend dient die kulturwissenschaftlich
viel zitierte Philosophin Hannah Arendt als theoretische Inspiration und
als Fundierung fiir die abstrahierten Uberlegungen zur Mensch-Ding-
Beziehung, die Korff in konsequent positiv gezeichneter Anlehnung an
die Philosophin (ebenfalls) als »Objekt-Anthropologie« qualifiziert
(ebd.: 278f). Damit markiert Korff — dem (fach-)wissenschaftlichen wie
allgemein interessierten Publikum — die wissenschaftliche wie gesell-
schaftliche Zielorientierung als auch das theoretische Niveau seiner vor-
getragenen Reflexionsarbeit: Das Individuum wird hier als komplex
handelndes Wesen vorgestellt, das sich in einem ebenso komplexen
weil materiell bedingten und bedingenden — Umfeld vergesellschaftet
bzw. vergesellschaftet wird. Die menschlichen Handlungskompetenzen
und -potentiale entstehen — in volkskundlich-kulturwissenschaftlicher
Konzeptualisierung — aus dem (moglichst weit reichenden und tief ge-
henden) Verstehen der je eigenen Umwelt sowie der eigenen Positionie-
rung und Bedingtheit (und damit auch der von anderen). Jede analyti-
sche Darstellung menschlicher Existenz — wie Korff sie in seinem Fest-
schriftbeitrag liefert — oszilliert damit immer zwischen reprisentierender
Transparenz von Wirklichkeit und handlungsanleitender wie handlungs-
bevollmichtigender Prisentation der vielschichtigen Méglichkeiten fiir
die aktuell lebenden (und lesenden) Menschen.

In Korrespondenz zur theorieorientierten Zielsetzung, die der »kul-
turwissenschaftlichen« Autorisierung der formulierten Handlungsanlei-
tungen dient, ist der Duktus des Artikels gleichzeitig theoretisch dicht
sowie inhaltlich erfahrungsnah und konkret gehalten. In dem Aufsatz
finden sich viele Forschungsverweise und Beziige auf bestehende Resul-
tate aus anderen Disziplinen. Korff verkniipft die disziplindr unter-
schiedlichsten, vorwiegend theoretisch und anthropologisch ausgerichte-
ten Forschungsbeitrige aus den Bereichen der Kulturphilosophie, der
(Sozial- und 6kologischen) Psychologie, der Kunst- und Designwissen-
schaft, der Soziologie, Geschichtswissenschaft und Ethnologie mit sol-
chen aus der Volkskunde. Die Pointe der Verkniipfung liegt darin, dass
die Philosophie, Psychologie und Kunstwissenschaft mit ihrer zur Gene-
ralisierung und starken Abstraktion tendierenden Forschung die Funk-
tion der legitimatorischen Fundierung des kulturwissenschaftlich-
sachanthropologischen Theorieprojekts tibernehmen. Auf diesem inter-
disziplindr wissenschaftlichen Fundament werden dann die empirisch
dicht beschriebenen Beispiele hinsichtlich der darin sichtbar gemachten

anhand der Banane historisch, gesellschaftlich und geographisch
unterschiedlich konkretisierten — Lebensweisen in einer anthropologisch

104

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

ausgerichteten Weise interpretiert; und zwar mithilfe der soziologischen,
geschichts- und ethnowissenschaftlichen Detailstudien, die hinreichen-
des Vergleich- und Belegmaterial bieten.

Profilierung: Gesellschaft als differenzierte Integration —
»Vielfalt kann ja nichts schaden«

»Wiihrend unseres ersten Gespriiches am Telefon bemerkte Herr E., in seiner
Wohnung gibe es nicht viel »Typisches¢, da er nicht sehr traditionsbewusst sei.
Diese AulBlerung scheint in offenkundigem Widerspruch zu stehen zu der gro-
fBen Anzahl von siebenbiirgischen und ruminischen Objekten, die die Woh-
nungsdekoration der E.’s dominieren.

Fiir Alfred E.’s AuBerung gibt es verschiedene Griinde. Zum einen scheint
sein Bewusstsein fiir die Dinge, die ihn umgeben, geringer ausgepriigt zu sein
als bei seiner Frau. Von ihr kamen meist detailliertere Hinweise und Angaben
zu den einzelnen Gegenstiinden. Aber auch sie war nach der Begehung des
Erdgeschosses iiber die grofle Anzahl der Objekte aus Rumiinien erstaunt.
Frau E.: »Ist doch mehr als man denki, ne?«

Herr E.: sMan nimmt das nicht mehr so weahr, wenn man téglich damit um-
geht.¢

Frau E.: »Ja, weil es einem vertraut ist.«

Im tdglichen Umgang werden die Objekte von ihnen als personliche Dinge
empfunden, die sich — wie bei anderen Leuten auch — im Laufe der Lebensge-
schichte und durch Geschmacksentscheidungen angesammelt haben. Als Aus-
hingeschilder ihrer Ethnizitdt werden die ruminischen und siebenbiirgisch-
siichsischen Dinge von ihnen nicht betrachtet.

Herr E. betonte wihrend des Gespriichs mehrfach, dass seine Frau und er kei-
ne Abbildungen siebenbiirgischer Orte und Kirchen in ihrer Wohnung ausstel-
len. Zudem entspriichen auch die vielen rumiénischen und ungarischen Gegen-
stinde nicht seiner Vorstellung eines »typisch¢ siebenbiirgisch-séichsischen
Wohnraumschmucks. Er betonte, dass er sich in der Auswahl von Einrichtung
und Wohndekoration von seinem personlichen Geschmack leiten lasse und
nicht von dem Wunsch, siebenbiirgischen Traditionen zu entsprechen:

slch kaufe miv was Funktionales, und wenn ich das bekomme, was mich an zu
Hause erinnert, dann wenn es hinpasst, stelle ich’s mir auf. Aber Aufstellen,
nur damit es da ist, weil es [...] von zu Hause ist, das ist mir nicht wichtig.
Wenn es mir gefillt, und ich meine Freude daran hab, dann stell ich’s hin.
[... Aber] das muss nicht zwingend sein, um nun zu demonstrieren, ich komme
aus Siebenbiirgen.« [Auslassungen i.0.]

Auch seine Frau méchte ihre Wohnung nicht willkiirlich mit siebenbiirgischen
Attributen ausstatten, die nicht im Einklang mit ihrer Lebensgeschichte stehen,
wie etwa Holzstiihle in der Kiiche. Sie betont jedoch stirker als ihr Mann, dass
ihr Geschmack ebenso wie ihre Identitit durch ihre Herkunft geprégt ist. Da-

105

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

her ist sie der Meinung, dass Wohnungen von Siebenbiirger Sachsen durchaus
anders ausschen sollten als Wohnungen von Bundesdeutschen:

»Es ist eine andere Identitit. Wir haben eine andere Sprache, man hirt es uns
an der Sprache an, wir haben in gewissem Sinne eine andere Verhaltensweise,
wir haben in vielerlei Hinsicht eine andere Denkweise, weil wir so viele hun-
dert Jahre in der Diaspora gelebt haben, und weil gewisse Dinge sich eben so
entwickelt haben, und warum soll ich das verleugnen? Warum soll man das
nicht, so wie man es an meiner Sprache erkennt, kann man es auch an meinem
Wohnraum erkennen. Ich stehe dazu. Ich habe nie versucht, meine Identitéit zu
verleugnen oder irgendwie mich iibertrieben anzupassen, zu sagen, ich will
sein wie die anderen. Das will ich nicht!

Der Zusammenhang zwischen der Gestaltung des Wohnraums und der eigenen
Identitdt ist Inge E. sehr bewusst. Fiir sie ist klar, dass die sicbenbiirgischen
und ruminischen Objekte in der Wohnung auch Ausdruck ihrer Ethnizitit und
ihres Verstindnisses von Heimat sind: »Es sind bestimmite Dinge, mit denen
man sich identifiziert!s

Dennoch ist die Wohndekoration der E.’s nicht in erster Linie in dem Bestre-
ben zusammengestellt worden, ethnische Herkunft zu demonstrieren. Fiir die
Keramiksammlung, die den Raumschmuck dominiert, ist vor allem deren
kunsthistorischer und #sthetischer Wert, weniger die ethnische Zuschreibung
der einzelnen Stiicke von Belang. Es sind ebenso viele ungarische und ruméni-
sche Stiicke darin enthalten wie siebenbiirgisch-sichsische. Die Sammlung
wurde bereits in Bukarest angelegt, an einem Ort, wo die Keramiken keine
fremde Herkunft, sondern ausschlielich kulturhistorisches Interesse demons-
trierten. Durch die Migration ist die zusitzliche Symbolfunktion hinzugetre-
ten, die Gegenstinde von »zu Hause« erhalten: sie werden Zeichen fiir Heimat,
fiir eine Verkniipfung von Vergangenheit und Zukunft in der Lebensgeschich-
te, fiir die Identitit mit sich selbst, fiir die Ethnizitit.

Gleichzeitig sind die kulturhistorischen Gegenstinde in der Wohnung der E.’s,
7u denen die Keramik-Sammlung ebenso gehort wie die bohmische Fayence-
Figur und die ruminische Hinterglasmalerei, gemeinsam mit der meist funk-
tional gehaltenen Miblierung Reprisentanten einer Asthetik, die Intellektuali-
tidt und Schichtzugehorigkeit demonstriert.

Durchbrochen wird dieses Prinzip nur durch wenige geschenkte Objekte, die im
‘Wohn- und Esszimmer ihren Platz gefunden haben, und die Gemiilde des Soh-
nes im Esszimmer und im Flur. Auch die Erinnerungsobjekte, die mit dem
Gedenken an enge Verwandte und Freunde verbunden sind, weisen auf soziale
Verbindlichkeiten und familidre Verbundenheit hin. Im Gesamtcharakter der
Wohndekoration nehmen diese Objekte jedoch einen geringen Raum ein und
ordnen sich zudem meist der Anforderung unter, gleichzeitig Objekte von kul-
turellem und ésthetischem Wert zu sein. Familienfotos, die diesen Anspruch
nicht erfiillen, sind ausschlieBlich im privaten Obergeschoss als Wandschmuck
zu finden.« (Briuer 2000: 158ff; Hervorhebungen i.0.)

106

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Birgit Briuver beschiftigt sich in ihrer Magisterarbeit, die 1997 von der
Philosophischen Fakultit der Georg-August-Universitit Gottingen an-
genommen und im Jahr 2000 als 83. Band der »Schriftenrcihe der
Kommission fiir Deutsche und Osteuropdische Volkskunde in der Deut-
schen Gesellschaft fir Volkskunde e.V.« publiziert wurde, mit dem
Thema der (Re-)Migration von ehemals deutschstimmigen Siebenbiirger
Sachsen nach Deutschland seit den 1950er Jahren. Briiuer interessiert
sich speziell fiir die Migration von rechtlich als »Aussiedler« bezeichne-
ten Personen, deren Auswanderung — gesetzlich, gesellschaftlich und
wissenschaftlich — in den Kontext der Bevolkerungsverschiebungen als
Folge des Zweiten Weltkriegs eingeordnet wird. Briuers explizierte
Fragestellung richtet sich darauf, »ob und wie es den Betroffenen ge-
lingt, einen Bogen zu schlagen, um den Bruch [durch die Migration: se]
in der eigenen Lebensgeschichte und Identitit zu iberwinden, und wel-
che Bedeutung die Zugehdrigkeit zu ihrer Herkunftsethnie fiir sie wei-
terhin hat« (ebd.: 9f). Briuer geht davon aus, dass die Ethnizitit einen
entscheidenden Aspekt fir die Migrationsmotivation darstellt, weshalb
sie fiir ihr Forschungsinteresse an den subjektiven lebensgeschichtlichen
Entwicklungen theoretisch und analytisch dort ansetzt. Eine zweite
Hypothese fundiert Brauers operationale Fragen und ihr methodisches
Vorgehen: Sie versteht das Wohnen und die Wahl der Méblierung als
subjektive, sozial und kulturell geprigte Praxis, in der konsequenterwei-
se sowohl die eigene Identitit als auch die Ethnizitit zum — materiell
und konkret fassbaren — Ausdruck kommen (ebd.: 10f).

Briuer gewinnt ihr Material fiir die Beantwortung dieser operationa-
len sowie ihrer iibergeordneten Fragestellung nach der subjektiven Be-
und Verarbeitung von Migrationserfahrungen aus Gespriichen mit aus-
gewihlten Personen und aus dem Blick auf die je spezifischen Woh-
nungsausstattungen ihrer Interviewpartnerlnnen. Die Gespriche, die
Briauer in Form von teilstandardisierten Interviews gefiithrt und an-
schliefliend transkribiert hat (ebd.: 14), werden erginzt von Grundriss-
Skizzen und Fotografien der Wohnungen mit Méblierung und Dekora-
tion, die Briuer selbst angefertigt hat (ebd.: 15). Das Kernstiick der
Arbeit bilden neun Einzelfallanalysen auf fast 100 Seiten, die Briiuer mit
einer analytischen und interpretierenden Gesamtbetrachtung auf noch
einmal ca. 30 Seiten abschliefit. Den Einzelfillen sind drei grofie Kapitel
zur Methodologie und theoretischen Einordnung sowie zum allgemeinen
historischen und sozialen Kontext der ausgewiihlten Personengruppe vo-
rangestellt (ebd.: Inhaltsverzeichnis). Der Interviewleitfaden und die
Fotos sind der Arbeit als Anhang beigefiligt (ebd.: 251ff).

Das eingangs referierte Zitat stellt eine ldngere Passage aus einer der
Fallstudien dar. Es sind die letzten zwei von 14 Seiten, auf denen die

107

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Forscherin das »Ehepaar E.« den LeserInnen vorstellt, und die der Ana-
lyse der biographischen Selbstdeutungen von Herrn und Frau E. bzw.
deren aktuellem Selbstverstindnis im bundesdeutschen Lebensumfeld
gewidmet sind. Jede Fallstudie ist mit einem Zitat der interviewten Per-
sonen {iberschrieben, die als pointierte Charakterisierung des entspre-
chenden Falls fungiert. Digjenige Studie von »Inge und Alfred E.« hat
Briuer mit dem Zitat »Vielfalt kann ja nichts schaden« betitelt (ebd.:
147). Nach den Beschreibungen und Analysen der biographischen
Daten, der unterschiedlichen Lebensstationen und -orte sowie der spezi-
fischen Familien- und Berufssituation folgt am Schluss Briuers Bespre-
chung und Deutung der Wohnungsausstattungen. Hier demonstriert die
Autorin ihre fachliche Analyse und wkulturwissenschaftliche« Kompe-
tenz, indem sie die eingangs als voneinander abhingig definierten The-
men der Identitit, der Ethnizitit und des Wohnens im Blick auf die »ma-
terielle Kultur« miteinander verkniipft, um sie so in eine wechselseitig
bedingend-bedingte Relationalitit zu bringen.

Briver schildert auf diesen zwei Seiten, wie das Ehepaar E. die
Auswahl ihrer Mébel und die Einrichtung ithrer Wohnung in Deutsch-
land begriindet. Als wichtig betont sie in ihrer, direkt mit den Interview-
passagen verbundenen Analyse die subjektive, biographische Funktion
und Bedeutung, die die verschiedenen »Dinge« fiir die beiden Eheleute
haben, welche Unterschiede je nach Person dabei zum Vorschein kom-
men und wie die Dingwahrnehmungen variieren zwischen bewusster
und unbewusster Zeichensetzung. Aus dieser analytischen Perspektive
werden die Regeln »kulturwissenschaftlich« kategorisiert, die den Bezug
des interviewten Ehepaars zu ihren Maobeln und deren konkreter, weil
bedeutsamer Platzierung bestimmen. Ausgehend von den individuellen
und persénlichen AuBerungen werden die dinghaften Zeichensetzungen
im Hinblick auf die soziale Schicht und die sozialen Einbindungen der
beiden WohnungsbesitzerInnen interpretiert. Briuer verortet so die indi-
viduellen Biographien und subjektiven Entscheidungen im Zusammen-
hang allgemeiner Praxen und struktureller Typik. Demgegeniiber setzt
Briuer im Folgenden die persénlichen Vorstellungen von Ingrid und Al-
fred E., die diese beziiglich genereller Konzepte von Tradition, ethni-
scher Typik und Identitit formulieren. Im Nachvollzug der Beziehun-
gen, die die beiden zwischen sich, ihren Familien, fritheren und jetzigen
Freunden, ArbeitskollegInnen und Nachbarn anhand ihrer Wohnungs-
ausstattung herstellen, erreicht Briuer anhand ihrer kulturwissenschaftli-
chen Analyse eine Differenzierung zwischen allgemeiner Biographie,
individueller Identitit und subjektiver Selbstverortung. In der Deklara-
tion der Unterschiedlichkeit und Hierarchisierung der bestimmenden
Faktoren fiir die Mobelwahl je nach Funktionalitit, persénlichem Ge-

108

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

schmack, Zeichenhaftigkeit oder Zeichenfunktion entfaltet die Forsche-
rin eine im Konkreten nachvollzogene Diversitit an Lebensmoglichkei-
ten, die sie letztlich anhand ihrer interpretativen Auswertung wieder zu
einem gesamten soziohistorischen Kontext zusammenfiligt.

Gleichzeitig transformiert Briuver die gesellschaftlich breit verwen-
deten Konzepte von »Ethnizitit«, »Tradition«, »Typik« und »Identitit«
tiber ihre »kulturwissenschaftlich« differenzierend gestaltete Analyse:
Briuer verwendet die Begriffe fiir ihre eigene komplexitiitsorientierte
Forschung, auch wenn sie im gesellschaftlichen Umfeld oft - im Gegen-
teil zu Briuers analytischer Intention — mit einfachen und eindeutigen
Bedeutungen besetzt sind. Die Aufrechterhaltung der Begriffe durch
Briuer, die sie unter ihrer analytischen Perspektive realer Differenzie-
rung fiir die »kulturwissenschaftliche« Beschreibung und Interpretation
von konkreten biographischen Beispielen nutzt, transformiert die meist
ein-deutig und statisch verwendeten Bezeichnungen im diskursiv neu
hergestellten Zusammenhang und aufgrund ihrer neuen Funktion zu ana-
Iytischen Kategorien fiir unterschiedliche, sich wandelnde und verdn-
derbare Lebenszusammenhidnge von subjektiv-individuellen Menschen
innerhalb eines gesellschaftlichen Ganzen. Die Nihe der Beschreibun-
gen und der darin enthaltenen Erfahrungen, die Briuer in ihrer Studie
prisentiert, zu denjenigen des potentiellen Publikums ermdglicht den
LeserInnen den einfachen Einstieg in die Lektiire und die Herabsetzung
von Denkhindernissen beim Nachvollzug der Analyse. So erhéht die
Autorin die Wahrscheinlichkeit der von ihr intendierten, komplexititsbe-
tonten Rezeption sowie die erfolgreiche, inhaltlich modifizierte Wieder-
einfithrung der von ihr »kulturwissenschaftlich« konnotierten Begriffe.

In ihrer Verwendung offentlich bekannter und geldufiger Begriffe, in
ihrer Wahl der Beispiele, in ithrem sprachlichen Duktus sowie in ihrer
Chronologie der Fallstudien bzw. in ihrem ganzen Aufbau des Buches,
manifestiert Briuer auf immer wieder wechselnden Ebenen des Denkens
das gleiche Profil ihres diskursiv gesetzten Gegenstands: Verschiedene
persénliche Lebenserfahrungen und -situationen unterschiedlicher Men-
schen werden analytisch verkniipft und interpretativ abstrahiert zu Fillen
eines grofieren Ganzen. Das fiir die LeserInnen evozierte Bild der unter-
suchten Personen, das Zitieren derer je eigenen Aussagen und der Ein-
bezug der verschiedenen, individuell geduferten Meinungen und Ent-
scheidungen verbindet sich mit den Analysen und Interpretationen der
Forscherin zu einem gesellschaftlich und historisch spezifizierten Ge-
samtprofil: Im kulturwissenschaftlich charakteristischen Hin und Her
zwischen dem Blick auf das Spezifische im Allgemeinen und der Ab-
straktion des Subjektiven hin zum Generellen entsteht das Bild von vie-
len, differenten Subjekten in einem objektivierten, gesellschaftlichen

109

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Gesamtzusammenhang. Briver liefert damit von ihrer — per Qualifika-
tion und publikatorischer Autorisierung — akkreditierten Position als kul-
turwissenschaftlich arbeitende Volkskundlerin eine Konzeption der
»Gesellschaft« als Komplex aus differenziert agierenden Personlichkei-
ten, die sich und ihr Umfeld selbst bewusst wahrnehmen, deuten und zu
gestalten versuchen. In Kombination vieler solcher gruppenorientiert-
selbstindiger Menschen formiert sich deren Gemeinschaft als differen-
zierte und doch gleichzeitig integrierte Gesellschaft.

Fazit: Wir und die Materialitat

In einer Zeit, in der der Bereich der »Dinge« im Verlauf von knapp 200
Jahren — durch industriell verinderte Produktions- und Distributionsbe-
dingungen sowie durch die marktwirtschaftlich verinderten Konsump-
tionsmdglichkeiten — eine stetige, ja geradezu exponentielleVerinderung
erfihrt, interessiert sich die Volkskunde fiir das Verhiltnis, das zwischen
den »Dingen« und den Menschen besteht. Konzentrierte sich die For-
schung im 19. Jahrhundert auf die Qualitit der »Dinge« — als »Uber-
bleibsel« bzw. als im Verschwinden begriffene »Kultur« (vgl. Bimmer/
Weber-Kellermann 1985: 14; vgl. Kaschuba 1999: 224ff) —, wechselte
der Forschungsfokus im Verlauf des 20. Jahrhunderts. »Funktiong,
»Symbolgehalt« und »Bedeutung« wurden zu zentralen Leitkategorien,
die die Fragestellungen und Erkenntnisinteressen neu ausrichteten (vgl.
Bimmer/Weber-Kellermann: 119ff; Kaschuba 1999: 224ff). Am Ende
des 20. Jahrhunderts, das sich durch Themensetzungen der »Krise«,
»Komplexitit« und »Konstruktion« (vgl. Geertz 1987) charakterisieren
14Bt, gerit die Dingwelt als »Materialitit« in den volkskundlichen For-
schungsblick. In dieser Konzeption weitet sich das Erkenntnisinteresse
vom Objekt an sich auf die Dimensionalitit der »Dinge«. Die volks-
kundliche Forschungsagenda folgt so dem Lauf der Zeit in deren charak-
teristischen Verinderungen, ohne das volkskundliche Thema der »Sach-
kultur« an sich preiszugeben.

Der relationierend definierte Kulturbegriff, wie ihn die Fachvertre-
terInnen in den 1990er Jahren verwenden, erméglicht und organisiert die
neue disziplindre Forschungsausrichtung. Erstens gelingt mit der Rela-
tionierung ein Perspektivenwechsel, der der zeitgendssischen Charakte-
ristik der Komplexitit gerecht werden kann. Indem die Relationierung
ohne theoretische Fixierungen der analytisch beobachteten Inverhiltnis-
setzungen und ohne direkte Kausalitit der unterschiedlichen Beziehun-
gen operiert, gerit auch die Widerspriichlichkeit und die als Krise erfah-
rene Realitit in den Blick. Zweitens erreicht diese analytische Strategie
der relationierenden Vernetzung eine qualitative Ausweitung der Er-

110

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

kenntnisinteressen, die noch immer nach der Qualitit, Funktion und Be-
deutung der »Dinge« fragen kann, gleichzeitig aber auch dariiber hi-
nausgeht, indem sie die interpretative Bestimmung — von Qualitit, Funk-
tion und Symbolgehalt — im Verhiltnis der Menschen zur Materialitit
sucht.

Pointierend zusammengefasst erméglicht der aktuelle, relationieren-
de Kulturbegriff einen wvolkskundlichen Traditionserhalt durch die
Transformation der erarbeiteten Erkenntnisse zu »kulturwissenschaftli-
chem« Wissen. Anhand der neuen Perspektive und Forschungsorientie-
rung, die grundsitzlich relationierend funktioniert, gelingt eine verin-
derte Organisation des Wissens, das nicht nur die Mehrdimensionalitit
der gegenwirtigen Realitit in ihrer vernetzten Ordnung reprisentiert,
sondern auch unterschiedliche Wissensbestinde — unter anderem die
fachhistorisch erarbeiteten und tradierten — miteinander verbindet.

Stadtforschung: Wir und die Physis

Im Verlauf der 1990er Jahre erscheinen im deutschsprachigen West-
europa (mindestens) sechs disziplindre Gemeinschattspublikationen zum
Thema »Stadt«, an denen die Volkskunde mafigeblich beteiligt ist. Den
Anfang macht 1993 das »Anthropological Journal on European Cultu-
res« mit seinem vierten iiberhaupt verdffentlichen Band unter dem Titel
»Urban Europe« (AJEC 1993). Diesem folgt ein halbes Jahr spiter der
in Graz erscheinende »kuckuck« mit seinen »Notizen zu Alltagskultur
und Volkskunde«, die sich in diesem Heft dem Thema »Metropolis«
widmen (kuckuck 1994). Noch im gleichen Jahr 1994 fokussiert der
ebenfalls ganz taufrische »anthropolitan« aus Frankfurt a.M. seine erste
Ausgabe im zweiten Jahrgang der »Stadtanthropologie« (anthropolitan
1994). Weiter geht es im gleichen Takt mit der achten Ausgabe — im
vierten Erscheinungsjahr — von »kea«, der sich selbst als »Zeitschrift fiir
Kulturwissenschaften« untertitelt, mit dem Motto »Stadtdschungel« (kea
1995). Es folgt ein kurzes zeitliches Luftholen, bis im Juni 1998 die
»Berliner Blitter« sich mit ihren »Ethnographische[n] und Ethnologi-
sche[n] Beitrigen« zu Wort melden. Sie konstatieren und fokussieren in
ihrer 17, Nummer diverse »Transformationen des Stidtischen«, die
Michi Knecht und Peter Niedermiiller als HerausgeberInnen dieses Hefts
unter der programmatischen Perspektive einer »Stadtethnologie in Euro-
pa« thematisieren (Berliner Blitter 1998). Und als letzten Beitrag in die-
sem Jahrzehnt verdffentlichen Waltraud Kokot, Thomas Hengartner und
Kathrin Wildner den Band »Kulturwissenschaftliche Stadtforschunge,
den sie — bereits in retrospektiver Blickrichtung — als »eine Bestandsauf-
nahme« definieren (Kokot/Hengartner/Wildner 2000).

19

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Bereits auf den ersten — eben skizzierten — Blick fillt auf, dass in
diesem (inter-)disziplinir wissenschaftlichen Feld eine auffillige Anzahl
neuer Zeitschriften gegriindet wurde und dass diese mit einer ihrer ersten
Ausgaben das Thema »Stadt« aufgreifen. Ein zweiter Blick in die Edito-
riale und Impressa der verschiedenen Verdffentlichungen zeigt, dass
sich jede der oben zitierten Publikationen neben der wissenschaftlich-
professionellen Leserschaft an ein grundsiitzlich weiter gefasstes, an ak-
tuellen kulturbezogenen Themen interessiertes Publikum richtet. Diese
Ansprech- und Anspruchsqualitit dem eigenen Forum gegeniiber mani-
festiert sich materiell im gestalterischen Layout und der (material-)
technischen Aufmachung.

Fast durchwegs alle Publikationen sind in ihrer Gestaltung eher ein-
fach gehalten. Am aufwiindigsten zeigt sich das »AJEC«, das in einem
einheitlichen, fiir jede Ausgabe gleich gehaltenen Umschlagsdesign er-
scheint. In schwarzweiller Farbgebung bildet das Cover die geographi-
sche Karte Europas ab: Im Bild wird noch einmal das Motto wiederholt,
das auch im Namen der Zeitschrift gespiegelt wird. Im Zentrum stehen
(die) »European Cultures«, die aus dem Blickwinkel von »Anthropolo-
gists« thematisiert werden. Die einheitlich gewihlte und fiir alle Ausga-
ben durchgingig verwendete Umschlaggestaltung macht bereits beim
zweiten Band — spitestens aber im zweiten Jahr mit der dritten und vier-
ten gleich aussehenden Ausgabe — deutlich, dass hier ein auf linger-
fristige Zeit angelegtes Zeitschriftenprojekt vor den LeserInnen liegt.
Die Wahl des Designs, der Einheitlichkeit und des Materials demon-
striert einerseits die Professionalitiit dieses Unternehmens und anderer-
seits die Hierarchie von Inhalt und Gestaltung. Zentral sind die Inhalte,
die im Rahmen einer professionellen und durchdachten Konzeption ent-
stehen und vermittelt werden. Das Material dagegen orientiert sich
einerseits an moglichst niedrig zu haltenden Kosten — in Form des
Paperbacks — und andererseits an dkologischer Ressourcenorientierung:
Deshalb bewirkt der kartonierte Glanzumschlag in Kombination zu dem
ungebleichten, halbkartonierten Papier im Inneren der Zeitschrift eine
Pointierung — nicht Kontrastierung — der inhaltlich intendierten Aussa-
gekraft: Die HerausgeberInnen profilieren und positionieren hier ein Fo-
rum, das sie als gesellschaftlich wie dkologisch nachhaltig priisentieren
und das konsequent auch auf die in der Zeitschrift geiuflerten Inhalte
ausstrahlt oder gar tibergeht. Letztlich erméglicht diese Art der konkre-
ten Materialisierung des »AJEC« eine doppelte Publikumsstrategie.
Erstens ist jedes Heft klar erkennbar Teil eines Gesamtunternehmens,
das tiber Zeitschriftenabonemente als solches der Offentlichkeit zugute
kommen soll. Zweitens stellt jedes Buch eine eigene, in sich geschlosse-
ne Publikation dar, die auch einzeln rezipiert werden kann.,

112

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Richtiggehend »flapsig« zeigt sich demgegeniiber der Grazer »ku-
ckuck«, der von einem »jungen« — das heilit vorwiegend mit noch nicht
ctablierten Wissenschaftlerlnnen besetzten — Herausgeberlnnenteam
ediert wird. Wie viele populire Zeitschriften- oder Informationsmagazi-
ne im Ad4-Format gehalten, getuckert statt gebunden, bildet der »ku-
ckuck« ein Leichtgewicht, das man schnell einstecken, einfach mitneh-
men, locker durchblittern und auch im Bus, Zug oder Café {iberfliegen
bzw. lesen kann. Der Umschlag ist aus etwas dickerem, in wechselnder
Farbe hergestelltem Papier, jeweils mit einem grofien Foto, Bild, Skizze
oder Cartoon gestaltet, die das im Heft zu Erwartende bildhaft assoziativ
ankiinden. Unterschiedliche Schriftarten, unterschiedliche Bilder von
unterschiedlicher Druckqualitit und das innen verwendete graue Um-
weltschutzpapier signalisieren eine Einfachheit der Herstellung, die das
Gewicht und die Intention der Zeitschrift in absichtlich nicht-etablierter,
aktuell-flexibler Professionalitit verstanden wissen wollen, Im — mate-
riell vermittelten — Vordergrund steht die Einfachheit, Flexibilitit und
Spontaneitit, auf die das Heft in seiner Gestaltung verweist. Es demons-
triert, vor allem aufgrund seiner RegelmiBigkeit, seiner Frequenz von
zwei Ausgaben pro Jahr und seiner Dauerhaftigkeit des Erscheinens,
dass bei der Relevanz der Inhalte, des Engagements unterschiedlicher
Personen und der Ideenvielfalt sehr viel mehr und einfacher machbar ist,
als man im Vergleich zu teurem Printmedien-Hochglanz-Design denken
und erwarten wiirde. Gerade im Kontrast von unbekiimmerter Fliichtig-
keit der Materialitiit, die sich ja doch in den Sammlungen der Bibliothe-
ken und Institutsarchive als sehr dauerhaft erweist, und der Gewichtig-
keit der pro Ausgabe behandelten Themen liegt die stark mit dieser
Spannung arbeitenden Wirkung der Zeitschrift.

Demgegeniiber zeigt sich der etwas jlingere, aber ebenfalls einfach
geheftete, in kleinem A5 formatierte »anthropolitan«, der von der Frank-
furter »Gesellschaft fiir Kulturanthropologie (GeFKA)« herausgegeben
und lanciert wurde, niichterner und gesetzter. Durchgehendes Computer-
layout, wissenschaftlich Gblicher Schriftsatz und textorientierte Gestal-
tung zeigen an, dass hier die Informationen und Inhalte im Zentrum ste-
hen. Der in fetten Grossbuchstaben gesetzte Name der Zeitschrift domi-
niert das Titelblatt, womit die Aussage des restlichen Layouts unterstiitzt
wird: Institutionell gesehen rezipieren die LeserInnen mit dem »anthro-
politan« ein Vereinsbulletin, das aber in seiner Niichternheit sehr deut-
lich vermittelt, dass die Gesellschaft auf wissenschaftlicher Autoritit
gegriindet ist, deren Informationen das Gewicht und die Wichtigkeit
einer gesellschaftskritischen Instanz beanspruchen.

Lebhafter und anspruchsvoller — im Sinne von sinnlich ansprechen-
der — prisentiert sich die »Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften« mit dem

113

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

kurzen, ins Auge springenden Namen »kea«. Klein geschrieben, grof3
gesetzt, in geschwungener Handschrift (scheinbar) aufs Papier geworfen
macht die Publikation neugierig auf ihren Inhalt. Mehrere Aspekte ver-
stirken diesen Eindruck: auch hier ein bunter, kartonierter Umschlag,
ein Titelbild — schwarz auf dem farbigen Grund -, als assoziativer Ver-
weis auf das Hauptthema, kein aufwiindiges aber doch erkennbares Ge-
samtdesign, ein Wechsel zwischen Druck- und handschriftlichen Buch-
staben, zwischen grofien und kleinen Gestaltungselementen verkiinden
keineswegs eindeutig, aber Interesse heischend, was die LeserInnen im
Inneren der Zeitschrift erwartet. Titel und Untertitel der Zeitschrift pro-
vozieren allein schon in ihrer Relationalitit ein Nachdenken und Nach-
fragen: Wer oder was ist »kea«? Wer oder was sind »Kulturwissenschaf-
ten«? Erklirt das eine das andere und wie? Gewicht und Dicke jeder
Edition nehmen vorweg, dass es sich — auch wenn inhaltlich noch immer
wenig verdeutlicht ist — um eine Zeitschrift mit einer gewissen Substanz
handeln muss. Zudem: Jede Ausgabe ist ein Buch an sich, und Ausgabe
an Ausgabe gereiht ergibt Mitte der Neunziger Jahre bereits einen Vier-
tel Meter Lauflédnge.

Die »Berliner Blitter« schwanken zwischen professionellem An-
spruch des Designs und der Einfachheit einer wenig aufwindigen Her-
stellung. Der leicht kartonierte Umschlag kiindigt bereits auf dem Titel-
blatt, wenn auch klein gedruckt, aber am oberen Heftrand platziert — als
Uberschrift interpretierbar — das Thema und Inhaltsverzeichnis der Aus-
gabe an. Die Mitte des Deckblatts nimmt jeweils ein thematisch ausge-
wiihltes Foto ein, das grof3 und fett gedruckt mit dem Namen der Zeit-
schrift unterschrieben ist. Zentral und an erster Stelle fillt den LeserIn-
nen also ein — Assoziationen weckendes — Bild und die Manifestation
einer Institution ins Auge. Die Angabe der ISSN-Nummer auf gleicher
Hohe wie das Erscheinungsdatum direkt unter dem Zeitschriftennamen
verstirkt die Aussage des Offiziellen, der allgemeinen Etabliertheit,
Konstanz und Kontmuitit, die die »Berliner Blitter« fiir sich in An-
spruch nehmen., Das Layout im Inneren der Hefte steht in einem gewis-
sen Kontrast zur bzw. in Aufweichung der vorher demonstrierten Domi-
nanz des Etablierten. Mit wenig grafischem Ehrgeiz folgt Beitrag auf
Beitrag in relativ grofier Schrift gut leserlich gedruckt. Hier im Inneren —
auf der Ebene des zweiten Eindrucks — dominieren die Inhalte, die nun
fir Qualitit und Substanz der Zeitschrift biirgen. Diese gestalterische
Bescheidenheit des Textlayouts zugunsten der inhaltlichen Konzentra-
tion vermittelt und stiarkt das zugrundeliegende Selbstverstindnis, auf-
grund der thematisierten Inhalte genligen zu kénnen.

Ganz auf dem Boden des Etablierten dagegen und mit dem editori-
schen Selbstbewusstsein von verlagserfahrenen BuchautorInnen lassen

114

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Kokot, Hengartner und Wildner ihre kulturwissenschaftliche Bestandes-
aufnahme zur Stadtforschung im Jahr 2000 in einem renommierten Wis-
senschaftsverlag erscheinen. Schon nach einem kurzen Blick auf das
Buch weill der Leser und die Leserin, dass es sich um eine wissenschaft-
liche Publikation aus einer bestehenden Reihe im Programm eines na-
mentlich genannten Verlags handelt. Titel und Buchriicken kiindigen
sachlich und direkt das behandelte Thema an. In der Kiirze und Allge-
meinheit der Titelwahl »Kulturwissenschaftliche Stadtforschung«, ge-
setzt in Kapitalen, ist der Charakter eines Uberblicks angezeigt. Den
wissenschaftlich Gelibteren ist ebenso ersichtlich, dass die Herausgeber-
schaft auf einen Artikelband verschiedener AutorInnen verweist, der aus
Anlass einer Tagung, einer Ehrung, einer Zusammenfassung prominen-
ter Forschungsbeitrige, eines Uberblicks zu einem wichtigen For-
schungsthema oder Ahnlichem entstanden ist. Den zusitzlich ethnolo-
gisch Sozialisierten ist das Buch mit seinem spezifischen Layout, der
Paperbackbindung und dem WVerlagssignet ein schnell decodierbares
Zeichen fiir ein Handbuch. Die Farbgebung des Buchs in verschiedenen
Grauténen, mit einer schwarzweifien Fotografie, abgesetzt mit Kénigs-
blau und Schwarz, wechselt in threm Ausdruck zwischen niichterner Se-
riositit — der Wissenschaft — und der auch die Sinne ansprechenden Of-
fenheit einer Publikation aus dem populiren Marktsegment.

Die konkrete Materialitit der Publikationen, deren spezifische Art
der Institutionalisierung und ihre Themenprisentation produziert und re-
produziert diskursiv die fachliche Position, in der sich die Volkskunde
sowie ihre disziplindren MitautorInnen im spéten 20. Jahrhundert befin-
den: Sie alle besitzen offensichtlich einerseits die institutionellen, finan-
ziellen sowie inhaltlichen Ressourcen, um sich in ein fiir sie neues For-
schungsfeld zu begeben. Die Themenwahl der »Stadt« funktioniert dabei
in doppelter Intention: Die Aktualitit des Phinomens an sich und die
»kulturwissenschaftliche« Problematisierung des Phdnomens — im Kon-
text global verallgemeinerbarer Verstiidterungsprozesse — wirken aktua-
lisierend sowie autorisierend auf die sich dazu duflernde(n) Disziplin(en)
zuriick.

Im spezifischen Verlauf der volkskundlichen Fachentwicklung hat
die »Stadtforschung« zwar einige methodische wie theoretische Ansiitze
generiert; sie konnte aber keine eigene Ausprigung zu einem fachspezi-
fischen Forschungsfeld — wie beispielsweise die »Sachkulturforschung«
— ausbilden. Diesen Umstand qualifiziert die Volkskunde an dieser Stel-
le statt als einen ihr eigenen fachlichen Mangel zu ihrem diszipliniren
Potential, indem sie die »Stadtforschung« als Signal von Innovation,
Gegenwartsorientierung und gesellschaftlicher Relevanz — quasi pars
pro toto bzw. stellvertretend — fiir das ganze Fach vorstellt. Auftritt,

115

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Layout und die doppelte (inner- wie auflerwissenschaftliche) Publi-
kumsorientierung der verschiedenen »Stadt«-Publikationen im Verlauf
der 1990er Jahre nechmen diese selbstpositionierende Codierung in sich
auf und schreiben sie direkt, konkret und wiederholt in die Materialitéit
der verschiedenen Hefte oder Biicher ein. Die meist sehr einfach gehal-
tene »Verpackung«, das mit wenig(er) Anstrengung finanzierbare und
unkompliziert herstellbare Eigendesign, oft im Eigenverlag und -versand
ediert, das schnelle Aufeinanderfolgen der einzelnen Ausgaben sowie
die institutionalisierten Neugriindungen garantieren grundsitzlich die
praktische Umsetzung der Publikationsideen, vielmehr aber signalisieren
sie die diskursive Intention, als Fach und Geistes- bzw. Gesellschafts-
wissenschaft aktuell, effizient, gesellschaftlich relevant, publikums- und
zukunftsorientiert zu sein. Die doppelte Publikumsadressierung fungiert
dabei als Scharnier, das — statt hermetischer Abtrennung der unter-
schiedlichen Bereiche von Wissenschaft und gesellschaftlicher Offent-
lichkeit — eine Diffusion und Durchldssigkeit der verschiedenen Leser-
Innengruppen praktiziert. Der Begriff der »Kulturwissenschaft« tiber-
nimmt dabei die Schlisselrolle, indem er das mehrdimensionale Feld
einer groflen Konnotationsbreite dffnet: Gemeint sein kann sowohl die
spezifisch fachliche Beschiftigung der Volkskunde mit stidtischer
Wirklichkeit als auch die interdisziplinire Kooperation aus diversen
geistes- und sozialwissenschaftlichen Fichern zugunsten synthetisieren-
der Forschung auf dem Feld der Stadtforschung. Gemeint sein kann zu-
dem die kritisch-reflexive Beschiftigung einer Wissenschaft mit gesell-
schaftlichen Problemlagen in stddtischer Umwelt oder die Vermittlung
von breit interessierenden, aber wissenschaftlich autorisierten Beitrigen
zum Leben in einer Stadt.

Relationierungen: Urbanisiertes Selbst —
»GroRstadtmenschen. Die Welt der Angestellten«

»Seit einiger Zeit reden wir viel iiber die vermeintlich schéne neue Arbeits-
welt, wie sie sich in La Défense bei Paris oder den Londoner Docklands pré-
sentiert, in Deutschland in etwas weniger konzentrierter Form in der Hambur-
ger City Nord, im Miinchner Arabellapark oder in Frankfurt-Niederrad. Uber-
haupt, sieht man sich einmal eine Stadt wie Frankfurt am Main etwas genauer
an, dann stellt man schnell fest, dass nicht die Produktionsstitten der Chemie-,
Elektro- oder Brauindustrie allzu markant in den optischen Vordergrund rii-
cken, sondern die hochformatigen oder sonstwie spektakuliren Gebidude des
Dienstleistungssektors, etwa die Banktiirme, geradezu klassische — und zwar
grofistiidtische — Tummelfelder von Angestellten. Vielleicht ist es nicht ganz
unwichtig, in diesem Zusammenhang darauf hinzuweisen, dass hierzulande
die Angestellten mittlerweile die umfangreichste gesellschaftliche Grofigruppe

116

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

bilden. Sie haben in dieser Funktion seit mehr als zehn Jahren die Arbeiter ab-
gelost.

»Angestelltengesellschafte, »Angestelltenmentalititc, »Angestelltenkultur¢, wer
hat sie noch nicht gehért, diese Begriffe? Aber: Wer kann sich etwas konkretes
darunter vorstellen? Sind die Angestellten wichtig fiir den Fortbestand der
Menschheit? Verkorpert die Tatigkeit von Angestellten vielleicht die »Arbeit
der Zukunfi«? Es lebe die saubere Arbeit! Realitit oder Mythos? Die Com-
merz- und Privatbank in Berlin sieht sich, wie uns Fritz W. Fischer 1932 iiber-
liefert, gendtigt, rein eigenes Putzmittel anzuschaffen, um Hénde und Gesicht
des in groflen Maschinensilen an den Buchungsmaschinen beschiiftigten An-
gestellten vom Arbeitsschmutz zu saubern. Die iibliche Toiletienseife reiche
hierzu nicht mehr aus<. Das aber klingt viel mehr nach Arbeiterwelt. Dazu
passt der Kommentar des bayerischen Schriftstellers Oskar Maria Graf, der
1927 zu Protokoll gibt: »Bei den Biiromenschen war’s, als giibe es iiberhaupt
kein Ende, als werkelten sie — wie man in meiner Heimat sagt — nur herum wie
rder Kiifer im Rossdreck«.« (Lauterbach 1995b: 22)

Diese zitierte Passage stammt aus dem Vorwort von Burkhart Lauter-
bach, das er fiir den Begleitband einer Ausstellung zur Lebenswelt der
Angestellten im Miinchner Stadtmuseum Mitte der 1990er Jahre verfasst
hat. In einer kurzen Skizze lenkt er den Blick seiner LeserInnen auf de-
ren innere Bilder von (Grof3-)Stidten, die in der zeitgendssischen Me-
dienberichterstattung immer wieder auftauchen, die die LeserInnen von
Reisen kennen mdgen, oder in denen sie selbst, ihre Freunde oder Ver-
wandte leben. Grosse — bekannte — Stidte, deren bauliche Struktur
gleichzeitig manifestieren und demonstrieren, wer hier zu einem groflen
Teil seine Zeit, seinen Alltag und sein Leben verbringt: Stidte, die von
einer spezifischen sozialen Gruppe gestaltet und bestimmt werden, so
wie sie selbst deren Leben prigen — Stidte als »Tummelfeld der Ange-
stellten«. Lauterbach lenkt den inneren Blick weiter auf die Angestellten
selbst: Von welcher Art, Qualitit und Bedeutung sind die »Angestell-
ten« eigentlich? Formieren sie eine eigene, eine besondere »Gesell-
schaft«, eine eigene »Mentalitit« oder gar eine eigene »Kultur«? Sind
sie die Vorhut der Zukunft oder noch genereller die Inkorporation und
Sicherung der zukiinftigen Menschheit? Oder noch einmal anders auf
die Arbeit und das Leben der Angestellten geblickt: Entpuppen sich die
Triger und Trigerinnen des modernen Grof3stadtlebens doch wieder als
die zwar neue, aber immer noch schmutzige Arbeiterschaft, die ohne
Blick tiber den eigenen Tellerrand nur »werkelt«, am Boden kriecht,
kleben bleibt und mit Insekten verglichen werden muss?

Bereits in diesen wenigen Zeilen seines Vorworts entwirft Burkhart
Lauterbach ein Puzzle aus unterschiedlichen Stiicken, mit denen er —
unter anderem vorhandene Stereotypien herausfordernd — die Lebens-

117

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

welt von »Angestellten« seinen Leserlnnen als interessantes und merk-
wiirdiges Phinomen moderner, urbaner Lebensweise niher bringen will,
Die ersten Charakteristika dieses sozialen Menschentyps bestimmen sich
durch den Ort — die Grof3stadt —, durch dessen Bauweise — mit »spekta-
kuldren Gebéduden« und »Banktiirmen« gespickt —, dessen Arbeitsfelder
— im Dienstleistungssektor, — dessen Arbeitsplitze — an schmutzigen
grofien Maschinen, und durch dessen Selbstverhiltnis — als zufriedener,
kleiner (Mist-)Kiifer.

Innerhalb des Buches, das viele von verschiedenen Autorlnnen ver-
fasste wkiirzere Problematisierungstexte, vertiefende Aufsitze, Biogra-
phien, Bilder jeglicher Art sowie Ausziige aus Dokumenten versam-
melt« (ebd.: 23), wird diese Skizze, die Lauterbach allem vorangestellt
hat, erweitert, vertieft, karikiert, konterkariert und in wissenschaftliche
wie mediale, historische wie aktuelle Debatten und Theoretisierungen
des »Angestellten« bzw. des »Grofistiidters« eingeordnet. Im wechseln-
den Blick auf die »Angestellten« in ihrer Biographie und sozialen Stel-
lung, ihre »Sehnstichte«, ihre beruflichen wie sozialen Aufstiegsmog-
lichkeiten und ihre »Lebenslaufe«, auf die »Biiros: Die Arbeitswelt der
Angestellten«, auf ihre soziale Organisation und auf ihre Freizeit ent-
steht ein Kaleidoskop dessen, wie Angestellte eine Spezifik sozialen Le-
bens — vor allem um die erweiterte Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert
— darstellen (ebd.: Inhaltsverzeichnis). Das Gefiihl, die Erfahrungen, das
Selbstverstindnis, die Empfindungen und Vorstellungen werden begrift-
lich vorstellbar gemacht, wenn bereits in den Beitragstiteln immer wie-
der die Rede ist vom »Weg zur Arbeit«, der »per Fahrrad, Bus und
Bahn« zurtickgelegt wird; oder von »Bodycheck und Zeitkontrolle«, die
die Angestellten beim Eintritt in die Firma iliber sich ergehen lassen
mussten; von »Biirozellen«, in denen die » Angestellten« gearbeitet ha-
ben; vom »Schreiben, Lochen, Archivieren«, »»Tastschreiben< oder
»yTippenc, die von den Tiétigkeiten an den » Angestelltenarbeitsplitze[n]
unter Rationalisierungsdruck« berichten; von »Komplizen und Opfer[n]«,
als die sich »Angestellte« in der »Hierarchie und Ordnung« des Gewer-
bes selbst verstanden; von »Konkurrenzkampfe und »Unterordnunge,
der die »Tippmidchen, Chefsekretirinnen, Buchhalter« »[nJach 8 Stun-
den frisch und vergniigt« in ihre Freizeit mit »Tanzpalast«, »Jazz-Or-
chester und Shimmy-Tanz« entlieB (ebd.). Dass die meisten Uberschrif-
ten eine Spannung zwischen Titel und Untertitel eingehen, demonstriert
die kritische Perspektive, die die Autorlnnen auf die oben =zitierten
Arbeitsverldufe, sozialen Stellungen und Erfahrungen in ihren Beitrigen
werfen.

Der Titel des begleitenden Ausstellungsbands demonstriert ebenso
deutlich und explizit, was im Zentrum des analytischen Forschungsinte-

118

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

resses steht: Es sind die »Grofistadtmenschen«, deren »Welt« als »An-
gestellte« beschrieben, kommentiert und der kritischen Rezeption durch
das Publikum zuginglich gemacht werden soll (ebd.). Lauterbach theo-
retisiert an anderer Stelle im Bezug auf die zitierte Publikation, worauf
sich das spezifisch volkskundliche Erkenntnisinteresse hinsichtlich Bii-
roarbeit verrichtender Menschen ausrichtet: »Empfindungen und Wahr-
nehmungen, Erfahrungsweisen und Gestaltungsmdéglichkeiten, Bezie-
hungen und Kooperationsformen sollen gleichermafien wie Besitz und
andere materielle Verhiltnisse in die Analyse einbezogen werden [...].«
(Lauterbach 2000: 291) Dies dient dem Zweck, »zu profunden Aussagen
tber zentrale und relevante grofBstidtische Arbeitswelten zu gelangen,
sowohl, was die Arbeit und ihr Umfeld als gewissermalfien harte Fakten
einer kapitalistisch strukturierten Gesellschaft, als auch, was die Arbeit
und ihr Umfeld als gewissermallen weiche Erfahrungs-, Erlebnis- und
Verhaltensbereiche betrifft« (ebd.: 296). In der verbindenden und kon-
trastierenden Verkniipfung von »harten« soziotkonomischen Bedingt-
heiten mit den »weichen« Empfindungen, Wiinschen, Bediirfnissen,
Verhaltensweisen und Alltagspraktiken der untersuchten »Angestellten«
prisentiert Lauterbach dem — wissenschaftlichen wie nicht-wissenschaft-
lichen — Publikum gleichzeitig den Blick auf vergangene, gegenwirtige
und (eventuelle) zukiinftige Lebens-, Arbeits- und Seinsweisen sowie er
die Vision erdffnet, noch andere Mdglichkeiten zu denken, um das (so-
zial individuelle wie kollektive) Leben zu gestalten.

Die ebenso genaue wie kritische Analyse des modernen Lebens, die
Lauterbach in volkskundlich-kulturwissenschaftlicher Diskurspraxis
vornimmt, beinhaltet und vermittelt so immer die Alternative und die
potentiellen Wahlen, die diversifiziertes Wissen in sich trdgt. In der
Transparenz und Sichtbarkeit der waltenden Ordnungsstrukturen wird
den LeserInnen die grundsitzliche Potentialitit vorgestellt, die der Wan-
del in sich triigt und die dieser somit auch fiir die Gestaltung von subjek-
tiv eigenen und kollektiven Méglichkeiten des Sozialen impliziert. An-
hand der unterschiedlichen Relationierungen, die Lauterbach in der
»Welt der Angestellten« analytisch sichtbar macht, zeichnet er konse-
quent das Bild vom »Grofistadtmenschen« als »urbanisiertes Selbst,
das historisch und gesellschaftlich neue Handlungsméglichkeiten aber
auch -begrenzungen fiir die Gestaltung menschlicher Existenz einfiihrt.

119

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Relationierungen: soziale Praxis und Gruppenverhéltnisse —
»U-Bahn-Kontakte«

»Die Untersuchung beschiftigte sich mit Augenblickssituationen in der
U-Bahn, in der sich zwei Menschen zum ersten Mal sehen, sich intensiver
miteinander beschiiftigen, als es die sonst gewohnte Fliichtigkeit dieses Rau-
mes zuliBt. Sie sehen sich an, verfolgen sich beim Umsteigen von einer Linie
in die andere, manchmal gelingt es bis zu einem Licheln, dem fast sofort die
Flucht folgt, erschrocken iiber den eigenen Mut oder auch fasziniert iiber eine
Erwiderung. Diese Faszination, die seltene Begegnungen ausiiben und dadurch
ihre Besonderheit und Einzigartigkeit bekommen, lassen die Sehnsucht nach
Wiederholung und Festhalten entstehen. Dieser Wunsch ist dann in den An-
noncen der Stadtmagazine (TIP, Zitty fir Berlin) wiederzufinden. [...].«
(Letsch 1994: 23)

Mandy Letsch berichtet in dem kleinen Artikel, aus dem hier zitiert
wird, von einem studentischen Projekt, an dem sie im Rahmen ihres
Studiums am »lnstitut fiir Europdische Ethnologie« der Humboldt-
Universitit zu Berlin unter dem Thema der »Urbanen Anthropologie«
mitgearbeitet hat. In dem obigen Abschnitt entwirft sie das Erkenntnisin-
teresse ihrer Forschungsarbeit, nachdem sei eine kurze lokale, histori-
sche und theoretische Einordnung ihrer Untersuchung vorgenommen
hat. Ort und Zeit ihrer Studie bestimmen die grofistidtische Alltiglich-
keit des U-Bahnfahrens in einer mitteleuropiischen Metropole am Ende
des 20. Jahrhunderts; in den Forschungsblick geriickt sind die Kontakte
zwischen Unbekannten, die sich in einem als anonym und fliichtig defi-
nierten Umfeld bewegen und kennenlernen (ebd.: 23). Thematisiert wer-
den die emotionalen wie sozialen Reaktionen dieser bisher in keiner di-
rekten Relation zueinander stehenden Personen (ebd.: 25). Mit Interesse
verfolgt werden die dann beobachtbaren AuBerungen von verinnerlich-
ten Normen dariiber, wie zwischenmenschliche Beziehungen, je nach
deren Qualitit (»bekannt« — »unbekannt«), zu gestalten sind (ebd.). In
wenig abstrahierter Form und Alltagssprache konzentriert sich die For-
schungsfrage direkt auf die menschlichen Erfahrungen, Bediirfnisse,
Wiinsche und Hoffnungen, die sich im Zusammenleben mit anderen
Menschen ergeben; und die dann von der Forscherin im Kontext des
ganzen Lebens bewertet und gedeutet werden. Als »faszinierend«, »ein-
zigartig« und »besonders« gekennzeichnet (ebd.: 23), motivieren die Er-
fahrungen eine zur Zeit allgemein bekannte und allen zugiingliche Pra-
xis: die Kontaktanzeige, die dazu dient, die nur kurz entstandene Bezie-
hung zu erweitern, weiterfithren zu kénnen oder allenfalls sogar zu ver-
tiefen. Als forschungsrelevant gelten konsequenterweise die persénli-
chen, emotionalen Erfahrungen und Befindlichkeiten der Menschen in

120

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Bezug auf Andere, die liber das benannte, sozial organisierte Kommuni-
kationsmittel formulierbar werden (ebd.: 231).

Die unterschiedlichen, im eingangs zitierten und oben beschriebenen
Sprachduktus gehaltenen Interpretationen, die Letsch aus dem — anhand
von qualitativen Interviews erhobenem — Forschungsmaterial entwirft,
kombiniert sie mit dem theoretischen Habituskonzept von Pierre Bour-
dieu, das sie ihren interpretativen Auflerungen vorangestellt hat. Auf
einem anderen, sehr viel stirker abstrahierten Ausdrucksniveau pointiert
sie den gesellschaftstheoretischen Hintergrund, vor dem sie mit ihrer
Projektgruppe denkt bzw. geforscht hat:

»Wir wollen ein Gedankenspiel versuchen, das sich aus der praxeologischen
Erkenntnisweise Bourdieus, in der er sein Habituskonzept entwickelte, erge-
ben hat. Die theoretische Aussage, die fiir uns wichtig war, ist die sich aus
dem Habituskonzept ergebende Synthese von objektiven Strukturen und sub-
jektiven Verhaltensweisen. Dass also objektiv vorhandene, von Menschen ge-
schaffene gesellschafiliche Strukturen die Verhaltensweisen der in sie Hinein-
geborenen prigen und diese Strukturen die Tendenz haben, sich iiber den Ha-
bitus zu reproduzieren, weil sie den Menschen als selbstverstindliche und un-
reflektierte Verhaltensmuster dienen.« (ebd.: 23)

Direkt angeschlossen an diese theoretische Selbstpositionierung im Feld
der aktuellen Gesellschaftswissenschaften folgt eine wissenschaftliche
Einschrinkung der eigenen Studie: Mit Bourdieu bereits qualifiziert als
»Gedankenspiel« wird jetzt die Untersuchung zusitzlich als Teil eines
»Kleinprojektes«, als »nicht reprisentative aber mit einem »durchaus
[...] qualitative[n] Ergebnis« eingestuft (ebd.).

Pierre Bourdieu, der mit seinem Habitus-Konzept in den deutsch-
sprachigen Geistes- und Sozialwissenschaften der 1990er Jahre als
Theoretiker gesellschaftlicher Beziehungen so bekannt 1st, dass er nicht
mit einem konkreten Literaturverweis, sondern ganz allgemein zitiert
werden kann, bietet der Studie von Letsch und ihren KommilitonInnen
den legitimen sowie autorisierten theoretischen Denkrahmen, innerhalb
dessen sie sich im Folgenden sicher bewegen kénnen. Diesen Rahmen
fiillen sie in der Folge mit ihren eigenen, konkret gehaltenen und damit
fir die Leserlnnen leicht nachvollziechbaren Analysen von zeitgends-
sisch-aktuellen stidtischen Alltagssituationen. Auch wenn Berlin den
speziellen Untersuchungsort fiir die Studiengruppe darstellt, konnen die
im Blick auf soziale Begegnungen systematisierten Beschreibungen und
die daran anschlieflenden Interpretationen von den LeserInnen auf ein
lokal viel weiter gespanntes Feld bezogen bzw. ausgedehnt werden; ak-
zeptabel wird die von den AutorInnen vorweggenommene Wahrschein-

121

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

lichkeit einer lokalen Ubertragbarkeit der Darstellungen und Ergebnisse
erstens aufgrund eines zu dieser Zeit voraussetzbaren Allgemeinwissens
tiber Berlin und/oder andere (europiische) Grofstidte sowie zweitens
aufgrund von je subjektivem Erfahrungswissen, das die LeserInnen aus
— fur die spitmoderne Mobilitit schr wahrscheinlichen — eigenen Besu-
chen Berlins und den Erfahrungen in strukturell dhnlichen Umgebungen
schépfen kdnnen.

Die von Letsch und ihren KommilitonInnen entworfenen »Notizen
zur Alltagskultur«, wie sie der Untertitel der Zeitschrift ankiindigt (ku-
ckuck 1994), prisentieren sich als »kulturwissenschaftlich« theoretisier-
te Skizzen aus dem aktuellen, gesellschaftlich eingebundenen Leben von
nicht niher charakterisierten Personen. Wichtig sind die Fragen nach
dem Erleben und Erfahren dieser Menschen im gegenseitigen Kontakt,
das heif3t in threm individuellen, aber sozial strukturierten und geregel-
ten Zusammensein. Weniger wichtig ist die individuelle Profilierung
dieser Menschen. Im Zentrum der Analyse stehen zwar die in Interviews
befragten Personen, aber sie tibernehmen dabei die Funktion von »Sub-
jektpositionen«, die iiber die folgende »kulturwissenschaftliche« Analy-
se zu StellvertreterInnen von zeitgendssisch realisierten Lebensweisen
abstrahiert werden.

Interessant und analytisch wertvoll fiir das »kulturwissenschaftlich«
gewonnene Wissen sind in diesem Sinn die exemplarisch gefassten Be-
ziehungen und sozialen Praxen von einzelnen Personen im Kontakt und
in Kommunikation mit Anderen. Wesentlich, weil mit der diskursiven
Strategie wissenschaftlicher Autorisierung behaftet, ist dabei die Beto-
nung des Qualitativen und Spielerischen, das anhand der theoretischen
Kombination von »kulturwissenschafilichen« Zugingen mit dem »so-
zialwissenschaftlichen« Knowhow Bourdieus zur legitimierten Form
eines wissenschaftlichen »Experiments« wird (ebd.: 23). Die sprachliche
und inhaltliche Alltagsnidhe wirkt in dieser Einbettung nicht disqualifi-
zierend, sondern mutiert im Gegenteil zum besonders potenten Instru-
ment der »kulturwissenschaftlichen« Analyse von Gesellschaft, weil sie
sowohl die soziale Praxis als auch die diese bedingenden sowie die da-
von bedingten Gruppenverhiltnisse und gesellschaftlichen Strukturie-
rungen gleichzeitig theoretisch abstrahiert und in ihrer (je) konkreten
Ausgestaltung sichtbar macht: Alltigliche »U-Bahn-Kontakte« werden
so anhand »kulturwissenschaftlicher« Diskurspraxis zu theoretisch mo-
dellierten Sozialbeziehungen transformiert.

122

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Relationierungen: historische und gesellschaftliche Einbettung
—»Wohnen«

»Wohnen ist als »privates< Dasein erste Dimension kultureller Produk-
tion. Es meint zwar das Gewdhnliche und den personlichen Alltag, tat-
sdchlich ldBt es aber klar die gesellschaftlichen Bedingungen in ihrem
nicht trennbaren Zusammenwirken erkennen.« (Katschnig-Fasch 2000:
122) Elisabeth Katschnig-Fasch definiert in zwei kurzen Sitzen, mit
denen die LeserInnen in ihre Analyse des »Wohnens und der Wohnkul-
tur« eingefithrt werden, ihr Untersuchungsfeld — das Wohnen —, ihre
wissenschaftlich-theoretische Einordnung dieses Phinomens — Dimen-
sionen kultureller Produktion —, und ihre Begriindung fiir die wissen-
schaftliche Relevanz dieser Forschungsorientierung; das scheinbar Ge-
wohnliche, Individuelle und Subjektive bilden den Knotenpunkt fiir die
basalen gesellschaftlichen Verhiltnisse, in die jeder Mensch eingebun-
den 1st. Die Position, von der sie auf die Phiinomene im Alltag der Men-
schen blickt, 1st fixiert: Katschnig-Fasch interessiert sich fiir die vielfil-
tigen, das Leben der Menschen bedingenden und prigenden Verhiiltnis-
se, die jene aber selten als sozial organisiert wahrmehmen, Deshalb fithrt
sie — als »Kulturwissenschaftlerin« — die Vernetzungen von Menschen
und deren gesellschaftlicher Umwelt weiter aus:

»Als Materialisation der persénlichen Darstellung und Inszenierung innerhalb
der soziokulturellen Umwelt ist Wohnen gleichzeitig Teil eines Gesamt-
systems, und als solches erméglicht es wiederum materiell und ideell iibergrei-
fende kulturelle und soziale Strukturen. Aktive und passive Wirklichkeitsan-
cignung, so kénnte man Wohnen bezeichnen, die nur als Schnittpunkt von
Tradition und Innovation, Integration und Segregation zu verstehen und in mi-
krostruktureller Heterogenitit und makrostruktureller Homogenitit zu meis-
tern ist [...].« (ebd.: 122)

Nach der grundlegenden Feststellung menschlicher Gesellschattsgebun-
denheit qualifiziert Katschnig-Fasch die Bindungen, innerhalb derer sich
soziales Sein vollzieht, erstens nach ihrer Funktion fiir den Menschen —
zu seiner Selbstdarstellung und Inszenierung — und fiir die Gesellschaft
— als Mittel zur breiten Einflussnahme auf die Einzelnen., Zweitens ver-
weist sie auf die unterschiedlichen Dimensionen, die auf diese Funktio-
nalisierung des Wohnens einwirken: Aktive und passive Handlungsmog-
lichkeiten, Vergangenheit und Zukunft, unterschiedliche Arten des
Gruppenbezugs innerhalb der Gesellschaft und verschiedenste Arten von
Differenzen zwischen den Menschen spielen eine wesentliche Rolle da-

123

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

fuir, wie das konkrete Wohnen sich vollzieht. Denn, so fihrt Katschnig-
Fasch fort:

»Gerade die feinen Unterschiede des Wohnens sind es, die innerhalb der gro-
ben sozialen Unterschiede die ganze kulturelle Dynamik erkennen lassen. Hier
manifestiert sich der gesellschaftlich-kulturelle Wandel, seine Ideclogie, seine
Machtstrukturen, die soziale und die geschlechtsspezifische Macht — quasi in
seiner innersten Bastion. Hier demaskiert sich auch die Grenzziehung zwi-
schen privat und 6ffentlich in ihrer ganzen Fragwiirdigkeit und Ambivalenz.
Wohnen als Schutz ist gleichermaBen Einschrinkung und Schranke, produziert
Stirke und Schwiiche, schafft Geborgenheit ebenso wie Gewalt. Zwar ver-
spricht sich hier Entfaltung zum selbstbestimmten Selbst, doch in der Gleich-
setzung Wohnen mit Familie mussten jegliche Versuche, den ideologisierten
und intimisierten Raum des Wohnens tatsiichlich zugunsten einer emanzipier-
ten Freiheit des Einzelnen zu sprengen, fehlschlagen: Zur Kleinfamilie einge-
schrumpft, wihrend das Offentliche im Gegenzug intimisiert und privatisiert
wurde [...]J« (ebd.: 122).

Wohnen, so wird in Katschnig-Faschs Ausfiihrungen deutlich, ist nicht
nur komplex und gesellschaftlich bedingt, sondern vor allem wandelbar
und machtdurchdrungen. In vier Sitzen werden die unterschiedlichen
Formen von Machtausiibung, die sich im Wohnen sozusagen materiali-
sieren, benannt: Katschnig-Faschs Blick richtet sich auf ideell aufgela-
dene Differenzierungen zwischen innen und aullen sowie zwischen Indi-
viduum und Gruppe(n). Zusitzlich werden diese Machtformen kritisch
bewertet im Hinblick auf die Verhaltensméglichkeiten, die Handlungs-
spielrdume und die emotionalen Qualititen der darin involvierten Men-
schen. Damit ist die analytische Durchdringung des Alltagsphinomens
»Wohnen« aber noch nicht abgeschlossen; Katschnig-Fasch fihrt fort:

»Als Ergebnis eines langen Filterungsprozesses ist Wohnen zudem auch ein
Ort dessen, was sich in den Spielregeln des Gffentlichen Lebens, der jeweili-
gen Logik des Marktes und der industriellen Produktion nicht fiigt und in die
moralische und kostenlose Uberantwortung der fiir das »Privatec zustindig er-
kldrten Frauen iibergeben wurde. Hier ist jedoch auch der Ort ihrer Antworten,
ihrer autonomen kulturellen Kraft.« (ebd.: 123)

Was bisher zwar deutlich aber dennoch implizit geblieben ist, wird jetzt
expliziert: Die alltigliche Selbstverstindlichkeit des Wohnens ist kei-
neswegs aus der je subjektiv-individuellen Praxis der jeweiligen Be-
wohnerlnnen zu verstehen sondern unterliegt den Regeln eines viel gri-
er angelegten Beziehungsgeflechts. Was davon bisher noch nicht ge-
nannt worden ist, formuliert Katschnig-Fasch an dieser Stelle: Die Wah-

124

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

len, die jedes individuelle Wohnen begleiten, sind wesentlich vom Of-
fentlichen, also gemeinsamen Ganzen gesteuert; sie sind vernetzt mit
den wirtschaftlichen Strukturen und Interessen; sie sind Teil in einem
historischen Prozess — der Industrialisierung — und fallen je nach Ge-
schlecht unterschiedlich aus. Das erste Fazit nach gut einer Seite prizi-
siert und gewichtet, welche Faktoren in dem soeben entfalteten Komplex
des Wohnens die primire Rolle spielen: »Alles in allem: Nirgends sonst
verdichten sich die Méglichkeiten und zugleich die Risiken fiir die Ein-
zelnen und fiir eine soziale Gruppe, mehr noch, fiir die ganze Gesell-
schaft und deren soziale und kulturelle Entwicklung wie in der Art und
Weise oder in den Moglichkeiten ihres Wohnens.« (ebd.: 123f)

In rascher Abfolge sind - in den oben zitierten Passagen — die The-
men genannt, die unter einer »kulturwissenschaftlichen« Perspektive im
Lebensbereich des »Wohnens« als alltagsmichtig und gesellschaftlich
relevant geltend gemacht werden: Alltag, Privatheit und Offentlichkeit,
Person und Gesellschaft, Aktivitit und Passivitit, Selbstdarstellung und
Selbstverstindnis, Uberlieferung und Neuausrichtung, Intimitit und In-
timisierung, soziale und wirtschaftliche Organisationsformen, Spezifik
und Einflusskraft der Produktionsverhiltnisse, historischer Wandel, Zu-
weisung von Geschlechterrollen und -aktivititen, Emanzipation sowie
Handlungsmoglichkeiten und -restriktionen explizieren und interpretie-
ren die unterschiedlichsten Relationsebenen, die das Leben in der (spi-
ten) europdischen Moderne prigen bzw. untereinander vernetzen. Die
meist polar zueinander gesetzten Begriffe verweisen dabei auf Span-
nungen, die sich in und aus diesen Verhiltnissen ergeben. Der Mensch
erscheint eingebunden in ein vielschichtiges, zum Teil widerspriichli-
ches und vor allem im gelebten Alltag wenig transparentes Ganzes, das
als gesellschaftlich wie staatlich organisierter Komplex des Sozialen
dargestellt und prisentiert wird.

Mit der knappen Aneinanderrethung der Themen erreicht die Auto-
rin Doppeltes: Sie beschreibt die Komplexitiit gesellschaftlicher Wirk-
lichkeit in analytischer Systematik, ohne dabei die Komplexitit aufzulg-
sen oder zu reduzieren. In der Dichte der sprachlichen Abstraktion und
Kiirze bleibt der Eindruck einer ineinanderverschlungenen Realitiit aus
unterschiedlichsten Beziehungen zwischen den Menschen und ihrer
menschlichen, materiellen wie ideellen Umwelt trotz analytisch herge-
stellter Transparenz bestehen. Das Instrument, das dieses dynamisch-
flexibilisierte In- und Miteinander unterschiedlicher Dimensionen den
LeserInnen denk- und vorstellbar macht, ist der relationierende Kultur-
begriff mit seiner auf den Menschen gerichteten Perspektive, die diesen
als handelndes Subjekt in einem (staatlich und historisch bedingten)
Umfeld platziert, das er mitbestimmt und zum Teil selbst schafft sowie

125

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

es ihn in seinem Handeln, Denken und Fiihlen bedingt. Die Anschliisse
an verschiedene Gesellschaftswissenschaftler — vor allem an Habermas
als zeitgendssischem Exponenten kritischer (Sozial-)Theorie — unter-
stiitzen und qualifizieren die im ganzen Text demonstrierte Aussage-
intention: »Kulturwissenschaftlich« hergestellte Transparenz der kom-
plex und reziprok wirksamen sozialen Wirklichkeit entsteht unter der
Perspektive und zum Ziel kritischer Haltung in und gegeniiber der Ge-
sellschaft. Dies gilt sowohl fiir die Wissenschaftlerlnnen wie auch fiir
die RezipientInnen als verantwortliche — und an ihre Verantwortung er-
innerte — Biirgerlnnen einer gemeinsamen, gestaltbaren Gemeinschaft.

Relationierungen: gebauter Raum, nattrliche Umwelt —
»Stadtraume«

»Die Alltagsbewegungen der Menschen in der Stadt — in ihrer Eigenschaft als
soziale und Geschlechtswesen — markieren und prigen nicht nur ihre Bezie-
hung zum Stadtraum; in ihrer >unauffilligen Kreativitit« schaffen sie erst den
Raum [...]. Sie sind Ausdruck der téglich gelebten Zeit sowie der vielfiltigen,
durch das individuelle Rollenspiel méglichen Verhaltens- und Seinsdimensio-
nen. Allein das macht die Bewegung im Raum — im Gegensatz zum Ort — zum
Eigentlichen, denn sie bezeichnet und bedeutet, wie der Pionier in der Erkun-
dung der stidtischen Raumrhetorik, Jean-Francois Augoyard, es formuliert,
die expressive und rhetorische Seite des Alltags [...].« (Rolshoven 2000: 19)

Erneut vom Menschen aus gedacht folgt auch Johanna Rolshoven in
ihren Uberlegungen zu stidtischen »Uberginge[n] und Zwischenriu-
me[n]«, die sie in dem von Kokot, Hengartner und Wildner publizierten
Sammelband veréffentlicht hat, den unterschiedlichen Aspekten, tiber
die ein Mensch in einer Beziehung — jetzt explizit — zum Raum steht und
sich selbst dazu in Bezichung setzt.

Als primidre und bestimmende Gréfle, die — wenn auch den Men-
schen oft unbewusst und von ihnen nicht kontrolliert — den Zugang und
den Umgang mit dem Raum entscheidend prigt, gilt fiir Rolshoven die
jeweils persénliche Position eines Menschen im Beziechungsfeld zu sei-
ner mitmenschlichen, sozialen Umgebung. »Zeit« definiert dabei
neben »Raum« — die zweite Grunddimension, die auf das Verhiltnis
zwischen einer Person und den sie umgebenden Raum einwirkt. Rolsho-
ven interessiert unter ihrer »kulturwissenschaftlichen« Perspektive aller-
dings nicht die Zeit als physikalisches Phiinomen, sondern als sozial ge-
formte Dimension. Vom Menschen in seinem gesellschaftlich eingebun-
denen Lebensvollzug her gedacht wird Zeit zum biographisch erlebten
und geordneten, zum tiglich sich wiederholenden Faktor, der auf die

126

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Handlungs- und Wahrnehmungsmoglichkeiten im und iiber den Raum
einwirkt (ebd.: 121). Dies gilt ebenso fiir die Verhiltnisdimension der
Riume: Auch diese werden in Rolshovens »kulturwissenschaftlicher«
Analyse durch die Bezichungen, in denen Menschen zu ihnen stehen,
charakterisiert und bestimmen in ihrer physischen, das heifit grundsitz-
lich auch ohne den Menschen bestehenden Materialitit (aber nicht
Qualitit) die Charakteristik von Kommunikationszusammenhiingen im
stidtischen Alltag.

Zu wesentlichen Kategorien, die die soziale Komplexitit dieser
menschlichen Raum-Zeit-Verhiltnisse ordnen, werden solche, die den
Menschen als »Geschlechtswesen« typisieren, ihn in seinen »Alltagsbe-
wegungen« beschreiben und die ihn in seinen »Beziechungen« im und
zum »Stadtraum« sowie seine darin vollzogenen »Bewegungen, sein
darin eingebundenes subjektives »Rollenspiel« beschreiben (ebd.:
117ff). Diese Faktoren systematisiert Rolshoven aus der distanzierten
»kultur«-analytischen Sicht in ihrer gegenseitigen Bedingtheit, um so
die »vielfiltigen Verhaltens- und Seinsdimensionen« des menschlichen
Lebensvollzugs erkennbar zu machen (ebd.: 119). Das Verhiltnis zwi-
schen den unterschiedlichen Dimensionen versteht sich dabei nie als
einseitig, denn alle in den Blick genommenen Bereiche »markiereng,
»prigen« und »schaffen« die »expressive und rhetorische Seite des All-
tags«, die die »tiglich gelebte Zeit« in ihrer »Bedeutung« verstehbar
werden lifit (ebd.: 120).

Menschliche Aktivitit — auch hier bei Rolshoven typisiert als verall-
gemeinerte soziale Kategorie — wird dem w»kulturwissenschaftlichen«
Zugang gemill immer (mit-)motiviert von sozialen Bedingtheiten, die
eingeschrieben sind in den Raum, die Zeit und die menschlichen Ver-
hiiltnisse untereinander. Und: Die beschriebenen Relationen sind keine
linearen oder dualen, die in einem einfachen und eindeutig-kausalen Ak-
tions-Reaktions-Schema erklédrt werden kénnten. Erst die Relationierun-
gen zwischen Menschen, gebautemn Raum und natiirlicher Umwelt ma-
chen aus einer sensiblen und systematischen Beschreibung die analyti-
sche Interpretation von sozial prigenden und geprigten Stadtriumen.

Profilierung des gesellschaftlichen Ganzen
als integrierte Differenz und differenzierte Integration

»Ein weilles Blatt Papier und ein Stift liegen zwischen uns und unserer Inter-
viewpartnerin: »Malen Sie doch mal eine kleine Kartenskizze von Threm Ort
und der Umgebung! Zeichnen Sie, was fiir Sie personlich wichtig ist!« Die
53jdhrige Roswitha Fechter schaut uns ungliubig an, fithlt sich unter Druck
gesetzt: »Was soll ich? Wollen Sie mich einschulen oder was? Die Verbindung

127

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

von Kirche und Gemeindehaus ist das Wichtige, dass die Gemeinschaft im
Alltag dariiber hinaus besteht; auch Feste, héchstens noch Radfahren.< So der
Kommentar zu einer Mental Map, die nun vor mir auf dem Schreibtisch liegt.
Je linger ich die Zeichnung betrachte, desto stirker steigen Gefithle von Enge
und Beklemmung in mir empor. Ich blicke auf die Konturen einer riesigen
Kirche im Zentrum des Blattes. Ihr vorgelagert ist am rechten Blattrand ein
kleineres Haus, von dem aus ein Weg — schmaler werdend zum Fluchtpunkt,
der Kirche, fiihrt. Die Gebidude haben weder Fenster noch Tiiren, die Beto-
nung liegt auf dem >fetter« gezeichneten Weg. Roswitha Fechter hat uns in ihre
wichtigste Verbindung zur »Aullenwelt« — der Kleinstadt oder der kleinstédti-
schen Gemeinschaft — gezeichnet. Thre Mental Map ist nur ein Beispiel von
vielen (insgesamt 171), die wir im Rahmen eines Forschungsprojektes am In-
stitut fiir Kulturanthropologie und Europédische Ethnologie erhoben haben.
Wie lassen sich solche Daten auswerten und interpretieren? Spricht diese
Mental Map nur fiir sich, oder erkennen wir in den anderen Zeichnungen dhn-
liche Muster, die auf soziale Desintegration oder lokales Disengagement
schlieBen lassen?« (Ploch 1995: 23)

Beatrice Ploch, promovierte wissenschafiliche Mitarbeiterin am Frank-
furter »Institut fiir Kulturanthropologie und Europiische Ethnologie«,
beschreibt in ihrer Eingangspassage zu cinem methodisch orientierten
Artikel, der die Potentiale des »kulturwissenschaftlichen« Arbeitens mit
»Mental Maps« diskutiert, die Reaktion einer Interviewpartnerin wih-
rend der Forschung. Sie schildert die Empérung und Aggression, mit der
die befragte Frau auf die von den ForscherInnen gestellten Fragen ant-
wortet. Und sie berichtet von den interpretativen Problemen bei der
nachfolgenden Auswertung der Zeichnungen, die in dieser und édhnli-
chen Befragungen zustande gekommen sind. Der Text beginnt mit einer
sehr konkret beschreibenden Passage zu der Begegnung zwischen meh-
reren Personen. In der Wiedergabe der direkten Rede zwischen den Per-
sonen wird die dargestellte Situation fiir die LeserInnen plastisch evo-
ziert. Keine analytische Beschreibung, die sofort Distanz schafft zwi-
schen der urspriinglichen Situation, der Autorin und den RezipientInnen,
sondern eine literarisch anmutende Reprisentation der erforschten Wirk-
lichkeit bildet den Auftakt des Artikels. Die Autorin scheut bei ihrer
Skizze nicht davor zuriick, die Missverstindnisse und Konflikte im Ver-
lauf der Untersuchung und ein allfilliges Unvermégen der Forschungs-
gruppe sichtbar zu machen. Die édrgerliche, beinahe komisch wirkende
Reaktion der befragten Frau, lifit auch die fragenden ForscherInnen ko-
misch bis licherlich wirken. Ploch geht noch weiter, indem sie gleich
anschlieffend die eigenen emotionalen Probleme beim Versuch einer
Kartenanalyse zum Thema ihres Beitrags macht. Dann wechselt der
Ton: Die Profilierung der Mental Map wird analytischer, die Karte wird

128

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

als wissenschaftliche Quelle qualifiziert und in den Kontext eines grofie-
ren, institutionell getragenen und quantitativ untermauerten Forschungs-
vorhabens eingeordnet, das mit der Explizierung des tibergeordneten
Forschungsinteresses schliefit.

Der Einstieg in den Artikel, der sozusagen einen Blick hinter die Ku-
lissen ihrer Forschung erméglicht, gibt Ploch die Méglichkeit, gleichzei-
tig das zentrale Erkenntnisinteresse, den Untersuchungsort, die For-
schungsperspektiven und -fragestellungen sowie das fachwissenschaftli-
che Instrumentarium ihres disziplindren Zugangs zu prisentieren. Sie
verkniipft so ihr Forschungsvorgehen, ihr Forschungsinteresse und ihr
Forschungsziel zu einer vielschichtigen Einheit, die sie dann kulturana-
Iytisch deutend wieder als unterschiedliche Ebenen der Wirklichkeit
sichtbar macht. Inhaltlich konzentriert sie sich in threm Forschungsinte-
resse auf die zeitgendssische Lebenswelt von Menschen in lidndlich,
suburbanen Gebieten. Unter der problematisierenden Fragestellung nach
gesellschaftlicher (Des-)Integration riickt sie den Alltag verschiedenster
Personen in den Forschungsblick und thematisiert diesen im Hinblick
auf bestehende bzw. verhinderte Handlungsmdglichkeiten. Ploch richtet
ihren Forscherinnenblick ganz nah und konkret auf die alltéigliche Praxis
der Menschen. Wie nah und genau die Volkskunde dabei vorgeht, do-
kumentiert die zitierte Irritation: Selbst die interviewten Personen wissen
nicht, was an ihren tiglichen Giangen, Wegen, threm Wohnen und ihren
sozialen Kontakten wissenswert und bedeutsam sein soll.

Was bei der ersten Lektiire der zitierten Eingangspassage als Inkom-
petenz der ForscherInnen dargestellt scheint, zeigt sich beim fortschrei-
tenden Lesen als spezifische Kompetenz einer Wissenschaft, die sich fiir
das soziale Zusammenleben interessiert: Der Blick auf das scheinbar
Banale enthiillt das gesellschaftlich Problematische. Das heifit gleichzei-
tig, dass die Probleme der Quellenanalyse weniger die wissenschaftliche
Unfihigkeit als vielmehr die disziplinidre Sensibilitit und komplexe Zu-
gangsweise volkskundlicher Kulturwissenschaft manifestieren. Zusitz-
lich zum Quellenmaterial der Mental Maps dienen derartige Notizen zur
Erhebungssituation als Mittel der wissenschaftlichen Selbstverortung im
Feld und der damit verbundenen Reflexion des eigenen Vorgehens. Statt
essayistischer Ungenauigkeit beweist die Schilderung im Gegenteil me-
thodische Priizision und Kompetenz zur Quellenkritik. Inhaltlich dezi-
diert behauptet Ploch mit ihrem multidimensionalen Einstieg die kom-
plexititsorientierte Stellung der »Kultur«-Wissenschaft, die vom (kon-
kreten) Leben potentiell aller Menschen handelt, und sich sowie ihren
Rezipientlnnen dariiber Wissen und Kenntnis verschafft, wie soziale
Gemeinschaften ihre Ordnung in der alltéiglichen Praxis unterschiedli-
cher Menschen, deren biographischen Lernprozessen und deren subjek-

129

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

tivem Umgang mit raumlicher Materialitit einiibt, etabliert und weiter-
trigt.

Entlang dieser gedanklichen Leitlinie von mikroanalytischer, kom-
plexer Realititserfassung verfolgt Ploch tiber die unterschiedlichen Di-
mensionen der jeweiligen »Lebensraume« die sozialen Kategorisierung-
en, die die gesellschaftliche Ordnung auf den Raum, die Zeit und das da-
rin eingebettete menschliche Verhalten {ibertriigt. Ploch konkretisiert
diese im Verlauf ihres Artikels als »Mobilitit«, »Orientierungsbarrie-
ren«, »Satisfaktion«, »ldentititsdiffusion«, »Kompensationsstrategien«,
»nutz- und gestaltbare Ressourcen«, die die vielschichtige Beziehung
der einzelnen Menschen zu sich, zu den materiellen Gegebenheiten und
zueinander qualifizieren (ebd.: 29ff). Sie dokumentieren gleichzeitig die
Wechselwirkungen zwischen Menschen, Strukturen und Normen, die
thnen die Leitlinien wie Begrenzungen ihres gemeinschaftlich-gesell-
schaftlichen Zusammenlebens vorgeben. Unter dem diskursiven For-
schungsfokus, unter den die Volkskunde ihr Forschen und Sprechen
stellt, erhalten die erhobenen Quellen und ausgewerteten Befunde ihr
spezifisches Interpretationsvorzeichen: Als wesentlich fiir das Funktio-
nieren von Mensch und Gesellschaft gelten aus der Sicht der Disziplin
die Moglichkeiten zur freien Bewegung, zur Bediirfnisbefriedigung, zur
Bildung und Stabilisierung einer Identitit sowie zur (kreativen) Gestal-
tung. Aufzuzeigen, wo dies nicht moéglich ist und welche Griinde dafiir
verantwortlich sind, bildet konsequenterweise den Brennpunkt jeder
(einzelnen) fachwissenschaftlichen Forschung:

»Diese Kompetenz der aktiven Umweltaneignung — zu der auch Verdnderung-
en und Umdeutungen von Réumen zédhlen — verkiimmert im gleichen Malle
wie die politisch und biirokratisch formulierte Allzustindigkeit von Planung
steigt. Die Idee von Stadt entspringt dementsprechend immer stirker den Leit-
bildern eines biirokratischen Apparats und deren Antizipation.« (ebd.: 40)

Die genannten Kategorisierungen menschlicher Orientierung sich selber
gegeniiber, im sozialen Miteinander und im Verhiltnis zu einer (staatlich
gefassten) Gesellschaft werden konsequent im Horizont einer gesell-
schaftlich ausgreifenden Fragestellung nach sozialer (Des-)Integration
und lokalem (Dis-)Engagement positioniert,

Mit ihrem Fazit statuiert Beatrice Ploch das in die volkskundliche
Episteme eingeschriebene Selbstverstindnis des Faches als gesellschaft-
liche Wissensinstanz, die eine ganzheitliche Profilierung des gesell-
schaftlichen Systems erméglicht, indem sie in wechselnder Perspektive
das Bild der Gesellschaft als integrierte Differenz und differenzierte In-
tegration zeichnet,

130

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Fazit: Wir und die Physis

Richtete sich die volkskundliche Forschung unter der Definition von
»Kultur« als das vom Menschen Hergestellte auf alle méglichen Produk-
tionen und — im Verlauf der Fachentwicklung auch auf die Produktions-
sphiren —, die die Menschen in ihrer kulturellen Praxis hervorbringen,
erwirbt der relationierende Blick des »kulturwissenschaftlichen« Interes-
ses neue Felder fiir deren disziplindre Untersuchung. Alles, was den
Menschen umgibt und auf das er sich in seiner lebensweltlichen Praxis
ausrichtet, ist nun fiir die Volkskunde als »Kultur-Wissenschaft« Thema
der Forschung. So geriit auch die physische Realitit in das Blickfeld der
Disziplin. Raum, Zeit und Natur definieren von dieser Forschungsposi-
tion aus nicht mehr die Materialitit, die den Menschen in ihrer eigenen,
naturgemifBen Qualitdt und Struktur umgibt, sondern sie interessieren
jetzt als dasjenige, zu dem sich der Mensch selbst in Beziehung setzt, zu
dem er sozialisierend in Beziehungen gesetzt wird, und das er in funk-
tionaler oder symbolisierender Weise bearbeitet,

Die »kulturwissenschaftliche« Frage nach dem Verhiltnis zwischen
»uns und der Physis« erhilt ihre spezifische Qualitit vor dem Hinter-
grund der geistes- und sozialwissenschaftlichen Debatten am Ende des
20. Jahrhunderts, die sich explizit und extensiv mit der »Konstruktion«
und der radikalen Historizitdt der »Wirklichkeit« auseinandersetzen (vgl.
Clifford/Marcus 1986:; Welsch 1994). Im Kontext einer zunchmenden
Relativierung von »objektiver« Wahrheit und der Skepsis gegeniiber
einer vom Menschen unberiihrten, in sich bestehenden Natur bzw. Reali-
tit gewinnt die Frage nach dem Verhiltnis der Menschen zu ihrer physi-
schen Umwelt eine ganz neue Qualitit. Die wissenschaftliche Repriisen-
tation einer »faktischen« Wirklichkeit verliert an Glaubwiirdigkeit, wo-
gegen das Interesse fiir die »Natur« als »Kultur< — das heif3t als vom Men-
schen bearbeitete Dimension — in den Bereich neuer, legitimer For-
schungsinteressen riickt. Das Verhiltnis der Menschen zu ihrer Physis —
das heil3t unter anderem auch zu ithrem eigenen, »natiirlichen« Kérper
zu untersuchen, bestimmt im Verlauf der 1990er Jahre die »kulturwis-
senschaftlichen« Forschungsagenden,

Fir die Volkskunde erdffnet sich mit dieser Inkorporation neuer
Realititsebenen in die »kulturwissenschaftliche« Forschungsperspektive
eine Maglichkeit, das facheigene Wissen mithilfe forschender Innova-
tion zu stabilisieren. Der relationierende Kulturbegriff ermdglicht
gleichzeitig das innovative Ausgreifen in neue Forschungsfelder und -di-
mensionen sowie er die Kontinuitat der fachlichen Interessen — kristalli-
siert im Kulturbegrift — demonstrieren kann. Der volkskundliche Blick
auf die Stadt exemplifiziert in diesem diskursiv hergestellten Sinn die

131

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

»kulturwissenschaftliche« Kompetenz und Qualitit des Faches aufgrund
dessen umfassender Reprisentation von menschlicher Sozialitit in deren
raum-zeitlicher, kurz: »physikalischen« Charakteristik.

Fachliche Theorie und Programmatik: Wir als Menschen

Der Evidenzverlust der Wissenschaft, der fachlichen Uneindeutigkeit
von »Kultur« und der unterschiedlichen Disziplinenprofile manifestiert
sich fiir die Volkskunde am Ende des 20. Jahrhunderts als dreidimensio-
naler Angriff auf ihre existenticllen Fundamente. Mit dem allgemeinen
Verschwinden der drei Selbstverstindlichkeiten ist die im universitiren
Betrieb quantitativ marginale Volkskunde in ihrem spezifisch-quali-
tativen Kern getroffen. Alle drei Bereiche definieren die charakteristi-
schen Dimensionen, aus denen die Disziplin ihre Legitimitit wie Autori-
tit schopft. In Reaktion auf diese dreifaltige Herausforderung formulie-
ren die FachvertreterInnen entsprechend oft, explizit und an unterschied-
lichen Orten ihre eigene volkskundliche Programmatik. Der bereits — als
Irritation — zitierte Artikel von Wolfgang Kaschuba ist dafiir ein illustra-
tives Beispiel. Den Aufsatz charakterisiert nicht nur seine Ereignishaf-
tigkeit — ab jetzt ist der Status, die Qualitit und Position »kulturwissen-
schaftlichen« Wissens ein unhintergehbares »Muss« der volkskundlich-
diskursiven Verhandlung — sondern auch seine Exemplaritit: Kaschubas
Antrittsvorlesung ist hinsichtlich der epistemischen Organisation und
aufgrund seiner publikatorischen Breitenwirkung beispielhaft fiir die
disziplindre Reaktion auf die mehrdimensionale Anforderungsstruktur,
der sie sich in den 1990er Jahren ausgesetzt sieht.

Aus diesem doppelten Grund liegt der Fokus fiir die folgende dis-
kursanalytische Rekonstruktion auf dem volkskundlichen Auferungs-
netz, das sich im Verlauf der nachfolgenden Jahre um Kaschubas These
vom »Verschwinden des Sozialen« gespannt hat. Bei den an Kaschuba
anschliefenden Beitriigen handelt es sich um Artikel unterschiedlichster
FachautorInnen — auf ganz unterschiedlichen Subjektpositionen -, die
im Verlauf der 1990er Jahre in verschiedenen Publikationsforen auf-
grund diverser Anlifle erscheinen, die sich aber alle dezidiert und expli-
zit zur Stellung, Relevanz und zum Profil der Volkskunde dufiern.

Zum konkreten Anlass, Programmatisches iiber das Fach, den Kul-
turbegriff und die Relevanz von Kulturwissenschaft zu formulieren,
nehmen viele der AutorInnen ein konkretes dffentliches Forum — ob ein
rein wissenschaftliches oder auch ein an ein breiter interessiertes Publi-
kum gerichtetes — wie es eine thematisch bestimmte Tagung zur volks-
kundlichen Identitit und Zukunft (vgl. Bagus 1996; Timm 1999), wie es
ein grofler, internationaler Fachkongress — beispielsweise derjenige der

132

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

»Société Internationale d’Ethnologie et de Folklore (SIEF)« 1994 in
Wien (vgl. Roth 1995; Tschofen 1995b) —, wie es eine Zeitschriftenson-
derausgabe zu Ehren eines nachbardisziplindren Wissenschaftskollegen
(vgl. Lipp 1996), wic es dic eigene Antrittsvorlesung (vgl. Kaschuba
1995; Welz 1998), wie es ein Sammelband mit eigenen kulturtheoreti-
schen Texten (vgl. Kramer 1997), oder wie es auch ein aullerwissen-
schaftlich orientiertes Themenheft zu einem gesellschaftlich ebenso ak-
tuellen wie brisanten Problempunkt der » Anerkennung« (vgl. Romhild
1998) sein kann, das den verschiedenen FachautorInnen ein spezifisch
erwartbares und adressierbares Publikum bietet. Mit einem solchen Fo-
rum Gffnet sich den VolkskundlerInnen eine Biihne, die nicht rein akzi-
dentiell bestimmt ist, sondern eine Konzentration der Aufmerksamkeit
und eine Fokussierung der gesellschaftsorientierten Erkenntnisziele
volkskundlicher Forschung erwarten lift und priformiert.

Die Betonung, die das Feld der programmatischen Fach- und Be-
griffsprofilierung schon daran erkennen ldfit, welchen konkreten Ort und
Anlass die VolkskundlerInnen wihlen, um sich und ihre Konzeptualisie-
rungen zu Gehor und zu (moglichst) weiter Verbreitung zu bringen, fin-
det ihre publikatorische Angemessenheit in Form durchgehend promi-
nenter Veroffentlichungsplitze. Die sich an Kaschuba anschliefienden
Beitrige wurden in den fiir die deutschsprachige Fachcommunity an-
erkannt einflussreichen und breite Ausstrahlungskraft in den weiteren
geistes- und sozialwissenschaftlichen Rezeptionsraum besitzenden Zeit-
schriften platziert: Die Artikel erscheinen in der deutschen »Zeitschrift
fir Volkskunde« (vgl. Kaschuba 1995; Seidenspinner 1997; Welz
1998), in der skandinavischen »Ethnologia Europaca« (vgl. Tschofen
1995b; Kastlin 1996b), im »Schweizerischen Archiv fir Volkskunde«
(vgl. Roth 1995: Timm 1999) und in der nachbarwissenschaftlichen
»Geschichte und Gesellschaft« (vgl. Lipp 1996), die von den geschichts-
wissenschaftlichen Doyens Wolfgang Hardtwig und Hans-Ulrich Weh-
ler ediert wird. Einige Artikel konzentrieren sich auf etwas kleinere, da-
fiir im je lokalen Umfeld breiter rezipierte Foren wie die »Berliner«
bzw. die »Hessischen Blitter« oder der ésterreichische »kuckuck« (vgl.
Jacobeit 1997; Bagus 1996; Rémhild 1998), die sich alle fiir die kultur-
analytische (Re-)Priisentation gegenwiirtiger Gesellschaftsphinomene
interessieren. Die Publikation von Dieter Kramer dagegen setzt an sich
ein markantes Zeichen, indem der Autor seine inzwischen auf den Um-
fang eines Buches angewachsene Zahl verschiedener kulturtheoretischer
Texte in einem einzigen Band versammelt (vgl. Kramer 1997d).

Letztlich charakterisiert alle Beitrige die Motivation, die Dieter
Kramer pointiert formuliert und fiir seine LeserInnen als ebenso leicht
wie schnell erkennbares Signal auf dem Buchriicken seines Sammel-

133

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

bands platziert: Er ist der Uberzeugung, dass die »Kulturwissenschaf-
ten« »mehr beitragen kénnten und sollten zur 6ffentlichen Diskussion
tiber Zukunft und Gesellschaft« (Kramer 1997d: Klappentext). Deshalb
will er »eine Rechenschaft tiber fast drei Jahrzehnte kulturwissenschaft-
lichen Arbeitens und Nachdenkens an den Schnittstellen von Wissen-
schaft und Praxis« (ebd.) ablegen, um so letztlich auch zu einer wissen-
schaftstheoretischen Verortung der »Kulturwissenschaft« — tiber Diszi-
plinen und disziplinire Ausrichtungen wie Kulturgeschichte und Kultur-
soziologie hinausgreifend — anzuregen bzw. sich daran zu beteiligen
(ebd.).

Im folgenden diskursanalytischen Durchgang durch die explizite
Fachprogrammatik konzentriert sich das Interesse auf die Themen-
setzungen, Begriffswahlen und Argumentationsmuster, die den Volks-
kundlerInnen erlauben, das eigene Fach in seiner identitiren Spezifik
und in seinem Wissen pointiert zu profilieren. Die Frage, die dabel im-
mer im Hintergrund mitgefiihrt wird, lautet gleichzeitig: Was eigentlich
bietet den VolkskundlerInnen der Beitrag Kaschubas zum »Kulturalis-
mus«, dass sie diesen immer wieder aufnehmen, variieren, diskutieren
und damit auch immer konstant in den fachlichen Diskurs (wieder-)ein-
schreiben?

Relationierungen: Verhaltnis des Menschen zu sich selbst

»Modern people in Western societies are very similar to that artificial figure
science has elaborated by describing the scholar as »participant observer<. This
ethnological figure exists in a strong tension between a desire to take part and
to be fully integrated in the totality of his object’s life on the one hand, while
on the other it practises the contemporary necessity of being mobile and not
too much bound to a certain place, only one group etc. Some of our scholars
have been dressed even in an urban environment or at conferences as hunters
or trappers and combined it with an outfit that was approximated to their ob-
jects in a manner of possessive identification. Joining conferences with their
professional out-door tools they seemed to be ready to go into the »field«. So
the participant observer as a figure of our scientific practice in a way reflects
our modernity.

Everybody in our time is permanently an observer as well as an actor playing a
role deep down in history and explained by stories like the one that my young-
est t-shirt experience shows. The t-shirt wrapping taught and informed me:
»James Dean and Marlon Brando haben es weltberithmt gemacht... T-Shirts
sind ein Stiick Kulturgeschichte.« In that way history is woven in the t-shirt.
You cannot wear them without their history. That declares our world mainly as
an interpreted one. The naivité of earlier periods is — if ever true — no longer
possible. The structure of the argumentation by cultural science has become

134

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

popular. Everybody is a scientist (inventor, explainer etc.) of his own life,
handling a set of identities.« (Késtlin 1996b: 173f)

Konrad Késtlin setzt in seinem fachprogrammatischen Aufsatz, der den
einfachen, diskursiv eindeutigen Titel »Perspectives of European Ethno-
logy« trigt und 1996 im skandinavischen Fachjournal »Ethnologia Eu-
ropaea« verdffentlicht wurde, die Charakterisierung des modernen Men-
schen ins Zentrum seiner Darstellung. Eingebettet in die historisch und
gesellschaftlich spezifische Strukturierung der als »Moderne« qualifi-
zierten Epoche bestimmt Kostlin das Menschsein in dieser Zeit als kon-
kretisierte Spiegelung derselben. Die gegenseitige Bedingung und Be-
dingtheit von Sein, Zeit und Struktur definiert Késtlin als Grundlegung
jeglicher Konkretisierung des individuellen oder kollektiven Lebens-
vollzugs. In diesem Sinn zeichnet er den Menschen seiner Zeit als Indi-
viduum mit einem starken Bediirfnis nach Teilnahme und sozialer Inte-
gration (ebd.), die er unter dem Zeichen der »contemporary necessity«
von Mobilitét und damit einhergehender lokaler, sozialer sowie persén-
licher Ungebundenheit in Einklang bringen muss (ebd.). Dies bringt ihn

den modernen Menschen — in eine permanente Spannung zwischen der
Rolle als sozialer Akteur und der Position des Beobachters. Seine Identi-
tit erlangt er im Management dieser spannungsvollen Kombination aus
ganz unterschiedlichen Situationen, Erwartungen und Erfahrungen, in-
dem er sich sein Leben — unter Zuhilfenahme unterschiedlicher, oft his-
torisierender Versatzstiicke — selbst erzihlt und zu einem »set of identi-
ties« individuell zusammenstellt.

Die anfiingliche Parallelfiihrung der Beschreibung von »Wissen-
schaft« und »Alltage, die Kostlin fiir seine rhetorische Darstellung des
Themas wihlt, demonstriert nicht — wie es auf den ersten Blick aufgrund
der Parallelitiit scheinen mag — die Isoliertheit und Unterschiedlichkeit
der beiden Bereiche, sondern evoziert — im diskursiv hergestellten Sinn

ganz im Gegenteil eine Synonymitdt der Phinomene, die Kostlin auf
dieser — diskursiven — Ebene im Folgenden zu einer einzigen Charakteri-
sierung moderner Zeit und Gesellschaft zusammenfithrt: Das eine — die
Kulturwissenschaft — ist wie das andere — die individuelle Subjektwer-
dung — fir Kostlin Deutung: Deutung der Welt und Deutung seiner
selbst als Person. Die Plausibilitit dieser Gleichsetzung erhilt Kostlins
Argumentation in der erfahrungs- und alltagsnah orientierten Quellen-
wahl, die er zur Entwicklung seiner These beizicht. Késtlin scheut sich
nicht, seine »kulturwissenschaftlichen« Thesen zur Herstellung von
Identitit in der Moderne am Beispiel banaler T-Shirts zu exemplifizie-
ren. Die »kulturwissenschaftlichen« Begriffswahlen, die er fiir die Dar-
stellung und Auswertung seiner Fallbeispiele trifft, garantieren die Qua-

135

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

litdt und Potenz seiner Aussageintention: Die »kiinstliche Figur« des
»teilnehmenden Beobachters«, die »Spannung« zwischen »besitzergrei-
fender Identifikation« und der »Mobilitit« als »Notwendigkeit«, der das
»Bediirfnis« nach »Integration« und » Totalitit« entgegensteht, die »Rol-
le« des modernen Menschen als »sozialer Akteur«, der sich — nach dem
endgiiltigen Verlust seiner »Naivitit« — sein Leben selber erziihlen und
damit seine »ldentitit«, die (nur noch) als »Set« von verschiedenen
Identitiiten besteht, selbst herstellen muss, zeichnen ein ambivalentes
Bild von Welt und Wirklichkeit, die gleichzeitig spannungsvoll, viel-
schichtig, wechselhaft und entfremdend, bzw. eindeutig, ganz, bediirf-
nisorientiert und konkret erfahrbar ist (oder sein soll). Die »Wirklich-
keit« manifestiert sich in dieser Darstellung fiir das in der Moderne le-
bende Individuum als vermittelte, weil »gedeutete Wirklichkeit«, zu de-
ren Verstindnis ithm die »Kulturgeschichte« und die »Kulturwissen-
schaft« das notige Material und die Interpretationskompetenz liefern.
Die Wissenschaft zeigt sich in diesem Zusammenhang nicht als hehre,
sozial abgeschlossene Welt, sondern als Teil des Alltags und ermdglicht
so die Autorisierung jeglicher Alltagsinterpretation — wie sie als »Kul-
turwissenschaft« in dieser Deutungspraxis selbst als Interpretatorin des
Alltags bestitigt wird. Die soziale Relevanz von Kulturwissenschaft er-
weist sich konsequent in actu in jeder alltiglichen Deutung der moder-
nen Menschen,

Kostlins Fokussierung auf den Bereich der Identitit — sei es die der
modernen Individuen oder jene der ebenfalls modernen Kulturwissen-
schaft — erreicht aufgrund ihrer Synonymisierung eine Verschmelzung,
die zwei diskursive Funktionen erfiillt: Erstens stellt sie den Menschen
ins Zentrum der »kulturwissenschaftlichen« Analyse, und zweitens ent-
wirft sie einen Horizont, vor dem die Menschen in unterschiedlicher, ge-
schichtsorientierter, subjektiv individualisierter, rdumlich beeinflusster
und bestimmter, aber nicht gebundener, flexibler Weise ein Verstindnis
ihrer selbst zusammensetzen. Das je eigene Selbstverhiltnis und Selbst-
verstindnis wird dem Menschen — und der Institution — zur stetigen
Aufgabe und sozialen Aufforderung. Sogar der alltigliche, scheinbar
banale T-Shirt-Kauf fiihrt ihm — als Individuum und als »Kulturwissen-
schaftler« — vor Augen, dass er seine Identitiit selbst aufgrund einer von
ihm abverlangten Deutungsleistung herstellen muss. Individuell alltigli-
che sowie wkulturwissenschaftliche« Interpretation bzw. Wissenspro-
duktion fallen damit in eins. Kdstlin verortet den Menschen in dieser
diskursiven Praxis in einem weiten historischen Kontext, der diesen tiber
seine je aktuelle Gegenwart und tiber sich als individuelles Subjekt hi-
nausgehend in die strukturelle Rahmung der diversifizierten westlichen
Gesellschaften am Ende des 20. Jahrhunderts einbezieht. Die Beding-

136

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

ungen modernen Seins betreffen somit alle AkteurIlnnen und Dimensio-
nen gesellschaftlicher Wirklichkeit; und das heifit auch, dass immer alle
— egal auf welcher sozialen Position befindlich — in diesen Kontext aus
permanenter Selbst-Verstindigung einbezogen sind.

Kostlins Skizzierung der »modernen« Gegenwart als Zeit der Ambi-
valenzen, Spannungen und Doppelungen aus menschlichen Bediirfnis-
sen und gesellschaftlich strukturierten Notwendigkeiten, aus integrierter
Einheit und unverbindlicher Ungebundenheit, aus Beobachtung und
Handeln sowie aus Geschichte und Gegenwart, unterlegt seiner Darstel-
lung die — diskursiv evozierte — Notwendigkeit von Orientierung und
Hilfe in einem komplexen Kontext, dessen ambivalente Struktur und
Tension ein Mensch allein und auf die Dauer nicht aushalten kann. Wi-
derspriichlichkeit, Komplexitit und Spannung verlangen in diesem Sinn
nach ihrer Auflésung. Ein weiteres Element, das diese Evokation einer
Orientierungsnotwendigkeit unterstiitzt, ist das von Késtlin gewihlte
rhetorische Stilmittel der impliziten Polarisierung. Kdéstlin spricht je-
weils in polarer Zeichnung von einem Bereich des realen Lebensvoll-
7zugs, dessen entgegengesetzten Pol er der Phantasie der LeserInnen
tiberlidfit: So evoziert der Text eine real bestehende Spannung zwischen
Sein und Sollen, die konsequent der kldrenden Orientierung bedarf. Ob-
wohl die Verweise auf Ganzheit, Eindeutigkeit und Einheitlichkeit bei
Kostlin nie explizit genannt oder als gesellschaftliche Norm angespro-
chen werden, schwingen sie als gedankliche Assoziation, die die Le-
serInnen selbst einsetzen, immer mit.

Dass die Wirksamkeit dieses diskursiv produzierten Sinns nicht von
der »Wértlichkeit« der Konstruktion bestimmt, sondern von der im Dis-
kurs hergestellten inhaltlichen Vernetzung hergestellt wird, zeigt sehr
deutlich die englische Abfassung von Kostlins Text. Entscheidend fiir
die Aussagekraft von Késtlins Uberlegungen ist nicht dessen Wahl von

englischen oder deutschen — »Wértern« sondern von — diskursiv her-
gestellten — »Begriffen«. Die Kraft und Effizienz der begrifflich profi-
lierten AuBerungen bestimmt nicht die Korrespondenz von »Wort« und
»Wirklichkeit«, Thre Potenz liegt im Gegenteil in der diskursiven Rela-
tionierung von Mensch, Gesellschaft und Geschichte, die das Verhiiltnis
des (modernen) Menschen zu sich selbst und seine Subjektwerdung als
Produkt der zeitlichen und gesellschaftlichen Bedingungen bestimmen.

137

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Relationierungen: soziale Praxis und Gruppenverhéltnisse

»Folklore«, »Brauchtum« und »Volkskultur« stellten lange die promi-
nenten Untersuchungsfelder der wissenschaftlichen Disziplin der Volks-
kunde dar. Bis in die Gegenwart wird das Fach von unterschiedlicher
Seite noch oft vornehmlich mit diesen Bereichen assoziiert, im dufersten
Fall sogar darauf reduziert. Die Themenwahl und der Titel von Wolf-
gang Seidenspinners Aufsatz »Aggressive Folklore«, der 1996 in der
»Zeitschrift fiir Volkskunde« verdffentlicht wurde (vgl. Seidenspinner
1996), muss in diesem Zusammenhang irritieren: »Aggression« gehort
weder in der volkskundlichen Fachgeschichte noch im &ffentlich ver-
breiteten Verstindnis zu den Charakteristika, mit denen Folklore ver-
bunden wird. Mit der Formulierung seines Titels setzt Seidenspinner
somit bereits das erste Zeichen, was thm zentrales Thema und Anliegen
im Verlauf seines Beitrags sein wird: Im Mittelpunkt seiner Argumenta-
tion und Darstellung positioniert er die mit dem ungewdéhnlichen Titel
evozierten Ambivalenzen, die sich im Begriff der »Folklore« vereinen:
Ambivalenzen von »Dissonanz« und »Harmonie«, von »Entzweiung«
und »Vélkerverstindigung«, von »Narzissmus« und »Gemeinsamkeite,
von »lokal« und »supranational«, von »harmlos« und »blutig«.

Im Kontrast zu pittoresken Vorstellungen von Folklore, die Seiden-
spinner mit seinem Titel herausfordert, behandelt er in seiner Untersu-
chung aktueller Folklorebeispicle das Thema der Eigen- und Fremdbe-
stimmung von Menschen und Gruppen in ihrem sozialen Miteinander.
Er konzentriert sich dabei auf die Ausweitung der vorwiegend materiel-
len Seite — Trachten, Volkslieder, Reiterfeste und Holzépfeltanz — auf
diejenigen des »Kriegs«, Aufstands, der politischen Unterdriickung und
»Achtungg, der »Nationalismen«, Ethnizismen und »Fundamentalis-
men« in ihren oft blutigen Konsequenzen. Mit der Wahl der Folklore als
Fall fir die Potenz und Intensitit von ambivalenter Wirklichkeit irritiert
er die gingigen Vorstellungen frohlicher, bunter und kommunikativer
Brauchtumsveranstaltungen und erhéht so die Prignanz seiner differen-
zierenden, auf Ambivalenzen und Briiche zielende Analyse:

»Die Beispicle zeigen: Folklore ist mehr als ein — ich nehme hier eine Formu-
lierung Sigmund Freuds auf — dem »Narzissmus der kleinen Differenzenc die-
nendes Instrument. Sie hat auch eine dunkle, eine blutige Dimension. Immer
wieder tritt sie uns heute in Zusammenhiingen von Krieg und Tod, von Dis-
kriminierung und Achtung, von ethnizistisch gepriigten Nationalismen ent-
gegen, die vielleicht deshalb so gefihrlich erscheinen, »weil die ethnizistischen
Fundamentalismen von realen, nicht kompromissfihigen Gruppen getragen«
und die Konflikte von eben solchen Vorstellungen bestimmt werden, nicht

138

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

mehr von abstrakten Ideologien. In Anbetracht dessen mutet es mehr als lip-
pisch an, wenn wir angebliche Folklorismen unserer Tage wie den hoch-
schwappenden Volksmusikkommerz a la Musikantenstadl als die schlechte
Seite der Folklore geifieln.

Meine Bemerkungen wollen nun nicht suggerieren, dass Folklore per se
schlecht oder blutriinstig sei, sie laBt sich aber immer wieder in entsprechen-
den Kontexten oder in deren Vorfeld einsetzen. Sie bildet den Untergrund des
kulturellen Fundamentalismus, als welcher sich der post-sozialistische, »neue«
Nationalismus immer deutlicher herausschiilt. Die skuschelige empfundene,
harmonisierende Folklore, gerne auch auf internationalen Trachten- und Fol-
klorefesten als geeignetes Mittel zur Volkerverstindigung erprobt und be-
schworen, kann also leicht in eine dissonante, entzweiende Folklore umschla-
gen. Auch dies will Wolfgang Kaschuba mit dem Begriff »Kulturalisierung«
fassen: »Instrumentalisierung von Kultur, unmittelbare Indienstnahme des mo-
ralischen Kapitals der Kultur fir politisch-ideologische Zwecke«. Meine Be-
merkungen intendieren also keine Verteufelung der Folklore, sondern wollen
ihre Ambivalenz herausstreichen. So ist zwar auch zwischen den verschiede-
nen Ebenen zu differenzieren, auf denen sich Folklore realisiert; sie kann sich
im lokalen, regionalen, nationalen und nicht zu vergessen internationalen oder
besser supranationalen Rahmen entfalten, es gibt ethnische Folkloren, die von
Sozialgruppen wie auch sonstigen Gruppen- und Subkulturen, sowie vielfilti-
ge Misch- und Ubergangsformen. Auf allen Ebenen jedoch kann die Folklore
etwa vom harmlosen Spiel bis zum blutigen Ernst gehen.« (Seidenspinner
1996: 216)

Bereits die titelgebende Kombination von »aggressive und »Folklore«
insinuiert eine spannungsvolle Polaritit. In der weiteren Wahl konkreter
Beispiele, an denen Seidenspinner die Ausbildung und den politischen
Einsatz von nationalen bzw. ethnischen Selbst- und Fremdbildern mit-
tels Folklore plastisch nachzeichnet, konzentriert er sich auf die extreme
Ambiguitit von tédlicher Destruktion und fréhlicher Leichtigkeit folklo-
ristischer Phinomene. Der 6ffentliche Bekanntheitsgrad seiner Beispiele
— Litauens, Georgiens und Tschetscheniens —, die im Verlauf der 1990er
Jahre regelmiBig in den Medien prisent sind, steigert Seidenspinners
explizierte Intention, den Blick von der »Frohlichkeit« auf die gleichzei-
tig inhirente »Brutalitit« der Folklore zu lenken. Mit dem starken Kon-
trast zwischen den beiden Polen — bunt und blutig —, zeichnet und be-
wirkt die analytisch nachvollzogene Ambiguitit aller folkloristischen
Darbietungen eine — fast schon grelle — Sicht- und Erkennbarkeit der ba-
salen Ambivalenz jeglicher Realitit. Mit gezieltem begrifflichem Ein-
satz vertieft Seidenspinner die Profilierung verschiedenartiger folklo-
ristischer Praxis, anhand derer die Konstruktion sozialer Gruppen ange-
strebt und effizient erreicht wird: Seine »kulturwissenschaftlichen« Be-

139

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

griffe bewegen sich im Spannungsfeld von konstruktiven (zur gemein-
samen Volkerverstindigung) sowie destruktiven (nicht kompromissfihi-
ge, blutriinstige, entzweiende, Krieg, Tod, Diskriminierung und Achtung
mit sich zichende) Realisierungen der Vergemeinschaftung,

Im Verlauf seiner kritischen Darstellung und Kommentierung aller
zitierten Beispiele spricht Seidenspinner nie von eindeutigen Helden und
Unterdriickten, von einseitig orientierten Machtpolitikern und Ideologen.
Den Beispielen aktueller tschetschenischer »Journalistenpoesie«, die die
Tschetschenen als seit Jahrhunderten heldenhaft widerstindiges und auf-
rechtes Volk verherrlicht, stellt er kontrastiv »die Fernsehbilder des zer-
bombten Grosny und der von der russischen Kriegsmaschinerie zerstor-
ten Dérfer, unsiglichen menschlichen Leids und massenhaften Todes«
gegeniiber (ebd.: 215). Seidenspinner geht es konsequent darum, den
Blick fir Ambivalenzen, fiir »Misch- und Ubergangsformen« (ebd.:
216) zu sensibilisieren, um die Wahr-Nehmung des komplex, vielschich-
tig und vieldeutig gestalteten sozialen Zusammenlebens zu etablieren.
Seidenspinner platziert seine »kulturwissenschaftliche« Gewichtung der
Ambivalenz und Polyfunktionalitit als Lenkung des (LeserInnen-)Blicks
auf die gesellschaftlich widerspriichliche Wirklichkeit, deren komplexe
Struktur aus einem In-, Mit- und Gegeneinander unterschiedlicher Krif-
te und Dimensionen sichtbar gemacht und in dieser Strukturierung rezi-
piert werden soll.

Im zweiten Teil seines Aufsatzes vollzieht Seidenspinner eine 180-
Gradwendung seiner regionalen Blickrichtung und rekonstruiert die
gleiche nationalistische, mit Zerstérung und Unterdriickung einherge-
hende Entwicklung, wie er sie fiir Litauen, Georgien und Tschetschenien
anhand konkreter Beispiele nachvollzogen hat, in ihrer historischen und
gesellschaftlichen Einbettung in Deutschlands moderner Mitte: Auf den
folgenden neun Seiten analysiert Seidenspinner unter der Perspektive
der »wirtschaftliche[n], rechtliche[n] und herrschaftliche[n] Aspekte«
die »Polyfunktionalitit« der in Dossenheim bei Heidelberg jihrlich ab-
gehaltenen Kirchweih (ebd.: 216). Der potentiellen Verschiebung der
folkloristischen Problematik auf den europiischen Osten schiebt Seiden-
spinner hier den in Deutschland empirifizierten Riegel vor.

Indem Seidenspinner selbst analytisch und anhand seiner Beispiel-
wahl die Perspektive seiner Untersuchung immer wieder verschiebt, be-
wirkt er — in gleicher diskursiver Praxis wie Kastlin — die Parallelitit al-
ler dargestellten Fallanalysen. Egal wann, wo, wer, was und wie genau
als »Folklore« praktiziert und zur gemeinsamen »Volkskultur« erklrt,
bewegt sich in dem sichtbar gemachten Spannungsfeld von todlich-
harmloser Ambivalenz (vgl. ebd.: 215). Diese Gleichsetzung der im
Konkreten moglicherweise unterschiedlichen Phinomene markiert den

140

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Ausgangspunkt fiir die volkskundlich-kulturwissenschaftliche Konzep-
tion menschlicher Praxis und deren Perpektive auf die Herstellungspro-
zesse sozialer Gruppen. Eine differenziert analysierte Folklore, wie sie
Seidenspinner exemplarisch anhand seines rhetorischen Mittels der Am-
bivalenzdarstellung demonstriert hat, fihrt — ganz im Sinne der volks-
kundlichen Diskurspraxis — zu einem Bild der inneren Verkniipfung
unterschiedlichster Wirklichkeitsebenen: Herrschaft, Alltag, Kunst, Wis-
senschaft, Politik, Widerstand, Krieg, Tanz und Trachten — alles verbin-
det sich in gegenseitiger Relationierung zu einem komplexen Ganzen.
Soziale Praxis wird so als ein Teil eines komplex verflochtenen Gewe-
bes gedacht — und als denkbar vorgestellt —, wihrenddessen ein versuch-
ter linearer Nachvollzug der eindeutigen Kausalititen oder der Versuch
einer kontrollierten Steuerung der Phinomene ad absurdum gefiihrt wer-
den. Gerade die »kulturwissenschaftliche« Konzentration auf die Rela-
tionierungen zeigt, wie sich individuelle soziale Praxis mit den Normie-
rungen und Ideologien, die in scheinbar harmlosen Phinomenen wie den
folkloristischen eingelagert sind, zu kollektiven Gruppenverhiltnissen
verdichten, die Tod und Vernichtung fiir viele zur Folge haben (ebd.).

Relationierungen: Mensch, Gesellschaft und Staat

»Der Multikulti-Drive der 6ffentlichen Diskussion, der lautstarke Hinweis auf
importierte Fremdheit und durchmischte Populationen hat ein anderes Phino-
men in den toten Winkel geriickt: die zunehmende Tendenz zur Entmischung,
die nur in ihren krassen Ausformungen — den radikalen Purifizierungen im
Siidosten und Osten Europas — wahrgenommen wird, die aber auch anderswo
zu registrieren ist. Fiir die frithere Tschechoslowakei wurde festgestellt, dass
dort in den 20er Jahren Angehdrige von Minderheiten mehr als vierzig Prozent
der Bevélkerung ausmachten, wihrend es heute gerade noch sechs Prozent
sind. Bei solchen Zahlen wird gelegentlich kritisch angemerkt, dass es sich
teilweise um statistische Bereinigungen handelt, also um die blofle Umdefini-
tion von Populationen. Im Prinzipiellen macht dies wenig Unterschied; die
Tendenz geht jedenfalls auf Entmischung, Vereinheitlichung. In anderen Lin-
dern, zum Beispiel im ganzen ehemaligen Habsburgischen Reich, verhilt es
sich dhnlich. Erst die verstiirkte nationalstaatliche Volkstumspolitik, die in den
20er Jahren einsetzte, zerstorte das kulturelle und auch das 6konomische
Gleichgewicht, das sich in Jahrhunderten herausgebildet hatte. Was unter dem
Aspekt der Volkstumspolitik als Chaos erscheinen musste, war in Wirklichkeit
ausgewogene und selbstverstiindliche Multikulturalitit.« (Bausinger 1995: 234;
Hervorhebungen 1.0.)

In seinem Beitrag zu Wolfgang Kaschubas Artikelband »Kulturen —
Identititen — Diskurse« von 1995 thematisiert Hermann Bausinger die

141

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

spannungsvolle Relation zwischen menschlicher Gleichheit und Diffe-
renz. Im Anschluss an Kaschuba wendet er sich dem viel gehérten und
oft gedullerten Beifall zur »Vielfalt der Kulturen« und zur bunten
Durchmischung verschiedener Menschengruppen zu. An das Zitat »aus
dem »Lob des kulturellen Unterschieds< [...] wird das Verdikt der »kultu-
rellen Unvereinbarkeit« (ebd.: 233), das aus Kaschubas Kulturalismus-
Artikel stammt, kntipft Bausinger die ambivalente Problematik der posi-
tiv zitierten Zuschreibungspraxis an: Was heute bunte Differenz bedeu-
tet, kann morgen als inkomensurable Unterschiedlichkeit qualifiziert
werden,

Im Rickgriff auf die historische Demographie im Habsburgerreich
und der darauf folgenden sozialistischen Staaten fithrt Bausinger in der

oben zitierten — Passage vor, wie ebensolche ideellen Konzepte von
(nationaler und ethnischer) Kohirenz eingebunden werden in staatliche
Programme — beispielsweise der Volkstumspolitik. In diesen Program-
men eingelagert, durch sie motiviert, legitimiert und autorisiert folgen
den Vorstellungen einer einheitlichen »Volksgemeinschaft« staatliche
Aktivititen sowie soziale Praktiken, die auf das ganz konkrete Leben
und den Alltag vieler Menschen einwirken. Die Menschen werden unter
einer solchen Programmatik riumlich, sozial und im zeitlichen Verlauf
von ihren bisherigen Beziehungsnetzen abgetrennt und unter neu herge-
stellten Bedingungen wieder im, am Rand oder auBerhalb des ehemali-
gen sozialen Ganzen platziert. Anhand bestimmter, darauf ausgerichteter
Medien, Gesetze oder Bildungsstrukturen werden die in dieser Gesell-
schaft lebenden Menschen dann in die neue Rolle und Position eingetibt,
Die Folge dieser unter ideellen Konzepten konstruierten Identitit(en)
sind neue und andersartige Inbeziehungsetzungen der davon betroffenen
Personen.

Hermann Bausinger charakterisiert seine Beschreibungen der Reali-
tit als Problematisierungen der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Er kriti-
siert die 6ffentliche Wahrnehmung, die er sprachlich — anhand der be-
grifflichen Verballhornung des »Multikulti« — bereits vorwegnehmend
negativ qualifiziert, als unreflektiert und tendenziés. Dies hat zur Folge,
dass nur die Extreme rezipiert wiirden — seien es »radikale Purifizierun-
gen im Siidosten und Osten Europas« oder die bereichernde »Vielfalt
der Kulturen« im Westen (ebd.: 234). Demgegeniiber platziert Bausinger
die historisch-empirische Gegendarstellung in Form sozialer »Entmi-
schung«: Das Gebiet der ehemaligen Tschechoslowakei zeigte in den
1920er Jahren eine demographische Situation, in der tiber 40 Prozent der
damaligen Bevolkerung zu Minderheiten-Gruppen gezihlt wurden. Ahn-
liches ist aus dem habsburgischen Vielvilkerstaat vor dem Ersten Welt-
krieg bekannt. Erst die in den spéteren 1920er Jahren einsetzende Volks-

142

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

tumspolitik brachte die entscheidenden Verinderungen zur nationalstaat-
lichen Neuorganisation (ebd.).

Bausinger funktionalisiert das historische Beispiel zum Instrument
fur eine vorstellbare, weil historisch realisierte heterogene Gesellschaft,
die der — sozusagen »virtuell« gefiihrten — Multikulturalismus-Debatte
entgegensetzt werden. Als historisch gewachsene und realisierte, als
empirisch nachvollzieh- und mit Quellen belegbare Wirklichkeit konter-
kariert das Beispiel die an konkreten, wissensbasierten und nachpriifba-
ren Darstellungen arme Diskussion der Gegenwart. Dem ambivalenten
und als ideologisch qualifizierten Modell vom einmal guten, einmal fal-
schen Fremden des Multikulturalismuskonzepts wird Bausingers Real-
analyse einer Gesellschaft gegeniibergestellt, die in sichtbarer und pro-
zentual hoher Diversitiit ihrer sozialen Gruppen ékonomisch wie kultu-
rell bestens funktionierte. Das historische Vorgingermodell der habs-
burgischen k.u.k.-Monarchie beweist in einfacher und (geographisch)
naheliegender Deutlichkeit, dass an dem multikulturalistisch beschwo-
renen Gesellschaftskonzept Grundsitzliches falsch — und vor allem mit
schidlichen Folgen — konzipiert und konstruiert wird. Der Staat er-
scheint an dieser Stelle mit ebensoviel ambivalenter Qualitiit wie Poten-
tialitit: Das eine Mal tritt er als schiitzende und ordnende Instanz, das
andere Mal als ideologisch motivierte, exkludierend wirkende, flir
Mensch und Gesellschaft destruktive Macht zutage.

Die von Bausinger anhand »kulturwissenschaftlicher« Analyse legi-
timierte Konzeption einer verstaatlichten Gesellschaft, die sich als funk-
tional funktionierende soziale Heterogenitét charakterisieren léft, entfal-
tet ihre diskursive Effizienz mithilfe gegensitzlich gewihlter Begriffe:
»Kohirenz« und »Differenz«, »Durchmischung« und »Entmischung«,
»Unvereinbarkeit« und »Vereinheitlichung«, »Gleichgewicht« und
»Chaos«, »nationalstaatliche Volkstumspolitik« und »in Wirklichkeit
ausgewogene und selbstverstindliche Multikulturalitit« (ebd.) stellen
immer gleichzeitig — sozusagen als negative und positive Abziehbilder
die polar entgegengesetzten Szenarien des Zusammenlebens sowie der
staatlich sanktionierten Gesellschaftsordnung vor Augen des Publikums.
Damit erreicht Bausinger auf wenig Platz die deutliche Differenz der
polar gezeichneten, gesellschaftlichen Konzeptionen sowie die Diskre-
panz zwischen deren unterschiedlichen Realisierungen. Die beiden ge-
sellschaftlichen Organisationsformen werden dabei allerdings nicht als
gegenseitige Relativierungen in einer grundsitzlich vielfiltig, pluralisti-
schen Welt definiert; im Gegenteil werden sie sprachlich — als »Multi-
kulti« — und moralisch — als »ausgewogene und selbstverstindliche Mul-
tikulturalitit« — deutlich qualifiziert und als Gegenteile voneinander ab-
gegrenzt.

143

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Diese diskursive Strategie der gleichzeitigen, kontrastiv beabsichtig-
ten Evokation unterschiedlicher Organisationsméglichkeiten des sozia-
len Zusammenlebens zeigt sich noch subtiler in Bausingers Verwendung
des problematisierten Multikulturalismus-Begriffs: In der stilistischen
Variation von uniiberlegt dffentlichem »Multikulti« (ebd.: 233) gegen-
tiber real gelebter »Multikulturalitit« (ebd.: 234) werden die normativen
Markierungen fiir die »richtige« Gesellschaftsform eingeschrieben. Dis-
kursiv werden hier zwei Fliegen mit einer Klappe geschlagen: Im An-
schluss an die 6ffentlich eingesetzten Begriffe gelingt Bausinger die ex-
plizite Einmischung in die Debatte; anhand der begrifflichen Modifika-
tion dagegen wird im gleichen Zug ein ganz anderes Modell in die Dis-
kussion eingefiihrt, worin sich die Moglichkeit erdffnet, zum gleichen
Thema Anderes zu denken.

Auf dem Boden dieses volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Ent-
wurfs, der soziale Gemeinschaft als unterschiedliche Méglichkeiten der
Inverhiltnissetzungen von Mensch, Gesellschaft und Staat in die geistes-
und sozialwissenschaftliche Diskussion einbringt, wird die im Titel be-
reits vorneweg gesetzte Provokation erst diskursiv »sinn«voll. Die Poin-
te von Bausingers Uberschrift: »Jenseits von Eigensinn: kulturelle Ni-
vellierung als Chance?« liegt in der historisch realisierten Moglichkeit
des menschlichen Zusammenlebens »jenseits« des (unter anderem fach-
historisch) positiv bewerteten »Eigensinns«. Indem Bausinger anhand
seiner Beispicle den Beweis fiihrt, dass die als »Nivellierung« diffamier-
te staatlich-gesellschaftliche Organisation keineswegs als Verlust son-
dern als »Chance« zu verstehen ist, zeigt er, wie »kulturwissenschaft-
lich« relationierendes Denken die Dimensionen von Individuum und
Kollektiv vereint, ohne die eine oder andere Ebene ideologisch zu ver-
einnahmen.

Relationierungen: Menschen, Raume, Umwelten

»Gemeindeforschung wird durch Globalisierungsprozesse nicht obsolet, aber
wenn sie kombiniert wird mit anderen Zugiingen und die Ergebnisse mobiler
Forschungen beriicksichtigt, dann verdndert sie sich. Sie verdndert sich zu
einer Ethnographie lokaler Lebensformen unter Bedingungen der Globalisie-
rung bzw. globaler Lebensformen unter Bedingungen des Lokalen. Denn
Sesshaftigkeit von Menschen, Ortsbezogenheit ihres Denkens, Nahrdumlich-
keit ihrer Beziehungen und Handlungen, wie sie oft der Lebensform Gemeinde
unterstellt werden, waren nie selbstverstindlich und sind es heute erst recht
nicht mehr. Und wo Sesshaftigkeit empirisch feststellbar ist, beginnen damit
erst die Fragen: Wird hier eine freiwillige Option realisiert, oder handelt es
sich um eine unfreiwillige Zumutung fiir Menschen, denen Mobilititsbe-
schrinkungen auferlegt sind? Sesshaftigkeit kann nur interpretiert werden in

144

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Relation zu anderen Miglichkeiten des Raumbezuges. Der britische Kulturso-
ziologe Martin Albrow prognostiziert in einem kiirzlich versffentlichten Auf-
satz, dass sich neue Formen sozialer Ungleichheit entwickeln analog zur Er-
6ffnung oder Beschréinkung von Mobilititschancen — »time-space social strati-
fication< nennt er diesen neuen Modus der Schichtung, der aus ungleichen Zu-
gangsmoglichkeiten zu Verkehrsmitteln, Telekommunikation und Raumnut-
zung resultiert.« (Welz 1998: 191f).

Wie Wolfgang Kaschuba wihlt auch Gisela Welz die disziplindre Pro-
grammatik als Thema fiir ihre Antrittsvorlesung, die sie als Privatdozen-
tin an der Fakultit fiir Sozial- und Verhaltenswissenschaften der Univer-
sitit Tiibingen 1997 vorgetragen hat.” Sie handelt auf gut zwanzig Seiten
die geistes- und sozialwissenschaftlichen wie gesellschaftlichen Veriin-
derungen in einer von Globalisierungsprozessen neu strukturierten Welt
in verweisdichter und empirisch unterlegter Darstellung ab. Ihr konkre-
tes Thema, das sie dabei verfolgt, sind die von den Verinderungen be-
einflussten »lokalen und globalen Lebensformen« (ebd.). Den wenig
spezifizierten noch empirisch gesittigten ethnologisch-anthropolo-
gischen Theoriedebatten der 1990er Jahre, die sie am Anfang ihrer Vor-
lesung kritisch diskutiert, stellt sie eine eigene — in mobiler Feldfor-
schung durchgefiihrte — Untersuchung zum zeitgendssischen Leben auf
einer griechischen Insel gegeniiber.

Welz postuliert aufgrund ihrer empirischen Ergebnisse eine Neude-
finition des »Orts«, die auf zwei grundlegenden Neuperspektivierungen
der kulturorientierten Ethnowissenschaft(en) basiert: Erstens anhand
»einer] Perspektive, die den konkreten Ort als eine von vielen Lokali-
sierungen des Globalen begreift« (ebd.: 191), und zweitens anhand einer
Wendung des Blicks auf die Wirklichkeit, die nur dann zu erreichen ist,
»wenn man als Feldforscher selbst nicht ortsfest bleibt, sondern auf Rei-
sen geht« (ebd.). Entscheidend an und fir diese Art der Forschung ist
nach Welz die Frage nach dem Status und der Bedeutung der erhobenen
Empirie fiir die Individuen. Die Frage richtet sich darauf, ob die Erfah-
rungen und Handlungen der Menschen als »freiwillige Option« oder
»unfreiwillige Zumutung, als Eréffoung von »Mobilititschancen« oder
als »Auferlegung von Mobilititsbeschrinkungen« (ebd.: 192) zu verste-
hen sind. Im Blickwechsel auf die Strukturierung der Gesellschaft, in-
nerhalb derer sich die befragten und beobachteten Individuen bewegen,

3 Publiziert wurde die Antrittsvorlesung — ebenfalls wie diejenige Kaschu-
bas — in der als wichtigste und renommierteste Fachzeitschrift der deutsch-
sprachigen Fachcommunity geltenden »Zeitschrift fiir Volkskunde«, die
vom gemeinsamen Dachverband der »Deutschen Gesellschaft fiir Volks-
kunde« herausgegeben wird.

145

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

gilt das Forschungsinteresse dementsprechend den neuen Formen sozia-
ler Ungleichheit und den neuen Modi der sozialen Schichtung, die in
»ungleichen Zugangsmdoglichkeiten zu Verkehrsmitteln, Telekommuni-
kation und Raumnutzung« (ebd.) angelegt sind.

Gisela Welz profiliert ihre »kulturwissenschaftliche« Darstellung der
untersuchten Wirklichkeit anhand der Kontrastierung gegensitzlicher
disziplindrer Szenarien: Sie stellt der wissenschaftlich fachiibergreifend
gefithrten Theoriediskussion die disziplinir eigene Untersuchung von
konkret und empirisch gewonnenen Forschungserkenntnissen gegen-
tber. Und auch sie induziert in diese Darstellung eine diagnostische, ge-
sellschaftsorientierte Kritik: Anhand der ihrer Thematisierung des Ver-
hiltnisses der Menschen zu ihrer gebauten und natiirlichen Umwelt mit-
einander vernetzte Dimensionen der Realitdt, nimmt Welz eine Vertie-
fung der 6ffentlichen — von ihr als eindimensional und einseitig qualifi-
zierten (ebd.: 180) — Multikulturalititsdiskussion vor. In doppelter An-
kntipfung an die Tagesaktualitit der Globalisierungsdebatte (ebd.: 177f)
und die alltiglich erfahrenen Raum-Zeit-Beziehungen ihrer potentiellen
LeserInnen erhiilt Gisela Welz® Beschreibung von Mobilitét, von davon
beeinflusster sozialer Nidhe und Distanz, von neuen Erfahrungs- und
Bildungsmaoglichkeiten sowie von deren soziostrukturellen Konsequen-
zen eine Plastizitit, die die Plausibilitit der Thematisierungen tiber ihre
argumentative Logik hinaushebt und ihnen eine stirkere Akzeptanz ver-
schafft: Die konkret eingebrachte Empirie innerhalb der relativ stark
abstrahierten, an akademischen Gepflogenheiten orientierten Darstellung
lenkt die Vorstellungskraft des Publikums auf dessen eigene Erfah-
rungsbestinde. Die Allgemeinheit der angesprochenen Phinomene der
Ortsverinderungen, der Telekommunikation, Medialisierung und Ver-
kehrstechnik garantiert die Anschlussméglichkeiten zwischen den Vor-
stellungen des Publikums und den im Vortrag referierten Ausfiihrungen.
Im doppelten Anschluss — an die wissenschaftliche Debatte und an die je
individuell-subjektiven Erfahrungen — biindelt Welz in ihrer Vorlesung
die beiden Striinge und vereinigt sie zu einem einzigen des komplex und
relationierend konzipierten Bilds aktueller Lebensweisen, die sich im-
mer in der flexiblen Verkniipfung von Menschen und ihren sie umge-
benden Riumen realisieren.

146

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Profilierung der Gesellschaft: Differenzierte Integration

»Innen und AuBen bezeichnet ein Problem, das von allen Gesellschaften be-
wiiltigt werden muss. (...) Im Mittelalter wurde Innen und Auflen zentral iiber
»Religion< reguliert; in der Zeit des Industrialismus und Kolonialismus trat
»Rasse« als Unterscheidungskriterium in den Vordergrund; das 19, Jahrhundert
bildete mit »Volk/Nation< wieder eine neue Semantik von Innen und Auflen
aus, die auf einer positiven Bestimmung von Gemeinschaft beruht; und die
modernen Sozialstaaten am Ende des 20. Jahrhunderts stellen derzeit ihren ka-
tegorialen Apparat, mit dem sie versuchen, mit der Differenz umzugehen und
das Eigene vom Fremden zu unterschieden, erneut um: nun auf » Kultur [...].
Die hier von Frank-Olaf Radtke vorgetragene Auffassung kann stellvertretend
fiir eine iiberwiegend von Soziologen und Politologen gefiihrie Debatte stehen,
in der Kultur als Grenzmarkierung gesellschafilicher Inklusions- und Exklu-
sionsverfahren gekennzeichnet und kritisiert wird [...]. Das Konzept der Kultur
erscheint dabei als Fortschreibung rassistischer und nationalistischer Ausgren-
zungsstrategien im neuen Gewand. Ebenso wie diese werde Kultur als Unter-
scheidungsmerkmal zur Einordnung von Menschen in feststehende Kollektive
eingesetzt, Gerade im Diskurs iiber die multikulturelle Gesellschalft sei es nun
salonfihig geworden, bestehende Unterschiede in der Bevilkerung als kultu-
relle zu interpretieren und so andere, vor allem auch soziale und skonomische
Differenzen zu verschleiern. Die Zuschreibung Kultur lege Menschen auf eine
Zugehorigkeit zu ethnischen Herkunfis- und Abstammungsgemeinschaften
fest und sei deshalb in threm Kern ein anti-demokratischer Angriff auf univer-
sale Werte wie Gleichheit und Freiheit. Ganz dhnlich argumentieren franzosi-
sche Kritiker wie Pierre Taguieff, der den Multikulturalismus als >kulturellen
Neo-Rassismus¢ bezeichnet; Kultur erscheint bei ihm als kollektiver »Kerker<,
in dem das Individuum gefangen bleibt und seines Anspruchs aul’ Autonomie
beraubt wird [...].« (Rémhild 1998b: 4)

Regina Romhild steuert 1998 einen Artikel zum Themenheft » Anerken-
nung« des »kuckuck« bei, der auf ihren friiheren Forschungen zur Dis-
sertation iiber »Die Macht des Ethnischen: Grenzfall Russlanddeutsche«
(R&mhild 1998a) basiert. Unter der Uberschrift »Ethnizitit und Ethnisie-
rung. Die gemanagte Kultur als Ausgrenzungsinstrument« bespricht sie
auf fiinf Seiten die geistes- wie sozialwissenschaftliche und gesellschaft-
liche Problematik, »Kultur« in einer spezifischen Definitionsweise als
eingingiges und effizientes Mittel der Ausgrenzung zu fundieren, ins-
trumentalisierbar zu machen und letztlich auch selbst zu instrumentali-
sieren.

Im Anschluss an die direkt an den Anfang ihres Beitrags platzierte
Darstellung soziologischer wie politologischer Thesen zur je histori-
schen Spezifik der Vergesellschaftung setzt Romhild das Thema vom

147

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Umgang mit Differenz ins Zentrum ihrer Ausfiihrungen. Am eigenen
Forschungsbeispiel remigrierter Russlanddeutscher, die zeitgleich mit
einem neuen Nationalisierungsschub nach der deutsch-deutschen Wie-
dervereinigung »als »Aussiedlerc in die Bundesrepublik immigrier[t]en«
(ebd.: 7), diskutiert R&mhild die alltagswirksamen Konsequenzen unter-
schiedlich diszipliniirer wie politischer Diskussionen um »Kultur«. Dass
sie der von ihr ausfiihrlich zitierten Kultur-Konzeption der Soziologie
und Politologie kritisch gegeniibersteht, kennzeichnet Rémhild an erster
Stelle sprachlich: Im Konjunktiv paraphrasiert kiindigt sie den LeserIn-
nen ihres Artikels an, dass sie selbst eine differente Haltung einnehmen
wird.

Im konkreten und direkten Bezug zu aktuell debattierten und &ffent-
lich verbreiteten Wissenschaftsdiskussionen bereitet Romhild die volks-
kundliche Version des Kulturverstindnisses und der davon motivierten
Forschung vor. In Form einer Negativfolie werden die Konzeptionen
von Radtke und Taguieff unter das sich positiv davon abhebende volks-
kundlich-kulturwissenschaftliche Realititsverstindnis gelegt. Uber dem
Bild eines nach innen wie nach auflen geschlossenen Containers, in dem
letztlich autonomielose und kollektiv eingekerkerte Menschen hausen,
entsteht in volkskundlicher Perspektivierung die Kontur cines gesell-
schaftlichen Zusammenhangs, in dem Menschen produktiv mit den sie
voneinander unterscheidenden Differenzen umgehen. Der Nachvollzug
»einer potentiell offenen Alltagskultur« (ebd.) durch Rémhilds Fach
macht die gesellschaftliche Struktur in der Praxis des kontinuierlichen
und konstanten, gemeinsamen Aushandelns von Verschiedenheit und
Ordnung sichtbar:

»Richtet man ndmlich den Blick auf Kultur als Praxis, also auf das, was Men-
schen in ihrem Alltag tun, dann lassen sich gerade auch bei den Russlanddeut-
schen ausgepriigte Traditionen konstruktiver Auseinandersetzung mit fremden
kulturellen Einfliissen entdecken. Aus der Perspektive meiner russlanddeut-
schen Interviewpartner markierte Deutschsein keineswegs immer eine un-
iiberwindliche Grenze gegeniiber dem in der multiethnischen Sowjetunion all-
zeit gegenwirtigen >Fremden«. Trotz Deportation und Stigmatisierung als
Stellvertreter des Kriegsfeinds Deutschland versuchten die meisten Russland-
deutschen, sich iiber lange Zeitrdume erfolgreich mit den vielen anderen in
einem multiethnischen, sowjetischen Alltagsleben zu arrangieren und sich dort
wieder zu beheimaten.« (ebd.: 8)

Rémhild geht in threr Darstellung der alltéiglichen, je individuell prakti-
zierten Aushandlung von Differenz tiber die analytische Nachzeichnung
menschlicher Handlungsgewohnheiten hinaus. Anhand ihrer wechseln-
den Szenerien, die alle das dynamische Miteinander verschiedener Men-

148

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

schen in immer wieder unterschiedlichen Situationen und Konstellatio-
nen aufzeigen, profiliert sie ein Modell von gesellschaftlicher Gemein-
schaft, die sie gleichzeitig als reale Vision qualifiziert. In die Vorstel-
lung dieses funktionsfihigen Gesellschaftsmodells eingeschrieben ist die
Konzeption des sozialen Individuums. Dieses wird — erstens — grund-
sitzlich als Mitglied einer Gesellschaft angesprochen, womit das Indivi-
duum nicht als einzelnes Subjekt vorstellbar sondern immer in Relation
zu anderen Individuen und im Kontext eines Kollektivs gedacht wird.
Zweitens wird der Mensch in dieser sozial definierten Relationierung
mit einer spezifischen Kompetenz charakterisiert: Jeder Mensch ist fi-
hig, mit Differenz gesellschaftlich produktiv umzugehen. Und drittens
enthalten diese Definitionen von Individuum und Gesellschaft spezifi-
sche und gleichzeitig konkret unterschiedlich gestaltbare Anleitungen
fiir ihre Praxis.

Rémhilds begriffliche Wahl in der Darstellung ihrer theoretischen
Begriffsdefinition von »Kultur« wie in der empirischen Fallanalyse ist
bestimmt vom Begriff des »Alltags« als Ort fiir die von allen Gesell-
schaftsmitgliedern zu leistende — weil leistbare — »konstruktive Ausei-
nandersetzung« und die Aufnahme »fremde[r] kulturelle[r] Einfliisse«
(ebd.). Den Ernst und die Normativitit, die Romhild in dieser Begriffs-
wabhl statuiert, belegt der im Aufsatz gefithrte Nachweis bereits gelunge-
ner Beispicle fiir diese Art der konstruktiven Auseinandersetzung:
Menschliche Differenzen bilden »keineswegs [...] eine uniiberwindliche
Grenze« (ebd.), sondern »iiber lange Zeitriume« haben Menschen ge-
zeigt, dass sie »erfolgreich, »sich [...] mit den vielen anderen [...] ar-
rangieren« konnen und es so gelingt, »sich [...] zu beheimaten« (ebd.).
Das heilit: »Alltag«, »subjektive Erfahrung« und »Praxis« bieten das
Grundmaterial, aus dem menschliche Gemeinschaften zusammengesetzt
sind. »Wandel« und »Tradition«, » Widerspriichlichkeit« und »Kommu-
nikation«, »Aushandeln« und »Ubereinkommen«, »Begrenzung« und
»Offenheit« charakterisieren die wesentlichen Prozesse, von denen das
Leben gepriigt ist, und unter dessen Vorgabe das Leben auch fiir alle und
von allen — im Besonderen fiir und von den LeserInnen des Aufsatzes —
gestaltet werden soll.

Ganz im Gegenteil zu den von Rémhild eingangs platzierten Kultur-
konzepten von Ausschluss und Einkerkerung, ersteht bis zum Ende der
Artikels vor den Augen der LeserInnen die »kulturwissenschaftlich«
lancierte wie autorisierte gesellschaftliche Konzeption permanenter
menschlicher, im Alltag gelebter und erfahrener Auseinandersetzung mit
sich selbst und mit anderen. Die Schilderung dieses sozialen Miteinan-
ders ist durchsetzt von Verben, die sprachlich das Prozesshafte und die
Flexibilitit menschlichen Lebens betonen. Alle statischen Substantive

149

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

werden im Satzverlauf durch deren praktische Differenzierung im kon-
kreten Alltag oder durch ein verneinendes Attribut wieder aufgeweicht,
das heifdt prozessualisiert. Konsequent in dieser diskursiven Differenzie-
rungspraxis formuliert sich auch Rémhilds volkskundliche Profilierung
von »Gesellschaft« als differenzierte, integrativ ausgerichtete Verge-
meinschaftung.

Fazit: Wir als Menschen

Armin Nassehi bestimmt in seiner Analyse des modernen soziologi-
schen Diskurses eine grundlegende Ambivalenz, die die »gesamte ge-
sellschaftliche Moderne« — und damit auch deren soziologische Theore-
tisierung — als »Grundnarrativ« durchzieht (vgl. Nassehi 2006: 21). Die
Ambivalenz liegt in der Gleichzeitigkeit zweier ganz unterschiedlich
ausgerichteter Diskurse, welche sind: »der Diskurs der Freiheit und der
individuellen Zurechnung von Sinn auf der einen Seite und der Diszipli-
nierungsdiskurs auf der anderen Seite« (ebd.: Hervorhebung se). Die
Spannung, die aus dieser Doppelung erwichst, schligt sich sozialwis-
senschaftlich als Problematisierung der »Integration« nieder. Egal, wel-
che Losungen fiir die Verbindung oder Harmonisierung der beiden Dis-
kurse von unterschiedlichen Soziologen entworfen wurden, entschei-
dend und charakteristisch fiir alle ist der ihnen gemeinsame »Horizont
auf die normative Integration von gleichzeitig Unterschiedlichem«
(ebd.; Hervorhebung i.0.). Das heifit: »Die Idee der normativen Integra-
tion der Gesellschaft darf seitdem als bisweilen eher implizite, zumeist
ziemlich explizite conditio sine qua non gesellschaftlicher Ordnung an-
gesehen werden.« (ebd.; Hervorhebung i.0.)

Was Nassehi fiir die Soziologie statuiert, gilt gleichzeitig fiir die
geistes- und gesellschaftswissenschaftliche Disziplin der Volkskunde.
Im Versuch, den zugrundeliegenden Mustern fiir die Praxis und Produk-
tion menschlicher AkteurInnen auf die Spur zu kommen, thematisiert die
Volkskunde die Frage, was das »Wir als Menschen« charakterisiert, de-
finiert und formiert, Vor dem Horizont eines spannungsvollen Verhilt-
nisses zwischen dem Menschen als freiheitliches Subjekt und seiner un-
hintergehbaren Einbindung sowie Prigung durch einen sozialen wie
physisch-materiellen Kontext fahnden die VolkskundlerInnen nach deut-
und erklirbaren Manifestationen dieser ambivalenten Existenz, die sie
forschend zu verstehen versuchen.

Mithilfe des relationierenden Kulturbegriffs gelingt der Volkskunde
die Thematisierung des bereits in die Frage von »Wir als Menschen«
eingeschriebenen Relationalitit des (modernen) Menschseins. Die »kul-
turwissenschaftliche« Perspektive auf das »Wir als Menschen« erfasst

150

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

die elementaren Beziehungen — zu sich selbst, zu anderen Menschen, zu
Gruppen, zur Gemeinschaft als Gesellschaft und Staat sowie zur natiirli-
chen Physis — sowohl als einzelne wie auch in ihrer vernetzten Gesamt-
heit. Das Interesse fiir die unterschiedlichen Inverhiltnissetzungen der
Menschen definiert das »Wir als Menschen« im Sinne eines »Wir als
soziale Wesen«. Das »kulturwissenschaftliche« Wissen konzentriert sich
konsequent auf die Komplexitiit gesellschafilicher Wirklichkeit, da das
Menschsein in seiner konkreten Manifestation fiir den Menschen nicht
anders als in dessen »sozialer« Dimension fass- und denkbar wird.

Die Pointe des »kulturwissenschaftlichen« Wissens qualifiziert sich
in dessen Konzentration auf die Relationalitit und die Relationierung
menschlicher Existenz. Deshalb bespricht, reflektiert und demonstriert
gerade die volkskundliche Programmatik ganz zentral und konstant die-
se grundsitzliche Charakteristik ihres Denkens. Zum Thema fachlicher
Selbstdarstellungen wird dementsprechend konsequent die Frage nach
dem Verstindnis des Selbst — sei es als Subjekt, als Forscherln, als
VolkskundlerIn, als KulturwissenschaftlerIn, als ethnisch, national oder
sozial definiertes Gruppen- und Gesellschaftsmitglied — in Relation zu
seinem historischen, geographischen und sozialen Kontext. In Bearbei-
tung des Spannungsverhiltnisses zwischen Individuum (als freiheitli-
chem Subjekt) und Kollektiv (als das Individuum normierender und in-
tegrierender Instanz), das dem (modernen) Menschen als Grundlage sei-
ner Existenz gegeben ist, entwerfen die VolkskundlerInnen mithilfe des
relationierenden Kulturbegriffs ein Gesellschaftsbild der »differenzier-
ten Integration«. Thr »kulturwissenschaftlicher« Entwurf der Gesell-
schaft vereinigt gleichzeitig die analytisch-deskriptive Repriisentation
der sozialen Wirklichkeit sowie das idealiter gedachte und normativ in-
tendierte Modell einer in der spdten Moderne realisierbaren Gesell-
schaft. Damit problematisieren und 16sen die VolkskundlerInnen gleich-
zeitig die Ambivalenz der von Nassehi diagnostizierten »normativen In-
tegration von gleichzeitig Unterschiedlichem«, die ihrem Denken — als
»modernes« — grundsitzlich unterlegt ist,

Mit dieser komplexen Relationierung anhand ihres Kulturbegriffs in-
tendieren die Fachvertreterlnnen eine prominente und selbstbewusste
Platzierung des volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Wissens, die in
der Wahl des programmatischen Textgenre seine Aussagekraft noch er-
héht: In ihrem forschenden Blick auf sich selbst »als Menschen« wen-
den die Volkskundlerlnnen als »Kulturwissenschaftlerlnnen« ihr Au-
genmerk — in wechselnder Perspektive auf verschiedene europdische
Riume — grundsitzlich und immer wieder auf die eigene (nationale) Ge-
sellschaft. Mit dieser kombinierten Verschiebung der Blickwinkel ge-
lingt eine Pointierung des als komplex charakterisierten Gesellschafts-

151

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

modells, wodurch sich die Prignanz und das diskursive Gewicht des — in
gemeinsamer gesellschaftlicher Praxis zu erreichende — Ordnungsmo-
dells einer »differenziert integrierten Gesellschaft« erhaht.

Resumée: Die »Gesellschaft«
als Gegenstand der volkskundlichen Wissensarbeit

Der entscheidende Punkt, der als erstes und zentrales Resumée der mi-
kroanalytischen Untersuchung des volkskundlichen Wissens gelten
kann, liegt in der spezifischen Fokussierung und Gegenstandskonstruk-
tion durch die Fachvertreterlnnen: Der Gegenstand, den die Volkskund-
lerInnen in ihrem Sprechen hervorbringen, ist derjenige der »Gesell-
schaft«. Entgegen der expliziten Positionierung von »Kultur« als Per-
spektive und Objekt des volkskundlichen Forschens (vgl. Kaschuba
1999: 11ff), zeigt die diskursanalytische Untersuchung, dass die »Ge-
sellschaft« — nicht »Kultur« — den fokussierten, allerdings »unbemerk-
ten« (vgl. Nassehi 2006: 16) Gegenstand des volkskundlichen Diskurses
darstellt,

»Rultur« spielt die Schlisselrolle in der Vernetzung der unter-
schiedlichen Dimensionen, die dem Gegenstand der »Gesellschaft«
eigen sind. Mit dem Menschen als »Subjekt« im analytischen Zentrum
werden alle anderen davon abhiingigen Ebenen gesellschaftlicher Reali-
tit zu thm — dem Menschen — in Bezichung gebracht. Daraus entsteht
ein dichtes Netz von Relationierungen, die Auskunft dartiber geben, in
welches Verhiltnis der Mensch zu sich selbst, zu anderen Menschen
oder Gruppen, zur Gesellschaft bzw. zum Staat als abstrakte und recht-
lich gefasste strukturelle Umgebung und letztlich auch zur physischen
Umwelt gesetzt wird, und dies je nach historischem und geographischem
Kontext, der die Menschen umgibt. Die verschiedenen Felder gesell-
schaftlicher Realisierungen rund um den Menschen werden im volks-
kundlichen Reden als komplexes, sich gegenseitig bedingendes — ohne
linear kausal strukturiert zu sein —, Deutung verleithendes und Deutung
ermdglichendes — das heilit sowohl bedeutungsvolles wie auch mehrdeu-
tiges — historisch kontextualisiertes und wandelbares Geflecht von unter-
schiedlichsten Bezichungen und Relationierungen konzipiert,

Den Ausgangspunkt jeder volkskundlichen Fragestellung und For-
schung markiert aufgrund des analytischen Fixpunktes das »Wir« im
Sinne des Menschen als Subjekt. Im kollektiven »Wir« der Volkskunde
verbindet sich das — allgemein gesetzte — Interesse der ForscherInnen fiir
das eigene Dasein in d(ies)er Welt mit demjenigen der Untersuchten so-
wie der LeserInnen. Anhand dieser Kollektivsetzung eines an sich selbst
interessierten — und damit auch selbstreflexiven — » Wir« im Zentrum der

152

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Forschung erreichen die Volkskundlerlnnen zudem die erkenntnistheo-
retisch vorausgesetzte Einheit der ForscherInnen mit ihrem Feld (vgl.
Welz 1998: 180ff). In dieser Verallgemeinerung ihres Erkenntnisinteres-
ses als Frage nach dem »Wir und die Welt«, das schon fast banal er-
scheint, manifestiert sich das basale, fiir das volkskundliche Wissen
konstitutive Verstindnis vom menschlichen Subjekt als sozialem Indivi-
duum. Der Mensch als Subjekt wird nie ohne Andere oder Anderes ge-
dacht und denkbar. Die Relationierung als grundsitzliches Charakte-
ristikum volkskundlichen Arbeitens bildet dementsprechend sowohl die
Konsequenz als auch die Ausgangslage jeder analytischen Strukturie-
rung im fachlichen Diskurs. Was in diesem Sinn filir den volkskundli-
chen Diskurs gilt, hat Armin Nassehi fiir den soziologischen Diskurs der
Moderne analytisch herausgearbeitet: »Zwar galt und gilt selbstverstind-
lich der Mensch als das Subjekt der Welt, aber als ein vergesellschafte-
tes Subjekt, was seinen Subjektstatus unbemerkt korrumpiert.« (Nassehi
2006: 16; Hervorhebung 1.0.)

In dieser — diskursiv hergestellten und gleichzeitig verborgenen —
Konzeptualisierung des Menschen als grundsitzlich gesellschaftliches
und vergesellschaftetes Wesen wird eine funktionale Perspektive er-
kennbar, die die Herstellung des volkskundlichen Wissens steuert: Unter
dem heimlichen Fokus auf ein idealiter entworfenes Gesellschaftsmodell
zeichnet die Volkskunde normative Bildausschnitte des sozialen Lebens,
die auf eine orientierende Selbstdeutung des gesellschaftlichen Ganzen
ausgerichtet sind. Das heiit — in umgekehrter Formulierung —, die ge-
sellschaftliche Ordnung leitet die Herstellung des volkskundlichen Wis-
sens als dessen konstantem, aber implizitem Fokus an. Die »richtige« ge-
sellschaftliche Ordnung perspektiviert und funktionalisiert in diesem
(diskursiv durchgesetzten) Sinn die gesellschattliche Selbstorganisation
und -reproduktion durch die volkskundlich interpretierte Selbstbeschrei-
bung als letztes Ziel ihrer fachlichen Erkenntnisse.

Dieser umfassende und ganzheitlich ausgerichtete Anspruch der
Volkskunde zeigt sich in der Positionierung ihrer eigenen Forschungen.
Diese sind nicht im Sinne einer je spezifisch und partiell ausgerichteten
Problemdiskussion gedacht: sondern aufgrund der normativen Gegen-
standskonstruktion der »Gesellschaft« durch die Volkskunde fungieren
alle Studien als Fallbeispiele fiir die ganzheitliche Neumodellierung der
Gesellschaft als integrierte und integrative Differenz im Sinn und zum
Ziel einer differenzierten Integration der Gesellschaft. Allen — oben zi-
tierten — Beitrigen ist deshalb in diskursiv angeleiteter Sinnkonstruktion
das Bemiihen gemeinsam, anhand der unterschiedlichen Relationierung-
en, aus denen sich die Wirklichkeit herstellt, das Bild und Modell einer

153

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

»demokratischen«, »aufgeklirten«, differenziert integrierten Gesell-
schaft denk- und erreichbar werden zu lassen.

Die drei untersuchten Forschungsfelder reprisentieren konsequent
die drei grundsitzlichen Dimensionierungen, die als Charakteristik der
Volkskunde in Sinn und Funktion einer relationierenden »Kulturwissen-
schaft« gelten kénnen: Die disziplinire Programmatik konzentriert sich
auf den Kern jeglicher Sozialitit, indem sie ihren Schwerpunkt auf das
Verhiiltnis von Mensch(en) zu Mensch(en) ausrichtet. Im »Wir und die
Anderen« konzipiert sie ein komplexes Ganzes, das die Menschen als
Individuum, als Gruppe, als Gesellschaft und als (nationalen) Staat zu-
sammenbindet. Die Sachkulturforschung ergiéinzt diesen Schwerpunkt
um denjenigen der Beziehung zwischen den Menschen und der sie um-
gebenden Materialitit. Indem die FachvertreterInnen diese Beziehung
volkskundlich relational denken, kommen vor dem Horizont des »Wir
und die Dinge« sowohl die »Dinge« als vom Menschen Hergestellte wie
auch als thm Entgegengesetzte in den Forschungsblick. Die Stadtfor-
schung als »Wir und die Physis« letztlich bringt die Abhdngigkeit — so-
wie der davon motivierte Versuch des Unabhiingigwerdens — der Men-
schen von der Physis des Raums und der Zeit zur Sprache, die grund-
sitzlich zwar als die auch ohne Menschen bestehende Grundlagen der
Welt verstanden aber ohne Beziechung zum Menschen nicht real er-
forscht werden kénnen.

Das innerhalb dieser Forschungsfelder sichtbar werdende Geflecht
gesellschaftlicher Realitit bewerten die VolkskundlerInnen als wider-
spriichliches, intransparentes sowie unhintergehbares Bedingungs- und
Maglichkeitsfeld von menschlicher Existenz. Die Art des volkskundli-
chen Wissens, dieses dichte Geflecht beschreibend, analytisch, reflexiv
und kritisch nachzuzeichnen, dient der komplexen Relationierung
menschlicher Praxis, Erfahrung und Kontextualisierung im Fokus der
»richtigen«  gesellschaftlichen Ordnung. Das volkskundlich-kultur-
wissenschaftliche Wissen erhiilt dadurch die Qualitit von informieren-
dem und darin Orientierung stiftendem Wissen, das auf die Erreichung
des ideal gedachten, real zu manifestierenden Gesellschaftszustands
ausgerichtet ist. Volkskundliche »Kultur«-Konstruktionen enthalten und
entfalten somit eine doppelte Dimension: Einerseits beinhaltet die Dop-
pelung die Konstruktion von »Kultur« als ideale Ordnung der Gesell-
schaft — im Sinne eines Genetivus obiectivus. Andererseits entfaltet sich
in dem Doppelbegriff die Konstruktion des Gegenstands »Gesellschaft«
anhand von »Kultur« — als Genetivus subiectivus. Damit erreichen die
VolkskundlerInnen Zweifaches: Gesellschaft wird tiberhaupt erst denk-,
vorstell- und verinderbar durch die volkskundlich-kulturwissenschaft-
liche Formierung des Gegenstands »Gesellschaft«.

154

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Was Ulrich Beck und Wolfgang Bonf} als Konsequenzen der »refle-
xiven Moderne« fiir das Subjekt und dessen Subjektivitiit festgehalten
haben, bildet die Pramissen flir das ambivalent definierte Gesellschafts-
konzept der Volkskunde als »differenzierte Integration«: Die Individua-
lisierung innerhalb eines sozialen Kontextes beinhaltet sozusagen als
Kehrseite der Medaille,

»ndass die Grenziiberschreitungen und Grenzaufhebungen der oder des einen
Grenzsetzungen und Grenzvorgaben fiir den anderen bedeuten. Die Vervielfil-
tigung von Nebenfolgen der Individualisierung erzeugt und verstirkt also
Asymmetrien, das heilit: Individualisierungstiter sind zugleich Individualisie-
rungsopfer, und die Moglichkeiten des einen sind die Unméglichkeiten des
anderen.« (Beck/Bonf3 2001: 43f; Hervorhebungen i.0.)

Beck und Bonf3 folgern daraus, dass sich die Sozialwissenschaft entspre-
chenden Herausforderungen gegentibergestellt sicht:

»Derartige asymmetrische Verhiltnisse im Zuwachs von Freiheitsgewinnen
und Freiheitsverlusten miissen empirisch wie theoretisch neu durchdacht und
konzeptualisiert werden. Und dies aul dem Hintergrund der Grundannahme,
dass das reflexive moderne Subjekt sein Netzwerk freiert (und aufrechterhilt),
wiithrend das einfach moderne Subjekt sein Netzwerk innerhalb vorgegebener
Grenzen interpretiert.« (ebd.)

Konsequent beschreiben und konzipieren die Volkskundlerlnnen ihren
Gegenstand der »Gesellschaft« in einem Doppelcharakter aus einzelnen
Individuen und einem individuell differenzierten Kollektiv.

Dieses ambivalente Bild gesellschaftlicher Ordnung erméglicht es
der Volkskunde, dem politischen Postulat von individuellen Rechten —
auf Subjektivitit und Anderssein — zu entsprechen, und dennoch gleich-
zeitig ein einigendes Modell kollektiver Gesellschaftsordnung vorzustel-
len. Die Ambivalenz der »differenzierten Integration«, die das Fach in
seinen Gesellschaftsentwurf einschreibt, muss konstant plausibilisiert
werden. Die VolkskundlerInnen (re-)prisentieren deshalb die gesell-
schaftliche Wirklichkeit immer als komplexe Realitit; das heifit als Ge-
sellschaft, die mehrdeutig und vielschichtig sowie unabschlieffbar und
widerspriichlich existiert und funktioniert. Mit der Ambivalenz einer
»differenzierten Integration« — die sowohl dem Individuum als auch
dem Kollektiv zu entsprechen versucht — balancieren die Fachvertre-
terlnnen die konstant bestehende Spannung eines solchen Gesell-
schaftsmodells, wie sie oben bereits mit Beck und Bonf beschrieben
wurde. Das Risiko der ambivalenten Konstruktion bearbeiten die Volks-
kundlerInnen anhand ihrer spezifischen, konkreten Themenwahlen: Der

155

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Einbezug von gesellschaftlichen Beispielen, deren Ordnung und Organi-
sation in der physischen Vernichtung vieler Menschen resultiert(e) — wie
sie sowohl in Deutschland wihrend des Nationalsozialismus als auch in
anderen europdischen Staaten nach dem Fall des Eisernen Vorhangs
manifest wurden —, dient der Volkskunde als abschreckende Vorlage -
und moralisches Mahnmal — gegeniiber staatlich sanktionierten Eindeu-
tigkeiten, denen die Fachvertreterlnnen mit konkretem, alltagsnahem
Forschungsmaterial zur freiheitlich-befreienden Konzeption einer dyna-
mischen, flexiblen, aufgeklirten, offenen und diversifizierten Gesell-
schaft aus selbstverantwortlichen BiirgerInnen entgegentreten.

Durch die grofle Nihe zwischen den volkskundlichen Forschungs-
themen und den erlebten Alltagserfahrungen der »Vielen« spiegelt die
Disziplin deren Realitit und transformiert sie anhand der »kulturanalyti-
schen« Bearbeitung zu einem handlungsorientierenden Leitbild in Form
einer spezifischen gesellschaftlichen Rationalitit: Der immer wieder neu
konkretisierte Entwurf einer »differenziert integrierten« Gesellschaft re-
agiert auf die Anforderungen einer global sich verindernden Welt, in-
dem er deren Konsequenzen — in Form neuer Migrationen, neuer politi-
scher Systeme, neuer wirtschaftlicher und internationaler Vernetzungen,
neuer medialer Moglichkeiten und Ahnlichem — als spezifische Themen-
setzungen auf die fachliche Forschungsagenda der Volkskunde setzt,
Die Kriterien fiir die Wahl und Formierung eines Wirklichkeitsbereichs
als volkskundliches Forschungsthema bilden die analytische Transpa-
renz herstellende »Kultur«-Analyse zum Zweck der Erweiterung der
Handlungsriume und -potentiale der Gesellschaftsmitglieder. Weder in-
dividuelle noch kollektiv gesellschaftliche Praxis wird in diesem »kul-
turwissenschaftlichen« Sinn einfach steuer- und gestaltbar, sondern an-
hand des komplexen »kulturwissenschaftlichen« Zugriffs versteh- und
verinderbar. Die analytische Fixierung des Menschen im Zentrum jegli-
cher volkskundlicher Forschung beinhaltet so gleichzeitig die gesell-
schafispolitische Zentrierung des Individuums. In ihrer Adressierung al-
ler méglichen offentlichen Instanzen und Personen als ihr Publikum
vermitteln die VolkskundlerInnen ein Verstindnis von Subjekten, die in
ihrer je eigenen Normalitiit — gerade auch im Falle der Abweichung —
das Recht auf diese Individualitit beanspruchen diirfen und sollen. Die
Forderung nach gesellschaftsvertriglicher Einbindung der Individuen
formuliert die Volkskunde als das individuelle Recht auf Eigen-Sinn
(vgl. Bausinger 1995): In der Betonung der je subjektiven Erfahrungen
und Sinnkonstruktionen dokumentiert, demonstriert und implementiert
die Volkskunde das »Recht zum Anderssein« (vgl. Kramer 1997) mit
der »ethischen« Grundierung einer empirisch fassbaren Unterschiedlich-
keit der Menschen (vgl. Bausinger 1995: 229).

156

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Die »heimliche« Fokussierung auf die »richtige« Ordnung der Ge-
sellschaft fithrt zu einem fachlichen Forschungsgestus, der sich zuweilen
in der politisch korrekten Litanei einschldgiger Formeln erschépft. Zi-
tiert werden dann die »komplexe Ordnungy, die »Widerstindigkeit« und
»Widerspriichlichkeit« des Lebens, die »Heterogenitit« sozialer Schich-
tung und »Lebensstile«, die »Subjektivitit« jeglicher Lebenspraxis und
die »Vielfalt« und »Vielschichtigkeit« gesellschaftlicher »Sinnkomple-
xe«, die mit einzelnen, ohne Verweis auf irgendwelche Quellen verwen-
deten Wirklichkeitsfragmenten illustriert und argumentativ zu einem wis-
senschaftlichen Text montiert werden. Diese in elaboriertem Fachjargon
und unter Einbezug aller diskursiven Formationselemente hergestellten
Beitriige unterliegen allerdings der Gefahr substanz- und rezeptionslos
werdender AuBerungen, da die intersubjektive Nachvollzichbarkeit und
die intendierte Transparenz komplexer Wirklichkeit nicht garantiert
werden kénnen.

Die Plausibilisierung der volkskundlichen Risikobearbeitung ihres
ambivalent konstruierten Gesellschaftsmodells der »differenzierten Inte-
gration« basiert auf einer — beispielsweise im »folkloristischen« Exzess
konkretisierten und dramatisierten — Ubertragung des Sprichworts » Was
Du nicht willst, das man Dir tu, das fiig” auch keinem Andern zu«, Ent-
sprechend oft erscheinen die Themen der exklusiv-exkludierenden
»Ethnizitit«, der »nationalen Identitiitskonstruktion«, der »volkskultu-
rellen Mythen«, des diversifizierten »Lebensstils«, der »subjektiven
Sinndeutung«, des sozial strukturierten »Umgangs mit Natur und Um-
welt, des »Transnationalismus«, der »Interkulturalitit« und letztlich
auch des »Kulturalismus« auf der volkskundlichen Forschungsagenda
am Ende des 20. Jahrhunderts. So dezidiert die Fachvertreterlnnen dis-
kursiv gegen (diese) Ideologien und ldeologisierungen auftreten, so
pragmatisch ist ithre gesellschaftliche Stabilisierung ausgerichtet: In der
konstanten, theoretischen wie empirischen Aufrechterhaltung von Ambi-
valenz und Widerspriichlichkeit, die anhand der Diskurspraxis konstant
und prozeduralisiert in die fachliche Episteme eingeschrieben werden,
sind nur praktische, situationsadiquate, kompromissorientierte Gesell-
schaftslésungen denk- und vorstellbar.

Das volkskundliche Formationsfeld

Die Krise und Konkurrenz, in der sich neben den anderen wissenschaft-
lichen Institutionen am Ende des 20. Jahrhunderts auch die Volkskunde
befindet, griinden weniger in der qualitativen Unsicherheit des je her-

vorgebrachten Wissens als vielmehr in der Vielfalt der zeitgendssischen

157

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Denk- und Wissensmdoglichkeiten (vgl. Nowotny 1999: 44f). In dieser
Vielfalt der Maglichkeiten liegt nicht nur eine inhaltliche Potenzierung
der inhdrenten Bedeutung — die einer Eindeutigkeit bzw. sicheren Aus-
sagekraft des Wissens entgegensteht — sondern auch eine Vervielfilti-
gung der legitimen Rede- und Deutungspositionen, Es besteht zu dieser
Zeit kein einheitliches und fixiertes, gesellschaftlich sanktioniertes Deu-
tungsprimat (mehr), das seinen RezipientInnen feste, autoritire und so-
zial autorisierte Denkpositionen prisentiert oder solche priferiert. Jede
Institution und jede/r RednerIn muss deshalb immer wieder um die Legi-
timitit und die Absicherung ihrer (Sprech-)Position besorgt sein: das
heifit, jede Institution und jede/r RednerIn muss in der Praxis seines Re-
dens und Denkens aktiv darum bemiiht sein, die eigene Sprechsituation
zu stabilisieren und fir ein Legitimitit erzeugendes Publikum sorgen.
Demgegeniiber bildet gleichzeitig die Formierung von Redezusammen-
hingen und Sprechpositionen in der Gestalt wissenschaftlicher Diszipli-
nen noch immer eine funktionierende Strategie der Legitimititsabsiche-
rung (vgl. Toulmin 2005).

Aufgrund dieses ambivalent instabilen Kontextes, der zwischen der
Neu- und der Re-Etablierung der legitimen Autoritit des jeweiligen
facheigenen Wissens schwankt, richtet sich die diskursanalytische Per-
spektive, die sich fiir die Art und Qualitit des volkskundlich-kultur-
wissenschaftlichen Wissens interessiert, noch einmal neu aus: »The fo-
cus of sociological analysis must therefore increasingly be the peculiar
nature and function of knowledge in social relations as well as the car-
riers of such knowledge together with the resulting changes in power re-
lations and sources of social conflict.« (Stehr 2005: 115) Zum bisherigen
Blick auf »Kultur« als gesellschaftsformierender Begriff tritt dement-
sprechend ein zweiter hinzu, der sich auf das volkskundliche Wissen als
fachlich institutionalisierte Diskurspraxis konzentriert. Gemeint ist da-
mit der diskursanalytische Nachvollzug einer spezifischen Strukturie-
rung volkskundlicher Sprechpraxis im Rahmen und mit dem Resultat
einer eigenen Wissensformation. Im Kontext eines diszipliniren Kon-
kurrenzfelds, in das sich die Volkskunde am Ende des Jahrhunderts ge-
stellt sicht, interessieren die inneren und dufleren Differenzsetzungen,
die die FachvertreterInnen zugunsten eines typisch eigenen diszipliniren
Profils sowie zugunsten dessen Konsistenz und Substanz einfiithren
(miissen). Zudem bestimmt die folgende Untersuchung der volkskundli-
chen Publikationen das Ziel einer analytischen Beschreibung des fachli-
chen »Formationsfelds« (vgl. Foucault 1997: 156), innerhalb dessen sich
die Volkskundlerlnnen denkend und redend bewegen. Von welchen
»Achsen« dieses Feld konturiert und gesichert wird, bildet einen
Schwerpunkt der folgenden Analyse. Und es steht zur Frage, anhand

158

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

welcher leitenden Differenzen und mithilfe welcher »Formationsregel«
(vgl. Foucault 1997: 58) in volkskundlicher Diskurspraxis der diszipli-
nire Rahmen gesetzt wird, innerhalb dessen sich die fachlichen AuBe-
rungen zu »wahrheitsgemifien« und »sinnvollen« Aussagen der Diszi-
plin transformieren.

Den Schwerpunkt dieses zweiten Teils der »Kultur«-Konstruktionen
bildet konsequent die analytische Orientierung darauf, wie die volks-
kundliche Wissensarbeit ein spezifisch disziplindres Formationsfeld
konstruiert, das das Fach in der Folge fiir seine institutionelle Zukunfts-
sicherung instrumentell einzusetzen versucht.

Innere und duBere Differenz(setzung)en:
Interne Differenzierung — externe Oppositionierung

Allen gemeinsam ist im volkskundlichen Denkkontext — wie im ersten
Teil des diskursanalytischen Nachvollzugs erkennbar wurde — die Ver-
wendung von »Kultur« als relationierendem Analyseinstrument. Damit
ist den FachvertreterInnen eine grundlegende Strukturierung ihrer inhalt-
lichen wie identitiren Facharbeit zur stabilisierenden Homogenisierung
an die Hand gegeben. Thr analytisches Forschungsset und ihr selbstfor-
mierendes Identititsinstrument finden die Volkskundlerlnnen im »Kul-
turbegriff« zusammengefasst, der als Formel sowohl die komplexe Rea-
litatserschliessung als auch deren Formulierung im Sinn und zum Ziel
einer (»aufgeklirten«) gesellschaftlichen Ordnung erméglicht. Als Rela-
tionierungsformel bringt der Kulturbegriff sowohl den jeweiligen
Gegenstand und dessen Profil mit der Form und Position des Faches in
einen — ebenfalls komplex — miteinander verbundenen Zusammenhang.
Allen gemeinsam ist dementsprechend auch die Vorstellung vom — im-
mer wieder zu entwerfenden — Profil der Gesellschaft als differenzierte
Integration aller in eine (rdumlich-staatlich verfasste) Gemeinschaft.

Trotz Eimigkeit hinsichtlich dieser Fokussierung ihrer Wissensproduk-
tion zeigt sich eine innerfachliche Heterogenitit, die einzelnen Relatio-
nierungsfelder zu denken und zu gewichten. Und in den Blick kommen
unter diesem Motto auch die Gegner eines solchen »integrierten Diffe-
renzmodells«. Dementsprechend verwenden die VolkskundlerInnen
einen nicht unwesentlichen Teil ihrer Denk- und Argumentationsenergie
auf innere wie duBere Grenzsetzungen (vgl. Wegmann 1999: 260)." Die

4  Der Aufgabe der Grenzsetzung sehen sich auch alle anderen Disziplinen
gegeniibergestellt, wie es beispielsweise Nikolaus Wegmann fiir die (deut-
sche) Literaturwissenschaft beschreibt: »Fiir die Literaturwissenschaft ist
die Frage nach ihren Fachgrenzen ein immer wiederkehrender Anstol3 zur
Beschreibung der eigenen disziplindren Identitit. Das gilt auch in der ak-

159

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Verhandlung der Grenzen beinhaltet nicht allein die konturgebende Pro-
filierung der Disziplin sondern ebenso stark die Sicherung der inneren
Substanz des Fachs.

Interne Differenzierung

Im Blick auf die Widerreden, Modifikationen, Bestitigungen und Pro-
teste, die im fachlichen Reden — egal ob im Feld der Programmatik, der
Sachkulturforschung oder der Stadtethnologie — immer wieder zutage
treten, soll im Folgenden nachvollzogen werden, wie sich die fachinter-
nen Uneinigkeiten im disziplindren Wissen manifestieren.

»Kultur«: als Zugang zu menschlicher Praxis

Carola Lipp hat sich in einem eigenen Artikel, der als Beitrag zum
geschichtswissenschaftlichen Sonderband »Kulturgeschichte Heute«
1998 erschienen ist, mit der »aktuellen deutschen Debatte um das Ver-
hiltnis von Kultur, Sozialgeschichte und Historischer Anthropologie
bzw. Alltagsgeschichte« auseinandergesetzt (Lipp 1996: 78).° In dem
dicht und detailliert gearbeiteten Artikel, der unter der titelgebenden
Perspektive »Politische Kultur oder das Politische und Gesellschaftliche
in der Kultur« steht, beschiftigt sich Lipp an verschiedenen Stellen ex-
plizit mit den Thesen und Konzeptualisierungen von Wolfgang Kaschu-
bas Kulturalismus-Beitrag und manifestiert darin ihre nach innen — in
die Volkskunde — wie nach aufien — gegentiber der Geschichts- und Poli-
tikwissenschaft sowie der Soziologie, die sie in ihre Diskussion einbe-
zieht — gesetzten Grenzen fachlich »sinnvoller« Denkpraxis. Lipp kriti-
siert grundsitzlich die »argumentativen Inkonsistenzen« (Lipp 1996:
78), die sowohl in Kaschubas wie auch in den anderen Artikeln rund um

tuellen Situation: Wenn stindig weitere Paralleldisziplinen und immer
neue Paradigmen ausformuliert werden, stellt sich gleichsam im Riicken
dieser allseitigen Veriinderungen noch dringlicher die Frage, wo sich in all
dem signifikante Trennlinien lokalisieren lassen. [...] Typischerweise ver-
steht man im Kontext der Wissenschaftsgeschichte »Fachgrenze« als eine
Abgrenzung nach auBBen. Hier interessieren jedoch Grenzziehungen inner-
halb des Fachs. Man kann dann z.B. nach Fachgegenstinden oder Schul-
bildungen unterscheiden oder auch [...] die Differenz von Zentrum und Pe-
ripherie anlegen.« (Wegmann 1999: 260)

5 Zudieser Debatte zihlt Lipp neben Beitriigen von Ute Daniel, Richard van
Diilmen, Paul Jelavich und Roland Sieder, die alle zwischen 1993 und
1995 in der geschichtswissenschaftlichen Zeitschrift »Geschichte und Ge-
sellschaft« verdffentlicht wurden, auch den Kulturalismus-Beitrag von
Wolfgang Kaschuba, der unter dem Titel »Kulturalismus: Kultur statt Ge-
sellschaft?« ebenfalls 1995 in dieser Zeitschrift abgedruckt wurde.

160

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

den »Zusammenhang von Politik, Gesellschaft und Kultur in neueren
Kulturtheorien und Geschichtskonzepten« (ebd.) zu finden sind.

Einer der wesentlichen Punkte, die ihre Kritik an Wolfgang Kaschu-
bas Beitrag herausfordern, bildet die Theoretisierung der soziokulturel-
len Wirklichkeit:

»Eine Kritik der Kulturalismuskritik muss sich deshalb an das halten, was der
Autor selbst theoretisch zum Verhiltnis Kultur-Gesellschaft anbietet. Wenn
z.B. vorgeschlagen wird, analog zur sozialhistorischen Ungleichheitsforschung
rsoziale Unterschiede, Unterscheidung der Geschlechter und kulturelle Diffe-
renzen¢ als »Leitkoordinaten< der kulturwissenschaftlichen Analyse zu setzen,
fragt man sich, was der Begriff >kulturell« beinhaltet. Die Differenz der Ge-
schlechter wird offensichtlich weder kulturell noch sozial verstanden, und
auch das Verhiltnis der Kultur zum Sozialen bleibt unklar. Liest man weiter,
dass »Kultur nicht als gesonderte[r] Gegenstand, sondern lediglich als Perspek-
tive(, als »eine spezifische Sicht auf und von Gesellschaft« oder als »neue[r]
Blickwinkel auf gesellschaftliche Prozesse« definiert wird, erscheint Kultur als
analytischer Begriff eigentlich tberfliissig, denn sie ist. so gesehen, kaum
mehr als ein Reflex sozialer Strukturen.« (ebd.: 96)

Lipp kommentiert in dieser Passage sowohl die analytische (Un-)Klar-
heit und fehlende Trennschirfe in der jeweiligen Begriffsdefinition als
auch den inhaltlichen Gehalt, der den Konzepten Substanz und Kontur
verleihen sollte. Sie kritisiert, dass »Kultur« in Kaschubas Argumenta-
tion nie anhand einer differenzierten Definition von »Gesellschaft«
unterschieden wird, was aus ihrer Sicht wissenschaftlich fatale Folgen
hat: Weder wird inhaltlich klar, was man sich unter »Kultur« oder »Ge-
sellschaft« konkret vorzustellen hat, noch ist erkennbar, wie reale Pha-
nomene anhand dieser Kategorien addquat beschrieben und erklirt wer-
den kénnen, geschweige denn wird verstiindlich, in welchem Verhiiltnis
»Kultur« und »Gesellschaft«, »kulturell« und »sozial« zueinander ste-
hen.

Ihre Kritik auf dieser theoretisch-analytischen Ebene weiterfiihrend
fuhlt sich Lipp bei Kaschubas Ausfithrungen am meisten von dessen
Schliisselbegriffen herausgefordert:

»Soziookonomische Begriffe wie »soziale Lageunterschiede und Chancen-
ungleichheiten«< als Erkenntnisziele kulturanalytischen Fragens einzufiihren,
bedeutet auf wesentliche Aspekte einer Kulturanalyse zu verzichten. Damit
wird die Vielfalt, das Ineinandergreifen und die Subtilitit differenzierender
Mechanismen in gesellschaftlichen Beziehungen eingeebnet statt analytisch
ausgeleuchtet. Soziale Differenz ist ein wesentliches Element jeder Kultur.
Kulturen sind keine in sich geschlossenen homogenen und kohirenten Einhei-

161

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

ten oder Systeme, sondern ein wesentliches Charakteristikum jeder Kultur sind
soziale Klassifikationen und Unterscheidungen, Rang-, Gruppen- und Klas-
senbildungen. Entscheidend ist aber, wie in einer Kultur soziale Differenz
konstruiert wird, auf welchen Unterschieden eine Sozialstruktur aufbaut, wie
Differenz im Alltag praktisch gehandelt wird und symbolisch repriasentiert
ist.« (ebd.: 96)

Den von Kaschuba propagierten Leitbegriffen stellt Lipp explizit andere
gegeniiber. Statt von »Lageunterschieden« und »ungleichen Chancen«
spricht sie von »Vielfalt«, von »Differenzierung«, von der »Subtilitit
gesellschaftlicher Beziechungsfelder«, vom »Ineinandergreifen unter-
schiedlicher Mechanismen« zur Herstellung von sozial wirksamen Un-
terschieden zwischen den Menschen innerhalb einer Gesellschaft. Threr
Meinung nach ist »Kultur« anhand von soziofkonomischen Zugingen
nur unzureichend — wenn iiberhaupt — theoretisiert. Viel weiter ausgrei-
fend evoziert sic im Reden tiber »Kultur« den gesamten gesellschaftli-
chen Raum, in dem Differenzierungen und Zuordnungen zwischen den
Menschen auf unterschiedliche Art und von unterschiedlicher Qualitit
hergestellt werden. »Kultur« ist dabei das Ubergeordnete, ein dynami-
scher Rahmen, innerhalb dessen gesellschaftliche Praxen und Aktivitid-
ten — unter anderem in Form von Differenzherstellung, -verhandlung
und -symbolisierung — konkrete Form annchmen bzw. innerhalb dessen
soziale Strukturen aufgebaut, stabilisiert und verindert werden. Denn:

mSoziale Lageunterschiede¢ sind heute im Zusammenwirken von Alter, Ge-
schlecht, regionaler, ethnischer und religiéser Herkunft, von beruflicher Bil-
dung und Tatigkeit wie auch im Hinblick auf subjektive Dispositionen, Le-
bensweise, Lebensentwurl und gewiihltes Lebensumfeld sehr viel komplexer
und stirker durch kulturelle Elemente beeinflusst, als dies von den klassischen
soziodkonomischen Theorien gesehen wird. Neuere Ansitze trennen deshalb
nicht das Individuum von der Sozialstruktur, sondern konzentrieren sich auf
den inneren wie dufleren Zusammenhang. Eine Analyse lebensweltlicher
Strukturen oder die Hinwendung zu subjektiven Handlungs- und Deutungs-
mustern der einzelnen erdffnet erst den Blick auf soziale Beziehungen und ihre
Konstruktion ebenso wie auf gruppenkonstituierende soziale, dkonomische
und politische Bedeutungssysteme. Dass diese Perspektive eminent politisch
ist, hat nicht zuletzt die Fravenforschung deutlich gemacht.« (ebd.: 97)

Lipp betont mit ihrer Wiederaufnahme von Kaschubas Leitbegriff der
»sozialen Lageunterschiede« ihren kulturwissenschaftlichen Gegenent-
wurf der Komplexitit, indem sie die Lageunterschiede als Produkt viel-
filtigster Bedingungsfaktoren qualifiziert und indem sie die eine Kate-
gorie der »sozialen Lage« mit einem ganzen Biindel an Kategorisierung-

162

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

en — von »Alter«, »Geschlecht«, »regionaler, ethnischer und religidser
Herkunft« tiber »berufliche Bildung und Tatigkeit« bis hin zu »subjekti-
ven Dispositionen, Lebensweise, Lebensentwurfi und »gewihltem Le-
bensumfeld« — analytisch konterkariert (oder gar karikiert). Sie demons-
triert auf diese argumentative Weise, dass nicht die Unterschiede und
Ungleichheiten an sich problematische Felder innerhalb einer Gesell-
schaft darstellen. Gesellschaftlich relevant — das heiflt »politisch« — sind
in Lipps Darstellung vielmehr die unterschiedlichen Verkniipfungen,
Beziehungen und Bedeutungen, die in stindigem gegenseitigem Bezug
innerhalb von sozialen Gruppen etabliert und gelebt werden. Nur in die-
ser komplexen, relationierenden Perspektive entfaltet der Kulturbegriff
fiir Lipp seine analytische Kraft und Potenz: Indem sie »Kultur« als das
tibergeordnete und darin konsequenterweise auch ordnende Element von
gesellschaftlicher Realitit darstellt, kann im Blick auf diese Ordnung
als Struktur und als Funktion — das komplexe Ineinander von unter-
schiedlichen Mechanismen und Praxen durchleuchtet, erklirt und ver-
standen werden.

In konsequenter Weiterfilhrung ihrer epistemologischen Kritik bzw.
ihrer Problemdiagnose von Kaschubas argumentativer Inkonsistenz pos-
tuliert Lipp eine theoretisch konsistente Konzeptualisierung von »Kul-
tur« als prozessuales, in sich verschlungenes Ganzes, fiir die sie sich
mafigeblich an Pierre Bourdieu orientiert. Sie begriindet diese theoreti-
sche Ausrichtung mit einem abschlieBenden Statement:

»Wenn ich hier Bourdieu und sein Verhiltnis zu anderen Kulturtheorien so
ausfiihrlich referiert habe, findet dies einen Grund darin, dass er am deutlichst-
en das Strukturelle und Politische in der Kultur und die Kultur in der sozialen
Struktur sichtbar macht und diese Beziehung nicht nur als simples Wechsel-
verhéltnis begreift. Zum zweiten wollte ich zeigen, dass Bourdieu mit seinem
auf Praxisformen und Praktiken zielenden Ansatz einen weiten ethnologischen
Kulturbegrifl vertritt, denn der Habitus beschreibt ein kulturelles Erzeugungs-
prinzip, das in allen Bereichen von Gesellschaft, Okonomie und Politik wirk-
sam ist.« (ebd.: 102)

Mit grofier analytischer und rhetorischer Energie kiimpft Carola Lipp in
ihrem Artikel fur die theoretische Substanz des volkskundlichen Kultur-
begriffs, der in komplexer Weise dazu befihigen soll, die menschliche
Praxis aufzuschlisseln und konsequent verstehbar zu machen.

»Kultur«: als Erkenntnis des Mensch-Seins
Ebenso komplexititsorientiert wie Lipp positioniert auch Gottfried
Korff seine Forschung(en) zur Bedeutung der Dinge fiir den Menschen,

163

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Er analysiert und reflektiert jede »Sache« nie als isolierte Materialitit,
sondern er geht in seinen Theoretisierungen der »Sachkultur« immer
von einem (komplex gearteten) Beziehungsverhiltnis zwischen Mensch
und Ding aus: Es geht in der volkskundlichen Forschung um die »Din-
ge«, weil es die »Dinge« ebenso lange gibt wie den Menschen selbst,
und weil sie einen existentiellen Teil menschlicher Realitit darstellen. In
diesem Sinn charakterisiert Korff die »Dinge« in ihrer doppelten Quali-
tit der Medialitit und der Faktizitit. Sie transportieren und transformie-
ren ebenso viele Erfahrungen, wie sie selbst von diesen in Form und
Funktion bestimmt werden. Komprimiert zeigt sich dieses Verstindnis
in Korffs Definition des »Dings« als etwas »dem Menschen entgegen-
stehendes«, als »Ob-jekt« (Korff 1999: 279). Mit dieser theoretischen
Konzeptionalisierung der »Sachkultur« geht Korff immer von dem Be-
ziechungsverhiltnis aus, das zwischen Menschen und Sachen besteht: Die
Sachen allein interessieren ihn nicht; fast schon im Gegenteil geht es
ihm um Sach-Anthropologie.

Im Vergleich zu Carola Lipps Fokussierung formieren bei Korff
nicht das Soziale und dessen hierarchische Strukturierung die Kriterien
»kulturwissenschaftlicher« Forschung, sondern der Mensch selbst (in
seiner (Um-)Welt) bestimmt letztlich das volkskundliche Erkenntnisinte-
resse. Noch einmal anders formuliert heifit das: Nicht die Sozialisierung
des Menschen motiviert Korffs Forschung, sondern das Menschsein an
sich in Form unterschiedlichster sozialer Ausgestaltungen und in histori-
scher wie gesellschaftlicher Kontextbindung interessiert ihn als »Kul-
turwissenschaftler«.

»Kultur«: als Sachuniversum

Im gleichen Jahr, in dem Andrea Hausers »Dinge des Alltags« pu-
bliziert werden, erdffnet das »Osterreichische Museum fiir Volkskunde«
zu seinem 100-Jahresjubilium die Sonderausstellung »Sach-Geschich-
ten« in Wien (Sach-Geschichten 1994). Auf den ersten Blick bescheide-
ner als die bei Hauser zitierte Hoffnung auf die »Geschichte der Dinge«
— im umfassenden Singular — konzentrieren sich die Wiener in ihrem Ti-
tel auf »Sach-Geschichten« und betonen mit diesem Plural die Unabge-
schlossenheit und Vielfalt der in den Dingen eingelagerten Bedeutung-
en.

Franz Grieshofer — neben Bernhard Tschofen einer der beiden
Hauptautoren des Ausstellungsbindchens — beschiftigt sich in seinem
Beitrag zum Ausstellungs- und Festkatalog mit den vom Museum erhal-
tenen und gesammelten Dingen, die er anhand eines erweiterten Kultur-
begriffs und einer konsequent innovierten Forschungsperspektive in
ihrem Aussagewert neu qualifiziert (vgl. Grieshofer 1994: 24). Er be-

164

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

schreibt und betont, wie wenig die Dinge aussagen kénnen, wenn deren
konkrete Kontextualisierung nicht mit ihnen in den musealen Bestand
aufgenommen wurde. Das Wissen um die Geschichte ihrer Erwerbung
und Sammlungsintention, ihrer Dokumentation, ihrer wissenschaftlichen
Bewertung und ihrer Vermittlung bestimmt die Méglichkeiten und Qua-
litdten der Ding-Aussagen:

»Zu den Eckdaten jeder Dokumentation gehdren Angaben iiber den Verwen-
der, iiber die Art, den Ort und den Zeitpunkt der Verwendung; iiber die Her-
stellung; iiber den Sammler (I:'bcrbringcr), iiber die Erwerbungsart; weiter
zihlen dazu die am Objekt selbst ablesbaren Daten wie Material und Bearbei-
tung (Technik). [...] Zur Erfassung des Objektes gehort ferner die photographi-
sche Dokumentation und die Archivierung simtlicher Originaldokumente und
Rechnungsbelege in den Herkunfisakten.« (ebd.: 24)

Erst — oder nur — diese Datenvielfalt also ermdglicht und vertieft das
Verstindnis von den »Dingen«, denn die méglichst umfassende Kon-
textdokumentation erschliefit und entschliisselt die »Sach-Geschichten«
als »Geschichte der Sachen«. Im Unterschied sowohl zu Lipp wie auch
7zu Korff setzt Grieshofer damit andere, fachinterne Gewichte der For-
schung: Er hat die Struktur und Materialitit seiner {(musealisierten) Ob-
jekte vor Augen, wenn er die bedingenden Faktoren der wissenschaftlich
erarbeiteten »Sach-Geschichten« reflektiert (und gegen potentielle Kritik
absichert). Statt den menschlichen Umgang mit den Dingen bzw. des
Menschen Verhiltnis zur Materialitit in den Blick zu nehmen, konzen-
triert sich sein Interesse auf die verstehende Rekonstruktion von Sach-

universd.

»Kultur«: als historische und raumliche Dynamik

Ende der 1990er Jahre veréffentlicht Helmut Ottenjann einen Artikel
mit dem Titel »Der Frauenkopfschmuck »Ohreisen<: ein Indikator des
Sachkulturtransfers aus den Niederlanden in nord- und westdeutsche
Regionen wihrend des 17. und 18, Jahrhunderts« (Ottenjann 1998). Der
Beitrag ist Glinter Wiegelmann gewidmet, dem zu Ehren anlisslich sei-
nes 70. Geburtstages ein ganzer Band der »Rheinisch-westfilischen
Zeitschrift fiir Volkskunde« als Festschrift zugedacht wurde. Neben
sechs anderen Beitrdgen, zu denen die beiden HerausgeberInnen Hein-
rich L. Cox und Ruth E. Mohrmann — die zwei Inhaberlnnen der volks-
kundlichen Lehrstiihle in Bonn und Miinster — verschiedene »Wegge-
fahrten und Altersgenossen Giuinter Wiegelmanns« (Rheinisch-west-
filische Zeitschrift fiir Volkskunde 1998: 11) eingeladen hatten, dulSert
sich der Museumsfachmann Helmut Ottenjann zu einem ganz spezifi-

165

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

schen Stiick materieller Kultur, das in diversen vorwiegend nord(west-)
deutschen Museen die Zeiten tiberdauert hat.

An den Anfang seiner Ausfithrungen stellt Helmut Ottenjann sein
grundlegendes Forschungsinteresse, das ihn iber die »Kulturraumfor-
schung« mit Gunter Wiegelmann — dem grofien Doyen dieser For-
schungsrichtung® — verbindet:

»Handelnde Menschen nicht nur in ihren zeit- und schichtenbezogenen, son-
dern auch in ihren geographischen Bedingtheiten zu begreifen und sie in ihrer
Bedeutung fiir andere Menschen in einem eingrenzbaren Umfeld zu wiirdigen,
ist ein Grundanliegen historischer Wissenschaften und als »Kulturraumfor-
schung¢ in besonderem Malle auch ein Schwerpunktthema der Wissenschafis-
disziplin Volkskunde.« (Ottenjann 1998: 123)

Die Charakteristik der Kulturraumforschung liegt konsequent in folgen-
der Zielrichtung:

»Nicht durch den einen oder anderen Indikator, sondern durch ein ganzes
Biindel dominanter, miteinander vergleichbarer Kulturindikatoren wird ein
Kulturraum definiert und in seiner Ausdehnung durch angrenzende Kultur-
rdume bestimmit. [...] Die moderne Kulturraumforschung hat durch eine Viel-
zahl an Belegen vor Augen gefiihrt, dass der Kulturtransfer aus einem zentra-
len Raum sich nicht regelhaft wie ein Flichenbrand — beispielsweise aus den
Niederlanden vom Westen gen Osten hin — ausbreitet, sondern oft unter Um-
gehung benachbarter Kulturregionen, gelenkt von Menschen und abhingig
von Natur und Umwelt, sprunghaft mal hier und mal dort seine Kulturimpulse
ausstreut. Ursache und Wirkung dieser Kulturnovationen ausfindig zu machen,
Richtung und Intensitit dieser Kulturdiffusionen auszuloten, die endogenen
Kulturentfaltungen aufgrund unterschiedlich einwirkender exogener Kultur-
impulse herauszufiltern und durch interdisziplinére sowie interregionale, letzt-
lich internationale Vergleiche nachzuweisen, entspricht der zukunfisorientier-
ten Kulturraumforschung »Wiegelmannscher Pragung<.« (ebd.: 1231)

In Ottenjanns Verkniipfung seines grundlegenden Erkenntnisinteresses
und der Charakteristik seines theoretischen und methodischen Funda-
ments in Gestalt der »Kulturraumforschung« oftenbart sich die Gewich-

6 Andrea Hauser verweist innerhalb ihres Wissenschafts- und Methodenka-
pitels auf Giinter Wiegelmann als wichtigsten Vertreter der »Histori-
sche[n] Sachkulturforschung, die sich in Miinster [...] mittlerweile als
»Zentrum der volkskundlichen Sachforschung¢ [...] etabliert hat. Diese
auch als historische Innovationsforschung bezeichnete Forschungsrichtung
bezieht sich im wesentlichen auf zwei Theoreme, auf das der Kulturfixie-
rungstheorie und das der Diffusions- und Innovationsforschung.« (vgl.
Hauser 1994: 53)

166

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

tung der unterschiedlichen, benannten Aspekte: Die Menschen und die
Dinge, den Umgang der Menschen mit den Dingen und die gesellschafi-
lichen wie historischen Rahmenbedingungen bei seiner Spurensuche in
den Blick zu bekommen, ist ein Teil von Ottenjanns Forschungsvorge-
hen. Das Ziel der Analyse und Interpretation liegt allerdings darin,
Mensch, Ding und soziohistorischen Kontext als Kulturindikatoren zu
qualifizieren, die den Kulturtransfer von einer in eine andere Kulturre-
gion motivieren, bedingen und tragen und damit als endogene Kulturent-
faltungen oder als exogene Kulturimpulse zu Kulturnovationen wie
-diffusionen fithren. Die Perspektive Ottenjanns richtet sich dementspre-
chend im Verlauf seines ganzen Artikels auf die Bewegung und die je-
weilige Funktion der Dinge im Raum. Er versucht, im Blick auf die
Dinge und Menschen die Riume in ihrer je spezifischen Qualitit zu be-
schreiben und zu verstehen.

Vergleicht man Ottenjanns Begriffswahlen bei seinem wielfiltigen
und komplex angelegten Forschungsvorgehen mit denjenigen anderer
volkskundlicher Fachwissenschaftlerlnnen, zeigen sich sowohl Uberein-
stimmungen als auch Differenzen. Anhand der begrifflichen Kategorien
in die Forschung eingeschlossen und als analytischer Bezugspunkt ge-
setzt sind immer die Menschen. Was sich unterscheidet ist demgegen-
iiber deren Charakterisierung: Werden bei Ottenjann zwar cinerseits das
Handeln und die Funktionen der gegenseitigen menschlichen Bezieh-
ungen thematisiert, so erscheinen sie andererseits letztlich doch vorwie-
gend als menschliche HandhaberInnen von Sachen, anhand derer — in
ihrer Qualitit als Kulturindikatoren — die jeweiligen Kulturnovationen,
Kulturdiffissionen und der Kultursransfer abgelesen werden kénnen. Das
spezifische Erkenntnisinteresse, unter dem bei Helmut Ottenjann die
Gesellschaft in ihrer Komplexitit in den Blick gerit, bildet der Nach-
vollzog der Zusammenhinge von Ursache und Wirkung, von Richtung
und Intensitit der Kulturbewegungen im Raum. Das methodische Vor-
gehen bestimmt sich unter dieser Gewichtung der kulturellen Dynamik
folgerichtig als »Spurensuche der »Ohreisen-Nutzung< in nord- und
westdeutschen Regionen« (ebd.: 132 Hervorhebung se), fir die an
unterschiedlichen Orten und in verschiedenen historischen Epochen
nach Belegen gesucht wird. Das heifit, einer qualitativen Interpretation
der Dinge als Sozialisierungsinstrumente — wie bei Hauser — steht hier
das Interesse fiir die quantitative Streutng von Sachen im Raum gegen-
iiber.

167

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde:
als Orientierungsinstanz der Gesellschaft

Im Kreuzfeuer der gegenseitigen innerfachlichen Kritik steht nicht
nur der Kulturbegriff sondern auch die spezifische Kompetenz der
Volkskunde. Wozu die Disziplin besonders befihigt sein soll, bildet den
zweiten groBen Verhandlungspunkt im fachlichen Diskurs.

Carola Lipp zielt in ihrer Auseinandersetzung mit Kaschubas Kul-
turalismus-Beitrag konsequent auch auf dessen Profilierung volkskund-
licher Potentiale (fiir die Gesellschaft): »Die Warnung vor dem Verlust
der sozialen Perspektive durch kulturanalytische Verfahren erscheint als
Teil eines kulturpessimistischen Diskurses der alten Linken, die ihre
Ratlosigkeit umsetzt in ein moralisches Zeigefingerheben, statt sich um
wissenschaftliche Analyse zu bemiihen.« (Lipp 1996: 99) Im Gegensatz
7zu »Kulturpessimismus« und politischer »Linksorientierung« betont
Lipp die Reflexion der wissenschaftlichen Einflussnahme auf gesell-
schaftlich unterschiedliche Gewichtverteilungen, auf strukturell zemen-
tierte Hierarchien und auf internationale Bezichungen spitmoderner Ge-
sellschaften. Aus dieser Perspektivierung erschliefit sich dementspre-
chend die Kompetenz und Potenz volkskundlich-kulturwissenschaft-
licher Arbeit, die Lipp als kritisch-reflexive Orientierungsinstanz quali-
fiziert (ebd.: 109f).

Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde: als Mittel
zur individuellen wie gesellschaftlichen Selbsterkenntnis
Gottfried Korff stellt sich in seinem — hier untersuchten — Artikel die
grundsitzliche Frage, warum das Mensch-Ding-Verhiltnis gerade trotz
seiner fundamentalen Bedeutung fiir den Menschen in seinem Erleben
(Stichwort »Mentalitit«) und Leben (im Kontext einer geschichtlich ge-
wordenen Gesellschaft) »kulturwissenschaftlich« bisher nicht stiirker
thematisiert und theoretisiert worden ist (Korff 1999: 273f). Vor dem
Hintergrund des volkskundlichen Fachverstindnisses, das Mensch, Ge-
sellschaft und Geschichte in die Mitte seiner Forschung stellt und
gleichzeitig die Erforschung »materieller Kultur« als das Kennzeichen,
die Tradition und Stirke der Disziplin versteht, wundert — und irritiert —
ihn die wissenschaftliche »Sachabstinenz« und die »Diskrepanz zwi-
schen dem Malfi, wie Sachen und Dinge auf unser Leben einwirken, und
dem Mal, wie sic Widerhall in der kulturwissenschaftlichen Forschung
gefunden haben« (ebd.: 274). Er nimmt diese Verwunderung zum An-
lass fiir seine daran anschlieBenden Uberlegungen. In immer wieder
neuen Anlidufen formuliert Korff Satz fiir Satz das Verhiltnis und dessen
Qualitit, das »Sachen« als dem Menschen Gegentiberstehendes hervor-
bringen. Aus unterschiedlichen Blickwinkeln und an unterschiedlichen

168

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

konkreten Beispielen entfaltet Korff im Verlauf seines Beitrags die Viel-
falt und Vielschichtigkeit der Mensch-Ding-Relationierungen: »Funk-
tionalitdt«, »Temporalitit« und »Materialitit« (ebd.: 288ff) fassen als
Grunddimensionen jeglicher Wirklichkeit die kategorialen Leitlinien,
anhand derer auch der Blick auf die Erkenntnis des gesellschaftlichen
Selbst — konkretisiert, materialisiert und inkorporiert im Verhiltnis von
Mensch und Ding — méglich wird.

Was Korff materialreich in seinem Aufsatz analysiert, verweist im
Anschluss an seine Motivation zu der »kulturwissenschaftlichen« Theo-
retisierung der Mensch-Ding-Relation auch auf seine Gewichtung und
Positionierung  volkskundlicher Stirken: »Kulturwissenschaftliche«
Sachanthropologie qualifiziert sich in ihrer Menschzentrierung als indi-
viduell wie gesellschaftlich relevante Selbstreflexion zum Ziel der
menschlichen Selbsterkenninis (vgl. ebd.: 273).

Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde:
als Gedachtnis der Gesellschaft
Der kleine Ausstellungskatalog, der die von Franz Grieshofer mit-

verantwortete Sonderausstellung »Sach-Geschichten« vertiefend doku-
mentiert, beinhaltet neben den einleitenden wissenschaftlichen Beitragen
zum grofleren Teil die fotografisch festgehaltene Objektsammlung, die
als Zeugen und Zeugnisse von Sach-Geschichten in der Ausstellung pri-
sentiert wurden (Sach-Geschichten 1994: 27ff). Abgedruckt sind fiinfzig
schwarzweifle Fotografien der verschiedenen Objektgruppen. Auf einer
Doppelseite ist links das Foto mit Legenden zu jedem Objekt platziert,
die Auskunft geben tiber den Namen und/oder die Bezeichnung des Ob-
jekts, tiber Material, besondere Kennzeichen, Herkunftsort und -zeit,
Erwerbsart und -zeit sowie die museumsinterne Inventarnummer. Auf
der rechten Doppelseite steht die — aufsteigend geordnete — Nummer der
Objektgruppe in der Ausstellungsordnung, ihre thematische Uberschrift
— in alphabetischer Reithung — und ein kleiner Begleittext von mindes-
tens 22 und hochstens 33 Zeilen, der mit einem kleinen Monogramm auf
den oder die Autorln hinweist. Die Texte beschreiben alle den volks-
kundlichen und »gesellschaftlichen« Bezug zum Objekt, die Verwen-
dung sowie dessen Zusammenhang im allgemeinen und fiir die Personen
als einzelne Individuen, die Herstellung (Ort, Produzent, Produktionsart)
und Erwerbsart sowie die thematische Einordnung der jeweiligen Dinge
- von »Erinnerungsstiicke[n]« tiber »kaputt/ganz« zu »Spiclzeugy,
»Technisierung« und »Tierliebe« —, die eine gewisse Breite von Interpre-
tationsméglichkeiten, sei es fiir die NutzerInnen selber oder flir die
Volkskunde als sammelnde Wissenschaft, deutlich macht.

169

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Das Gewicht der bildlich wiedergegebenen Alltagsdinge, die im
Verlauf der hundertjihrigen Geschichte des Museums in die Archive
und Depots gewandert sind und ihre akribische museale Dokumentie-
rung finden — deutlich expliziert fir alle AusstellungsbesucherInnen
bzw. auch spitere KatalogleserInnen —, gewichten sichtbar die Funktion
der fachwissenschaftlichen Institution, der die »Dinge« ihr »Uberleben«
verdanken. Die Volkskunde, die die »Sachkultur« in ihrer wechselseiti-
gen Ambivalenz als Zeugen (einer Zeit) und als Zeugnisse (fiir eine
Zeit) zum Instrument fiir ihr zentrales Forschungsinteresse der »kultur-
wissenschaftlichen« Gesellschaftsdeutung erklirt, prisentiert und quali-
fiziert sich damit selbst als eigentliche Zeitzeugin zur Bewahrung des
gesellschaftlichen Gedéchtnisses. Sie schliefit damit einerseits an die
Konsequenzen des — seit und durch die Aufklirung — veriinderten Zeit-
verstindnisses an, wie sie diese andererseits Giber die Institutionalisie-
rung menschlichen Erinnerns aufzuheben versucht:

»In der Gegenwart, im 20. Jahrhundert, empfindet man aber nun immer mehr
die eigene Andersartigkeit schon gegeniiber der jiingsten Vergangenheit. Diese
Entfremdung fithrt dazu, alle alten Uberreste zu retten und zu bewahren. Ver-
gangenheit ist somit nicht mehr zeitlich gegliederte Geschichte, die bis zu uns
reicht und von uns weitergefithrt wird, sondern wieder ein grofler Raum, der
nun aber von uns getrennt ist: a foreign country.« (Schulin 1994: 335)

Dieses fremde Land dem eigenen wieder verstindlich und damit als Er-
be weiterhin zugidnglich zu machen, definiert in ihrer Selbstmanifestie-
rung — in doppelter Hinsicht — die Fihigkeit und den Nutzen der Volks-
kunde im Sinne eines Gedéichtnisses der Gesellschafi.

Zu fachinternen Differenzen fuhrt — zusammenfassend formuliert — die
Konkretisierung und forschungsspezifische Ausformung des Wie volks-
kundlicher Kulturwissenschaft: Wie »Kultur« die unterschiedlichen
Praktiken, Erfahrungen, Wahrnehmungen, Objekte, gesellschaftlichen
Institutionen, Normen, Wertsetzungen sowie die historischen und rdum-
lichen Bedingungen des Menschseins in ein konkretes Verhiltnis setzt
und mit Bedeutung versicht, dariiber sind sich die VolkskundlerInnen
ganz und gar nicht einig. Umstritten ist sowohl die Gewichtung der
unterschiedlichen Perspektiven, die Art des Quellenmaterials, die Wahl
der Untersuchungsorte als auch die interpretative Auswertung der kom-
plexen Vernetzungen. Zur konstanten diskursiven Verhandlung stehen
im volkskundlichen Formationsfeld die konkrete Qualifizierung des
Kulturbegriffs als wissenschaftlicher Zugang zur menschlichen Praxis,
zum Erkennen des Mensch-Seins oder zur Sichtbarmachung zeitlicher

170

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

und raumlicher Dynamik. Und zur stetigen Wiedereinschreibung in das
volkskundlich-kulturwissenschaftliche Wissen kommt die Debatte um
die spezifischen volkskundlichen Kompetenzen als gesellschafilich
orientierungsstiftende Wissensinstanz, als Mittel zur individuellen wie
gesellschafilichen Selbsterkenntnis und als Geddchinis der Gesellschafi
hinzu.

Externe Oppositionierung

Das durch Relationierungen charakterisierte Modell einer »richtigen«
Gesellschaft, das die Volkskunde forschend gestalten und inner- wie
aullerwissenschaftlich erfolgreich platzieren will, provoziert die Diszi-
plin zu Entgegnungen anderen Institutionen gegeniiber, die anhand ihrer
differenten Wirklichkeitsrepriisentationen entsprechend andere Gesell-
schaftsprofilierungen vornehmen. Konsequent sprechen die Volkskund-
lerlnnen — im Sinn und zum Zweck ihrer eigenen Oppositionierung
vom spannungsreichen Verhiltnis zwischen dem Erkenntniswert und der
gesellschaftlichen Wahrmehmung volkskundlicher Forschungsbemiihun-
gen. Elisabeth Timm statuiert dementsprechend:

»Es wiire notwendig, den Biowissenschaften eine kulturtheoretische Perspek-
tive forcierter entgegenzuhalten: »Culture is everywhereq, aber gleichzeitig mit
der »Anthropologisierung« in der Sozial- und auch in der Geschichtswissen-
schaft sinkt paradoxerweise die Definitionsmacht sozial- und kulturwissen-
schaftlicher Forschung, und zwar sowohl in der Offentlichkeit als auch im Ka-
non der Disziplinen. Es vergeht sicher kaum ein Tag, an dem man nicht liest,
dass nun Homosexualitit/Alkoholismus/Eifersucht etc. eben doch genetisch/
biologisch/durch Instinkte usw. begriindet seien. Kultur hat Konjunktur, aber
soziobiologische oder behaviouristische Modelle fiir die Gesellschaft, Geist,
Seele und Kérper haben Konjunktur und Definitionsmacht.« (Timm 1999: 79)

Timm, die sich als promovierende »Nachwuchsvolkskundlerin« auf
einer internen Fachtagung zum aktuellen und zukiinftigen Profil der
Disziplin duflert (ebd.: 73), schliefit ihren Argumentationsgang, in dem
sie fiir eine grundsitzliche Aufklirung von Ficherverhiltnissen — insbe-
sondere desjenigen zwischen der »Volks-« und der »Vélkerkunde«
pliadiert, mit oben zitiertem Statement., Als Kontrapunkt und Finale ihrer
These der ethnowissenschaftlichen Ficheraufklirung platziert sie die
fundamentale Opposition gegeniiber den Biowissenschaften. Bei aller
disziplindren Differenzierung zwischen der »Vilkerkunde« und der
»Volkskunde« definiert sie diese beiden jetzt in der Entgegensetzung zu
den Biowissenschaften als eine einzige »Kulturwissenschafte.

171

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Der Kampf um die Lancierung definitionsmichtiger Modelle fiir
Mensch und Gesellschaft, die anhand der Medien ihren Platz und Effekt
in der Offentlichkeit einnechmen sollen, bringt sowohl Einigkeit als auch
Gegnerschaft der unterschiedlichen wissenschaftlichen Institutionen
deutlich ans Licht: Fiir Volkskundlerlnnen als »Kulturwissenschaftler-
Innen« inakzeptabel sind »biowissenschaftliche« Konzepte des Mensch-
seins und des menschlichen Zusammenlebens, die den Gang sozialer
Dinge und die Ordnung gesellschaftlicher Verhiiltnisse interpretieren
und moglicherweise auch orientieren. Timms Anrufung der Offentlich-
keit tibernimmt hier eine doppelte Funktion: Erstens soll ebendort das
»kulturwissenschaftliche« Gesellschaftskonzept mit Deutungsmacht
platziert werden. Zweitens dient die gesellschaftliche Adressierung zum
innerwissenschaftlichen boundary work gegeniiber den Naturwissen-
schaften, das — wie Peter Weingart statuiert hat — zum allgemeinen Stra-
tegierepertoire spitmoderner Wissenschaftskonkurrenz zéhlt:

»Der Rekurs auf eine auBerwissenschaftliche Offentlichkeit [...] dient jedoch
nur vordergriindig der Aufklarung der Offentlichkeit [...]. Es handelt sich letzt-
lich um den Versuch, den Konflikt durch allgemeine soziale Zustimmung zu
entscheiden und abzuschlieBen. [...] Es geht um die der Bedingung starker
Kontroversen eigene Mobilisierung von Legitimitit im Hinblick auf zwei Ty-
pen von Problemen: 1. die Sicherung und gegebenenfalls Expansion der Gren-
zen gegeniiber der gesellschaftlichen Umwelt und 2. die Konfliktregelung im
Innern. Auf einen Punkt gebracht: die Funktion der Instrumentalisierung der
Offentlichkeit fiir die Wissenschaft ist mithin die Legitimititsbeschaffung
nach auflen und nach innen.« (Weingart 2001: 245)

Wenn auch subtiler aber letztlich nicht weniger prignant spricht auch
Hermann Bausinger am Ende seines programmatischen Beitrags liber
den Gegenpol volkskundlicher »Kulturwissenschaft«:

»Das Ethnische hat Konjunktur, die kulturelle Besonderheit, die Differenz.
Aber ist das vollstindige Sich-ausliefern an die Differenz wirklich das letzte
Wort? Wo Kulturen nicht essentialistisch stillgestellt werden, wo also mit
Maglichkeiten der Veriinderung gerechnet wird, spricht nichts dagegen, den
Gedanken an universale Normen zumindest im Sinne einer utopischen Forde-
rung wachzuhalten. Nicht in der Uberzeugung, dass es sich dabei um eine
evolutionéire Notwendigkeit handelt, eine jeder Kultur verheilene Hoherent-
wicklung, sondern aus dem sozialen Zwang des Miteinander-leben-miissens
heraus und mit der Perspektive des alten aufkldrerischen Ziels vom gréfitmog-
lichen Gliick der gréBtmdéglichen Zahl von Menschen. Sigmund Freud hat in
seiner Theorie der Sexualitit auf die Gefahr hingewiesen, dass Interessen und
Energien, die von der Gesellschaft fiir den Aufbau hoherer sozialer Einheiten

172

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

benétigt werden, durch die Familie geschluckt werden. Dagegen, so Freud,
miisse sich die Gesellschaft wehren. In vergleichbarer Weise muss sie sich
auch dagegen wehren, dass Sozialitit in einer Kleingruppe, in der Nestwiirme
Kleiner Kultur und ethnischer Zusammengehérigkeit verzehrt wird. Es bedarf
iibergreifender Regulierungsmechanismen der Konfliktregelung und des Aus-
gleichs; staatliche und zwischenstaatliche Institutionen (von der Ethnologie
hiufig ignoriert) werden zunehmend wichtiger fiir die Gewiihrleistung
menschlicher Fortexistenz und damit auch der differenten Kulturen. — Es mag
ja sein, dass die Hominiden Schwierigkeiten haben mit gréfieren Zusammen-
hiingen, Abstraktion und Komplexitit. Aber dann miissen sie verdammt noch
einmal lernen, diese Schwierigkeiten zu iiberwinden. Die Ethnologie ist von
diesem Lernprozess nicht ausgeschlossen.« (Bausinger 1995: 245)

Was Elisabeth Timm programmatisch fordert, konkretisiert Hermann
Bausinger in seiner Programmatik: Die (wissenschaftlichen) Konkurren-
tinnen, gegen die die Volkskunde nicht miide wird zu opponieren, sind
diejenigen Institutionen, die egal unter welchen Kategorien — seien es
Ethnizitit, Besonderheit, Essentialismus, Rasse, Evolution, Familie oder
Nation — Gemeinschaft und Gesellschaft festschreiben und stillstellen.
»Verinderung« zu sehen und mitzutragen, den »Zwang des Miteinan-
der-leben-miissens« zum »gréfitmdglichen Glick fiir die groBitmégliche
Zahl an Menschen« zu nutzen, sich zur »Gewiihrleistung menschlicher
Fortexistenz und Differenz« fiir nKonfliktregelung« und » Ausgleich« zu
engagieren, um in letzter Instanz Schwierigkeiten mit » Abstraktion« und
»Komplexitit« zu »iiberwinden«, gehort zum allgemeinmenschlichen
»Lernprozess«, unter dessen Fokus allein ein fiir méglichst alle lebbares
Gesellschaftsmodell der »differenzierten Integration« entstehen kann.
Bausinger adressiert mit diesem Schlussakzent grundsiitzlich alle
Menschen, die er zur Verantwortung aufruft, an den Bedingungen ihres
eigenen und des anderen »Gliicks« mitzuwirken. Eine soziale Differen-
zierung der Pflichten in diesem Gemeinschaftsprojekt ist zwar liber die
wissenschaftlichen Vertreterlnnen der (europiischen) Ethnologie einge-
fihrt; als Mitglieder der Gruppe der »Hominiden« stehen sie an dieser
Stelle allerdings als sozialer pars pro toto flir die eine, unumgehbare
komplexe Gesellschaft.” So grundsitzlich Bausinger am Ende seines Ar-

7  Bausinger macht hier eine doppelte Diskursbewegung: Er nimmt auf und
kehrt gleichzeitig um, was Niklas Luhmann Anfang der 1990er Jahre als
zeitgendssischen Status der (westlichen) Gesellschaften definiert hat: »Je
unsicherer uns unsere Zukunft erscheint, desto lauter ertént der Ruf nach
Verantwortung. Dies gilt besonders, seitdem die 6ffentliche Aufmerksam-
keit sich nicht nur mit den gesellschaftlichen Verhiltnissen selbst befasst,
sondern sich mehr und mehr auf die bedrohlichen Folgen technischer
Entwicklungen fiir die Okologie des menschlichen Lebens richtet. Es gibt

173

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

tikels wird, so deutlich spezifiziert er eine besonders angesprochene
Gruppe als potenticlle Opponenten gegeniiber seiner Forderung: Als
»Hominiden« bezeichnen die Biowissenschaften ihre Forschungsobjek-
te. Und diese Wissenschaften sind es auch, die der Volkskunde als wis-
senschaftliche Schreckgespenster vor Augen stehen, und die dem Fach
immer wieder »kulturwissenschaftliche« Schauer tiber den Riicken trei-
ben.*

Dass Elisabeth Timm die Position und Opposition der Volkskunde
ebenso heftig und programmatisch wie Hermann Bausinger ans Ende
ihres Referats setzt, zeigt die Fundamentalitit dieser Entgegensetzung
im und fiir den fachlichen Diskurs. Als wissenschaftliche Novizin kann
Timm mit gleicher Verve und Platzierung der biowissenschaftlichen
Opposition eine legitime Aussage zu Fach und Gesellschaft machen, wie
der disziplinire Altvater dies tut.

Setzung von Differenzen als disziplinare Differenzierung

Allein schon die Polemik, mit der Carola Lipp ihre Anmerkungen zu
Kaschubas Kulturalismus-These unterlegt, zeigt deutlich, dass hier keine
Details verhandelt werden. Thre dezidierten Forderungen, die aus ihrer
Kritik hervorgehen, zielen ganz grundsitzlich auf die Substanzsicherung
der Volkskunde als »Kulturwissenschaft«. In diesem diskursiv etablier-
ten Sinn moniert Lipp vorhandene Schwiichen — oder Fatalititen — der
disziplindren Grenzsetzungen: Sie mahnt erstens eine Stirkung der im
Kulturbegriff liegenden Potentiale an, die zum differenzierten, weil kul-
turgeleiteten Blick auf die Gesellschaft befihigen. Damit plidiert sie fiir
eine Kohirenz und Verdichtung der fachlichen Kompetenzen in der

Griinde, diese Techniken zu verwenden. Es gibt Griinde, sie nicht zu ver-
wenden. Auf beiden Seiten sind es gute Griinde. Wie kann dann entschie-
den werden? Doch nicht etwa durch Appell an die Vernunft? Es sind ja
gute Griinde auf beiden Seiten. Man spricht statt dessen von Verantwor-
tung. Aber das ist zunichst nur ein neues Wort fiir einen ungeklérten
Sachverhalt; ein gefiihltes Wort, das dem Verstande unklar bleibt; eine
Wort mit Appellqualitdt, das sich aber immer an die anderen richtet.«
(Luhmann 1992: 126)

8  Michel Serres macht die historische Entwicklung in ihrer konkreten For-
mierung der franzosischen Revolution und der Aufkldrung verantwortlich
fiir die Opposition — und eine damit verbundene unterschiedliche Wertung
- zwischen den Natur- und Sozial- bzw. Geisteswissenschaften (vgl.
Serres 1994¢: 605). Diese Differenz bzw. Differenzsetzung zwischen den
beiden grossen Fakultiten beschiftigt die Wissenschaftsforschung ebenso
intensiv, wie sich die Oppositionierung diskursiv weiterschreibt (vgl. dazu
Lepenies 1985; Bourdieu 1988: 132ff; Mittelstral 1989; Luhmann 1992:
107; Schleier 1997: 439; Landfried 2004: 66; Langewiesche 2004: 36).

174

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Herstellung von »wahrem« Wissen tiber die Gesellschaft. Zweitens ver-
weist Lipp auf die Konsequenzen, falls die problematische Unklarheit
hinsichtlich analytischem Begriff und perspektiviertem Objekt — weiter-
geflihrt wird. Sowohl die gesellschaftliche Profilierung eines integriert-
differenzierten Ganzen als auch das fachliche Profil der orientierungs-
stiftenden Transparenz ist dann weder zu erreichen noch zu vermitteln,
Die volkskundliche Kompetenz verliert jegliches Profil und konsequent
auch dessen Kraft und Qualitit. Genau umgekehrt — und das ist Carola
Lipps dritter Punkt — wird die Verwischung des wesentlichen analyti-
schen Potentials der Volkskunde das Gegenteil dessen erreichen, was
Wolfgang Kaschuba sich, dem Fach und der Gesellschaft davon ver-
spricht: Die wissenschaftliche Inkonsistenz des volkskundlichen Instru-
mentariums wird die gesellschaftliche Impotenz der fachlichen Deutun-
gen zur Folge haben und damit auch die propagierte spezifische Rele-
vanz volkskundlichen Arbeitens. In enger, theoretisch-argumentativer
Verkniipfung von Kulturbegriff, Fachprofil und fachlicher Positionie-
rung demonstriert Lipp die Gefihrdung der institutionellen Identitit, die
mit ihrem Untergang auch denjenigen der volkskundlich-kulturwissen-
schaftlichen Episteme bedeuten wiirde.

Trotz dieser Allgegenwirtigkeit des Kulturbegriffs bleibt — diskursiv
bedeutungsvoll — die genaue Definition von »Kultur« offen. Dies dient
nach innen (wie auch nach aufien) der Dynamik von Ditferenzierung bei
gleichzeitiger Entdifferenzierung: »Kultur« ist diejenige Chiffre, die
eine fachliche Einheit herstellt, ohne Differenzen der konkreten For-
schungsausrichtungen zu verhindern. Wihlen die verschiedenen Fach-
vertreterInnen einerseits unterschiedliche inhaltliche und argumentative
Positionen, schreiben sie andererseits am gleichen Diskursgegenstand
und seiner diskursiven Formierung mit. Aus einer diskursanalytischen
Perspektive zeigen sich dementsprechend die innerfachlichen Differen-
zen vielmehr als innerfachliche Differenzierungen, die iiber den Kultur-
begrift zu einer konsistenten inneren Communitybildung beitragen:
Denn in der Differenzierung erhalten sowohl die inneren Debatten um
Qualitit und Substanz volkskundlicher Forschung wie auch die nach au-
ffen gerichteten Signale einer differenzierten und darin innovativ ausge-
richteten Wissenschaft ihre diskursiv sinnvolle, das heisst fachstabilisie-
rende Funktion.

Leitdifferenzen: »statisch«/»dynamisch«
Die Art der volkskundlichen Gegenstandskonstruktion qua »Kulturg
fuhrt nicht nur zu Oppositionen gegeniiber Wissensinstitutionen, die

statt von » Wandel« von »Statik« sprechen und »natiirliche Gegebenhei-

175

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

ten« dem »menschlichen Lernprozess« gegeniiberstellen, sondern sie
macht auch verschiedene Begriffe der wissenschaftlichen wie gesell-
schaftlichen Argumentation zu regelrechten Reizworten fiir volkskundli-
che Forscherlnnen. Die Reizworte verweisen auf die unter ihnen liegen-
den Basisunterscheidungen, die nicht selbst expliziert werden sondern
das organisieren, was innerhalb des Diskurses als sagbar gilt (vgl. Fou-
cault 1998). Der diskursanalytische Nachvollzug dessen, was in Abgren-
zung zu spezifischen Begriffen, Themen und methodischem Vorgehen
betont wird, macht die regulierenden Unterscheidungsvorgaben sichtbar,
die die epistemische Ordnung des Faches anleiten (vgl. Wegmann 1999;
260f). Von Graevenitz qualifiziert diese Diskurspraxis als »Rhetorik der
Doppelfiguren«, die man — in Anlehnung an Hans-Ulrich Wehler
»grundsitzlich mit Hilfe eines »Dichotomien-Alphabets<«« nachbuchsta-
bieren kdnne (von Graevenitz 1999b: 10).° Im Folgenden wird es darum
gehen, diese leitenden Doppelungen »buchstiiblich« zu explizieren, die
das volkskundliche Reden in »Sagbares« und »Unsagbares« sortieren.'”
Die Vielzahl und der Eindeutigkeitsverlust der »Dinge«, die in ihrer
Funktion als biographisches Ordnungsmittel, wie es friiher den Objekten
im Kontext unterschiedlicher »rites de passage« zugewiesen wurde, kei-
ne Selbstverstindlichkeit mehr beanspruchen kénnen, veranlassen An-
dreas Kuntz Anfang der 1990er Jahre, einen Beitrag {iber die »Erinne-
rungsgegenstinde« zu verfassen (vgl. Kuntz 1990). Sein Hauptinteresse
gilt dabei der Frage, wie Menschen anhand ganz konkreter »Sachen« —
egal wie banal sie scheinen mégen — ihre eigene Erinnerung strukturie-
ren und mit dem sie umgebenden sozialen wie zeitlichen Umfeld in
einen Zusammenhang bringen; kurz, wie sie eigene und allgemeine Ge-
schichte »synchronisieren« (ebd.: 61f). Ins Zentrum seiner Darstellung
stellt Kuntz sechs Fallbeispiele, die gleichzeitig als Quellenmaterial und
Darstellungsmedium fungieren. Die Fallbeispiele beinhalten die persin-

9 Von Graevenitz macht auf drei typische Qualifizierungen aufmerksam, in
deren Form die Moderne ihre Konzeptualisierungen dichotomisiert: in
Form von »teleologischen Linearisierungen«, »agonalen Dramatisierun-
gen«, und »spielerischen Harmonisierungen« (vgl. von Graevenitz 1999a:
11).

10 Die Differenzensetzung zwischen »wahr« und »unwahre, die Foucault als
eine der leitenden Unterscheidungen im Diskurs moderner Psychiatrie
sichtbar macht, kann wohl als die grundsitzlichste Basisdifferenz gelten,
die jegliches moderne Wissen organisiert. Peter Weingart sicht diese
Unterscheidung im Bereich der Wissenschaft bis in die Gegenwart hinein
am Werk (vgl. Weingart 2003: 221). Auf dem Weiterwirken dieser Dicho-
tomie griindet konsequent auch die hier zur Diskussion gestellte »Politik
des Wissens« spidtmoderner (westeuropiisch-deutschsprachiger) Gesell-
schaften.

176

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

liche biographische und familidre Sitvation derjenigen Personen, mit
denen Kuntz iiber die Bedeutung verschiedener »Dinge« in ihrem und
fur ihr Leben gesprochen hat. Den Zugang zum biographisch-subjek-
tiven »Code«, den die einzelnen Objekte gleichzeitig in sich tragen so
wie sie ihn verkdrpern, erschliefit Kuntz tiber eine vielschichtige Analy-
se der Interviews. Er versucht, im Blick auf das persénliche Verhalten
und die subjektiven Bedeutungszuschreibungen der befragten Personen
der lebens- und erfahrungsregulierenden Funktion der Erinnerungs-
gegenstiinde auf die Spur zu kommen (ebd.: 75). Kuntz weist nach, dass
die Objekte nicht nur das »Reden« der Menschen bewahren und deren
Erinnerung strukturieren, sondern dass auch die konkreten Handlungen
und Umgangsweisen mit diesen »Dingen« der tiglichen biographischen
Ordnung ihres individuellen Lebens dienen (ebd.: 77). Der Umgang mit
den »Dingen« organisiert die Biographie sowohl retro- wie prospektiv:
Vergangenheit und Zukunft, Erinnerung und alltigliche Praxis verdich-
ten sich in den »Sachen« und werden von ihnen angeleitet.

Den Nachweis, inwiefern bzw. dass diese stark personenbezogene
Funktionsinterpretation iiber die Singularitit jeden Falls hinausgeht, er-
reicht Kuntz {iber die analytisch hergestellte Verkniipfung der jeweiligen
Einzel-, Gruppen- und Gesellschaftsgeschichte: Die Akzentuierung und
Pointe seiner Forschung liegt in der Darstellung des Einzelnen, Subjek-
tiven, das sich im Kontext der »gesamtgesellschaftlichen und politischen
Entwicklungen« (ebd.: 78) verstehen lifit und als Exempel fiir die Le-
bensmoglichkeiten in der entsprechenden (historisch sich verindernden)
Gesellschaft vorgestellt wird. Auf der theoretischen Ebene betont Kuntz
das »kulturwissenschaftliche« Konzept, dass die »Dinge« Zeichentriger
sind fiir das Leben, die Menschen und ihre Praxis. Das heilit, die Objek-
te stehen als Medien und Materialisierungen von Erfahrungen und per-
sénlichen Ordnungsleistungen im Blickfeld volkskundlichen Interesses:
Darauf zielt konsequent die Methode, Perspektive und das Untersu-
chungsinteresse volkskundlicher Sach-Kulturforschung.

Parallel zur inhaltlichen Vorstellung seiner Forschung thematisiert
Kuntz das — theoretische wie methodische — Grundgeriist, auf dem der
»kulturwissenschaftliche« Erfolg der Ergebnisse aufsetzt. An verschie-
denen Stellen verweist der Autor auf die Problematik, wie ziih das
Schweigen in den erzihlten Erinnerungen sein kann und wie wenig den
Objekten ihre ordnungsherstellende Funktion anzusehen ist. Nur die ge-
naue, am Einzelfall interessierte biographische Dokumentation und
Interpretation enthiillt, was in und hinter den Dingen steht (ebd.: 77).
Als methodischer Konigsweg fiir die analytische Transparenz und das
deutende Verstehen von materieller Sachkultur gilt — dem Autor als
»Volkskundler« (ebd.) — konsequent {(und einzig) die »oral history«:

177

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

»Die Sachgutgruppe »rezente Erinnerungsobjektec ist nur zu dokumen-
tieren, zu verstehen und zu sammeln {iber oral-history Projekte der hier
vorgestellten Art. Von einer Authentizitdt der Objekte kann kaum noch
die Rede sein, wie es etwa fiir signierte Kiinstlerkeramik noch gilt.«
(ebd.: 78) Reizwirter, die in diesem Sinn das Wissen sortieren und die
diskursiv richtige, sinnvolle Sprechweise anleiten, bilden bei Kuntz die
eben genannte » Authentizitit der Objekte« (ebd.), die »Unmittelbarkeit«
von Aussagen zu den Objekten (ebd.: 68), die » AusschlieBlichkeit« von
Interpretationen (ebd.), die mégliche Existenz einer »quasi autochthonen
Arbeiterkultur [...], deren rudimentire Reste« sich allenfalls noch finden
lassen (ebd.: 70), die »Richtigkeit« von Erinnerungen (ebd.: 71) oder die
»Echtheit« einer fritheren sozialen Positionierung (ebd.: 72). Immer
werden die problematischen Begriffe ein- oder ausleitend kontrastiert
bzw. negiert durch die beigefiigten »kulturwissenschaftlich« formierten
Beschreibungsformen.

Aus diesen inhaltlich, theoretisch oder methodisch motivierten
Gegentiberstellungen erschliefien sich die diskursiven Trennlinien zwi-
schen den (in-)akzeptablen Darstellungs- und Denkweisen. In den fort-
laufend mitgefiihrten Betonungen einzig sinnvoller »kulturwissenschaft-
licher« Forschung, die »nur« im Blick auf die vom Menschen ausgehen-
den Vernetzungen realititsaddquate Bilder vom sozialem Leben zeich-
nen kann, werden die Grenzen erkennbar, entlang derer volkskundlich
gedacht wird: Mit der absoluten Positionierung integrativer Relationie-
rung iiber den zentralen Kulturbegriff ist jeder Denkansatz, der fixe
Strukturen, unveriinderliche Kategorien und kontinuierlich auf Zeit ge-
stellte Positionen zum theoretischen Analyse- und Interpretationsschema
macht, flir volkskundlich-kulturwissenschaftliche Forschung ausge-
schlossen. Jegliche Determination, sei sie zeitlich, riumlich, menschlich
oder gesellschaftlich definiert, steht in polarer Entgegensetzung zum
grundsitzlich prozessual und flexibel charakterisierten Wirklichkeits-
konzept der Volkskunde."! In diesem — diskursiv hergestellten — Sinn
wird deutlich, warum im Fach am Ende des 20. Jahrhunderts nicht von
der »Authentizitit der Dinge« gesprochen werden kann: Aufgrund der

11 Auferund dieser Leitdifferenzen ist die von Schiffauer konstatierte » Angst
vor der Differenz« (Schiffaver 1996) zu begriinden, die er in den 1990er
Jahren in den Ethnowissenschaften als ausgesprochen wirkmichtig quali-
fiziert. Indem der Begrifl der »Differenz« in einer Ambivalenz aus der
Praxis des Unterscheidens und den als Grenzsetzungen manifestierten Dif-
ferenzen oszilliert, muss er stindig in seiner »ethnologisch«-nkultur-
wissenschaftlich« einzig legitimen Deutung der Fixierung als »Handlung«
mit verdnderbaren — da hergestellten — »Produkten« redefiniert werden,
um ihn so gegen jegliche Méglichkeit unverinderbarer, anthropologisch
und historisch konstanter Definition abzugrenzen.

178

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

»kulturwissenschaftlich« definitorischen Bezugsetzung zwischen Men-
schen, ithren Ding-Nutzungen und ihrer historisch variablen gesellschaft-
lichen Umwelt kann keine Rede von einer in sich ruhenden, unverinder-
baren, wesenhaften Substanz oder Realitit der »Dinge« sein.

Fiir diese diskursanalytische Sichtbarmachung der zugrundeliegen-
den fachlichen Leitdifferenzen wurde Kuntz’ eingeschobene Modifizie-
rung, dass »kaum« mehr von Authentizitit gesprochen werden kann,
bisher vernachlissigt. Noch einmal darauf zuriickkommend stellt sich
die Frage, warum Kuntz nicht eindeutig — der rhetorischen Dichotomie
gemil — die » Authentizitit« als volkskundliche Kategorie aus dem fach-
lichen Repertoire streicht. Kuntz' rhetorisch relativierende Opposition
gegeniiber der — volkskundlich unhaltbaren — »Authentizitit« von »ma-
terieller Kultur« verweist auf die in den 1990er Jahren eingetretene Un-
sicherheit hinsichtlich der basalen Differenzsetzungen im gesellschaftli-
chen wie wissensbezogenen Feld, die Ulrich Beck, Wolfgang Bonf3 und
Christoph Lau in ithrem theoretischen Konzept der »Zweiten Moderne«
als deren Charakteristik beschrieben haben. Die Autoren vertreten die
Diagnose, dass eine allgemeine »Aufldsung von Basisunterscheidun-
gen« sichtbar wird, die die Selbstverstindlichkeit bestimmter Differen-
zen untergribt (vgl. Beck/Bonfi/Lau 2001: 37). Anhand der friiheren — in
der »Ersten Moderne« entstandenen — Basisunterscheidungen konnte al-
les aus der gesellschaftlichen Handlungssphire ausgeschlossen werden —
galt »gleichsam als begrindungsentlastet und selbstlegitimierend« —,
was dem entsprechenden ausgegrenzten Bereich angehérte.'> Diese Evi-
denz beginnt sich — spiitestens am Ende des 20. Jahrhunderts™ — aufzu-
weichen bzw. kann nicht ohne jeweils spezifische Begriindung aufrecht-
erhalten werden.

Die Evidenz von Kuntz' Unterscheidung bedarf konsequent deren
expliziter diskursiver Herstellung und Einschreibung, weshalb auf in-

12 Typische solcher Basisunterscheidungen sehen Beck, Bonfl und Lau in der
Gegeniiberstellung von »Erwerbsarbeit« und anderen Formen der Titig-
keit, von »Offentlichkeit und Privatheit«, »Globalitit und Lokalitite,
»Markt und Hierarchie«, »Fiktion und Realitiit«, »Krieg und Friedene,
»Leben und Tod« sowie »Wir und die Anderen« (vgl. Beck/Bonli/Lau
2001: 38).

13 Bruno Latour stellt dieser Diagnose seine eigene These entgegen, dass
diese Basisunterscheidungen der Moderne nie wirklich funktioniert haben
bzw. dass der Reinheitszustand, der damit erreicht werden sollte — vorwie-
gend zwischen der Natur und der Gesellschaft — nie wirklich erreicht wur-
de (vgl. Latour 2002). Silke Bellanger hat die konkreten Ausformungen
wissenschaftlicher Praxis, Vermittlung und Institutionalisierung, die sich
aufgrund dieser definitorisch modernen »Binaritit« am Beispiel von »Sci-
ence Centers« entfaltet haben, in einem Aufsatz sehr deutlich nachge-
zeichnet (vgl. Bellanger 2001: 212f1).

179

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

haltlicher Ebene die einzig sinnvolle Zugangsweise »kulturwissenschaft-
licher« Forschung wieder und wieder genannt, nachgewiesen und postu-
liert wird. Die geltende Aktualitit der basalen Differenzsetzungen muss
stindig aktualisiert werden, denn »Leitdifferenzen gewinnen ihre Plau-
sibilitit insbesondere dort, wo sie je aktualisiert werden, wo man sie in
der Anwendung immer wieder neu bestitigi und sie in der Kette dieser
Bestitigungen sowohl Dauer als auch Evidenz erlangen.« (Wegmann
1999: 260:; Hervorhebungen se) Mit der Betonung des »einzigen« Zu-
gangs, die sich aus der stetigen Reifizierung adiquater Begrifflichkeit
und Methode einschreibt, werden diskursiv alle anderen Interpretationen
und Profilierungen des Menschen und seines gesellschaftlichen Bezugs
diskreditiert und ausgeschlossen. In der expliziten — ex positivo — Posi-
tionierung »kulturwissenschaftlicher« Deutungskompetenz definiert sich
in taktischer Verhiillung — in Form rhetorischer, aber nicht diskursiver
Relativierung — das davon ausgeschlossene, illegitime Wissen und Kon-
zept gesellschaftlicher Realitit, "

Formationsregel: Das »Vielnamenfach«
und die Disziplinierung von »Kultur«

In der bisherigen Diskursrekonstruktion wurde die Uneinheitlichkeit der
fachlichen Bezeichnung noch nicht explizit thematisiert. Auch ohne sys-
tematische Auswertung diirfte aber in den verschiedenen Quellenzitaten
bereits aufgefallen sein, dass immer wieder andere disziplinidre Bezeich-
nungen auftauchen, die in der Funktion des eigenen Fachnamens flir die

14 Schwierige Themen fiir die »Volkskunde« sind konsequent diejenigen, die
auf einer qua »Natur« fixierten Vorstellung von Mensch und Gesellschaft
aufbauen, was wiederum Richard Kdmmerlings in seiner Fachrezension zu
entsprechenden Kommentaren reizt: »Die Warnschilder vor biologischem
Determinismus, die eine politisch iiberkorrekte Gesinnungswissenschaft
aufstelle, zeugten, so Andreas Hartmann (Miinster), von irrationalen Be-
rithrungsiingsten und seien tiberfliifige Requisiten aus dem kalten Krieg
der Kulturanthropologie. Seine wiitende Polemik gegen die Selbstgerechi-
tigkeit des »Totalkulturalismus« zielt auf eine interdisziplindre Annidherung
an die Biowissenschaften, mit denen die Volkskunde — ein gebranntes
Kind — nicht einmal diplomatische Bezichungen unterhalte. Die kulturwis-
senschaftliche sTabula rasa-Doktrin¢ diene den tiberspannten Befreiungs-
fantasien einer aufgeklérten Vernunit; es sei jedoch eine zutiefst anthropo-
zentrische Sicht. den Menschen als biologisch geschichtsloses Sonderwe-
sen zu definieren. Den Ausgang aus dem »Spiegelkabineit« des radikalen
Konstruktivismus erblickte Hartmann in einer vorurteilsfreien Verhiltnis-
bestimmung zwischen evolutiver Erbmasse und kultureller Uberformung.
Nur hitte man gerne konkreter gewusst, welche kulturanthropologischen
Fragen zur Generaliiberholung fillig sind.« (Kdmmerlings 1999: 54)

180

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

bisher auf der diskursanalytischen Ebene konstant Volkskunde genannte
Disziplin eingesetzt sind. Nicht nur Kaschuba, dieser aber an besonders
prominenter Stelle einer Antrittsvorlesung als Fachvertreter eines uni-
versitdren Instituts, spricht von der — die VolkskundlerInnen selbst oft
verwirrenden — Vielfalt an Namen, mit denen sich das Fach identifiziert
(vgl. Kaschuba 1995a: 27). Im — jetzt diskursanalytisch systematisierten
- Blick auf die fachlichen Selbstbezeichnungen, die die bisher zitierten
AutorInnen in ihren Publikationen verwenden, soll danach gefragt wer-
den, wer sich wann wo unter welchem Fachnamen duf3ert.

Als erster, quantitativer Befund zeigt sich, dass tiber ein Drittel der
Beitrige — 18 von 48" — das Fach im Titel der jeweiligen Publikation
explizit nennt, auch wenn ldngst nicht alle dieser Artikel der program-
matischen Fachbeschreibung gewidmet sind. Zweitens reicht die Skala
der Bezeichnungsmdéglichkeiten von der »Volkskunde, iiber die »Euro-
pdische Ethnologie« und »Kulturanthropologie« bis hin zur »Kulturwis-
senschaft«. In spezifischer Verbindung zu dem akzidentiell gewihlten
Forschungsgebiet wird das Fach auch zur »Urbanethnologie«, »Stadt-
ethnologie«, »Stadtanthropologie«, zur »Ethnographie von ..«, zur
»Sachkulturforschung« oder zur Institution, die »ethnographische und
ethnologische Beitrage« verdffentlicht. Wenn auch nicht ausschlieBlich,
tritt die Fachbezeichnung aber vor allem bzw. gehiuft im Feld der Pro-
grammatik und in demjenigen der Stadtforschung auf. Im Vergleich der
konkreten Namenwahl wird schnell eine RegelmifBigkeit erkennbar: Die
wenigen Artikel, die in der Sachkulturforschung das Fach einbezichen,
sprechen von der »Volkskunde« — mit zwei Ausnahmen: erstens der Pu-
blikation von Sabine Gieske zum Lippenstift, der in einem »kulturhisto-
rischen Streifzug« erkundet wird (Gieske 1996), und zweitens des Kon-
gressbeitrags von Matthias Henkel, der seine Forschung zur »Trinkkul-
tur« aus »kulturwissenschaftlicher Sicht« unternehmen will (Henkel
1997). Die programmatischen Artikel zeigen sich ausgeglichen unent-
schieden: Jede der unterschiedlichen Fachbezeichnungen findet hier
einmal Verwendung. Im Feld der Stadtforschung dagegen, in der die
Autorlnnen auffillig oft mit dem Fachnamen operieren, ist mit drei
Ausnahmen nie von der »Volkskunde« die Rede. Dort geht es konstant
um »Stadt-« oder »Kultur-« »ethnologie«, »anthropologie« und »wis-
senschaft«. Im zeitlichen Verlauf wird eine Tendenz von der Anfang
1990er Jahre noch am stirksten vertretenen »Volkskunde« hin zur »Kul-
turwissenschaft« und Bindestrich-Ethnologie am Ende des Jahrzehnts

15 Kuntz 1990; Letsch 1994, Scholze 1994; Welz/Lindner 1994; Bagus 1995;
Roth 1995; Kostlin 1996b; Lindner 1997; Kock 1997; Henkel 1997; Jaco-
beit 1997; Knecht/Niedermiiller 1998; Lang 1998; Korff 1999; Timm
1999; Gyr 2000; Lang 2000; Lauterbach 2000.

181

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

erkennbar, Wer sich fiir welchen Fachnamen entscheidet, ist nicht vom
Alter oder Geschlecht abhingig, sondern wird vielmehr von der themati-
schen und publikatorischen Wahl geprigt: zudem verwenden auch die
einzelnen AutorInnen durchwegs den Namenmix — zum Teil im gleichen
Artikel, zum Teil je nach Wahl des Forschungsbereichs und Publikums.

Die Diversifizierung der volkskundlichen Selbstbezeichnungen als
»Volkskunde«, »Europiiische Ethnologie«, »(Empirische) Kulturwissen-
schaft« und »Kulturanthropologie« sowie ihre Variation der Fachbe-
zeichnungen als Signal fiir einen spezifischen Forschungszugang oder
fir fachliche Allianzen unter dem Label der »Ethnowissenschaft(en)«
und »Kulturwissenschaft{en)« ist diskurspraktisch ebenso produktiv wie
problematisch. Indem das Fach seine Oberfliche oszillieren lifit zwi-
schen der Benennung als eigenstindiges Fach, der Bezeichnung als in-
terdisziplinire Kooperation und der Beschreibung als innovatives For-
schungsfeld, in dem es sich bewegt, ist das Fach grundsitzlich an-
schlussfihig fiir alle moglichen situativ notwendigen Verbindungen. Die
Plausibilitiit der akzidentiellen Differenzierung oder Entdifferenzierung
anderen Fichern gegentiber ist dann argumentativ relativ leicht herzu-
stellen. In ihrem traditionellen Forschungsfeld der Sachkulturforschung
behauptet die Disziplin ihre fachliche Kompetenz und Erfahrung tiber
die (ziemlich) konsequente Verwendung ihres ebenfalls traditionellen
Namens der »Volkskunde«. Damit sichert sie sich sowohl den Erbbe-
stand und die kontinuierliche Institutionalisierung ihres Wissens in klar
eigenstindiger Individualitit. Gleichzeitig signalisiert sie ihre interdiszi-
plindre Vernetzung in der Variation des »volkskundlichen« durch das
»kulturhistorische« Labeling ihrer Forschung. Diese Verschiebung 6ff-
net die interpretative und assoziative Verbindung zur Geschichtswissen-
schaft (in ihren unterschiedlichsten Ausformungen), ohne das eigene
Fachassoziationsfeld wirklich zu verlassen (vgl. Hauser 1994; Gieske
1996). In gleicher Weise funktionieren die Verschiebungen zur »kultur-
wissenschaftlichen« Perspektive, die in den Titeln angezeigt wird (vgl.
Henkel 1997). Uberdies haben die Begriffe der »Kulturgeschichtes,
»Kulturhistorie« und der »Kulturwissenschaft« den Sprung tiber die rein
wissenschaftliche und akademische Welt lingst in den breiteren Rezep-
tionsbereich interessierter Leserschaften gemacht. Im Gegensatz zu den
universitir spezifizierten Fachbezeichnungen der »Europiischen Ethno-
logie« oder der »Kulturanthropologie« erméglichen die allgemeineren
und diffuseren Bezeichnungen der »Kulturgeschichte« und »Kulturwis-
senschaft« in einem tber die universitire Wissenschaft und Forschung
hinausgehenden Rezeptionskreis den gréfieren Nachhall und die existen-
tiell notwendige Rezeption.

182

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Die volkskundliche Gleichung »viele Namen = ein Fach« dient so-
mit der moglichst weiten und breiten Ankiipfungspotenz im Konkur-
renzfeld an immer wieder andere disziplindre oder institutionelle Partne-
rInnen. Je nach Gegeniiber variiert das Fach seinen Namen im Sinne
einer Angleichung — Entdifferenzierung — oder deutlichen Abgrenzung —
Differenzierung. Der Einsatz dieser Strategie ermdglicht der Volkskunde
einerseits die Signalisierung ihrer inhaltlichen und institutionellen Cha-
rakteristik in einer mehrdimensionalen Profilierung; andererseits fiigt
sich das Fach durch die unspezifische und variable Verwendung seiner
eigenen Bezeichnung in das Konkurrenzfeld wie ein akademisches
Chamileon, das sich je nach Umfeld den unterschiedlichen Nachbar-
schaften anpassen kann. Wie das Tier in seiner Umgebung — zu seinem
eigenen Schutz bzw. seiner existenzerhaltenden Potenz — aufgehen kann,
ohne sich selbst aufzugeben, so erreicht die »Volkskunde/Empirische
Kulturwissenschaft/Kulturanthropologie/Européische  Ethnologie« 1m
konkurrierenden Kontext der 1990er Jahre eine Inter-Disziplinaritit, die
ihr sowohl Schutz als auch Autoritit und Deutungspotenz verleiht,

Uber die Selbstdarstellung im wechselnden Namensgewand gelingt
der Volkskunde auch die kontinuierliche Integration fritherer facheige-
ner Wissensbestinde in ihren aktuellen Forschungsstand, ohne deren
politische Kompromittierung aus dem national orientierten 19. Jahrhun-
dert bzw. aus der nationalsozialistischen Phase des 20. Jahrhunderts mit
tibernehmen zu miissen. Wie stark diese Hypothek das Fach auch am
Ende des 20. Jahrhunderts noch belastet, zeigt Wolfgang Kaschubas
Umgang mit dem Fachnamen. Gleich zu Beginn seiner Vorlesung breitet
er ganz explizit den Namensfiicher der Disziplin Mitte der 1990er Jahre
aus und qualifiziert diese Varietiit als Zeichen fiir das Fach oder viel-
mehr als Charakteristik des Faches, »das sich in vieler Hinsicht noch auf
der Suche befindet« (Kaschuba 1995a: 27). Auf der Suche ist die Diszi-
plin aber nicht nur hinsichtlich ihres Namens, sondern auch

»im Blick auf Zustindigkeiten, auf Balancen zwischen Geschichts- und
Gegenwartsbeziigen, zwischen deutschen und europiischen Horizonten, zwi-
schen der Beobachtung eigener Fremdheiten und fremder Eigenarten. Eines
Faches aber auch, das sich bei dieser Orientierungssuche nicht in akademische
Nischen zuriickziehen darf und will, das Universitit und Wissenschaft auch
und vor allem als gesellschaftliche Ridume und Orte zu verstehen hat.« (ebd.)

Kaschuba ist auf seiner rituellen Position des sozusagen offiziellen
Amtsantritts stark exponiert und gewillt, dementsprechend genau und

explizit die Profilierung und Positionierung seines Fachs vorzunehmen.
Die Abgrenzung gegeniiber fritheren korrumpierten Ansitzen muss de-

183

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

zidiert und eindeutig ausfallen, ohne gleichzeitig dem Fach seinen insti-
tutionell tradierten und damit strukturell legitimierten Boden unter den
Fiissen wegzuzichen, Indem Kaschuba die Namensvielfalt ausdriicklich
mit der suchenden Neuprofilierung und Neupositionierung des Fachs in
»nicht-nationalistischer«, »offener«, »differenzierter«, »integrativer«
und »gesellschaftlich relevanter« Gestalt zeichnet, gelingt eine positive
Bewertung der fachlichen Transformation, die das Alte nur ex negativo
andeutet und ausdriicklich das neue »ent-germanisierte« Profil vor Au-
gen stellt (ebd.: 28).

Die Wichtigkeit dieser Neuprofilierung als fachliche Wandlung
schreibt sich in der mehrfachen Wiederholung ihnlicher AuBerungen in
variierten Formulierungen ein. Die Strategie der vielen Namen funktio-
niert so in Form einer Gleichsetzung der fachlichen Namensoberfliche
mit der disziplindren Charakteristik. Diese Ubertragung erreicht glei-
chermafien die Reinwaschung des fachlichen Wissens von seiner politi-
schen Korrumpierung sowie die institutionelle Kontinuierung und aka-
demische Tradition, die in dieser Form plausibel und legitimerweise auf-
rechterhalten werden kdnnen. Die Verkniipfungen von Fach und For-
schungsthema, die charakteristisch fiir die volkskundliche Diskurspraxis
gelten konnen, erreichen zudem folgendes strategische Ziel: Indem die
Fachbezeichnung mit dem konkret angekiindigten Thema — seien es »Er-
innerungsgegenstinde«, »Arbeit«, »die »eingebildete« Metropole« oder
»Materialitit als Programm« —, direkt und auf den ersten Blick verbun-
den wird, geben die AutorInnen zu erkennen, dass es sich im Folgenden
um einen spezifischen Diskussions- oder Forschungsbeitrag der Diszi-
plin handelt. Die namentliche Platzierung des Fachs im Titel verspricht
so Zweifaches: Erstens einen kompetenten, fachwissenschaftlich autori-
sierten Wissensbeitrag zu einem spezifischen Thema. Und zweitens den
gleichzeitigen Einblick in die Spezifika und Kompetenzen des Faches fiir
die Erfassung gesellschaftlicher Realitit, die oft in diagnostischer For-
mulierung im Untertitel konkretisiert werden: sei es als » Transformation
des Stidtischen« (Knecht/Niedermiiller 1998), als Blick auf »stéddtische
Konflikte« (Lang 1998) oder die Darstellung »Interkulturelle[r] Kom-
munikation« (Roth 1995).

Sowohl die fachinternen Diskussionen um die institutionell proble-
matische Vielfalt der Namensgebungen sowie Kaschubas aufwindige
Neuprofilierung des Faches machen die Gefahr deutlich, die die diskur-
sive Strategie der Anschlusskombinatorik in sich trigt: In der Vieldeu-
tigkeit und Vielfiltigkeit der volkskundlichen Selbstbezeichnungen
steckt gleichzeitig die Labilitdt der Uneindeutigkeit. Die vielfiltige Na-
menspraxis mit ihrem stindigen Funktionswechsel der Bezeichnungen
als Spiel- oder Standbein der Volkskunde im Konkurrenzfeld unter-

184

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

schiedlichster Allianzen birgt die Gefahr des Strauchelns, das heif3t, dass
die Volkskunde bei einer kontinuierlich anhaltenden Namensvarietit ir-
gendwann nicht mehr als eigenstiindig individuelles Fach erkennbar sein
wird, wodurch sich die fachliche Existenz endgiiltig in der sprachlosen —
vom gesellschaftlichen Diskurs ausgeschlossenen — Zersplitterung auf-
zultsen droht. Effekt dieser inhirenten Gefahr sind die volkskundlichen
Selbstthematisierungen in den Begriffen der »Krise« und des »Unter-
gangs«, die gleichzeitig das fachlich bestehende Wissen organisieren.'®

Die Labilitit, die durch die Namensvielfalt entsteht, schreibt sich als
hart bekdmpfte Prekaritit des Faches immer wieder in dessen eigenen
Diskurs ein und fiihrt gerade dadurch zur Tradierung (statt zur Aufls-
sung) der Volkskunde als »Vielnamenfach«. Die stindige Aufrechterhal-
tung der Bezeichnungsvarietit fungiert und funktioniert durch dessen
Potenz einer flexiblen Organisation der disziplindr unterschiedlichen
Wissensbestinde (bisher) erfolgreich konstant und kontinuierlich als
gleichzeitig substanzprofilierendes und existenzsicherndes — Instrument
der Volkskunde, ohne einen ihrer fachlichen Bestinde wirklich zu ge-
fihrden.”

16 Eklatante Beispiele fiir die Organisationsfunktion der Krisenthematisie-
rung innerhalb der »Volkskunde« sind die vielen entsprechenden Artikel
im Verlauf der 1990er Jahre: vgl. Bruck 1990; Falkenstein vergessen?
1990; Lindner 1990; Stadelmann/Staufer-Wierl 1990a; Jacobeit, S. u. W.
1990 u. 1992 u. 1995; Briickner 1990 u. 1992 u. 1993 u. 1994b u. 1994d
. 1996 u. 1997a u. 1997b u. 1998; Scharfe 1992; Kramer 1992 u. 1993 u.
1994a u. 1994¢ Bausinger 1993 u. 1998; Bechdolf/Kienitz 1995; Engeler
1995; Kostlin 1995; Korff 1996; Maase 1996; Schindelka 1996; Schmidt
1996a; Jacobeit, W. 1996 u. 1997a; Burckhardt-Seebass 1997; Fondue
versus Raclette? 1997; Hartmann 1997; Streng/Bakay 1999; Timm 1999.

17 Dass diese Substanzsicherung nicht nur fachintern sondern auch -extern
funktioniert, beweist das Statement von Manfred Briegel an dem von
Hartmut Bohme geleiteten Symposium zur Zukunft der Geistes- und So-
zialwissenschaften (vgl. Bohme 1999). Briegels Einschitzung der Macht
von Fachnamen fiir disziplinire Profilierungen zeigt, dass im konkret an-
gesprochenen Fall der »Volkskunde« sowohl die Namensdiffusion (kri-
tisch) wahrgenommen als auch deren disziplindre Einheit akzeptiert wer-
den; sie zeigt zudem, dass die weitere Existenz der »Volkskunde« als ei-
genstindiges Fach — trotz Bezeichnungsdiffusitit — nicht in Frage gestellt
wird: »Ich nehme eines, das sicher nicht im Zentrum des Interesses steht,
aber da 1Bt es sich ganz schon zeigen: die traditionelle Bezeichnung
»Volkskunde«. Es gibt das Fach Volkskunde noch, aber mancherorts, etwa
in Titbingen, heift es »Empirische Kulturwissenschaft¢, andernorts heifit es
»Europidische Ethnologie« und begibt sich da in gefihrlichen Clinch mit
der rechten Ethnologie, die ja gerade auf Eroberungsziige aus ist. Wieder
andernorts heifit das Fach »Kulturanthropologie« oder auch zusammenge-
nommen »Europiische Ethnologie und Kulturwissenschaft«. Sicherlich
sind da auch unterschiedliche Ausprigungen oder unterschiedliche Rich-

185

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Nach seinen Priliminarien zum »Fach auf der Suche«, mit denen
Wolfgang Kaschuba in volkskundlicher Diskurspraxis die Disziplin als
Chamileon konturiert hat, das ihre eigenen epistemischen Ressourcen
situationsgerecht zu einem je spezifischen Fachprofil organisiert, wendet
er sich in seinem Beitrag seiner spezifisch getroffenen Themenwahl zu:

»lch habe das Stichwort »Kulturalismus< gewdhlt, um daran einige Uberle-
gungen zu den Chancen und den Gefahren meines Faches in der gegenwiirti-
gen Situation zu kniipfen. Einer Situation, die sich auf den ersten Blick insge-
samt durchaus erfreulich darstellt, wenn man an die wachsende Zahl der
volkskundlich-ethnologischen Institute und ihrer Studierenden im Bundesge-
biet denkt, und wenn man sich der besonderen Aufmerksamkeit vergegenwiir-
tigt, die dem Stichwort »Kultur< in den letzten Jahren zuteil wurde. Wolf Le-
penies spricht zu Recht von einer »anthropologischen< Wende in den Human-
und Sozialwissenschaften, die zunehmend Raum greift und die sich als gestei-
gertes Interesse an »Kultur¢ auch in den Medien wie auf dem Arbeitsmarkt
positiv niederschldgt. Ein zweiter Blick indessen muss uns auch Anlass sein,
tiber Gefahren nachzudenken, die solche Wissenschaftskonjunkturen in &hnli-
cher Weise mit sich bringen wie Wirtschaftskonjunkturen: Moden und Sitti-
gungseffekte, Bornierung und Missbrauch.« (Kaschuba 1995a: 28)

Was hat es mit dem »Kulturalismus« auf sich, den Kaschuba so promi-
nent in seinem Vortragstitel platziert hat und der sich so prominent in
den weiteren volkskundlichen Diskurs einschreiben wird? Kaschuba be-
grindet es an oben zitierter Stelle folgendermallen: Er beabsichtigt iiber
das Phinomen des »Kulturalismus« zu sprechen, weil es daber eigentlich
um sein Fach geht. Die Diagnose, dass sein Fach boomt, dass »Kultur«
Konjunktur hat und dass der ganze Bereich bisheriger Sozial- und Geis-
teswissenschaften sich seit kurzem der Kulturperspektive verschrieben
hat, birgt fiir die Volkskunde »Chancen« und »Gefahren«. So bedeutsam
Kaschuba die Gesellschaft in seinem Titel positioniert, so deutlich expli-
ziert er an dieser Stelle, was die momentane (gesellschaftliche und wis-
senschaftliche) Situation fordert: Das Potential und die Krise der Volks-
kunde als eine potente gesellschaftliche Wissensinstitution liegen thm
am Herzen; nicht nur aufgrund seiner persénlichen Position als Lehr-
stuhlinhaber dieser Disziplin sondern auch — oder vor allem — aufgrund
seiner Subjektposition im Diskurs: Wolfgang Kaschuba niitzt die tradi-
tionell erwartbare Ausstrahlungskraft seines bedeutungsbeladenen

tungen gemeint. Empirische Kulturwissenschaft ist halt nicht dasselbe wie
Volkskunde, kénnte man sagen, aber das Verstindnis der Vertreter dieser
Bezeichnungen ldauft doch darauf hinaus, dass es sich um ein Fach han-
delt.« (Briegel 1999: 298)

186

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Podiums — einer akademischen Antrittsvorlesung —, um die wissen-
schaftliche Profilierung und gesellschaftlich orientierte Positionierung
seines Faches zu manifestieren; das Zentrum und der Motor seiner Be-
mithungen definieren die disziplindre Identititsarbeit.

Kaschuba repliziert im oben kurz zitierten Abschnitt nicht nur die
allgemeine Situation, in der sich die Volkskunde am Ende des 20. Jahr-
hunderts befindet, sondern er expliziert vor allem die volkskundliche
Sicht der Dinge. Diese heif3t: Er und das Fach sehen sich mit einer Be-
griffskonjunktur konfrontiert, die das Fach und den Begriff in eine pre-
kire Lage bringt. Die Konjunktur von »Kultur« bedroht — wie jede quan-
titative Ausweitung und jede modische Qualitit — dessen begriffliche
(Aussage-)Kraft und dessen disziplindre Anbindung an die Volkskunde.
Dass »Kultur« nun von den verschiedensten Disziplinen im Bereich der
Geistes- und Sozialwissenschaften verwendet wird, betont und steigert
zwar fir den Moment ihr begriffliches Gewicht, schmiilert aber gleich-
zeitig deren fachlich spezifische Zuordnung. Was auf den ersten fliichti-
gen Blick wie ein Gliick fiir die Volkskunde aussieht, zeigt sich auf den
zweiten tiefergehenden Blick als schwere disziplindre Belastung: Mit
dem begrifflichen Aufschwung hebt sich im ersten Moment auch das
Ansehen der Volkskunde: im nidchsten Moment aber wird fiir sie der er-
hohte (diskursive) Aufwand bei der fachlich eindeutigen Zuordnung des
Begriffs sicht- und spiirbar.

Fiir die Volkskunde war im Verlauf und ist am jetzigen Punkt ihrer
Geschichte so evident wie selbstverstindlich — das macht Kaschuba
deutlich —, dass »Kultur« einen genuin volkskundlichen Begriff darstellt.
Im zeitgendssischen Feld der Wissenschaft und Gesellschaft, in dem Ka-
schuba und das Fach zur Zeit seiner Rede stehen, ist demgegeniiber kei-
neswegs evident und selbstverstindlich, dass mit »Kultur« und deren
Wissenschaft das spezifische Fach der Volkskunde gemeint ist (vgl.
Kammerlings 1999). Dementsprechend hart wird das akademische Rin-
gen im Diskurs um Begriff und Bezeichnung gefiihrt. Dass auf die
Selbstverstiindlichkeit einer definitorischen Zusammengehérigkeit von
»Volkskunde« und »Kultur« kein automatischer Verlass ist, zeigt sich
im volkskundlichen Reden der 1990er Jahre von Publikation zu Publika-
tion. Schon rein quantitativ macht die volkskundliche Wiederholung von
»Kultur« auf die Fragilitit ihres Selbstverstindnisses aufimerksam.
Wolfgang Kaschuba widmet knapp die Hilfte seiner Darstellung dem
Konnex von Fach und Begriff. Und: »Kultur« steht statistisch gesehen in
(fast) jedem zweiten Beitragstitel volkskundlicher Provenienz. Aber
auch qualitativ schreibt sich der Begriff mit beharrlicher RegelmiBigkeit
in die volkskundliche Rede ein. Andrea Hauser buchstabiert in ihrer Ein-
leitung zur Untersuchung historischer Dinge ausfiihrlichst die histori-

187

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

sche, inhaltliche, theoretische und methodische Aufeinanderbezogenheit
des Kulturbegriffs und ihrer Disziplin » Volkskunde/Kulturwissenschaft«
(vgl. Hauser 1994: 12). Regina Romhild diskutiert auf mehreren Seiten
ihres Beitrags die theoretisch, epistemologisch und gesellschaftlich pro-
blematischen Seiten zeitgendssischer Kulturkonzepte, denen sie als Lo-
sungsmodell den volkskundlichen Begriff und die fachlich generierte
Synthese zur »Kulturwissenschaft« entgegenstellt (vgl. Rémhild 1994).
Thomas Scholze prisentiert »Kultur« als Qualititssiegel volkskundlicher
Forschung — auch schon zu Vorwendezeiten und auch in der DDR (vgl.
Scholze 1994). Barbara Lang analysiert, kategorisiert und bewertet die
wissenschaftliche und gesellschaftliche Differenz zwischen den Diszi-
plinen »Stadtplanung« und »Volkskunde« anhand des Kulturbegriffs
zugunsten letzterer aufgrund ihrer Wissenschaftlichkeit per »Kultur«
(vgl. Lang 2000). Martin Scharfe ruft das Fach zu erneuerter Refle-
xionsarbeit auf, »wenn es wirklich eine Wissenschaft von der Kultur
sein will — eine Kultur-Wissenschaft« (vgl. Scharfe 1997: 303) und —
trotz einiger institutionell noch bestehender »kulturwissenschaftlicher
Tabuzonen« (vgl. Kess/Gétz 1998: 163) — verbindet der Kulturbegriff so
unterschiedliche volkskundliche Institutionen wie Museum und Univer-
sitdt in gemeinsamer »Seelenverwandtschaft« (vgl. Kock 1997: 24).

Diese stindig und stetig wiederholte Verbindung von »Volkskunde«
und »Kultur« funktioniert diskursiv auf unterschiedliche Weise: Erstens
tibernimmt das Fach den Begriff in seinen Namen, was ihr selbst und al-
len anderen gegeniiber immer wieder signalisiert, dass »Kultur« die Dis-
ziplin konturiert und konstituiert. Zweitens definiert und profiliert aber
auch das Fach den Begriff der »Kultur« als wissenschaftliches Instru-
ment, wenn es sich namentlich und mit der Autoritit einer universitiren
Disziplin dafiir zustéindig erkldrt bzw. anhand dessen sein eigenes Wis-
sen hervorbringt. Das heifit: Aufgrund dieser gegenseitigen Definition
stellt die auf der begrifflichen Ebene explizit immer wieder remanifes-
tierte Verkniipfung von »Kultur« und »Volkskunde« eine Klammer her,
die die fachliche Gegenstandskonstruktion, die fachliche Kompetenz
und die profilierte Positionierung als substantielle Einheit zusammen-
fasst, Uber diese Verkniipfungspraxis schaffen die Volkskundlerlnnen
eine Kohirenz, die vice versa der darin demonstrierten Substanz ihre
Plausibilitit verschafft: »Kultur« produziert die fachliche Episteme und
formiert die institutionell etablierte Volkskunde als »Kulturwissen-
schaft«. Auf eine Gleichung gebracht synthetisiert diese doppelte Kons-
truktion Fach und Kulturbegriff in gegen- und wechselseitiger Konstitu-
tion: das heifit noch einmal anders formuliert: »Kultur« und »Wissen-
schaft« formieren und beweisen die Volkskunde als »Kulturwissen-
schaft«.

188

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Trotz dieser organisatorischen Funktionalisierung des diskursiv ein-
deutig gemachten Konnex von Fach und Begriff besteht weiterhin die
in der stindigen Reifizierung erkennbare — Notwendigkeit, diese spezi-
fisch volkskundliche Kombination zu autorisieren und mit Legitimitat
auszustatten. Dadurch wird gleichzeitig umso deutlicher: »Kultur« ist
nicht natiirlich — oder eben genuin — ein volkskundlicher Begriff; er
muss dazu diszipliniert werden.

Die »Disziplinierung«'® umfasst — im doppelten Sinn - unterschied-
liche Bedeutungen, die in dem einen Begriff zusammengefasst die
volkskundliche Diskurspraxis organisieren: Erstens disziplinieren die
Volkskundlerlnnen »Kultur«, indem sie den Begriff »verfachlichen,
das heifit, indem sie ihn ihrer akademischen Disziplin — der Volkskun-
de«— definitorisch zuordnen. Zweitens disziplinieren die Fachvertreter-
Innen den Kulturbegriff im Sinne einer restriktiven Ein- und Unterord-
nung, das heil3t, sie unterstellen den Begriff der Forschungsdisziplin des
Faches und funktionalisieren ihn als Instrument zur je erforderlichen Zu-
sammenstellung ihres spezifischen Wissens. Drittens disziplinieren sie
den Begriff, indem sie ihn zum Transformationsriemen zwischen spezi-
fisch disziplinirer und allgemein interdisziplinidrer Fachdefinition aws-
bilden: »Kultur« wird dann zum — relational funktionierenden — Umge-
staltungsinstrument, das aus der Volkskunde eine fachlich eigenstiindi-
ge, Uberdisziplindr funktionierende »Kultur-Wissenschaft« macht. Die
Transformation funktioniert hier in wiederum neu organisierter Zusam-
menstellung der in ihrem Sinngehalt konstanten Zusammensetzung von
»Kultur«, »Wissenschaft« und »Volkskunde« als folgende Gleichungs-
variante: »Kultur«-Wissenschaft in Sinn und Funktion der Inter-Diszi-
plinaritiit beweist die synonyme Gleichsetzung von »Volkskunde« in
Form der »Kulturwissenschaft« als »interdisziplinire Disziplin«."”

18 Aus dem Neologismus der »Disziplinierung« im Sinne der »Verfachli-
chung«, den Ulrike Langbein wihrend eines gemeinsamen Gespriichs
formulierte, wurde im Verlauf der fortschreitenden Analyse und Interpre-
tation der hier dargestellte diskursanalytische DisziplinierungsbegrifT.

19 Die »Disziplinierung« im obigen Sinn stellt im Uberblick der diskursiven
Strategien und Praxen geistes- und sozialwissenschaftlicher Wissenspro-
duktion kein rein s>volkskundliches< Instrument dar. Ahnliches findet sich
auch in anderen Fachformationen. Vgl. dazu etwa Luhmanns Beschrei-
bung der soziologischen Stirke, die sie bei der Reformierung bzw. Neu-
organisation der Universititen in den 1960er und 70er Jahren zeigte: »Von
der Soziologie aus konnte man sich ja mit allen méglichen Themen be-
schiftigen, wenn man immer nur sagte, Soziologie des Rechts, Soziologie
der Organisation, Soziologie des Wissens, Soziologie der Religion usw.«
(Luhmann 1992: 101).

189

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Die diskursive Praxis der volkskundlichen Selbstbezeichnung als
»Vielnamenfach« und der »Disziplinierung des Kulturbegriffs« funktio-
niert als zweifaltige Formationsregel, weil bzw. indem sie die verschie-
denen Praxen und Konstruktionselemente des volkskundlichen Diskur-
ses zu einem konsistenten Ganzen — in Gestalt und Funktion — des
volkskundlichen Formationsfelds dynamisch zusammenfiigt.

Diskursive Achsenkonstruktion:
Dreischenkliges Spannungsfeld

Die bisherigen Analysen zusammenfassend sowie extrapolierend léft
sich eine spezifische Struktur(ierung) volkskundlicher Sprech- und
Denkpraxis nachzeichnen: Egal in welchem Forschungsfeld die Volks-
kunde ihre Fragestellung formuliert, egal in welchem zeitlichen oder re-
gionalen Ausschnitt sie ihre Analyse ansetzt, egal welche VertreterInnen
die Artikel geschrieben haben, — ob am Anfang oder Ende ihrer For-
scherlnnenlaufbahn, ob Mann oder Frau, ob aus Géttingen, Miinster,
Hamburg oder Berlin —, egal in welchem Textgenre und Publikationsfo-
rum ihre Beitrdge verdffentlicht werden, egal ob auf Deutsch oder in
einer anderen Sprache formuliert, immer behandeln die VolkskundlerIn-
nen — in unterschiedlicher Diktion, in wechselnder Reihenfolge, in ar-
gumentativen Variationen und in je individuellem Bezug zur eigenen
ForscherInnenbiographie — drei basale Grofithemen: (1) Sie sprechen mit
und iiber »Kultur«; (2) sie thematisieren die Geistes- und Gesellschafts-
wissenschaften in der Potenz ihres Wissens und (3) sie vermessen das
(wissenschaftliche) Beziehungsfeld, in das sich die Volkskunde im spi-
ten 20. Jahrhundert eingebunden sieht. Diese drei grundsitzlichen The-
menfelder kénnen als die drei grofien Achsen des volkskundlichen Dis-
kurses bezeichnet werden.

In seinem dichten und komplexen Nachvollzug der sozialwissen-
schaftlichen Entwicklung des »cultural turmn« systematisiert Andreas
Reckwitz die Transformation der theoretischen Kultur-Konzeptionen in
Form von vier unterscheidbaren »Abstraktionsebenen«, auf denen sich
die Verdnderungen entscheidend auswirken (vgl. Reckwitz 2000: 22),
Dies sind in Reckwitz’ Terminologie die Ebenen (1) der »Wissen-
schafts- und Erkenntnistheorie der Sozialwissenschaften«, (2) der »so-
zialwissenschaftlichen Methodologie«, (3) der »empirischen For-
schungsinteressen« und (4) der »Sozialtheorie« selbst (ebd.). Was
Reckwitz als wissenschaftliche Transformationen benennt, deren theo-
richistorische und -systematische Entwicklung er detailreich nachzeich-
net, zeigt sich auch in der Forschungspraxis der VolkskundlerInnen.
Auch sie thematisieren alle vier von Reckwitz benannten Punkte regel-

190

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

mifiig. Aus diskursanalytischer Perspektive, die sich flir die in einem
Formationsfeld hergestellte Ordnung des Sprechens interessiert, ergibt
sich allerdings eine andere Zuordnungssystematik dieser Punkte, da aus
dieser Blickrichtung nach den Effekten der diskursiven Praxis gefragt
wird, die sich im relationalen Bezichungsgeflecht von inner-, zwischen-
und auBerwissenschaftlichen Auflerungen etablieren und nicht schwer-
punktmiifiig nach den theorieinhirenten Verschiebungen bzw. Verab-
schiedungen. Die Formation und inhaltliche Variation der drei volks-
kundlich konstruierten Achsen — das heildt ihre stetige Wiedereinschrei-
bung — in ihrer konkreten Ausfilhrung wird von einer dem Diskursfeld
inhidrenten Spannungsdynamik motiviert: Die drei Achsen zeigen sich
als diskursive Manifestationen, die ihre Plausibilitit und Pointierung
aufgrund darunterliegender — nicht explizit gemachter — Priamissen er-
halten (vgl. Nassehi 2006: 376), die grundsitzlich iiber das volkskundli-
che Diskursfeld hinausgehen, dort aber ihre spezifische Manifestierung
zeigen. In welchen inhaltlichen Formierungen und mit welchen implizit
bleibenden Grundvoraussetzungen die VolkskundlerInnen ihr diskursi-
ves Feld aufziehen, soll im Folgenden analytisch noch einmal anhand
des bereits entfalteten Materials expliziert und sichtbar gemacht werden.

Drei Achsen: Der »Kultur«-begriff, das geistes- und
sozialwissenschaftliche »Wissen Schaffen« und das komplexe
»Beziehungsfeld« der Wissensproduktion

Nicht bei allen volkskundlichen AutorInnen sind die drei Achsen, die ihr
fachwissenschaftliches Denken anleiten und flankieren, so dezidiert zu-
sammengefasst und in einem Satz expliziert, wie Michi Knecht und Pe-
ter Niedermiiller dies in der Einleitung zu dem von ihnen initiierten
Workshop »Transformationen des Stidtischen. Stadtethnologie in Euro-
pa« formuliert haben (vgl. Knecht/Niedermiiller 1998). So konkret und
bewusst sich Knecht und Niedermiiller an dieser Stelle zwar (nur) auf
ihre eigene Sommerschule, deren Konzept, Erkenntnisinteresse und Er-
gebnisse bezichen, so basal legen sie mit ihren drei gewiihlten Schwer-
punkten gleichzeitig die drei Achsen des diszipliniren Denkens unter die
individuell variierbaren Thematisierungen innerhalb ihres Tagungspro-
gramms:

»Alle drei hier kurz skizzierten Schwerpunkte — die Frage nach der disziplin-
geschichtlich spiten Aufwertung der Stadtethnologie im Zuge gegenwiirtiger
Transformationsprozesse, die Diskussion um konzeptionelle und methodische
Zugiinge und spezifisch ethnologische Kompetenzen zur Erforschung stidti-
scher Transformationsprozesse sowie die Prisentation neuerer ethnographi-

191

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

scher Arbeiten iiber »Berlin in transition< — spiegeln sich auch in der Auswahl
der Beitriige dieses Bandes wider.« (ebd.: 4)

Wissen tiber die Welt zu generieren, bedarf im volkskundlichen Reden
offensichtlich erstens einer Erklirung, wer dieses Wissen in welcher dis-
ziplindren Formierung, Kompetenz und historischen Situation hervor-
bringt: Deshalb fragen Knecht und Niedermiiller nach dem institutionell
strukturierten Beziehungsfeld der Wissensproduzentinnen, in das sich
die Volkskunde erst »spit« eingeschriecben hat. Zweitens muss expli-
ziert, dokumentiert und reflektiert werden, was dieses Wissen ausmacht,
wie es sich selbst qualifiziert und wodurch ein Anspruch auf »Wahr-
heitsgehalt« erhoben werden kann: Die beiden AutorInnen definieren in
legitimierender Absicht den epistemologischen Zugang und Wert des
(geistes- und sozial-)wissenschaftlichen Wissen Schaffens. Und drittens
gilt es zu demonstrieren, welche konkreten Inhalte die in diesem geistes-
und sozialwissenschaftlichen Rahmen eingebettete Spezialdisziplin in
ithrer Kompetenz tiber die komplex gestaltete Wirklichkeit zu Gehédr und
zu Papier zu bringen vermag: Knecht und Niedermiiller verweisen in
eben diesem Sinn auf die aus »kulturwissenschaftlicher« Forschungs-
praxis resultierende Qualitit und Substanz des prisentierten Wissens.

Achse 1: »Kultur« und die Potenz des Begriffs

Im Rahmen eines Studienprojekts, das in den spiten 1980er Jahren am
Tiibinger Institut fiir Empirische Kulturwissenschaft unter der Leitung
von Prof. Konrad Kostlin durchgefiihrt wurde, beschiiftigte sich eine
Gruppe von rund 20 Studierenden mit dem Zustand der deutschen Re-
publik in den »Fiinfzigern« (vgl. Partykultur 1991). Die grundsiitzliche,
als Titel allem vorangestellte Frage »Party-Kultur?« definierte die Per-
spektiven der einzelnen Untersuchungen. Ausgehend von typischen As-
soziationen zu den SO0er Jahren — »Petticoat und Nierentisch, Gummi-
baum und Rock’n’Roll, Wiederautbau und >Wir-sind-wieder-wery,
Fresswelle und Parties« (ebd.: Klappentext) — stellte die Projektgruppe
thre kritischen, die skizzierten Stereotypien bewusst kontrastierenden
»Fragen an die Fiinfziger«:

»Doch ist die ungezwungene Frohlichkeit, fiir die »Party« steht, wirklich cha-
rakteristisch fiir die 50er Jahre? Wer hatte iiberhaupt etwas zu feiern? Welche

Vorstellungen von den SOer Jahren sind mit der Party verbunden? Und: Stim-
men die Bilder, die heute von der damaligen Zeit entworfen werden?« (ebd.)

192

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Die »Meublements der Republik« veranlassten die beiden StudentInnen
Karin Stellwag und Marianne Dorn, selber (noch) einmal genauer hinzu-
sechen und zu fragen, welche »Tendenzen des Wohnens in den 50ern«
aufgrund der neuen »Wirtschaftswunderwelt« im Blick der Forscherin
erkennbar werden (vgl. Stellwag 1991) bzw. wie »Musiktruhe und
Hausbar« die »mdablierte[n] Geselligkeit« des Jahrzehnts verkérperten
(vgl. Dorn 1991). Beide Autorinnen sind bemiiht, die grundsiitzliche
Wohnsituation und ihre konkrete Méblierung — vor allem kleiner Woh-
nungen im sozialen Wohnungsbau — fiir die LeserInnen bildhaft vor-
stellbar werden zu lassen. Sie verbinden dafiir die konkrete Beschrei-
bung der Wohnungen sowie der darin befindlichen Mébel mit den finan-
ziellen Moglichkeiten und Mitteln, die den Menschen zum damaligen
Zeitpunkt zur Verfligung standen. Thre Darstellung gewinnt ihre Plastizi-
tit und ihr Profil durch den Einbezug ganz unterschiedlicher Quellen,
die Auskiinfte iiber die zeitgemifle Ausstattung einer (durchschnittli-
chen) Wohnung geben konnen: Wohnungsgrundrisse, Werbung und
Handelsanzeigen flir Mdbel mit Angaben iiber deren Preise, Material
und Design sowie historische Darstellungen zu den allgemeinen Produk-
tionsverhiltnissen der damaligen Mdbelindustrie liegen den Analysen
als Primirquellen zugrunde. Im Blick auf die Menschen, die mit und in
diesen Arrangements ihren Alltag lebten, konfrontieren Dorn und Stell-
wag ihre Darstellungen des Wohnens mit Fragen nach unterschiedlichen
Funktionen und Nutzungen sowohl der Riume als auch der einzelnen
Mabelstiicke im Alltag unter der Perspektive gesellschaftlich propagier-
ter Verhaltensweisen, die in zahlreichen Ratgebern publiziert wurden.
Uber diese beiden analytischen Ebenen noch einmal hinausdenkend ver-
suchen Stellwag und Dorn zaghafte Interpretationen iiber die Bewer-
tungen und Bedeutungszuschreibungen der »Meublements« durch die in
diesen Wohnungen lebenden Menschen. Der Kulturbegntf fungiert in-
nerhalb der kleinen Forschungsstudien — auch hier — zur Relationierung
der unterschiedlichen Dimensionen, aus denen sich die soziale Wirk-
lichkeit fiir die Menschen zusammensetzte, Dorn und Stellwag bemiihen
sich beide um die Rekonstruktion der komplexen Zusammenhinge, in
denen sich das Leben in Deutschland wiihrend der 1950er Jahre fiir die
breite Mittelschicht vollzog.

Auch wenn die beiden Artikel in ihrem analytischen und interpreta-
tiven Gehalt noch nicht die Dichte und Elaboriertheit anderer fachlicher
Beitrige erreichen, sind sie jedoch gerade deshalb beziiglich der diskur-
siven Regeln, die die Herstellung und Autorisierung des Wissens im
Fach organisieren, interessant und aussagekriiftig. Als Studierende, die
anhand dieses Projekts in die disziplindre Denkweise eingeiibt werden,
reproduzieren sie das im Fach erwartete und ihm selbst verstindliche

193

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Arbeiten. Und aufgrund dessen, dass Dorn und Stellwag sich zur Zeit
ihrer Forschung noch im Prozess der Einiibung volkskundlichen Hand-
und Denkwerks befinden, zeigen sich die grundlegenden Elemente der
»kultur«-wissenschaftlichen Technik (im Sinne von Fihigkeit) in diesem
Moment noch in deutlicherer Markierung. Stellwag und Dorn bauen ihre
Darstellungen auf zwei grundlegenden Bausteinen auf: Aus der Be-
schreibung dessen, was ist und der Analyse dessen, wie es so hergestellt
worden ist, ergibt sich der Erkenntniswert des jeweiligen Beitrags. Dass
die beschreibende Ebene dabei nicht allein instrumentalen Charakter fiir
die daran anschlieende Analyse und Interpretation hat, sondern im Sinn
der illustrierenden Dokumentation und in Funktion der Wissensvermitt-
lung gedacht ist, belegen die in beiden Beitrigen abgedruckten Bilder.
Sowohl Karin Stellwag als auch Marianne Dorn integrieren etwa zehn
Abbildungen in thren Text, der je sechs Seiten umfasst. Das heifit, rein
quantitativ stehen Text und Bild in einem fast ausgeglichenen Verhiiltnis
von 1:1. Die meisten Abbildungen zeigen Fotos einzelner Mdbel oder
Raumarrangements, einzelne Wohnungsgrundrisse bzw. Werbeanzeigen
oder Cartoons aus einem Ratgeber. Alle Bilder sind von erklirenden
Unterschriften begleitet, was konkret auf dem Bild zu sehen ist, oder sie
dokumentieren den Quellennachweis. Keines wird aber explizit im Text
erwihnt oder analytisch ausgewertet. Allein der visuelle, durch Quellen-
belege authentisierte Nachweis — das Sichtbarmachen — von zuvor fiir
einen Grofteil der Leserlnnen unbekannten — und in diesem Sinn un-
sichtbaren — Lebenswelten bestimmt den legitimen Aussagegehalt der
Abbildungen.

Die Qualitit des volkskundlichen Kulturbegriffs fulit — wie hier
deutlich erkennbar wird — auf einer doppelten Fundierung des Begriffs:
»Kultur« qualifiziert sich in seiner fachlich diskursiven Verwendung als
grundsitzlich zweifaltiges Konzept aus positiv deskriptiver Reprisenta-
tion und analytisch interpretativer Dekonstruktion. Mithilfe dieser dop-
pelten Grundlegung von »Kultur« bezieht sich die volkskundliche For-
schung mmer auf die beiden Bereiche der positiv rekonstruierenden
Reprisentation von Realitit und der kritisch dekonstruktiven Reflexion
gesellschaftlicher Wirklichkeit. Im doppelten Zugriff, den der Kulturbe-
griff in seiner volkskundlich-diskursiven Formierung definiert, entfaltet
sich der Gehalt und die Aussagekraft »kulturwissenschaftlichen« Wis-
sens {iber den komplexen Charakter realer Phinomene.

Diese Doppelung allerdings enthilt eine spannungsvolle Begriffs-
architektur, die in der definitorischen wie forschungspraktischen Gleich-
zeitigkeit eines substanzorientierten deskriptiven Kulturkonzepts und der
theoretisch-methodischen Konzeption eines kritisch-reflexiven Analyse-
instruments liegt. Die diskursive Konzeption des zweifaltigen Kulturbe-

194

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

griffs formiert diesen als wissenschaftliches Instrument, das gleichzeitig
die Aufgabe der qualitativen Wirklichkeitsrepriisentation, deren analyti-
scher Rekonstruktion, der ordnenden Gesellschaftsprisentation sowie
der sozialkritischen Orientierung einlésen will. Pointiert formuliert
steckt der spannungsvolle Widerspruch in folgendem fachlichem An-
spruch: »Kultur« ist alles in einem, das heilit ein einziger Begriff be-
nennt die Realitéit in ihrer positiv wahrnehmbaren Gestalt, analysiert,
interpretiert und reflektiert ihre soziale Konstruktion und entwirft syn-
thetisierend das Modell einer differenziert-integrierten Gesellschaft.
»Kultur« ist damit das die Forschung ermdglichende Instrumentarium
und gleichzeitig das Objekt selbst, auf das die Forschung gerichtet ist.

Die konstante Mischung dieser qualitativ unterschiedlichen Wirk-
lichkeitsreprisentationen charakterisiert den volkskundlichen Kulturbe-
griff als einen kombinierten Komplex aus beschreibendem Positivismus
und analytischem Konstruktivismus, der zum einen fachlich autorisier-
ten Kulturkonzept verschmolzen wird. Gerade aus dieser implizierten,
diskursiv nie explizit formulierten Verschmelzung bezieht der Kulturbe-
griff seine Kraft und Q_ualitéir.z" Die Akzeptabilitit der forschungstheore-
tischen wie -praktischen Konstruktion der volkskundlichen Zweifaltig-
keit von »Kultur« basiert und entspringt der Moderne selbst: »Der
springende Punkt oder besser das Erfolgsrezept der Moderne ist, die
Vermittlung und Verbindung zwischen [an sich unterschiedlichen: se]
Bereichen unsichtbar, undenkbar und unvorstellbar zu machen und doch
zugleich zu praktizieren.« (Bellanger 2001: 213)

In der konkreten Ausfithrung dieser diskursiven Achse enthiillt sich
konsequent die qualitative Definition, aus der die Achse ihre spezifische
Charakteristik erhilt. Es geht hier darum, die Potenz des Kulturbegriffs
zu bestimmen, aufgrund derer auch das »kulturwissenschaftliche« Wis-
sen seine Aussagekraft und Relevanz behaupten kann. Jede volkskundli-
che Arbeit beschiiftigt konsequenterweise die Frage, was der Kulturbe-
griff fiir die Repriisentation und das Verstehen der gesellschaftlichen
Wirklichkeit leisten kann, Diese Frage nach der wissenschaftlichen und

20 Unter dieser diskursanalytischen Perspektive »sprechende» Belege fiir die
»volkskundliche« Zweifaltigkeit von »Kultur«, sind die immer wieder ein-
gesetzten Bindestrich-Begriffe: Sachkultur, Wohnkultur, Party-Kultur,
Freizeitkultur, Trinkkultur, Firmenkultur, Alltagskultur, Volkskultur, Ar-
beiterkultur, Produktkultur, Haubenkultur, Kleidungskultur, Provinzial-
kulturen, Jugendkultur. Die Liste liefie sich noch um einiges verlingern;
entscheidend ist aber, dass diese Art der Begriffskonstruktion an sich die
Doppelung des volkskundlichen Kulturbegriffs spiegelt. In ihnen oszilliert
das Erkenntnisinteresse an der Repriisentation realen Lebens und an der
gesellschaftskritisch ausgerichteten Rekonstruktion in unterschiedlichen
Gemengelagen hergestellter Wirklichkeitsordnung.

195

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

gesellschaftlichen Potenz des Kulturbegriffs stellt sich sowohl nach »in-
nen«, wo fachintern immer wieder debattiert wird, was die theoretische
wie empirische Kraft des Kulturbegriffs ausmacht. So hart und dezidiert
Carola Lipp deshalb ihre Kritik an Wolfgang Kaschubas begrifflichen
und konzeptuellen Schwichen formuliert, so konsequent folgt auch sie -
wie Kaschuba — der »Kultur-Achse« volkskundlicher Rede.

Die Frage nach der Qualitit des Kulturbegriffs stellt sich allerdings
auch von »auflen«: Immer wieder sieht sich die Volkskunde herausge-
fordert zu zeigen, zu beweisen und zu autorisieren, worin das »kultur-
wissenschaftliche« Potential ihrer Forschungen und Wissensbestinde
besteht. In diesem Sinn manifestiert und reformuliert die programmati-
sche Konzeption von »Kultur« als potentes Instrument zur Komplexi-
titsanalyse, zur gesellschaftlichen Orientierung und zur volkskundlich-
fachlichen Spezifizierung sowohl die Potenz des Kulturbegriffs wie auch
eine der drei grofien Achsen volkskundlichen Denkens.

Achse 2: Geistes- und Sozialwissenschaft und ihre Legitimitat

Die Konkurrenz um die gesellschaftliche Selbstvergewisserung am Ende
des 20. Jahrhunderts duflert sich neben der Thematisierung des Instru-
mentariums, anhand dessen die Deutungen iiber die eigene Gesellschaft
hergestellt werden, in der ebenso basalen Diskussion um die berechtig-
ten Formen des Wissen Schaffens. »Wissenschaft« steht nicht mehr
autoritativ gesichert als objektive und neutrale Instanz lber jeder Dis-
kussion und Nachfrage; ganz im Gegenteil bildet sie eine der zu verhan-
delnden Grundlagen legitimen Wissenschaffens von, tiber und fiir die
Gesellschaft. Das betrifft erstens die Erkenntnis, dass die Definition von
Wissenschaft keine ahistorische Gréfie darstellt (vgl. Benoit 1994: 315).
Und zweitens generiert dies einen Rechtfertigungsdruck im dem Sinn,
dass Wirklichkeitserforschung in wissenschaftlicher Manier gefordert
1st, thre Angemessenheit und Relevanz zu demonstrieren, nachzuweisen
und zu vermitteln. Mit entsprechender Verve reflektiert und verteidigt
die Volkskunde die Maéglichkeiten des (geistes- und sozial-)wissen-
schaftlichen Forschens und Verstehens, was sich — unter anderem — in
ihren sowohl dezidierten wie auch verklausulierten Oppositionen natur-
wissenschaftlichen Realititsdeutungen gegeniiber manifestiert. Bau-
singers beiflender Spott iiber die begriffsstutzigen und abstraktionsge-
hemmten »Hominiden« expliziert eben diesen diskursiven Sinn — und
die zweite Achse volkskundlichen Denkens. Er plidiert mit Vehemenz
dafiir, die aufklirerischen Potentiale der Geistes- und Sozialwissenschaf-
ten in der gesellschaftlichen Diskussion aufrecht zu erhalten, womit er
sie erkenntnisbezogen und moralisch legitimiert.

196

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Der kontinuierlichen Wiederholung volkskundlicher Defensionen fiir
die Wissenschaftlichkeit ihrer gesellschaftlichen Realititsentwiirfe be-
dingt allerdings noch ein zweiter, in der internen Wissenschaftskonkur-
renz begriindeter Umstand, denn:

»Zug um Zug haben Soziologie, Psychologie, Linguistik und Literaturkritik
den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erhoben — und ihm Geltung verschafft.
Die »Humanwissenschaften< haben sich unter dem Dach der Philosophischen
Fakultit neben den Philologien eine institutionell anerkannte Stellung erobert.
Die Entwicklung ist unumkehrbar — oder wiire es vorstellbar, dass eine Diszi-
plin ihren Status als Wissenschaft wieder verliert?« (Benoit 1994: 316)

Dass Benoits Frage als rhetorische gelten kann, die schon mit »ja« be-
antwortet ist, demonstrieren nicht nur die expliziten hochschulpoliti-
schen wie -forschenden AuBerungen Ende des Jahrhunderts (vgl. 1. Ka-
pitel, S. 31ff), sondern die direkt auf der Diskursoberfliche greifbaren
Reifikationen wissenschaftlicher Qualitit, Kompetenz und Relevanz.
Die Thematisierung von »Kultur« als »Interpretament«, die Kaschu-
ba als zentralen Punkt seiner Ausflihrungen innerhalb seiner Antrittsvor-
lesung platziert, unterlegt er in dem gleichlautenden Kapitel (Kaschuba
1995a: 32) — in der fiir das Genre einer Antrittsvorlesung sehr ausfiihrli-
chen Weise — mit drei unterschiedlichen Begriindungsstringen: Im ers-
ten konzentriert er sich auf die »Geschichtsschreibung«. Den zweiten
widmet er dem »Fremd-Verstehen« und im dritten thematisiert er den
»Kulturvergleich« (ebd.: 33). In allen drei Bereichen stdfit er auf ein
grundlegendes Dilemma der (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft: Das
primiire Interesse, sich der Geschichte, den Anderen oder sich selber for-
schend zuzuwenden, wird immer und sofort von der sekundéren Einsicht
eingeholt, nicht voraussetzungs- und absichtslos tber Geschichte, das
Fremde und das Eigene denken oder schreiben zu kénnen. Es lidft sich
nicht umgehen: Wissenschaft ist immer, so sehr sie sich um distanzierte
Analyse und objektives Sehen bemiiht, in ihren Forschungsinteressen,
Deutungsabsichten und Ergebnissen eingebunden in die jeweiligen his-
torischen, lokalen, nationalen, ideellen und gesellschaftlichen Kontexte,
die prigend auf sie einwirken. Und Gleiches gilt ebenso umgekehrt:
Wissenschaft trigt selbst einen nicht unwesentlichen Teil zur spezifi-
schen Ordnung und Organisation ihrer Zeit und Gesellschaft bei. Bei al-
lem Wissen, moralischem Gewissen und reflexivem Bemiihen bleibt fiir
Kaschuba als Fazit das Problem bestehen: »[W]ir miissen offenbar ler-
nen, dass auch »selbst-reflexive Wissenschaft¢ nicht einfach nach dein
Minchhausen-Trick funktioniert.« (ebd.: 36) Aber, so fiigt er gleich an:
»Immerhin: Wir packen uns schon einmal am Schopf.« (ebd.)

197

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Fiir jeden der drei gewihlten Bereiche referiert Kaschuba die episte-
mologische Position von (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft mit nam-
haften Vertretern, deren viele selbst iiber den einschldgig wissenschaftli-
chen Bereich hinaus bekannt sind, aus den unterschiedlichen zitierten
Wissenschaftsfeldern: Fiir den Bereich der Geschichtsschreibung bezieht
sich Kaschuba auf den franzésischen Historiker Michel de Certeau, fiir
die »ethnologisch-gegenwartsbezogene Forschung« verweist er auf die
vorwiegend us-amerikanische Debatte der »Reflexiven Anthropologic«
— mit Clifford Geertz, James Clifford und George Marcus als deren Ex-
ponenten — und fiir die europiischen Geschichts- bzw. Kulturwissen-
schaften ldft er den Philosophen Peter Weber-Schiifer sprechen (ebd.:
33ff). Mit diesem Referenzsystem statuiert Kaschuba eines ganz deut-
lich: Das Problem der »imaginativen Funktion« von Wissenschaft (ebd.:
33) ist micht sein persdnliches bzw. sein fachliches sondern ein aktuelles
und prominentes Thema im gesamten Feld der Geistes- und Sozialwis-
senschaften. Im Ausgriff in das interdisziplinire und internationale Feld
der zeitgendssischen Wissenschafisdisziplinen demonstriert er seinen
Zuhdérerinnen und Leserlnnen, dass er mit diesem Thema vor einer He-
rausforderung steht, die ihn mit dem ganzen wissenschaftlichen Feld
verbindet.

Was Kaschuba mit dem Bild des Schopfes des Barons von Miinch-
hausen metaphorisch beschreibt, fasst Konrad Késtlin in den Begriff der
»Geschichtenerzihler« (vgl. Kostlin 1996b: 176). (Geistes- und Sozial-)
Wissenschaft ist fiir ihn die moderne Version, sich als Kollektiv gegen-
seitig Geschichten zu erzihlen:

»Our modernity — and this means in this paper the last 200 years — has brought
forth the scientist as a new type of story-teller. Our human existence has be-
come more and more scientific with the help of cultural interpretations. Sci-
ences invent and offer »sense« and have reached new fields of interests, namely
what they (sciences) call »everyday life«. Ethnologists practise that on the level
of nation, folk or individual and since they have chosen the name »Ethnology«
the discourse in terms of ethnicity has received an additional legitimation. So
sciences are — among other intellecutal elites of interpretation — involved in the
invention and creation of invisible but real frames of action.« (ebd.)

Sowohl Wolfgang Kaschuba als auch Konrad Kdéstlin ziehen fir ihre
Sichtbarmachung dieses (geistes- und sozial-)wissenschaftlichen Di-
lemmas die Bereiche der »Geschichte«, des »Fremden«, des »Eigenen«
und der damit verbundenen »Identititen« hinzu, wodurch sie nicht allein
auf das grundlegende Problem fiir diese Wissenschaften hinweisen,
Gleichzeitig verkniipfen sie darin die drei volkskundlichen Diskursach-

198

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

sen, wenn sie das referierte Dilemma am Fall der Volkskunde und ihrer
kulturorientierten Forschungsweise exemplifizieren: Auch hier stellt
»Kultur« das verbindende Glied dar, denn kulturelle Interpretationen
historischer Wirklichkeit liefern das Material und Mittel zum fachlichen,
wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Selbstverstindnis und mani-
festieren damit dessen unauflgsbaren Konnex.

Dass dieses Wissenschafts-Dilemma einer darunterliegenden Span-
nung geschuldet ist, zeigt sich in Kostlins Wortwahl fiir das beschriebe-
ne Problem. Wissenschaftlerlnnen als »story-tellers« und »entertainers«
(Kostlin 1996b: 178) zu bezeichnen, ist als kritische Provokation plat-
ziert. Die Provokation — aber auch im abgeschwichten Sinn: die allge-
meine Kritik — funktioniert nur, wenn ein anderes, gegensitzliches
Grundverstindnis von Wissenschaft gleichzeitig seine Autoritit bean-
sprucht. Erst die polare Gegensiitzlichkeit zweier unterschiedlicher De-
finitionen von Wissenschaft, die in ihrer Gleichzeitigkeit als Wider-
spruch und damit als Provokation verstanden werden kénnen, machen
Kostlins AuBerung zur sinnvollen und verstindlichen Aussage. Mit sei-
ner Kritik an der (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft als Institution, die
zur Geschichtenerzéihlerin verkommt, verkniipft Késtlin implizit das
»richtige« Verstindnis und Verhalten, das von ihr — dieser Wissenschaft
— zu erwarten wire: Durch die Aufdeckung und Enthiillung von Macht,
von Autoritit und von Interessengebundenheit in scheinbar banalen all-
tiglichen Ereignissen entginge die (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft
und im speziellen die Ethnologie der allgegenwiirtigen Gefahr, lediglich
bunte Geschichten zu produzieren, und an deren Statt soziale Realitit
kritisch nach deren Konstruktion und Machtdurchdrungenheit zu hinter-
fragen, in Kdostlins eigenen Worten: »There is a turn towards literariza-
tion which makes us neglect our job: we describe our own lives and in-
vent colourful stories pretending it is somebody else’s life. We describe
what does not change and look for an entertaining interpretation, a good
story.« (ebd.: 179) In Kdstlins Provokation und in Kaschubas fatalisti-
scher Entscheidung, sich selbst beim Schopf zu packen — bei aller Un-
maglichkeit —, offenbart sich die spannungsvolle Verkniipfung zweier
sich entgegenstehender Wissenschaftsdefinitionen: Der Neutralitit, Ob-
jektivitit, Interessenlosigkeit, Standort- und Geschichtsungebundenheit
von Wissenschaft (vgl. Weingart 2003: 16ff) steht die kontingente Kon-
zeption einer historisch, raumlich und gesellschaftlich eingebundenen
Wissen Schaffens gegeniiber.

Mit dem ersteren konzeptionellen Verstindnis von (Geistes- und So-
zial-)Wissenschaft als »objektive Instanz« schlieffen Kostlin und Ka-
schuba — hier als reprisentative Exponenten des ganzen fachlichen Dis-
kurses — an den in der historischen Moderne entwickelten Wissen-

199

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

schaftsbegriff an, wie er vorwiegend von den Naturwissenschaften ge-
prigt wurde:

»Die zweite Phase, von der Mitte des 18. bis ins frithe 20. Jahrhundert, war
geprégt durch den »klassisch« modernen Idealtyp der wahrheitsorientierten
Grundlagenforschung, die sich disziplindr immer weiter differenzierte und
spezialisierte. Neben den Akademien waren es die Universititen, die im Ge-
folge der Humboldtschen Reform aus den ehemaligen Artisten-Fakultiten ein-
zelne Naturwissenschaften ausgliederten und damit die Chance fiir eine weite-
re Differenzierung der Forschungsfelder er6ffneten. Und erst in dieser Phase
etablierte sich endgiiltig die Objektivitit in dem bis heute giiltigen Verstindnis
ciner »aperspektivischen, jegliche subjektiven Eigenheiten negierenden und
(vermeintlich) ausschaltenden Naturbeobachtung als zentrale epistemologi-
sche Tugend« [...]J« (Boschen/Wehling 2004: 10ff; vgl. auch Blanke 1993:
204f; Nowotny 1999: 278; Weingart 2001: 52).

Diskursiv machtvoll ist dabei allerdings weniger die theoretische Defini-
tion von Wissenschaft als vielmehr das, was sich als Verstindnis von
Wissenschaft durchsetzt:

»Was immer den epistemischen Kern der Wissenschaft ausmachen mag, der
Glaube daran wurzelt in tief verankerten kognitiven Orientierungen und eini-
gen fiir unwandelbar gehaltenen Prinzipien. Dazu gehort der Glaube an me-
thodische Vorgehensweisen, die zur Objektivierung von Wissen fithren, und
an die inhidrente Rationalitit der praktizierten Verfahren.« (Nowotny 1999:
30f0)!

Die spannungsvolle Vereinigung des neutralen und des Kontingenten
Wissenschaftsverstindnisses in einen einzigen (Kultur-)Wissenschafts-
begriff dynamisiert und reproduziert gerade im Versuch der Uberwin-
dung ebendiese Konstruktion. In versuchter Absetzung von der einen
Fundierung schreibt sich gerade deren Doppelung immer wieder ein.?

21 Weingart begriindet die Entstehung der Paradoxie wissenschaftlicher De-
finitionen als (historisch mitbedingte) Entwicklung der Wissenschaft in
Form eines ausdifferenzierten, selbstbeziiglichen Teilsystems der Gesell-
schaft, das aber dennoch in Kopplung mit anderen Teilsystemen der Ge-
sellschaft steht (vgl. Weingart 2001: 58f u. 236f). Vgl. auch Koschorke zu
unferschiedlichen Paradoxiekonstruktionen im heutigen Universitits-
system (vgl. Koschorke 2004).

In paralleler Weise produziert der zeitgendssische Zweifel an der Objekti-
vitit und Gesichertheit von wissenschaftlichem Wissen eine Amalgamie-
rung der eindeutigen Objektivitiit und dem vieldeutigen Pluralismus, was
Maasen und Winterhager ebenfalls zur Paradoxie (post-)moderner Wis-
senschaft zusammenfassen: »In Bauman’s analysis, today both types of

(=]
(%

200

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Die polare Konstruktion erflillt allerdings auch hier eine wichtige dis-
kursive Funktion, die sich so ebenfalls in anderen geistes- und sozial-
wissenschaftlichen Disziplinen am Ende des 20. Jahrhunderts abzeich-
net. Die Aufweichung der klaren Grenzzichungen zwischen (Geistes-
und Sozial-)Wissenschaft und gesellschaftlicher Offentlichkeit bringen
nicht nur spezifische Formen der Forschungs(re-)prisentationen mit
sich, sondern erleichtern und betonen gleichzeitig die gesellschaftliche
Aufgabe wissenschaftlichen Wissens:

»Historians, while engaging in non-academic enterprises as well (e.g., exposi-
tions), predominantly pursue this task within the confines of academia. Inter-
estingly, internal specialization shows, among other trends, a shift toward
modern history, social history, history of non-European countries as well as of
technology including science and medicine [...] — obviously, these histories
are designed to equip the members of contemporary globalized, high-tech so-
cieties with orienting knowledge. Accordingly its self-proclaimed specificity
of telling stories, its narrativity [...], its rhetorics [...], its centrisms (eurocen-
trism, androcentrism, ...) center stage in various debates.« (Maasen/Winter-
hager 2001: 71; vgl. auch Bourdien 1988: 72f; Weingart 2001: 17; Fischer
2004: 235)

Wie Wolfgang Kaschuba so stehen auch seine Fachkolleglnnen vor der
Aufgabe, sich an diesen Herausforderungen abzuarbeiten, die ithnen die
spannungsvoll konstruierte Diskursachse des (geistes- und sozial-)wis-
senschaftlichen »Wissen Schaffens« vorgibt. Das heifit, die Volkskund-
lerInnen miissen in ihrem Reden die Spannung, die sie nicht auflésen
kénnen, diskursiv unsichtbar machen. Sie missen versuchen, der an sich
widerspriichlichen Aufgabe gerecht zu werden, kritisch-neutrale Wis-
senschaft in einer komplexen und die Wissenschaft miteinbezichenden
Realitiit zu betreiben. In seinem Fazit beziiglich der Problemstellungen,
denen sich eine »Kulturwissenschaft«, die anerkennt, dass »Kultur«
vorwiegend als gesellschaftliches »Interpretament« funktioniert, gegen-
tbergestellt sieht, restimiert Kaschuba die Chancen und Risiken solcher
Wissenschaft:

»Eingewoben in die gesellschaftlichen »Versuche der Ortsbestimmung¢ haben
Geschichts- und Kulturwissenschaften stets ein gut Teil dazu beigetragen, die

doubts amalgamize: Based on the conviction that there is no such thing as
certainty anymore, scientist of any epistemological creed persist in produ-
cing more knowledges in an effort to counter contingency with pluralism.
Put in a nutshell, the dynamics of knowledge seems to be the most stable
trait of the practice called science, modern or postmodern.« (Maasen/Win-
terhager 2001: 15)

201

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

»Kulturalisierung« unserer Gesellschaft in dem Sinne produktiv zu fordern,
dass wir gelernt haben, »Blickwechsel< in den Kulturen und zwischen den Kul-
turen einzuiiben, Perspektiven und Wertehorizonte zu hinterfragen, kulturelle
Pluralitit anzuerkennen. Andererseits waren und sind unsere Wissenschaften
aber auch Wegbereiter jener kulturell interpretierten »Weltbilder« geworden,
die als »Sinnkonstruktionen« soziales, nationales und globales Denken mitge-
formt haben — auch im Sinne von Hermetik und Abgrenzung.« (Kaschuba
1995a: 36)

Kaschuba benennt hier noch einmal die unhintergehbare Eingebunden-
heit von (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft in gesellschaftliche und
historische Prozesse. Gleichzeitig verbindet er damit die wesentlichen
Konsequenzen in und fiir eine Gesellschaft: Wissenschaft befordert so-
wohl Ein- und Ausschluss, im positiven wie negativen Sinn. Die Ambi-
valenz dieser Situation, an der sich die VolkskundlerInnen abmiihen,
ohne sie aufldsen zu kénnen, klingt in Kaschubas Verweis auf den Ba-
ron von Miinchhausen an: Irgendein Mittel muss es geben, sich selbst
als (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft — aus dem »Sumpf« der soziohis-
torischen und epistemologischen Kontingenz herauszuzichen.

So skeptisch es Kaschuba selbst schon formuliert, so hartnickig
prigt und organisiert dieses Problem das volkskundliche Sprechen aller
FachvertreterInnen. Im kontextualisierten und selbstreflexiven Einbezug
der eigenen Position, der eigenen Rolle, der Angemessenheit der eige-
nen fachlichen Ergebnisse und der eigenen Gesellschatt, in der dies ge-
schicht, versuchen Kostlin, Kaschuba et al. das Spannungsfeld, in das
die (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft am Ende des 20. Jahrhunderts
eingebunden ist, zu benennen und damit erkennbar zu machen:

»Science has to name interests and should look for the authorities which are
setting marks and thus should be more than a story-telling institution. Through
that healing attitude which stories mostly include, a lot of questions and as-
pects have been lost during the last years. Ethnology took part in the ethniciza-
tion of culture supporting a camouflage of the social dimension of conflicts
(Kaschuba 1995). Since the narratives of the 60s and 70s have lost their inte-
grating power the common story of ethnicity has been raised and revitalized
again. We put forward what we discuss and give key words for the political
rhetorics: angels, ethnicity, fastfood. By writing books and planning symposi-
ums we initiate, create and strengthen discourses on certain topics. And we
know: in deconstructing the stories we de-construct our role as scientific au-
thorities.« (Kostlin 1996b: 179)

»Selbstreflexion« wird zur Losung des Problems einer Wissenschaft, die
sich (nicht mehr) auf den Status einer Meta-Instanz beziehen kann: Statt

202

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

(historische, gesellschaftliche und personliche) Neutralitit als Qualitét
des »wahren« Wissens zu behaupten, erfullt jetzt die »kulturwissen-
schaftliche« Selbstreflexivitit das Kriterium der Qualititssicherung,
Herstellung von Transparenz beziiglich der konkreten eigenen wissen-
schaftlichen Bedingtheit, Positionierung und Wirkungen definiert in die-
ser diskursiven Bestimmung die soziale »Wahrheit« des (kultur-)wissen-
schaftlichen Wissens. Die Selbstreflexion zielt damit auf das »Selbst«
der »Wissenschaft« und wirkt erfolgreich, indem sie den eigenen, wis-
senschaftlichen Kopf erhellt und den »Sumpfe realer gesellschaftlicher
Komplexitit klirt: Ganz wie bei Miinchhausen funktioniert die Idee —
nicht aber die Praxis —, sich selbst aus dem Sumpf zu ziehen, im Mir-
chen wie in der zeitgendssischen Volkskunde nur in der Anerkennung
und damit gleichzeitigen Verdeckung — das heilit, in der Authebung
der polaren Achsenkonstruktion. In der zitierten Erzihlung legitimiert
und realisiert das Genre des Mirchens den Lésungsversuch, in der Wis-
senschaft erreicht es der Diskurs: Der Erzihler von »Gulliver’s Reisen«
findet seine Nachfolger als »kulturwissenschaftliche« »story-tellers«, die
beide im Sprechen ihre Konstruktion der Wirklichkeit zur kritisch-visio-
niren Konzeption von »Gesellschaft« transformieren.

Achse 3: Feld(relationen)
und die Fachdefinition der Volkskunde

Zeichnet die volkskundlich-diskursive Darstellung von Wissenschaft als
potentes Instrument — qua Kulturbegriff — und als Instanz der addquaten
Wissensproduktion — wie oben gezeigt durch »kulturwissenschaftliche
Selbstreflexivitit« — die beiden ersten Achsen des volkskundlichen
Sprechens aus, definiert die Bestimmung des Profils und der Position
des Fachs die dritte Achse des disziplindren Diskurses. Sich als potente
und kompetente »Kultur«-Wissenschaft zu beweisen, reicht in einem
konkurrierend organisierten Feld nicht aus, um sich Gehér im Stimmen-
gewirr der Wissensproduzentlnnen zu verschaffen. Konstant und konti-
nuierlich muss bestimimt und verhandelt werden, wer in dem Konkur-
renzfeld mit welcher Legitimitit sowie Autoritit eine Position besetzen
darf,

Im Blick auf die Titelwahlen, die die Volkskundlerlnnen an promi-
nent gesetzter Stelle ithrer Publikationen treffen, werden die diskursiven
Strategien erkennbar, mithilfe derer sich das Fach im dicht besiedelten
Wissenschaftsfeld auf einer spezifischen Position zu platzieren versucht,
Titel sind mehr als nur pointierte Zusammenfassungen dessen, was die
Autorlnnen im Folgenden sagen werden. Sie weisen assoziativ tiber den
behandelten Gegenstand hinaus: sie verkniipfen frithere Wissensbestin-

203

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

de mit aktuellen Diskussionen; sie geben anhand kurzer Bewertungen
eine Leseanleitung fiir das Folgende. In gleicher Weise, wenn auch nicht
im gleichen Sinn, funktionieren die Titelgebungen innerhalb diskursiver
Zusammenhinge. Liest man dementsprechend in diskursanalytischer In-
tention die Titel der verschiedenen Biinde und Beitridge volkskundlicher
Stadtforschung, die im Verlauf der 1990er Jahre publiziert wurden, dann
ergibt sich folgende Reihung: Das »Anthropological Journal« betitelt
seine Ausgabe von 1993 mit »Urban Europe«; diesem folgt 1994 der
»kuckuck« mit dem Heft »Metropolis«; im Jahr darauf veréffentlicht
»kea« seinen Band zum Thema »Stadtdschungel, an den sich das In-
formationsorgan der »Frankfurter Gesellschaft fiir Kulturanthropologie«
mit dem grundsitzlich gehaltenen Thema der »Stadtanthropologie« an-
schliefit. Im Jahr 1998 versffentlichen die »Berliner Blitter« Beitrdge zu
einer »Stadtethnologie in Europa«, die sie im Kontext von »Transfor-
mationen des Stidtischen« verorten. Den publikatorischen Reigen der
90er Jahre beendet die Hamburger Gemeinschaftspublikation von Eth-
nologie und Volkskunde im Jahr 2000 unter dem Motto » Kulturwissen-
schaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme«.

Diese aufzihlende Parallelisierung der unterschiedlichen Titel macht
ein dem Diskursfeld innewohnendes Postulat sichtbar, auf das die Her-
ausgeberInnen reagieren. Die eine Hilfte der Editorlnnen setzt pro-
grammatisch das Forschungsfeld als Etikett auf ihre Neuerscheinungen
(»Urban Europe«, »Metropolis« und »Stadtdschungel«); die andere Hiil-
fte positioniert die herausgebenden Disziplinen prominent — als Titel
im Feld der Forschungskonkurrenz (»Stadtethnologie in Europa. Trans-
formationen des Stidtischen«, »Stadtanthropologic«, »Kulturwissen-
schaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme«). Beide Titelwah-
len dienen dennoch derselben Intention: In der positiven Aufnahme der
allgemein zeitgendssischen Anforderung, sich als wissenschaftliche Dis-
ziplin mbhaltlich und fachlich individuell zu profilieren, versuchen sie
das Fach und das Feld in eine untrennbare Verbindung zueinander zu
bringen. Die Verkniipfung von »Stadt« mit »Anthropologie«, »Ethnolo-
gie« und »Kulturwissenschaft« funktioniert in diesem Sinn als Demons-
tration der evident gemachten Zustindigkeit, Kompetenz und Eigenstiin-
digkeit des Fachs fiir das benannte Forschungsfeld. Der Konnex, der in
diesem diskursiven Sinn in jedem Titel hergestellt wird, liegt im Fall der
Forschungsfeldbeschreibung — als europiisch, zentral, machtvoll, ent-
fremdend, chaotisch und gefihrlich — in der Verkniipfung des fachlichen
Profils, eine deutende und Transparenz herstellende Instanz flir die
komplex gewordene europiische Realitit zu sein, mit dem Untersu-
chungsort »Stadt«, der seinerseits als gefihrlich, uniibersichtlich, ver-
einnahmend charakterisiert und geographisch lokalisiert wird. Das fach-

204

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

liche Profil und die von ihm diagnostizierte Gesellschaftssituation sind
passgerecht aufeinander bezogen, womit das Fach sich folgerichtig als
orientierende Instanz ausweist. Im Fall der monothetischen Fachbenen-
nung im Titel behauptet die Integration des Forschungsfelds in den dis-
ziplindren Namen — als »Stadtanthropologie« — schlicht und kurz die in-
haltliche Zusammengehérigkeit von Disziplin und Feld in einer definito-
rischen Eindeutigkeit, die die Selbstverstindlichkeit der fachlichen Posi-
tionierung als kompetente Analytikerin unmissverstindlich demonstriert
und sie damit nicht nur legitimiert, sondern explizit autorisiert fiir die
Aufgabe, ein funktionsfihiges Gesellschaftsmodell zu formulieren.

Die Fachbezeichnungen entfalten eine diskursive Potenz, die iiber
die jeweilige inhaltliche Bestimmung des Namens hinausgehen: Indem
sich die Volkskunde gleichzeitig als Fach unter den Etiketten der »Eth-
nologie«, »Anthropologie« und/oder »Kulturwissenschaft« sowie als
Allianz der »Ethno-« und »Kulturwissenschaften« definiert, profiliert sie
das entsprechende Forschungsfeld dieser Wissenschaften gleichzeitig als
disziplindir volkskundliches und als interdisziplindr kulturwissen-
schaftliches. Die »Ethnologie« qua »Vélkerkunde« erweist sich hier als
ideale Partnerin, da auch sie in den 90er Jahren als Newcomerin auf dem
Feld der wissenschaftlichen Beschiiftigung mit der Stadt gelten muss.
Sie tritt damit nicht in Konkurrenz zur Volkskunde, sondern stiirkt in
gegenseitiger Kooperation die von beiden angestrebte disziplinire Posi-
tionierung gegeniiber den anderen gesellschaftswissenschaftlichen und
gesellschaftlichen Wissensinstitutionen. Der Begriff der »Kulturwissen-
schaft« spielt flir diese Positionierungsaufgabe die Schliisselrolle: Ohne
explizit disziplindre Zuordnung in den unterschiedlichen Titeln fungiert
der Begriff als libergeordnete Forschungsorientierung, unter die sich alle
im Feld vorhandenen Ficher und Institutionen einordnen k&nnen.
Gleichzeitig demonstriert und statuiert die Volkskunde an anderer Stelle
ganz deutlich ihr Selbstverstindnis, die genuine »Kulturwissenschaft«
zu sein. Damit profiliert sich die dritte, im volkskundlichen Diskurs nur
implizit gehaltene und erst in der Analyse sichtbar werdende span-
nungsvolle Achsenkonstruktion: Die Volkskunde vertritt das Selbstver-
stindnis, gleichzeitig disziplincir spezifisch und interdisziplindr grenz-
iiberschreitend profiliert zu sein. Oder noch kiirzer: Die Volkskunde
versteht sich in der Definition der »Kulturwissenschaft« als infer-
disziplindre Disziplin. In einem schon lingst von anderen Fichern (wie
der Geographie und Soziologie) bearbeiteten Feld manifestieren die
Volkskundlerlnnen anhand dieser doppelten Selbstbeschreibung ihre
eigene Position: Sie definieren und praktizieren einerseits die »Stadt-
forschung« als interdisziplinire, »kulturwissenschaftliche« Forschungs-

205

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

aufgabe; und andererseits definieren sie — qua »Kulturwissenschaft« —
ihre cigene disziplinire Spezifik im fachlich Uberspezifischen.

Die Produktions- wie Akzeptabilititsbedingung fiir diese doppelte
Selbstbezeichnung liegt in der Transformation von Wissenschaft und
Universitit hinsichtlich ihres fundierenden Ideals einer grundsitzlichen
»Einheit des Wissens«:

»Dieser Wandel der Identitit der Wissenschaft — von der einheitlichen Wis-
senschaft der Akademie und ihrer universalgelehrten Mitglieder zu der diszi-
plindr arbeitsteilig organisierten universitdren Forschung der Spezialisten —,
der in den nostalgischen zeitgendssischen AuBerungen im letzten Drittel des
19. Jahrhunderts zum Ausdruck kommt, hat einen bis heute vernchmbaren
Nachhall. Die Versuche, in der zersplitterten Disziplinenlandschaft eine Ein-
heit zu finden und deren Integrationskraft wirksam werden zu lassen, sind seit
jener Zeit ununterbrochen fortgesetzt worden. [...] Dieser Einigungsversuch
war auch noch die Grundlage des frithen Interdisziplinarititsdiskurses, der En-
de der sechziger Jahre einen ersten Hohepunkt erreichte. Auch hier richtete
sich die Klage gegen die Departementalisierung und Spezialisierung der Wis-
senschaft, gegen eine Struktur, die den praktischen Problemen der Gesellschaft
angeblich nicht entsprach und statt dessen mehr Probleme schaffe als lose [...].
Seit Mitte der achtziger Jahre gilt die Realitdt der disziplindren Spezialisierung
wohl als unumkehrbar. Zumindest kamen die Autoren des Bandes Interdisci-
plinarity Revisited zu der Auffassung, das Konzept der Interdisziplinaritit ha-
be seine Schlagkrafi verloren. Die Departements und Fakultiten der Universi-
titen als deren wichtigste organisatorische Einheiten hiitten nicht nur iiberlebt,
sondern noch an Stirke zugenommen [...].« (Weingart 2001: 120f; Hervor-
hebungen i.0.)

Mit Niklas Luhmann lif3t sich diese von Peter Weingart beschriebene
schwierig zu handhabende Situation — der stetig beschworenen Interdis-
ziplinaritit bei gleichzeitiger disziplindrer Strukturierung der Universitit
— einerseits als struktureller Effekt und Spielraum der (spitmodern exis-
tierenden) Biirokratie beschreiben. Im Spannungsfeld zentralisierter und
biirokratisierter Entscheidungen sowie dem Bestehen auf

»Demokratisierung und auf Autonomie ihrer Basisprozesse [...] wird der Wi-
derspruch von Mitbestimmung und Selbstbestimmung produktiv. Jeder Zug
zugunsten des einen Prinzips erzwingt Kompensationen fiirs andere. Da Ent-
scheidungen beliebig dekomponiert, auseinandergezogen und aufeinanderbe-
zogen werden konnen, setzt das »Material¢, aus dem die Organisation besteht,
dem keinen Widerstand entgegen.« (Luhmann 1992: 79)

208

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Andererseits 10st nach Weingart, »das Versprechen, durch die Ver-
kniipfungen der Vielfalt der Disziplinen werde die Innovativitit der
Wissenschaft erhalten, [...] den zunichst paradox erscheinenden Wider-
spruch zur fortschreitenden Spezialisierung auf.« Er schliefit daraus,
»dass es sich [vermutlich] um eine »Ubergangssemantik< (Luhmann)
handelt.« (Weingart 2001: 121) Im Blick auf die Volkskunde und ihre
diskursive Wissenskonstruktion lieffe sich an dieser Stelle — statt von
einer »Ubergangssemantike, die eine Auflésung sowohl der inhaltlichen
als auch der strukturellen Ambivalenz im Auge hat — von einer diskursiv
priizis eingepassten Praxis sprechen, die auf die Ambivalenzen der Mo-
derne mit einschligigen Ambivalenzen ihrer disziplinidren Sinnkonstruk-
tion antwortet. In ebendiesem Sinn ldft sich Hartmut Béhmes Darstel-
lung zur zeitgendssischen Positionierung der »Kulturwissenschaft« statt
als kritische Diagnose — als die sie Béhme formuliert hat™ — als treffsi-
chere Beschreibung der zeitgendssisch geforderten Diskurspraxis quali-
fizieren, die in Entgegnung auf die gesellschaftliche wie universitire He-
rausforderung von unterschiedlichen geistes- und sozialwissenschafili-
chen Disziplinen entworfen und praktiziert wird. Die volkskundlich-
kulturwissenschaftliche Selbstdarstellung im Disziplinengefiige ordnet
sich dann in das allgemeine strategische Spektrum einer gleichzeitigen
fachlichen Differenzierung und Entdifferenzierung ein, wie es das Gebot
der Stunde von allen Positionen im Konkurrenzfeld verlangt.”?

23 »Diskurs heifit erst mal >auseinanderlaufen< und nicht >zueinanderkom-
men¢. Also der Widerspruch ist das Dominante, und hierbei soll die Kul-
turwissenschaft als[o] eine Instanz der Moderation dieses widerspriich-
lichen Felds der Heterogenititen darstellen: also die Kulturwissenschaft
als Moderation zwischen den Fédchern, die in ihrer Spezialisierung ver-
sunken, vielleicht auch erstarrt sind. Dabei scheint sie das interdiszipli-
nére, von mir aus auch transdisziplindre Diskursfeld zu sein, das — unter
Voraussetzung einer disziplindren Identitit der Ficher, auf die sie sich be-
zieht — die Wiinsche nach einer Verbindung der unabhiingig voneinander
entwickelten Forschungsansitze befriedigen soll.« (Bshme 1999: 302f)

24 Die fachhistorischen Referenzen, Riickblicke und Selbstdarstellungen, die
jeden »volkskundlichen« Artikel, jede Monographie und jede institutionel-
le Selbstdarstellung einleiten, durchdringen oder abschliefien, dokumentie-
ren und inszenieren immer wieder von neuem die suchende Selbstetablie-
rung der Disziplin im konkurrierenden Reigen der gesellschaftlichen Wis-
senslieferantlnnen. In variierender Kombination ihrer fachlichen Tradi-
tion, Transformation und Innovation statuiert und hinterfragt die »Volks-
kunde« in stindiger Diskursdialektik ihre eigene rechtschaffene Deutungs-
position. Die Plausibilitit dieser selbstrechtfertigenden Positionierung, die
sich fest in die epistemische Organisation des Faches einschreibt, liegt im
(geistes- und sozial-)wissenschaftlichen und einzeldisziplindren Evidenz-
verlust begriindet, woraus folgt, was Peter Jehle konsequent auch fiir das
Management germanistischen Wissens statuiert hat: Wissenschafilichkeit

207

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Resumée: Der disziplindre Diskursraum
als Denkraum der Volkskunde

Die Herausforderungen der zeitgendssischen Situation, auf die Kaschuba
1994 so offensiv und epistemisch produktiv geantwortet hatte, bewirken
in der (deutschsprachigen) Fachcommunity nicht immer die gleich en-
thusiastisch nachvollzogenen Wirkungen. Hiufig erscheint der Umgang
mit den aktuellen Themensetzungen in Form unterschiedlicher »Krisen«
als Zumutung, die nicht die diskursive Praxis aber den Sprech-Gestus
der FachvertreterInnen prigen. In Form einer defensiv-offensiven Hal-
tung reagieren die VolkskundlerInnen auf die ihnen zugemuteten He-
rausforderungen ihres Selbstverstindnisses als »Kultur-Wissenschaft«,
Die in diesem Sinn — der herausgeforderten Selbstverstindlichkeit —
provozierten wie ermoglichten AuBerungen im volkskundlichen Forma-
tionsfeld manifestieren einen 6ffentlichen und publikatorischen Diskus-
sionsraum, der sich im obigen Kontext aus Herausforderung und postu-
lierter Reaktion als Diskursraum entpuppt. Der diskursanalytische Blick
auf die volkskundliche Wissensarbeit macht dementsprechend sowohl
die volkskundliche Diskurspraxis als auch deren im disziplindren Wis-
sen manifestierten » Effekte« sichtbar,

In diskursiv geregelter Praxis sprechen die VolkskundlerInnen mit-
hilfe dreier thematischer Achsen — zur Potenz des Begriffs der »Kulturg,
zur (geistes- und sozial-)wissenschaftlichen Kompetenz und Potentialitit
sowie zur volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Schliisselposition —
iber die soziale Wirklichkeit. Mithilfe leitender Grundunterscheidungen
— zwischen wandelbarer Dynamik versus kontinuierlicher Statik, hetero-
gener Komplexitit versus homogener Eindeutigkeit sowie vieldimensio-
naler Widerspriichlichkeit versus fixierter Struktur —, die den diskursi-
ven Status von Leitdifferenzen einnehmen, unterscheiden die Fachver-
treterInnen zwischen gesellschaftlich sinnvollem und inaddquatem Wis-
sen, das ithnen erlaubt, die disziplindr notwendigen Grenzen zwischen
volkskundlich-kulturwissenschaftlichem und nicht-volkskundlich-kul-
turwissenschaftlichem Wissensbestand zu trennen. Gleichzeitig umfasst

»ist der ideologische Wert, den die antagonistischen Positionen fiir sich re-
klamieren, zugleich aber auch der Apparat, der die Auslegung dieses Wer-
tes, das heifit die jeweilige Applikation auf die konkrete Situation, in der
es gilt, >wissenschafilichc zu arbeiten, organisiert. Amterhierarchien, Zi-
tierkartelle, Kongresse, Zeitschriften, Festschriften, Priifungsordnungen,
usw. — die akademischen Verkehrsformen bilden eine materielle Struktur,
in der die Auseinandersetzungen um den obersten Wert der »Wissenschaft-
lichkeit< in ein geordnetes Gerangel tiberfithrt werden. Es kommt darauf
an, sein besonderes Interesse in die allgemeine Sprache der anerkannten
»Spielregeln¢ zu iibersetzen.« (Jehle 2001: 431)

208

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

die spannungsvolle Polaritit jeder thematischen Achse den ganzen dis-
ziplindren Diskursraum. Im Versuch, die eigene fachliche Art des Den-
kens, Forschens und Sprechens bzw. die volkskundlich spezifische Ach-
senkonstruktion aus der gegenseitig verkniipften Thematisierung von
»Kultur«, »Wissenschaft« und »Volkskunde« stabil zu halten, orientie-
ren sich die FachvertreterInnen immer wieder an den unterschiedlichen
Polen jeder thematischen Achse. Indem sie sozusagen die beiden ent-
gegengesetzten Enden jeder Achse aufnehmen, reflektieren und argu-
mentativ zu vereinen suchen, decken sie in Funktion des pars pro toto
das ganze AuBerungsspektrum der jeweiligen Achse ab. In diesem Sinn
lassen sie keine der zeitgendssisch sagbaren Moglichkeiten ausser Acht
und sichern diskurspragmatisch jede der Achsen sowie den ganzen
Raum ihres Denkens.

Die drei Diskursachsen, die sich im volkskundlichen Sprechen ana-
Iytisch identifizieren lassen, gestalten und prigen die spezifische Art des
volkskundlichen Wissens. Bestimmte Phinomene geraten so in den For-
scherlnnenblick, andere werden ignoriert. Erst in Realisierung und
Kombination aller drei Diskursachsen allerdings werden die behandelten
Forschungsthemen auch diskursiv autorisiert zu volkskundlich legitimen
Themenstellungen. Die Verkniipfung von Kulturbegriff, Legitimierung
der Geistes- und Sozialwissenschaft und fachlicher Position formiert die
Bearbeitung disziplindrer Untersuchungen im Sinn der legitimierten,
spezifisch méglichen Fragestellungen, Perspektivierungen, Theoriebe-
ziigen und Methoden. Der Raum des Denkens, der in dieser Weise dis-
kursiv etabliert wird, fundiert, gestaltet und fokussiert die volkskundli-
che Forschungsagenda. Die innere Vernetzung der Diskursachsen er-
reicht die stabile Rahmung des fachlichen Denkens, die dadurch aber
keine endgiiltige Stabilitit garantieren kann. Die grundsitzliche Konkur-
renz des spitmodernen Wissensfelds motiviert und nétigt alle sich darin
zu Wort meldenden Personen zu stindig ermneuerten Argumentationen,
Modifikationen, Relativierungen, Variationen, Kommentierungen, Be-
weisfiihrungen, Rechtfertigungen und Wiederholungen ihrer AuBerung-
en, um sie als autorisierte und legitime Aussagen erneut in den Diskurs
einzuschreiben.

Die konstant zu leistende Herstellung fachlicher, kulturbegrifflicher
und wissenschaftlicher Evidenz erreicht die volkskundliche Diskurspra-
xis nicht allein durch die geforderte Reaktion auf die dreifache Heraus-
forderung, sondern durch die ebenso komplexe Verkniipfung aller in-
nerdiskursiven Strukturelemente. Aufgrund dieser gegenseitigen Be-
dingung und Bedingtheit der drei Achsen, deren paradoxer Konstruk-
tion, der darauf beruhenden und diese wiederum stiitzenden Leitunter-
scheidungen sowie der daraus folgenden Oppositionierungen bewirkt in

209

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

ihrer Reziprozitit eine SchlieBung des fachlichen Diskursraums, der
konsequent in jedem — als legitim intendiertem — Beitrag erneut abgebil-
det wird. Trotz fachinternen Binnendifferenzierungen entsteht eine
hochstmégliche Homogenitidt auf der diskursstrukturierten Ebene. So
dezidiert und kritisch sich Carola Lipp gegeniiber Kaschubas Kulturpro-
grammatik auch duflern mag, so sehr bedient sie sich derselben Diskurs-
praktiken, orientiert sich an den drei Themenachsen, mahnt die gleichen
Leitunterscheidungen an und bewegt sich entsprechend im gleichen Dis-
kursrahmen. Produkt und gleichzeitiges Instrument zur weiteren Mani-
festierung, Reproduzierung und Verhandlung dieser diskursiven Rah-
mung jeglichen volkskundlichen Wissens bildet die fachliche For-
schungsagenda. Das, was die Volkskunde zu ihrem Thema macht, ist Ef-
fekt — im doppelten Sinn — des dreischenkligen, mehrdimensionalen,
disziplindr dynamisierten Denkraums.

Aus diskursanalytischer Perspektive dynamisiert ebendiese Praxis
das volkskundliche Sprechen in einer duflerst spannungsvollen Weise.
Die Verkniipfung der entgegengesetzten Pole erzeugt fiir jede der Dis-
kursachsen eine Struktur, die in ihrer konstruierten Polaritiit unsichtbar
gemacht werden muss. Was der grundsiitzlichen Stabilisierung des dis-
kursiven Denkraums dienen soll, provoziert in der diskursiven Praxis die
konstante Reproduktion der argumentativen Instabilitit: Die aufgrund
ihrer polaren Entgegensetzung stindig notwendige Wiederaufnahme der
axialen Themen schreibt diese als Grundlage des Diskurses immer wie-
der neu ein und reifiziert damit dessen dreischenklige Konstruktion aus
»Kulturg, »Wissenschaft« und »fachlicher Position« im Konkurrenzfeld.
Die dynamische Spannung der volkskundlichen Achsenkonstruktion
tbertrigt sich vice versa auf die Konstruktion des ganzen Diskursraums:
Die polare Achsendefinition destabilisiert die Eindeutigkeit aller volks-
kundlichen AuBerungen. Die dadurch motivierte existentiell notwendige
Bearbeitung jeder AuBerung durch ihr Gegenteil wiederum provoziert
eine stindige und grundsitzliche Reproduktion der volkskundlichen
Diskursstruktur, was aufgrund der stetigen Wiedereinschreibung der
spannungsvoll konstruierten axialen Themen — in paradoxer Weise — zur
Stabilisierung der dreifachen Rahmenstruktur beitrigt. Die volkskundli-
che Formation charakterisiert sich konsequent als Effekt — im Sinne der
diskursiven Praxis und des diskursiven Produkts —, in der Funktion eines
gleichzeitig disziplinierenden Rahmens und eines Schutzes fiir die Her-
stellung diszipliniren Wissens; kurz: der diskursive Formationsraum
ermdglicht und imprigniert den volkskundlichen Denkraum.

Die Organisation des fachlichen Wissens, das in schiitzender Rah-
mung durch die Achsenkonstruktion hergestellt und tradiert wird, unter-
stiitzt die den ganzen Diskursraum umfassende Formationsregel. Die

210

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Doppelung aus der Selbststilisierung als »Vielnamenfach« und aus der
konsequenten Disziplinierung des Kulturbegriffs garantiert m Form
einer formationsumspannenden Diskurspraxis multiple Anschlussmég-
lichkeiten an unterschiedliche Institutionen und Publika sowohl inner-
halb der Universitit wie auch im weiteren Feld gesellschaftlicher Of-
fentlichkeit. Die disziplindre Inkorporierung von wissenschaftlich und
gesellschaftlich weit verstreuten Wissensbestiinden dagegen bindet in
Form einer selbstbewussten »Kultur«-Disziplinierung das Konfuse der
uneinheitlichen Kulturbegriffsressourcen zu einer kohidrenten Fachsubs-
tanz zusammen und bringt es als »Kulturwissenschaft« in eine transpa-
rente Ordnung.

Die Formierung des volkskundlichen Diskursraums wird zudem
durch die Verteilung sowie durch die institutionelle Qualitit der Sub-
jektpositionen bestimmt. Grundsitzlich gilt fiir die volkskundliche
Sprechpraxis — was in allen drei hier beispielhaft ausgefiihrten For-
schungsfeldern fassbar wird —, dass sich jede der Fachwissenschaft zu-
gehorige Positionsinhaberln an den disziplindren Debatten beteiligen
kann. Von noch im Sozialisationsprozess steckenden Studierenden (Dorn,
Letsch, Stellwag), liber magistrierte Studienabgidngerlnnen (Briuer, Sa-
lein), PromovendInnen (Bagus, Henkel, Lang, Timm), (Ober-)Assisten-
tinnen (Johler, Knecht, Kock, Tschofen) und wissenschaftliche Mit-
arbeiterinnen (Rémhild, Rolshoven), tiber aufleruniversitir titige Dokto-
ren der Volkskunde (Grieshofer, Seidenspinner) und habilitierte Privat-
dozentInnen (Kramer, Lauterbach, Welz) bis zu amtierenden und emeri-
tierten Professorlnnen (Bausinger, Hengartner, Jacobeit, Katschnig-
Fasch, Kdstlin, Korff, Lipp, Niedermiiller, Ottenjann, Roth) melden sich
alle dem Fach zugehdrigen Vertreterlnnen zu Wort.

Die internen Differenzsetzungen wie auch die unterschiedlichen For-
schungsfelder zeigen bei nidherem Hinsehen auffillige RegelmiBigkei-
ten. Entsprechend der Positionierung des Forschungsfelds innerhalb des
Fachs differieren auch die Méglichkeiten, sich wirkungsveoll und mit ent-
sprechender Autoritit zu duffern: Im disziplinidren »Schaufenster« der
volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Programmatik steigert sich die
Redeautoritit mit dem Grad der jeweils erreichten akademischen Posi-
tion. Vorwiegend an der oberen Spitze positionierte und institutionell
abgesicherte Stellen innerhalb der akademischen Rangordnung erlauben,
grundsiitzlich und in den renommiertesten Foren — wie es beispielsweise
die »Zeitschrift fiir Volkskunde« repriasentiert — tiber das Fach und seine
Spezifika zu sprechen. Das Wissen, das von hier aus zum Zweck der er-
héhten Fachprominenz und -resonanz verdffentlicht wird, bedarf vice
versa der institutionell und 6ffentlich attestierten Autoritdt bzw. Sicht-
barkeit. Das Feld der volkskundlichen Programmatik qualifiziert in sei-

21

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

ner identitiren Dimension konsequent die positive Selbstprofilierung des
Faches, wobei der Erfolg der Aussagen von der Autoritit der Subjekt-
position sowie der identititsstiitzenden (strategischen) Qualitit der je-
weiligen AuBerungen abhingt. In der fachlichen Programmatik duBert
sich die Verhandlung innerer Differenzen am heftigsten und qualitativ
intensivsten, was sich aus der genrebedingten Position dieser Diskussio-
nen erkliren ldBt: Hier geht es sozusagen um die »Oberfliche« des
Fachs, fiir dessen Polierung und Profilierung sich vor allem die etablier-
ten LehrstuhlinhaberInnen sowie die fachlich zukunftsorientierten New-
comerlnnen zustindig und verantwortlich fithlen. Die Programmatik
funktioniert als dezidierte Selbstetikettierung und -priisentation nach
auflen, was eine entsprechend dezidierte gegenseitige Kontrolle fiir die
Darstellung der eigenen Disziplin provoziert.

Die Unterschiedlichkeit der fachinternen Abgrenzungen liegt zu
einem wesentlichen Teil in der Unterschiedlichkeit ihrer Position inner-
halb der Fachgemeinschaft und ihrer Anbindungen an andere disziplini-
re Felder im ganzen Konkurrenzbereich der Geistes- und Sozialwissen-
schaften begriindet. Im Uberblick iiber die fachinternen Differenzen, die
in den verschiedenen Forschungsfeldern hergestellt werden, fillt auf,
dass sich im traditionellen Feld der Sachkulturforschung die stirksten
Unterschiede zeigen: Die Konzentration des Erkenntnisinteresses kann
auf den Menschen in seiner Praxis, seiner Bezichung zur materiellen
Umwelt oder seiner riumlichen Lokalisierung gerichtet sein. Der Be-
reich der volkskundlichen Sachkulturforschung, die als lange bestehen-
des und intern ldngst etabliertes Forschungsgebiet zihlt, entfaltet gerade
in ihrer historischen Langlebigkeit innere Differenzierungen, die sich als
fachliche Transformationen und (inner-)institutionelle Konkurrenzen
interpretieren lassen. Die Volkskunde kann eine mindestens hundertjahri-
ge Institutionalisierung nachweisen — vor allem im musealen Bereich —,
einschligige Literatur findet sich so zahlreich im 19. wie im gesamten
20. Jahrhundert und die (Ahnen-)Reihe volkskundlicher Sachkulturfor-
scherInnen ist betriichtlich (vgl. Hauser 1994: 33ff). So lange sich also
die Volkskunde schon mit diesem Thema beschiftigt und so sicher sie
sich tiber die fachliche Normalitiit desselben ist, so stark zeigt sich die
Notwendigkeit und das Interesse, interne Differenzen erkennbar zu ma-
chen. Andererseits bietet die Sachkulturforschung aufgrund ihrer Tradi-
tionalitdt und ihrer disziplinidren Selbstverstindlichkeit eine innere Sta-
bilitdt und damit verbundene Offenheit, die es erlaubt, neue Ansitze,
Perspektiven und Begriffe in die eigenen Arbeiten zu integrieren, ohne
dass diese Innovationen das Fach intern als spezifisch bestehende Insti-
tution destabilisieren oder in ihrem Selbstverstindnis in Frage stellen
wiirden. Die »Sachkulturforschung« bietet konsequent wissenschaftli-

212

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

chen Neulingen ebenso viel Potential wie etablierten FachvertreterInnen.
Aufgrund seiner disziplindren Selbstverstindlichkeit offeriert das Feld
ein ideales Medium und Forum fiir den erfolgreichen Nachweis der
fachwissenschaftlichen Qualifikation — als Magistri/ae, promovierte oder
habilitierte VolkskundlerInnen — sowie fiir die Ehrung und Sichtbarma-
chung disziplinirer Meriten in Form von Festschriften, Jubilden, Aus-
stellungs- und Tagungspublikationen. Die Beschiftigung mit den »Din-
gen« bietet somit sowohl den ForscherInnen als auch dem Fach — als in-
stitutionalisiertes Wissensfeld — die Mdglichkeit der disziplinédren Bin-
nendifferenzierung, die anhand der darin erkennbaren Fachkompetenzen
und -potentiale wiederum als disziplinire Qualitit interpretiert werden
kann. Und last but not least niitzt und stiitzt der in der Tradition impri-
mierte Bekanntheitsgrad der Volkskunde qua »Sachkulturforschung« die
institutionelle wie inhaltliche Vielfiltigkeit, um sich in Wissenschaft
und (breiter) Offentlichkeit weiterhin sichtbar zu machen.

Im Gegensatz dazu profiliert die Stadtforschung ein innerfachlich
beinahe kohirentes Feld, das nur in Bezug auf seine historische Ent-
wicklung eine gewisse Heterogenitit aufweist. In einer riickwirts ge-
richteten Differenzierung unterschiedlicher theoretischer, methodischer
und perspektivischer Ansitze im Verlauf der Fachentwicklung mani-
festiert sich im »stadtethnologischen« Publizieren viel stirker eine nach
auflen als nach innen gerichtete Strategie: Im Nachweis zahlreicher —
wenn auch historischer — Arbeiten des Faches zu diesem Thema kann —
vor allem nach auBlen — seine Kompetenz und Erfahrung statuiert wer-
den, die der Profilierung und Fundierung der Disziplin im konkurrieren-
den Feld dient. Das heif3t, die Stadtforschung als volkskundlich neu zu
definierendes Fachgebiet bendétigt ihre aktuelle und zukunftsorientierte
Konsolidierung, die in der destabilisierenden Dynamik von Differenz-
herstellungen und Entdifferenzierungen mit den anderen (Nachbar-)
Fichern den wesentlichen Teil der fachlichen Ressourcen beansprucht.
Nicht die inneren Differenzierungen stehen deshalb im Vordergrund
sondern vielmehr die Allianzbildung inner- und auflerhalb des Faches,
Das Projekt der dufieren Stabilisierung im interdisziplindren Konkur-
renzkontext bildet fiir den Bereich der Stadtforschung die wichtigere
Aufgabe als eine fachinterne Ausdifferenzierung, Die Setzung von Dif-
ferenzen innerhalb der Volkskunde formiert im Verlauf der 1990er Jahre
deshalb noch nicht das Forschungsfeld der Stadt selbst, sondern die ein-
zige Unterscheidung manifestiert sich auf der Ebene der Subjektpositio-
nen: Die individuelle Wahl der Stadtforschung als eigenes Tiatigkeitsfeld
durch verschiedene Fachvertreterlnnen signalisiert eine Verschiedenheit
der Positionierungen im Inneren des Fachs, Die immer wieder explizier-
te »Neuentdeckung« des Stadtforschungsfelds durch und fiir die Volks-

213

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

kunde (als »Kulturwissenschaft«) demonstriert von Seiten der (ent-)
sprechenden AutorInnen sowohl auf der inhaltlichen wie auf der identi-
tar-institutionellen Ebene eine fachinterne Differenzsetzung, die — mit-
hilfe des Innovations- wie des Zukunftspotentials, das ihnen eigen ist —
eine neue Gewichtung und Machtverteilung unter den interdiszipliniren
Subjektpositionen einfiihrt. Die Potenz dieser internen Differenzierungs-
strategie belegt Pierre Bourdieu anhand seiner akademischen Feldfor-
schungen innerhalb der (franzdsischen) Soziologie mit seiner Feststel-
lung,

»dass das universitire Feld — wie jedes andere auch — Stitte der Auseinander-
setzung und des Kampfes ist, in dem es um die Bestimmung der Voraus-
setzungen und Kriterien der legitimen Zugehorigkeit und Hierarchie geht, das
heifit der relevanten, wirksamen Eigenschaften, die sich als Kapital einsetzen
lassen und spezifische Profite erzielen, die vom jeweiligen Feld abgesichert
werden. Die verschiedenen Ensembles von Individuen (mit mehr oder minder
ausgepriagtem Gruppencharakter) sind durch diese verschiedenen Kriterien, an
denen ihnen jeweils liegt, definiert. Indem sie sie einklagen, sich fiir deren
Anerkennung einsetzen und ihren Anspruch geltend machen, eben diese Krite-
rien zu legitimen Eigenschaften zu erheben, arbeiten sie an der Verdnderung
der GesetzmifBigkeiten, denen die Preisbildung auf dem universitiren Markt
gehorcht, und damit an der Erhohung ihrer Profitchancen.« (Bourdieu 1988:

45)

Das fachlich und institutionell noch wenig besetzte bzw. etablierte For-
schungsgebiet erdffnet in diesem Sinn die Moglichkeit, sich auch am
Anfang einer wissenschaftlichen Laufbahn erfolgreich zu Gehér zu
bringen. Was zihlt, sind hier vor allem disziplindr konturierte, inhaltlich
qualifizierte und interdisziplinir interessierte Beitrige. Weniger ent-
scheidend ist die hierarchisch autorisierte Position; vielmehr bietet das
Feld selbst die Méglichkeit, sich iiber eine stetige Beschiiftigung inner-
halb dieses Forschungsfelds zu qualifizieren, zu profilieren und einen
hierarchisch hoher gestellten Status zu erreichen. Diese Selbstqualifika-
tion als Wissenschaftlerln wirkt gleichzeitig zurtick auf die Volkskunde
als erkennbar qualifiziertes Fach, das seine akademisch legitimierten
Positionen quantitativ erhéht und qualitativ deutungsmiichtig profiliert.
Die volkskundliche Betitigung im inhaltlich wie disziplindr sehr weit
gespannten Feld der Stadtforschung bietet dem Fach eine identitire
Stirkung mittels OberflichenvergroBerung: Der Ausgriff in das Feld der
Urbanitit verhilft der Volkskunde zu einer Ausweitung ihres Profils, zu
einem Ausbau ihrer »kulturwissenschaftlichen« Kontur, zu einer ver-
stiarkten interdiszipliniren Positionierung sowie zu einer zukunftsfihigen
Neuorientierung.

214

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. KAPITEL: WISSENSARBEIT

Der gleichen Funktion — der erfolgreichen Positionierung und Siche-
rung volkskundlicher Disziplinaritit — dient die fachliche Wahl der Pu-
blikationsorte: Die disziplindre wie wissenschaftshierarchische Stellung
des Forschungsgebiets und -themas bestimmt die Entscheidung fiir den
Verdffentlichungsort. Die Programmatik besetzt konsequent die fach-
und wissenschaftsprominenten Publikationsorgane und sichert dem Fach
so gleichzeitig dessen autoritire Legitimation wie Rezeption. Die Stadt-
forschung griindet flir ihr interdisziplinér kooperatives Projekt der inno-
vativen Forschungsausrichtung ihre eigenen, neuen Verdffentlichungs-
plitze, die bewusst — in ihrer Materialitit und institutionellen Riicken-
deckung — gleichzeitig auf inner- wie auBerwissenschaftliche Deu-
tungsmiichtigkeit zielen. Und die Sachkulturforschung nutzt die traditio-
nelle Breite ihrer Institutionalisierung — in Universitit und Museum
und Weite ihrer Rezeption — innerhalb und auBerhalb der Fachgrenzen —,
die ihr der historisch bedingte Legitimititsvorschuss an die Hand gibt.

Die Art der Implementierung ihrer fachlichen Identitit, die die
VolkskundlerInnen in ihrem Reden und Denken konstant — weil diskur-
siv geregelt — ausiiben und tradieren, bestimmt das volkskundliche Wis-
sen in seiner besonderen Qualitit: Die »kulturwissenschaftliche« Kons-
truktion eines disziplindr disziplinierten Denkraums fungiert als nach in-
nen und auflen geschiitzte Reproduktion der eigenen fachlich-volks-
kundlichen Episteme.

215

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10:14361/9783838408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. hitps://www.nlibra.com/de/agh - Open Access - TIIEEmEm


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: Die Konstruktion der
Volkskunde: Identitatspolitik

Die konkurrierende Dynamik um Einfluss und Ordnung des gesell-
schaftlichen Ganzen bestimmt das universitire Wissensfeld als komple-
xes Ineinander unterschiedlicher Positionen, Relationen und Deutungs-
modelle. Die Stabilisierung einer Disziplin in Form konstanter Identi-
titsarbeit richtet sich immer gleichzeitig nach auflen wie nach innen und
schreibt sich direkt in die fachliche Episteme ein: Im Innen der Volks-
kunde wird die Substanz und Qualitiit einer volkskundlichen Kulturwis-
senschaft bzw. einer kulturwissenschaftlichen Volkskunde ebenso inten-
siv verhandelt, wie nach aufien der Beweis der volkskundlich-diszipli-
nidren Autoritdt als gesellschaftliche Deutungsinstanz erbracht und ver-
mittelt werden muss. Dazu benétigt das Fach ein differenziertes Ma-
nagement der unterschiedlichen Konkurrenzebenen: Die Volkskunde
muss erstens in Form eines expliziten Komplexititsmanagements vor-
und nachweisen, welche Erkenntnispotentiale im volkskundlich verwen-
deten und reklamierten Kulturbegriff enthalten sind. Zweitens stellt sich
der Disziplin die Aufgabe, ihre spezifischen Fihigkeiten im Sinne eines
Komptenzmanagements hinsichtlich der gesellschaftlichen (Neu-)Ord-
nung plausibel vorzufiihren. Und drittens bedarf das Fach einer stabili-
sierten Existenz, deren Legitimitit dieses anhand seiner spezifischen
Expertise immer wieder — in reifiziertem Differenzmanagement — erring-
en muss. Gelingt dieses dreifache Konkurrenzmanagement, erreicht die
Volkskunde eine deutungsstarke und zukunftsfihige Position im Kon-
kurrenzfeld um soziale Ordnungskonzepte in der spiten Moderne.

Im Folgenden konzentriert sich die diskursanalytische Rekonstruk-
tion des volkskundlichen Sprechens auf diese Dimension der Identitits-

217

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

arbeit, anhand derer sich die VolkskundlerInnen ihrer inneren wie auch
dufleren gemeinsamen Substanz und Profilierung im spitmodernen Uni-
versitdtsmilieu, »dieser Stitte permanenter Konkurrenz um Wahrheit,
zumal um die Wahrheit der sozialen wie der universitiren Welt« (Bour-
dieu 1988: 11), zu versichern suchen. Die strategische Existenzsicherung
basiert dabei auf der fachlichen Identitit als legitimierte Institution, wie
umgekehrt wiederum die kognitive Identitit des Fachs von der institu-
tionellen Existenz abhingt (vgl. Toulmin 2005: 177). Die Arbeit an der
eigenen Identitit wird aufgrund dieses strukturellen Kontextes zur
eigentlichen Identititspolitik, die konkret und direkt anhand der diszipli-
ndren Wissensproduktion verhandelt wird. Der institutionelle Rahmen
wirkt in diesem Sinne nicht (nur) indirekt im Sinne des erméglichenden
Bedingungsfelds, sondern die Etablierung und Aufrechterhaltung der
fachlichen Disziplinaritit wird anhand des eigenen Wissens hergestellt
und konsequent in die eigene Episteme eingeschrieben.

Die folgende Diskurs(re-)konstruktion vollzieht sich dementspre-
chend als analytische Strukturbeschreibung der epistemischen Konstruk-
tion des volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Wissens im Hinblick
auf dessen fachlich identitire Aspekte. In konkrete Fragen gefasst heifit
das: Wie legitimiert und definiert sich die Volkskunde als universitire
Institution? Anhand welcher Funktion qualifizieren die VolkskundlerIn-
nen den Kulturbegriff? Welche legitime Position definieren sie — in der
Universitit wie in der Gesellschaft — fiir ihre Disziplin? Kurz: Wem und
wozu soll das volkskundliche Wissen dienen?

Konkurrenzmanagement

So anspruchsvoll der spitmoderne gesellschaftliche Kontext in seiner
materiellen Struktur und inneren Dynamik gestaltet ist, so komplex ge-
staltet sich die konkrete Aufgabe der Positionierung fiir die Volkskunde
(wie auch fiir ihre konkurrierenden Mitdisziplinen). Die inhaltliche Ebe-
ne und die institutionelle Dimension, die theoretische Reflexion und die
praktische Kooperation missen in eine gemeinsame, sich gegenseitig
stiitzende Relation gebracht werden (vgl. Schonert 1996: 196). Der irri-
tierende Evidenzverlust des Kulturbegriffs innerhalb des ganzen geistes-
und sozialwissenschaftlichen Umfelds, der wissenschaftlichen Autoritit
und der einzelnen disziplinidren Institutionen zeitigt seine Folgen nicht
allein im »dufleren« gesellschaftlichen und universitiren Konkurrenz-
feld, sondern greift auch in die innerfachlichen Beziehungsfelder ein.
Die wissenschaftlichen Disziplinen, die sowohl historisch als auch defi-
nitionsgemil3 keine homogenen Bereiche mit einem statisch fundierten

218

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: IDENTITATSPOLITIK

Profil darstellen, sind dementsprechend gefordert, nach innen wie nach
auflen der institutionell existenzbedrohenden Labilitit entgegenzuarbei-
ten, denn:

»Féchervielfalt ist kein Wert an sich, und das hohere Alter geisteswissen-
schaftlicher Ficher im Vergleich zu vielen Naturwissenschaften ist keine
Uberlebensgarantie, keine Versicherung gegen den Todesfall. Wohl aber wird
man sagen diirfen, dass ein Fach, das heute an der Universitdt etabliert ist,
zwei wichtige Priifungen iiberstanden hat. Es ist erstens innerwissenschaftlich
anerkannt, denn es hat sich in einem innerwissenschaftlichen Differenzie-
rungsprozess aus einem anderen Fach heraus entwickelt und als eigenes Fach
verselbstindigt. Und zweitens ist diese Etablierung als eigenstindiges Fach
auch aullerwissenschaftlich bestitigt worden, denn sein Angebot wird ange-
nommen, und deshalb wird es finanziert. Ficher, die heute an der Universitit
bestehen, sind also zweifach legitimiert worden, wissenschaftlich und auBer-
wissenschaftlich, und deshalb muss man starke Griinde haben, sie zu streichen
oder so stark zu kiirzen, dass sie nur verkiimmert fortzubestehen in der Lage
wiiren. Damit wird kein Bestandsschutz fiir die bestehenden Ficher gefordert,
wohl aber Schutz davor, sie aus kurzatmigen Griinden zu streichen oder unver-
tretbar zu kiirzen.« (Langewiesche 2004: 481)

Was Langewiesche hier als Begrindung und Postulat fiir die geistes-
und sozialwissenschaftlichen Ficher ins Feld fiihrt, kann gleichzeitig als
Beschreibung der andauernden (Selbst-)Legitimierungs- und Autorisie-
rungsstrategien gelesen werden. Die fachliche Homogenitit muss in
Sinn und Funktion einer »corporate identity« konstant prozeduralisiert
werden, da ihre spezifische Form nie auf Zeit gestellt ist (noch aufgrund
des wissenschaftsinternen Postulats der Innovation auf Zeit gestellt wer-
den kann).

In diesem Sinn kann auch die Volkskunde per se keine Fachstabilitiit
garantieren, die es ihr erlauben wiirde, die ganze Kraft und Energie fir
eine AuBlenprofilierung einzusetzen: auch fiir sie gilt, was Weingart als
grundsiitzliche Voraussetzung an kommunikativen Zusammenhiingen
fiir eine gelungene und stabile Herstellung von Wissen beschreibt:

»Unstrittig ist die allgemeine Voraussetzung aller Wissensproduktion: Es
muss einen Kommunikationszusammenhang von ausreichendem Umfang ge-
ben, der nach aulen abgegrenzt und intern nach einem bestimmten Modus, be-
zogen aul einen spezifischen Gegenstand und mit spezifischen Methoden ope-
riert. Ein wichtiger, vielleicht der wichtigste Unterschied besteht in dem Um-
fang dieser Kommunikationszusammenhénge, damit dem Grad an Sicherheit
des Wissens und dem Grad des Konsenses unter den an der Kommunikation

219

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Beteiligten. Dies sind die Bedingungen der Stabilisierung des Wissens.«
(Weingart 2001: 3371)

Im Sinne einer konstanten Differenzierung und Entdifferenzierung, einer
Anniherung an andere Ficher und Wissensinstitutionen bei gleichzeiti-
ger abgrenzender Eigenprofilierung muss die Volkskunde eine Sichtbar-
keit ihrer selbst herstellen, die ithre Rezeption und Legitimitit garantiert.
Das Feld mit seinen vielfiltigen Anforderungen — der im Wettbe-
werb zu erreichenden Existenzsicherung, der zu diesem Zweck immer
wieder neu herzustellenden oder abzusichernden Kooperationen und Al-
lianzen mit wechselnden Partnern sowie die plausible Bearbeitung von
polar unterschiedlichen Positionen und Thesen im Feld und der gegliick-
te Relevanznachweis zur Stabilisierung der gesellschaftlichen Akzeptanz
macht die Identititsarbeit zu einem ebenso multidimensionalen Pro-
jekt. Der Erfolg des volkskundlichen Identititsmanagement steht konse-
quenterweise in dem reziproken Abhidngigkeitsverhiltnis von einem —
nach innen wie nach auflen — akzeptabel kommunizierten wie rezipierten
»Wir tliber uns«.

Komplexitdtsmanagement

Die Infragestellung der Grundlagen der Volkskunde — wie sie repriisen-
tativ in ihren drei diskursiven Achsen eingeschrieben sind — fordert die
Volkskunde doppelt heraus. Zum einen muss sie den Nachweis fithren,
dass »Kultur« infolge der begrifflichen Inflation keine leere Worthiilse —
ohne wissenschaftlichen Wert und analytische Potenz — geworden ist,
Und zum anderen muss sie plausibel machen, was ihr eigener Konnex zu
dem Begriff darstellt. Noch komplizierter wird diese ohnehin schon an-
spruchsvolle Aufgabe durch die Unterschiedlichkeit des Publikums,
demgegeniiber die Volkskunde sowohl die epistemische Potenz des Kul-
turbegrifts als auch die Plausibilitit seiner Verkniipfung mit der Volks-
kunde zur »Kultur«-Wissenschaft vertreten muss. Auf der einen Seite
sieht sich die Disziplin der akademischen Fichergemeinschatt gegen-
tiber, die sich spitestens seit den 1990er Jahren zur (Auf-)Lésung der
gegenwirtigen Krise explizit vor dem Horizont der »Kulturwissen-
schaft« verortet. Auf der anderen Seite steht die Offentlichkeit, der die
Volkskunde ithr Angebot einer historisch adédquaten, gesellschaftlichen
Profilierung als universitiires Fach glaubhaft zugrunde und vorlegen will
(vgl. Weingart 2003: 117).]

1 Dieser Anforderung, sich einer interessierten und fordernden Offentlich-
keit gegeniiber zu orientieren, schen sich auch die anderen geisteswissen-
schaftlichen Diszplinen gegeniiber. Diese Situation ist nicht allein in der

220

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: IDENTITATSPOLITIK

Die Strategie, mithilfe derer die Volkskundlerlnnen den Mitwissen-
schaftlerlnnen wie der gesellschaftlichen Offentlichkeit gegeniiber an-
zeigen, dass »Kultur« im volkskundlichen Sinn keine wissenschaftlich
unscharfe — und damit unbrauchbare — Beliebigkeit charakterisiert, son-
dern die Potenz der wirklichkeitsgemifien Komplexititsdurchdringung
beinhaltet, liegt in der »Weitung« des Kulturbegriffs. Mit der adjektivi-
schen Qualifizierung des Kulturbegriffs zur inhaltlichen wie fachlichen
Profilierung als »weiter Kulturbegriff« (Kaschuba 1995a: 29) bestim-
men und erdffnen die VolkskundlerInnen die ganze Wirklichkeit als ein
— eben »weites« — Spektrum an unterschiedlichen Feldern des Lebens-
vollzugs, dessen komplexe Vernetzung und Bedingtheiten sie auf dem
Fundament und unter der Blickrichtung der »Kultur« analytisch transpa-
rent werden lassen.

Der »weite Kulturbegriff« erschliefit auf der beschreibenden Ebene
ein riesiges Feld an realen Phiinomenen, an historischen Begebenheiten,
an individuellen und kollektiven Lebensweisen, an Materialisierungen
von Idealen oder Ideologien, an menschlichen Handlungsweisen und an
Reaktionen auf die gegebenen Umstinde. Als wissenschaftliches Ins-
trument, das die Relationierungen zwischen Mensch, Gesellschaft und
Umwelt sicht- und verstehbar machen kann, bringt der weite Kulturbe-
griff allerdings nicht nur im positiv(istisch)en Sinn die gesamte Realitit
in den Blick der Forschung, sondern der Begriff dient grundsitzlich als
theoretisches Fundament, als analytisches Instrument und als For-
schungsperspektive. Anhand dieser dreifachen Zuriistung des »weiten«
Kulturbegriffs wird es den VolkskundlerInnen méglich, die gesellschaft-
lichen Probleme in ihrer Ursichlichkeit und die Machtfelder sowie die
bestehenden Herrschaftsmechanismen freizulegen.

spiatmodernen Konkurrenz und Rechenschaftsforderung gegriindet son-
dern im grundsitzlich modernen Denken selbst: »Dem komplexen Prozess
der Ausbildung des modemen historischen Denkens korrespondierte
schlieBlich ein breites, nicht mehr blofl gelehrtes Interesse an der Ge-
schichte. Historisch-politische Bildung wurde nun von den Trigerschich-
ten der Aufkldrung als entscheidendes Moment der Ausbildung aufkldreri-
scher Subjektivitit begriffen. Eine neuartige historische Wissbegierde, ein
neuartiges historisches Bewusstsein durchdrang die entstehende kulturelle
und politische Offentlichkeit. Diese umfassende Sichtweise des modernen
historischen Denkens erst ermdglicht, das sich in dem Prozess der Aufkli-
rung verstirkende und verindernde wissenschaftliche und gebildete Inte-
resse an der Geschichte zutreffend in den Blick zu bekommen.« (Bodeker
1994: 296)

2 Die Akzeptabilitit dieser analytischen Potenzbildung des Kulturbegriffs
liegt in der disziplindren Parallelitit dieser Bemiihung. Auch in der Sozio-
logie manifestiert sich die Problematisierung gesellschaftlicher Herr-
schaftsverhiltnisse als Organisationsmuster der Wirklichkeitsanalyse (vgl.

221

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Uber die Herstellung solcher Transparenz und der damit angestreb-
ten Problematisierung verdeckter sozialer Regulierungsmechanismen
entfaltet der »weite Kulturbegriff« ein reflexives Potential, das tiber sei-
ne theoretische und analytische Leistungsfihigkeit hinausgeht, denn mit
der komplexen Darstellung der Realitit gerdt die Wissenschaft selbst in
den Blick ihrer eigenen Wirklichkeitsanalyse. Die Konsequenz dieser —
anhand des weiten Kulturbegriffs erméglichten — reflexiven Wendung
auf die Wissenschaft selbst, ist die zur Reflexion der Gesellschaft in
ihren — als Selbstverstindlichkeit verhiillten — machtvollen Bezichungen
und Strukturierungen, denn: »... our actual job is a critical discovery of
the self-evidence ...« (Kostlin 1996b: 179). Der »weite Kulturbegriff«
verbindet so die analytische Reprisentationskraft eines wissenschaftli-
chen Konzepts mit der kritisch-reflexiven Potenz eines gesellschaftspoli-
tischen Instruments,

Damit ist auf einer ersten Ebene die Plausibilitit der begrifflichen
Potenz von »Kultur« explizit nachgewiesen. Die Autoritdt, die diese
Sinnkonstruktion grundsitzlich stiitzt, ist allerdings noch nicht erreicht.
In Entsprechung zur zweifachen Offentlichkeit, innerhalb derer sich die
Volkskunde bewegt und positioniert — derjenigen der akademischen und
der gesellschaftlichen Offentlichkeit — muss das Fach eine doppelte Au-
torisierungsstrategie einsetzen. Im Feld der Universitit bemiiht sich die
Volkskunde um autorisierenden Anschluss iiber die eine Wissenschaft
qualifizierenden Charakteristika sowie liber den innerwissenschaftlichen
Anschluss an die Gehalte anderer Disziplinen: Profiliert der »weite Kul-
turbegriff« auf der einen Seite die Komplexitit gesellschaftlicher Ord-
nung, so definiert er gleichzeitig das theoretische und methodische Profil
der Volkskunde als »multi-sited ethnography« (vgl. Welz 1998: 184).
Wenn Gisela Welz den Begriff der »multi-sited ethnography« in ihrer
Antrittsvorlesung zur »Feldforschung unter Mobilititsdruck« als spezifi-
sche Form der »Feldforschung« definiert, die sich selbst »im globalen
»Dazwischen< der Reisewege und Kommunikationsverbindungen« loka-
lisiert (ebd.), dann erreicht sie damit eine wissenschaftliche Autorisie-
rung des volkskundlichen Vorgehens, weil sie dieses mit anderen ausdif-
ferenzierten Fichern der Ethnowissenschaften teilt. Indem sie diese Me-
thodik im Verlauf des Artikels zur Metapher des Faches transformiert,
bindet sie den die Methode anleitenden Kulturbegriff, die Methode
selbst und das Fach in untrennbarer Weise zusammen. Die diskursiv
ausgerichtete Praxis, die »multi-sited ethnography« als pars pro toto fir

Pongs 2000: 26f). Mit der Akzeptabilisierung ergibt sich allerdings gleich-
zeitig die erneute Einbindung in ein Konkurrenzfeld, was die erneute Pro-
filierung und Einschreibung der spezifischen (je) fachlichen Potenz her-
vorbringt.

222

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: IDENTITATSPOLITIK

das ganze Fach zu platzieren, macht die vielfiltige Potenz des volks-
kundlichen Kulturbegriffs zum fachprofilierenden Synonym: Die Potenz
des Kulturbegriffs geht vom begrifflichen Instrument auf das Fach selbst
tiber. In diesem Sinn spiegelt der Begriff der multi-sited ethnography —
parallel zur begrifflichen Potenz von »Kultur« — die fachliche Kompe-
tenz komplexititsadiquater Realititstransparenz.

Eine zusitzliche Verstirkung der universitir wissenschaftlichen
Einbettung erreichen die VolkskundlerInnen anhand diversifizierter in-
nerwissenschaftlicher Verweise. Im Anschluss an Theorien, Thesen und
Ergebnisse prominenter VertreterInnen aus den Nachbarwissenschafien
sichern sie sich deren Akzeptanz. Die Autorisierung der eigenen For-
schung funktioniert konsequenterweise durch den gegenseitigen Autori-
titstransfer. Die VolkskundlerInnen folgen mit dieser innerwissenschaft-
lichen Strategie formal den Performanzkriterien (spit-)moderner Wis-
senschaft — das heifit, das eigene Vorgehen und Argumentieren intersub-
jektiv nachvollziehbar zu gestalten —, wobei die diskursive Intention da-
riiber hinausgehend der je eigenen disziplindren »Glaubwiirdigkeite,
»Seriositit« und dem Aufweisen »fachliche[r] Kompetenz« dient (vgl.
Arnold 2001b: 26).

Die Autorisierung der Volkskunde anhand wissenschaftlicher Glaub-
wiirdigkeit und fachlicher Querverweise ibernimmt ihre Funktion auch
im auBerwissenschaftlichen Feld. Im positiven Anschluss an den Kultur-
begriff der britischen Cultural Studies (vgl. Kaschuba 1995a: 29f) lif3t
sich die ganze Breite soziopolitischer Orientierung von Kulturwissen-
schaft auffichern und gleichzeitig als Legitimitationsinstrument fiir die
eigene Kultur- und Fachdefinition einfiihren. Uber kurze fachhistorische
Zusammenfassungen, die den Einfluss der britischen Cultural Studies
bei der Demokratisierung der klassenhierarchisch strukturierten engli-
schen Gesellschaft nachweisen, explizieren und positionieren die Volks-
kundlerInnen gleichzeitig ihr eigenes gesellschaftsorientiertes Konzept
in der Offentlichkeit.

Das Komplexititsmanagement der Volkskunde basiert auf dieser in-
neren Verkniipfung von theoretischer, methodischer und analytischer
Begriffspotenz von »Kultur«, das die inhaltliche mit der identitiren Di-
mension volkskundlichen Wissen Schaffens verbindet. Anhand der
gleichzeitig nach innen in die (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft wie
nach auflen in die gesellschaftliche Offentlichkeit gerichteten Autorisie-
rungsstrategien, die die Volkskunde als »kulturwissenschaftliche« Ana-
Iytikerin komplexer Realitit profilieren, erreicht die Disziplin eine inne-
re Vernetzung ihrer inhaltlichen wie institutionellen Intentionen, die de-
ren Unterscheidung in eine theoretische bzw. wissenschaftspolitische

223

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Interessensebene praktisch verunmaoglichen und somit das Fach stabili-
sieren.

Kompetenzmanagement

Im volkskundlichen Management der Komplexitit von spitmoderner
Gesellschaft erweist sich die Volkskunde bereits in einer ihrer wesentli-
chen Kompetenzen — und zwar als universitire Disziplin wie auch als
gesellschaftlich orientierte Wissensinstitution. In diesem Sinn fiithrt sie
parallel zu ihrer inhaltlichen Profilierung tiber den »weiten Kulturbe-
griffe immer auch die Rechenschaft tiber die soziale Relevanz solcher
Forschung mit: Es geht dem Fach um die kritische Reflexion des gegen-
wirtigen Daseins, um die Beobachtung und Deutung der gegenwirtigen
Existenzformen und um die Sichtbarmachung von politischen Eingriffen
in den gesellschaftlichen Alltag durch unterschiedliche Instanzen anhand
unterschiedlicher Darstellungen sozialer Gemeinschaft. Diese Perspekti-
vierung formiert sozusagen reziprok die Qualitit — im Sinne einer
Eigenschaft wie auch einer Wertigkeit — dieser analytischen Transpa-
renz. Die Darstellung der Realitit wird zur Situationsdiagnose: »[Sig-
fried Giedions] Frage nach den Grenzen der industrietechnologischen
Entwicklung stellt sich in den letzten Jahren immer stirker und unter
verschiirften Bedingungen. Das Problemldsungsversprechen der »>High
Tech« ist nicht eingeldst worden, ohne zugleich véllig neue Problemdi-
mensionen hervorzurufen.« (Hauser 1994: 11)

Andrea Hauser stellt ganz an den Anfang ihrer sachkulturellen For-
schungsarbeit — also noch vor der Explikation ihrer Fragestellung und
theoretischen Verortung — eine zeitgendssische Gegenwartsskizze, die
ihre Untersuchung in den Kontext aktueller Problembestinde hinein-
stellt. Damit qualifiziert sie ihre Skizze und die daran anschlieflende
Forschung als diagnostische Wirklichkeitswiedergabe, woraus sie die
gesellschaftliche Relevanz ihres Erkenntnisinteresses ableitet, denn:

mNach allen naturwissenschaftlichen Erfolgen und technischen GroBtaten fin-
den sich die Subjekte wieder in einer Welt voller Sachzwiinge, Ungerechtig-
keiten und Bedrohungen.« Dass heute Technik als ein groles, undurchschauba-
res Machtsyndrom bedrohlich wirkt, hat m.E. damit zu tun, dass sie immer
weniger gegenstindlich erlebbar ist. Die enge Verbundenheit des Menschen
mit den Geriiten und Dingen in vorindustrieller Zeit — bis in den Kérper hinein
— wird durch die alles erfassende Computerisierung und Automatisierung,
durch rein gedankliche und visuelle Vorgiinge ersetzt.« (ebd.)

224

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: IDENTITATSPOLITIK

An die grundlegend zusammenfassende Diagnose schliefit Hauser die
Aufzihlung unterschiedlicher Symptome des kritischen Zustands an,
Undurchschaubarkeit, Bedrohungsgefiihle sowie Entkérperlichung
durch Computerisicrung und Automatisierung zeigen an, dass der zeit-
gendssische Gesellschaftszustand fiir die Menschen das Leben schwierig
und unangenechm macht; es ihnen weitgehend entfremdet. Eine geraffte
Zeitgeschichte von der Vorindustrialisierung bis zur Gegenwart, die
Hauser im Folgenden anschliefit, wirft assoziative, erfahrungsnahe
Schlaglichter auf die Sachentwicklung als graduell zunehmende »Ent-
gegenstindlichung«, die im Zeichen der zunehmenden Technisierung,
Massenproduktion und des Massenkonsums steht (ebd.: 12).

Im Blickwechsel von der eingangs geschilderten strukturellen Ent-
wicklung hin zum Menschen im Verlauf ihrer Einleitung erfasst die
Diagnose Hausers sowohl die Konsequenzen als auch das subjektive
Aneignungspotential der Technik fiir die Menschen:

»So weist Wolfgang Sachs in seiner aufschlussreichen Untersuchung iiber die
»Liebe zum Automobil< nach, dass das Auto heute mehr ist als ein Fortbewe-
gungsmittel, es ist zugleich Schutzraum, Machtinstrument und Fetisch, letzt-
lich kulturelles Symbol unserer Zeit. Er zeigt, wie vielschichtig und emotional
aufgeladen unsere Bezichungen zu Sachen geworden sind.« (ebd.)

Dieser Blickwechsel dient einerseits der Verkniipfung von Struktur und
Praxis, in deren Mitte Hauser den Menschen platziert. Andererseits be-
griindet der Blickwechsel das (historische) Forschungsinteresse der
Arbeit: »Der historischen Genese dieser Sachbeziehung geht die vorlie-
gende Untersuchung nach.« (ebd.) Anhand dieser vielfiltigen Verkniip-
fungen unterschiedlicher Blickrichtungen, Phinomenbereiche und Zei-
ten bewerkstelligt die Autorin einen zwingenden Aktualititsnachweis
ihrer folgenden Forschung, die den historischen Zeitraum des 18. und
19. Jahrhunderts in den Blick nimmt, denn letztlich prisentieren alle im
Verlauf der Arbeit vorgelegten Ergebnisse den historischen Vorlauf der
in der Einleitung entworfenen Gegenwartsdiagnose. Alle kommenden
Analysen und Interpretationen des von Hauser sichtbar gemachten Zivi-
lisationsprozesses fungieren als diagnostische Symptombeschreibungen
der gesellschaftlichen Entwicklung hin zum gegenwiirtigen Zustand.

In dieser analytisch-diagnostischen Weise weitet sich der volkskund-
liche Kompetenzerweis von der »kulturwissenschaftlich« ermdglichten
Komplexititstransparenz zu einer transparenten Qualifizierung der eige-
nen Zeit aus: Die volkskundliche Forschung fiihrt thren Rezipientlnnen
nicht nur den Stand der Dinge vor Augen, sondern vielmehr den Zustand
der Gesellschaft, Indem der sofort ersichtliche Aktualititsbezug und die

225

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

darauf bezogene »kulturwissenschaftliche« Diagnosekompetenz an den
allerersten Anfang des Buch gestellt werden, versucht Hauser — wie
auch ihre Fachkolleglnnen — der Schwierigkeit zu begegnen, die kom-
plexe Fihigkeit des Faches gegeniiber der Gesellschaft deutlich zu ma-
chen, die mit der Offenheit und Diversitit geistes- und sozialwissen-
schaftlicher Forschung seltener eine spezifische Kompetenz als vielmehr
eine berufliche Inkompetenz und Nichtprofessionalitit verbindet (vgl.
Langewiesche 2004: 47; Landfried 2004: 62ff; Luhmann 1992b: 80ff).

Diese gesellschaftliche Fragilitit der volkskundlichen — wie allge-
mein geistes- und sozialwissenschaftlichen — Strategie, anhand ihrer kri-
tischen Fihigkeit die eigene soziale Relevanz zu beweisen, manifestiert
sich in der Notwendigkeit, das Stabilisierungsmanagement zu erweitern.
Uber die Darstellung der Symptome fiir die problematischen Bereiche
der Gesellschaft hinausgehend kommentieren, modifizieren und erwei-
tern die VolkskundlerInnen stiindig die sich selbst zugeschriebene Rolle.
Das bedeutet, dass die Volkskunde erkannt hat, dass nicht allein die
Darstellung und das Erkennen problematischer Phinomene oder Ver-
hiltnisse innerhalb des sozialen Gefiiges die Wichtigkeit der volkskund-
lichen Wissensinstanz qualifizieren und garantieren kénnen. Das weiter-
fithrende Nachdenken — in Form und Sinn gesellschaftlicher Selbst-
Reflexion — tiber den eigenen Zustand und die eigene Zukunft, flihrt erst
aus moglichen Aporien dieses Wissens hinaus in eine bessere, sinnvolle-
re Gesellschaft.

Die volkskundlichen FachvertreterInnen exerzieren und demonstrie-
ren diese Notwendigkeit in Form einer konstant mitgefiihrten disziplina-
ren wie gesellschaftlichen Selbstreflexion. Praktisch jede Auferung wird
flankiert von einer Einschrinkung, Relativierung, Warnung, von Schuld-
eingestdndnissen und geforderten Neuorientierungen. Die darin enthal-
tene wissenschaftliche Bescheidenheit potenziert allerdings — geradezu
paradox — die volkskundliche Kompetenz: Die Disziplin signalisiert da-
mit, dass sie sich nicht einlédfit auf modische Trends, noch der Versu-
chung erliegt, ihre Position durch aktuelle Konjunkturen zu sichern.
Ganz im Gegenteil ist sie sich ihrer eigenen Forschungsposition inmitten
des zu untersuchenden Felds bewusst, und erkennt deshalb die Gefahren
des selbstbewusst-blinden Vertrauens auf einmal erarbeitete Theorien
und Ergebnisse. Sie reflektiert in jedem Feld ihrer Forschungstitigkeit
die politische Manipulierbarkeit ihrer Thematisierungen und sic weil}
um die Begrenztheit wissenschaftlicher Erkenntnis fiir die Verdnderung
gesellschaftlicher Realititen. Gerade in dieser (exzessiven) Selbstrefle-
xitidt steckt die diskursive Potenz dieser volkskundlichen Stabilisie-
rungsstrategie. Mit der kritischen Thematisierung seiner selbst themati-
siert das Fach gleichzeitig auch die Wissenschaft an sich. Statt sich

226

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: IDENTITATSPOLITIK

girem fuderen [Hiiat von wissenschaftlicher Legitimierung zu beugen,
iberndimmt dis THsziplin selbst die Rolle der Legitimititsdefinition. In
dar zam Mutzen der Gesellschaft durchgefiihrten Reflexion von Wissen-
schaft rechifertigt sie einerseits diese Form ihrer Argumentation und er-
reickt andererseits die Umkehrung des Krifteverhiltnisses zugunsten der
Volicskunde im wissenschaftlichen Konkurrenzfeld: Nicht die anderen
gestehen in letzter Instanz der Volkskunde ihren Platz zu, sondern die
Volkskunde selbst bestimmt ihre Position.

Diese diskursiv strategische Drehung der wissenschaftlichen Autori-
sierung basiert auf dem historisch entfalteten Konflikt zwischen dem
wissenschaftlichen »Ethos« — wie es Robert Merton in den 1930er erst-
mals formulierte (vgl. Weingart 2003: 15ff) - und den gesellschaftlichen
Erwartungen an die Wissenschaft am Ende des 20. Jahrhunderts. Entge-
gen dem urspriinglichen Ethos — das als mythische Selbstbeschreibung
interpretiert werden kann (vgl. Grundmann/Stehr 2005b: 414) -, das
unter anderem die (ideelle, wirtschaftliche und staatliche) Interessenlo-
sigkeit zur Bedingung wissenschaftlicher Objektivitit erklérte, fordert
die gegenwirtige (unter anderem wirtschaftliche und staatliche) Offent-
lichkeit eben diese Interessenorientierung der Wissenschaft an der eige-
nen Gesellschaft. Die Wissenschaft sicht sich genétigt bzw. vor die Not-
wendigkeit gestellt, ihre definitorisch formulierte Distanz zur Gesell-
schaft zu revidieren (ebd.: 20f). In diese Revision eingeschlossen ist die
cbhenfalls in die moderne Wissenschaftsdefinition eingeschriebene
Selbstverstindlichkeit ihrer Autoritit, deren Evidenzverlust die Wissen-
schaft selbst als Krisenstatus wahrnimmt (vgl. Kimmich/Thumfart
2004b: 8) und den sie in neu verteilter Rollendefinition wiederherzustel-
len versucht. Dennoch bleibt der ambivalente Charakter des spiatmoder-
nen Verhiltnisses zwischen Wissenschaft und Offentlichkeit ein kon-
stanter Faktor, der die wissenschaftlichen AuBerungen sowie die wissen-
schaftliche Praxis dynamisiert. So konkret sich die Vorstellungen hin-
sichtlich wissenschaftlicher Relevanz von Seiten unterschiedlicher ge-
sellschaftlicher Bereiche darstellen, so konkret duflert sich die Volks-
kunde — und mit thr auch ihre geistes- und sozialwissenschaftlichen
Mitdisziplinen (vgl. Osterhammel 1997: 398) — hinsichtlich ihrer Be-
deutsamkeit fiir die Gesellschaft.

Werden im auflerwissenschaftlichen Feld dkonomische Relevanzen
der Geisteswissenschaften festgestellt, »wenn man etwa an die Wissens-
bedarfe transnational agierender Wirtschaftsunternehmen im Bereich
interkultureller Kommunikation denkt oder mit Robert Reich daran
glaubt, dass Symbolanalytiker die dominante Berufsgruppe der Wis-
sensdkonomie darstellen« (Meier/Schimank 2004: 119), dann antwortet
die Volkskunde in entsprechender Kohirenz mit ihrem Angebot der re-

227

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

flexiven Kulturanalyse »als Instrument interkultureller Bildung und an-
thropologischer Erkenntnis«, um damit »einen genuinen Beitrag zum
Problem der Reintegration der technologischen Zivilisation in die gesell-
schaftliche Kultur der Zukunft zu leisten« (Bagus 1996: 200). Wird der
auflerwissenschaftliche Wissensprofit von geisteswissenschaftlichem
Wissen fiir »die stetig wachsende Zahl der non-profit-Organisationen«
(Meier/Schimank 2004: 119) geltend gemacht, verweist die Volkskunde
auf ihre Kompetenz und ihr Interesse, »an wesentlichen Problemfragen
der Gegenwart, die immer dringender werden und der Aufklirung vor
der Gesellschaft harren« (Jacobeit 1997: 27), mitzuarbeiten. Oder
scheint ein allgemeiner Gewinn geisteswissenschaftlicher Forschung im
Zweck zu liegen, »die ubiquitire Nachfrage nach Ethik [zu] bedienen«
(Meier/Schimank 2004: 119), dann sehen die VolkskundlerInnen einen
wesentlichen Teil ihrer Forschungsmotivation in den »kulturwissen-
schaftlichen« Potentialen, »die dunkle Dimension der Folklore éffentlich
[zu] machen« (Seidenspinner 1996: 225) und in diesem Sinn »zur
Uberwindung der »Kulturmauer< und zur »Versshnung der Differenzenc
aktiv beizutragen« (Roth 1995: 170) sowie fatale Instrumentalisierungen
(geistes-, sozial- oder kultur-)wissenschaftlichen Wissens »kompetent in
die Schranken [zu] verweisen« (Kramer 1997: 87).

Die VolkskundlerInnen prisentieren sich der Gesellschaft gegeniiber
anhand ihres diversifizierten und durchaus konkret applizierbaren Kom-
petenzensets als orientierende Instanz, die das Instrumentarium fiir ein
gesellschaftliches Konfliktmanagement bereithilt, sei es fiir gewaltbe-
setzte, kriegerische, wirtschaftliche, regionale oder nationale Problemla-
gen. Thre fachliche Kompetenz qua »Kultur« generiert in wissenschaftli-
cher Analyse und kritischer Reflexion komplexes Wissen (iber die Ge-
sellschaft, das nicht nur dessen Relevanz in statu beweist sondern auch
die Volkskunde quasi automatisch in ihre Rolle der gesellschaftlichen
Dienstleisterin einsetzt. Die Selbstzuschreibung ihrer gesellschaftsorien-
tierenden Funktion platzieren die VolkskundlerInnen ebenso prominent
wie nachhaltig: Die programmatisch relevanten Passagen finden sich
jeweils am Ende eines Beitrags; das heiflit, der Schluss ihrer Reflexion
spiegelt gleichzeitig das Finale volkskundlicher Forschung.

Die Wichtigkeit, ja geradezu Fundamentalitiit dieses Selbstverstind-
nisses fiir das Fach markiert die Autoritit, die hier zur weiteren Riicken-
deckung herbeigerufen wird. Nicht mehr einzelne Autorlnnen aus dem
zeitgendssischen Theorierepertoire sozial- und geisteswissenschaftlicher
Praxis werden beigezogen, sondern das ganze Programm einer philoso-
phisch fundierten Gesellschaftsidee wird zitiert: Die »Aufkldrung« bil-
det den Boden und den Horizont fiir das volkskundliche Forschen (vgl.
Bausinger 1995: 245; Kaschuba 1995a: 45). In differenzierender Inter-

228

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: IDENTITATSPOLITIK

pretation dessen, was Aufklarung fiir die gegenwiirtige Wissenschaft be-
deutet, umgeben die VolkskundlerInnen ihre Praxis mit dem Nimbus der
Autoritit. »Aufklarung« erscheint dabei als Mittel zum Zweck, um eine
»Losung der Probleme im Zusammenleben der Vilker« (Roth 1995:
177) zu finden bzw. innerhalb einer Gesellschaft gleiche subjektive wie
objektive, gleiche individuelle wie kollektive Rechte fiir alle zu gewiihr-
leisten (vgl. Lipp 1996: 110), das heifit in pragmatischerer Formulierung
»rechtliche und wirtschaftliche Normalisierung« (Tschofen 1995b: 30)
anzustreben. »Aufklirung« wird als Allgemeingut einer Gesellschaft de-
klariert, in dem Sinne dass »...seriéses Denken nicht esoterisches Den-
ken« wird (Jacobeit 1997: 27) oder in letzter Konsequenz zum Ziel
volkskundlicher Forschungstitigkeit erklirt, wie es Késtlin in seinem
bereits zitierten Reflexionspostulat fir die Wissenschaft formuliert hat
(vgl. Kostlin 1996b) bzw. wie Kaschuba es provokativ zur Pointe seines
Schlussfazits macht: »Dies alles mag naiv klingen und manchem viel-
leicht zu sehr nach »Aufklirung«. Doch wenn die Alternative dazu nur
pessimistische Abgeklirtheit lautet, dann bekenne ich mich gern zu sol-
cher Naivitit.« (Kaschuba 1995a: 45) Anhand dieses ideellen Ausgriffs
erhiilt die grundlegende Potenz der Volkskunde die Qualitit einer mora-
lischen Kompetenz, mittels derer die Disziplin ihre spezifische, gesell-
schaftsrelevante Position im Konkurrenzfeld um informierende Orientie-
rung der Gesellschaft zu festigen versucht. Die kritische »Aufklirung«
ciner diversifizierten Offentlichkeit soll in diesem Sinn sowohl fiir ge-
sellschaftliche Institutionen und Reprisentantlnnen wie auch fiir die in-
dividuellen BiirgerInnen als korrigierender Eingriff wahrgenommen
werden kénnen. Dementsprechend richtet sich die Volkskunde in und
mit ihren Publikationen an ein diversifiziertes Publikum auf unterschied-
lichen Foren. Das Potential und die Akzeptabilitit dieses Offentlich-
Werdens liegt zu einem wesentlichen Teil in der neuartigen Kommuni-
kationsstruktur zwischen Wissenschaft und Offentlichkeit, wie sie fiir
das Ende des 20. Jahrhunderts typisch geworden und von Peter Weingart
als Strategie der autorisierten Selbstpositionierung beschrieben worden
ist:

»Ein Beispiel fiir diese Form der gesellschaftlichen Beeinflussung der wissen-
schaftsinternen Reputationsstruktur ergibt sich aus der gewachsenen Bedeu-
tung der Massenmedien, insbesondere ihrer Funktion fiir die Aufmerksam-
keits- und Legitimationsbeschaffung. Der Rekurs seitens der Wissenschaft auf
eine auBerwissenschaftliche Offentlichkeit hat eine lange Tradition. Dabei
handelt es sich letztlich um den Versuch, innerwissenschaftliche Konflikte
durch allgemeine soziale Zustimmung zu entscheiden und abzuschlieflen [...].
Unter bestimmten Bedingungen wihlen Wissenschaftler zuweilen den strate-

229

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

gischen yUmweg¢ iiber die Offentlichkeit. Das geschieht insbesondere in Kri-
sensituationen, die nicht von der scientific community selbst gelést werden
konnen, wie die Etablierung der Grenzen einer neuen wissenschaftlichen Dis-
ziplin oder eines kontroversen neuen theoretischen Programms innerhalb einer
Disziplin [...]. Es geht also um die Mobilisierung von Legitimitit im Hinblick
auf die Sicherung und gegebenenfalls Expansion der Grenzen gegeniiber der
gesellschaftlichen Umwelt und die Konfliktregelung im Innern [...].« (Wein-
gart 2003: 271; Hervorhebung i.0.)

Ob das adressierte Publikum auch tatséchlich als RezipientInnen in die
ihr zugedachte Rolle schliipft, hat flir die Analyse der diskursiven
(Fach-)Wissenschaftspraxis kein Gewicht. Denn grundsitzlich gilt, was
Weingart hinsichtlich der wissenschaftlichen Auflenorientierung bereits
anhand anderer Beispiele nachvollzogen hat:

»Dabei handelt es sich um ein von verschiedenen Seiten jeweils unterschied-
lich projiziertes Publikum. Die Offentlichkeit, der gegeniiber die Wissenschaft
legitimierungspflichtig ist, gibt es in keiner realen Form aufler in Gestalt von
Politikern, die wiederum unter Verweis auf die Offentlichkeit Budget- und
Priorititenentscheidungen begriinden, oder in Gestalt von Medien, die das
Recht der Offentlichkeit auf Aufklirung beschwdren. Die Wirkungsmacht die-
ses Konstrukts besteht darin, dass es dennoch von allen Seiten geteilt wird.
Politik, Wirtschaft und Medien berufen sich gleichermaBen auf die Offentlich-
keit und unterstellen ihr bestimmte Interessen.« (Weingart 2001: 345)

Was fiir die Wissenschaft gilt, gilt aufgrund ihrer Selbstreflexivitit vice
versa fiir alle »aufgeklirten« BiirgerInnen, was im Verstindnis der
VolkskundlerInnen zu entsprechenden Reaktionen auf unterschiedlichen
Gesellschaftsebenen fiihren soll: »Falsche Argumente miissen sachlich
bestritten und offentlich zurtickgewiesen werden. Unsere Aufgabe kénn-
te der Versuch sein, historische und humane Denkhorizonte in diesen 6f-
fentlichen Diskurs einzufithren, um damit wieder Malistibe zu setzen
und Augenmal} herzustellen.« (Kaschuba 1995a: 44f) Das in kritischer
Analyse generierte Wissen der Volkskunde kann demgemifl in konse-
quenter dffentlicher Vermittlung die Potenz eines (weiten) gesellschafts-
politischen Korrektivs entfalten.

Verweist die starke und stetige Wiedereinschreibung dieser volks-
kundlichen Selbstfunktionalisierung als gesellschaftliche Orientierungs-
und Korrekturinstanz zum einen auf die dynamisierende Konkurrenzsi-
tuation spitmoderner Wissensherstellung, so manifestiert sie zum ande-
ren die historische Spezifik dieses Aushandelns von gesellschaftlichen
Ordnungsentwiirfen mithilfe wissenschaftlichen Wissens. Die verschie-
denen Instanzen in diesem Feld tibernehmen

230

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: IDENTITATSPOLITIK

»die Funktion der Diskursivierung spezifischer und fiir mafigebliche gesell-
schaftliche Gruppierungen kontroverser issues [...]. Die Diskursivierung meint
die Prozeduralisierung von Kontroversen nach der MafBgabe. dass es bei der
Lésung von politischen Konflikten nicht in erster Linie um die Herstellung
von Konsens oder das Erreichen einer durch eine Mehrheit gestiitzte Entschei-
dung geht, sondern dass diese nur dann als nachhaltig legitim gelten kann,
wenn sie zuvor Gegenstand eines Diskurses gewesen ist. Kennzeichnend fiir
die Diskursivierung als Ressource der Legitimationssicherung sind deren
Funktionen der Deliberation, Mediation, Informierung, Beratung und Empfeh-
lung.« (Weingart 2003: 101)

Kohirent zu dieser Situation und die Akzeptanz der eigenen Diskurspra-
xis fordernd profiliert sich die Volkskunde als gesellschaftliche Media-
torin und orientierende Gesellschaftsanalytikerin, die gleichzeitig die ge-
sellschaftliche Offentlichkeit informiert und orientiert. Volkskundliches
Komplexitits- und Kompetenzmanagement verbinden sich so einmal
mehr zu einer untrennbaren Einheit, indem der relationierende Kultur-
begrift die reflektierte Transparenz und kritische Korrektur sozialer Zu-
stinde ermdglicht, die der Gesellschaft in orientierender Weise fiir ihre
Selbstfindung zur Verfligung gestellt werden.

Differenzmanagement

Mit der eigenen Profilierung der Volkskunde als analytisch-kritische
Orientierungsinstanz ist trotz jedem damit verbundenen Potenzerweis
noch keine individuell identifizierbare Position im gesellschaftlichen
und wissenschaftlichen Konkurrenzfeld erreicht. Um anhand des inhalt-
lich begriindeten Fachprofils eine eigenstindige, institutionell kontinu-
ierliche Position zu erreichen, ist es notwendig, den Status der Volks-
kunde als individuelle, wissenschaftlich-akademische Disziplin immer
wieder zu explizieren. Die Konkurrenz der 1990er Jahre, die unter ande-
rem begriindet wird durch die stetig wieder eingeschriebene und wach-
gehaltene Krise einer kontinuierlich zunehmenden Ressourcenknappheit
(vgl. Kimmich/Thumfart 2004a), verlangt in ihrer diskursiven Explika-
tion die existentielle Rechtfertigung jeder Institution durch ihre jeweilige
unverwechselbare Spezifitit. Nur diejenigen Disziplinen, die sich klar
von den anderen unterscheiden, kénnen in dieser diskursiven Logik ihr
legitimes (Weiter-)Bestehen behaupten. Dass die Volkskunde ist, was
sie zu sein behauptet, ist vor diesem Hintergrund keineswegs und nie
selbstverstindlich, sondern muss regelmiflig und unterschiedlichen Re-
zipientlnnen gegeniiber verstindlich gemacht werden. Ihre Legitimation

231

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

als Wissenschaft und ihre Legitimitit als individuelle Disziplin fordert
die Volkskunde zu einem ununterbrochenen Differenzmanagement auf,

Im Kontext dieser neuen Wissenskonkurrenzen unterliegt jeglicher
Anspruch auf Legitimitit der eigenen AuBerungen einem verstirkten
Beweisdruck. Was als Wissen lanciert wird, muss mit einem Autoritits-
siegel versehen sein. Da mit der Konkurrenz um »sinnvolles« Wissen
auch neue Bewegung in die bisherige zwischen- wie tiberfachliche Dy-
namik gekommen ist, verbindet sich der Autorititsnachweis mit der je-
weiligen disziplindren Neupositionierung. Im Hinblick auf eine sichere
Position bedeutet Dynamik aber auch eine stindige Labilitdt der Situa-
tion. Aufgrund dieser starken Betonung der jeweiligen Fachspezifik
funktioniert jegliche Herstellung und Uberpriifung von wissenschaftli-
chem Wissen, das allen als gemeinsames universitires Grundanliegen
gilt, nicht ohne Kolleglnnen bzw. nicht ohne gréfleres Wissensumfeld.
Denn: Wer soll das hergestellte Wissen kritisch evaluieren, wenn keine
Personen oder Instanzen mit hinreichender Kenntnis, das heif3t Niihe bei
gleichzeitig geniigend kritischer Distanz zu dem Bereich vorhanden
sind, in dem das neue Wissen produziert und platziert wird? Und wer
soll an und mit diesem Wissen weiterarbeiten, wenn es keine Kennerln-
nen der untersuchten Felder gibt, die gleichzeitig auf der Suche nach
Differenz beziiglich des bisher Bekannten sind?

Bruno Latour beurteilt dementsprechend den diszipliniren Wettbe-
werb als basale Notwendigkeit von Wissenschaft: »Der Streit der Fakul-
titen gehort nicht zu den beklagenswerten Aspekten der Wissenschaften,
sondern ist einer ihrer Motoren.« (Latour 1994: 894; vgl. auch Ko-
nig/Lammert 1999b: 8) Produktive Konkurrenz bei der Herstellung von
neuem Wissen entsteht demnach in der stindigen Differenzierung und
Entdifferenzierung aller beteiligten AkteurInnen (seien es Personen oder
Institutionen) hinsichtlich ihrer gegenseitigen Stellungen und inhaltli-
chen Anspriiche, wie es Markus Arnold anliflich eines Forschungspro-
jekts zur Unterschiedlichkeit diverser » Wissenschaftskulturen« pointiert
ausformuliert:

»Damit wird aber nicht nur eine Grenze zwischen Universitit und Umwelt ge-
zogen, sondern diese teilt bereits innerhalb der Universitit das akademische
Feld: Der Streit um die Stellung der Grundlagenwissenschaft ist auch ein Streit
der Fakultiiten, um deren akademische Reputation und ihren legitimen Vertre-
tungsanpruch fiir die Universitéit als solche. Dies hat aber wichtige Konse-
quenzen fiir die Analyse der Wissenschaftskultur einer Natur- oder einer Kul-
turwissenschaft: Da eine Disziplin ihr Selbstbild und ihre Selbstdarstellung
immer in einer Abgrenzung von einem (realen oder auch imaginiren) Anderen
findet, hat man auch deren weitere akademische und auBerakademische Um-

232

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: IDENTITATSPOLITIK

welten im Auge zu behalten. Selbstdarstellungen und Selbstbilder sind als sol-
che schon Teil jener Identitit und sozialen Zusammenhalt sichernden »Arbeit
an den Grenzen< (boundary work), bei dem man in konkreten sozialen Situa-
tionen versucht, Grenzen gegeniiber den verschiedensten Umwelten immer
neu zu zichen. Wobei auf der einen Seite versucht wird, sich gegeniiber be-
stimmten dufieren EinfliBen abzugrenzen, um auf der anderen Seite zugleich
daran zu arbeiten, duflere Entwicklungen und Einfliisse auch in die eigene
Wissenschafiskultur zu integrieren (seien es neue Generationen an Studieren-
den oder auch neue Forschungsfragen und -methoden). Diese beiden Aspekte
zusammen — das Ausgrenzen und das Integrieren des Fremden — ergeben einen
permanenten, von Spannungen beherrschten Dialog mit den verschiedenen
Umwelten.« (Arnold 2001b: 32; Hervorhebungen i.0.)

Diese Dynamik zeigt in den 1990er Jahren eine historische Spezifik des
von Latour als grundsitzlich definierten Streits der Fakultiten. Die wie-
derholte Evokation des Sparzwangs generiert einen diskursiv immer
wieder neu eingeschriebenen Widerspruch aus einem allgemeinen wis-
senschaftlichen common sense, der alle Fakultiten und Disziplinen zur
einen groflen Autoritit » Wissenschaft« zusammenbindet (vgl. Weingart
1995: 11) bei gleichzeitiger Forderung nach sichtbarer disziplindrer Spe-
zifik. Fiir das Feld der Geistes- und Sozialwissenschaften — also auch fiir
die Volkskunde - stellt sich damit die Herausforderung, in der Dynamik
der Selbstpositionierung einerseits eine fachliche Unverwechselbarkeit
zu statuieren und andererseits eine kommunikative Einbindung in einen
grofieren wissenschaftlichen Zusammenhang herzustellen.

Kooperationen und Allianzen

Wolfgang Kaschuba bedient sich in seiner programmatischen Antritts-
vorlesung aller drei oben genannten Strategien des Konkurrenzmanage-
ments und platziert diese mit erhdhter Sichtbarkeit am Anfang seiner
Rede: Jetzt hat er die wohl grofite Aufmerksamkeit seines Publikums,
das gespannt ist auf seine Ausfilhrungen. Noch bevor er sich konkret auf
sein angekiindigtes Thema konzentriert, positioniert er das Fach auf rund
drei Seiten — also wiihrend etwa zehn Minuten seiner einstiindigen Vor-
lesungszeit — in Differenzen setzender Weise. Er spricht ausfiihrlich da-
riiber, dass es dem Fach angelegen sein muss, eine verbindende Integra-
tivitit zu zeigen und das sowohl im universitir-wissenschaftlichen wie
im gesellschaftlichen Bereich. Er formuliert die Forschungsanliegen und
-desiderate der Disziplin und er entwirft letztendlich das — seine Ein-
gangsiufierungen abschlieende — Profil der eigenen Fachwissenschaft:
»SchlieBlich ist damit angezeigt, dass es nicht um die einfache Fort-
schreibung eines Kanons geht, sondern um die Neukonzipierung eines

233

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Faches, das enge Horizonte iiberschreiten, das offen und integrationsfi-
hig sein will, das Austausch und Diskussion als Anstéfie zu »produktiver
Selbstverunsicherung¢ braucht.« (Kaschuba 1995a: 28) In einer balan-
cierenden Bewegung des interdisziplindren Leistungsvergleichs, zwi-
schen Anschliissen an Bisheriges und Neuentwiirfen und der gegenseiti-
gen produktiven Selbstverunsicherung bzw. Bestirkung mobilisiert Ka-
schuba die verschiedenen Ressourcen, die Kooperation im Sinne einer
»systemiibergreifende[n], im Diskurs wahrnehmbare[n] Solidaritit, Rii-
ckendeckung, Zusammenschluss oder Zusammenarbeit zweier oder
mehrerer in den Diskurs involvierter gesellschaftlicher Systeme, um den
eigenen Standpunkt zu verbessern« charakterisieren (Kurath 2005: 34).

Diese Balancierung der Selbstprofilierung im Kontext gegenseitiger
Kooperation schligt sich auch in der inhaltlich orientierten Textstruktu-
rierung nieder:

»Neben dem Haupttext laufen die Fulinoten, in denen die Autoren zitiert wer-
den, die das Gliick haben zumindest nicht ignoriert zu werden. Uber die FuB-
noten werden Beziehungen hergestellt, werden Links innerhalb des Archivs
gelegt, mithilfe derer man sich orientieren kann. Noch mehr: Nimmt man jedes
zitierte Werk fiir seinen Autor, dann 1Bt sich das Verweissystem der Zitate
und Anmerkungen als soziale Verkniipfung der Wissenschaftler lesen, die zu-
sammen jene scientific community bilden, die sich um jenes Thema gebildet
hat und zu der man sich selbst zéhlt. So versucht man nicht nur in jedem Buch
die gerade aktuelle Ordnung eines Gebiets darzustellen. sondern bildet zu-
gleich intellektuelle Netzwerke ab, die lebende und tote Autoren [bzw. Diszi-
plinen; se] miteinander in Beziehung setzen.« (Arnold 2001b: 20f;, Hervor-
hebung 1.0.)

Uber diese Strategie, sich beim Einbezug theoretischer Bestiinde explizit
an inhaltlichen Aspekten zu orientieren, die von der Fragestellung vor-
gegeben werden, 1df3t sich mit jedem verdffentlichten Beitrag ein wis-
senschaftlicher Weg beschreiten, der interdisziplinir gepflastert ist, aber
im Grunde als spezifischer, fachwissenschaftlicher dargestellt wird.
Durch den Beizug auBerfachlicher Autorititen untermauert jeder Autor
und jede Autorin allerdings die eigene fachliche Position. Wenn auch
subtil platziert, so stehen doch — im hier besprochenen Fall der Volks-
kunde — die volkskundlichen Reflexionen im Zentrum, die durch flankie-
rende fremddisziplinire Zitate inhaltlich und in ihrer Positionierung be-
stitigt werden. Die Einbindung der zitierten Autorititen funktioniert als
gegenseitige Anbindung der verschiedenen Ficher, denn jede einzelne
Disziplin erweist den anderen die Reverenz und sichert sich damit die
eigene Rezeption: und sie macht aus ihren Konkurrentlnnen ihre eigenen
Kolleglnnen und interessierten LeserInnen (vgl. Weingart 2003: 321).

234

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: IDENTITATSPOLITIK

Diese balancierende Strategie, durch Kooperationen disziplindre Al-
lianzen zu schaffen, dient nicht nur der je eigenen institutionellen Ex-
istenzsicherung sondern iibernimmt auch die Signalisierung bereits be-
stehender Facherverbindungen innerhalb gemeinsamer Forschungspro-
jekte. Damit ldf3t sich eine wissenschaftliche und fachliche Selbstautori-
sierung betreiben, die dem universitiren wie gesellschaftlichen Ruf nach
Synergien herstellenden Vernetzungen entgegenkommt, ohne die eigene
institutionelle Profilierung aufgeben zu miissen.’ Die Kooperation wird
so zur eigentlichen Allianz, die der je gemeinsam-einsamen Existenzsi-
cherung dient.

Sehr deutlich zeigen sich diese Allianzschliisse auf der Ebene der
Subjektpositionen. Im Feld der »kulturwissenschaftlichen Stadtfor-
schung« duflern sich auffillig viele ForscherInnen von hierarchisch und
institutionell sehr unterschiedlichen Positionen. Die Allianzbildung
funktioniert hier quer iiber die Ficher und die institutionellen Strukturen
hinweg. Einerseits erreichen die einzelnen Wissenschaftlerlnnen tiber
das gemeinsame interdisziplinire Feld die eigene disziplinire Qualifika-
tion bzw. Position und andererseits begegnen sich disziplindr unter-
schiedliche Wissenschaften, die gemeinsam ein »neues« Feld etablieren
und gleichzeitig je fiir sich selbst reklamieren. Die Allianz der verschie-
denen PositionsinhaberInnen sowie die Kumulation ihrer Qualifika-
tionsarbeiten verdichtet sich fiir das Fach der Volkskunde zu einer diszi-
pliniren Positionsstirkung: Erstens demonstriert die Anhiufung der Ti-
tel und der darin enthaltenen Qualifikationen die akademische Anerken-
nung volkskundlicher Kompetenz. Die Position des Fachs erhilt ihre le-
gitime Autoritit anhand der akkreditierten Positionen ihrer Vertreter-
Innen. Zweitens verspricht die bereits tiber Jahre und gemeinsame Inte-
ressen hinweg funktionierende Zusammenarbeit, die eine starke Ver-
netzung dieser Personen nach sich zieht, eine lingerfristige Verbindung
der WissenschaftlerInnen und ihrer Disziplinen. Gerade in dieser zeitli-
chen Dimension liegt ein wesentlicher Aspekt der disziplindren Exis-
tenzsicherung, denn die Kooperation funktioniert nicht nur im und fiir
den jeweiligen Moment, sondern beinhaltet eine weit in die Zukunft rei-
chende Dimension: Konsequenz der nachvollziehbaren Karriereverliufe

3 Dass besonders die institutionell kleineren Fécher dem Problem der kon-
kurrenzbedingten Labilitét ausgeliefert sind, und sich zur eigenen Stabili-
sierung der dargestellten Kooperationsstrategie bedienen, dokumentieren
Wolfgang Prinz und Peter Weingart in ihren 1990 veréffentlichten geistes-
wissenschaftlichen »Innenansichten« (vgl. Prinz/Weingart 1990: 14). In-
zwischen geht die Anforderung der Vernetzung — unter anderem mithilfe
des Labels der Transdisziplinaritdt — bereits iiber die Institution der Uni-
versitit hinaus in den Bereich unterschiedlicher gesellschaftlicher »Stake-
holder« (vgl. dazu Landfried 2004: 67; Langewiesche 2004: 50f).

235

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

innerhalb der kooperativen Forschungsprojekte ist die hohe Wahrschein-
lichkeit, dass eben diese Personen im weiteren Verlauf ihrer wissen-
schaftlichen Berufstitigkeit die wichtigen bzw. tiberhaupt vorhandenen
akademischen Positionen einnehmen werden. Sie sind die Sicherungsin-
stanzen fiir die verschiedenen Positionierungen der Disziplinen im ge-
meinsamen Wissenschaftsfeld (vgl. Bourdieu 1988: 213ff). Und sie sind
diejenigen, die dementsprechend die Grenzen und Differenzen zwischen
den verschiedenen Fichern in der und fiir die Zukunft festlegen werden
(vgl. Briegel 1999: 299).

Diese Art der Kooperation und Allianzbildung qua Position ermég-
licht die flexible Sicherung der disziplindren Stellung. Die zeitweilige,
nicht-institutionalisierte Zusammenarbeit erméglicht die Manifestation
der eigenen Fachposition (wihrend der Dauer des gemeinsamen Pro-
jekts), ohne diese auf Dauer festzuschreiben und ohne eine eigendiszi-
pliniire Position innerhalb der Universitit zugunsten einer forschungs-
orientierten Allianz aufzugeben. Damit entspricht sie der paradox orga-
nisierten Wissenschaftskonkurrenz der 1990er Jahre, die einerseits
»Interdisziplinaritit« zugunsten einer Synergien schaffenden Zusam-
menarbeit fordert (vgl. Kénig/Lammert 1999b: 8) und die andererseits
nur den unverwechselbar profilierten Fachern eine institutionelle Wei-
terexistenz innerhalb der Universitit garantiert.”

4 Manfred Briegel begriindet diesen Zwiespalt als Ergebnis der universita-

ren Doppelfunktion von Forschung und Lehre. Fiir die Forschung gilt sei-
nes Erachtens: »Es gibt keine Fiicher. Es gibt nur Projekte und Interes-
sensgebiete, Schulen und Richtungen.« Fiir den Bereich der Lehre dage-
gen anerkennt er den Sinn von Fachdifferenzen und den damit verbunde-
nen institutionalisierten Grenzziehungen: »Die Ausbildung erfolgt nach
wie vor disziplindr, und da mdgen umgrenzte Facher niitzlich sein und
ihren Sinn haben, da werden schon die staatlichen Stellen darauf sehen.
Ficher sind also trotzdem, was ich gesagt habe, natiirlich da und haben
einen Namen.« (Briegel 1999: 297)
Peter Weingart dagegen legt das Gewicht fiir die Begriindung sich aufls-
sender Fichergrenzen stirker auf »fluide Netzwerke intellektueller Kom-
munikation und dariiber hinausgehender sozialer Interaktion, die die Dis-
ziplinengrenzen iiberschreiten. Soziometrische und bibliometrische Daten,
wie sie Dogan auswertet, liefern die systematische Evidenz dafiir, dass das
iiberkommene System von Disziplinen nicht mehr linger das entscheiden-
de organisierende Prinzip der Wissensproduktion ist. Es wird von einem
Netzwerk von Forschungsgebieten ersetzt, deren Riinder sich stindig ver-
dndern.« (Weingart 1995: 21) Aus diskursanalytischer Perspektive wiirde
ich dagegen argumentieren, dass eben gerade die Aufrechterhaltung des
Spannungsverhiltnisses auf dem Postulat beruht, als je einzelnes Fach
gleichzeitig disziplindre Grenzzichungen und Fachiiberschreitungen zu
leisten.

2386

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: IDENTITATSPOLITIK

Feldsicherung und expansive Kolonisierung

Die Balance zwischen der eigenen und der interdisziplindren Wissen-
schaftspositionierung bestimmt nicht nur die institutionelle wie positio-
nelle Platzierung jeder AuBerung, sondern ebenso die Wahl der als fach-
lich definierten Forschungsfelder. Die thematische Feldsicherung zeigt
sich dabei als Strategie der disziplindren Statussicherung, indem der
gegenseitige, zwischenfachliche Leistungsvergleich als Entscheidungs-
kriterium fiir die legitime Zugehorigkeit eingesetzt wird. So gut sich die
Notwendigkeit eines Faches qua inhaltlicher Claims begriinden lifBt, so
leicht ldBt sich ein Forschungsfeld dem einen Fach ab- und einem ande-
ren zuschlagen (vgl. Benoit 1994: 316).

Die Selbstbestimmung der Volkskunde als »Kulturwissenschaft«
ermdglicht ihr auf dieser Ebene eine doppelte Profilierungs- und Siche-
rungspraxis: Indem sie sich weiterhin als »Volkskunde« ausweist, kann
sie {iber eine institutionelle Tradition die Anspriiche auf inhaltliche Fel-
der legitimieren, Uber die zusitzliche Profilierung als »Kulturwissen-
schaft« ergeben sich neue Anspruchsforderungen auf Themenbereiche,
denen sich die Disziplin bisher nur wenig zugewendet hat. Was Peter
Weingart als allgemeine Entwicklung der Wissenschaft in einer zuneh-
mend wissensbasierten Gesellschaft beschreibt, kann im Blick auf die
Volkskunde als deren spezifische Strategie eciner Positionsstirkung
durch Forschungskolonisierung verstanden werden:

»Die innere Differenzierung der Wissenschaft ist gleichbedeutend mit ihrer
Expansion, das heifit der Unterwerfung immer neuer Erfahrungsbereiche unter
den analytischen Zugrifl der Wissenschaft. Die Ausdifferenzierung in Diszi-
plinen, Subdisziplinen und hochspezialisierte Forschungsgebiete ist nicht nur
die immer kleinteiligere Parzellierung eines einmal abgesteckten Wissens-
territoriums. Es ist auch die Ausdehnung des wissenschaftlichen Blicks auf
vordem auflerhalb seiner Reichweite liegende Erfahrungsbereiche. [...] Die
durch die Spezialisierung vorangetriebene Expansion der Wissenschaft hat
eine Verschiebung der institutionellen Grenzen zur Folge. Die Demarkations-
linie der Wissenschaft wird weiter »nach aullen< verlagert in Bereiche, die vor-
dem als aullerhalb der wissenschaftlichen Beobachtung und Reflexion liegend
galten: Politik und Wirtschaft werden verwissenschaftlicht, Ethik, Moral und
soziale Werte werden Gegenstand wissenschaftlicher Diskurse.« (Weingart
2001: 123f1)

237

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Ersetzt man in Weingarts Auflerung die »Wissenschaft« konsequent
durch Volkskunde, dann wird deutlich, wie sehr inner- und aufierwissen-
schaftliche Entwicklungen ihre (gegenseitige) Entsprechung finden.’

Wie jede der bisher thematisierten Differenzierungsstrategien birgt
auch diejenige der Feldexpansion eine problematische Konsequenz in
sich: Die unter der Perspektive der »Kultur« immer weiter ausgreifende
Kolonisierungspolitik der Volkskunde transformiert den fachlichen Zu-
stindigkeitsbereich zu einem wkulturwissenschaftlichen« Anspruch auf
ein unendliches Wissensgebiet mit den Folgen einer fachlichen Dispari-
tit und Diffusion, wie sie Nikolaus Wegmann bereits fiir die Philologie
des 19. Jahrhunderts beschrieben hat:

»Gerade ihr sichtbarster Erfolg, die andauernde Expansion, provoziert eigene,
selbst zu verantwortende Schwierigkeiten. Je weiter sich das Reich [d.i. der
Anspruch auf ein riesiges Wissensgebiet; se] ausdehnt, desto mehr riicken
Zentrum und Peripherie auseinander, und das heift zunichst einmal: Es wird
fiir das Zentrum immer schwerer, die Kontrolle aufrechtzuerhalten. Wenn je-
doch die Randgebiete nicht mehr riickgebunden sind, dann steigt die Wahr-
scheinlichkeit, dass sie verlorengehen. Andere Gréflen und Michte werden auf
die fithrungslos gewordenen Gebiete zugreifen und eine territoriale Neuaus-
richtung zu ihren Gunsten versuchen.« (Wegmann 1999: 263)

Fachliche Selbstverwandlung

Die Prekaritit der expansiven Stabilisierungspraxis bildet den Gegenpol
zur institutionellen Prekaritit der Volkskunde. Die quantitative (Unter-)

5 Nicht nur die Volkskunde verfolgt — konsequenterweise — diese Strategie
der kolonisierenden Felderweiterung ihrer eigenen Wissensproduktion, um
gleichzeitig eine fachliche Spezifik und gesellschafiliche Relevanz zu be-
haupten. Matthias Christen beurteilt die Integration des Kulturbegriffs und
die damit verbundenen fachlichen Neuperspektivierungen der Germanistik
in gleicher Weise: »Seit einigen Jahren dehnt die Literaturwissenschaft
kontinuierlich die Grenzen ihrer Zustindigkeit aus und erobert ihre zeit-
weilig verloren geglaubte kulturpolitische Bedeutung zuriick. Selbstbe-
wusst geht etwa der amerikanische New Historicism mit seiner Rede von
der »poetics of culture< aufs Ganze: Kultur sei, literarischen Texten ver-
gleichbar, Resultat von Selbstauslegungs- und Reprisentationsprozessen
(»self-fashioning¢). Romane, Dramen und Gedichte werden nicht linger
als in sich abgeschlossene Kunstwerke, sondern als durchlifige Medien
verstanden, in denen im Spannungsfeld von Macht und Interesse »soziale
Energienc zirkulieren. Diesen Kreislauf wieder in Gang zu bringen, wo ihn
das Unverstiindnis fiir die politische Brisanz historischer Texte zum Erlie-
gen gebracht hat, ist das erklirte Ziel neuhistorischer Lektiiren.« (Christen
1997)

238

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: IDENTITATSPOLITIK

I:,'totierung'S verunméglicht dem Fach die eigene Differenzierung in sub-
disziplindre Kommunikationszusammenhiinge, die aufgrund der institu-
tionellen Stirke der Disziplin dennoch als ein Ganzes zusammengehal-
ten werden. In Ermangelung dieser inneren — nach auflen sichtbaren —
Differenziertheit findet die Volkskunde einen »dritten« Weg, um die
ausreichende (komplexe) Profilbildung in Kooperation und in Konkur-
renz der akademischen Ficher zu gewihrleisten. Die an sich risikobehaf-
tete Inflation des Kulturbegriffs ermdglicht in diesem Kontext die
grundsitzliche Anschlussfihigkeit der Volkskunde an eine grofie Breite
der — universitir wie gesellschaftlich — vertretenen Wissensinstanzen.
Anhand ihrer programmatischen Selbstqualifikation {iber den Kulturbe-
griff definiert sich das Fach theoretisch als »Subdisziplin« aller anderen
Geistes- und Sozialwissenschaften und stellt sich so selbst eine Eintritts-
karte in alle méglichen disziplindren Forschungszusammenhiinge aus.
Innerhalb dieses interdiszipliniren Kontextes platziert sie sich in ihrer
Forschungs- und Publikationspraxis selbstbewusst als »Schliisseldiszi-
pling mit »interdisziplindrem Profil« (Jacobeit 1997).

Die Labilitit dieser Strategie liegt nicht allein in der Selbstqualifizie-
rung als (heimliche) Leitdisziplin sondern auch in der allgemeinen Ver-
breitung dieser Praxis im ganzen Feld der Geistes- und Sozialwissen-
schaften. Konkurriert wird so nicht nur um die qualifizierteste Profilie-
rung als eigenstindiges Fach, sondern auch um die Position als Leitdis-
ziplin’, die die schwache Fachqualifikation stirken oder sogar kompen-
sieren soll." Um dieser Instabilitit ihrer fiihrenden Selbstposition zu ent-

6 Vgl die entsprechenden statistischen Zusammenstellungen zur Ausstat-
tung und Anzahl von »Volkskunde«-Instituten an deutschsprachigen Uni-
versititen in dem von Harm-Peer Zimmermann herausgegebenen Leitfa-
den zum Studium der »Volkskunde« an deutschsprachigen Universititen
(vegl. Zimmermann 2005).

7 Die Konkurrenz um die Position als Leitdisziplin oder Leitwissenschaft
146t sich bereits im 19. Jahrhundert nachweisen und wird von ganz unter-
schiedlichen Fichern fiir sich selbst in Anspruch genommen (vgl. Prinz/
Weingart 1990: 12f; Konig/Lammert 1999a: 11; Bourdieu 1988: 271).

8 Fast schon als Parodie dieser Diskurspraxis liest sich die Frage nach den
Entwicklungsméglichkeiten der Germanistik unter dem disziplindr verbin-
denden wie spezifizierenden Label der »Kulturwissenschaft«, die Jorg
Schoénert im Rahmen eines Sammelbandes zur Literaturwissenschaft und
(oder als) Kulturwissenschaft Mitte der 1990er Jahre formuliert hat: »Sol-
len Linguisten und Literaturwissenschaftler nicht nur die sprachlich ver-
fassten Texte (und die darauf bezogenen Handlungszusammenhiinge) zum
Gegenstand ihres wissenschaftlichen Interesses machen, sollen sie glei-
chermaBien die Korperbilder und Kérperstimmen der Theaterauffithrun-
gen, die Technostimmen und Technobilder der Rundfunk-, Film-, Fern-
seh- und Videoproduktionen einbeziehen? Soll sich aus den Nationalphilo-
logien des 19. Jahrhunderts also eine internationale, interkulturelle, inter-

239

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

gegnen, fihren die Volkskundlerlnnen — ebenso exzessiv wie ihre
Selbstreflexivitit — ihre eigene Geschichte ins (Diskurs-)Feld ein. Im
stindigen Riickbezug all ihrer gegenwirtigen Forschungsanstrengungen
auf die historische Entwicklung dieser je spezifischen Forschung im
Fach (vgl. Kaschuba 1995; Bausinger 1995: Roth 1995; Lindner 1997)
verkniipfen sie die eigene Vergangenheit in strategischer Intention mit
der zukiinftigen Orientierung als »kulturwissenschaftliche« Disziplin,
Die Fundierung des Aktuellen auf traditionellen Fachwissensbestinden
garantiert die inhaltliche wie institutionelle Substanz als Wissenschaft,
auf der das neue Konzept aufgesetzt werden kann. Das Fach durchliuft
damit eine Transformation, die die »romantisch«, »positivistisch« und
»nationalsozialistisch kontaminierte« »Volks-Kunde« zur »Kultur-
Wissenschaft« lautert (vgl. Kaschuba 1995; Seidenspinner 1996; Kostlin
1996b). Die Kombination der kenntlich gemachten Fachtradition mit der
zeitgendssischen Neuausrichtung als theoretisch fundierte, methodisch
reflektierte und gesellschaftlich relevante Disziplin macht der wissen-
schaftlichen Aufienwelt klar und deutlich, dass die volkskundliche Fach-
entwicklung als Metamorphose im Sinne eines »Werde, die du bist!« zu
verstehen ist. Die Position des Faches ist keine aus dem Nichts entstan-
dene oder gar erst neu zu schaffende Position, sondern eine, die — genau
wie die iibrigen geisteswissenschaftlichen Ficher auch — eine dem Wan-
del von Zeit und Gesellschaft angepasste Neuprofilierung anvisiert. In
diskursiv strategischer Ausrichtung homogenisieren die Volkskundler-

mediale und interdisziplindre Mega-Wissenschaft formieren — als Wissen-
schaft von Kommunikationen und Sinnkonstitutionen in ihren medialen
Bedingungen, das heilit unter Beriicksichtigung der materiellen und histo-
rischen Voraussetzungen medialer Gestaltung von Kultur? Kurzum: Soll
die Germanistik den Fundus ihrer wissenschaftlichen Erfahrungen und
Problemkonstellationen, ihrer Theorien und Verfahren dazu nutzen, um
sich als Leitdisziplin einer Fachergruppe der Medienkulturwissenschaften
zu verstehen? Soll der »Siegeszug der neuen Medien« nicht linger beklagt,
sondern kritisch begleitet werden? Soll die Germanistik dabei als Flagg-
schiff einer neu zu formierenden Armada kulturreflektierender und wo-
moglich kulturgestaltender Wissenschaften segeln? Soll das neue Unter-
richtsfach »Medienerzichung« von Deutschlehrern tibernommen werden?
Ich halte inne in dieser entwicklungsfrohen Emphase. Denn zu fragen
bleibt, ob sich eine krisengeplagte Disziplin wie die Germanistik dabei
nicht tibernehme, ob sie in ihrer theoretischen und methodologischen Zer-
streutheit solchen Aufgaben gewachsen sei — niimlich einen Objektbereich
zu erforschen, der alle jene kulturellen Manifestationen seit dem frithen
Mittelalter einschlieBt, die nach dem Muster von Texten gestaltet sind.«
(Schonert 1996: 194f; Hervorhebungen i.0.)

240

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: IDENTITATSPOLITIK

Innen so ihre Tradition und Innovation zu einer einzigen, unverwechsel-
baren identitiren Einheit.”

Die Quadratur des Kreises aus integrativer Individualitit, kooperati-
ver Allianzbildung und expansiver Feldsicherung bestimmt das volks-
kundliche Instrumentarium wie auch das Produkt des Differenzma-
nagements, das der Disziplin abgefordert wird. In einer triadischen Be-
wegung aus eigener Autorititsattribution, eigener Positionsschaffung
und eigener Felddefinition stabilisieren und reproduzieren die Volks-
kundlerInnen ihre inhaltliche wie institutionelle Fachidentitiit als »boun-
dary work«. Die diskursive Konsequenz, die sich daraus ergibt, liegt auf
zwei unterschiedlichen Ebenen. Erstens wird in definierter RegelmiBig-
keit das Fach in seinem inhaltlichen, wissenschaftlichen und gesell-
schaftlichen Profil immer wieder neu beschrieben und damit diskursiv
eingeschrieben. Die reflexive Thematisierung des eigenen Fachprofils
hinsichtlich seiner Wurzeln, seiner Potenzen und seiner gesellschaftli-
chen Notwendigkeit bildet eines der wesentlichen Traktanden auf der
volkskundlichen Wissenschaftsagenda. Zweitens muss — aus existentiel-
ler Dringlichkeit — der Reflexivitit ein ausgleichendes Stabilisierungs-
element beigestellt werden, auf welche Art und Weise das Fach zu the-
matisieren ist. Diesen Ausgleich findet die Volkskunde in ihrem »kul-
turwissenschaftlich« definierten Aufruf zur Selbstverwandlung, die Tra-
dition und Neupositionierung, fachliche Geschichte und Zukunft zu
einem Einzigen zusammenbindet, das heilit stabilisiert.

Resumée: Integrative Abgrenzung

Die Herausforderung, denen sich die zeitgendssischen Disziplinen im
Feld der Geistes- und Sozialwissenschaften am Ende des 20. Jahrhun-
derts gegentibergestellt sehen, definieren nicht alle der betroffenen Fi-
cher in gleicher Weise. Verstehen die einen die Herausforderung als
produktive Aufforderung, das je eigene disziplinire Profil und dessen
spezifische Potentiale einer aktuellen Reflexion zu unterziehen (vgl.
Lichtblau 2002), beurteilt die Volkskunde die Situation als grundsdizli-
che Provokation ihrer eigenen inhaltlichen wie institutionellen Identitit,
So schwierig sich allerdings die Ambivalenz der Situation zeigt, die be-
inhaltet, sich weder in kooperativer Ficherumarmung als eigenstindige

9  Gleichzeitig beinhaltet die Kombination aus innovativer Produktion und
tradierender Sicherung eine spannungsvolle Ambivalenz, die sowohl die
Forschung als auch die Lehre immer wieder antreibt. Jegliche Innovation
stellt das Bisherige in Frage und untergribt damit dessen Autoritét; und
jegliche autoritative Traditionalisierung behindert innovativ ausgerichtetes
Denken und somit auch neues Wissen.

241

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Institution zu verlieren, noch in scharf gezeichneter Abgrenzung eine
Selbstisolation zu riskieren, so diversifiziert reagiert die Volkskunde in
ihrer strategischen Diskurspraxis auf diese Aufgabe,

Jirgen Mittelstral3 benennt in seiner diagnostischen Evaluation der
»Geisteswissenschaften« schon Ende der 1980er Jahre vier grundsiitzli-
che Aspekte, aufgrund derer die verschiedenen Disziplinen dieser Wis-
senschaftsrichtung in einer Krise gefangen sind: Erstens ist dies das
Problem wachsender »Isolation«, denn »[d]ie geisteswissenschaftlichen
Disziplinen untereinander haben sich, trotz aller iiblichen Interdiszipli-
narititsrhetorik, immer weniger zu sagen.« (Mittelstral3 1989: 29; Her-
vorhebungen 1.0.) Zweitens kommen »Tendenzen intradisziplindrer
Isolation« hinzu, weil sich die Spezialsprachen und -interessen auch in-
nerhalb der bisherigen disziplindren Institutionen immer stirker diffe-
renzieren und voneinander abgrenzen (ebd.: 29f; Hervorhebungen 1.0.).
Drittens werden die geistes- (und sozial-)wissenschaftlichen Ficher
»zunehmend von (nicht immer hinreichend gegen Moden isolierten)
Paradigmenwechseln oder (irritierender noch) von Paradigmengleich-
zeitigheit heimgesucht«, was zu einer zusiitzlichen Verstirkung der in-
ner- und intradisziplindren Vereinzelung beitrigt, denn immer 6fter gilt
als allgemeine Situation: »Schulen wetteifern um das disziplinidre Defi-
nitionsmonopol« (ebd.: 30: Hervorhebungen i.0.). Und viertens zeigen
sich aufgrund der wachsenden Komplexitit und Reflexivitiit der gesell-
schaftlichen Situation in der spiten Moderne auffillige »Depotenzie-
rungsphinomene« der Geisteswissenschaften (ebd.; Hervorhebungen
1.0.).

Die VolkskundlerInnen bearbeiten in ihrer diskursiven Praxis eben-
diese von Mittelstrall diagnostizierten Problemfelder. Sie reagieren auf
das geistes- und sozialwissenschaftliche Potenzproblem anhand ihrer —
in offensiv-defensiver Argumentation hergestellten — Profilierung des
Kulturbegriffs als soziales Deutungsinstrument, das gleichzeitig auf die
fachliche wie gesellschaftliche Selbstdeutung zurtickwirkt. In Form von
radikalisierter Selbstreflexivitiit priisentieren sie das Instrumentarium fiir
eine analytische Transparenz der historisch komplexen Situation, um
diese »neue« Sichtbarkeit als Orientierungsméglichkeit fiir die Veror-
tung der je eigenen Position als Subjekt, als Gruppenmitglied, als Insti-
tution, als historisch eingebundenes Individuum, als Objekt von Normie-
rungen und Disziplinierungen und des Kollektivs als Ganzes in seiner
komplexen strukturellen Organisation zur Verfiigung zu stellen. In —
idealiter formulierter — Vorbildfunktion positionieren sie eine differen-
ziert integrierte Gesellschafisordnung, zu deren Erreichung sie anhand
konkreter Beispiele die Potentiale fiir ein sozial produktives Konflikt-
und Problemmanagement aufzeigen. In dreifacher Weise versucht das

242

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. KAPITEL: IDENTITATSPOLITIK

Fach letztlich auch der Anforderung nach Unverwechselbarkeit bei
gleichzeitiger wissenschafilicher Integration gerecht zu werden, das auf
die Gefahr einer zunchmenden inner- und interdisziplindren Isolierung
reagiert: Erstens indem es den Blick auf sein Gegeniiber richtet, und die-
ses anhand unterschiedlicher Kooperationen zu Alliierten macht, Zwei-
tens indem es seine fachlichen Forschungsanspriiche als institutionelle
Claims formuliert, die seine traditionellen Felder sichert und neue kolo-
nisierend dazugewinnt. Und drittens, indem es sich auf sich selbst kon-
zentriert und dort nach adiiquaten Mitteln der Individuierung sucht. Uber
diese inhaltlich flexible und variationsreiche Diskurspraxis platzieren
sich die VolkskundlerInnen aktiv im Konkurrenzfeld, in dem sie ihr
Selbstverstindnis — als spezifische, kompetente und sozial relevante
Fachwissenschaft —, ihr eigenes Profil — als orientierungsgebende Deu-
tungsinstanz durch komplexititsadiquate Realititsdiagnostik — und ihre
Selbstpositionierung — als »kulturwissenschaftliche« prima inter pares
bzw. als gesellschaftlich integrative Leitinstitution — definieren, vertei-
digen und sozialisierend weitergeben.

Die im fachlichen Wissen eingeschriebene und damit erreichte
»Konstruktion der Volkskunde« beinhaltet die Herstellung, Implemen-
tierung und Tradierung der volkskundlichen und gesellschaftlichen
Selbstdeutung, die auf deren (beider) Reproduktion bzw. Existenzsiche-
rung ausgerichtet ist. Darin liegt auch die Antwort auf die eingangs ge-
stellte Frage nach der Funktion und der legitimen Position des volks-
kundlichen Wissens in Wissenschaft und Gesellschaft: Die Volkskunde
erschreibt sich ihre Legitimitit anhand ihrer diszipliniren Selbstprofilie-
rung als »Kulturwissenschaft«. Die Legitimitidt ergibt sich aus der
volkskundlich-kulturwissenschaftlich konstruktiven Verkniipfung ihrer
disziplindren Funktion und Position, indem sich die Volkskunde als
»Kulturwissenschaft« — im Modus der orientierungsstiftenden Kultur-
analyse gesellschaftlicher Komplexitit — zum Zweck der ordnungs- und
identititsermdglichenden Selbstdeutung mit dem Ziel der gesellschaftli-
chen Reproduktion funktional platziert,

243

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10:14361/9783838408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. hitps://www.nlibra.com/de/agh - Open Access - TIIEEmEm


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. KAPITEL: »Kultur« als
Relationierungsformel

Auf die grundlegende Frage, warum die VolkskundlerInnen immer wie-
der und an prominenten Stellen explizit liber »Kultur« reden, lafit sich an
dieser Stelle als erste Antwort darauf formulieren, wie sie es tun: Wenn
die VolkskundlerInnen iiber »Kultur« reden, dann diskutieren sie erstens
die Qualitdr und die Erkldarungskraft des Begriffs von »Kultur« als ana-
Iytisches, methodisches und reflexiv kritisches Instrument zur Repriisen-
tation von Wirklichkeit. Zweitens reflektieren sie die Mdglichkeiten und
Kompetenzen dieser Kultur-Wissenschaft hinsichtlich threr Erkenntnis-
potentiale und in Bezug auf die Gesellschaft. Drittens bestimmen sie das
Profil und die Position des Fachs Volkskunde als »Kulturwissenschaft«
im universitir wissenschaftlichen und im gesellschaftlichen Kontext.
Und viertens: Wenn die VolkskundlerInnen tiber »Kultur« reden, dann
tun sie das zur grundsitzlichen Profilierung von Gesellschaft als »diffe-
renzierte Integration« vieler verschiedener Individuen, die in unter-
schiedlichen Beziehungen zueinander stehen und sich auf unterschiedli-
chen sozialen Positionen befinden, und dennoch alle gemeinsam in einer
Gesellschaft leben.

Der entscheidende Punkt — sozusagen die Pointe — des volkskund-
lich-kulturwissenschaftlichen Denkens und Publizierens liegt konse-
quent darin, anhand des multidimensionalen Konzepts von »Kultur« die
Gesellschafi als ithren Gegenstand des Wissens zu entwerfen, zu reflek-
tieren und zu autorisieren. Damit erreichen die Volkskundlerlnnen die
diskursive Vereinigung der drei unterschiedlichen Dimensionen, die das
»kulturwissenschaftliche« Wissen in den 1990er Jahren grundlegend
charakterisieren: Indem sie den Kulturbegriff zu einer multidimensiona-
len »Relationierungsformel« ausgestalten, verbinden sie die inhaltliche
Erkenntnisproduktion, die fachliche Profilbildung und Positionierung
sowie die normative Modellierung der Gesellschaft als »differenzierte
Integration« in dem einen »kulturwissenschaftlichen Wissen«. Die drei

245

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Dimensionen funktionieren dabei nicht als drei in sich geschlossene
Einzelteile, sondern sie konturieren und konstituieren sich gegenseitig.
Volkskundliche Wissensarbeit, Identititspolitik und gesellschattliche
Orientierung — im Sinne der Aufkldrung — werden anhand der komple-
xen diskursiven Praxis zu einem einzigen Komplex »kulturwissen-
schaftlichen Wissens« verschmolzen.

Wie diese diskursive Verschmelzung konkret funktioniert und was
unter dem Begriff der »Relationierungsformel« genau zu verstehen ist,
soll im Folgenden expliziert werden.

Wissensarbeit: Formierung der volkskundlich-
kulturwissenschaftlichen Episteme

Was bereits bei der irritierenden Skizze von Wolfgang Kaschubas Vor-
lesungsabstract in der Einleitung der Arbeit angedeutet wurde, wieder-
holt sich im Nachvollzug der diskursiven Praxis bei seinen Fachkol-
legInnen: Nicht die auf den ersten Blick offenkundige »Kultur« definiert
den Gegenstand volkskundlicher Konstruktion, sondern die »Gesell-
schafi«. »Kulture funktioniert als [nstrument des volkskundlichen
Arbeitens: Der Kulturbegriff 6ffnet den ForscherInnenblick fiir ein »Ka-
leidoskop von Fragestellungen« (Henkel 1997: 226), das alle méglichen
Ebenen und Bereiche aufnimmt, die den Menschen und sein Verhiltnis
zu sich selbst, zu anderen Menschen, zu Gesellschaft und Staat sowie
zur — natlirlichen oder gebauten — Umwelt beeinflussen. Anhand des
Kulturbegriffs kénnen die VolkskundlerInnen die Frage nach der gegen-
seitigen Bedingtheit, Abhidngigkeit und Verinderung der unterschiedli-
chen Ebenen, die das soziale Leben der Menschen bestimmen, mit der
Frage nach der Qualitit und Charakteristik dieser Vernetzungen verbin-
den. Dieser Zugang verkniipft die Beschreibung und Analyse des Lebens
mit der Reflexion und Kritik gegebener Lebenswelten und eréffnet so
die Mdoglichkeit, gleichzeitig inhaltliche Information, interpretative Er-
klirung und subjektorientiertes Verstindnis zu generieren und zu ver-
mitteln,

»Rultur« dient den Volkskundlerlnnen konsequent zur Herstellung
von Sichtbarkeit der unterschiedlichsten Inverhiltnissetzungen der Men-
schen in ihren historischen und sozialen Zusammenhingen. Die Sicht-
barkeit der Vernetzungen bildet die Basis fiir das Deuten und Verstehen
der menschlichen Lebenspraxis. Anhand des Kulturbegriffes verkniipfen
die VolkskundlerInnen die soziale Organisation und Funktionalisierung
von Geschlechtsunterschieden mit dem historischen Wandel, das Gefiihl
von Schutz und Beschrinkung, Geborgenheit und Gewalt mit der Insti-

248

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL

tution von Familie, die dkonomische und industrielle Infrastruktur mit
der Ausprigung von Bediirfnissen, Berufspraxen und Handlungsspiel-
rdumen. »Kultur« setzt Mensch, Praxis und Materialitdt in analytischer
Virtuositit immer wieder neu und anders ins Verhiltnis, um der ebenso
komplex wie nicht-linear gestalteten Wirklichkeit als Lebenswelt der
Menschen auf die — wissenschaftlich theoretisierbare — Spur zu kom-
men. Kurz: »Kultur« ist nicht das Objekt, sondern der Schliissel volks-
kundlichen Forschens.

Die Spezifik dieses Schliissels liegt darin, dass er als »Relationie-
rungsformel«' konzipiert ist: In der Gestalt einer »Formel« besteht
»Kultur« aus unterschiedlichen Elementen, die in ihrer abstrahierten De-
finition miteinander kombiniert werden, um eine theoretische Aussage
machen zu kénnen. Die unterschiedlichen Elemente der volkskundlichen
»Kulturformel« bestehen aus vier basalen Bereichen, die das Mensch-
sein im wesentlichen priigen: Erstens ist dies der Mensch selbst. Zwei-
tens sind es die Menschen als grundsitzlich mehrere und verschiedene,
die sich zu Gruppen zusammenschliefien (kénnen). Drittens ist dies der
Bereich der bereits abstrahierten Gruppenbildung als »Gesellschaft«
bzw. als »Staat«. Und viertens ist damit der Bereich der naturgegebenen
Physis definiert. Alle diese basalen Dimensionen des Menschseins be-
stimmen — in volkskundlicher Konzeption — das Leben, den Alltag, die
Erfahrung, Wahrnehmung und Praxis des Menschen, indem dieser sich
selbst zu diesen unterschiedlichen Feldern in eine Bezichung setzt oder
in bestimmter Weise dazu in ein Verhiltnis gesetzt wird. Mit dem Men-
schen als analvtischem Zentrum systematisiert der Kulturbegriff die vier
genannten Dimensionen menschlicher Realitit zu einem komplexen Be-
ziehungsfeld, indem er die Relationierungen formelhafi zusammenfasst.
In dieser Konzeption als Relationierungsformel, erméglicht es der Kul-
turbegriff den Volkskundlerlnnen, die unterschiedlichen Dimensionen
als einzelne — und in ihrer gegenseitigen Vernetzung — in den Blick zu
nehmen und die Verhiltnisse, die tiber die Relationierungen artikuliert,
festgelegt, verhandelt, reflektiert oder kritisiert werden, analytisch zu
bestimmen und in ihrer jeweiligen Qualitit zu definieren und zu deuten.

Die drei Achsen des volkskundlichen Diskursraums — »Kulture,
»Wissenschaft« und »Volkskunde« — bestimmen den konkreten thema-
tischen Rahmen, der die zeitgendssische Forschungsagenda konturiert.
Funktioniert die Relationierungsformel als Instrument fiir die analyti-

I Die analytische Qualifizierung von »Kultur« als Relationierungsformel
basiert auf der theoretischen Entwicklung und Exemplifizierung von dis-
kurstragenden Elementen als »Formel«, die Stefanie Duttweiler in ihrer
Dissertation am Beispiel des »Gliicks« entwickelt und vorgestellt hat (vgl.
Duttweiler 2007).

247

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

sche und interpretative Realitdtsdurchdringung grundsitzlich aller Wirk-
lichkeitsphiinomene, strukturieren die drei Achsen das volkskundliche
Formationsfeld in einer historisch spezifischen Weise: Sie fungieren als
»starke Instrumente«?, die sich die Volkskunde fiir ihre wissenschaftli-
che wie gesellschaftliche Herausforderung, als legitime, autorisierte In-
stitution des Wissens (weiter) zu bestehen, an die Hand gibt und als
schiitzenden Rahmen ihres Denkens aufzieht. Die Achsen ermdglichen
und organisieren (in doppelter Funktion der Struktur und Strukturierung)
die disziplindre Herstellung von gleichzeitig analytisch strukturiertem,
reflexiv ausgerichtetem und kritisch intendiertem Wissen.

Als weiteres zentrales Charakteristikum der drei volkskundlichen
Diskursachsen zeigt sich deren gegenseitige Verkniipfung, die tiber die
kulturdefinierte Relationierungsformel hergestellt wird: Die volkskund-
liche Wirklichkeitsreprisentation gesellschaftlicher Zustinde leistet im
wesentlichen die relationierende »Kulturanalyse«, anhand der inhaltlich
systematisiertes Wissen hergestellt wird und aufgrund dessen das
Ordnen bzw. eine Ordnung von Gesellschaft erst denkbar und mdéglich
wird. Noch einmal anders formuliert lift sich das disziplindr konstruier-
te Dreieck aus »Kultur«, » Wissenschaft« und »Volkskunde« auch als in
sich geschlossener Zirkel skizzieren: Der relationierende Kulturbegriff
legitimiert in seiner theoretischen wie methodischen Potenz die Volks-
kunde als »Kultur-Wissenschaft« als gerechtfertigte — realititsaddquate

Instanz der Wissensgenerierung; die »Kulturwissenschaft« dient der
Volkskunde als institutionell autoritires wie legitimes Fundament ihrer
Forschung; und die volkskundliche Forschung garantiert vice versa der
Gesellschaft qua skulturwissenschaftliche« Expertise deren orientieren-
de Selbstdeutung aufgrund des »kulturwissenschaftlich« erméglichten
Verstehens der komplex gestalteten gesellschaftlichen Realitit.

Konsequent und systematisch durchdekliniert bedeutet das erstens,
dass der Kulturbegriff die volkskundliche Kompetenz manifestiert, an-
hand derer sich das Fach positioniert, um der Gesellschaft als potente
Wissensinstanz, die sinnvollste Ordnung vorstellbar zu machen und zu-
kunftsfihig zu stabilisieren. Das heifit zweitens, dass der Kulturbegriff —
in volkskundlicher Konstruktion als Relationierungsformel — die analyti-
sche Kraft beinhaltet, die komplexe Realitit abzubilden, kritisch zu re-
flektieren und zu deuten. Und das heilit drittens, dass Wissenschaft ohne
volkskundlich reprisentierten Kulturbegriff nicht gedacht und sinnvoll
eingesetzt werden kann. Von der entgegengesetzten Position her be-

2 Diese Charakterisierung entstand in analoger Ubertragung der Formulie-
rung von »mstarken< Differenzen« als Achsen des Hygienediskurses durch
Philipp Sarasin (vgl. Sarasin 2001).

248

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL

trachtet — sozusagen ex negativo — werden die Konsequenzen sichtbar,
die sich im Falle einer Diskreditierung oder gar institutionellen Aufls-
sung der Volkskunde ergeben wiirden: Ohne Kulturbegrift gelingt — in
diesem diskursiven Sinn — keine Wissenschaftslegitimation. Ohne legi-
timen Status als autorisierte gesellschaftliche Institution kann die Volks-
kunde keine gesellschaftliche Position behaupten, wodurch sich die
Komplexitit der Wirklichkeit nicht »kulturwissenschaftlich« repriisen-
tieren — das heif3t vielschichtig beschreiben, erkliren und verstehen -

1d6t, was wiederum die Konsequenz nach sich zieht, dass die Gesell-
schaft dann keine Instanz besitzt, die ihr einen autorisierten Entwurf der
eigenen sozialen Ordnung — in einer Zeit der »Krise« und »komplexen«
Vernetztheit — vorstellen bzw. zukunfistihig etablieren kann. Mit dieser
in sich geschlossenen, reziprok funktionierenden Konstruktion der drei
Achsen ist dem Fach der Boden bereitet, nach innen wie nach aullen le-
gitim und autoritativ die eigene Stimme zu erheben, um mit seinen Deu-
tungen tliber die gesellschaftliche Realitit verindernd — im Hinblick auf
eine »differenziert integrierte Gesellschaft« — am Prozess der Gesell-
schaft mitzuwirken.

Die dreifache Achsen-Konstruktion des volkskundlichen Diskurs-
raums zeigt sich auch in der argumentativen Konzeption der volkskund-
lichen Beitrdge, die im Verlauf ihrer reflexiven Darstellung die einzel-
nen — achsendefinierten — Stringe argumentativ zu einem komplexen
Ganzen zusammenfiihren, wodurch dessen einzelne Achsen nur mehr
schwer als solche erkennbar sind. Dies wiederum stiitzt einerseits das
volkskundliche Credo der realen Komplexitit und stabilisiert anderer-
seits die drei Achsen volkskundlichen Denkens, indem jede nur im ver-
bindenden Blick zu den zwei anderen ihren Sinn erhélt bzw. das Einzel-
ne erst aus dem einheitlichen Ganzen verstindlich wird. Die geschlosse-
ne Achsenkonstruktion ermdglicht konsequenterweise die doppelte Sta-
bilisierung und Stabilitit der Disziplin: Die in gegenseitiger Konstitution
aufeinander bezogene Konstruktion der Achsen verleiht dem Denkraum
eine Konsistenz, indem sie ihn liickenlos umschliefit. Die darin sichtbare
und demonstrierte Existenz einer solchen epistemischen Ordnung legi-
timiert und autorisiert gleichermalien die in diesem benannten und struk-
turierten Raum hervorgebrachten Denkleistungen: Rahmung und darin
hergestelltes Wissen bilden so eine Dynamik, die sich gegenseitig er-
mdaglichen.

Zusammenfassend formuliert, fungiert und funktioniert der volks-
kundliche Kulturbegriff in der Gestalt der Relationierungsformel im
Sinne eines Perspektivenbiindels, das die fachlichen Fragestellungen
»kaleidoskopartig« offnet, das konkrete Forschungsvorgehen und die
Quellenwahl bestimmt, die Verbindungen systematisiert und die viel-

249

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

schichtige und mehrdeutige Relationalitit des Kaleidoskops interpretie-
rend nachvollzieht. Als »Formel« bringt der Begriff sowohl das For-
schungsspektrum als auch das damit in den Blick genommene Wirklich-
keitsfeld — trotz bzw. gerade in seiner Heterogenitit — in eine profilierte
Form. So unterschiedliche und in sich selbst komplex angelegte Berei-
che der Realitit wie die des Menschen in seinem Selbstbezug und
Selbstverstindnis, diejenige der menschlichen Lebensgestaltung, ihrer
Symbolisierungen, der unterschiedlichen Gruppenbildungen und Hierar-
chisierungen im Zusammenleben, der reziproken Bezichung von Be-
dingung und Bedingtheiten zwischen Struktur und Praxis, der zeitlichen
Dynamik — in widerspriichlichen Formen von Kontinuitit und Trans-
formation —, des Werdens und Gemachtwerdens von Natur und Materia-
litit erreichen durch ihre Zusammenfassung in einen einzigen Begriff
die Vorstellungskraft als ein komplexes, miteinander verbundenes, von-
einander abhiingiges und sich gegenseitig prigendes Ganzes. »Kultur«
als grundsitzlich weit gefasste Relationierungsformel bringt diese ganze
Dimension in das Blickfeld der Forschung und macht sie sowohl analy-
tisch wie interpretativ handhabbar: Alles im begriftlichen Einen von
»Kultur« erdffnet und erschliefit so das Eine der Wirklichkeit in deren
Umfassendheit einer komplex gestalteten Realitit.

»Kulture als Relationierungsformel eréffnet konsequent ein Perspek-
tivenspektrum, mithilfe dessen die ineinandergeschachtelten Bezie-
hungsfelder, -ebenen und -aspekte entfaltet werden kénnen und hilt sie
als eine Formel dennoch immer zusammen. Das heifit, als »Relationie-
rungsformel« ermdglicht »Kultur« die Analyse komplex gestalteter Ge-
sellschaft und das heifit vice versa, die volkskundliche Gegenstands-
konstruktion definiert sich als »kulturwissenschaftliche« Rekonstruktion
einer »komplexen Gesellschaft«. Den analytischen Fixpunkt fiir die Ent-
faltung und Entschliisselung der Relationierungen bildet im volkskund-
lichen Reden und Forschen der Mensch. Zu leitenden Kategorien, von
denen jegliches Forschungsprojekt ausgeht, und auf die sie sich i jegli-
cher Interpretation wieder riickbezieht, bilden die Begriffe des »Sub-
jekts«, der »Subjektivitit« und »Subjektivierungen«, der »persénlichen
Aneignungen«, »Vorstellungen«, »Meinungen«, »Bediirfnisse«, »Hand-
lungen« und »Bewertungen« das kategorielle Instrumentarium fiir »kul-
turwissenschaftliche« Analyse. Entscheidend firr die »kulturwissen-
schaftliche« Funktionalitiit dieser Begriffe ist deren Anleitung durch die
Relationierungsformel. Keiner der Begriffe wird theoretisch und reflexiv
vordefiniert, sondern sie entfalten ihre analytische Kraft und inhaltliche
Spezifizierung erst und nur im konkreten relationierenden Forschungs-
nachvollzug der Wirklichkeit. Die definitorische Kombinatorik des
volkskundlichen Vorgehens anhand der Relationierungsformel formiert

250

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL

und formuliert sein disziplindres Profil konsequent als »multisited
ethnography« (vgl. Welz 1998).

Mit dieser Konzipierung ihres Kulturbegriffs und seiner Positionie-
rung als Schliisselelement ihrer fachlichen Wissensproduktion entspre-
chen die Volkskundlerlnnen einer Anforderung an die zeitgendssische
Geistes- und Sozialwissenschaften, die Michael Maset in seinem Beitrag
7u »Kultur« in der Geschichtswissenschaft am Anfang des 21. Jahrhun-
derts prignant zusammenfasst:

»Das problematische Verhiltnis von Individuum und Gesellschaft begleitet
Soziologie, Ethnologie und Geschichtswissenschaft schon lange. Wihrend il-
tere Losungsversuche sich entweder auf die »Umstiinde« oder das »Machen« im
beriithmten Diktum von Marx konzentrierten und dementsprechend den Vor-
rang von Strukturtheorie oder Handlungstheorie zu begriinden versuchten, be-
tonen neuere Arbeiten die Notwendigkeit einer Vermittlung beider Aspekte.
Diese Erkenntnis, deren Relevanz beim gegenwirtigen Stand der Diskussion
unmittelbar einleuchtet, verspricht einen analytischen Komplexitditsgewinn, setzt
aber auch einen gesteigerten Operationalisierungsaufwand voraus.« (Maset
2002b: 159; Hervorhebungen se)

Ebendiesen Komplexititsgewinn ermdglicht die relationierend definierte
»Kulturformel« der zeitgendssischen Volkskunde.®

Das Angebot der Volkskunde:
Gesellschaftliches Krisenmanagement durch
»kulturwissenschaftliche« Orientierung

Der Kulturbegriff erhilt in seiner volkskundlichen Konzeption und Posi-
tionierung als Relationierungsformel eine Potenz, die dem gerecht wer-
den will, was Niklas Luhmann in seiner Explikation der »Wissenschaft
der Gesellschaft« als Leistung von wissenschaftlichen Theorien defi-
niert: Bei wissenschaftlicher Theoretisierung, »handelt [es] sich nicht
um validiertes Weltwissen, sondern um eine Re-Systematisierung, die
eigenen Aufbauprinzipien folgt« (Luhmann 1997: 152f). Diese Resys-
tematisierung qualifiziert sich darin, dass sie »die Reduktion von Kom-
plexitit zum Neugewinn von Komplexitit ausnutzt und die Isolierung

3 Ob diese Komplexititsreprisentation — im Hinblick auf ein bestimmtes
theoretisches Niveau — in den konkreten »volkskundlichen« Forschungen
auch wirklich gelingt, ist damit nicht gesagt. Oft werden die potentiell
moglichen Erkenntnisse anhand des Quellenmaterials nur skizziert und
wenig systematisch ausgewertet.

251

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

der wissensfihigen Sachverhalte re-systematisiert« (ebd.). In diesem
Sinn produziert die Volkskunde als Wissenschaft keine Reduktion von
Komplexitit, sondern entwirft anhand ihres Kulturbegriffs e¢ine Form
der Erfassung und Vermittlung (im doppelten Sinne von Ubersetzung
und Ubergabe) von Komplexitit, die das erforschte, historische,
menschliche, soziale und geschlechtliche Andere in einer neuen Sprache
fir Viele zuginglich und verstehbar macht. Die starke Betonung der
Empirie als Fundament und Horizont des volkskundlichen Arbeitens
findet darin gleichzeitig ihre Potenz, Legitimitit und Autoritit. » Theo-
rie« gewinnt ihren Sinn durch eine spezifische Form und Funktion: Ziel
der Theoretisierung ist die wissenschaftlich gefasste Umformulierung
der realen Komplexitit in Form einer gesellschafilichen Ordnung.

Unter dem »heimlichen« Fokus, der den zeitgendssischen Diskurs
der Volkskunde ausrichtet, ergibt sich folgende Spezifik: Analyse und
Deutung der gesellschaftlichen Wirklichkeit orientieren sich am Ziel
einer moglichen gesellschaftlichen Veriinderung im Sinne einer Verbes-
serung. Der Mensch steht im »kulturwissenschaftlichen« Zentrum, von
dem aus und auf den hin die Volkskunde in ihrer spitmodernen Formie-
rung denkt. Ein besserer gesellschaftlicher Zustand bemisst sich an der
Situation seiner einzelnen, verschiedenen und in Gruppen zusammenge-
schlossenen Gesellschaftsmitglieder. Von diesem — fokussierten — Ende
volkskundlichen Denkens wieder auf den Anfang bzw. den Ausgangs-
punkt fiir jede fachliche Forschung hin gedacht, richtet sich die volks-
kundliche Analyse und Blickrichtung exakt auf dieses Feld, in dem sich
die Menschen in ihrem ganzen Lebensvollzug bewegen, Beziehungen
aufbauen, in Verhiltnisse treten und sich an einem gesellschaftlichen
Gesamten orientieren (miissen). Sie blickt auf das komplexe Ineinander
und Miteinander von unterschiedlichen Personen, Positionen, Materiali-
titen, Idealen und Ideologien, strukturellen Gegebenheiten, Handlungen,
Vorstellungen, Bediirfnissen, Erfahrungen, Zuordnungen, Ausklamme-
rungen, Instrumentalisierungen und Orten, die sie iiber die relationieren-
de »Kultur«perspektive wahrnimmt, analytisch auswertet und im Hin-
blick auf den Menschen interpretiert. In dieser Komplexitit bewegt sich
die Volkskunde mit ihren Forschungen, und darauf bezieht sich sowohl
ihr Erkenntnisinteresse, ihr Instrumentarium, ihre Quellenwahl sowie ihr
Erkenntnisziel, anhand dessen sie Anleitungen zur (modifizierenden)
Gestaltung des Sozialen entwirft.

Die Relationierungsformel »Kultur« bietet auch hier das entschei-
dende Instrumentarium, indem die Komplexitit in ihrer Vielschichtig-
keit geordnet, verstehbar und darin auch fiir Kritik und verbessernde
Praxis gedffnet werden kann. Das Ziel der besseren Gesellschaft basiert
auf einem Konzept, das gleichzeitig Appellfunktion tibernimmt, das auf

252

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL

die Selbstverantwortung der verschiedenen und einzelnen Gesell-
schaftsmitglieder fiir ihre Gesellschaft baut. Arbeit an sich selbst heifit
hier konsequent, die eigenen — also alle moglichen, subjektiven, indivi-
duellen wie gruppenspezifischen — Selbstverstindlichkeiten immer wie-
der selbst zu hinterfragen und sich — auch im eigenen Alltag — immer
wieder verunsichern zu lassen (vgl. Kaschuba 1995a: 28). Im gleichen
Sinn funktioniert die Thematisierung der inneren Vernetztheit von »Kul-
turwissenschaft« und Lebensalltag, die vor allem die programmatischen
Beitrige der Volkskunde bestimmend prégt. Die Verbindungen, Paralle-
lititen und Gemeinsamkeiten des »kulturwissenschaftlichen« und des
»normalen« Alltags, die die Volkskundlerlnnen beschreiben, demon-
strieren immer wieder die Unhintergehbarkeit und die theoretische Un-
auflgsbarkeit der fiir die spite Moderne charakteristischen Komplexitit.
Das volkskundliche Konzept der spitmodernen Subjektivitiit als grund-
sitzlich »kulturwissenschaftliche« Subjektivitit — oder anders formu-
liert: alle Menschen sind spétestens seit dem Ende des 20. Jahrhunderts
im Eigentlichen »Kulturwissenschaftlerlnnen« (vgl. Kdstlin 1996b) —
entwirft die praktische Bearbeitungsform fiir den als problematisch em-
pfundenen und als »krisenhaft« erfahrenen Umgang mit der Komplexitit
des gesellschaftlichen (Zusammen-)Lebens. Anhand der »kulturwissen-
schaftlich« vermittelten Kompetenz, die scheinbar undurchdringlichen
Verbindungen und Verkniipfungen, aus denen jeder Alltag flir jeden
Menschen besteht, beschreibbar, reflektierbar und kritisierbar zu ma-
chen, erhalten sowohl die Menschen als Individuen als auch die Gesell-
schaft als Zusammenfassung dieser individuellen Subjekte ein adidquates
Instrument, um sich im dichten Geflecht ihrer Lebenswirklichkeit orien-
tieren zu kdnnen.

Die »kulturwissenschaftliche« Kritik fokussiert unter der konkreten
volkskundlichen Zielvorgabe einer »differenziert integrierten« Gesell-
schaft diejenigen Aspekte, Bedingungen und Bedingtheiten, die fiir
Menschen in irgendeiner Weise hinderlich wirken. Im Hinblick auf das
»grofBtmagliche Glick einer grofitmoglichen Zahl an Menschen« (vgl,
Bausinger 1995) konzentriert sich die Volkskunde — unter dem Stich-
wort der Aufklirung — auf die Zumutungen, Chancen, Beschriinkungen,
Ambivalenzen, Widerstindigkeiten und Widerspriiche, die Wahlmég-
lichkeiten, Optionen und (Un-)Freiwilligkeiten, mit denen die Feld Men-
schen konfrontiert sind. Bevorzugte Forschungsthemen bilden deshalb
im Verlauf der 1990er Jahre die »Mobilitit«, »Inklusion und Exklu-
sion«, »Ethnisierung und Ethnizitit«, »Differenz« in jeder Couleur und
nationale, geschlechtsspezifische »Konstruktionen«. Sehr oft verlagert
sich das lokale Untersuchungsfeld dementsprechend nach Osteuropa
oder in die nahrdumlichen »Brennpunkte« sozialen Lebens.

253

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Indem der volkskundliche Denkraum als diskursive Formation in di-
rekter Abhiangigkeit und Anschlussfihigkeit zur zeitgendssischen sozia-
len Wirklichkeit steht, bildet die fachliche Themensetzung die gesell-
schaftlichen Aktualititen ab und nach. Was Ulrich Beck, Wolfgang
Bonf} und Christoph Lau in ihrem Gesellschaftsmodell der spiten — in
ihrer Diktion der »Zweiten« — Moderne als Charakteristika diagnostizie-
ren, kann gleichzeitig als Themenliste der gleichzeitigen volkskundlich-
kulturwissenschaftlichen Forschungen gelesen werden:

»Die Gleichsetzung von Gesellschaft mit Nationalstaat, also das Container-
Muodell der nationalstaatlich organisierten Gesellschafien, eingespielte neokor-
poratistische Verhandlungssysteme, geregelte industrielle Beziehungen, die
Betriebsformigkeit von Arbeit und Produktion, das Ideal der normalen Vollbe-
schiftigungsgesellschaft, Normalarbeitsverhiltnisse mit standardisierten Er-
werbsbiographien, zuverldBBig funktionierende Sozialsysteme, in Klassenkultu-
ren wurzelnde Massenparteien, Kleinfamilien mit herkémmlicher Arbeitstei-
lung zwischen Minnern und Frauen oder auch klare Grenzen zwischen Wissen
und Nicht-Wissen, klare Grenzen zwischen Wir und den Anderen — alles dies
sind Hintergrundannahmen und Basisprinzipien des gesellschaftlichen Zusam-
menlebens, die heute im Zuge reflexiver Modernisierung in Fluss geraten
sind. « (Beck/Bonf/Lau 2001: 111)

Diese Themenwahlen sichern der Volkskunde die Erkennbarkeit ihrer
fortbestehenden Relevanz sowie ihre inhaltliche Akzeptabilitit, Die
Wabhlen allein machen die Themensetzungen auf der Forschungsagenda
aber noch nicht zu volkskundlichen Thematisierungen. Dazu werden sie
erst durch die komplexe, oben beschriebene diskursive Strukturierung
und Profilierung, die sich in der paradoxen Dynamik aus Differenzie-
rung und Entdifferenzierung gegeniiber den Mitkonkurrentlnnen auf
dem gesellschaftlichen Feld zeitgendssischer Selbstvergewisserung ent-
faltet.

»Kultur« als Relationierungsformel bietet den VolkskundlerInnen
dabei nicht nur das wissenschaftliche Instrumentarium, sondern biindelt
auch die unterschiedlichen Losungsvorschlidge, die sie anhand ihrer
konkreten Forschungen entwerfen: Die FachwissenschaftlerInnen vertre-
ten ein Gesellschaftskonzept, das auf erhohter Abstraktion und Differen-
zierung basiert, und zwar bezogen auf alle moglichen Ebenen sozialer
Struktur. Seien dies theoretische Klirungen sozialer Dynamik, struktu-
relle Vorschlige fuir nationale und internationale Institutionen der Kon-
fliktregulierung oder praktisch-pragmatische Eingriffe in konkreten Be-
rufsfeldern des Museums oder der Vertretung bestimmter sozialer Grup-
pen. Solche Differenzierung und Abstraktion ist anhand der formelgelei-
teten Blickrichtungen erreichbar: Indem »Kultur« den Menschen in sei-

254

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL

ner perspektivischen Mitte hilt und von dort nach seinen kontextuellen
Inverhiltnissetzungen fragt, werden »Mischungeng, »Ubergiinge,
»Zwischenrdume« und »Gleichzeitigkeiten des Ungleichzeitigen« sicht-
bar, die in ihrer Transparenz gleichzeitig die Kompetenzsteigerung im
Umgang mit diesen Relationierungen bzw. Spannungen beinhaltet,
Letztlich dient dem — implizit immer vorgestellten Ziel der »differen-
zierten Integration« — die volkskundliche Betonung von neuen Synthe-
sen des bisherigen Wissens, Kdnnens und Handelns. Das heifit: »Kultur«
als Relationierungsbegriff macht die Gesellschaft als »differenzierte In-
tegration« denkbar, weil »Kultur« als Relationierungsformel die vieldeu-
tige, immer konkretisierte Komplexitit ordnet, erkennbar und neu orga-
nisierbar macht. Das begriffliche Differenzierungs- und Deutungsange-
bot, das die Volkskunde ihren LeserInnen — und als wissenschaftliche
Institution ganz allgemein der Gesellschaft — prisentiert, liegt in der
Form und Qualitit von »Kultur« als Relationierungsformel: Die diver-
sen und analytisch differenzierten Inverhiltnissetzungen des Individu-
ums in und mit seiner schwer durchschaubaren komplexen Umgebung
bietet diesem sowohl eine erkennbare Ordnung des Ganzen als auch der
eigenen Situation und Situiertheit an. Anhand der »begrifflichen Biindi-
gung« (Duttweiler 2005: 69) qua »Kultur« bringt die Volkskunde so-
wohl die Orientierung benétigenden Individuen wie auch das ganze Kol-
lektiv dem Ziel einer stabilisierten Gesellschaft aus differenzierter Inte-
gration niher. Stabilisiert wird so nicht nur die Existenz der Volkskunde
aufgrund ihrer diagnostischen und orientierenden Sozialkompetenz son-
dern auch die Existenz der Gesellschatft.

Der volkskundliche Kulturbegriff wird damit nicht zum theoretisch
normativen Konzept, sondern er entwirft, formiert und portiert als analy-
tisch-beschreibender, kritisch-reflexiver Begriff die normativ positio-
nierte Gegenstandskonstruktion und die darin enthaltene Ordnung der
Gesellschaft., »Kulturwissenschaft« konturiert sich deshalb als theoreti-
sierende Gesellschaftsanalyse, selbstreflexive Gesellschaftskritik und
moralisch-normative Gesellschaftspraxis (vgl. Kaschuba 1995), Diese
fachliche Profilierung reagiert auf die Charakteristik der spdtmodernen
Konkurrenz des Wissens: Die Selbstdeutungskompetenz der Gesell-
schaft basiert am Ende des 20. Jahrhunderts weniger auf konkretem
Wissen selbst, als viel wesentlicher und entscheidender auf der Kenntnis
und — in Form institutionalisierter Wissensinstanzen — auf der Handhab-
barkeit von prozedural, flexibel und komplexititsadiquat konzipierten
Instrumenten, die darauf ausgerichtet sind, gesellschaftliche Prozesse
und Probleme sichtbar zu machen, um so als Orientierungshilfe zu die-
nen.

255

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Identitatspolitik: Stabilisierung der
rkulturwissenschaftlichen Volkskunde« als
universitare Disziplin und gesellschaftliche
Wissensinstitution

Mit der konzeptuellen Zurichtung des Kulturbegriffs als Relationie-
rungsformel prisentiert sich die Volkskunde als »kulturwissenschaftli-
che« Expertin fiir die — als Individuen wie im Kollektiv angesprochene —
Gesellschaft und positioniert sich als Leitdisziplin — im Sinne der prima
inter pares — gesellschaftlicher Selbstverstindigung. Plausibilitit erhilt
die Volkskunde in ihrem gesellschaftsmodifizierenden Stabilisierungs-
projekt anhand des hohen Wiedererkennungseffekts ihrer Themenwah-
len mit aktuell dringenden Problemlagen. Im diskursiv bewussten wie
dezidierten Anschluss an allgemein bekannte, tiglich wiederholte, als
problematisch diskutierte und erfahrene Situationen schafft die Volks-
kunde eine Kohirenz aus Angebot und Nachfrage, die den konkreten
Vorschligen Akzeptanz garantieren und die Volkskunde in ihrer Selbst-
positionierung stirken.

Die Volkskunde generiert zudem fiir die Vermittlung und Rezeption
ihres »kulturwissenschaftlichen« Wissens eine zentrale Anschlussstelle:
Indem der analytische Fixpunkt aller kulturgeleiteten Nachvollziige von
unterschiedlichsten Bezichungsnetzen der Mensch an sich darstellt, ent-
steht eine hohe Anschlussfihigkeit fiir das Publikum, das sich selbst an
die Stelle des analytischen Zentrums setzen kann und seine eigenen Er-
fahrungen mit den konkret empirischen Erfahrungen in den Forschungs-
darstellungen abgleichen kann; dieses Anschlusspotential bietet eine der
Grundlagen fiir die potentiell erfolgreiche Etablierung des volkskundli-
chen Gesellschaftskonzepts, das tiber den rezipierenden Erfahrungsab-
gleich der LeserInnen gleichzeitig eine Ordnung und Praxisanleitung fiir
gesellschaftliche Integration bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung eige-
ner (und anderer) Unterschiede zuldft. »Kultur« in seiner relationieren-
den Qualitit Gbernimmt in diesem doppelten Angebots- und Rezep-
tionskomplex sowohl die Rolle des theoretisch-wissenschaftlichen Ins-
truments sowie dasjenige realer sozialer Praxis: So wie sich die Men-
schen immer wieder, tagtiglich zueinander in ein Verhiltnis setzen
(mitissen), so ermdglicht »Kultur« als analytische Relationierungsformel
die Transparenz dieser permanent dynamischen Komplexitit, Und: Die
Profilierung von Gesellschaft als Netz von Relationen profiliert gleich-
zeitig die volkskundliche Disziplin als Einsichten vermittelnde Instanz.

Wissen lber die Gesellschaft und die eigene Wirklichkeit muss auf
dem Boden dieser (Kultur-)Wissenschaftskonzeption immer wieder neu
hergestellt und tibermittelt werden, da es sich mit der Veridnderung der

256

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL

Gesellschaft stindig tiberholt. Die Rede tiber die Gesellschaft im »Wan-
del« manifestiert in diesem Sinn gleichzeitig den diskursiven Effekt und
das Instrument der »Kulturwissenschaft« als orienticrende Instanz.
»Kultur« als »Relationierungsformel« funktioniert als inhaltlich produk-
tives, die Gesellschaft orientierendes und disziplinir identititsprofilie-
rendes Instrument, indem die Formel die inhaltliche und identititspoliti-
sche Ebene diskursiv auf der Ebene der einen fachlichen Episteme mit-
einander verschmilzt. Die Produktivitit dieser Verschmelzung liegt in
der gleichzeitigen Verschleierung der diskursiv doppelten Konstruktion
aus inhalts- und identititsorientiertem Fundament sowie der latent weiter
wirkenden Dynamisierung von Wirklichkeitsanalyse und fachlichem
Konkurrenzmanagement. Als Dreh- und Angelpunkt in diesem diskursiv
hergestellten und ausbalancierenden Geflecht erweist sich der Kulturbe-
griff: »Kultur« konstituiert die Volkskunde — epistemisch und institutio-
nell — als spezifisches, wissenschaftliches Fach sowie gleichzeitig das
Fach die Definitionsmacht tiber den Kulturbegriff fiir sich in Anspruch
nimmt. »Kultur« wird so zum Kitt der innerdisziplindren, interdiszipli-
ndren und inter-institutionellen disziplindren Verbindung — zum Zweck
der internen Konsistenz, iberfachlichen Kooperation und iiberwissen-
schaftlichen Rezeption sowie Akzeptanz.

In Bilder gefasst kann die Volkskunde als eine Institution beschrie-
ben werden, die sich anhand einer subtilen Guerillataktik als »geheime«
Schiiisseldisziplin im wissenschaftlichen Untergrund bewegt. Aus einem
anderen Blickwinkel betrachtet, schreibt sich die Volkskunde die Rolle
des Libero zu, der als »kulturwissenschaftlicher« primus inter pares, das
interdisziplinire, geistes- und sozialwissenschaftliche Team anleitet und
zu mdiglichst guten Resultaten anspornt. Noch einmal in neuer Positio-
nierung, begibt sich das Fach auf den Platz der Parteilosen, die als iiber-
spezifische Deutungsinstanz moglichst interessenungebunden das Ge-
schiift der gesellschaftlichen Ordnung und Organisation wesentlich mit-
gestaltet. Und letztlich lassen sich die FachvertreterInnen in der Funk-
tion von moderierenden Supervisorinnen beschreiben, die als gesell-
schaftliche Expertlnnen fur »differenzierte Integration« werben (und
sorgen). Dass den VolkskundlerInnen im (harten) Spiel des Bdumchen-
wechsel’-Dich dieses anspruchsvolle Rollenspiel gelingt, liegt neben der
offensiv-defensiven — oder verzweifelt selbstbewussten — Inkorpora-
tionsstrategie, die sie mit der »Kultur-Disziplinierung« praktizieren, in
der ausgleichend stabilisierenden Identititsdiffusion, die sich in Form
der Namensvielfalt — als »Fach auf der Suche« (vgl. Kaschuba 1995a:
27) — im Sinne einer defensiven Sozialisation konstant und konstitutiv in
die zukiinftige Fachtradition einschreibt. Ob sie sich mit dieser Art der
Existenz- und Identititssicherung nicht eigentlich — zumindest auf Dauer

257

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

— liberfordern, bleibt als kritische Frage oder als Memento Mori hier an-
zumerken.

Resumée: Diskursive Verschmelzung von
volkskundlicher Wissensarbeit, Identitédtspolitik
und gesellschaftlicher Orientierung

Pointiert zusammengefasst erreichen die Volkskundlerlnnen die Reifi-
zierung ihres disziplindren Denkraums durch die diversifizierte Varietit
der Begriffsbedeutungen von »Kultur«, die in einer quantitativen Aus-
weitung auf die zwei qualitativ unterschiedlichen Dimensionen der wis-
senschaftlichen Realitiits(re)prisentation und disziplindren Identi-
tits(re)produktion besteht, »Kultur« tibernimmt die doppelte Rolle als
inhaltlich wie institutionell funktionierende Relationierungsforimel, die
auf der strukturellen Diskursebene die Qualitit eines disziplindren
»Kampfbegriffs« gewinnt.

Fiir die VolkskundlerInnen 1st aufgrund dieser komplexen, diskursi-
ven Verbindung aller Strukturebenen — der Verkniipfung von fachlicher
Tradition, wissenschaftlicher Autoritit und Potenz sowie der gesell-
schaftlichen Relevanz bzw. der disziplindren Selbstverwandlung, Feldsi-
cherung und Allianzensicherung — so selbstverstindlich, dass »Kultur«
ein genuin fachlicher Begriff der Volkskunde darstellt. Diese disziplina-
re Selbstverstindlichkeit von »Kultur« manifestiert sich sehr evident im
publizierenden Umgang der Studierenden mit dem Kulturbegriff — im
Sinne erfolgreicher Fachsozialisation —, die weitgehend ohne program-
matischen und reflexiven Vorspann — zum Teil sogar ohne den Kultur-
begriff selbst, allein unter der Primisse und Perspektive »kulturwissen-
schaftlichen« Forschens — die volkskundliche Diskurspraxis und -struk-
tur in ihre eigenen Arbeiten einschreiben (vgl. Stellwag 1991: Dorn
1991: Letsch 1994). Die Evidenz volkskundlichen Denkens entsteht
konsequent aus der Konsistenz des diskursiv etablierten Denkraums, der
den Effekt der kontextbedingten Konstruktionsweise darstellt.

In der diskursiven Verschmelzung von inhaltlicher und institutionel-
ler Ebene im volkskundlichen Sprechen verbinden die Fachvertreterln-
nen die thematische und identitire Arbeit zu der einen disziplinidren
Episteme, die gleichzeitig das volkskundliche Ringen um soziale Deu-
tungsmacht tiber die gesellschaftliche Ordnung spiegelt, impliziert und
sichert (ohne sie endgiiltig zu garantieren). Den Kern der fachlichen
Wissensarbeit, der Identititspolitik und der gesellschaftlichen Orientie-
rung, die die Volkskunde konstant leisten will und muss, bestimmen in
diesem Sinn die volkskundlich hergestellten »Kultur«-Konstruktionen:

258

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL

Indem die Fachvertreterlnnen den Kulturbegriff als Relationierungsfor-
mel zum potenten wissenschaftlichen wie gesellschaftlichen Deutungs-
instrument formieren, erreichen sie die besondere Qualifizierung, Profi-
liecrung und Positionierung der Volkskunde als (Orientierungs-)Wissen
schaffende Institution.

Die volkskundliche Diskurspraxis und -konstitution erreicht so eine
gegenseitige und damit untrennbare »innere« Verkniipfung von Gegen-
standskonstruktion und Identititsarbeit, die das Fach in seiner konkreten
Profilierung ohne spezifisch fachliche Episteme undenkbar macht, wie
die Episteme ohne disziplindr identifizierbare institutionelle Basis un-
moglich wire. Fachwissenschaftliche Identitit und epistemische Fach-
wissenschaft kénnen konsequent nur analytisch getrennt werden: real
bedingen sie sich gegenseitig in ihrer grundsitzlichen Existenz. Die
»Kultur«-Konstruktionen der volkskundlichen Diskurspraxis schliefien
konsequent die anhand der Relationierungsformel von »Kultur« herge-
stellte Konstruktion der Gesellschaft als differenzierte Integration und
die Konstruktion von »Volkskunde« als eigenstindige, interdisziplinire
Disziplin in dem einen Begriff zusammen: So fundamental sich in einer
konkurrierend organisierten Wissenschaft die Konkurrenz in die Konsti-
tution des Wissens einschreibt, so fundamental konstituieren sich »Kul-
tur« und »Volkskunde« gegenseitig tiber die Herstellung von »kultur-
wissenschaftlichem« Wissen.

259

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10:14361/9783838408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. hitps://www.nlibra.com/de/agh - Open Access - TIIEEmEm


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: Die Volkskunde als Fall-Beispiel:
Konkurrenz der gesellschaftlichen
Selbstbeschreibung in der spaten Moderne

Auf die grundlegende Frage, die dieser Arbeit als Irritation voranstand,
warum die VolkskundlerInnen im Verlauf der 1990er Jahre immer wie-
der und an prominenten Stellen explizit Giber »Kultur« reden, 1d6t sich
jetzt eine zusammenhiingende und zusammenfassende Antwort formu-
lieren. Die Antwort ergibt sich aus den Ergebnissen, die im Verlauf der
Untersuchung auf die Frage nach dem Status volkskundlich-kultur-
wissenschaftlichen Wissens am Ende des 20. Jahrhunderts generiert
wurden.

In pointierter Kirze formuliert sich das Resultat als dreidimensiona-
le Qualifizierung der Volkskunde, die einerseits als »Fall« die Spezifik
des gesellschaftlichen und historischen Kontextes fiir wissenschaftliches
Wissen am Ende des 20. Jahrhunderts widerspiegelt: Die Herstellung
von wissenschaftlichem Wissen funktioniert in diesem Zusammenhang
als gesellschaftlicher Entwurf einer gemeinsamen Ordnung, die in einem
Feld institutioneller Konkurrenzen ausgehandelt wird. Diese Konkurrenz
schreibt sich als dynamisierende Kraft in das disziplinidr organisierte
Wissen ein und bildet das Fundament jeder fachlichen identitiren
Selbstreproduktion sowie Position.

Andererseits bestimmt sich die Volkskunde auch als »Beispiel« fiir
die je spezifische, anderen wissenschaftlichen Disziplinen gegentiber
differente Produktion von (wissenschaftlichem) Wissen sowie fiir die je
spezifische Profilierung und Positionierung als akademische Institution
innerhalb des Konkurrenzfelds. Die Volkskunde wird so konsequent
zum »Fallbeispiel«, das sowohl das Allgemeine des spidtmodernen west-
lichen Wissensstatus und ihrer Institutionen als auch die Spezifik unter-
schiedlich qualifizierten diszipliniren Wissens in sich vereinigt (vgl.
Weingart 2003: 135).

261

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Im Hinblick auf die konkrete Situation — also bezogen auf die
Volkskunde, auf den geographischen Kontext des deutschsprachigen
Europa und auf die 1990er Jahre — heifit dies: Die Konkurrenz um die
gesellschaftliche Selbstinterpretation und -ordnung, die am Ende des 20,
Jahrhunderts im westlichen Europa mit grofiem Aufwand verhandelt
wird, stellt fiir die universitire Disziplin der Volkskunde eine provokan-
te Herausforderung dar, auf die sie in dreifacher Weise reagiert: Die
Volkskunde begegnet erstens dem Evidenzverlust von »Kultur« als Mo-
dell und Interpretationsvorgabe fiir die gesellschaftliche Selbstbeschrei-
bung und entwirft zur Losung dieser Problematik den Kulturbegriff als
spezifisch »kulturwissenschaftliche« Relationierungsformel. Zweitens
muss die Volkskunde ihre epistemische und institutionelle Identitiit so-
wohl nach aulen — in die gesellschaftliche und in die akademische Of-
fentlichkeit — wie auch nach innen — in die eigene Disziplin — plausibel
gestalten und mit individueller fachlicher Substanz fiillen. Drittens muss
die Qualifikation und Kompetenz der Volkskunde als »Kulturwissen-
schaft« beziiglich des allgemeinen Projekts gesellschaftlicher Selbst-
orientierung in Konkurrenz zu anderen Wissensinstanzen erwiesen wer-
den, um die gesellschaftliche Legitimitit und Autoritit von Wissen-
schaft zu stabilisieren. Ex positivo formuliert, sicht sich die Volkskunde
provoziert, die Verstindlichkeit von »Kultur« als potentes Instrument
zur Deutung gesellschaftlicher Realitit und Ordnung zu explizieren.
Ebenso fiihlt sie sich herausgefordert, ihre fachlich-spezifische Kompe-
tenz, die sie als »Kultur«-»Wissenschaft« (vgl. Scharfe 1997) definiert,
fuir alle sichtbar, plausibel und akzeptabel zu machen. Und letztlich weily
sic um die Notwendigkeit, ihre eigene Position im Feld der akademi-
schen wie gesellschaftlichen Interpretationsinstanzen eindeutig zu beset-
zen.

Diese drei Provokationen der Volkskunde, die jene einerseits proto-
typisch zum Fall fir die Konkurrenz in der spiten Moderne und unter
deren spezifischen Wissensinstitutionen machen, sowie sie die Disziplin
zu ihr ganz eigenen Reaktionen auffordern, sollen im Folgenden zu-
sammenfassend profiliert und konkret in den soziohistorischen Kontext
der spiten westeuropiischen Moderne eingeordnet werden.”

I Die folgenden Unterkapitel wurden anhand der konstruktiven — und damit
duBerst produktiven — Kommentare von Walter Leimgruber und Sabine
Maasen, die sie in ihren Gutachten zum Priifungsmanuskript im Januar
2007 formuliert haben, iiberarbeitet und in wesentlichen Teilen neu formu-
liert.

262

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL

Die Volkskunde als Fall

»Die Volkskunde ist eine Wissenschaft vom ganz Kleinen, die so gern
tiber das grofie Ganze reden wiirde.« (Kammerlings 1999) So provokativ
und irritierend diese qualifizierende Beschreibung der Volkskunde am
Anfang der Untersuchung wirkte, so knapp und pointiert fasst sie jetzt -
am Ende — die Ergebnisse der Untersuchung bzw. die Antworten auf die
leitende Fragestellung zusammen: Die Volkskunde zeigt sich als Fall fiir
die spitmoderne Konkurrenz des Wissens, die im Reden iiber das kul-
turwissenschaftlich systematisierte Kleine das grofie Ganze der gesell-
schaftlichen Selbstordnung verhandelt. Die Volkskunde steht und be-
wegt sich so im Feld der (westeuropiisch lokalisierten) spitmodernen
Konkurrenz des Wissens, die sich als 6ffentlich installierte, gesellschaft-
lich ausgetragene und institutionell prozeduralisierte Konkurrenz um die
Organisation und Ordnung der (eigenen) Gesellschaft (kon-)zentriert.

Kimmerlings siiffisante Frage — »Wer braucht die bunten Végel?«
ldB3t sich dementsprechend nur in paradoxer Formulierung beantworten:
Alle und Niemand. Die Charakteristik, in der sich die gesellschaftliche
Ordnung und Organisation am Ende des 20. (und auch zu Beginn des
21.) Jahrhunderts entfaltet, definiert sich durch die Konkurrenz; Konkur-
renz um die Position im Diskursfeld und Konkurrenz um einen deu-
tungsmichtigen Entwurf der gemeinsamen Gesellschaft. Die Frage, wer
kompetent, legitimiert und autorisiert ist, sich zu dem Diskurs tragenden
Thema der eigenen gesellschaftlichen Ordnung zu Wort zu melden, ist
definitorisch offen gehalten und in Form institutionalisierter Prozeduren

des Herstellens, Veroffentlichens, Vermittelns und Platzierens von
wissenschaftlichem Wissen — als unabschlieBbarer Prozess installiert.
Erst im Verhandlungsfeld selbst entscheidet sich, ob eine Institution sich
mit ihrem Wissen(sangebot) erfolgreich profilieren und positionieren
kann.

Ebenso offen und verhandlungsabhingig ist die Frage, was als
»Wissen« gelten kann, denn »[d]ie Konkurrenz um wissenschaftliches
Wissen im politischen Prozess hat [...] auch zu einer Politisierung des
Nichtwissens in dem Sinn gefiihrt, dass divergierende Behauptungen da-
ritber aufgestellt werden, was tiberhaupt gewusst werden kann und was
gewusst werden muss.« (Weingart 2003: 100) Das Wissen erhiilt so eine
grundlegend politische Qualitit, die die inhaltliche Dimension wesent-
lich priigt und zu deren Autorisierung beitrigt:

»Es ist die lebensweltnahe, an der politischen Selbstbeschreibung orientierte,
stets nach Griinden befragbare Erfahrung des Gesellschaftlichen, das sich
(zumindest potentiell) vor einem Publikum wvorfindet. Insofern sind es dann

263

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

empirisch auch allein Griinde und kollektivierbare Selbstbeschreibungen, de-
ren Authentizitit es ist, die als »gute< soziologische Daten taugen.« (Nassehi

2006: 379)

Wissen herzustellen geschieht und gelingt im spitmodernen Kontext
demgemil (immer) in inhaltlicher wie struktureller Konkurrenz um ge-
sellschaftliche Deutungsmacht: Wissen Schaffen ist gleichzeitig soziale
Verhandlungsmasse wie Verhandlungssache.

Den Motor fiir sozialen Wandel wie auch fiir gesellschaftliche Stabi-
lisierung bildet dabei die stindige Vergewisserung der Gesellschaft tiber
sich selbst mit Effekten, die sich materiell und diskursiv niederschlagen.
Erstens generiert die prozeduralisierte Selbstvergewisserung die existen-
tielle Etablierung auf Zeit fiir diejenigen Institutionen, die den Erfolg
der stabilisierenden Selbstthematisierung garantieren, indem sie Techni-
ken entwickeln und zur Verfiigung stellen, die die gesellschaftliche Ord-
nung immer wieder remanifestieren. Zweitens entwerfen diese Wissens-
institutionen spezifische Deutungsmuster, mithilfe derer sich die Gesell-
schaft ein Bild ihrer selbst machen kann und dem sie eine normative
Leitfunktion zuspricht (vgl. Bollenbeck 1994). Drittens produziert die
funktionale Differenzierung sowie die Systemkomplexitit der Gesell-
schaft eine Konkurrenz unter den verschiedenen Instanzen um die Deu-
tungshoheit liber die »richtige« gesellschaftliche Reprisentation sowie
die darin enthaltene Ordnung (vgl. Nassehi 2006: 466f),

Konsequent charakterisiert sich das geistes- und sozialwissenschafi-
liche Wissen zu dieser Zeit durch die Konstitution der »Gesellschaft« als
Gegenstand ihres Wissens, der sich vice versa in die spezifischen Be-
griffs- und Themenwahlen sowie in die Profilierung und Positionierung
der wissenschaftlichen Disziplinen einschreibt. Armin Nassehi hat dem-
entsprechend diese gegenseitige Konstitution von wissenschaftlichem
Wissen und Gesellschaft in der Soziologie der Moderne zum empirisch
konkretisierten Thema gemacht:

»lch machte zeigen, inwiefern die soziologische Begriffsarchitektur an einer
Imago gesellschaftlicher Selbstbeschreibung mitgeschrieben hat und Gesell-
schaften mit niitzlichen Bildern ihrer selbst ausgestattet hat. Man muss den
zunichst abstrakten Gedanken, die Soziologie komme in ihrem Gegenstand
selbst vor [...], auch tatsichlich als empirisches Datum wenden. Erst dann wird
ersichtlich, dass auch die soziologische Selbstbeschreibung der Gesellschaft in
einem gesellschaftlichen Kontext steht und also auch nur im Hinblick auf
selbst erzeugte (Bezugs-)Probleme zu interpretieren ist.« (Nassehi 2006: 17;
Hervorhebung i.0.)

264

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL

Der hier versuchte kulturwissenschaftliche Nachvollzug der Volkskunde
entspricht in seiner Pramisse und Intention Nassehis Projekt einer sozio-
logischen Untersuchung der modernen Soziologie. In pointierter Zu-
sammenfassung sollen im Folgenden noch einmal die diversen Ergeb-
nisse der vorhergehenden empirischen Untersuchung unter der Perspek-
tive formuliert werden, wie die Volkskunde — sozusagen in prototypi-
scher Analogie zur Soziologie — an der zeitgendssischen »Imago gesell-
schaftlicher Selbstbeschreibung« mitgeschrieben hat (und immer noch
mitschreibt): wie sich ihr Wissen konsequent als Reaktion auf »selbst
erzeugte Bezugsprobleme« gestaltet (hat), und inwiefern dieses Wissen
in einem spezifischen »gesellschaftlichen Kontext steht«, der die Diszi-
plin in ihrem Profil sowie in ihrer Position wesentlich bestimmt.

»Kultur« als Instrument
gesellschaftlicher Selbstimagination

Cornelia Klinger beschreibt in einer kurzen, die qualitative Entwicklung
von »Kultur« und deren Wissenschaften historisch wie gesellschaftlich
einordnenden Studie die spezifischen Eigenschaften und Funktionen, die
der Kulturbegriff in dieser Zeit libernimmt. Sie beurteilt die jeweils an
den Jahrhundertwenden besonders markante Thematisierung von »Kul-
tur« grundsitzlich als »ein spezifisch modernes Phinomen; ein Phino-
men, das die Geschichte der Moderne offenbar in mehreren Wellen be-
gleitet hat« (Klinger 2002: 76). Den Begriff selbst klassifiziert Klinger
als einen »Beschwirungsbegriff« und »Sehnsuchtsbegriffe (vgl. Klinger
2002: 77), denn vielmehr als dass »Kultur« ein reales Phinomen benen-
nen wiirde, qualifiziert er das jeweils Bezeichnete mit einem ideellen
Gehalt. Beschworen wird das, worauf sich gleichzeitig die »Sehnsucht«
richtet: »Kultur« »zielt auf die Identititsstiftung kollektiver und indivi-
dueller Subjekte« (ebd.).

Sehnsiichtig in den Blick gerit diese Identitdt im Verlauf der ganzen
Moderne seit ihrem Anfang Ende des 18. Jahrhunderts durch die struktu-
rellen — gesellschaftlich, 6konomisch und produktionstechnisch — und
ideellen Verinderungen, die sich in mannigfaltiger Weise manifestieren,
Als entscheidendster Punkt der modernen Verdnderung gilt der qualita-
tive Wandel der bisherigen gesellschaftlichen Ordnung: Wertvor-
stellungen, soziale Hierarchien, biographische Entwicklungen und die
fritheren Normalititen der Arbeit ldsen sich auf, wandeln sich oder wer-
den ganz neu »erfunden« (vgl. Hobsbawm 1984; Bollenbeck 1994).
Grundsitzlich gilt, »dass der Prozess der Moderne seit seinem Beginn
kontinuierlich (und an bestimmten Kulminationspunkten vielleicht auch
auf besonders abrupte Weise) tiberlieferte, angestammte Identititen ra-

265

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

dikal in Frage stellt. Die moderne Antwort auf die Infragestellung kol-
lektiver und individueller Identitit heifit Kultur.« (Klinger 2002: 77) Der
Kulturbegriff impliziert damit in seiner modernen Definition die gesell-
schaftliche Qualitit der »Identititspolitike« (ebd.: 78).

Hartmut Bohme hilt fest, wie es iiberhaupt zu dieser gesellschafts-
bezogenen Funktionalisierung des Kulturbegriffs kommen konnte: Erst
dessen Transformation zum »Kollektivsingular« am Ende des 17. Jahr-
hunderts, die ihn zum reflexiven Begriff formiert, erméglichte den Blick
auf das Eigene:

»Kultur bezeichnet nicht mehr nur Gegensténde der Beobachtung, sondern die
Formen und Perspektiven, welche eine Gesellschaft zur Beobachtung von Be-
obachtern (die traditionell »kulturproduzierenden« Eliten) ausgebildet hat. Die-
ser Prozess ist Teil der die Moderne kennzeichnenden Ausdifferenzierung. Er
macht einerseits den Begriff der Kultur zunehmend abstrakt, allgemein und
universalistisch, andererseits bezeichnet er das Reflexivwerden substantieller
Formen von Gesellschaft.« (Bohme 1997)

Das hat zur Folge, dass die »Verfahren der Kulturerzeugung selbst«
(ebd.) in den Fokus der Beobachtung geraten. »Kultur« bedeutet und be-
inhaltet ab jetzt immer, in historisierender und vergleichender Analyse
auf das zu sehen, was »Kultur« selbst hervorbringt, mit einer doppelten
Konsequenz:

»Dadurch wird einerseits alles zur Kultur (Verhalten, Autofahren, Religionen,
Verfassung, Chemie, Oper, Alltagsriten, Krankheiten...) und Kultur unertrig-
lich entgrenzt; andererseits ist Kultur nicht mehr eine Quidditas, sondern die
Metaebene von Beobachtungsverfahren. Nicht umsonst kommt in den Jahr-
zehnten zwischen Kant und der Romantik die Reflexion der Reflexion auf
(dsthetisch: die Ironie). Das begleitet den Aufstieg des »genetivlosen< Kultur-
begriffs und seine funktionalistische und komparative Operationalitit. Alles
geht weiter, das Handeln, Glauben, Ritualisieren, Hochhalten und Wert schit-
zen, Stilisieren und Inszenieren; doch es geht weiter nur unter den Bedingung-
en der Selbstreflexion.« (ebd.)

Hartmut Bohme skizziert mit dieser modernen Kontextualisierung des
Kulturbegriffs nicht nur dessen historische Entwicklung sondern auch
seine spezifische Qualitit: Den Kulturbegriff kennzeichnet seine grund-
sitzliche Reflexivitit und seine inhaltliche Heterogenitit, die durch die
denominative Entgrenzung allerdings problematisch wird.

Georg Bollenbeck, dessen empirisch dicht angelegte Studie zu »Bil-
dung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deutungsmusters«
(Bollenbeck 1994) sich an Béhmes Begriffsqualifizierung anschliefen

266

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL

ldft, beschreibt detailreich, wie diese reflexive und heterogene Qualitit
des Kulturbegriffs konkret in die Funktion der gesellschaftlichen Selbst-
beschreibung und -deutung eingeht. Minutiés zeichnet er die Profilie-
rung von »Kultur« als hegemoniales Deutungsmuster fiir die gesell-
schaftliche Modernisierung und nationale Verstaatlichung nach. Er ver-
folgt die bisher knapp 200 Jahre dauernde Entwicklung und Verinde-
rung, die »Kultur« als gesellschaftliches Deutungsmuster ab dem Ende
des 18. Jahrhunderts bis zum Ende des 20. Jahrhunderts durchlaufen hat,
an dem er letztlich das Ende des spezifisch deutschen Deutungsmusters
vollzogen sieht. Er beschreibt, analysiert und interpretiert tiber den ge-
nannten Zeitraum hinweg die semantische Ausformung des kulturbezo-
genen Deutungsmusters, dessen soziale Einschreibung, Funktion und
Funktionalisierungen im sich wandelnden Verlauf der Zeit. Bollenbeck
zeigt dabei sehr deutlich, dass »Kultur« trotz wandelndem Gehalt und
Gewicht wesentliche Funktionen im Prozess der modernen Gesell-
schaftsbildung tibernimmt. Aufgrund der grundsitzlichen prozessualen
Entstehung und historischen Wandelbarkeit von Gesellschaft besteht al-
lerdings weder ein »festes Deutungsmuster« (Bollenbeck 1994: 20) noch
ein einziges. Das Potential und die Potenz von Deutungsmustern liegen
im Gegenteil in deren inhaltlichen wie historischen Flexibilitit.”

Die Vielfiltigkeit und Komplexitit der Verdinderungen innerhalb der
Moderne provozieren nicht nur unterschiedliche Interpretationsmodelle
der Gesellschaft, sondern verlangen auch eine innere Differenzierung
der Funktionen, die ein Deutungsmuster tibernimmt. Bollenbeck unter-
scheidet fir »Kultur« drei unterschiedliche Ziele: Erstens schafft
»Kultur« die Formierung und Stabilisierung einer neuen gesellschafili-

(3%

Statt von »Deutungsmustern«, die das Denken, Wahrnehmen, Sprechen
und letztlich auch das Handeln in einer Gesellschaft formieren, spricht von
Graevenitz in seiner zusammenfassenden Einleitung des Kolloquiums zu
den »Konzepten der Moderne« von verschiedenen »Denkfiguren«, die zur
reflektierenden Thematisierung moderner Gesellschaft von unterschiedli-
chen Instanzen in Konkurrenz zueinander entworfen wurden. Unter dieser
analytischen Perspektive fragt er nach dem »Stil bzw. den Stilen der [...]
Reflexion der Moderne sowie nach der Selektivitit der Beschreibungs-
aspekte (Entfremdung, Anonymisierung, Monetarisierung, Emanzipation
usw.)« (von Graevenitz 1999a: 4f). Ein weiterer Terminus zur Erfassung
der fiir die Moderne typischen Formierungen des Wissens beschreibt der
aktuelle Begriff der (modernen) »Wissenskategorien«, die sozusagen als
»Sortiermaschinen« das gesellschaftlich virulente Wissen im Hinblick auf
ein spezifisches Ziel (immer wieder neu) zusammenstellen und organisie-
ren. Vgl. das Berliner Graduiertenkolleg »Geschlecht als Wissenskatego-
rie«, das hauptsidchlich mit diesem Begriff — der Wissenskategorie — als
Anleitung der Perspektive und Methodologie arbeitet. Vgl. http://www.
geschlecht-als-wissenskategorie.de, 13.07.2006.

267

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

chen Schicht — des Biirgertums —, die sich selbst als Trigerschicht der
veridnderten Gesellschaft etabliert wie stilisiert. Zweitens dient der Kul-
turbegriff dazu, — unter anderem bestchende — gesellschafiliche Wissens-
bestéinde in spezifischer Weise zu organisieren, um drittens so das kol-
lektive wie individuelle Verhalten zum Zweck einer konsolidierenden
Vergesellschaftung anzuleiten bzw. die Gesellschaft in einer spezifisch
vorgestellten Weise zu gestalten und zusammenzubinden (vgl. Bollen-
beck 1994: 158f).

Bollenbeck hat an umfangreichem, konkretem Material plausibel
aufgezeigt, wie produktiv der moderne Kulturbegriff fiir die Herstellung
und Stabilisierung der Identitiit des Biirgertums gewirkt hat, das als so-
ziale Trigerschicht fiir die Verbreitung und Etablierung des spezifisch
deutschen Selbstverstindnisses gesorgt hat (vgl. Bollenbeck 1994:
158f). Noch vor der staatlichen Einigung im letzten Drittel des 19. Jahr-
hunderts sorgte das Biirgertum mittels gemeinsamen Wertvorstellungen,
beruflichen Laufbahnstrategien, gesellschaftlichen Aktivititen und mit-
hilfe der Konzeption einer einheitlichen deutschen »Kulturnation« (ebd.:
192) dafiir, dass aus dem regional und kleinstaatlich =zersplitterten
Deutschland eine die verschiedenen »Lander« verbindende soziale Ge-
meinschaft sowie ecine vereinte gesellschaftliche Struktur entstehen
konnte. Bollenbeck hat zudem nachgezeichnet, wie sehr dieser Erfolg
einer einheitlichen deutschen Gesellschaftskonstruktion auf dem Ver-
stindnis, der sozialen Praxis und der gesellschaftlichen Strukturierung
als whiirgerliche« Gesellschaft basierte, die allerdings im Verlauf der
Geschichte des spiten 19. und vor allem des 20. Jahrhunderts wieder
verloren ging.

Im Anschluss an diese diskursive Funktionsbeschreibung von »Kul-
tur« als schichtspezifische Identititsstiftung ist Bollenbeck soweit zu
folgen, dass der Kulturbegriff am Ende des 20. Jahrhunderts tatsichlich
keine explizit und spezifisch »biirgerliche« Schicht mehr formiert.
Allerdings hat sich die Funktion selbst weder vom Kulturbegriff gelost,
noch sich grundsitzlich verloren: Im Blick auf die Volkskunde am Ende
des 20, Jahrhunderts lift sich die Deutung wagen, dass sich die Funk-
tion des Kulturbegriffs, die ihn portierende Trigerschicht zu stabilisie-
ren, jetzt unter den Institutionen der gesellschaftlichen Selbstkonzeption
manifestiert. In Form und Etikettierung als »Kultwrwissenschafic si-
chern zu dieser Zeit verschiedene wissenschaftliche Disziplinen — unter
anderem die Volkskunde — ifire institutionelie Identitdt.

Neben dieser institutionellen Identititssicherung dient der Kulturbe-
ariff zweitens — wie bereits erwiihnt — der ordnenden Organisation be-
stechender Wissensbestinde (vgl. Bollenbeck 1994: 208). Bollenbeck
zeigt in seiner Studie, wie »Kultur« anhand der inhaltlichen Bedeu-

268

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL

tungsoffenheit und den flexiblen Anschlussmdéglichkeiten einen homo-
genisierenden Druck auf die unterschiedlichen Felder der Wissenschaft,
Kunst und der politischen Ideologien ausiibt. Im Feld der Wissenschaft,
auf das sich die gedanklichen Bemithungen der hier prisentierten Arbeit
konzentrieren, brachte der Ausbau der Universititen — vor allem im Ver-
lauf des spiten 20. Jahrhunderts — eine Vervielfiltigung des Wissens mit
sich, die zu einer Uniibersichtlichkeit mit konsequenter wissenschaftli-
chen Arbeitsteilung und Spezialisierung fiihrte, die nicht mehr von einer
einzigen Person — noch von einer einzigen Gesellschaftsschicht bzw. In-
stitution — {berblickt, reprisentiert oder normiert werden kann. In die-
sem Zusammenhang ibernimmt der Kulturbegriff die Funktion der Pro-
duktion, Organisation und der auf die gemeinsame Ordnung der Gesell-
schaft ausgerichteten Bundelung von Wissen. Am Ende des 20. Jahr-
hunderts besteht diese Aufgabe wesentlich darin, die komplex und un-
tibersichtlich gewordene Wirklichkeit in einer verstindlichen Weise zu
systematisieren und zu formulieren. »Kultur« in seiner denominativ of-
fen und reflexiv gehaltenen Definition funktioniert dabei als methodisch
und disziplindr vielfiltiges Instrument, die Wirklichkeit der Subjekte,
der geschichtlichen Prozesse, der gesellschaftlichen Strukturen und Ef-
fekte zu beschreiben, zu analysieren sowie kritisch zu tiberdenken.

Die Volkskunde reiht sich hier mit ihrer Bestimmung von »Kultur«
als Relationierungsformel in die Reihe der »Kulturwissenschaften« ein,
die in Form von immer wieder neu prisentierten, »exemplarischen« For-
schungen vorstellbar und plausibel werden lassen, wie ein gesellschaftli-
ches Kollektiv sowie dessen zukunftsfihige Stabilisierung entstehen
kénnen. Diese am Ende des 20. Jahrhunderts giingige Formierung von
»Kultur« ermdglicht — als deren spezifisches gesellschaftliches Potential
— das Verschmelzen der Visionen vom modernen Individuum als sich
selbst vervollkommnendes Subjekt (vgl. Bollenbeck 1994: 150) mit den
spitmodernen Strukturbedingungen und Anforderungen an ein selbst-
verantwortliches, sich im lebenslangen Lernprozess befindliches Indivi-
duum, das sich in einer zunchmend komplexer werdenden »Wissensge-
sellschaft« orientieren und zurechtfinden muss.

Der volkskundliche Anspruch, anhand des Kulturbegriffs eine reali-
titsadiquate Beschreibung sowie eine orientierungsfihige Ordnung der
Gesellschaft bereitzustellen, fligt konsequent die moderne Funktion von
»Kultur« als »Sortiermaschine« des Wissens mit dem verdnderten ge-
sellschaftlichen Kontext der spiten Moderne zusammen.

Bollenbeck ist in diesem Zusammenhang zu folgen, wenn er sagt,
dass sich die spezifische Gestalt, nach der die (deutsche) Gesellschaft im
Verlauf der Moderne geformt werden sollte — und auch geformt wurde

, am Ende des 20. Jahrhunderts ihre fritheren modernen Konturen ver-

269

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

loren hat: An die Stelle eines gemeinsamen »Kulturvolks« unter hege-
monialer Leitung des »Bildungsbiirgertums« (vgl. ebd.: 203) tritt in der
spiten Moderne eine duBerst diversifizierte und differenzierte Gesell-
schaftsstruktur. Die Leitfunktion iibernehmen in diesem Kontext nicht
mehr das Biirgertum sondern die »Kulturwissenschaften«, die in gegen-
seitiger disziplinirer wie institutioneller Konkurrenz Entwiirfe von »Ge-
sellschaft« prisentieren, die — als dritte Funktion von »Kultur« — in nor-
mativer Absicht den weiteren Prozess der Vergesellschaftung orientieren
und anfiihren sollen.

Kulturwissenschaft als Wissenschaft dieser Gesellschaft

Cornelia Klinger verkniipft die funktionale Qualitit bzw. Zurichtung des
Kulturbegriffs, wie sie soeben vorgetragen wurde, mit der spezifischen
Diagnose der gesellschaftlichen Situation(en), in der (denen) der Kultur-
begrift jeweils seine besondere Manifestation erlebt:

»[U]nd ich wiirde so weit gehen zu behaupten, dass fiir alle drei Jahrhundert-
wenden und ihre cultural turns gilt, dass sie (1) eine Reaktion darstellen und
(2) dass der Begriff der Kultur jeweils auf eine Situation der Enttraditionalisie-
rung, der Rationalisierung, der Universalisierung und Erweiterung reagiert
oder — um es mit seinem aktuellen Schlagwort und das heiit mit Blick auf den
cultural turn der Gegenwart zu sagen — auf eine Situation der Globalisierung.«
(Klinger 2002: 761)

Klingers historisch-gesellschaftliche Einordnung und Begriindung der
modernen Funktionalitit von »Kultur«, ldft sich mit dem von Funtowicz
und Ravetz entworfenen Modell der »post-normal science« (vgl. Funto-
wicz/Ravetz 2005) auch auf einer wissenschaftstheoretischen Ebene fas-
sen:

»In response to the challenges of policy issues of risk and the environment, a
new type of science — »post-normalc — is emerging. This is analysed in contrast
to traditional problem-solving strategies. including core science, applied sci-
ence, and professional consultancy. We use the two attributes of systems un-
certainties and decision stakes fo distinguish among these. Post-normal science
is appropriate when either attribute is high; then the traditional methodologies
are ineffective. In those circumstances, the quality assurance of seientific in-
puts to the policy process requires an extended peer community¢, consisting
of all those with a stake in the dialogue on the issue. Post-normal science can
provide a path to the democratization of science, and also a response to the
current tendencies to post-modernity.« (Funtowicz/Ravetz 2005: 365)

270

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL

Das Spezifische der »post-normalen« Wissenschaft liegt zum einen in
deren Methodologie, die einen systemischen, synthetischen und huma-
nistisch orientierten Ansatz vertritt (ebd.). Zum anderen bestimmt sich
die spezifische Qualitit dieser Wissenschaftsform daraus, dass sie im
Gegensatz zu angewandter Forschung oder wissenschaftlicher Beratung
durch gesellschaftlich relevante Themensetzungen motiviert wird (ebd.:
367). Die gesellschaftliche Relevanz der Forschungsthemen imprigniert
das post-normale wissenschaftliche Wissen mit einer politischen Quali-
tit, die in der Verwischung klarer Unterscheidungen zwischen Fakten
und Interpretationen liegt:

»The traditional fact/value distinction has not merely been inverted; in post-
normal science the two categories cannot be realistically separated. The uncer-
tainties go beyond those of the systems, to include ethics as well. All policy
issues of risk and the environment involve new forms of equity, which had
previously been considered »externalities< to the real business of the scientific-
technical enterprise, that is the production and consumption of commodities.
These new policy issues involve the welfare of new stakeholders, such as fu-
ture generations, other species, and the planetary environment as a whole.«
(ebd.: 380)

Auch Jiirgen Mittelstrall bestimmt die zeitgendssische Qualitit geistes-
und sozialwissenschaftlichen Wissens aufgrund der Korrespondenz von
Wissen und aktuellen Problemlagen:

»Probleme, z.B. Umweltprobleme, tun der Wissenschaft immer weniger den
Gefallen, sich selbst disziplinir zu definieren. Sie wachsen tiber die Theorie-
und Forschungsformen der Disziplinen hinaus, werden transdisziplinir. Trans-
disziplinidre Problemstellungen erfordern daher auch transdisziplinire For-
schungswege. Die fithren (1) Giber das disziplindre Wissen — wissenschaftliche
Transdisziplinaritdt kann wissenschaftliche Disziplinaritit nicht ersetzen —;
aber sie fithren eben auch (2) iiber das disziplindre Wissen und die disziplini-
ren Gewohnheiten der Wissensbildung (in Theorie- und Forschungsform) hi-
naus. Das gilt tibrigens keineswegs nur fiir Standardbeispiele wie die Umwelt-
forschung oder die Energieforschung.« (Mittelstrall 1998, 107f)

Deshalb ist Mittelstrall der Meinung, dass »die Rede von den Geistes-
wissenschaften eine Ordnung vortiusche, die es schon lingst nicht mehr
gebe. Das Wissenschaftssystem sei dynamisch und offen und gerade an
den Rindern produktiv. Ein Bestehen auf alten disziplindren Grenzen sei
cher fortschrittshemmend, ein falscher Konservativismus.« (Vorwort
von F.W. Busch zu Mittelstral3, in Mittelstraf} 1989)

27

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Diesen mit Funtowicz und Ravetz bzw. Mittelstrali vorgetragenen
Ansatz — sowie die darin erstellte Diagnose — teilen auch die AutorInnen
um Michael Gibbons und Helga Nowotny (vgl. Gibbons et al. 1994).
Das AutorInnenkollektiv vertritt die These einer neuen Arf der Wissens-
produktion und des gesellschaftlichen Kommunikationsmodus, die das
universitir-wissenschaftliche Monopol des autorisierten Wissen Schaf-
fens sprengt und in Form von »transdiszipliniren«, durch unterschiedli-
che Wissensinstanzen und Interessensvertreterlnnen gemeinsam ausge-
handelten Wissensbestinden organisiert bzw. zur konkreten gesell-
schaftlichen Anwendung bringt. Die Autorlnnen sprechen im Unter-
schied zu Funtowicz und Ravetz nicht von post-normaler Wissenschaft,
sondern kurz (und lapidar) vom »mode 2« zeitgendssischer Wissenspro-
duktion (vgl. Gibbons et al. 1994; Nowotny 1999).”

Trotz unterschiedlicher Begriffsbildungen — »post-normale« oder
»transdisziplindre« Wissenschaft bzw. Wissen im »mode 2« — treffen
sich alle drei Entwiirfe in ithrer Charakterisierung einer Wissenschaft, die
in ithrer Wissensproduktion grundsitzlich auf die spezifischen Anforde-
rungen und infrastrukturellen Gegebenheiten ihrer zeitgendssischen Ge-
sellschaftsform bezogen ist. Die Konstitution ihrer Gegenstinde be-
stimmt sich aus dem Fokus der Wissenschaften auf konkrete, aktuelle
gesellschaftliche Problemlagen. Und entsprechend qualifiziert sich die-
ses generierte Wissen sowie seine institutionellen TrigerInnen durch
seine — bzw. ihre — iiberdiszipliniire, thematisch bestimmte, verschiedene
Interessen verbindende Substanz.

Die Volkskunde reprisentiert in ihrer Selbstformierung als »Kultur-
wissenschaft« einen solchen Fall der Wissensproduktion, die unter den
Vorzeichen der selbst konstatierten gesellschaftlichen »Krise« das Ziel
einer idealiter vorgestellten Gesellschaftsordnung verfolgt. Der Kultur-
begriff wird vor diesem Horizont als Lésung der gesellschaftlichen Kri-
sensituation prisentiert; kulturwissenschaftliches Wissen qualifiziert
sich konsequent als reaktives Ldsungswissen auf selbst erzeugte Pro-
bleme,

Bollenbecks dreifache Differenzierung der sozialen Funktionalitit,
die dem modernen Kulturbegriff eigen ist, spiegelt sich konsequent am
Ende des 20. Jahrhunderts — in der spiiten Moderne — in der dreidimen-
sionalen »transdisziplindren« — oder auch wissenschaftlich »post-
normalen« — Funktionalisierung von »Kultur«, die auch die Volkskunde

3 Gibbons, Nowotny et al. sind nicht die einzigen — wenn auch momentan
wahrscheinlich die prominentesten — DenkerInnen einer neuen Form und
Produktionsweise des Wissens am Ende des 20. bzw. beginnenden 21.
Jahrhunderts. Ausblicke und neue theoretische Entwicklungen skizzieren
sowohl Maasen (1999: 50fT) als auch Weingart (2003: 127f1).

272

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL

als typischer Fall fiir ihre Zeit und Gesellschaft vornimmt. Der Begriff
dient der und erméglicht die normativ intendierte, gesellschaftlich orga-
nisierende Herstellung von Wissen, die gleichzeitig zur fachlichen
Selbstprofilierung und -positionierung als Kulturwissenschaft beitrdgt.
Damit zeichnet sich auch das wvolkskundlich-kulturwissenschattliche
Wissen durch diejenige Qualitit aus, die Nassehi fiir das soziologische
Wissen bzw. dessen tragende Institution der akademisch installierten
Soziologie beschrieben hat:

»Zum anderen [...] hat der historische Begriff der Gesellschaft per se jenen
Zukunfisindex getragen, der die Ldsung grundlegender Probleme werspricht,
der Anspriiche ermoglicht, die nur in einer Zukunft erfiillt werden konnen, der
die Gestaltung einer noch nicht existenten Welt verlangt und der Sprecher
inauguriert, die immer fiir eine Zukunft sprechen. Es ist dies eine »Theodizee
der Zukunftc. Das gilt auch nach den grofien Zukunftsentwiirfen und Utopien —
es ist dies gewissermalien der energetische Unterbau dessen, was eine Gesell-
schaft ermdglicht, deren entscheidendes Bezugsproblem in der Bindung und
Integration von Motiven einer collectivity liegt, deren Erscheinungsform vor
allem eine politische Erscheinungsform ist.« (Nassehi 2006: 383; Hervor-
hebungen 1.0.)

Diese politische Qualitit des Wissens transformiert sich letztlich zu
einer grundsitzlichen Politik des Wissens: Im institutionellen Konkur-
renz- und inhaltlichen Verhandlungsfeld spiter moderner Gesellschaften
konstituieren die gesellschaftliche Selbstdeutung und die gleichzeitige
institutionelle Identitdtssicherung das im genuinen Bezug zur Gesell-
schaft hergestellte Wissen. Der »Gegenstand« (Foucault 1997: 61fY) jeg-
licher sozial- und kulturwissenschaftlicher Wissensproduktion stellt vor
diesem Horizont die Gesellschaft in ihrer (richtigen) Ordnung dar.

Diese am Ende des 20. Jahrhunderts typische — im Diskurs herge-
stellte sowie verborgene — Funktion der reflexiven Selbstbeschreibung
und normativen Gesellschaftsmodellierung zusammenfassend gilt kon-
sequent — unter anderen — fiir die »Volkskunde« als »Kulturwissen-
schaft« das Gleiche wie fiir die »Soziologie« als »Gesellschaftswissen-
schaft«

»Die Soziologie als eigenstindige Denkform ist erst entstanden, als sich die
Welt als gesellschaftlicher Horizont darstellte, als die Ordnung der Welt als
soziale Ordnung erschien und die Idee des individuellen Menschen als des
Subjekts der Welt einer merkwiirdigen Dekonstruktion unterzogen wurde:
Zwar galt und gilt selbstverstindlich der Mensch als das Subjekt der Welt,
aber als ein vergesellschafietes Subjekt, was seinen Subjekistatus unbemerkt

273

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

korrumpiert — wnbemerkt, das ist das eigentliche Thema dieses Buches.«
(Nassehi 2006: 16; Hervorhebungen 1.0.)

Die Volkskunde als Beispiel

Die Volkskunde ldfit sich im soeben explizierten Sinn als Fall — oder gar
als Prototyp — einer universitiren Institution im konkurrierenden Wis-
senschaftsfeld interpretieren. Sie zeigt sich aus diesem Blickwinkel als
eine soziale Wissensinstitution in Form post-normaler, transdisziplinirer
Wissenschaft, die darauf ausgerichtet ist, das Geschiift der Selbstbe-
schreibung und -deutung der eigenen Gesellschaft zu verrichten.

Gleichzeitig stellt sich aber auch die Frage: Was ist spezifisch am
Fall der Volkskunde? Gerade im Hinblick auf die vergleichbare Situa-
tion, in der sich die benachbarten Ficher — bzw. die anderen, nicht-
wissenschaftlichen Wissensinstitutionen — befinden, bleibt die Frage of-
fen, wie sich die Volkskunde erkennbar macht: wie sie eine eigene
Stimme in dem Konkurrenzfeld gewinnt. Die eigene »Zurichtung« der
Volkskunde als »Kulturwissenschaft« ermdglicht zwar die Spezifizie-
rung des Fachs gegeniiber allen nicht-kulturorientierten Wissenschaften.
Sie allein macht die Volkskunde aber noch nicht generell zur sichtbar
singuldren Disziplin. Wie sich das Fach innerhalb des — im Verlauf der
1990er Jahre stetig wachsenden — Kreises vieler sich als Kulturwissen-
schaften etikettierenden sowie etablierenden Institutionen zur einzigarti-
gen Deutungsinstanz profiliert, soll im Folgenden aus der Perspektive
der Volkskunde als »Beispiel« nachvollzogen werden.

Die der Volkskunde eigene »Kultur«

Die Qualitit des vollskundlichen Kulturbegriffs bestimmt in und auf-
grund seiner dreidimensionalen Relationierung die Spezifik des fachli-
chen Denkens. Anhand ihrer vielfiltigen Bestimmung von »Kultur« als
Relationierungsformel begegnet die Volkskunde den Herausforderung-
en, vor die sie sich aufgrund des Evidenz- und Autorititsverlustes von
Wissenschaft, von »Kultur« und ihrer eigenen Position innerhalb der in-
stitutionellen Gemengelage gestellt sicht. Indem sie die Dreidimensiona-
litét dieser Situation diskursiv zu den drei grundlegenden Achsen ihres
Denkraums formieren, transforimieren die Fachvertreterlnnen die He-
rausforderung vice versa zur Grundlage und zum Rahmen ihres Arbei-
tens. Sie bewegen sich damit per definitionem immer im anschluss-
fihigen Feld der zeitgendssischen Diskussionen, riskieren gleichzeitig
aber auch die fundamentale Labilitdt ihrer Aussagen. Die Art auf diese

274

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL

Ambivalenzen aus stabilisierender Anschlussfihigkeit und labiler Profi-
lierung zu reagieren — bzw. in dieser ambivalenten Weise zu agieren
spezifiziert konsequent das disziplinidre Sprechen.

Auf der Achse der Legitimation von Wissenschaft zeigt sich dies in
konkreter Weise, indem die Volkskunde sich als »Kulturwissenschaft«
das Profil einer Wissensinstitution gibt, die sich wesentlich qua gesell-
schaftspolitischer Orientierung und sozialer Parteinahme charakterisiert,
Ermdéglicht wird diese Orientierung und Solidaritit durch die integrative
Intention des Kulturbegriffs, der im Modell der differenziert integrierten
Gesellschaft die Vielen in ihrem Eigensinn zu einer gemeinsamen Kol-
lektivitit zusammenfasst. Gleichzeitig muss die Volkskunde aber im
Dienst der wissenschaftlichen Legitimation und Legitimitit deren Spiel-
regeln der »Objektivitit« einhalten. Sie erreicht dies anhand ihrer dis-
kursiven Praxis, die beiden Dimensionen von »Kultur« und »Gesell-
schaft« zu differenzieren. Mithilfe der analytischen Relatiomerungsfor-
mel »Kulturg, die die »Gesellschaft« zu ithrem in das und im Wissen
projizierten Gegenstand macht, profiliert die Volkskunde ihr spezifi-
sches Angebot, das sie der Gesellschaft unterbreitet: Sie offeriert in threr
Deutung gesellschafilicher Realitit ein Orientierungsinstrument, das sie
(implizit) nach den Maligaben gestaltet, die Mittelstrall als unabdingbare
Notwendigkeit fiir die zukiinftige Formierung der Geisteswissenschaften
definiert hat:

»Wir leben in einer Kultur, [...]. die jedoch in ihrer Rationalitétsstruktur (und
damit sind keineswegs nur die naturwissenschaftlich-technischen und tkono-
mischen Strukturen gemeint) in erster Linie auf die argumentative und kons-
fruktive Kraft des Denkens angewiesen ist. Von deren Rolle die Geisteswis-
senschaften zugunsten allein bewahrender und erziihlender Funktionen auszu-
nehmen, wiire nicht nur fiir die Geisteswissenschafien héchst abtriiglich — sie
fielen endgiiltig dem wissenschaftsideologischen Fluch Snows zum Opfer —,
sondern auch fiir unsere Kultur selbst. Diese verlore ein Organ, das nicht nur
zeigt, in Geschichten zeigt, wie es sein kénnte, sondern auch sag?, begriindet
sagt, wie es ist und wie es sein sollte. Um das zu leisten, miissen die Geistes-
wissenschaften nicht nur Sensibilisierungsgeschichten, Bewahrungsgeschich-
ten und Orientierungsgeschichten erzihlen kénnen; sie miissen auch selbst
deuten, erklaren, argumentieren und konstruieren kénnen. Neben die gewiss
berechtigte Aufgabe, im Bewusstsein zu halten, zu vergegenwiirtigen, was
war, hat die Aufgabe zu treten, kritisch zu bedenken, was ist, und vorauszu-
denken, ins Auge zu fassen, was sein wird und sein soll. Im Nachdenken und
Vorausdenken konnte die eigentliche Kraft der Geisteswissenschaften liegen.«
(Mittelstrall 1989: 14f; Hervorhebungen i.0.)

275

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Die Volkskunde zeigt sich als »Kulturwissenschaft« in diesem von
Mittelstrafl angesprochenen doppelten Sinn und entspricht damit der
ambivalenten Forderung von allgemein wissenschaftlicher Legitimitét
bei gleichzeitiger fachindividueller Gestalt: In ihrer — historisch wie
zeitgendssisch ausgerichteten — Konzentration auf das »Alltigliche«
(vgl. Hauser), »Selbstverstindliche« (vgl. Késtlin) und »Banale« (vgl.
Scharfe) leistet das Fach gleichzeitig die Sensibilisierung fiir das, was
einmal als »normal« und scheinbar allgemein giiltig etabliert wurde so-
wie das Fach deutet, erkldrt, argumentiert und konstruiert, warum und
wie es auch anders sein kdnnte. Damit gelingt die innere Verkniipfung
von traditionellen Fachbestinden, die sich durch ihre gleichzeitig wis-
senschaftliche wie gesellschaftliche Perspektive nach »unten« auszeich-
nen (vgl. Bausinger 1971: Bausinger/Jeggle/Korft/Scharfe 1978; Greve-
rus 1978; Gerndt 1981; Kaschuba 1999). Diese als Stirke der Disziplin
portierte Qualitiit erreicht gleichzeitig den Anschluss an die zeitgendssi-
schen Strukturen einer immer stirker demokratisierten Gesellschaft, die
eine grofere und breitere soziale Mitbestimmung sowie als deren Kehr-
seite auch eine stirkere Nachfrage der Gesellschaftsmitglieder nach
Orientierung mit sich bringt.

Die Volkskunde begegnet so der — ebenfalls traditionellen — Kritik
(vgl. Maus 1946/47) und Selbstkritik (vgl. Abschied vom Volksleben
1970; Falkensteiner Protokolle 1971), sowohl an gesellschaftlicher Re-
levanz als auch an Wissenschaftlichkeit zu mangeln. Anhand ihrer qua
»Kultur« hergestellten Dekonstruktionen, Rekonstruktionen und pros-
pektiven Konstruktionen von Gesellschaft antwortet das Fach in einer
ihr spezifischen Form auf die aktuelle Situation: In einer moralischen
Selbstprofilierung konstituiert die Volkskunde sich — und gleichzeitig
auch ihre Institution der Wissenschaft — als autoritative Wissensinstanz,
die gesellschaftspolitisch und wissenschaftlich mit dem von ihr herge-
stellten »kulturwissenschaftlichen« Wissen auf die »Krise« der gesell-
schaftlichen Selbstdeutung sowie die damit einhergehende Infragestel-
lung der dafiir institutionalisierten Wissensinstanzen reagiert,

Mit der eigenen singuldren Fachprofilierung ist — als zweite Achse
des Diskursraums — die Prekaritiit der Selbstpositionierung verbunden:
Innerhalb unterschiedlicher Fiicher und Institutionen, die sich als »Kul-
turwissenschaften« verstehen, muss und will sich die Volkskunde als die
eine Kulturwissenschaft bestimmen. Um mit dieser Selbstdefinition und
-verortung bestehen zu kénnen, verschrinkt das Fach sein Profil einer
»verstehenden« Orientierungsinstanz (Roth, Rémhild, Kramer) mit sei-
ner Kompetenz der doppelten Selbstreflexivitit: Das analytische Aus-
leuchten und empathisch qualifizierte Verstehen von subjektiv erlebtem
Sein innerhalb einer komplexen und von Macht durchdrungenen Gesell-

276

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL

schaft ist gekoppelt an die Reflexion jeder gesellschaftlichen Stellung,
Diese Reflexion beinhaltet konsequent auch den kritischen Einbezug der
epistemologischen und politischen Position der Wissenschaft, im spe-
ziellen also auch der volkskundlichen Kulturwissenschaft.

Der volkskundliche Kulturbegriff, der sich grundsitzlich durch seine
Qualitit auszeichnet, Relationen herzustellen, erméglicht so gleichzeitig
mit jeder kulturwissenschaftlichen Analyse die erkenntnistheoretische
Selbstreflexion sowie die wissenschafiskritische Selbstevaluation, wo-
durch sich das Fach kontinuierlich und konstant moralisch selbst posi-
tioniert: Die Volkskunde spezifiziert sich als Fach, das der Gesellschaft
anhand ihres Wissens eine »aufgeklirte« Neuausrichtung (Bausinger,
Kaschuba, Lipp) ermdglicht und damit platziert sie sich konsequent als
prima inter pares — als Singulire unter Ahnlichen — im (kultur-)wissen-
schaftlichen Konkurrenzfeld.

Die dritte Achse des volkskundlichen Diskursfelds, die mit den bei-
den anderen Achsen den fachlichen Diskursraum umschliefit, und diesen
zum spezifisch formierten Denkraum abschlief3t, ist mit der Problematik
des Evidenz- sowie Autorititsverlusts von »Kultur« befasst. Diesem
doppelten Verlust entspricht die Doppelung der allgemeinen modernen
Begriffskonstitution von »Kultur« aus entgrenzter, inhaltlicher Breite
und grundsitzlich reflexiver Ausrichtung — wie sie mit Hartmut Bohme
bereits frither zitiert wurde: »Kultur« umfasst gleichzeitig die Herstel-
lung von inhaltlichem Welt- und von reflexivem Deutungswissen.

Die Volkskunde reagiert mit ihrer Konzeption des Kulturbegriffs als
Formel — wiederum in fachlich spezifischer Weise — auf die Problematik
der Entgrenzung und der Heterogenitit des Begriffs: Indem die Volks-
kundlerlnnen »Kultur« als relationierendes Instrument profilieren, ver-
binden sie die beiden definitorischen Aspekte des Begriffs: Die Relatio-
nierungsformel erzeugt so weiterhin das breite, heterogen strukturierte
inhaltliche Wissen tiber die gesellschaftliche Realitit, und ordnet es
gleichzeitig, indem sie die unterschiedlichen Dimensionen des Mensch-
seins in ihren sozialen, historischen und physischen Bedingtheiten refle-
xiv miteinander vernetzt.

Zudem qualifiziert die Volkskunde dieses durch die Relationierungs-
formel analytisch geordnete Wissen als »Orientierungswissen«, unter
dem Jiirgen Mittelstrall ein Wissen versteht, das »regulative funktioniert
(Mittelstrall 1989: 31). »Regulativ« meint hier die Herstellung von Wis-
sen sowohl in der Form sprachlich fixierter »Erfahrungen« als auch in
der Form von normativen »Maximen« (ebd.), das darauf ausgerichtet ist,
anhand des Wissens »geeignete, gemeint ist immer: begriindete, Orien-
tierungen« zu verschaffen (ebd.). Die Volkskunde erreicht ebendiese
Qualitit ihres »kulturwissenschaftlichen« Wissens mittels »Kultur« als

277

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Relationierungsformel, die kein inhaltliches Wissen fixiert und vermit-
telt, sondern (vor allem) ein Kénnen — das des in Verhiltnisse Setzens
ermdglicht (vgl. Mittelstra3 1998: 15f; Stehr 2005: 118). Sowohl die Er-
fahrungen, Wahrnehmungen, Interessen und strukturellen Grundlagen
der Menschen in ihrem gesellschaftlichen sowie historischen Umfeld als
auch die Norm einer gemeinsam zu erreichenden Gesellschaft nimmt der
volkskundliche Kulturbegriff auf und setzt alle diese Teile unter dem
Ideal einer differenzierten gesellschaftlichen Integration wieder zu einer
sinnvollen Ordnung zusammen. Diese Potenz des Kulturbegriffs konso-
lidiert das volkskundlich-kulturwissenschaftliche Wissen in seiner ge-
sellschaftlichen Funktion, die erfahrungsgemil (individuell wie kollek-
tiv bzw. gegenwartsbezogen wie historisch) unbegriindbaren und unver-
stindlichen gesellschaftlichen Zustinde anhand einer definitorisch kom-
plexen, unbewussten und undurchsichtigen diskursiven Konstruktion
sinnvoll zu begrinden, und dadurch aushaltbar wie handhabbar zu ma-
chen. Die volkskundlich-kulturwissenschaftliche Relationierungsformel
ermdglicht in dieser Form eine Orientierung, die es erlaubt, die Grenzen
wissenschaftlicher Wissenspotenz zu iiberschreiten (oder zumindest aus-
zudehnen), indem sie ganz unterschiedliches Wissen zu einem vernetz-
ten, vereinten Wissensbestand zusammenbindet.

Orientierung anzubieten, die das Individuum »bildet«, versucht die
Volkskunde nicht nur tiber ihre »kulturwissenschaftliche« Wissensquali-
fizierung sondern ebenso tiber ihre Publikumsausrichtung. Das »kultur-
wissenschaftliche« Wissen, das die Disziplin tiber ihre Relationierungs-
formel generiert, beinhaltet die volle Ubergabe des Wissens der Kultur-
wissenschaft an ihre RezipientInnen, das heif3t, »Kultur« im volkskund-
lichen Sinn ermdglicht den Wissenstransfer von inhaltlichem und kogni-
tivem Wissen (hier: der Kompetenz der reflexiven Vernetzung), der auf-
grund seiner zweifachen Qualitit zu einem erhéhten Kompetenzerwerb
der LeserInnen fiihren kann (vgl. Stehr 2005: 120). Das Subjekt steht so
als »zu bildendes« wie auch als »zu analysierendes« im Blickfeld des
Faches. Der relationierende Kulturbegriff charakterisiert sich in dieser
Hinsicht als — praktische und gesellschaftlich praxisorientierte — Reak-
tion auf die irritierende Erfahrung der zunechmenden, sich (unter ande-
rem global) ausweitenden und immer chaotischer erscheinenden, kom-
plexen Realitit (vgl. Nassehi 2006: 383).

Die Volkskunde begegnet dementsprechend dem Evidenzverlust der
gesellschaftlichen Beschreibungs- und Erklirungsmodelle durch die mo-
ralisch-normative Qualifizierung ihres Wissens, das seine Qualitit auf-
grund der fachlich spezifischen Zurichtung von »Kultur« als wissen-
schaftlich wie politisch relationerende Formel erhilt: Das als »kultur-
wissenschaftlich« autorisierte Wissen iiber die gesellschaftliche Realitit

278

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL

enthilt durch seine innere Verschriinktheit unterschiedlicher Dimensio-
nen den Anspruch auf die Wahrheit iiber das richtige gesellschafiliche
Sein; und zwar dasjenige des Kollektivs wie auch dasjenige des Indivi-
duums. Was Mittelstral im Allgemeinen als Potential und Potenz der
Geisteswissenschaften proklamiert, reklamiert die Volkskunde als mora-
lische Qualitit und Kompetenz fiir sich speziell: sowohl » Auskunft [zu]
gegeben iiber das Woher und das Wohin« (ebd.: 18) als auch erklirende
Verstehensansiitze zu entwickeln tiber das Wie und das Warum.

Fachliche Spezifizierung
durch moralische Selbstqualifizierung

Die im Diskurs tragende Spezifik, die die Volkskunde zum Beispiel —
und nicht nur zum prototypischen Fall — innerhalb dieser konkurrenz-
und identititsbestimmten Situation am Ende des 20. Jahrhunderts macht,
liegt aber nicht in den einzelnen, oben dargestellten Strategien sondern
wiederum in deren innerer Vernetzung: Die Volkskunde schafft eme
dreidimensionale moralische Selbstqualifizierung, indem sich das fach-
liche Wissen, das fachliche Profil und die fachliche Position immer
gegenseitig — auch moralisch — imprignieren.

Der Zugang qua Subjekt beinhaltet fiir das volkskundlich-kultur-
wissenschaftliche Arbeiten, dass der Mensch als analytischer Fixpunkt
ins Zentrum jeder Forschung gestellt wird. Vor dem in den fachlichen
Beitrigen immer wieder zitierten Horizont der Aufklirung und der all-
gemein gilltigen Menschenrechte werden unter dieser subjektorientierten
Perspektive simtliche Dimensionen ausgeleuchtet, die fiir einen sozialen
Zusammenhang und fiir die darin agierenden Menschen relevant sind.
Das tertium comparationis fiir die kritische Interpretation dieser kom-
plexen und oft widerspriichlichen Wirklichkeit bildet das normativ in-
tendierte Gesellschaftsideal einer differenziert integrierten Gemein-
schaft. In eine kurze Formel gefasst heilit das: Vom Menschen her ent-
wickelt sich jede volkskundliche Fragestellung und auf die Gesellschaft
hin zielt die Relevanz jeglichen whkulturwissenschafilich« prdsentierten
Wissens.

Es verbinden sich so im Wissen selbst die Dimensionen der wissen-
schaftlichen Analyse und Komplexititsdurchdringung sowie die mora-
lisch-normative Qualitit der individuellen Selbstverbesserung, der fach-
lichen Parteinahme fiir die Vielen und deren Eigensinn sowie der ge-
meinsam anzustrebenden Verbesserung der Gesellschaft zugunsten Al-
ler: Volkskundlich-kulturwissenschaftliches Wissen definiert sich kon-
sequent als gleichzeitig reflexiv-analytisches und moralisch-normatives
Wissen. In dieser spezifischen Doppelqualifizierung ihres Wissens un-

279

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

terscheidet sich die Disziplin von ihren Nachbarfichermn. Ziel und Inten-
tion der Volkskunde stellt nicht die auf das System bezogene Theoreti-
sierung der Gesellschaft dar; theoretisiert wird im Fach im Sinne einer
nach wissenschaftlichen Regeln systematisierten Beschreibung der be-
stechenden Komplexitit zugunsten einer verbessernden Modifizierung
der Gesellschaft, was qua Kultur als Relationierungsformel erreicht
wird.

Mit dieser Art der Wissensgenerierung iiber die komplexe gesell-
schaftliche Realitit bestimmt die Volkskunde gleichzeitig ihr eigenes
Profil und ihre Position: Einerseits bleibt die »kulturwissenschaftliche«
Forschung in ihrer Ausrichtung auf die komplexe und sich wandelnde
Wirklichkeit unabschliefibar, da jene immer wieder neu nachzuvollzie-
hen und in analytischer Transparenz dem Verstehen zuzufiihren ist. Im
gleichen Zug sichert das Fach so seine eigene Position — als fir die Zu-
kunft der Gesellschaft notwendige Wissensinstitution — und konturiert
sein flexibles — weil wandelbares — Profil.

Andererseits fungieren die immer wieder neu beschriebenen, ganz
genau, im konkreten, alltiglichen, subjektiven Vollzug dokumentierten
Praktiken, Handlungsrdume, Sinnwelten, Chancen und Hindernisse in
Form von immer wieder neu hergestellten Folien fiir die Modifizierung
der Gesellschaft, womit sich die Volkskunde als moralisch-normative
Instanz profiliert und positioniert, die das Geschift der — flir alle ver-
bindlichen — Gesellschaftsverbesserung als ihre grundsitzliche Legiti-
mierung und ihren sozialen Auftrag versteht.

In dieser Weise verbinden die VolkskundlerInnen den gesellschafts-
politischen Charakter ihres Wissens mit der wissenschaftspolitischen
Herausforderung, vor die sie sich konstant gestellt sehen: Das volks-
kundlich-kulturwissenschaftliche Wissen beinhaltet sowohl die analy-
tisch-reflexive Ausrichtung einer wissenschaftlichen Disziplin als auch
die fachliche Profilierung und Positionierung einer gesellschaftlich
orientierenden, das heilit moralisch-normativen Institution. Das volks-
kundlich-kulturwissenschaftliche Wissen liefert so kontinuierlich den
positiven Nachweis — bzw. den Beweis — der fachlichen Qualitit und
Kompetenz.

Die dreidimensionale moralische Selbstqualifizierung der Volkskun-
de funktioniert aufgrund ihrer Einarbeitung in die diskursive Praxis des
Faches: Die drei Dimensionen moralischer Qualitit entsprechen den drei
diskursiven Achsen volkskundlichen Denkens und Arbeitens. Jene fung-
ieren konsequent als »starke« Instrumente (Sarasin 2001) bei der wis-
senschaftlichen, gesellschaftlichen und epistemischen Spezifizierung der
Volkskunde in deren Konkurrenz zu den anderen Institutionen der Ge-
sellschaftsbeschreibung,

280

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL

Mit seiner spéttischen Bestimmung der Volkskunde als »Wissen-
schaft vom ganz Kleinen, die so gern tiber das grofie Ganze reden wiir-
de«, hat Richard Kdmmerling intuitiv die doppelte Gestalt der Disziplin
— als Fall und als Beispiel — auf den Punkt gebracht: Der volkskundlich
formierte Kulturbegriff erlaubt es, das fiir die Gesellschaft notwendige
Wissen zu generieren und genau dadurch die fachliche Kompetenz als
gesellschaftliche Autoritit zu demonstrieren. Dadurch stellt die Volks-
kunde der Gesellschaft mit ihrem Kulturbegriff eine wissenschaftliche
Denkmatrix zur Verfligung, die gerade im Blick auf das ganz Kleine des
subjektiv erfahrenen Alltags tiber das groBe Ganze der sozial verbinden-
den und verbindlichen Moral redet.

Fazit und Ausblick

Am (wie immer: vorldufigen) Ende des Forschungswegs steht nach allen
vorangehenden Ausfithrungen die analytische Transparenz dessen, wie
und warum die VolkskundlerInnen am Ende des 20. Jahrhunderts mithil-
fe von »Kultur« sprechen, argumentieren, iiber die Gesellschaft nach-
denken, Claims abstecken und ihre institutionelle Existenz sichern. Da-
rin wird sichtbar, wie im westeuropiischen Kontext spiter moderner Ge-
sellschaften kulturwissenschaftliches Wissen in universitir institutiona-
lisierten Zusammenhingen hergestellt, lanciert und im Wettbewerb mit
anderen Disziplinen zum Zweck eines normativen Gesellschaftsentwurfs
platziert wird. Der im englischen sprachlich einfach zu setzende Plural
von »Moderne« — als »multiple modernities« (Eisenstadt 1999: 37)

wirkt im Deutschen stilistisch holprig: dennoch bringt gerade der Neo-
logismus »unterschiedlicher Modernen« die fiir diese Zeit charakteristi-
schen Konkurrenzen auf einen Begriff und damit auf den Punkt: Es geht
der Moderne und in der Moderne um das soziale Projekt der Selbstdeu-
tung (als Kollektiv wie auch als Individuum) und zwar in Form von viel-
fachen, um die eine Deutung und ihre Ein-Deutigkeit konkurrierenden
Interpretationsentwiirfen von gesellschaftlicher Ordnung. Der &ffentli-
che Autoritits- und Legitimititsnachweis von wissenschaftlichem Wis-
sen als eine Form dieser gesellschaftlichen Selbstdeutung wird jetzt zum
Horizont, vor dem in den Geistes- und Sozialwissenschaften am Ende
des 20. Jahrhunderts gedacht und gesprochen werden muss. Dass in die-
se Selbstreflexion der Gesellschaft nicht nur das »weiche« Material der
eigenen Selbstfindung und Selbstbestimmung einbezogen ist, sondern
die »harten« Fakten von institutioneller Existenz (und Ausstattung) zur
Debatte stehen, fiihrt zu einer inneren Verkniipfung der unterschiedli-
chen Dimensionen von wissenschaftlichem Wissen zu einer einzigen

281

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Episteme: Inhaltliche Erkenntnis, institutionelle Identitdtsprofilierung
und gesellschaftliche Orientierung schreiben sich gemeinsam in ein und
dasselbe Wissen ein.”

In eben diesem — modernen — Sinn oszilliert die Volkskunde als Kul-
turwissenschaft zwischen der Typik eines Falls und der singuliren Spe-
zifik eines Beispiels: dem grundsiitzlichen Doppelcharakter der Moderne
entsprechend, die sich in Form von Ambivalenzen und Paradoxien mani-
festiert, ist die Volkskunde beides: Fall und Beispiel; kurz, sie ist ein
Fall-Beispiel fiir die Konkurrenz der gesellschaftlichen Selbstbeschrei-
bung in der — spiten — Moderne.

Im Zusammenhang und Fokus der gesellschaftlichen Selbstbeschrei-
bung und Selbstdeutung organisiert der Kulturbegriff — auch in der spi-
ten Moderne — die Vergesellschaftung und die deutende, sozialen Sinn
herstellende Vernetzung unterschiedlichster Wissensbestinde. Georg
Bollenbeck ist an diesem Punkt nicht grundsitzlich zu widersprechen,
wenn er seine Studie zu »Kultur« als modernem Deutungsmuster damit
abschliefit, dass der Bedeutungsverlust des ersten modernen Kollektivie-
rungsmusters in Gestalt von »Bildung und Kultur« am Ende des 20.
Jahrhunderts unaufhaltsam und unwiederbringlich verschwunden ist,
Dennoch pliadiere ich auf dem Boden der hier unternommenen Studie fiir
eine modifizierende Revision von Bollenbecks Fazit im Sinne einer re-
vidierten Transformation des an Kultur orientierten Deutungsmusters:
Die mit dem anglophonen Zivilisationsbegriff verschmolzene Kultur-
semantik (vgl. Kaschuba 1995a: 291f), die den volkskundlichen Kultur-
begriff seit den 1990er Jahren wesentlich geprégt hat, bringt sowohl eine
Internationalisierung als auch einen offenen und breiten Bedeutungsge-
halt der Begrifflichkeit mit sich, die als Relationierungsformel wirksam
wird, ohne sich in der Diffusitit und Konkurrenz um den Begriff aufzu-
l6sen. Die Potenz dieses relationierend gestalteten Ordnungs- und Orien-
tierungsbegriffs liegt in der Verschiebung seiner Normativitit vom theo-
retisch-analytischen Niveau auf dasjenige der gesellschaftlichen Kon-
zeption: Nicht der Kulturbegriff an sich ist normativ definiert, sondern
das davon entworfene und zur allgemeinen Implementierung vermittelte
Gesellschaftsmodell einer »differenzierten Integration«.

4 Die bisherige These der Wissenschaftsforschung, die von einer sozialen
Prigung und Kontextualisierung des wissenschaftlichen Wissens ausgeht
(FeltNowotny/Taschwer 1995), wird in diesem Sinn dahingehend erwei-
tert bzw. modifiziert werden miissen, dass weniger von einer sozialen Pré-
gung des wissenschaftlichen Wissens als vielmehr von einer gegenseitigen
Imprignierung der realititsreprisentierenden Wissensarbeit und der sozial
positionierten ldentititsarbeit wissenschaftlicher Forschungsanstrengun-
gen gesprochen werden muss.

282

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL

Vor diesem Hintergrund folge ich dem Plidoyer von Klaus Licht-
blau, der statt fiir eine Verabschiedung von »Kultur¢ oder »Gesell-
schaft« im Gegenteil fir die stetige und konsequente Reflexion des Ver-
hiltnisses zwischen den beiden Begriffen und ihres — immer wieder neu-
en — Wirklichkeitsgehalts Stellung bezicht:

»Weiter als solche polemischen und insofern notwendig einseitigen Zu-
spitzungen [wie sie Luhmann mit seiner Forderung nach der Aufgabe des Kul-
turbegriffs formuliert hat; se] fihrt deshalb vermutlich der Versuch, den Be-
eriff der Gesellschajft und den der Kulfur sowie die mit ihnen sinnverwandten
Begriffe nicht in Gestalt eines wechselseitigen AusschlieBungsverhiltnisses zu
definieren, sondern untrennbar miteinander zu verbinden. Dies ist im Laufe
der Geschichte dieses Faches [der Soziologie; se] denn auch immer wieder mit
Erfolg geschehen [...]. Bereits Max Weber hatte das Verhiltnis zwischen den
»Ideen< und den »Interessen< so bestimmt, dass letztere zwar die eigentlichen
geschichtlich wirksamen Michte seien, erstere dagegen die Weichen fiir eine
erfolgreiche Interessenwahrnehmung stellen wiirden. [...] Ahnliches lieBe sich
auch iiber den Sinnbegriff sagen, der ja nicht zufillig im Zentrum jeder »ver-
stehenden« bzw. »interpretativen Soziologie« steht. Man koénnte deshalb in An-
spielung auf ein beriihmtes Kantsches Diktum sagen: Menschliches Handeln
ohne sinnhafte Orientierung ist blind, Sinndeutungen ohne ein entsprechendes
Handeln dagegen leer. Anders gesprochen: Es ist im Grunde genommen nicht
moglich, den Begriff der Gesellschaft ohne Bezugnahme auf den Kulturbegriff
oder entsprechende Sinnstrukturen zu definieren und umgekehrt. Gerade die
neuere empirische Sozialstrukturforschung zeigt eindrucksvoll, wie stark kul-
turelle Orientierungen und entsprechende Unterschiede in der Lebensfiihrung
inzwischen zu einer gesellschaftlichen Differenzierung »jenseits von Klasse
und Schicht« gefiithrt haben [...]. Ahnliche Entwicklungen lassen sich auch in
anderen soziologischen Forschungsbereichen feststellen, die auf eine zuneh-
mende Uberlagerung von vormals »hartenc durch eher »weiche« Merkmalsaus-
prigungen und entsprechende Variablenkonstruktionen hinweisen.« (Lichtblau
2002: 115; Hervorhebungen 1.0.)

Aufgrund der untrennbaren Verbindung von gesellschaftlicher Wirk-
lichkeitsreprisentation, Selbstdeutung und institutioneller Existenzsiche-
rung als drei Dimensionen einer einzigen fachwissenschaftlichen
Episteme, macht es ebenso wenig Sinn, den Kulturbegriff — statt ihn auf-
zuheben — inhaltlich und theoretisch zu fixieren, was Urte Helduser und
Thomas Schwietring pointiert formulieren:

»leder Versuch einer definitorischen Stillstellung des Kulturbegriffs wiirde am
eigentlichen Kern des kulturellen Geschehens vorbeigehen. Kultur — so liefle
sich allenfalls ein Minimalkonsens formulieren — kann nur verstanden werden
als ein reflexiver Prozess der Interpretation, also nicht als eine Sammlung von

283

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Inhalten oder Formen (Traditionsbestinden, Werten, Sinnstiftungen usw.),
sondern als ein niemals stillstehendes Geschehen der Selbstwahrnehmung und
Selbstbeschreibung, durch das der jeweils beschriebene Zustand unabliflig
verdndert wird. Kultur ist, um es anders zu sagen, auf eine stindige Selbstre-
produktion angewiesen, deren Reflexivitit notwendig eine ebenso stindige
Verdnderung mit sich bringt [...].« (Helduser/Schwietring 2002b: 16)

Viel produktiver scheint es in diesem Sinn, den Kulturbegrift als diskur-
sive Matrix des kulturwissenschaftlichen Denkens zu reflektieren, und
die Gesellschaft als den fokussierten Gegenstand der jeweiligen — diszi-
plinéir unterschiedlichen — Wissensproduktion zu behandeln. »Kultur«
und »Gesellschaft« befinden sich dadurch auf einer theoretisch differen-
zierbaren Ebene und miissen nicht in gegenseitiger Konkurrenz als das
je bessere, deutungsmichtigere Modell gesellschaftlicher Ordnung ver-
handelt werden. Dies wiirde fiir das zukiinftige »kulturwissenschaftli-
che« Denken die Méglichkeit bereitstellen, »eine weiterfithrende Per-
spektive auf Kultur und Gesellschafte zu erdffnen (vgl. Maset 2002:
172; Hervorhebung 1.0.).

Fiir die Ebene der analytisch-reflexiven Arbeit bedeutet dies, spezifi-
sche Analyseverfahren zu entwickeln, die das Potential in sich tragen,
die reflexiv gestaltete Komplexitit zeitgendssischer (westlicher) Gesell-
schaften entsprechend komplex und reflexiv erfassen zu kénnen:

»Der wichtige Hinweis auf die »Doppelkonstitution historischer Prozesse« hat
bisher aber noch nicht zu einer systematischen Darlegung von Analyseverfah-
ren gefiihrt, welche die mit der Doppelkonstitution verbundenen Aufgaben 15-
sen konnten. Die in vielen Einleitungen vorfindbare Absicht, neben den Struk-
turen auch Denken, Wahrnehmung, Erfahrung und Handlung von historischen
Akteuren und Akteurinnen zu analysieren, ist mit ihrer sprachlichen Formulie-
rung noch nicht vollzogen. Ein Konzept der zusammenhingenden historischen
Interpretation von Denk-, Wahrnehmungs-, Erfahrungs- und Handlungsweisen
von Individuen unter Einbeziehung moglicher struktureller Einfliisse steht
nicht nur vor dem Problem der Operationalisierung dieses Zusammenhangs,
sondern auch vor der Schwierigkeit, die einzelnen Elemente der historischen
Analyse zuginglich zu machen. Fiir eine konstruktive Weiterarbeit an diesen
zentralen Forschungsproblemen wird cine weitergehende Offnung der Ge-
schichtswissenschaft fiir neuere sozialtheoretische Denkansiitze aus Soziolo-
gie, Ethnologie, Philosophie und Linguistik unumgénglich sein.« (ebd.: 173)

In dieser von Michael Maset skizzierten Intention liefie sich der bisher
diskursiv »unbemerkt« praktizierte Kulturbegriff der Volkskunde neu

»bewusst« funktionalisieren: Als Relationierungsformel ist der Begriff
geeignet, die Komplexitit gesellschaftlicher Wirklichkeit analytisch

284

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL

handhabbar zu machen, ohne die daraus folgenden Deutungen bereits
aufgrund theoretischer Primissen festzuschreiben. Sichtbar wiirde dann,
was als Ergebnisse der relationierenden Analysesystematik und was als
daran anschlieBende Deutungen zu verstehen sind, Damit wiirde keine
erneute wissenschaftliche Metaposition angestrebt, sondern das eigene
wissenschaftliche Denken und Deuten durchsichtiger gemacht.

Zudem erméglicht die analytische Trennung von »Kultur« als Denk-
matrix und »Gesellschaft« als im Wissen hergestellter Gegenstand die
systematisch integrative Reflexion jeweils erbrachter Forschungsleist-
ungen. Ohne die Themen der Identititskonstruktion, Gesellschafts- und
Wissenschaftspolitik sowie des »Wahrheitsgehalts« von kulturwissen-
schaftlichem Wissen in voneinander unabhingige Debatten auflésen zu
miissen — wie es bis jetzt weitgehend geschieht — kénnten diese themati-
schen Aspekte als analytische Kriterien fiir die kritische Rezeption jegli-
chen kulturwissenschaftlichen Wissens mitgefithrt und eingesetzt wer-
den.

In diesem Sinn ergéiben sich ganz unterschiedliche neue Anschluss-
stellen von bereits vorhandenen sozial- und geisteswissenschaftlichen
Diskussionsstringen. Die disziplindr unterschiedlichen theoretischen
Uberlegungen zur »Gesellschaft« konnten in einen neuen Dialog mit
dem Begriff der »Kultur« als komplexititsorientiertes Analyseverfahren
gebracht werden. Eine der Voraussetzungen dafiir wiire allerdings, den
Begriff der »Kultur« ganz auf die Ebene der Denkmatrix zuriickzu-
schneiden bzw. die Benennung realer Phinomene und gesellschaftlicher
Praxis als »Kultur« aufzugeben. Auf diesem Boden ergiiben sich konse-
quent auch neue Formen und Reflexionsmaglichkeiten der Interdiszipli-
naritit.

Aufgrund der diskursanalytisch erreichten Sichtbarkeit aller drei
Dimensionen — der inhaltlichen, identitits- und gesellschaftspolitischen

mnerhalb des einen kulturwissenschaftlichen Wissens liefien sich auch
die damit verbundenen Strategien individueller disziplinirer Identitits-
politik und gesellschaftlicher Orientierung zugunsten der Selbstdeutung
und Reproduktion aus einer neuen Perspektive reflektieren und diskutie-
ren. Uberlegungen aus der theoretischen Arbeit zur Qualitit und zum
Status von (wissenschaftlichem) Wissen unter dem Stichwort der
»Transdisziplinaritit« (bzw. des »mode 2« und der »post-normal scien-
ce«) lassen sich dann mit der Reflexion des Verhiltnisses von Wissen-
schaft und Offentlichkeit, von Expertentum, Beratung, gesellschaftlicher
Selbstdeutung und Identititskonstruktion als ein und dasselbe Thema
verbinden. Auf dem — sichtbar gewordenen — Boden der reflexiven ge-
sellschaftlichen Selbst-Verstindigung und vor dem — diskursanalytisch
geklirten — Horizont einer wissen(schaft)sbasierten Ordnung von Ge-

285

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

sellschaft konnte der Kulturbegriff als Relationierungsformel auch hier
fruchtbar werden, Als Instrument, das viele unterschiedliche Stringe im
Fokus der Gegenstandsformierung von Gesellschaft zusammenhilt, oh-
ne sie analytisch einzuebnen, weil immer nach den konkreten Beziehun-
gen zwischen den unterschiedlichen Stringen gefragt wird, enthilt die-
ser relationierende Kulturbegriff das Potential, die unterschiedlichen
Wissensbestinde aus den angesprochenen Diskussionen zusammenzu-
bringen — was bereits Bollenbeck als wesentliche Qualitit des Kulturbe-
griffs festgehalten hat — und in einer neuen Weise zu organisieren. Die
Komplexitit der Wirklichkeit und der momentan dariiber hergestellten
Wissensbestinde wiirde dadurch keineswegs reduziert, sondern analy-
tisch reflektierbar sowie einer neuen kritischen Diskussion zugefiihrt.

Daran liefle sich konsequent das »kritische Projekt« Foucaults an-
schliefien: Foucault sieht die Méglichkeit und den Ertrag eines kriti-
schen Bewusstseins, auf dem er fiir seine Kritik aufbaut, darin, in jedem
historischen Moment die jeweils wirkenden und als giiltig erachteten
Strukturen einer Zeit und Gesellschaft der Analyse zuginglich zu ma-
chen. Was bisher als gegeben und unhinterfragbar galt, wird kritisier-
und durch anderes Denken verinderbar. »Vemnunft« ist in diesem Sinn
statt eines Ubereinstimmens mit einem iibergeordneten, fiir alle glei-
chermafien verbindlichen Ordnungswissen ganz im Gegenteil ein Pro-
zess des Gewahrwerdens, Hinterfragens und Verinderns. Wissen, das
durch diesen Prozess kritischer Vernunft hervorgebracht worden ist, be-
steht ebenfalls ganz in seiner Historizitit. Es verbirgt keine hinter (tiber
oder unter) ihm liegenden Wesenheiten, sondern ist ganz und gar Teil
eines geschichtlichen Kontextes und damit ebenfalls fiir Verinderung
offen (vgl. Foucault 1997, 159).

Im Blick auf den diskursanalytisch transparent gemachten, gegen-
wirtigen Zustand in dessen Komplexitit aus Bedingungen und Folgen,
Interessen und Zwingen, kann die in der Studie nachvollzogene Selbst-
zurichtung der Volkskunde nicht nur als »Erfolgsgeschichte« gelesen
werden, die mit den passgerechten fachlichen Positionierungen sowie
den situationsadiquaten Profilierungen des Wissens und der institutio-
nellen Identitit qua »Kulturwissenschaft« sozusagen die volkskundliche
Quadratur des Kreises prisentiert. Umgekehrt liele sich das inhaltliche
und strategische Management der Volkskunde dann kritisch als Selbst-
disziplinierung im Sinn und zum Zweck der bestehenden Ordnung inter-
pretieren.

Die allzeit geleistete und allen beteiligten Institutionen — so auch der
Volkskunde — abgeforderte Selbstbearbeitung, sich in Form eines multi-
dimensionalen Managements der vielfiltigen Umweltbedingungen best-
mdglich zu prisentieren und zu platzieren, zeigte sich aus diesem Blick-

286

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. KAPITEL: DIE VOLKSKUNDE ALS FALL-BEISPIEL

winkel in einem prekdren Licht. Aus der Volkskunde wiirde dann statt
eines positiv(istischjen Fallbeispiels fir die produktive Konkurrenzbe-
arbeitung vor dem Horizont gesellschaftlicher Selbstbeschreibung ein
gesellschafts- und wissenschafiskritisches Fallbeispiel fir die aktuelle
Situation des unhintergehbaren Postulats, zum Unternchmer seiner
selbst zu werden. Vorerst fraglos akzeptierte Selbstverstindlichkeiten —
wie sie zum Zweck der Analyse auch in der hier vorliegenden Studie re-
prisentiert sind — werden unter diesem Blickwinkel (wieder) zur Zumu-
tung: Die Qualifizierung des Wettbewerbs als beste Form der Marktre-
gulierung — auch fiir das Wissen —, der Wert der Selbstverantwortlich-
keit als hochste Tugend flir alle gesellschaftlichen Mitspielerlnnen auf
diesem Wettbewerbsfeld und die selbstverstindliche Positionierung des
Managements als Schliisselkompetenz fiir alle erscheinen dann als un-
zumutbare Forderungen. Anderes zu denken, wie das Leben — einzelner
und aller — als Gesellschaft zu ordnen und organisieren wiire, und dieses
Andere in die dffentliche Diskussion einzubringen, wiirde dann zur —
anders als bisher gelagerten — Herausforderung fiir die Volkskunde wie
auch fiir die Kultur- und Sozialwissenschaften generell.s

Auch das kulturwissenschaftlich hervorgebrachte und zur Orientie-
rung angebotene Wissen selbst erschiene in einem solchen kritischen
Projekt als befragbare Realitit: Mit einem zweiten Blick auf das unter-
suchte Material liefe sich fragen, welche gesellschaftlichen Positions-
zuweisungen, Subjektzuschreibungen, Handlungsanweisungen und un-
hinterfragbaren Ordnungsvorgaben in der volkskundlich generierten Ge-
sellschaftkonzeption enthalten sind. Oder anders formuliert: Entwirft die
Volkskunde spezifische Sozialtechniken zur Vergesellschaftung und
suggeriert sie Selbsttechniken zur Subjektivierung, die dem von ihr pri-
ferierten wie priisentierten Gesellschaftskonzept entsprechen sollen?

Fiir den Moment bzw. den Stand der hier vorgestellten Forschung
bleibt (vorerst) die ambivalente Diagnose: Die Volkskunde als Kultur-
wissenschaft oszilliert zwischen dem erfolgreichen, selbstdisziplinieren-
den Existenzmanagement im aktuellen Konkurrenzkampf der Institutio-
nen und der kritisch zu beurteilenden unternehmerischen Einsamkeit im
Bemiihen um eine kulturwissenschaftliche Vision vom gesellschaftlich
»richtigen« Leben,

5 Fiir die Anregungen dieser Kritikpunkte beziehe ich mich wesentlich auf
Sabine Maasens Kommentare in ihrem Priifungsgutachten zu der hier vor-
liegenden Arbeit. In dieser Form méchte ich mich dementsprechend herz-
lich dafiir bedanken.

287

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10:14361/9783838408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. hitps://www.nlibra.com/de/agh - Open Access - TIIEEmEm


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

»Abschied vom Volksleben« (1970). Redaktion: Utz Jeggle, Klaus Gei-
ger und Gottfried Korff, Tiibingen: Tiibinger Vereinigung fiir Volks-
kunde.

Abu-Lughod, Leila (1996): »Gegen Kultur schreiben«. In: llse Lenz/An-
drea Germer/Brigitte Hasenjiirgen (Hg.), Wechselnde Blicke. Frau-
enforschung in internationaler Perspektive, Opladen: Leske + Bu-
drich, S. 14-46.

»Alltag und Volkskunde. Sichtweisen - Methoden — Ergebnisse«
(1991). Ehrenkolloquium fiir Wolfgang Jacobeit am 8. Juni 1991.
Info-Blatt der Gesellschaft fiir Ethnographie e.V. 3.

Alsheimer, Rainer (1996): »Die Systematikdiskussion der Mitarbeiter
der Internationalen Volkskundlichen Bibliographie als Austausch
von europidischen (Volks-)Kulturmodellen«. In: Klaus Roth (Hg.),
Mit der Differenz leben. Europdische Ethnologie und Interkulturelle
Kommunikation, Miinster et al.: Waxmann, S. 95-102.

Angermiiller, Johannes/Bunzmann, Katharina/Nonhoff, Martin (Hg.)
(2001): Diskursanalyse: Theorien, Methoden, Anwendungen, Ham-
burg: Argument Verlag.

Amman, Klaus/Hirschauer, Stefan (Hg.) (1997): Die Befremdung der
eigenen Kultur. Zur ethnographischen Herausforderung soziologi-
scher Empirie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

»Urban Europe« (1993). Anthropological Journal on European Cultures
272,

»stadtanthropologie« (1994). anthropolitan 2/1.

Appelsmeier, Heide/Billmann-Mahecha, Elfriede (Hg.) (2001): Kultur-
wissenschaft. Felder einer prozessorientierten wissenschaftlichen
Praxis, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Arnold, Markus (2000): »Wissenschaftskulturen. Wie die Wahrheit un-
ser Leben und das Leben unsere Wahrheit bestimmt«. IWK-Mittei-
lungen, S. 3-11.

289

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Arnold, Markus (2001a): »Das Projekt. Empirische Grundlagen und me-
thodisches Vorgehen«. In: Markus Arnold et al., Wissenschaftskul-
turen im Vergleich: Endbericht zum Projekt »Science as Cultureg,
Wien: [s.n.], S. 1-6.

Arnold, Markus (2001b): »Disziplin & Initiation. Die kulturellen Prakti-
ken der Wissenschaft«. In: Markus Arold et al., Wissenschaftskul-
turen im Vergleich: Endbericht zum Projekt »Science as Culture«.
Wien: [s.n.], S. 7-41.

Armold, Markus/Fischer, Roland (2004): Disziplinierungen: Kulturen
der Wissenschaft im Vergleich, Wien: Turia + Kant.

Bachmaier, Helmut/Fischer, Ernst Peter (Hg.) (1991): Glanz und Elend
der zwei Kulturen. Uber die Vertriglichkeit der Natur- und Geistes-
wissenschaften, Konstanz: Universititsverlag.

Bachmann-Medick, Doris (1996): Kultur als Text. Die anthropologische
Wende in der Literaturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Fischer Ta-
schenbuch Verlag.

Bachmann-Medick, Doris (2001): »Geisteswissenschaften auf dem
Laufsteg der Kulturwissenschaften. Anmerkungen zur kulturwissen-
schaftlichen Forschung im Anschluss an die Tagung »Kultur und
Wissen««. Historische Anthropologie 9, S. 284-289,

Baecker, Dirk (1996): »Der Einwand der Kultur. Ein méglicher Kultur-
begriff«. Berliner Journal fiir Soziologie 6, S. 5-14.

Baecker, Dirk (2001): Wozu Kultur? Berlin: Kulturverlag Kadmos (2.
erw. Auflage).

Bagus, Anita (1996): »Nachgedanken zur Hochschultagung der DGV
vom 16. bis 19. November 1994 in Marburg zum Thema: »Das Stu-
dium der Volkskunde am Ende des Jahrhunderts««. Hessische Blitter
fiir Volks- und Kulturforschung NF 31, S. 195-202.

Balke, Friedrich (1997): »Mystische Subjektivierung oder: Die Kunst
der Erhebung tiber das Wissen«. In: Bettina Gruber (Hg.), Erfahrung
und System. Mystik und Esoterik in der Literatur der Moderne, Op-
laden: Westdeutscher Verlag, S. 27-48,

Baller, Moritz (Hg.) (2001): New Historicism, Literaturgeschichte als
Poetik der Kultur. Tiibingen: A. Francke Verlag (2., aktualisierte
Ausgabe).

Bauman, Zygmunt (1995): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der
Eindeutigkeit, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag.

Bausinger, Hermann (1971): Volkskunde. Von der Altertumsforschung
zur Kulturanalyse, Berlin/Darmstadt: Habel.

Bausinger, Hermann (1991): »Tradition und Modernisierung«. Schwei-
zerisches Archiv fiir Volkskunde 87, S. 5-14.

290

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Bausinger, Hermann (1992): »Change of paradigms? Comments on the
crisis of ethnicity«. In: Raimund Kvideland (Ig.), Folklore Pro-
cessed. In Honour of Lauri Honko on his 60th Birthday 6th March
1992, Helsinki: Suomalaisen Kirjallisuuden Seura, S. 73-77.

Bausinger, Hermann (1993): »Uberschen beim Uberfliegen. Nachtrige
aus der Froschperspektive zu Wolfgang Briickners >Baisse der
Volkskunde««. Bayerische Blitter fiir Volkskunde 20, S. 131-138.

Bausinger, Hermann (1994a): »Region — Kultur — EG«. Osterreichische
Zeitschrift fiir Volkskunde NF 97, S. 113-140.

Bausinger, Hermann (1994b): »Wir Kleinbiirger. Die Unterwanderung
der Kultur«. Zeitschrift fiir Volkskunde 90, S. 1-12.

Bausinger, Hermann (1995): »Jenseits des Eigensinns: Kulturelle Nivel-
lierung als Chance?« In: Wolfgang Kaschuba (Hg.), Kulturen
Identititen — Diskurse, Berlin: Akademie Verlag, S. 229-245,

Bausinger, Hermann (1996a): »Alltag und Utopie«. In: Wolfgang Ka-
schuba/Thomas Scholze/Leonore Scholze-Irrlitz (Hg.), Alltagskultur
im Umbruch. Festschrift fiir Wolfgang Jacobeit zu seinem 75. Ge-
burtstag, Weimar/Wien/Kéln: Béhlau, S. 31-48,

Bausinger, Hermann (1996b): »Kulturen — Riume — Grenzen. Festvor-
trag«. In: Hildegard FrieB-Reimann/Fritz Schellack (Hg.), Kulturen,
Riaume, Grenzen. Interdisziplinires Kolloquium zum 60. Geburtstag
von Herbert Schwedt, Mainz: Gesellschaft fiir Volkskunde in Rhein-
land-Pfalz, S. 7-24.

Bausinger, Hermann (1997a): »Kleiner Grenzverkehr«. In: Utz Jeggle/
Freddy Raphaél (Hg.), Kleiner Grenzverkehr: deutsch-franzdsische
Kulturanalysen = D’une rive a [autre: rencontres ethnologiques
franco-allemandes. Paris: Maison des Sciences de I'Homme, S. 3-14.

Bausinger, Hermann (1997b): »Die Valenz von Kulturgrenzen«. In: Utz
Jeggle/Freddy Raphaél (Hg.), Kleiner Grenzverkehr: deutsch-fran-
zosische Kulturanalysen = D’une rive a ’autre: rencontres ethnolo-
giques franco-allemandes. Paris: Maison des Sciences de I'Homme,
S. 135-149,

Bausinger, Hermann (1997¢): »Fieldwork at the Desk«. Anthropological
Journal on European Cultures 6/2, S. 67-77.

Bausinger, Hermann (1997d): »La Volkskunde en Allemagne depuis
1945«. Ethnologie frangaise XXVII/4, S. 457-464.

Bausinger, Hermann (1998a): »Aus der T/Raum?«. Rheinisch-westfa-
lische Zeitschrift fiir Volkskunde 43, S. 23-30.

Bausinger, Hermann (1998b): »Nachricht aus einer verglithenden Rakete
oder Volkskundler-Beschimpfung in den BBV« Bayerische Blitter
fiir Volkskunde 25, S. 51-53.

291

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Bausinger, Hermann (1999a): »Ethnizitit — Placebo mit Nebenwirkung-
en«. In: Konrad Kostlin/Herbert Nikitsch (Hg.), Ethnographisches
Wissen. Zu einer Kulturtechnik der Moderne, Wien: Institut fiir
Volkskunde, S. 31-41.

Bausinger, Hermann (1999b): Volkskunde. Von der Altertumsforschung
zur Kulturanalyse. Darmstadt: Tiibinger Vereinigung fiir Volkskun-
de (Nachdr., erw. durch ein Nachwort).

Bausinger, Hermann/Jeggle, Utz/Korff, Gottfried/Scharfe, Martin (Hg.)
(1978): Grundziige der Volkskunde, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Becher, Tony/Trowler, Paul R, (2001): Academic Tribes and Territories.
Intellectual Enquiry and the Cultures of Disciplines, Buckingham:
Open University Press.

Bechdolf, Ute/Kienitz, Sabine (1995): »Visionen und Re-Visionen: Wo-
hin fiihrt der Blick zuriick? Replik auf die »Uberlegungen zur volks-
kundlichen Frauvenforschung« von Anne Blohm und Sabine Gieske.«
Zeitschrift fiir Volkskunde 91, S. 83-84.

Beck, Ulrich/Bonf3, Wolfgang (Hg.) (2001): Die Modernisierung der
Moderne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Beck, Ulrich/Bonfi, Wolfgang/Lau, Christoph (2001): Theorie reflexiver
Modernisierung — Fragestellungen, Hypothesen, Forschungspro-
gramme. In: Ulrich Beck/Wolfgang Bonf3 (Hg.), Modernisierung der
Moderne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 11-59.

Beck, Ulrich/Giddens, Anthony/Lash, Scott (1996): Reflexive Moderni-
sierung, Eine Kontroverse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Beck, Stefan (1997a): Umgang mit Technik. Kulturelle Praxen und kul-
turwissenschaftliche Forschungskonzepte, Berlin: Akademie Verlag.

Beck, Stefan (1997b): »Postfordistische Wissenschaft? Zur Herausforde-
rung einer »Glokalisierunge der Wissensproduktion«. anthropolitan
5, 8.59.

Becker, Franziska/Merkel, Ina (1997): »Zu den Essentials des Faches
»Europiiische Ethnologie« in Berling, In: Christine Burckhardt-
Seebass (Hg.), Zwischen den Stithlen fest im Sattel? Eine Diskus-
sion um Zentrum, Perspektiven und Verbindungen des Faches
Volkskunde. Hochschultagung der Deutschen Gesellschaft fiir
Volkskunde, Basel 31. Oktober — 2. November 1996. Tagungsband
im Auftrag der DGV, Géttingen: [s.n.], S. 26-31.

Becker, Siegfried (1990): »Probleme und Chancen der Volkskulturfor-
schung«. Jahrbuch Landkreis Marburg-Biedenkopf, S. 40-57.

Becker, Siegfried (1992a): »Die Modernisierung des Alltagslebens. An-
sitze und Ergebnisse der volkskundlichen Sachkulturforschunge.

292

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Zeitschrift des Vereins fiir hessische Geschichte und Landeskunde
97, 5. 157-175.

Becker, Siegfried (1992b): »Volkskundliche Forschung in Hessen. Ge-
schichte, Organisation und Aufgaben«. Hessische Blitter fiir Volks-
und Kulturforschung NF 28, S. 41-64,

Becker, Siegfried (1994): »Gewalt, Kultur und Ethnos. Anmerkungen zu
einer Ethnographie der Aggression«. In: Rolf Wilhelm Brednich/
Walter Hartinger (Hg.), Gewalt in der Kultur. Vortriige des 29. Deut-
schen Volkskundekongresses Passau 1993, Passau: [s.n.], S. 179-
201.

Becker, Siegfried (1996): »Interethnik und kultureller Frieden. Zum
Konzept des Ethnischen in der Europiischen Ethnologie«. In: Klaus
Roth (Hg.), Mit der Differenz leben. Europiische Ethnologie und
Interkulturelle Kommunikation, Miinster et al.: Waxmann, S. 131-
142.

Beitl, Klaus/Bockhorn, Olaf (1995): »Vorwort«. In: Ethnologia Europa-
ea: 5. Internationaler Kongress der Société Internationale d’Ethno-
logie et de Folklore (SIEF). Wien, 12.-16.9.1994, Wien: Institut fiir
Volkskunde, S. 7-8.

Bell, Daniel (1985): Die nachindustrielle Gesellschaft, Frankfurt a.M.:
Campus (2. Auflage).

Bellanger, Silke (2001): »Trennen und Verbinden. Wissenschaft und
Technik in Museen und Science Centers«. In: Andreas Lésch/Do-
minik Schrage/Dierk Spreen/Markus Stauff (Hg.), Technologien als
Diskurse. Konstruktionen von Wissen, Medien und Kdérpern. Hei-
delberg: Synchron, Wissenschaftsverlag der Autoren, S. 209-224,

Bellwald, Werner/Inauen, Roland/Schaltenbrand, Therese (1990):
»Volkskunde und Feldforschung. Ein Fach, eine Erhebungsmethode
und drei Berichte dazu«. Regio Basiliensis 31/3, S. 213-226.

Bender, Gerd (Hg.) (2001): Neue Formen der Wissenserzeugung. Frank-
furt a.M./New York: Campus

Bendix, Regina (1997): In search of authenticity, The formation of folk-
lore studies. Madison (Wis.) et al.; The University of Wisconsin
Press.

Bendix, Regina (1999): »Der Anthropologieladen. Plidoyer fiir eine
Internationalisierung der Wissensproduktion«. In: Konrad Kdéstlin/
Herbert Nikitsch (Hg.), Ethnographisches Wissen. Zu einer Kultur-
technik der Moderne, Wien: Institut fiir Volkskunde, S. 99-118.

Benedikt, Gertrud/Schneider, Birgit/Scope, Alma (1992): »Die volks-
kundliche Lehre — Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklich-
keit«. In: Christian Stadelmann/Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die
Volkskunde als Wissenschaft? Zweite und letzte studentische Volks-

293

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

kundetagung — erste studentische kulturwissenschaftliche Tagung
vom 10. bis 12, Oktober 1990 in Wien, Wien: Institut fiir Volkskun-
de, S. 41-47.

Benoit, Paul (1994): »Die Theologie im dreizehnten Jahrhundert: Eine
Wissenschaft, die anders ist als alle anderen«. In: Michel Serres
(Hg.), Elemente einer Geschichte der Wissenschaften, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 315-348.

Berg, Eberhard/Fuchs, Martin (Hg.) (1993): Kultur, soziale Praxis, Text.
Die Krise der ethnographischen Reprisentation, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Berking, Helmuth (2005): »Leitsemantiken. Anmerkungen zur sozial-
wissenschaftlichen Konstruktion der Wirklichkeit«. In: Beate Bin-
der/Silke Gottsch/Wolfgang Kaschuba/Konrad Vanja (Hg.), Ort.
Arbeit. Kérper. Ethnografie Europiéischer Modernen. 34. Kongress
der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde. Berlin 2003, Miinster:
Waxmann, S. 313-320.

Berliner Geschichtswerkstatt (Hg.) (1994): Alltagskultur, Subjektivitit
und Geschichte. Zur Theorie und Praxis von Alltagsgeschichte,
Miinster: Westfilisches Dampfboot.

Biagioli, Mario (Hg.) (1999): The Science Studies Reader. New York:
Routledge.

Bialas, Wolfgang (1994): »Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht. Vom
Nutzen und Nachteil der Geschichtsphilosophie fiir die Historie«. In:
Wolfgang Kiittler/Jorn Riisen/Ernst Schulin (Hg.), Geschichtsdis-
kurs. Bd. 2: Anfinge des modernen historischen Denkens, Frankfurt
a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 267-281.

Bieber, Hans-Joachim/Ottomeyer, Hans/Tholen, Georg Christoph (Hg.)
(2002): Die Zeit im Wandel der Zeit, Kassel: Kassel University
Press.

Bimmer, Andreas C. (1990): »Vom »>-tumc¢ in der Volkskunde«. Oster-
reichische Zeitschrift fiir Volkskunde NF 93, S. 150-173.

Bimmer, Andreas C./Weber-Kellermann, Ingeborg (Hg.) (1985): Ein-
fithrung in die Volkskunde/Europdische Ethnologie. Eine Wissen-
schaftsgeschichte, Stuttgart: Metzler (2. erweiterte und ergidnzte Auf-
lage).

Binder, Beate (1992): » Tecknikstile. Geschlechtsspezifische Aspekte bei
der Nutzung technischer Gerite als Gestaltungsmittel im Wohnbe-
reich«. In: Gestaltungsspielrdiume. Frauen in Museum und Kultur-
forschung. 4. Tagung der Kommission Frauenforschung in der Deut-
schen Gesellschaft fiir Volkskunde, Tiibingen: Tibinger Vereini-
gung fiir Volkskunde, S. 89-107.

294

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Birrer, Frans (2001): »Combination, hybridisation and fusion of knowl-
edge modes«. In: Gerd Bender (Hg.), Neue Formen der Wissenser-
zeugung, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 57-68.

Blanke, Horst Walter (1993): »Typen und Funktionen der Historiogra-
phiegeschichtsschreibung. Eine Bilanz und ein Forschungspro-
grammg«. In: Wolfgang Kiittler/JTorn Riisen/Ernst Schulin (Hg.), Ge-
schichtsdiskurs. Bd. 1: Grundlagen und Methoden der Historiogra-
phiegeschichte, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 191-
211.

Blohm, Anne/Gieske, Sabine (1994): »Uberlegungen zur volkskundli-
chen Frauenforschung«. Zeitschrift fiir Volkskunde 90, S. 169-182.

Bockhorn, Olaf (1992): »Bilanz«. In: Christian Stadelmann/Edith Stau-
fer-Wierl (Hg.), Die Volkskunde als Wissenschaft? Zweite und letz-
te studentische Volkskundetagung — erste studentische kulturwissen-
schaftliche Tagung vom 10. bis 12. Oktober 1990 in Wien, Wien:
Institut fiir Volkskunde, S. 95-97,

Bockhorn, Elisabeth und Olaf (1998): »Uber die diskursanalytische Ver-
suchung in der Volkskunde«. Osterreichische Zeitschrift fiir Volks-
kunde NF 101, S. 191-220.

Bockhorn, Elisabeth und Olaf (1999): »Nochmals: Pro Vita Alpina. Eine
Nachbemerkung«. Osterreichische Zeitschrift fir Volkskunde NF
102, S. 184-185.

Bédeker, Hans Erich (1994): »Die Entstechung des modernen histo-
rischen Denkens als sozialhistorischer Prozess. Ein Essay« In:
Wolfgang Kiittler/Jorn Riisen/Ernst Schulin (Hg.), Geschichtsdis-
kurs. Bd. 2: Anfinge des modernen historischen Denkens. Frankfurt
a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 295-319,

Boéhme, Gernot (1993): Am Ende des Baconschen Zeitalters. Studien zur
Wissenschaftsentwicklung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bohme, Gernot/van den Daecle, Wolfgang/Krohn, Wolfgang (1973):
»Die Finalisierung der Wissenschaft«. In: Max-Planck-Institut zur
Erforschung der Lebensbedingungen der wissenschaftlich-techni-
schen Welt, Starnberg: Miinchen, S. 276-311.

Bohme, Hartmut (1996): »Vom Cultus zur (Kultur)wissenschaft. Zur
historischen Semantik des Kulturbegriffs«. In: Renate Glaser/
Matthias Luserke (Hg.), Literaturwissenschaft — Kulturwissenschaft.
Positionen, Themen, Perspektiven, Opladen: Westdeutscher Verlag,
S. 48-68.

Bohme, Hartmut (1997): »Vorwaerts ins neue Jahrzehnt !? — Eine Ent-
gegnung auf Hans-Harald Mueller«, Frankfurter Rundschau, 14.10.
1997, Nr. 238.

295

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Béhme, Hartmut/Briegel, Manfred/Konig, Christoph/Reisch, Linda/
Steinfeld, Thomas (1999). »Wie flexibel ist die Forschung heute?
Eine Diskussion unter der Leitung von Eberhart Lammert«. In:
Christoph Kénig/Eberhard Lammert (Hg.), Konkurrenten in der Fa-
kultit. Kultur, Wissen und Universitit um 1900, Frankfurt a.M.:
Fischer Taschenbuch Verlag, S. 289-309.

Béhme, Hartmut/Matussek, Peter/Miiller, Lothar (2000): Orientierung
Kulturwissenschaft. Was sie kann, was sie will. Reinbek b. Ham-
burg: Rowohlt.

Bohme, Hartmut/Scherpe, Klaus (Hg.) (1996): Literatur und Kulturwis-
senschaften. Positionen, Theorien, Modelle, Reinbek b. Hamburg:
Rowohlt Taschenbuch Verlag.

Béschen, Stefan/Wehling, Peter (2004a): Wissenschaft zwischen Fol-
genverantwortung und Nichtwissen. Aktuelle Perspektiven der Wis-
senschaftsforschung. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten.

Boschen, Stefan/Wehling, Peter (2004b): »Einleitung: Wissenschaft am
Beginn des 21. Jahrhunderts — Neue Herausforderungen fiir Wissen-
schaftsforschung und -politik«. In: Stefan Bdschen/Peter Wehling,
Wissenschaft zwischen Folgenverantwortung und Nichtwissen. Ak-
tuelle Perspektiven der Wissenschaftsforschung, Wiesbaden: VS
Verlag flir Sozialwissenschaften, S. 9-33.

Bollenbeck, Georg (1994): Bildung und Kultur. Glanz und Elend cines
deutschen Deutungsmusters, Frankfurt a.M.: Insel Verlag.

Bollenbeck, Georg (1997): »Die Kulturwissenschaften — mehr als ein
modisches Label?«. Merkur 51/3, S. 259-265.

Bollenbeck, Georg (2001): »Das neue Interesse an der Wissenschafts-
historiographie und das Forschungsprojekt »semantischer Umbau der
Geisteswissenschaften««. In: Georg Bollenbeck/Clemens Knobloch
(Hg.), Semantischer Umbau der Geisteswissenschaften nach 1933
und 1945, Heidelberg: Winter, S. 9-40.

Bollenbeck, Georg/Knobloch, Clemens (Hg.) (2001a); Semantischer
Umbau der Geisteswissenschaften nach 1933 und 1945, Heidelberg:
Winter.

Bollenbeck, Georg/Knobloch, Clemens (2001b): »Vorwort«. In: Georg
Bollenbeck/Clemens Knobloch (Hg.), Semantischer Umbau der
Geisteswissenschaften nach 1933 und 1945, Heidelberg: Winter,
S. 5-6.

Bonnell, Victoria E./Hunt, Lynn (Hg.) (1999): Beyond the Cultural
Turn. New Directions in the Study of Society and Culture, Berkeley:
University of California Press.

296

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATLR

BonB, Wolfgang (1995): Vom Risiko. Unsicherheit und Uhigewissheit in
der Moderne, Hamburg: Hamburger Edition,

Bourdieu, Pierre (1988): Homo academicus, Frankfurf a.M.2 Sufickamp.

Bourdieu, Pierre (1993): »Narzisstische Reflexivitit vnd wissenschaftli-
che Reflexivitit«, In: Martin Fuchs/Eberhard Berg {£1g.), Kultur, so-
ziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographischen Reprisentation,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 365-375.

Bourdieu, Pierre (1998): Vom Gebrauch der Wissenschaft. Fiir eine kli-
nische Soziologie des wissenschaftlichen Feldes, Konstanz: UVK
Universititsverlag.

Bowker, Geoff (1994): »Der Aufschwung der Industrieforschung«. In:
Michel Serres (Hg.), Elemente einer Geschichte der Wissenschaften,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 829-866.

Brackert, Helmut (Hg.) (1990): Kultur. Bestimmungen im 20. Jahrhun-
dert, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brackert, Helmut/Werfelmeyer, Fritz (Hg.) (1984): Naturplan und Ver-
fallskritik. Zu Begriff und Geschichte der Kultur, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Briuer, Birgit (2000): Ethnizitit und Wohnkultur. Aspekte von Selbst-
verstdndnis und materieller Kultur Siebenbiirger Sachsen in Nieder-
sachsen, Marburg: N.G. Elwert Verlag.

Bredel, Ursula/Hoffmann, Nicole (Hg.) (2002): Almas Kinder — Genera-
tionswechsel in der Wissenschaft?, Frankfurt a.M. et al.: Peter Lang.

Brednich, Rolf W. (Hg.) (1996): Das Studium der Volkskunde am Ende
des Jahrtausends. Hochschultagung der Deutschen Gesellschaft fiir
Volkskunde 1994 in Marburg/Lahn, Gottingen: [s.n.].

Breuer, Rolf (1998): »Auto — Meta — Para — Post. Worterbuch avancier-
ter Kulturwissenschaft«. Universitas 53, S. 276-289.

Brieler, Ulrich (1998): Die Unerbittlichkeit der Historizitit. Foucault als
Historiker, K&ln et al. : Béhlau.

Brinker-von der Heyde, Claudia (2002): »Kultur, Kulturwissenschaften
und Altgermanistik: Wiederentdeckung oder Neuanfang?« In: Urte
Helduser/Thomas Schwietring (Hg.), Kultur und ihre Wissenschaft.
Beitriige zu einem reflexiven Verhiiltnis, Konstanz: UVK Verlagsge-
sellschaft, S. 137-150.

Brocke vom, Bernhard (1999): »Wege aus der Krise: Universititssemi-
nar, Akademickommission oder Forschungsinstitut. Formen der In-
stitutionalisierung in den Geistes- und Naturwissenschaften 1810 —
1900 — 1995«. In: Christoph Konig/Eberhard Limmert (Hg.), Kon-
kurrenten in der Fakultit, Kultur, Wissen und Universitit um 1900,
Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 193-215.

297

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Brockling, Ulrich/Krasmann, Susanne/Lemke, Thomas (Hg.) (2004):
Glossar der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

Bromley, Roger/Goettlich, Udo/Winter, Carsten (Hg.) (1999): Cultural
Studies. Grundlagentexte zur Einfiihrung, Lineburg: zu Klampen.
Bronfen, Elisabeth/Marius, Benjamin/Steffen, Therese (Hg.) (1997):
Hybride Kulturen. Beitriige zur anglo-amerikanischen Multikultura-

lismus-Debatte, Tiibingen: Stauffenberg Verlag.

Bruch, Riidiger vom (1993): »Historiographiegeschichte als Sozialge-
schichte, Geschichtswissenschaft und Gesellschaftswissenschaft«.
In: Wolfgang Kiittler/Jérn Riisen/Ernst Schulin (Hg.), Geschichts-
diskurs. Bd. 1: Grundlagen und Methoden der Historiographiege-
schichte, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 257-270.

Bruch, Riidiger vom (2000): »Wissenschaft im Gehduse: Vom Nutzen
und Nachteil institutionengeschichtlicher Perspektiven«. In: Berichte
zur Wissenschaftsgeschichte. Organ der Gesellschaft fir Wissen-
schaftsgeschichte e.V. Weinheim, S. 37-49.

Bruch, Ridiger vom/Graf, Friedrich Wilhelm/Hiibinger, Gangolf (Hg.)
(1989): Kultur und Kulturwissenschaften um 1900. Krise der Mo-
derne und Glaube an die Wissenschaft, Stuttgart: Franz Steiner.

Bruch, Ridiger vom/Graf, Friedrich Wilhelm/Hibinger, Gangolf (Hg.)
(1997): Kultur und Kulturwissenschaften um 1900. II. Idealismus
und Positivismus, Stuttgart: Franz Steiner.

Bruck, Andreas (1990): »Vergangenheitsbewiltigung?! Kritische An-
merkungen zur Aufarbeitung der nationalsozialistischen Vergangen-
heit in der Volkskunde«. Zeitschrift fiir Volkskunde 86, S. 177-202.

Briickner, Wolfgang (Hg.) (1983): Volkskunde als akademische Diszi-
plin. Studien zur Institutionenausbildung, Wien: Osterreichische
Akademie der Wissenschaften.

Briickner, Wolfgang (1992a): »Zwanzig Jahre nach Falkenstein oder die
Riickkehr zur pluralen Normalitit«. Zeitschrift fir Volkskunde 86,
S. 155-160.

Briickner, Wolfgang (1992b): »Volkskunde im Abwind«. Bayerische
Blatter fur Volkskunde 19, S. 193-196,

Briickner, Wolfgang (1993a): »Warum eine Baisse der Volkskunde?«.
Bayerische Blitter fiir Volkskunde 20, S. 84-98,

Briickner, Wolfgang (1993b): »Streit um den Abwind in der Volkskun-
de«. Bayerische Blitter fiir Volkskunde 20, S. 129-130.

Briickner, Wolfgang (1993c¢): »Windhosen. Wo blist es in der Volks-
kunde?« Bayerische Blitter fiir Volkskunde 20, S. 193-204.

Briickner, Wolfgang (1994a): »Fund und Erfindung. Erkenntniskritische
Zuginge und sozialwissenschaftliche Theorienbildung der Volks-
kunde im Lichte des Konstruktivismus«. In: Burkhard Péttler/Heinz

298

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Eberhart/Elisabeth Katschnig-Fasch (Hg.), Innovation und Wandel.
Festschrift fiir Oskar Moser zum 80. Geburtstag, Graz: Selbstverlag
des Osterreichischen Fachverbandes fiir Volkskunde, S. 55-66.

Briickner, Wolfgang (1994b): »Kulturwissenschaftliches Allerlei«. Bay-
erische Blitter fir Volkskunde 21, S. 65-71.

Briickner, Wolfgang (1994c): »Magische Volkskultur¢, ein Wieder-
ginger«. Bayerische Blitter fiir Volkskunde 21, S. 31-44.

Briickner, Wolfgang (1994d): »Zeitenwende — Seitenwechsel? Wieder-
kehr und Umkehrungen«. Bayerische Blitter fiir Volkskunde 21,
S.1-2.

Briickner, Wolfzang (1996): »Volkskunde als Selbstvernichtungsver-
ein«. Bayerische Blitter fiir Volkskunde 23, S. 79-83.

Briickner, Wolfgang (1997a): »Volkskunde als die Cultural Studies der
Germanistik oder eine Variante von Volkskunde als historischer
Kulturwissenschaft«. In: Christine Burckhardt-Seebass (Hg.), Zwi-
schen den Stithlen fest im Sattel? Eine Diskussion um Zentrum, Per-
spektiven und Verbindungen des Faches Volkskunde. Hochschulta-
gung der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde, Basel 31. Oktober
— 2. November 1996. Tagungsband im Auftrag der DGV. Géttingen:
[s.n.], 8. 52-57.

Briickner, Wolfgang (1997b): »In Basel. Volkskunde als historische
Kulturwissenschaft«. Bayerische Blitter fiir Volkskunde 24, S. 33-
47.

Briickner, Wolfgang (1998): »Schulpolitische Reformen — und wo bleibt
die Volkskunde?«. Bayerische Blitter fiir Volkskunde 25, S. 129-
132.

Briickner, Wolfgang (2000): Materialien und Realien. Stoffwertigkeiten,
Symbolwelten, Zeichensysteme, Wiirzburg: Bayerische Blitter fiir
Volkskunde.

Briins, Elke/Helduser, Urte (2002): »Junge Wilde, alte Weise — ist der
kulturwissenschaftliche Paradigmenwechsel der Literaturwissen-
schaft ein Generationswechsel?«, In: Ursula Bredel/Nicole Hoff-
mann (Hg.), Almas Kinder — Generationswechsel in der Wissen-
schaft?, Frankfurt a.M.: Peter Lang, S. 89-99.

Brunkhorst, Hauke (2004): »Die Universitit der Demokratie«. In: Doro-
thee Kimmich/Alexander Thumfart (Hg.), Universitit ohne Zu-
kunft?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 80-96.

Brunner, Otto/Conze, Werner/Kosselleck, Reinhart (Hg.) (2004): Ge-
schichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zu politisch-
sozialen Sprache in Deutschland, Stuttgart: Klett-Cotta.

Bublitz, Hannelore (1999): »Diskursanalyse als Gesellschafts-»Theorie«.
yDiagnostik¢ historischer Praktiken am Beispiel der sKulturkrisen<-

299

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Semantik und der Geschlechterordnung um die Jahrhundertwende«.
In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bithrmann/Christine Hanke/Andrea
Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der Diskurs-
analyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 22-48.

Bublitz, Hannelore/Bithrmann, Andrea D./Hanke, Christine/Seier, An-
drea (Hg.) (1999a): Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der
Diskursanalyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York: Campus.

Bublitz, Hannelore/Biihrmann, Andrea D./Hanke, Christine/Seier, An-
drea (1999b): »Diskursanalyse — (k)eine Methode? Eine Einleitunge.
In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bithrmann/Christine Hanke/Andrea
Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der Diskurs-
analyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 11-21.

Bithrmann, Andrea D. (1999): »Der Diskurs als Diskursgegenstand im
Horizont der kritischen Ontologie der Gegenwart«. In: Hannelore
Bublitz/Andrea D. Bithrmann/Christine Hanke/Andrea Seier (Hg.),
Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der Diskursanalyse Fou-
caults, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 49-62.

Biirger, Peter (1991): »Denken als Geste. Versuch iiber den Philosophen
Michel Foucault«. In: Frangois Ewald/Bernhard Waldenfels, Spiele
der Wahrheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 89-105.

Burckhardt-Seebass, Christine (1997): Zwischen den Stithlen fest im
Sattel? Eine Diskussion um Zentrum, Perspektiven und Verbindung-
en des Faches Volkskunde. Hochschultagung der Deutschen Gesell-
schaft fiir Volkskunde Basel, 31. Oktober — 2. November 1996, Got-
tingen: [s.n.].

Burckhardt-Seebass, Christine (1999): »Die Verwissenschaftlichung des
Selbsterlebten«. In: Konrad Kdstlin/Herbert Nikitsch (Hg.), Ethno-
graphisches Wissen. Zu einer Kulturtechnik der Moderne, Wien: In-
stitut fiir Volkskunde, S. 119-126.

Burke, Peter (2001): Papier und Marktgeschrei. Die Geburt der Wis-
sensgesellschaft, Berlin: Verlag Klaus Wagenbach.

Buss, Klaus-Peter/Wittke, Volker (2001): »Wissen als Ware — Uberle-
gungen zum Wandel der Modi gesellschaftlicher Wissensproduktion
am Beispiel der Biotechnologie«. In: Gerd Bender (Hg.), Neue For-
men der Wissenserzeugung, Frankfurt a.M./New York: Campus,
S. 123-146

Caruso, Paolo (1987): »Gesprich mit Michel Foucault«. In: Michel Fou-
cault, Von der Subversion des Wissens. Herausgegeben und aus dem
Franzosischen tibertragen von Walter Seitter, Frankfurt a.M.: Fischer
Taschenbuch Verlag, S. 7-27.

Certeau, Michel de (1991): Das Schreiben der Geschichte, Frankfurt
a.M. et al.: Campus.

300

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Chaney, David (1994): The Cultural Turn. Scene Setting Essays on Con-
temporary Cultural Theory, London/New York: Routledge.

Chiva, Isac (1987): »Wie die Ethnologie Frankreichs entstand. Versuch
einer genealogischen Begriindunge«. In: Isac Chiva/Utz Jeggle (Hg.),
Deutsche Volkskunde/Franzésische Ethnologie. Zwei Standortbe-
stimmungen, Frankfurt a.M./New York: Camous Verlag, S. 13-43.

Christen, Matthias (1997): »Fremde Stimmen. Anthropologische Wende
in der Literaturwissenschaft«. Neue Ziircher Zeitung, 15./16.2.

Clifford, James/Marcus, George (Hg.) (1986): Writing culture, Berke-
ley: University of California Press.

Conrad, Christoph/Kessel, Martina (Hg.) (1994): Geschichte schreiben
in der Postmoderne. Beitrige zur aktuellen Diskussion, Stuttgart:
Philipp Reclam.

Conrad, Christoph/Kessel, Martina (Hg.) (1998): Kultur & Geschichte.
Neue Einblicke in eine alte Beziehung, Stuttgart: Philipp Reclam
jun.

Daniel, Ute (1993): »Kultur< und »>Gesellschaft«. Uberlegungen zum
Gegenstandsbereich der Sozialgeschichte«. Geschichte und Gesell-
schaft 19, S. 69-99.

Daniel, Ute (1997): »Clio unter Kulturschock. Zu den aktuellen Debat-
ten der Geschichtswissenschaft«. Geschichte in Wissenschaft und
Unterricht 48, S. 195-219 u. S. 259-278.

Daniel, Ute (2001): Kompendium Kulturgeschichte. Theorien, Praxis,
Schliisselworter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Daum, Andreas (1998): Wissenschaftspopularisierung im 19. Jahrhun-
dert. Birgerliche Kultur, naturwissenschaftliche Bildung und die
deutsche Offentlichkeit 1848-1914, Miinchen: R. Oldenbourg Ver-
lag.

Daston, Lorraine (1998): »Die Kultur der wissenschaftlichen Objektivi-
tit«. In: Otto Gerhard Oexle (Hg.), Naturwissenschaft, Geisteswis-
senschaft, Kulturwissenschaft. Einheit — Gegensatz — Komplementa-
ritit, Gottingen: Wallstein Verlag, S, 9-39,

Daston, Lorraine (Hg.) (2000a): Biographies of scientific objects, Chi-
cago/London: University of Chicago Press.

Daston, Lorraine (2000b): Eine kurze Geschichte der wissenschaftlichen
Aufmerksamkeit, Miinchen: Carl Friedrich von Siemens Stiftung.
Daston, Lorraine (2001): Wunder, Beweise und Tatsachen. Zur Ge-
schichte der Rationalitiit, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Ver-

lag.

Daxelmiiller, Christoph (1999): »Volkskunde 2000«. Bayerische Blitter
fiir Volkskunde 26, S. 42-54.,

301

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Deifiner, Vera (1997): Die Volkskunde und ihre Methoden. Perspektiven
auf die Geschichte einer »tastend-schreitenden« Wissenschaft bis
1945, Mainz: Gesellschaft fiir Volkskunde in Rheinland-Pfalz.

Diaz-Bone, Rainer (1999): »Probleme und Strategien der Operationali-
sierung des Diskursmodells im Anschluss an Michel Foucaulte. In:
Hannelore Bublitz/Andrea D. Biithrmann/Christine Hanke/Andrea
Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der Diskurs-
analyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York: Campus,S. 119-135.

Die Geisteswissenschaften heute und morgen: Herbsttagung der
Schweizerischen Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften.
Bern, 15. November 2001, Bern: Schweizerische Akademie der
Geistes- und Sozialwissenschaften.

Dietzsch, Ina/Kaschuba, Wolfgang/Scholze-Irrlitz, Leonore (2008): Ho-
rizonte ethnografischen Wissens. Eine Bestandsaufnahme, Kéln/
Weimar/Wien: Béhlau.

Diner, Dan (2004): »Cultural Engineering — Oder die Zukunft der Geis-
teswissenschaften«. In: Dorothee Kimmich/Alexander Thumfart
(Hg.), Universitit ohne Zukunft?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 70-
79.

Dirks, Nicholas B./Eley, Geoff/Ortner, Sherry B. (Hg.) (1994): Culture /
Power / History. A Reader in Contemporary Social Theory, Prince-
ton: Princeton University Press.

Dorn, Marianne (1991): »Mdblierte Geselligkeit. Musiktruhe und Haus-
bar«. In: Party-Kultur? Fragen an die Fiinfziger. Hg. v. Ludwig-
Uhland-Institut fiir Empirische Kulturwissenschaft der Universitit
Tiibingen. Tiibingen: Tiibinger Vereinigung fiir Volkskunde, S. 144-
149.

Dérfler, Helene/Moresche, Susie/Present, Maria/Staufer-Wierl, Edith
(1992): »Die Volksinsulaner — liber den mangelnden wissenschaftli-
chen Diskurs!« In: Christian Stadelmann/Edith Staufer-Wierl (Hg.),
Die Volkskunde als Wissenschaft? Zweite und letzte studentische
Volkskundetagung — erste studentische kulturwissenschaftliche Ta-
gung vom 10. bis 12. Oktober 1990 in Wien, Wien: Institut fiir
Volkskunde, S. 53-59,

Dressel, Gert (1999): »Reflexive Historische Anthropologie als konse-
quente Historische Anthropologie. Oder: Warum auch wir uns zu
unseren Forschungsobjekten machen sollten«. In: Gert Dressel/Bern-
hard Rathmayr (Hg.), Mensch — Gesellschaft — Wissenschaft, Inns-
bruck: Studia Universititsverlag, S. 245-276.

Dressel, Gert/Langreiter, Nikola (2002): »Nie Zeit, nie frei — Arbeit und
Freizeit von Wissenschaftlerlnnen«. In: Sabine Gruber/Klara Loff-

302

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

ler/Klaus Thien (Hg.), bewegte zeiten. Arbeit und Freizeit nach der
Moderne, Miinchen/Wien: Profil, S. 119-136.

Dressel, Gert/Rathmayr, Bernhard (Hg.) (1999): Mensch — Gesellschaft
— Wissenschaft, Innsbruck: Studia Universitatsverlag.

Dreyfus, Hubert L./Rabinow, Paul (1994): Michel Foucault. Jenseits von
Strukturalismus und Hermeneutik. Mit einem Nachwort von und
einem Interview mit Michel Foucault. Aus dem Amerikanischen von
Claus Rath und Ulrich Raulff, Weinheim: Beltz Athendum Verlag
(2. Auflage).

Diilmen, Richard van (2000): Historische Anthropologie. Entwicklung,
Probleme, Aufgaben, Kéln/Wien: Béhlau,

Duttweiler, Stefanie (2007): Sein Gliick machen. Arbeit am Gliick als
neoliberale Regierungstechnologie, Konstanz: UVK Verlagsgesell-
schaft,

Eagleton, Terry (2001): Was ist Kultur?, Minchen: Beck.

»Eckwertepapier der Bund-Lénder-Arbeitsgruppe zur Vorbereitung des
vorgesehenen bildungspolitischen Spitzengespriichs 1993« (1994).
dgv-Informationen 2, S. 17-21.

Eggmann, Sabine (2004): »Der Blick auf das Eigene. Ein kulturwissen-
schaftlicher Zugang zur Kulturwissenschaft«. In: Markus Arnold/
Gert Dressel (Hg.), Wissenschaftskulturen — Experimentalkulturen —
Gelehrtenkulturen, Wien: Turia + Kant, S. 127-136.

Eggmann, Sabine (2005): »Volkskunde/Europiische Ethnologie: Eine
wissenschaftliche Disziplin und ihr Wissen. Diskursanalytische Per-
spektivierungen«. In: Peter Lozoviuk/Johannes Moser (Hg.), Pro-
bleme und Perspektiven der volkskundlich-kulturwissenschaftlichen
Fachgeschichtsschreibung, Dresden: Thelem, S. 31-39.

Egloff, Rainer/Fehr, Johannes/Hettche, Thomas/Métraux, Alexandre
(2003): Narrativitit in den Wissenschaften. Symposium am Colle-
gium Helveticum. Montag, 23. Jum bis Mittwoch, 25. Juni 2003.
Collegium Helveticum ETH Ziirich, Ziirich: Collegium Helveticum.

Eisenstadt, Schmuel Noah (1999): »Multiple Modernities in an Age of
Globalization«. In: Claudia Honegger/Stefan Hradil/Franz Traxler
(Hg.), Grenzenlose Gesellschaft? Verhandlungen des 29. Kongresses
der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie, ... der Osterreichischen
Gesellschaft fiir Soziologie, ... der Schweizerischen Gesellschaft fiir
Soziologie in Freiburg i.Br. 1998. Teil 1, Opladen: Leske + Budrich,
S. 37-50.

Eley, Geoff (1998): »Problems with Culture: German History After the
Linguistic Turn«. Central European History 31, S. 197-227.

303

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Elias, Norbert (1976): »Zur Soziogenese der Begriffe »Zivilisation< und
yKultur«e, In; Norbert Elias, Uber den Prozess der Zivilisation,
Bd. 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 1-64.

Engeler, Margaret (1995): »Wer ist das Volk der Volkskunde? Ein Dis-
kussionsbeitrag zu den Uberlegungen von Hermann Bausinger und
Kaspar Maase«. Zeitschrift fiir Volkskunde 91, S. 80-82.

Engelmann, Jan (Hg.) (1999): Michel Foucault. Botschaften der Macht:
Der Foucault-Reader. Diskurs und Medien, Stuttgart: Deutsche Ver-
lags-Anstalt.

Erdheim, Mario (1988): Psychoanalyse und Unbewusstheit in der Kul-
tur. Aufsitze 1980-1987, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Erdmann, Eva/Forst, Rainer/Honneth, Axel (1991): Ethos der Moder-
ne.,Frankfurt a.M.: Campus.

Etzemiiller, Thomas (2001): Sozialgeschichte als politische Geschichte.
Werner Conze und die Neuorientierung der westdeutschen Ge-
schichtswissenschaft nach 1945, Miinchen: R. Oldenbourg.

Ewald, Frangois/Waldenfels, Bernhard (1991): Spiele der Wahrheit,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

»Falkensteiner Protokolle« (1971). Diskussionspapiere und Protokolle
der in Falkenstein (Taunus) vom 21. bis 26. Sept. 1970 abgehaltenen
Wissenschaftlichen Arbeitstagung des Stindigen Ausschusses fiir
Hochschul- und Studienfragen der Deutschen Gesellschaft fiir
Volkskunde. Bearbeitet und herausgegeben von Wolfgang Briickner,
Frankfurt a.M.: [s.n.].

»Falkenstein vergessen? — Wir erinnern!« (1990). Zeitschrift fiir Volks-
kunde 86, S. 161-163.

Fafiler, Manfred (1996): »Ritselhafte Abstinde. Oder: Transkulturelle
Netzwerke«. Tiibinger Korrespondenzblatt 46, S. 58-75.

Fauser, Markus (2003): Einflihrung in die Kulturwissenschaft, Darm-
stadt: WBG.

Felt, Ulrike/Nowotny, Helga/Taschwer, Klaus (1995): Wissenschaftsfor-
schung. Eine Einfithrung, Frankfurt a.M./New York: Campus,

Fink-Eitel, Hinrich (1989): Foucault zur Einfihrung, Hamburg: SOAK
im Junius Verlag.

Fischer, Emst Peter (2004): »Verstindnis fiir Wissenschaft durch Ge-
staltung von Wissenschaft. Zur Verbesserung des »public understan-
ding of science« in Deutschland«. In: Dorothee Kimmich/Alexander
Thumfart (Hg.), Universitit ohne Zukunft?, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 225-238.

Fleischer, Michael (2001): Kulturtheorie: Systemtheoretische und evolu-
tionédre Grundlagen, Oberhausen: Athena-Verlag.

304

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Flemming, Jens (1991): »Kulturgeschichte als Integrations- und Leit-
wissenschaft? Anmerkungen zu Verlauf und Ergebnissen einer deut-
schen Diskussion«. In: Dieter Sturma (Hg.), Kultur und Kulturwis-
senschaft, Lineburg: W. Faulstich, S. 8-23.

Fohrmann, Jirgen/Miiller, Harro (Hg.) (1988): Diskurstheorien und Li-
teraturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

»Fondue versus Raclette? Oder: Der verpasste Absprung. Eindriicke und
Thesen, Riickblick und Forderungen, bezogen auf die Hochschulta-
gung der dgv in Basel 1996« (1997). Hessische Blitter fiir Volks-
und Kulturforschung NF 32, S. 167-170.

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der
Humanwissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1976): Mikrophysik der Macht. Michel Foucault iiber
Strafjustiz, Psychiatrie und Medizin, Berlin: Merve Verlag.

Foucault, Michel (1987): Von der Subversion des Wissens. Herausgege-
ben und aus dem Franzosischen iibertragen von Walter Seitter,
Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag.

Foucault, Michel (1994): »Interview«. In: Daniel Defert/Frangois Ewald
(Hg.), Dits et ecrits. Bd. 1, Paris: Gallimard, S. 601-620.

Foucault, Michel (1997): Archiologic des Wissens. Ubersetzt von
Ulrich Képpen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp (8. Auflage).

Foucault, Michel (1999a): Die Ordnung des Diskurses. Aus dem Fran-
zosischen von Walter Seitter. Mit einem Essay von Ralf Koners-
mann, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag.

Foucault, Michel (1999b): Sexualitit und Wahrheit. Bd. 1: Der Wille
zum Wissen. Ubersetzt von Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp (11. Auflage).

Foucault, Michel (2005): »Science and Knowledge«. In: Reiner Grund-
mann/Nico Stehr (Hg.), Knowledge. Critical Concepts. 5 Bde, Lon-
don/New York: Routledge, S. 193-208.

Frank, Manfred (1988): »Zum Diskursbegriff bei Foucault«. In: Jirgen
Fohrmann/Harro Miiller (Hg.), Diskurstheorien und Literaturwissen-
schaft, Frankfurt a.M.; Subrkamp, S. 25-44,

Frithwald, Wolfgang/Jauf}, Hans Robert/Koselleck, Reinhart/Mittelstraf3,
Jiirgen/Steinwachs, Burkhart (Hg.) (1991): Geisteswissenschaften
heute. Eine Denkschrift, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Frithwald, Wolfgang et al. (Hg.) (2002): Die Geisteswissenschaften in
der Informationsgesellschaft, St. Ottilien: EOS-Verlag,

Funtowicz, Silvio O./Martinez-Alier, Joan/Munda, Giuseppe/Ravetz,
Jerome R. (1999): »Information tools for environmental policy under
conditions of complexity«. Environmental Issues Series 9.

305

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Funtowicz, Silvio O./Ravetz, Jerome R. (2005): »Science for the Post-
Normal Age«. In: Reiner Grundmann/Nico Stehr (Hg.), Knowledge.
Critical Concepts. 5 Bde, London/New York: Routledge, S. 365-
385.

Fuchs, Eckhardt (1997): »Positivistischer Szientismus in vergleichender
Perspektive: Zum nomothetischen Wissenschaftsverstindnis in der
englischen, amerikanischen und deutschen Geschichtsschreibunge.
In: Wolfgang Kiittler/Jérn Riisen/Ernst Schulin (Hg.), Geschichts-
diskurs. Bd. 3: Die Epoche der Historisierung, Frankfurt a.M.: Fi-
scher Taschenbuch Verlag, S. 396-423.

Fuchs, Martin (2001): »Der Verlust der Totalitit. Die Anthropologie der
Kultur«. In: Heide Appelsmeier/Elfriede Billmann-Mahecha (Hg.),
Kulturwissenschaft. Felder einer prozessorientierten wissenschaftli-
chen Praxis, Weilerswist: Vellbriick Wissenschaft, S. 18-53.

Geertz, Clifford (1987): Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstehen
kultureller Systeme, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

»Geisteswissenschaften heute« (1997). Verantwortliche Redaktion Beat
Sitter-Liver et al., Bern: Schweizerische Akademie der Geistes- und
Sozialwissenschaften.

»Geisteswissenschaften, wozu? Beispiele ihrer Gegenstinde und ihrer
Fragen. Eine Vortragsreihe der Johannes Gutenberg-Universitit
Mainz im Wintersemester 1987/88« (1988). Im Auftrag von Prisi-
dent und Senat herausgegeben von Hans-Henrik Krummacher,
Wiesbaden et al.: Franz Steiner.

Gerbel, Christian/Musner, Lutz (2002): »Kulturwissenschaften: Ein of-
fener Prozess«. In: Lutz Musner/Gotthart Wunberg (Hg.), Kultur-
wissenschatten. Forschung — Praxis — Positionen, Wien: WUV-Uni-
versitits-Verlag, S. 9-23.

»Germanistik als Kulturwissenschaft« (1999). Mitteilungen des Deut-
schen Germanistenverbandes 46/4.

Gerndt, Helge (1981): Kultur als Forschungsfeld. Uber volkskundliches
Denken und Arbeiten, Miinchen: Miinchener Vereinigung fiir
Volkskunde.

Gerndt, Helge (Hg.) (1988): Fach und Begriff »Volkskunde« in der Dis-
kussion, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Gerndt, Helge (1990a): »Kulturvermittlung. Modelliiberlegungen zur
Analyse eines Problemkomplexes am Beispiel des Atomungliicks
von Tschernobyl«. Zeitschrift fiir Volkskunde 86, S. 1-13.

Gerndt, Helge (1990b): »Tschernobyl als kulturelle Tatsache«. In: Dieter
Harmening/Erich Wimmer (Hg.), Volkskultur — Geschichte — Re-
gion. Festschrift fiir Wolfgang Briickner zum 60. Geburtstag, Wiirz-
burg: Konigshausen und Neumann, S. 155-176.

3086

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Gerndt, Helge (1992): »Theoretische Konzepte der Europiischen Eth-
nologie«. Nachfragen, Einwiinde, Thesen«. Bayerisches Jahrbuch fiir
Volkskunde, S. 183-191.

Gerndt, Helge (1997): Studienskript Volkskunde. Eine Handreichung flir
Studierende, Miinster: Waxmann,

Gibbons, Michael/Limoges, Camille/Nowotny, Helga/Schwartzmann,
Simon/Scott, Peter/Trow, Martin (1994): The New Production of
Knowledge. The Dynamics of Science and Research in Contempo-
rary Societies, London: Sage Publications.

Giegel, Hans-Joachim/Schimank, Uwe (Hg.) (2003): Beitrige zu Niklas
Luhmanns »Die Gesellschaft der Gesellschaft«, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Gieryn, Thomas (1995): »Boundaries of Science«. In: Sheila Jasanoff et
al. (Hg.), Handbook of Science and Technology Studies, Thousand
Oaks: Sage, S. 393-443,

Gieske, Sabine (1996): »Lippenstift — Ein kulturhistorischer Streifzug
tiber den Mund. Annéherung an ein Thema«. In: Sabine Gieske
(Hg.), Lippenstift. Ein kulturhistorischer Streifzug tiber den Mund,
Marburg: Jonas Verlag, S. 7-16.

Gindl, Michaela/Tauss, Ulrike (1998): »Pro Vita Alpinac. Ein diskurs-
analytischer Versuch«. Osterreichische Zeitschrift fiir Volkskunde
NF 101, S. 191-220.

Giordano, Christian (1995): »Kulturanthropologische Dilemmas. Ein
Plidoyer fiir das pragmatische Verstehen«. kuckuck 10/1, S. 9-13.
Giordano, Christian/Greverus, Ina-Maria/Rémhild, Regina (Hg.) (2000):
The Politics of Anthropology at Home II, Hamburg: LIT Verlag.
Glaser, Renate/Luserke, Matthias (Hg.) (1996): Literaturwissenschaft —
Kulturwissenschaft. Positionen, Themen, Perspektiven, Opladen:

Westdeutscher Verlag.

Gockerell, Nina (1995): Bilder und Zeichen der Frémmigkeit. Samm-
lung Rudolf Kriss, Miinchen: Bayerisches Nationalmuseum.

Goossens, Jan (1996): »Das Rhein-Maasgebiet als Gegenstand einer in-
tegrierten historischen Kulturraumforschung«. Rheinisch-westfa-
lische Zeitschrift fiir Volkskunde 41, S. 45-60.

Gossmann, Ulla (1996): »Volkskunde. Die Kleinigkeiten der Kultur«.
Psychologie heute, Mirz, S. 60-67.

Gottowik, Volker (1997): »Begegnung mit einer Ethnographie des Eige-
nen: John J. Honigmann beschreibt die Steiermark, und wir erkennen
sie nicht«. Zeitschrift fiir Volkskunde 93, S. 17-30.

Graevenitz, Gerhart von (Hg.) (1999a): Konzepte der Moderne. Stutt-
gart/Weimar: J.B. Metzler.

307

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Graevenitz, Gerhart von (1999b): »Einleitung«. In: Gerhart von Graeve-
nitz (Hg.), Konzepte der Moderne, Stuttgart/Weimar: I.B. Metzler,
S. 1-16.

Greenblatt, Stephen (1995): »Kultur«. In: Moritz Bafller (Hg.), New
Historicism. Literaturgeschichte als Poetik der Kultur, Tiibingen: A.
Francke Verlag, S. 29-34.

Greverus, Ina-Maria (1978): Kultur und Alltagswelt. Eine Einfithrung in
Fragen der Kulturanthropologie, Miinchen: Verlag C. H. Beck.

Greverus, Ina-Maria et al. (Hg.) (1988): Kulturkontakt — Kulturkonflikt.
Zur Erfahrung des Fremden, Frankfurt a.M.: Institut fiir Kulturan-
thropologie und Europiische Ethnologie.

Greverus, Ina-Maria (1990a): »Anthropological Horizons, the Humani-
ties and Human Practice«. Anthropological Journal on European
Cultures 1, S. 13-33.

Greverus, Ina-Maria (1990b): Neues Zeitalter oder Verkehrte Welt. An-
thropologie als Kritik, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft.

Greverus, Ina-Maria (1990c¢): »Was 1st Heimat — was kdénnte Heimat be-
deuten?« In: Miinchner Streitgespriche zur Volkskultur. Dokumen-
tation zur Tagung vom 28.-30. November 1986 im Hotbriuhaus am
Platzl. Herausgegeben vom Kulturreferat der Landeshauptstadt
Miinchen, Miinchen: Buchendorfer Verlag, S. 34-37.

Greverus, Ina-Maria (1991): »Aphorismen zu einer »Utopie Collagec wie
zu ihrer Verkehrung«. kuckuck 6/2, S. 4-9.

Greverus, Ina-Maria (1994): »The Other and the Self: The Responsibil-
ity of Anthropology«. Anthropological Journal on European Cultu-
res 3/2, S. 75-97.

Greverus, Ina-Maria (1995a): »Anthropologische Horizonte zwischen
Gliickssuche und dem Prinzip Collage. Ist das anthropologische
Prinzip Hoffnung verloren?« In: Wolfgang Kaschuba (Hg.), Kultu-
ren — Identititen — Diskurse, Berlin: Akademie Verlag, S 186-209.

Greverus, Ina-Maria (1995b): Die Anderen und ich. Vom Sich Erken-
nen, Erkannt- und Anerkanntwerden, Kulturanthropologische Texte,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Greverus, Ina-Maria (1995¢): »Ich spreche, also bin ich. Eine Skizze«.
kuckuck 10/1, S. 20-26.

Greverus, Ina-Maria (1996): »Culture: Creation — Captivity — Collage. A
Plea for a Controversial Term«. Anthropological Journal on Euro-
pean Cultures 5/1, S. 127-160.

Greverus, Ina-Maria (1997a): »L’identité et la notion de Heimat«. Eth-
nologie frangaise XXVII/4, S. 479-490.

308

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Greverus, Ina-Maria (1997b): »Performing Culture. To Be is Being
Spoken With«. Anthropological Journal on European Cultures 6/2,
S. 25-45.

Greverus, Ina-Maria (1999): »Poetics within Politics. Towards an An-
thropology of the Own«. Anthropological Journal on European Cul-
tures 8/2, S. 7-26.

Greverus, Ina-Maria/Rémhild, Regina (1999): »The Politics of Anthro-
pology at Home. Some Final Reflections«. Anthropological Journal
on European Cultures 8/2, S. 191-198.

Grieshofer, Franz (1994): »Sach-Geschichten. Uber ein Vierteljahrhun-
dert Sammlungsgeschichte«. In: Sach-Geschichten. Aus den Samm-
lungen des dsterreichischen Museums fiir Volkskunde. Das jiingste
Vierteljahrhundert, Wien: Osterreichisches Museum fiir Volkskunde,
S. 18-26.

Grossberg, Lawrence/Nelson, Cary/Treichler, Paula (1992): Cultural
Studies, London: Routledge.

Grundmann, Reiner/Stehr, Nico (Hg.) (2005a); Knowledge. Critical
Concepts. 5 Bde, London/New York: Routledge.

Grundmann, Reiner/Stehr, Nico (2005b): »Social Control and Knowl-
edge in Democratic Societies«. In: Reiner Grundmann/Nico Stehr
(Hg.), Knowledge. Critical Concepts. 5 Bde, London/New York:
Routledge, S. 410-420.

Guth, Klaus (1990): »Volkskultur des Alltags? Anfragen an Kategorien
der Volkskunde«. In: Dieter Harmening/Erich Wimmer (Hg.),
Volkskultur — Geschichte — Region. Festschrift fir Wolfgang Briick-
ner zum 60. Geburtstag, Wiirzburg: Kdnigshausen und Neumann, S.
44.57.

Gyr, Ueli (1997): »Kulturale Alltaglichkeit in gesellschaftlichen Mikro-
bereichen. Standpunkte und Elemente zur Konsensdebatte«. In:
Christine Burckhardt-Seebass (Hg.), Zwischen den Stiihlen fest im
Sattel? Eine Diskussion um Zentrum, Perspektiven und Verbindung-
en des Faches Volkskunde. Hochschultagung der Deutschen Gesell-
schaft fiir Volkskunde, Basel 31. Oktober — 2. November 1996, Ta-
gungsband im Auftrag der DGV, Géttingen: [s.n.], S. 13-19.

Gyr, Ueli (2000): »Urbanethnologie a la francaise. Merkmale der fran-
zosischen Gegenwartsforschung in der Metropole«. In: Waltraud
Kokot/Thomas Hengartner/Kathrin Wildner (Hg.), Kulturwissen-
schaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme, Berlin: Dietrich
Reimer Verlag, S. 21-34,

Habermas, Rebekka/Minkmar, Nils (Hg.) (1992): Das Schwein des
Hauptlings. Sechs Aufsitze zur Historischen Anthropologie, Berlin:
Verlag Klaus Wagenbach.,

309

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Hack, Lothar (2001): »Ich habe da eine Theorie< oder: Neue Fokussie-
rungen von Kontext/en und Kompetenz/en«, In: Gerd Bender (Hg.),
Neue Formen der Wissenserzeugung, Frankfurt a.M./New York:
Campus, S. 23-56.

Haferkamp, Hans (1990): Sozialstruktur und Kultur, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Hahn, Alois (1999): »Einfithrung«. In: Gerhart von Graevenitz (Hg.),
Konzepte der Moderne. Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler.

Hall, Stuart (1994): »Der Westen und der Rest: Diskurs und Macht«. In:
Stuart Hall, Rassismus und kulturelle Identitit. Ausgewihlte Schrif-
ten 2, Hamburg: Argument Verlag, S. 137-179.

Hall, Stuart (2000): »Kulturelle Identitit und Globalisierung«. In: Karl
H. Hérning/Rainer Winter {Hg.), Widerspenstige Kulturen. Cultural
Studies als Herausforderung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 393-441.

Jaeger, Friedrich/Liebsch, Burkhard/Riisen, J&rn/Straub, Jirgen (Hg.)
(2004): Handbuch der Kulturwissenschaften. 3 Bde, Stuttgart/
Weimar: J.B. Metzler.

Hanke, Christine (1999): »Kohirenz versus Ereignishaftigkeit? Ein Ex-
periment im Spannungsfeld der foucaultschen Konzepte »Diskurs¢
und »Aussage«. In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bithrmann/Chris-
tine Hanke/Andrea Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. Perspek-
tiven der Diskursanalyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York:
Campus, S. 109-118.

Hannerz, Ulf (1995): »Kultur< in einer vernetzten Welt. Zur Revision
eines ethnologischen Begriffes«. In: Wolfgang Kaschuba (Hg.), Kul-
turen — Identititen — Diskurse, Berlin: Akademie Verlag, S. 64-84.

Hansen, Klaus P. (1993): Kulturbegriff und Methode. Der stille Para-
digmenwechsel in den Geisteswissenschaften, Tiibingen: Gunter
Narr.

Hansen, Klaus P. (1995): Kultur und Kulturwissenschaft. Eine Einfiih-
rung, Tiibingen/Basel: Francke Verlag.

Hardtwig, Wolfgang/Wehler, Hans-Ulrich (Hg.) (1996): Kulturgeschich-
te Heute, Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht,

Hartinger, Walter (1991): »Volkskultur = Provinzkultur in engen Gren-
zen?«. Schonere Heimat. Erbe und Auftrag 80/1, S. 3-11.

Hartinger, Walter (1993): »Volkskunde zwischen Heimatpflege und kri-
tischer Sozialarbeit«. In: Klaus P. Hansen (Hg.), Kulturbegriff und
Methode. Der stille Paradigmenwechsel in den Geisteswissenschat-
ten. Eine Passauer Ringvorlesung, Tiibingen: Gunter Narr, S. 41-57.

Hartman, Geoffrey (2000): Das beredte Schweigen der Literatur. Uber
das Unbehagen an der Kultur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

310

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Hartmang, Andeas (1991): »Uber die Kulturanalyse des Diskurses —
eine Erkundung«, Zeitschrift fiir Volkskunde 87, S, 19-28.

Hartinann, Andreéas (1997); »Transformation und Wiederkehr, Zur
Orundlegomg des volkskundlichen Fragens«. Bayerische Blétter fir
Volkskunde 24, S. 76-87.

Hartmann, Dirk/Janich, Peter (Hg.) (1998): Die Kulturalistische Wende.
Zur Orientierung des philosophischen Selbstverstindnisses, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Hausen, Karin/Nowotny, Helga (Hg.) (1990): Wie minnlich ist die Wis-
senschaft?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp (3. Auflage).

Hauser, Andrea (1994): Dinge des Alltags. Studien zur historischen
Sachkultur eines schwibischen Dorfes, Tiibingen: Tiibinger Vereini-
gung fiir Volkskunde.

Heelas, Paul/Lash, Scott/Morris, Paul (Hg.) (1996): Detraditionalization:
critical reflections on authority and identity at a time of uncertainty,
Cambridge (Mass.): Blackwell Publishers.

Helduser, Urte/Schwietring, Thomas (Hg.) (2002a): Kultur und ihre
Wissenschaft. Beitrige zu einem reflexiven Verhiltnis, Konstanz:
UVK Verlagsgesellschaft.

Helduser, Urte/Schwietring, Thomas (2002b): »Kultur und ihre Wissen-
schaft. Zur Einfiihrung«. In: Urte Helduser/Thomas Schwietring
(Hg.), Kultur und ihre Wissenschaft. Beitrige zu einem reflexiven
Verhiiltnis, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 7-27.

Heidrich, Hermann (Hg.) (2000): Sachkulturforschung: gesammelte Bei-
trage der Tagung der Arbeitsgruppe Sachkulturforschung und Mu-
seum in der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde vom 15. bis 19.
September 1998 in Bad Winsheim, Bad Winsheim: Frinkisches
Freilandmuseum.

Heintz, Bettina (1993): »Wissenschaft im Kontext. Neuere Entwicklung-
en der Wissenschaftssoziologie«. Kolner Zeitschrift fiir Soziologie
und Sozialpsychologie 45, S. 528-552.

Heintz, Bettina (1998): »Die soziale Welt der Wissenschaft. Entwick-
lungen, Ansitze und Ergebnisse der Wissenschaftsforschunge. In:
Bettina Heintz/Bernd Nievergelt (Hg.), Wissenschafts- und Technik-
forschung in der Schweiz, Ziirich: Seismo Verlag, S. 55-94.

Heintz, Bettina/Nievergelt, Bernd (Hg.) (1998): Wissenschafts- und
Technikforschung in der Schweiz. Sondierungen einer neuen Diszi-
plin, Ziirich: Seismo Verlag.

Heinrichs, Hans-Jirgen (1995): »Eine Welt oder viele Welten? Univer-
salismus, Relativismus und Partikularismus«. kuckuck 10/1, S. 4-8.

31

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Hemlin, Sven (2001): »Organisational aspects of mode 2 / triple helix
knowledge production«. In: Gerd Bender (IHg.), Neue Formen der
Wissenserzeugung, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 181-200.

Hengartner, Thomas (1999): Forschungsfeld Stadt. Zur Geschichte der
Volkskundlichen Erforschung Stidtischer Lebensformen, Berlin:
Dietrich Reimer Verlag.

Hengartner, Thomas (2000): »Die Stadt im Kopf. Wahrnehmung und
Aneignung der stiddtischen Umwelt«. In: Waltraud Kokot/Tomas
Hengartner/Kathrin Wildner (Hg.), Kulturwissenschaftliche Stadt-
forschung. Eine Bestandsaufnahme, Berlin: Dietrich Reimer Verlag,
S. 87-105.

Henkel, Matthias (1997): »Die Tasse ... Zur Trinkkultur am Arbeitsplatz.
Eine Arbeitsplatzanalyse aus kulturwissenschaftlicher Sicht«. In:
Rolf Wilhelm Brednich/Heinz Schmitt (Hg.), Symbole. Zur Bedeu-
tung der Zeichen in der Kultur. 30. Deutscher Volkskundekongress
in Karlsruhe vom 25. bis 29. September 1995, Miinster et al.; Wax-
mann, S. 226-239,

Henningsen, Bernd/Schroder, Stephan Michael (Hg.) (1997): Vom Ende
der Humboldt-Kosmen. Konturen von Kulturwissenschaft, Baden-
Baden: Nomos Verlagsgesellschaft,

Hepp, Andreas (1999): Cultural Studies und Medienanalyse, Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Hildebrandt, Hans-Jiirgen (2003): Bausteine zu einer wissenschaftlichen
Erforschung der Geschichte der Ethnologie, Miinchen: Utz.

Horning, Karl H./Winter, Rainer (Hg.) (2000): Widerspenstige Kulturen,
Cultural Studies als Herausforderung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Hofer, Tamas (1979): »Gegenstinde im dérflichen und stidtischen Mi-
liew. Zu einigen Grundfragen der mikroanalytischen Sachfor-
schung«. In: Giinther Wiegelmann (Hg.), Gemeinde im Wandel,

Miinster: Coppenrath, S. 113-135,

Hofer, Tamas/Niedermiiller, Peter (Hg.) (1988): Life History as Cultural
Construction/Performance, Budapest: Ethnographic Institute of the
Hungarian Academy of Sciences.

Hoffmann, Hilmar/Kramer, Dieter (Hg.) (1995): Anderssein, ein Men-
schenrecht. Uber die Vereinbarkeit universaler Normen mit kulturel-
ler und ethnischer Vielfalt, Weinheim: Beltz Athenium Verlag.

Honegger, Claudia/Hradil, Stefan/Traxler, Franz (Hg.) (1998): Grenzen-
lose Gesellschaft? Verhandlungen des 29. Kongresses der Deutschen
Gesellschaft fiir Soziologie, ... der Osterreichischen Gesellschaft fiir
Soziologie, ... der Schweizerischen Gesellschaft fiir Soziologie in
Freiburg i.Br. 1998, Teil 1, Opladen: Leske + Budrich.

312

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Hiibner, Kurt (1993); Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, Freiburg
1.Br.: Alber (4. Auflage).

Hug, Theo (Hg.) (2001): Wie kommt Wissenschaft zu Wissen? 4 Bde,
Baltmannsweiler: Schneider-Verlag Hohengehren.

Hugger, Paul (1994): »Volkskunde in der Schweiz seit dem Zweiten
Weltkrieg. Zwischen Provinzialismus und Weltoffenheit«. Osterrei-
chische Zeitschrift fiir Volkskunde NF 97, S. 97-112.

Hugger, Paul (2001): »Volkskundliche Gemeinde- und Stadtforschung«.
In: Rolf Wilhelm Brednich (Hg.), Grundriss der Volkskunde. Ein-
fuhrung in die Forschungsfelder der Europiischen Ethnologie. 3.,
{iberarbeitete und erweiterte Auflage, Berlin: Dietrich Reimer Ver-
lag, S. 291-309.

Hunt, Lynn (Hg.) (1989): The New Cultural History, Berkeley: Univer-
sity of California Press.

Huntington, Samuel P. (1996): Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung
der Weltpolitik im 21. Jahrhundert, Miinchen: Europaverlag.

IFK (Hg.) (1999): The Contemporary Study of Culture. Herausgegeben
vom Bundesministerium fiir Wissenschaft und Verkehr. Internatio-
nales Forschungszentrum Kulturwissenschaften, Wien: Turia +
Kant.

Iggers, Georg G. (1993): Geschichtswissenschaft im 20. Jahrhundert.
Ein kritischer Uberblick im internationalen Zusammenhang, Géttin-
gen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Tlyes, Petra/Hannerz, Ulf (1997): »Globalisierung, Kultur und Anthropo-
logie. Moglichkeiten transnationaler Forschung«. anthropolitan 5,
S. 55-63.

Jacobeit, Sigrid und Wolfgang (1990): »Geschichtsschreibung in der
DDR: Bankrott?!« Journal fir Geschichte 12, S, 4-13.

Jacobeit, Sigrid und Wolfgang (1991): »Vom Nutzen und Nachteil all-
tagsgeschichtlichen Denkens fiir die Historie«. In: Konrad Jarausch/
Jérm Rusen/Hans Schleier (Hg.), Geschichtswissenschaft vor 2000.
Perspektiven der Historiographiegeschichte, Geschichtstheorie, So-
zial- und Kulturgeschichte, Festschrift fir Georg G. Iggers zum 65,
Geburtstag, Hagen: Margit Rottmann, S. 134-147.

Jacobeit, Sigrid und Wolfgang (1995): »Alltagsgeschichte als Sozialge-
schichte oder Alltagsgeschichte kontra Sozialgeschichte?« In: Brigit-
te Berlekamp/Werner Réhr (Hg.), Terror, Herrschaft und Alltag im
Nationalsozialismus, Miinster: Westfilisches Damptboot, S. 280-
293,

Jacobeit, Wolfgang (1992): »Ethnologie und Alltagsgeschichte. Zum
Gegenstand von Volkerkunde und Volkskunde«. Schweizerisches
Archiv fiir Volkskunde 88, 5. 129-141.

313

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Jacobeit, Wolfgang (1994): »Volksgeschichte — Volkskunde — Sozialge-
schichte«. Kieler Blatter fir Volkskunde 26, S. 215-221.

Jacobeit, Wolfgang (1996): »Volkskunde in der DDR — kein Blick zu-
riick im Zorn«. In: Vorwirts und nicht vergessen nach dem Ende der
Gewissheit. 56 Texte fir Dietrich Muhlberg zum Sechzigsten, Ber-
lin: [s.n.], S. 463-480.

Jacobeit, Wolfgang (1997a): »Marginalien eines nachdenklichen Volks-
kundlers«. Berliner Blitter. Ethnographische und Ethnologische Bei-
trige, S. 23-29.

Jacobeit, Wolfgang (1997b): »Volkskunde in der Moderne. Versuch
eines Paradigmawechsels«. Historische Anthropologie 5, S. 156-
160.

Jaeger, Friedrich/Risen, J6rn (1992): Geschichte des Historismus. Eine
Einfiihrung, Miinchen: Beck.

Jager, Siegfried (1993): Kritische Diskursanalyse. Eine Einfithrung,
Duisburg: Duisburger Institut fiir Sprach- und Sozialforschung,

Jdger, Siegfried (1994): Text- und Diskursanalyse. Eine Anleitung zur
Analyse politischer Texte, Duisburg: Duisburger Institut fiir Sprach-
und Sozialforschung (5. Auflage).

Jager, Siegfried (1999): »Einen Kénigsweg gibt es nicht. Bemerkungen
zur Durchfiihrung von Diskursanalysen«. In: Hannelore Bublitz/An-
drea D. Bithrmann/Christine Hanke/Andrea Seier (Hg.), Das Wu-
chern der Diskurse. Perspektiven der Diskursanalyse Foucaults,
Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 136-147.

Japp, Uwe (1988): »Der Ort des Autors in der Ordnung des Diskurses«.
In: Jirgen Fohrmann/Harro Miiller (Hg.), Diskurstheorien und Lite-
raturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Subhrkamp, S. 223-234,

Jasanoff, Sheila et al. (Hg.) (1995): Handbook of Science and Technol-
ogy Studies, Thousand Oaks/London/New Delhi: Sage Publ..

Jeggle, Utz (1993): »Das Fremde im Eigenen. Ansichten der Volkskun-
de«. In: Alois Wierlacher (Hg.), Kulturthema Fremdheit. Leitbegrif-
fe und Problemfelder kulturwissenschaftlicher Fremdheitsforschung,
Minchen: Iudicium, S. 235-242,

Jeggle, Utz (1994): »Volkskunde im 20. Jahrhundert«. In: Rolf Wilhelm
Brednich (Hg.), Grundriss der Volkskunde. Einfithrung in die For-
schungsfelder der Europdischen Ethnologie, Berlin: Dietrich Reimer
Verlag, S. 51-72 (2., iiberarbeitete und erweiterte Auflage).

Jeggle, Utz (1995): »Volkskunde«. In: Uwe Flick/Ernst von Kardorff/
Heiner Keupp/Lutz von Rosenstiel/Stephen Wolff (Hg.), Handbuch
Qualitative Sozialforschung. Grundlagen, Konzepte, Methoden und
Anwendungen, Weinheim: Psychologie Verlags Union (2. Auflage),
S. 56-59.

314

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Jeggle, Utz et al. (Hg.) (1986): Volkskultur in der Moderne. Probleme
und Perspektiven empirischer Kulturforschung, Reinbek b. Ham-
burg/Tiibingen: Rowohlt Taschenbuch Verlag,

Jeggle, Utz/Raphaél, Freddy (Hg.) (1997): Kleiner Grenzverkehr:
deutsch-franzosische Kulturanalysen = D’une rive a ['autre: ren-
contres ethnologiques franco-allemandes, Paris: Maison des Scien-
ces de 'Homme.

Johler, Reinhard (1992a): »Kultur, Folklore und Herrschaft. Zur Defini-
tionsgewalt iiber das »Fremde««. kuckuck 7/1, S. 37-40.

Johler, Reinhard (1992b): »Volkskultur: Ideologien und Visionen«. In:
Sommerakademie Volkskultur und Volksmusik 1992, 22. August —
4. September 1992, Altmiinster/Gmunden, O0O. Herausgegeben vom
Bundesministerium fiir Wissenschaft und Forschung, Bundesminis-
terium fiir Unterricht und Kunst, Osterreichisches Volksliedwerk,
Wien: Osterreichisches Volksliedwerk, S. 27-31.

Johler, Reinhard (1992¢): »Volkskunde«. In: Sommerakademie Volks-
kultur und Volksmusik 1992. 22. August — 4. September 1992, Alt-
miinster/Gmunden, OO. Hgerausgegeben vom Bundesministerium
fiir Wissenschaft und Forschung, Bundesministerium fiir Unterricht
und Kunst, Osterreichisches Volksliedwerk, Wien: Osterreichisches
Volksliedwerk, S. 80-82.

Johler, Reinhard (1993): »Konstrukte: Nationalismus, Regionalismen
und Volkskultur — Zum Beitrag der Volkskunde«. In: Verband Os-
terreichischer Geschichtsvereine (Hg.), Bericht iiber den neunzehnt-
en Osterreichischen Historikertag in Graz vom 18.-23.5.1992, Wien:
Verband Osterreichischer Historiker und Geschichtsvereine, S. 313-
319.

Johler, Reinhard (1994a): »Die Wiederkehr der Volkskultur. Eine Zwi-
schenbilanz«. In: Walter Deutsch/Maria Walcher (Hg.), Sommer-
akademie Volkskultur 1993. 27. August — 4. September 1993, Alt-
miinster/Gmunden 00. Wien: Osterreichisches Volksliedwerk,
S. 29-40.

Johler, Reinhard (1994b): »Nationalistisch, national oder regional — die
gsterreichische Volkskultur«., In: Walter Deutsch/Maria Walcher
(Hg.), Sommerakademie Volkskultur 1993. 27. August — 4. Septem-
ber 1993, Altmiinster/Gmunden 00, Wien: Osterreichisches Volks-
liedwerk, S. 62-70.

Johler, Reinhard (1995a): »Das Ethnische als Forschungskonzept: Die
Osterreichische Volkskunde im europdischen Vergleich«. In: Ethno-
logia Europaea: 5. Internationaler Kongress der Société Internationa-
le d’Ethnologie et de Folklore (SIEF), Wien, 12.-16.9.1994, Wien:
Institut fiir Volkskunde, S. 69-101.

315

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Johler, Reinhard (1995b): »Die kulturelle Codierung von >heimisch¢ und
fremd«<. Zu Problematik und Relevanz einer gegenwirtigen For-
schungsstrategic«. Montfort. Vierteljahresschrift fiir Geschichte und
Gegenwart Vorarlbergs 47, S. 55-62.

Johler, Reinhard (1998): »Wien bleibt Wien< — »Wien ist anders< —
»Wien darf nicht Chicago werden<: Zur Rhetorik gegenwiirtiger
Urbanititsdiskurse in Wien«. Berliner Blitter. Ethnographische und
Ethnologische Beitriige 17, S. 3-13.

Johler, Reinhard (1999): »Telling a National Story with Europe. Europe
and the European Ethnology«. Ethnologia Europaea 29, S. 67-73.
Johler, Reinhard/Liesenfeld, Gertraud/Peter, Dorothea Jo./Schneider,
Birgit/Vitovee, Ulrike (1992): »Uber die Darstellung der dsterreichi-
schen Volkskunde in der Offentlichkeit«. In: Christian Stadel-
mann/Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die Volkskunde als Wissenschaft?
Zweite und letzte studentische Volkskundetagung — erste studenti-
sche kulturwissenschaftliche Tagung vom 10. bis 12. Oktober 1990

in Wien, Wien: Institut fiir Volkskunde, S. 23-35.

Johler, Reinhard/Tschofen, Bernhard (1995): »Alles eigen, alles fremd
oder: Die Region ist tot, es lebe...«. kuckuck 10/1, S. 14-19.

Judet de la Combe, Pierre (1999): »Klassische Philologie als moderne
Kulturkritik, Wilamowitz und die Orestie (1900)«. In: Christoph
Konig/Eberhard Lammert (Hg.), Konkurrenten in der Fakultit. Kul-
tur, Wissen und Universitit um 1900, Frankfurt a.M.: Fischer Ta-
schenbuch Verlag, S. 248-259.

Jung, Thomas (1999): Geschichte der modernen Kulturtheorie, Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Jung, Thomas/Miiller-Dohm, Stefan (1994): »Kultursoziologie«. In:
Harald Kerber/Arnold Schmieder (Hg.), Spezielle Soziologien. Pro-
blemfelder, Forschungsbereiche, Anwendungsorientierungen, Rein-
bek b. Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag, S. 473-497.

Kallweit, Hilmar (1994): »Zur »anthropologischen< Wende in der zwei-
ten [ilfte des 18, Jahrhunderts — aus der Sicht des »Archiologens
Michel Foucault«, In: Wolfgang Kiittler/Jérn Riisen/Ernst Schulin
(Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 2: Anfinge des modernen historischen
Denkens, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 17-47.

Kéimmerlings, Richard (1999): »Plapperkriihen kriegen kein Telegramm,
Wer braucht die bunten Viégel? Die Deutsche Gesellschaft fiir
Volkskunde tagt in Halle«. Frankfurter Allgemeine Zeitung 13.10./
Nr. 238, S. 54.

Kammler, Clemens (1986): Michel Foucault. Eine kritische Analyse sei-
nes Werks, Bonn: Bouvier.

316

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Kaschuba, Wolfgang (1986): »Mythos oder Eigensinn. »Volkskultur¢
zwischen Volkskunde und Sozialgeschichte«. In: Utz Jeggle et al.
(Hg.), Volkskultur in der Moderne. Probleme und Perspektiven em-
pirischer Kulturforschung, Reinbek b. Hamburg/Tiibingen: Rowohlt
Taschenbuch Verlag, S. 469-507.

Kaschuba, Wolfgang (1990): »Geschichte, Tradition, Alltagskultur —
Zugangsweisen zum Begriff Volkskultur«. In: Miinchner Streitge-
spriche zur Volkskultur. Dokumentation zur Tagung vom 28.-30.
November 1986 im Hofbriuhaus am Platzl. Herausgegeben vom
Kulturreferat der Landeshauptstadt Miinchen, Miinchen: Buchen-
dorfer Verlag, S. 22-27.

Kaschuba, Wolfgang (1994): »Kulturalismus: Vom Verschwinden des
Sozialen im gesellschaftlichen Diskurs«. Berliner Journal fiir Sozio-
logie 4, S. 179-192.

Kaschuba, Wolfgang (1995a): »Kulturalismus: Vom Verschwinden des
Sozialen im gesellschaftlichen Diskurs«. Zeitschrift fiir Volkskunde
91,8.27-45.

Kaschuba, Wolfgang (1995b): »Kulturalismus: Kultur statt Gesell-
schaft?«. Geschichte und Gesellschaft 21, S. 80-95.

Kaschuba, Wolfgang (1995c¢): »Kulturalismus: Vom Verschwinden des
Sozialen im gesellschaftlichen Diskurs«. In: Wolfgang Kaschuba
(Hg.), Kulturen — Identititen — Diskurse, Berlin: Akademie Verlag,
S. 11-30.

Kaschuba, Wolfgang (1995d): »Wiedergewinnung der Gemeinschaft:
Ethnisierung als Identititsstrategie«. In: Ethnologia Europaea: 5. In-
ternationaler Kongress der Société Internationale d’Ethnologie et de
Folklore (SIEF), Wien, 12.-16.9.1994, Wien: Institut fiir Volkskun-
de, S. 123-142.

Kaschuba, Wolfgang (Hg.) (1995¢): Kulturen — Identititen — Diskurse,
Berlin: Akademie Verlag.

Kaschuba, Wolfgang (1996): »Historizing the Present? Construction and
Deconstruction of the Past«, Ethnologia Europaea 26, S, 123-136.
Kaschuba, Wolfgang (1997a): »Die Europiische Ethnologie und der
Raum der Geschichte«. Berliner Blitter. Ethnographische und Eth-

nologische Beitriige, S. 4-22.

Kaschuba, Wolfgang (1997b): »Field Work and the Representation of
Ethnology«. Anthropological Journal on European Cultures 6,
S. 123-127.

Kaschuba, Wolfgang (1997¢): »ldentité, altérité¢ et mythe ethnique«.
Ethnologie francaise XXVII, S. 499-515.

317

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Kaschuba, Wolfgang (1998): »Kulturalismus oder Gesellschaft als ds-
thetische Veranstaltung?«. Asthetik & Kommunikation 29/100,
S. 93-98.

Kaschuba, Wolfgang (1999): Einflihrung in die Europiische Ethnologie,
Miinchen: Beck.

Kaschuba, Wolfgang/Scholze, Thomas/Scholze-Iirlitz, Leonore (Hg.)
(1996): Alltagskultur im Umbruch. Festschrift fiir Wolfgang Jaco-
beit zu seinem 75. Geburtstag, Weimar/Kéln/Wien: Bohlau 1996.

Katschnig-Fasch, Elisabeth (1993): »Einleitung«. In: NAHE FREMDE
— fremde Nihe: Frauen forschen zu Ethnos, Kultur, Geschlecht. 5.
Tagung zur Frauenforschung vom 15.-18. Oktober 1992 in Retz-
hof/Leibnitz. WIDEE, Wissenschafterinnen in der Europidischen
Ethnologie. In Zusammenarbeit mit dem Osterreichischen Fachver-
band fiir Volkskunde und der Kommission fiir Frauenforschung in
der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde, Wien: Wiener Frauen-
verlag, S. 7-14.

Katschnig-Fasch, Elisabeth (1997); »Das Andere, das Umgebung
schaffi«, In: Anne Claire Groffmann/Beatrice Ploch/Ute Ritschel/
Regina Rémhild (Hg.), Kulturanthropologinnen im Dialog. Ein Buch
fiir und mit Ina-Maria Greverus, Kénigstein/Taunus: Ulrike Helmer
Verlag, S. 85-108.

Katschnig-Fasch, Elisabeth (1998): Moblierter Sinn. Stiddtische Wohn-
und Lebensstile, Wien/Kéln/Weimar: Béhlau.

Katschnig-Fasch, Elisabeth (2000): Wohnen und Wohnkultur im Wan-
del. In: Waltraud Kokot/Thomas Hengartner/Kathrin Wildner (Hg.),
Kulturwissenschaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme,
Berlin: Dietrich Reimer Verlag, S. 123-138.

Kaube, Jirgen (2002): »Uns braucht jeder. Der Betrieb nickt ab: Zur
Lage der Geisteswissenschaften«. Frankfurter Allgemeine Zeitung,
09.12., Feuilleton.

Keisinger, Florian/Lang, Timo/Miiller, Markus/Seischab, Steffen/Stein-
acher, Angelika/Worner, Christine (Ig.) (2003): Wozu Geisteswis-
senschaften? Kontroverse Argumente fiir eine tberfillige Debatte,
Frankfurt a.M.: Campus.

Keller, Reiner (2001): »Wissenssoziologische Diskursanalyse«. In: Rei-
ner Keller/Andreas Hirseland/Werner Schneider/Willy Viehéver
(Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse Bd. 1:
Theorien und Methoden, Opladen: VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten, S. 113-143.

Keller, Reiner (2004): Diskursforschung. Eine Einfithrung fiir Sozial-
wissenschaftlerlnnen, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten.

318

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Keller, Reiner/Hirseland, Andreas/Schneider, Werner/Viehdver, Willy
(Hg.) (2001): Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse.
Bd. 1: Theorien und Methoden, Opladen: VS Verlag fur Sozialwis-
senschaften.

Keller, Reiner/Hirseland, Andreas/Schneider, Werner/Viehover, Willy
(Hg.) (2003): Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse Bd.
2: Forschungspraxis, Opladen: VS Verlag flir Sozialwissenschaften.

Kess, Bettina/Gétz, Susanne (1998): »Frauen-Sachen, Minner-Sachen,
Sach-Kulturen«. In: Bayerische Blitter fiir Volkskunde 25, S. 161-
163.

Kimmich, Dorothee/Thumfart, Alexander (Hg.) (2004a): Universitit oh-
ne Zukunft? Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kimmich, Dorothee/Thumfart, Alexander (2004b): »Universitit und
Wissensgesellschaft: Was heillt Autonomie fiir die moderne Hoch-
schule?«. In: Dorothee Kimmich/Alexander Thumfart (Hg.), Univer-
sitit ohne Zukunft?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-35.

Kittler, Friedrich (2001): Eine Kulturgeschichte der Kulturwissenschaft,
Miinchen: Wilhelm Fink (2., verbesserte Auflage).

Klein, Armin (1993): »Kultur in der Provinz«. Hessische Blitter fiir
Volks- und Kulturforschung NF 30, S. 129-144,

Klinger, Cornelia (2002): »Die Kategorie Geschlecht zwischen Natur,
Kultur und Gesellschaft«. In: Urte Helduser/Thomas Schwietring
(Hg.), Kultur und ihre Wissenschaft. Beitriige zu einem reflexiven
Verhiltnis, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 69-84.

Knecht, Michi (1993): »Bilder — Texte — Macht. Wie die Darstellung
von randeren< Frauen als Opfer und »anderen< Kulturen als frauen-
feindlich zur Rechtfertigung von Ausgrenzung benutzt wird«. In:
NAHE FREMDE - fremde Nihe: Frauen forschen zu Ethnos, Kul-
tur, Geschlecht. 5. Tagung zur Frauenforschung vom 15.-18. Okto-
ber 1992 in Retzhof/Leibnitz. WIDEE, Wissenschafterinnen in der
Europiischen Ethnologie. In Zusammenarbeit mit dem Osterreichi-
schen Fachverband fur Volkskunde und der Kommission fiir Frauen-
forschung in der Deutschen Gesellschaft fur Volkskunde, Wien:
Wiener Frauenverlag, S. 273-301.

Knecht, Michi/Niedermiiller, Peter (1998): »Stadtethnologie und die
Transformation des Stidtischen. Eine Einleitung«. Berliner Blitter.
Ethnographische und Ethnologische Beitriige 17, S. 3-13.

Knecht, Michi/Welz, Gisela (1992): »Postmodermne Ethnologie< und
empirische Kulturwissenschaft. Textualitit, Kulturbegriff und Wis-
senschaftskritik bei James Clifford«. Tiibinger Korrespondenzblatt
41, 8. 3-18.

319

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Kneer, Georg (1996): Rationalisierung, Disziplinierung und Differenzie-
rung. Zum Zusammenhang von Sozialtheorie und Zeitdiagnose bei
Jurgen Habermas, Michel Foucault und Niklas Luhmann, Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Kneer, Georg/Nassehi, Armin/Schroer, Markus (Hg.) (2000): Soziologi-
sche Gesellschaftsbegriffe. Konzepte moderner Zeitdiagnosen, Miin-
chen: Fink (2. Auflage).

Knorr-Cetina, Karin (1984): Die Fabrikation von Erkenntnis. Zur An-
thropologie der Naturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Knorr-Cetina, Karin (1999): Epistemic Cultures. How the Sciences
Make Knowledge, Cambridge (Mass.): Harvard University Press.

Knorr-Cetina, Karin/Grathoff, Richard (1988): »Was ist und was soll
kultursoziologische Forschung?«. In: Hans Georg Soeffner (Hg.),
Kultur und Alltag, Géttingen: Schwartz & Co., S. 21-36.

Kocka, Jiirgen (2000): »Historische Sozialwissenschaft heute«. In: Paul
Nolte et al. (Hg.), Perspektiven der Gesellschaftsgeschichte, Miins-
ter: Verlag C. H. Beck, S. 5-24.

Kdock, Christoph (1997): »Materialitit als Programm. Zur wissenschaft-
lichen Kooperation von Freilichtmuseum und Universititsvolkskun-
de«. In: Arbeitstagung Freilichtmuseen am 10, und 11. Oktober
1996. Herausgegeben vom Freundeskreis Freilichtmuseum Sitidbay-
em e V., GroBweil: Freundeskreis Freilichtmuseum Siidbayern,
S. 24-33.

Kogler, Hans Herbert (1994): Michel Foucault, Stuttgart/Weimar: I.B.
Metzler.

Konenkamp, Wolf (1991): »Gescheitert und vergessen. Folgenloses aus
der Geschichte der Volkskunde«. In: Kai Detlev Sievers (Hg.), Bei-
trige zur Wissenschaftsgeschichte der Volkskunde im 19. und 20.
Jahrhundert, Neumiinster: Karl Wachholtz, S. 171-192.

Kénig, Christoph/Lammert, Eberhard (1999a): Konkurrenten in der Fa-
kultdt. Kultur, Wissen und Universitit um 1900, Frankfurt a.M.: Fi-
scher Taschenbuch Verlag,

Konig, Christoph/Lammert, Eberhard (1999b): »Einleitung«, In: Chris-
toph Kénig/Eberhard Limmert (Hg.), Konkurrenten in der Fakultit.
Kultur, Wissen und Universitit um 1900, Frankfurt a.M.: Fischer
Taschenbuch Verlag, S. 7-13.

Kokot, Waltraud/Hengartner, Thomas/Wildner, Kathrin (Hg.) (2000):
Kulturwissenschaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme,
Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Korff, Gottfried (1978): »Kultur«. In: Hermann Bausinger/Utz Jeggle/
Gottfried Korff/Martin Scharfe, Grundziige der Volkskunde, Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 17-80.

320

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Korff, Gottfried (1994): »Euro Disney und Disney-Diskurse. Bemer-
kungen zum Problem transkultureller Kontakt- und Kontrasterfah-
rungen«. Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 90, S, 207-232.

Korff, Gottfried (1996a): »Mind in Matters. Anmerkungen zur volks-
kundlichen Sachkulturforschung«. In: Wolfgang Kaschuba/Thomas
Scholze/Leonore Scholze-Irrlitz (Hg.), Alltagskultur im Umbruch.
Festschrift fiir Wolfgang Jacobeit zu seinem 75. Geburtstag, Wei-
mar/Wien/Kéln: Bohlau, S. 11-28.

Korff, Gottfried (1996b): »Namenswechsel als Paradigmenwechsel? Die
Umbenennung des Faches Volkskunde an deutschen Universititen
als Versuch einer »Entnationalisierunge«. In: Sigrid Weigel/Birgit
Erdle (Hg.), Fiinfzig Jahre danach. Zur Nachgeschichte des Natio-
nalsozialismus, Zirich: Vdf Hochschulverlag an der ETILS. 403-
434,

Korff, Gottfried (1997): »Das Profil des Faches und die Méglichkeiten
und Grenzen der Interdisziplinaritit«. In: Christine Burckhardt-
Seebass (Hg.), Zwischen den Stiihlen fest im Sattel? Eine Diskus-
sion um Zentrum, Perspektiven und Verbindungen des Faches
Volkskunde. Hochschultagung der Deutschen Gesellschaft fiir
Volkskunde, Basel 31. Oktober — 2. November 1996. Tagungsband
im Auftrag der dgv, Géttingen: [s.n.], S. 43-51.

Korff, Gottfried (1999): »Dinge: unsiglich kultiviert. Notizen zur volks-
kundlichen Sachkulturforschung«. In: Franz Grieshofer/Margot
Schindler (Hg.), Netzwerk Volkskunde. Ideen und Wege. Festgabe
fiir Klaus Beitl, Wien: Verein fiir Volkskunde, S. 273-290.

Korff, Gottfried et al. (1993): Alltagskultur passé? Positionen und Per-
spektiven volkskundlicher Museumsarbeit. Diskussionen der 10.
Arbeitstagung der Arbeitsgruppe »Kulturhistorische Museen« in der
Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde in Stuttgart/Waldenbuch
vom 6. bis 9. Oktober 1992, Tiibingen: Ttibinger Vereinigung fiir
Volkskunde.

Kostlin, Konrad (1990): »Der Begriff Volkskultur und seine vielfiltige
Verwendung«. In: Miinchner Streitgespriche zur Volkskultur, Do-
kumentation zur Tagung vom 28.-30. November 1986 im Hofbriu-
haus am Platzl. Herausgegeben vom Kulturreferat der Landeshaupt-
stadt Miinchen, Miinchen: Buchendorfer Verlag, S. 12-15.

Kastlin, Konrad (1991a): »Der Alltag und das ethnografische Prisens«.
Ethnologia Europaea 21, S. 71-85.

Kostlin, Konrad (1991b): »DDR-Volkskunde: die Entdeckung einer fer-
nen Welt?«. Zeitschrift fiir Volkskunde 87, S. 225-243,

Kastlin, Konrad (1991¢): »Folklore, Folklorismus und Modernisierung«.
Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 87, S. 46-66.

321

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Kdostlin, Konrad (1992): »Er6ffnung und Einfithrung«. In: Sommeraka-
demie Volkskultur und Volksmusik 1992, 22. August — 4. Septem-
ber 1992, Altmiinster/Gmunden, O0. Herausgegeben vom Bundes-
ministerium flir Wissenschaft und Forschung, Bundesministerium
fir Unterricht und Kunst, Osterreichisches Volksliedwerk, Wien:
Osterreichisches Volksliedwerk, S. 15-26.

Kastlin, Konrad (1993): »Vom doppelten Gesicht der Volkskultur. Zu-
sammenfassung«. In: Walter Deutsch/Maria Walcher (Hg.), Som-
merakademie Volkskultur 1993, Wien: Osterreichisches Volkslied-
werk, S. 56-61.

Kostlin, Konrad (1994a): »Das ethnographische Paradigma und die
Jahrhundertwenden«. Ethnologia Europaea 24, S. 5-20.

Késtlin, Konrad (1994b): »Souvenirs im Lebensmuseum«. In: Konrad
Késtlin (Hg.), Ums Leben Sammeln. Ein Projekt, Tiibingen: Tiibin-
ger Veremigung fiir Volkskunde, S. 186-203.

Kostlin, Konrad (1995a); »Das Ethnographische Paradigma und die
Ethnologia Europaea«. In: Ethnologia Europaea: 5. Internationaler
Kongress der Société Internationale d’Ethnologie et de Folklore
(SIEF), Wien, 12.-16.9.1994, Wien: Institut fiir Volkskunde, S. 9-29.

Kostlin, Konrad (1995b): »Der Tod der Neugier, oder auch: Erbe — Last
und Chance«. Zeitschrift fir Volkskunde 91, S. 47-64.

Kostlin, Konrad (1995¢): »Lust aufs Ganze. Die gedeutete Moderne
oder die Moderne als Deutung — Volkskulturforschung in der Mo-
derne«. Osterreichische Zeitschrift fiir Volkskunde NF 98, S. 255-
275;

Kostlin, Konrad (1995d): »Volkskultur und Moderne«. Osterreichische
Zeitschrift fiir Volkskunde NF 98, S. 91-94.

Kostlin, Konrad (1995/1996): »Wissenschaft als Lieferant von Erfah-
rung«. In: Volkskunde und Brauchtumspflege im Nationalsozialis-
mus in Salzburg. Referate, Diskussionen, Archivmaterial. Bericht
zur Tagung am 18. und 19. November 1994 in der Salzburger Resi-
denz, Salzburg: Salzburger Landesinstitut fir Volkskunde, S. 25-34,

Késtlin, Konrad (1996a): »Die »Historische Methode< der Volkskunde
und der »>Prozess der Zivilisation< des Norbert Elias«. In: Renate
Glaser/Matthias Luserke (Hg.), Literaturwissenschaft — Kulturwis-
senschaft. Positionen, Themen, Perspektiven, Opladen: Westdeut-
scher Verlag, S. 93-115.

Kostlin, Konrad (1996b): »Perspectives of European Ethnology«. Ethno-
logia Europaea 26, S. 169-180.

Kostlin, Konrad (1997): »Exotismus des Nahen: das Abenteuer der Né-
he«. In: Utz Jeggle/Freddy Raphaél (Hg.), Kleiner Grenzverkehr:
deutsch-franzosische Kulturanalysen = D’une rive a l'autre: ren-

322

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

contres ethnologiques franco-allemandes, Paris: Maison des
Sciences de I'Homme, S. 35-52.

Kostlin, Konrad (1998): »Diskurs und Diskursanalyse als Praxis?«. Os-
terreichische Zeitschrift fiir Volkskunde NF 102, S. 186-190.

Kostlin, Konrad (1999a): »Ethnographisches Wissen als Kulturtechnike.
In: Konrad Kastlin/Herbert Nikitsch (Hg.), Ethnographisches Wis-
sen. Zu einer Kulturtechnik der Moderne, Wien: Institut fiir Volks-
kunde, S. 9-30.

Kostlin, Konrad (1999b): »Vanishing Borders and the Rise of Cul-
ture(s)«. Ethnologia Europaea 29, S. 31-36.

Kostlin, Konrad (1999¢): »Wissenschaftliche Orientierungen und gesell-
schaftliche Entwicklungen - ein Dialog: Volkskunde«. In: Gert
Dressel/Bernhard Rathmayr (Hg.), Mensch — Gesellschaft — Wissen-
schaft, Innsbruck: Studia Universititsverlag, S. 139-151.

Kostlin, Konrad (2002): »Die Kongresstasche und die Europiische Eth-
nologie«. In: Lutz Musner/Gotthart Wunberg (Hg.), Kulturwissen-
schaften. Forschung — Praxis — Positionen, Wien: WUV-Universi-
tits-Verlag, S. 191-219.

Kastlin, Konrad/Nikitsch, Herbert (Hg.) (1999): Ethnographisches Wis-
sen. Zu einer Kulturtechnik der Moderne, Wien: Institut fiir Volks-
kunde.

Koschorke, Albrecht (2004): »Wissenschaftsbetrieb als Wissenschafts-
vernichtung. Einfiihrung in die Paradoxologie des deutschen Hoch-
schulwesens«. In: Dorothee Kimmich/Alexander Thumfart (Hg.),
Universitit ohne Zukunft?. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 142-157.

Kramer, Dieter (1970): »Wem niitzt Volkskunde?« Zeitschrift fiir
Volkskunde 66, S. 1-16.

Kramer, Dieter (1990): »Die Pferde der Bauern von Unterfinning. Oder:
Warum mir eine integrale Kulturwissenschaft wichtig ist«. Zeit-
schrift fiir Volkskunde 86, S. 167-176.

Kramer, Dieter (1992a): »Aufforderung zur Nestflucht«. In: Christian
Stadelmann/Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die Volkskunde als Wissen-
schaft? Zweite und letzte studentische Volkskundetagung — erste
studentische kulturwissenschaftliche Tagung vom 10. bis 12. Okto-
ber 1990 in Wien, Wien: Institut fiir Volkskunde, S. 71-80.

Kramer, Dieter (1992b): »Innovationen im Kulturprozess. Aktuelle
Uberlegungen zu einem alten Thema«. Osterreichische Zeitschrift
fiir Volkskunde NF 95, S. 339-354,

Kramer, Dieter (1993): »Kultur und Regeln. Bemerkungen zu Giinter
Wiegelmanns theoretischen Konzepten«. Hessische Blitter fiir
Volks- und Kulturforschung NF 30, S. 145-152,

323

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Kramer, Dieter (1994a); »Extreme Nesthocker«. Bayerische Blatter fiir
Volkskunde 21, S. 45-47.

Kramer, Dieter (1994b): »Menschenrechtsdiskussion und Ethnologen«.
Info-Blatt der Gesellschaft fiir Ethnographie 9, S. 27-42.

Kramer, Dieter (1994¢): »Wider den Kleinmut der Kulturwissenschat-
ten«. Info-Blatt der Gesellschaft fiir Ethnographie e.V. Berlin 8,
S. 11-14.

Kramer, Dieter (1995a): »Die Furcht vor dem Fremden und die Sicher-
heit im Ghetto. Die Diskussionen der Romerberggespriche von 1994
und die Beunruhigung durch das ganz Andere«. In: Hilmar Hoff-
mann/Dieter Kramer (Hg.), Anderssein, ein Menschenrecht. Uber
die Vereinbarkeit universaler Normen mit kultureller und ethnischer
Vielfalt, Weinheim: Beltz Athendum Verlag, S. 139-178.

Kramer, Dieter (1995b): »Regionalitit und Universalitit«. kuckuck 10/1,
S. 34-36.

Kramer, Dieter (1996): »Die Ressource skulturelle Vielfalt« und die
Transkulturalitit, Bemerkungen zu Wolfgang Welsch und Johann
Gottfried Herder«. Kunst und Kultur 9, S. 14-15.

Kramer, Dieter (1997a): »DGV und dgv: Volkerkunde und Volkskun-
de«. Berliner Blitter. Ethnographische und Ethnologische Beitrige,
S. 30-40.

Kramer, Dieter (1997b): »Dirfen Ethnien sein? Zur Diskussion um das
Recht auf Anderssein«. In: Dieter Kramer, Von der Notwendigkeit
der Kulturwissenschaft. Aufsitze zu Volkskunde und Kulturtheorie,
Marburg: Jonas Verlag, S. 86-94.

Kramer, Dieter (1997¢): »Ethnische« Konflikte?«. epd Entwicklungs-
politik 1, S. 32-36.

Kramer, Dieter (1997d): Von der Notwendigkeit der Kulturwissenschaft.
Aufsitze zu Volkskunde und Kulturtheorie, Marburg: Jonas Verlag,

Kramer, Dieter (1999): »Beschreibend oder wertend? Kulturbegriffe in
Ethnologie und Philosophie«. Schweizerisches Archiv fiir Volks-
kunde 95, S. 1-22,

Kramer, Karl-Sigismund (1990): »Volkskultur. Ein Beitrag zur Diskus-
sion des Begriffes und seines Inhaltes«. In: Dieter Harmening/Erich
Wimmer (Hg.), Volkskultur — Geschichte — Region. Festschrift fiir
Wolfgang Briickner zum 60. Geburtstag, Wiirzburg: Kdénigshausen
und Neumann, S. 13-29.

Kramer, Karl-Sigismund (1995): »Dingbedeutsamkeit. Zur Geschichte
des Begriffes und seines Inhaltes«. Anzeiger des Germanischen Na-
tionalmuseums und Berichte aus dem Forschungsinstitut fiir Rea-
lienkunde, S. 22-32.

324

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Kreis, Georg (1994): »Zur Debatte um den Begriff der multikulturellen
Gesellschaft«. uni nova. Wissenschaftsmagazin der Universitit Ba-
sel 70, S. 46-49.

Krohn, Wolfgang/van den Daele, Wolfgang (2001): »Science as an
agent of change: Finalization and experimental implementation«. In:
Gerd Bender (Hg.), Neue Formen der Wissenserzeugung, Frankfurt
a.M./New York: Campus, S. 201-228.

Kiittler, Wolfgang (1994): »Die Anfinge der Geschichtswissenschaft
und die Ambivalenzen der Moderne«. In: Wolfgang Kiittler/Jérm Rii-
sen/Ernst Schulin (Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 2: Anfinge des mo-
dernen historischen Denkens, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch
Verlag, S. 381-389.

Kiittler, Wolfgang/Riisen, Jérn/Schulin, Ernst (Hg.) (1993-1999): Ge-
schichtsdiskurs. 5 Bde, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag.

»Kulturwissenschaften« (1999). Beitrige zur historischen Sozialkunde.
Sondernummer.

Kuntz, Andreas (1990): »Erinnerungsgegenstinde. Ein Diskussionsbei-
trag zur volkskundlichen Erforschung rezenter Sachkultur«. Ethno-
logia Europaea 20, S. 61-80.

Kuntz, Andreas (1995): »Symbolisch? — Original, Migrationsgeschichte,
Folklorismus«. In: Andreas Kuntz (Hg.), Lokale und biographische
Erfahrungen. Studien zur Volkskunde, Miinster/New York: Wax-
mann, S. 351-366.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (2000): Hegemonie und radikale De-
mokratie: zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen Ver-
lag (2., durchgesehene Auflage).

Landfried, Klaus (2004): »Die Zukunft der Universititen und die Rolle
der Geisteswissenschaften«. In: Dorothee Kimmich/Alexander
Thumfart (Hg.), Universitit ohne Zukunft?, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 52-69.

Landwehr, Achim (2001): Geschichte des Sagbaren. Einfithrung in die
historische Diskursanalyse, Tibingen: Edition diskord.

Lang, Barbara (1995). »Kreuzberg ist nicht mehr Kreuzberg<, Zur
»symbolischen Gentrifizierungs des Stadtteils Berlin-Kreuzberg«.
kea 8, S. 43-59.

Lang, Barbara (1998): »Die (un)soziale Stadt. Voriiberlegungen zu einer
»Ethnographie stidtischer Konflikte««. Berliner Blitter. Ethnogra-
phische und Ethnologische Beitrige 17, S. 14-24,

Lang, Barbara (2000): »Zur Ethnographie der Stadtplanung. Die planeri-
sche Perspektive auf die Stadt«. In: Waltraud Kokot/Thomas Hen-
gartner/Kathrin Wildner (Hg.), Kulturwissenschaftliche Stadtfor-

325

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

schung. Eine Bestandsaufnahme, Berlin: Dietrich Reimer Verlag, S.
55-68.

Langewiesche, Dieter (2004): »Wieviel Geisteswissenschaften braucht
die Universitit«. In: Dorothee Kimmich/Alexander Thumfart (Hg.),
Universitit ohne Zukunft?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 36-51.

Latour, Bruno (1994a): »Pasteur und Pouchet: Die Heterogenese der
Wissenschaftsgeschichte«. In: Michel Serres (Hg.), Elemente einer
Geschichte der Wissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 749-
789.

Latour, Bruno (1994b): »Joliot: Geschichte und Physik im Gemenge«.
In: Michel Serres (Hg.), Elemente einer Geschichte der Wissen-
schaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 869-902.

Latour, Bruno (2002): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer
symmetrischen Anthropologie, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch
Verlag (2. Auflage).

Lauterbach, Burkhard (Hg.) (1995a); Grofistadtmenschen. Die Welt der
Angestellten, Frankfurt a.M.: Biichergilde Gutenberg.

Lauterbach, Burkhard (1995b): »Vorwort: Was macht Angestellte inte-
ressant?«. In: Burkhard Lauterbach (Hg.), Grof3stadtmenschen. Die
Welt der Angestellten, Frankfurt a.M.: Biichergilde Gutenberg,
S.21-23.

Lauterbach, Burkhard (1995c¢): »Angestellte — ein fremdes Volk? Zur
Geschichte ihrer Entdeckung«. In: Burkhard Lauterbach (Hg.),
Grofistadtmenschen. Die Welt der Angestellten, Frankfurt a.M.: Bii-
chergilde Gutenberg, S. 42-47.

Lauterbach, Burkhard (1995d): »Der Weg zur Arbeit«. In: Burkhard
Lauterbach (Hg.), GrofBstadtmenschen. Die Welt der Angestellten,
Frankfurt a.M.: Biichergilde Gutenberg, S. 116-124.

Lauterbach, Burkhard (1995¢): »Hierarchie und Ordnung«. In: Burkhard
Lauterbach (Hg.), Grofistadtmenschen. Die Welt der Angestellten,
Frankfurt a.M.: Biichergilde Gutenberg, S. 262-269.

Lauterbach, Burkhard (1995f): mLiebe Kolleginnen und Kollegene.
Gemeinschaftsiufferungen im Angestelltenmilieu«, In: Burkhard
Lauterbach (Hg.), Grofistadtmenschen. Die Welt der Angestellten,
Frankfurt a.M.: Biichergilde Gutenberg, S. 290-307.

Lauterbach, Burkhard (1995g): »Die neue Frau tritt auf«. In: Burkhard
Lauterbach (Hg.), Grofistadtmenschen. Die Welt der Angestellten,
Frankfurt a.M.: Biichergilde Gutenberg, S. 328-329.

Lauterbach, Burkhard (2000): »Arbeit. Volkskundliche Sichtweisen auf
ihre groBstadtischen Ausprigungen«. In: Waltraud Kokot/Thomas
Hengartner/Kathrin Wildner (Hg.), Kulturwissenschaftliche Stadt-

326

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

forschung. Eine Bestandsaufnahme, Berlin: Dietrich Reimer Verlag,
S. 285-300.

Lehmann, Albrecht (1995): »Vom Verstehen des Selbstverstindlichen.
Fragestellungen und Methoden der Volkskunde«. In: Sophie Fett-
hauer et al. (Hg.), Die Standortpresse: Kulturwissenschaften in der
Standortdiskussion, Hamburg: von Bockel Verlag, S. 87-91.

Lehmann, Albrecht (1997): »Zur empirischen volkskundlichen For-
schung«. In: Christine Burckhardt-Seebass (Hg.), Zwischen den
Stithlen fest im Sattel? Eine Diskussion um Zentrum, Perspektiven
und Verbindungen des Faches Volkskunde. Hochschultagung der
Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde, Basel 31. Oktober — 2. No-
vember 1996. Tagungsband im Auftrag der DGV, Géttingen: [s.n.],
S. 20-25.

Lehmann, Hans Georg (2000): Deutschland Chronik 1945-2000, Bonn:
Bouvier,

Leimgruber, Walter (2003): »Alpine Kultur: Konstanz und Wandel eines
Begriffs«. In: Kulturelle Diversitit im Alpenraum. Workshop der
Schweizerischen Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften.
Thun, 29./30. November 2001, Bern: Schweizerische Akademie der
Geisteswissenschaften, S. 53-67.

Leimgruber, Walter (2004): »Label und Identitit. Das Fach auf der Su-
che nach sich selbst«. In: Regina Bendix/Tatjana Eggeling (Hg.),
Namen und was sie bedeuten. Zur Namensdebatte im Fach Volks-
kunde, Gottingen: Schmerse, S. 69-80.

Leimgruber, Walter (2005): » Alpine Kultur: Welche Kultur fiir welchen
Raum?« In: Beate Binder/Silke Gottsch/Wolfgang Kaschuba/Konrad
Vanja (Hg.), Ort. Arbeit. Korper. Ethnografie Europidischer Moder-
nen. 34, Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde. Ber-
lin 2003, Miinster et al.: Waxmann, S. 147-155.

Lemke, Thomas/Krasmann, Susanne/Béckling, Ulrich (Hg.) (2000a):
Gouvernementalitiit der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lemke, Thomas/Krasmann, Susanne/Béckling, Ulrich (2000b): »Gou-
vernementalitit, Neoliberalismus und Selbsttechnologie. Eine Einlei-
tung«. In: Thomas Lemke/Susanne Krasmann/Ulrich Backling
(Hg.), Gouvernementalitit der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 7-40.

Lenk, Carsten (1996): »Kultur als Text. Uberlegungen zu einer Interpre-
tationsfigur«. In: Renate Glaser/Matthias Luserke (Hg.), Literatur-
wissenschaft — Kulturwissenschaft. Positionen, Themen, Perspekti-
ven, Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 116-128.

327

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Lepenies, Wolf (1978): Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kulturel-
ler Selbstverstandlichkeiten in den Wissenschaften des 18. und 19.
Jahrhunderts, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lepenies, Wolf (1985): Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Literatur
und Wissenschaft, Miinchen: Carl Hanser Verlag.

Letsch, Mandy/Lindner, Rolf (1994): »U-Bahn-Ethnologie. Die U-Bahn
als paradigmatischer Ort / Metropolis — Metro«. kuckuck 9/1, S. 20-
26.

Lichtblau, Klaus (1996): Kulturkrise und Soziologie um die Jahrhun-
dertwende, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lichtblau, Klaus (2002): »Soziologie als Kulturwissenschaft? Zur Rolle
des Kulturbegriffs in der Selbstreflexion der deutschsprachigen So-
ziologie«. In: Urte Helduser/Thomas Schwietring (Hg.), Kultur und
thre Wissenschaft. Beitrige zu einem reflexiven Verhiltnis, Kon-
stanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 101-120.

Liebscher, Hansjorg (1992): »Kultur als Methode — Methode als Kul-
tur«, In: Christian Stadelmann/Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die
Volkskunde als Wissenschaft? Zweite und letzte studentische
Volkskundetagung — erste studentische kulturwissenschaftliche Ta-
gung vom 10. bis 12. Oktober 1990 in Wien, Wien: Institut fiir
Volkskunde, S. 63-69.

Lindner, Rolf (1987): »Zur kognitiven Identitit der Volkskunde«. Oster-
reichische Zeitschrift fiir Volkskunde 41, S. 1-19.

Lindner, Rolf (1990): »Einmal Falkenstein und zuriick? Einige Anmer-
kungen zur sWahmbecker Resolution««. Zeitschrift fir Volkskunde
86, S. 164-166.

Lindner, Rolf (Hg.) (1994): Die Wiederkehr des Regionalen. Uber neue
Formen kultureller Identitit, Frankfurt a.M.: Campus.

Lindner, Rolf (1995a): »Global/Regional. Vorldufige Auskunft tiber eine
Forschungsperspektive«. kuckuck 10/1, S. 31-33,

Lindner, Rolf (1995b): »Kulturtransfer. Zum Verhiltnis von Alltags-,
Medien- und Wissenschaftskultur«, In: Wolfgang Kaschuba (Ig.),
Kulturen — Identititen — Diskurse, Berlin: Akademie Verlag, S. 31-
44,

Lindner, Rolf (1997): »Perspektiven der Stadtethnologie«. Historische
Anthropologie 5, S. 319-328.

Lindner, Rolf (1998): »Die Idee des Authentischen«. kuckuck 13/1,
S. 58-61.

Lindner, Rolf (2000): Die Stunde der »cultural studies¢, Wien: WUV-
Universitits-Verlag.

Lindner, Rolf (2001): mLived Experience¢. Uber die kulturale Wende in
den Kulturwissenschaften.« In: Lutz Musner et al. (Hg.), Cultural

328

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Turn. Zur Geschichte der Kulturwissenschaften. Herausgegeben
vom Bundesministerium fiir Bildung, Wissenschaft und Kultur,
Wien: Turia + Kant, S. 11-19,

Lindner, Rolf (2003): »Vom Wesen der Kulturanalyse«. Zeitschrift fur
Volkskunde 99, 177-188.

Lindner, Rolf (2005): »Einflihrung«. In: Beate Binder/Silke Gottsch/
Wolfgang Kaschuba/Konrad Vanja (Hg.), Ort. Arbeit. Korper. Eth-
nografie Europiischer Modernen. 34. Kongress der Deutschen Ge-
sellschaft fiir Volkskunde. Berlin 2003, Miinster et al.: Waxmann,
S.311-312.

Lindner, Rolf/Welz, Gisela (1994): »Was wir schon immer iiber Stadt-
anthropologie...«. anthropolitan 2/1, S. 19-22.

Link, Jiirgen (1983): Elementare Literatur und generative Diskursanaly-
se, Miinchen: Fink.

Link, Jiirgen (1988): »Literaturanalyse als Interdiskursanalyse. Am Bei-
spiel des Ursprungs literarischer Symbolik in der Kollektivsymbo-
lik«. In: Jirgen Fohrmann/Harro Miiller (Hg.), Diskurstheorien und
Literaturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 284-307.

Link, Jirgen (1998): Versuch iiber den Normalismus, Opladen: West-
deutscher Verlag (2., aktualisierte und erweiterte Ausgabe).

Link, Jirgen (1999): »Diskursive Ereignisse, Diskurse, Interdiskurse:
Sieben Thesen zur Operativitit der Diskursanalyse, am Beispiel des
Normalismus«. In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bithrmann/
Christine Hanke/Andrea Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse.
Perspektiven der Diskursanalyse Foucaults, Frankfurt a.M./New
York: Campus, S. 148-161.

Linke, Uli (1990): »Folklore, Anthropology, and the Governement of
Social Life«. Comparative Studies in Society and History 32, S. 117-
148.

Linke, Uli (1995): »Power and Culture Theory: Problematizing the Fo-
cus of Research in German Folklore Scholarship«. In: Regina Ben-
dix/Rosemary Zumwalt Lévy (Hg.), Folklore interpreted: essays in
honor of Alan Dundes, New York/London: Garland, S. 417-447.

Lipp, Carola (1993): »Alltagskulturforschung im Grenzbereich von
Volkskunde, Soziologie und Geschichte. Aufstieg und Niedergang
eines interdisziplinidren Forschungskonzepts«. Zeitschrift fiir Volks-
kunde 89, S. 1-33.

Lipp, Carola (1996): »Politische Kultur oder das Politische und Gesell-
schaftliche in der Kultur«. In: Wolfgang Hardtwig/Hans-Ulrich
Wehler (Hg.), Kulturgeschichte Heute, Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, S. 78-110.

329

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Lipp, Carola (2000): »Kulturgeschichte und Gesellschaftsgeschichte —
Missverhiltnis oder gliickliche Verbindung?«. In: Paul Nolte et al.
(Hg.), Perspektiven der Gesellschaftsgeschichte, Miinchen: Verlag
C. H. Beck, S. 25-35,

Lofgren, Orvar (1989): »The Nationalization of Culture«. Ethnolgia Eu-
ropaea 19, S. 5-23.

Laofaren, Orvar (1993): »Materializing the Nation in Sweden and Ameri-
ca«. ethnos 3-4, S. 161-196.

Loffler, Klara (1997): »Uber die Volkskunde und ihre Alltage«. In:
Christine Burckhardt-Seebass (Hg.), Zwischen den Stiihlen fest im
Sattel? Eine Diskussion um Zentrum, Perspektiven und Verbindung-
en des Faches Volkskunde. Hochschultagung der Deutschen Gesell-
schaft fiir Volkskunde, Basel 31. Oktober — 2. November 1996. Ta-
gungsband im Auftrag der DGV, Géttingen: [s.n.], S. 98-113.

Lorenz, Maren (2003): »Wozu Anthropologisierung der Geschichte? Ei-
nige Anmerkungen zur kontraproduktiven Polarisierung der Er-
kenntnisinteressen in den Geisteswissenschaften«. Historische An-
thropologie 11, S. 415-434,

Lorey, Isabell (1999): »Macht und Diskurs bei Foucault«. In: Hannelore
Bublitz/Andrea D. Bihrmann/Christine Hanke/Andrea Seier (Hg.),
Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der Diskursanalyse Fou-
caults, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 87-96

Lidtke, Alf (Hg.) (1989): Alltagsgeschichte. Zur Rekonstruktion histori-
scher Erfahrungen und Lebensweisen, Frankfurt a.M./New York:
Campus.

Luhmann, Niklas (1990): Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1992a): Beobachtungen der Moderne, Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas (1992b): Universitit als Milieu, Bielefeld: C. Haux.

Luhmann, Niklas (1995): »Kultur als historischer Begriff«. In: Niklas
Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissens-
soziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 4, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 31-54.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1999): Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien
zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft. Bd. 1, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Lutter, Christina/Reisenleitner, Markus (1998): Cultural Studies. Eine
Einfithrung, Wien: Verlag Turia + Kant.

330

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Maase, Kaspar (1996): »Zum wissenschaftlichen Profil der »Zeitschrift
fiir Volkskunde«. Eine Analyse der Jahrginge 1986-1995«. Tiibinger
Korrespondenzblatt 47, S. 71-80.

Maasen, Sabine (1998): Genealogic der Unmoral. Zur Therapeutisierung
sexueller Selbste, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Maasen, Sabine (1999): Wissenssoziologie, Bielefeld: transcript.

Maasen, Sabine/Winterhager, Mathias (Hg.) (2001): Science Studies.
Probing the Dynamics of Knowledge, Bielefeld: transcript.

Maasen, Sabine (2003a): »Zur Therapeutisierung sexueller Selbste. >The
Making Of¢ einer historischen Diskursanalyse«. In: Reiner Keller/
Andreas Hirseland/Werner Schneider/Willy Viehdver (Hg.), Hand-
buch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. Bd. 2: Forschungs-
praxis, Opladen: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 119-146.

Maasen, Sabine (2003b): »Science by Management«. In: uni nova, Wis-
senschaftsmagazin der Universitiit Basel 95, S. 24-25.

Marquard, Odo (1986): »Uber die Unvermeidlichkeit der Geisteswissen-
schaften«. In: Odo Marquard, Apologie des Zufilligen. Philosophi-
sche Studien, Stuttgart: Reclam.

Marschall, Wolfgang (1990): Klassiker der Kulturanthropologie. Von
Montaigne bis Margaret Mead, Miinchen: Beck.

Marti, Urs (1982): Michel Foucaults Entwurf einer anti-idealistischen
Geschichtsschreibung, Ziirich: Diss. phil.-hist. Bern 1982,

Marti, Urs (1988): Michel Foucault, Miinchen: Verlag C. H. Beck.

Maset, Michael (2002a): Diskurs, Macht und Geschichte. Foucaults
Analysetechniken und die historische Forschung, Frankfurt a.M./
New York: Campus.

Maset, Michael (2002b): »Kultur oder Gesellschaft? Zur Diskussion
tiber eine kulturwissenschaftliche Wende in der deutschen Ge-
schichtswissenschaft«. In: Urte Helduser/Thomas Schwietring (Hg.),
Kultur und ihre Wissenschaft. Beitrige zu einem reflexiven Verhiilt-
nis, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 151-178,

Matter, Max (1995); »Das Eigene und das Fremde — Gedanken zur
Volkskunde als Europiische Ethnologie«. In: Andreas Kuntz (Hg.),
Lokale und biographische Erfahrungen. Studien zur Volkskunde,
Miinster/New York: Waxmann, S. 271-283.

Maus, Heinz (1946/47): »Zur Situation der deutschen Volkskunde«. Die
Umschau 1/2, S. 349-359.

Medick, Hans (2001): »Quo vadis Historische Anthropologie? Ge-
schichtsforschung zwischen Historischer Kulturwissenschaft und
Mikro-Historie«. Historische Anthropologie 9, S. 78-92.

Meier, Frank/Schimank, Uwe (2004): »Neue Steuerungsmuster an den
Universititen: Mdogliche Folgen fiir die geisteswissenschaftliche

331

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Forschung«. In: Dorothee Kimmich/Alexander Thumfart (Hg.), Uni-
versitit ohne Zukunft?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 97-123.

Meiners, Uwe/Ziessow, Karl-Heinz (Hg.) (2000): Dinge und Menschen.
Geschichte, Sachkultur, Museologie, Cloppenburg: Muscumsdorf
Cloppenburg.

Mentges, Gabriele/Mohrmann, Ruth-E./Foerster, Cornelia (Hg.) (2000):
Geschlecht und materielle Kultur. Frauen-Sachen. Minner-Sachen.
Sach-Kulturen, Miinster et al.: Waxmann.

Mergel, Thomas (1996): »Kulturgeschichte — die neue >grofie Erzih-
lung¢? Wissenssoziologische Bemerkungen zur Konzeptualisierung
sozialer Wirklichkeit in der Geschichtswissenschaft«. In: Wolfgang
Hardtwig/Hans-Ulrich Wehler (Hg.), Kulturgeschichte Heute, Gét-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 41-77.

Mergel, Thomas/Welskopp, Thomas (Hg.) (1997): Geschichte zwischen
Kultur und Gesellschaft. Beitrige zur Theoriedebatte, Miinchen:
Verlag C. H. Beck.

Merkel, Ina (2002): » Aufierhalb von Mittendrin. Individuum und Kultur
in der zweiten Moderne«. Zeitschrift fiir Volkskunde 98, S, 229-256,

Mersch, Dieter: »Anderes Denken. Michel Foucaults »performativer¢
Diskurs«. In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bithrmann/Christine
Hanke/Andrea Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven
der Diskursanalyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York: Campus,
S. 162-176.

»Metropolis« (1994). kuckuck. Notizen zu Alltagskultur und Volkskun-
de 9/1.

Meyer-Krahmer, Frieder et al. (Hg.) (1999): Geisteswissenschaften und
Innovationen, Heidelberg: Physica-Verlag.

Miller, James (1995): Die Leidenschaft des Michel Foucault, Kéln: Kie-
penheuer und Witsch.

Mills, Sara (1997): Discourse. The New Critical Idiom, London/New
York: Routledge.

Mittelstraf3, Jirgen (1989): Glanz und Elend der Geisteswissenschaften,
Oldenburger Universitatsreden Nr. 27, Oldenburg 1989,

MittelstraB, Jirgen (1992): Leonardo-Welt, Uber Wissenschaft, For-
schung und Verantwortung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Mittelstrall, Jirgen (1997): Universitit — Wissenschaft — Gesellschaft,
Uber das Leben in einer Leonardo-Welt, Innsbruck/Wien: Studien-
Verlag.

Mittelstraf}, Jirgen (1998): Die Hiuser des Wissens. Wissenschaftstheo-
retische Studien, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

332

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Mittelstrali, Jirgen (Hg.) (1999): Die Zukunft des Wissens. XVIII,
Deutscher Kongress fiir Philosophie. Konstanz, 4.-8. Oktober 1999,
Vortrige und Kolloquien, Berlin: Akademie Verlag.

Mohrmann, Ruth-E. (1989/90): »Volkskunde und Geschichte«.
Rheinisch-westfilische Zeitschrift fiir Volkskunde 34/35, S. 9-23.
Mohrmann, Ruth-E. (1992): »Perspektiven historischer Sachforschung«,

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 88, S. 142-160.

Mohrmann, Ute (Hg.) {1991): Geschichte der Vélkerkunde und Volks-
kunde an der Berliner Universitidt. Zur Aufarbeitung des Wissen-
schaftserbes, Berlin: Forschungsstelle Universititsgeschichte.

Moosmiiller, Alois (1998): »Interkulturelle Kommunikation und globale
Wirtschaft. Zu den Risiken und Chancen von kultureller Differenz«.
Schweizerisches Archiv fir Volkskunde 94, S. 189-207.

Miiller, Hans-Peter (1994): »Kultur und Gesellschaft. Auf dem Weg zu
einer neuen Kultursoziologie?«. Berliner Journal fir Soziologie 4,
S. 135-156.

Miiller, Harro (1988): »Einige Notizen zu Diskurstheorie und Werkbe-
griff«, In: Jirgen Fohrmann/Harro Miiller (Hg.), Diskurstheorien
und Literaturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 235-243.

Miiller-Funk, Wolfgang (1998): »Gramsci in Disneyland. Zur amerika-
nischen Version von Kulturwissenschaften«. Merkur 52, S. 1075-
1082,

Miiller-Funk, Wolfgang (2001): »Kultur, Kultur. Anmerkungen zu
einem Zauberwort«. Merkur 55, S. 717-723.

»Miinchner Streitgespriche zur Volkskultur« (1990). Dokumentation
zur Tagung vom 28.-30. November 1986 im Hofbriuhaus am Platzl.
Herausgegeben vom Kulturreferat der Landeshauptstadt Miinchen,
Miinchen: Buchendorf Verlag.

Musner, Lutz (2005): »Wissenschaftler als Jahrmarktartisten«. In: Beate
Binder/Silke Géttsch/Wolfgang Kaschuba/Konrad Vanja (Hg.), Ort.
Arbeit. Kérper. Ethnografie Europiiischer Modernen. 34. Kongress
der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde. Berlin 2003, Miinster et
al.; Waxmann, S. 321-328,

Musner, Lutz/Wunberg, Gotthart (1999): »Vorwort: Kulturwissen-
schaft/en — eine Momentaufnahme«. Beitriige zur historischen So-
zialkunde. Sondernummer, S. 3-6.

Musner, Lutz/Wunberg, Gotthart/Lutter, Christina (Hg.) (2001): Cultu-
ral Turn. Zur Geschichte der Kulturwissenschaften. Herausgegeben
vom Bundesministerium fiir Bildung, Wissenschaft und Kultur,
Wien: Turia + Kant.

Musner, Lutz/Wunberg, Gotthart (Hg.) (2002): Kulturwissenschaften,
Forschung — Praxis — Positionen, Wien: WUV-Universitits-Verlag.

333

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Nader, Laura (Hg.) (1996): Naked Science. Anthropological Inquiry into
Boundaries, Power, and Knowledge, New York/London: Routledge.

Nassehi, Armin (2006): Der soziologische Diskurs der Moderne, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Neidhardt, Friedhelm/Lepsius, M. Rainer/Weif3, Johannes (Hg.) (1986):
Kultur und Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Neumann, Siegfried (1993): »Vorwort«. In: Siegfried Neumann (Hg.),
Volksleben und Volkskultur in Vergangenheit und Gegenwart, Bern
et al.: Peter Lang, S. 7-9.

Niedermiiller, Peter (1991): »Die Volkskultur und die Symbolisierung
der Gesellschaft: der Mythos der Nationalkultur in Mitteleuropa«.
Tiibinger Korrespondenzblatt 49, S. 27-43.

Niedermiiller, Peter (1992): »Die imaginire Vergangenheit. Volkskultur
und Nationalkultur in Ungarn«. Zeitschrift fir Volkskunde 88,
S.185-201.

Niedermiiller, Peter (1994): »Politics, Culture and Social Symbolism.
Some Remarks on the Anthropology of Eastern European Nationa-
lism«. In: Ethnologia Europaea 24, S. 21-34.

Niedermiiller, Peter (1996): »Interkulturelle Kommunikation im Post-
Sozialismus«. In: Klaus Roth (Hg.), Mit der Differenz leben. Euro-
pdische Ethnologie und Interkulturelle Kommunikation, Miinster:
Waxmann, S. 143-151.

Niedermiiller, Peter (1998): »History, Past, and the Post-Socialist Na-
tion«. Ethnologia Europaea 28, S. 169-182,

Niedermiiller, Peter (1999): »Ethnographie Osteuropas: Wissen, Repri-
sentation, Imagination. Thesen und Uberlegungen«. In: Konrad
Késtlin/Herbert Nikitsch (Hg.), Ethnographisches Wissen. Zu einer
Kulturtechnik der Moderne, Wien: Institut fiir Volkskunde, S. 42-67.

Neumann, Gerhard/Weigel, Sigrid (Hg.) (2000): Lesbarkeit der Kultur.
Literaturwissenschaft zwischen Kulturtechnik und Ethnographie.
Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Noth, Winfried (2002): »Paradigmen des Dualismus »Kultur vs. Natur¢
und Ansitze zu dessen Dekonstruktion«. In: Urte Helduser/Thomas
Schwietring (Hg.), Kultur und ihre Wissenschaft. Beitriige zu einem
reflexiven Verhiiltnis, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 69-84.

Nowotny, Helga (1997): »Transdisziplinire Wissensproduktion — Eine
Antwort auf die Wissensexplosion?« In: Friedrich Stadler (Hg.),
Wissenschaft als Kultur. Osterreichs Beitrag zur Moderne,
Wien/New York: Springer, S. 177-195.

Nowotny, Helga (1999): Es ist so. Es kénnte auch anders sein. Uber das
verdnderte Verhiltnis von Wissenschaft und Gesellschaft, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

334

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Niinning, Ansgar (1998): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie,
Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler,

Niinning, Ansgar/Nlnning, Vera (Hg.) (2003): Konzepte der Kulturwis-
senschaften. Theoretische Grundlagen — Ansitze — Perspektiven,
Stuttgart: J.B. Metzler.

Qexle, Otto Gerhard (1998): Naturwissenschaft, Geisteswissenschaft,
Kulturwissenschaft. Einheit — Gegensatz — Komplementaritit?, Got-
tingen: Wallstein Verlag.

Oexle, Otto Gerhard (1999): »Auf dem Wege zu einer Historischen Kul-
turwissenschaft«. In: Christoph Koénig/Eberhard Limmert (Hg.),
Konkurrenten in der Fakultit. Kultur, Wissen und Universitit um
1900, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 105-123.

Ort, Claus-Michael (1999): »Was leistet der Kulturbegriff fiir die Litera-
turwissenschaft. Anmerkungen zur Debatte«. Mitteilungen des Deut-
schen Germanistenverbandes 46, S. 534-545.

Osterhammel, Jirgen (1997): »Einige Tendenzen der Epoche«. In:
Wolfgang Kiittler/Jorn Riisen/Ernst Schulin (Hg.), Geschichtsdis-
kurs. Bd. 4: Krisenbewusstsein, Katastrophenerfahrungen und Inno-
vationen 1880-1945, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag,
S. 393-398.

Ottenjann, Helmut (1998): »Der Frauenkopfschmuck »>Ohreisenc. Ein
Indikator des Sachkulturtransfers aus den Niederlanden in nord- und
westdeutsche Regionen wihrend des 17. und 18. Jahrhunderts«.
Rheinisch-westfilische Zeitschrift fiir Volkskunde 43, S. 123-154

»Party-Kultur? Fragen an die Fiinfziger« (1991). Herausgegeben vom
Ludwig-Uhland-Institut fiir Empirische Kulturwissenschaft der Uni-
versitit Tiibingen, Tiibingen: Tlbinger Vereinigung fiir Volkskunde.

Peetz, Siegbert (1997): »Unzeitgemile Begriffe der Kulturentwicklung
bei Lasaulx und Burckhardt (zugleich ein Beitrag zu Burckhardts
Potenzenlehre)«. In: Wolfgang Kiittler/Jorn Riisen/Ernst Schulin
(Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 3: Die Epoche der Historisierung,
Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 447-456,

Peter, Dorothea Jo. (1992). »Zur Egnelik. Oder: Plidoyer fur die Neu-
benennung der »Volkskunde< mit einem Kunstnamen«. In: Christian
Stadelmann/Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die Volkskunde als Wissen-
schaft? Zweite und letzte studentische Volkskundetagung — erste
studentische kulturwissenschaftliche Tagung vom 10. bis 12. Okto-
ber 1990 in Wien, Wien: Institut fiir Volkskunde, S. 99-102.

Peter, Dorothea Jo./Brocza, Judith/Hawlik, Susanne (1992): »Zur Ge-
sellschaftsrelevanz von volkskundlichen Themen und deren Inhal-
ten«. In: Christian Stadelmann/Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die
Volkskunde als Wissenschaft? Zweite und letzte studentische Volks-

335

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

kundetagung — erste studentische kulturwissenschaftliche Tagung
vom 10. bis 12, Oktober 1990 in Wien, Wien: Institut fiir Volkskun-
de, S. 15-20.

Petermann, Werner (2004): Die Geschichte der Ethnologie, Wuppertal:
Hammer Verlag.

Peukert, Detlev J.LK. (1991): »Die Unordnung der Dinge. Michel Fou-
cault und die deutsche Geschichtswissenschaft«. In: Frangois Ewald/
Bernhard Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahrheit, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 320-333.

Ploch, Beatrice (1995): »Eignen sich mental maps zur Erforschung des
Stadtraumes? Méglichkeiten der Methode«. kea 8, S. 23-41.

Pongs, Armin (1998): In welcher Gesellschaft leben wir eigentlich? In-
dividuum und Gesellschaft in Zeiten der Globalisierung. Bd. 1,
Miinchen: Dilemma Verlag.

Pongs, Armin (2000): In welcher Gesellschaft leben wir eigentlich? Ge-
sellschaftskonzepte im Vergleich. Bd. 2, Miinchen: Dilemma Verlag.

Pongs, Armin (2003): In welcher Welt wollen wir leben? Nationalstaat
und Demokratie in Zeiten der Globalisierung. Bd. 1, Miinchen: Di-
lemma Verlag.

Precht, Richard (1996): »Kultur. Ein Plidoyer gegen die kulturelle Be-
langlosigkeit der Kulturwissenschaften«. Die Zeit 12.7., Nr. 29,
S.29.

Prinz, Wolfgang/Weingart, Peter (Hg.) (1990): Die sog. Geisteswissen-
schaften: Innenansichten, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Prinz, Wolfgang/Weingart, Peter/Kastner, Maria/Maasen, Sabine/Wal-
ter, Wolfgang (Hg.) (1991): Die sog. Geisteswissenschaften. Auflen-
ansichten. Die Entwicklung der Geisteswissenschaften in der BRD
1954-1987, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rabinow, Paul (1986): »Representations Are Social Facts: Modernity
and Post-Modernity in Anthropology«. In: James Clifford/George
Marcus (Hg.), Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnog-
raphy, Berkeley: University of California Press, S. 234-261,

Reckwitz, Andreas/Sievert, Holger (Hg.) (1999): Interpretation, Kons-
truktion, Kultur: ein Paradigmenwechsel in den Sozialwissenschaf-
ten, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Reckwitz, Andreas (2000): Die Transformation der Kulturtheorien. Zur
Entwicklung eines Theorieprogramms, Weilerswist: Velbriick Wis-
senschaft.

Reinalter, Helmut et al. (Hg.) (1997): Geisteswissenschaften wozu? Stu-
dien zur Situation der Geisteswissenschaften, Thaur et al.: Druck-
und Verlagshaus Thaur.

336

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Reinalter, Helmut et al. (Hg.) (1998): Die Geisteswissenschaften im
Spannungsfeld zwischen Moderne und Postmoderne, Wien: Passa-
gen-Verlag,

Rockelein, Hedwig (1994): »Emanzipation der Alltagsgeschichte. Ein
Kommentar zum Beitrag von Philipp Sarasin«. WerkstattGeschichte
3/7,S.53-54.

Rolshoven, Johanna (2000): »Uberginge und Zwischenriume. Eine
Phiinomenologie von Stadtraum und »sozialer Bewegung««. In: Wal-
traud Kokot/Thomas Hengartner/Kathrin Wildner (Hg.), Kulturwis-
senschaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme, Berlin: Diet-
rich Reimer Verlag, S. 107-122.

Rémhild, Regina (1998a): Die Macht des Ethnischen: Grenzfall Russ-
landdeutsche. Perspektiven einer politischen Anthropologie, Frank-
furt a.M. et al.: Peter Lang.

Romhild, Regina (1998b): »Ethnizitit und Ethnisierung: Die gemanagte
Kultur als Ausgrenzungsinstrument«. kuckuck 13/2, S. 4-9.

Romhild, Regina (1999): »Home-Made Cleavages. Ethnonational Dis-
course, Diasporization, and the Politics of Germanness«. Anthropo-
logical Journal on European Cultures 8, S. 99-120.

Romhild, Regina/Graudenz, Ines (1996): »Grenzerfahrungen. Deutsch-
stimmige Migranten aus Polen und der ehemaligen Sowjetunion im
Vergleich«. In: Regina Rombhild/Ines Graudenz (Hg.), Forschungs-
feld Aussiedler. Ansichten aus Deutschland, Frankfurt a.M./Bern:
Peter Lang, S. 29-68.

Rosenberg, Rainer {2001): »Die Semantik der »Szientifizierung«: Die
Paradigmen der Sozialgeschichte und des linguistischen Struktura-
lismus als Modernisierungsangebote an die deutsche Literaturwis-
senschaft«. In: Georg Bollenbeck/Clemens Knobloch (Hg.), Seman-
tischer Umbau der Geisteswissenschaften nach 1933 und 1945, Hei-
delberg: Winter, S. 122-131.

Roth, Klaus (1995): »Europiische Ethnologie und Interkulturelle Kom-
munikation«, Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 91, S. 163-
181.

Roth, Klaus (1996): »European Ethnology and Intercultural Communi-
cation«. Ethnologia Europaea 26, S. 3-16.

Roth, Klaus (1999): »Toward »Politics of Interethnic Coexistence«. Can
Europe Learn from the Multiethnic Empires?«. Ethnologia Europaca
29, S. 37-51.

Rouse, Joseph (1999): »What Are Cultural Studies of Scientific Knowl-
edge?«. Configurations 1.1, S. 57-94,

Riisen, Jorn (1994): »Historische Methode und religidser Sinn — Vor-
iberlegungen zu einer Dialektik der Rationalisierung des histori-

337

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

schen Denkens in der Moderne«. In: Wolfgang Kiittler/Jorn Riisen/
Ernst Schulin (Hg.), Geschichtsdiskurs, Bd. 2: Anfinge des moder-
nen historischen Denkens, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch
Verlag, S. 344-377.

Said, Edward (1994): Kultur und Imperialismus. Einbildungskraft und
Politik im Zeitalter der Macht, Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Salein, Kirsten (2000): »Vom Umgang mit Natur in Frankfurt am Main.
Ein Griinprojekt als »regionales Interventionsprogrammue«. In: Wal-
traud Kokot/Thomas Hengartner/Kathrin Wildner (Hg.), Kulturwis-
senschaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme, Berlin: Diet-
rich Reimer Verlag, S. 139-151.

Sarasin, Philipp (1994): »Autobiographische Ver-Sprecher. Diskursana-
lyse und Psychoanalyse in alltagsgeschichtlicher Perspektive«.
WerkstattGeschichte 3/7, S. 31-41.

Sarasin, Philipp (1996): »Subjekte, Diskurse, Kérper. Uberlegungen zu
einer diskursanalytischen Kulturgeschichte«. In: Wolfgang Hardt-
wig/Hans-Ulrich Wehler (Hg.), Kulturgeschichte Heute, Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, S. 131-164.

Sarasin, Philipp (2001a): »Diskurstheorie und Geschichtswissenschaft«.
In: Reiner Keller/Andreas Hirseland/Werner Schneider/Willy Vieh-
dver (Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. Bd.
I: Theorien und Methoden, Opladen: VS Verlag fiir Sozialwissen-
schaften, S. 58-80.

Sarasin, Philipp (2001b): Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des
Korpers, 1765-1914, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Sarasin, Philipp (2003): Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Sarasin, Philipp (2005): Michel Foucault zur Einfiihrung, Hamburg: Ju-
nius.

Scharfe, Martin (1990): »Hessisches Abendmahl. Exkurs zu Wissen-
schaft und Vergewisserung in volkskundlichem und folkloristischem
Tableau«. Hessische Blitter fiir Volks- und Kulturforschung NF 26,
S. 9-46,

Scharfe, Martin (1992): »Volkskunde in den Neunzigern«. Hessische
Blitter fiir Volks- und Kulturforschung NF 28, S. 65-76.

Scharfe, Martin (1993): »Technik und Volkskultur«. In: Wolfgang Ko-
nig/Marlene Landsch (Hg.), Kultur und Technik. Zu ihrer Theorie
und Praxis in der modernen Lebenswelt, Frankfurt a.M./Bemn: Peter
Lang, S. 43-69.

Scharfe, Martin (1994): »Verirrt auf der Strasse. Zu einem Paradigma
der Moderne«. In: Burkhard Péttler/Heinz Eberhart/Elisabeth Kat-
schnig-Fasch (Hg.), Innovation und Wandel. Festschrift fiir Oskar

338

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Moser zum 80. Geburtstag, Graz: Selbstverlag des Osterreichischen
Fachverbandes fiir Volkskunde, S. 357-376.

Scharfe, Martin (1995): »Bagatellen. Zu einer Pathognomik der Kultur«,
Zeitschrift fiir Volkskunde 91, S. 1-26.

Scharfe, Martin (1996): »Grundziige der Kulturwissenschaft Volkskun-
de, Grundziige ihres Studiums«. In: Rolf Wilhelm Brednich (Hg.),
Das Studium der Volkskunde am Ende des Jahrtausends. Hochschul-
tagung der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde 1994 in Mar-
burg/Lahn, Géttingen: [s.n.], S. 9-22.

Scharfe, Martin (1997): »Schlangenhaut am Wege. Uber einige Griinde
unseres Vergniigens an musealen Objekten«. Osterreichische Zeit-
schrift fiir Volkskunde NF 100, S. 301-327.

Scharfe, Martin (1999a): »Bose Geister vertreiben. Volkskundliches
Wissen als kulturelle Praxis. Zugleich ein Beitrag zur Brauchfor-
schung«. In: Konrad Késtlin/Herbert Nikitsch (Hg.), Ethnographi-
sches Wissen. Zu einer Kulturtechnik der Moderne, Wien: Institut
fiir Volkskunde, S. 137-167.

Scharfe, Martin (1999b): »Das Missverstindnis als Phinomen und Pro-
blem der Kultur«. In: Franz Grieshofer/Margot Schindler (Hg.),
Netzwerk Volkskunde. Ideen und Wege. Festgabe fiir Klaus Beitl,
Wien: Verein fiir Volkskunde, S. 461-493.

Scharfe, Martin (2003): »Denkmiler des Irrtums. Kritik einer gliaubigen
Wissenschaft«, In: Beate Binder/Silke Gottsch/Wolfgang Kaschuba/
Konrad Vanja (Hg.), Ort. Arbeit. Kérper. Ethnografie Europiischer
Modernen. 34. Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskun-
de. Berlin 2003, Miinster et al.: Waxmann, S. 329-335.

Schiera, Pierangelo (1999): »Das Politische der Deutschen Wissen-
schaft«. In: Christoph Konig/Eberhard Lammert (Hg.), Konkurren-
ten in der Fakultit. Kultur, Wissen und Universitdt um 1900, Frank-
furt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag.

Schiffauer, Werner (1996): »Die Angst vor der Differenz. Zu neuen
Strémungen in der Kulturanthropologie«, Zeitschrift fir Volkskunde
92, 8. 20-31.

Schiffauer, Werner (1997): »Discussion«. Anthropological Journal on
European Cultures 6, S. 188-190.

Schilling, Heinz (1993): »Kulturanthropologie ist, was Kulturanthropo-
logen tun. Forschung zwischen Planungsbeteiligung und Planungs-
kritik«. anthropolitan 1, S. 5-26.

Schilling, Heinz (1994a): »Die Metropole im Kopf«. kuckuck 9/1, S. 4-
9.

Schilling, Heinz (1994b): »Die Fremden der Deutschen«. anthropolitan
2/1,8.23-28.

339

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Schilling, Heinz: (1997): »Being near and being distant: How strange
must the anthropologist be?«. Anthropological Journal on European
Cultures 6, S. 115-121.

Schindelka, Martina (1996): »Diskurse im Fach: Inhalte dominieren«.
Volkskunde in Rheinland Pfalz. Informationen der Gesellschaft fiir
Volkskunde in Rheinland-Pfalz e. V. 11/1, S. 43-50.

Schindler, Norbert (2002): »Vom Unbehagen in der Kulturwissenschaft.
Eine Polemik«. Historische Anthropologie 10, S. 276-294.

Schleier, Hans (1997): »Kulturgeschichte im 19. Jahrhundert: Opposi-
tionswissenschaft, Modernisierungsgeschichte, Geistesgeschichte,
spezialisierte Sammlungsbewegung«. In: Wolfgang Kiittler/Jérn Rii-
sen/Ernst Schulin (Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 3: Die Epoche der
Historisierung, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 424-
446.

Schlesier, Renate (1999): »Anthropologie und Kulturwissenschaft in
Deutschland vor dem Ersten Weltkrieg«. In: Christoph Kénig/Eber-
hard Lammert (Hg.), Konkurrenten in der Fakultit, Kultur, Wissen
und Universitiat um 1900, Frankfurt a.M.; Fischer Taschenbuch Ver-
lag, S. 219-231.

Schmid, Wilhelm (1987): Die Geburt der Philosophie im Garten der
Liiste. Michel Foucaults Archdologie des platonischen Eros, Frank-
furt a.M.: Athendum.

Schmidt, Andreas (1996a): »Die Poesie der Kultur. Ein Versuch iiber die
Krise der wissenschaftlichen Volkskunde«. Zeitschrift fir Volks-
kunde 92, S. 66-76.

Schmidt, Andreas (1996b): »Das Verschwinden des Menschen im Spiel.
Volkskunde in der Postmoderne«. In: Michael Simon/Hildegard
Frie-Reimann (Hg.), Volkskunde als Programm. Updates zur Jahr-
tausendwende, Miinster: Waxmann, S. 27-38.

Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich/Stederoth, Dirk (Hg.) (1993): Kultur-
Theorien. Anniherungen an die Vielschichtigkeit von Begriff und
Phénomen der Kultur, Kassel: Gesamthochschulbibliothek Kassel.

Schonert, Jorg (1996). »Literaturwissenschaft — Kulturwissenschaft
Medienkulturwissenschaft: Probleme der Wissenschaftsentwick-
lung«. In: Renate Glaser/Matthias Luserke (Hg.), Literaturwissen-
schaft — Kulturwissenschaft. Positionen, Themen, Perspektiven, Op-
laden: Westdeutscher Verlag, S. 192-208.

Schoning-Kalender, Claudia (1993): »Multikulturalitit — Versuch tber
Dimensionen von Differenz«. In: NAHE FREMDE — fremde Nihe:
Frauen forschen zu Ethnos, Kultur, Geschlecht. 5. Tagung zur Frau-
enforschung vom 15.-18. Oktober 1992 in Retzhof/Leibnitz.
WIDEE, Wissenschafterinnen in der Europiischen Ethnologie. In

340

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Zusammenarbeit mit dem Osterreichischen Fachverband fiir Volks-
kunde und der Kommission fiir Frauenforschung in der Deutschen
Gesellschaft fiir Volkskunde, Wien: Wiener Frauenverlag, S. 57-72.

Schottker, Detlev (2004): »Geisteswissenschaften im Visier des Journa-
lismus. Zu einem Motiv des »deutschsprachigen< Feuilletons in den
neunziger Jahren«. In: Dorothee Kimmich/Alexander Thumfart
(Hg.), Universitiit ohne Zukunft?. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 239-
254,

Schaottler, Peter (1988): »Sozialgeschichtliches Paradigma und histori-
sche Diskursanalyse«. In: Jirgen Fohrmann/Harro Miller (Hg.),
Diskurstheorien und Literaturwissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 159-199.

Schéttler, Peter (1997): »Wer hat Angst vor dem >linguistic turn<?«. Ge-
schichte und Gesellschaft 23, S. 134-151.

Scholze, Thomas (1994): »Die reingebildete« Metropole. Anmerkungen
zum Thema: Berlin und die Volkskunde«. kuckuck 9/1, S. 10-15.
Schrage, Dominik (1999):; »Was ist ein Diskurs? Zu Michel Foucaults
Versprechen, »mehr¢ ans Licht zu bringen«. In: Hannelore Bublitz/
Andrea D. Bithrmann/Christine Hanke/Andrea Seier (Hg.), Das Wu-
chern der Diskurse. Perspektiven der Diskursanalyse Foucaults,

Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 63-74.

Schriewer, Klaus (1993): Die strukturelle Lebensformanalyse. Ein Bei-
trag zur volkskundlichen Theoriediskussion, Marburg: Arbeitskreis
Volkskunde und Kulturwissenschaften.

Schriewer, Klaus (1995): »Das Recht der kleinen Leute — Theoretische
Probleme der Feldforschung«. In: Andreas Kuntz (Hg.), Lokale und
biographische Erfahrungen. Studien zur Volkskunde, Miinster/New
York: Waxmann, S. 77-87.

Schrider, Gerhart/Breuninger, Helga (Hg.) (2001): Kulturtheorien der
Gegenwart. Ansitze und Positionen, Frankfurt a.M./New York:
Campus.

Schuhladen, Hans (1994); »Wieviel Vielfalt ertragen wir?«, Zeitschrift
fiir Volkskunde 90, S, 37-58.

Schulin, Ernst (1994): »Der Zeitbegriff in der Geschichtsschreibung der
Aufklirung und des deutschen Historismus«. In: Wolfgang Kiittler/
Jorn Riisen/Ernst Schulin (Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 2: Anfinge
des modernen historischen Denkens, Frankfurt a.M.: Fischer Ta-
schenbuch Verlag, S. 333-343,

Schulze, Gerhard (1992): Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der
Gegenwart, Frankfurt a.M.: Campus.

34

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

Schulze, Winfried (Hg.) (1994): Sozialgeschichte, Alltagsgeschichte,
Mikro-Historie, Eine Diskussion, Géttingen: Vandenhoeck & Ru-
precht.

Schwedt, Herbert (1994): »Kulturen und Grenzen in Europa«. In: Her-
bert Schwedt, Probleme lindlicher Kultur., Gesammelte Aufsitze,
Mainz: Gesellschaft fiir Volkskunde in Rheinland-Pfalz, S. 195-198.

Schwendter, Rolf (2002): »(Theorie) der Subkultur — revisited«. In: Urte
Helduser/Thomas Schwietring (Hg.), Kultur und ihre Wissenschaft.
Beitrige zu einem reflexiven Verhiltnis, Konstanz: UVK Verlagsge-
sellschaft, S. 85-98.

Seidenspinner, Wolfgang (1996): »Aggressive Folklore«. Zeitschrift flir
Volkskunde 92, S. 208-226.

Seier, Andrea (1999): »Kategorien der Entzifferung: Macht und Diskurs
als Analyseraster«. In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bithrmann/
Christine Hanke/Andrea Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse.
Perspektiven der Diskursanalyse Foucaults, Frankfurt a.M./New
York: Campus, S. 75-86.

Senghaas, Dieter (1998): Zivilisierung wider Willen, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Serres, Michel (1994a): »Paris 1800«. In: Michel Serres (Hg.), Elemente
einer Geschichte der Wissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 597-642.

Serres, Michel (1994b): »Vorwort, dessen Lektiire sich empfichlt, damit
der Leser die Absicht der Autoren kennenlernt und den Aufbau die-
ses Buches versteht«. In: Michel Serres (Hg.), Elemente einer Ge-
schichte der Wissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 11-36.

Serres, Michel (Hg.) (1994): Elemente einer Geschichte der Wissen-
schaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Sieder, Reinhard (1994): »Sozialgeschichte auf dem Weg zu einer histo-
rischen Kulturwissenschaft?«. Geschichte und Gesellschaft 20,
S. 445-468.

Simon, Christian (1997): »Gesellschaftsgeschichte in der ersten Hilfte
des 19. Jahrhunderts — Frankreich und Deutschland«. In: Wolfgang
Kiittler/Jérn Riisen/Ernst Schulin (Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 3:
Die Epoche der Historisierung, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch
Verlag, S. 355-376.

Slapansky, Wolfgang (1992): »Zur Notwendigkeit, die Volkskunde
unter neuem Namen neu zu institutionalisieren«. In: Christian Sta-
delmann/Edith Staufer-Wierl (Hg.), Die Volkskunde als Wissen-
schaft? Zweite und letzte studentische Volkskundetagung — erste
studentische kulturwissenschaftliche Tagung vom 10. bis 12. Okto-
ber 1990 in Wien, Wien: Institut fiir Volkskunde, S. 85-89.

342

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Smith, Philip (2001): Cultural Theory. An Introduction, Malden (Mass.)/
Oxford: Blackwell Publishers.

Snow, Charles Percy (1967): Die zwei Kulturen: literarische und natur-
wissenschaftliche Intelligenz, Stuttgart: Ernst Klett Verlag.

Socffner, Hans-Georg (1989): Auslegung des Alltags — Der Alltag der
Auslegung. Zur wissenssoziologischen Konzeption einer sozialwis-
senschaftlichen Hermeneutik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Sofsky, Wolfgang (2001): »Systematische und historische Anthropolo-
gie«. Historische Anthropologie 9, S. 457-461.

Sohn, Werner (1999): »Diskursanalyse am Beispiel der klassischen Ge-
netik«. In: Hannelore Bublitz/Andrea D. Bithrmann/Christine Han-
ke/Andrea Seier (Hg.), Das Wuchern der Diskurse. Perspektiven der
Diskursanalyse Foucaults, Frankfurt a.M./New York: Campus,
S. 210-230.

»Sommerakademie Volkskultur. Weg und Raum« (1995). Redaktion
Walter Deutsch/Maria Walcher, Wien: Osterreichisches Volkslied-
werk.

Stadelmann, Christian/Staufer-Wierl, Edith (Hg.) (1992a): Die Volks-
kunde als Wissenschaft? Zweite und letzte studentische Volkskunde-
tagung — erste studentische kulturwissenschaftliche Tagung vom 10.
bis 12. Oktober 1990 in Wien, Wien: Institut fiir Volkskunde.

Stadelmann, Christian/Staufer-Wierl, Edith (1992b): »Schlechter Name
ist halb gehangen¢. Zur Geschichte der »Zweite[n] und letzte[n] stu-
dentische[n] Volkskundetagung — erste[n] studentische[n] kulturwis-
senschaftliche[n] Tagung««. In: Christian Stadelmann/Edith Staufer-
Wierl (Hg.), Die Volkskunde als Wissenschaft? Zweite und letzte
studentische Volkskundetagung — erste studentische kulturwissen-
schaftliche Tagung vom 10. bis 12. Oktober 1990 in Wien, Wien:
Institut fiir Volkskunde, S. 11-14.

»STADTDSCHUNGEL« (1995). kea. Zeitschrift fiir Kulturwissenschaf-
ten 8.

Stagl, Justin (1992): »Lebensformen — Konzepte und Wirklichkeiten«,
In: Sommerakademie Volkskultur und Volksmusik 1992, 22. August
— 4. September 1992, Altmiinster/Gmunden, O0O. Herausgegeben
vom Bundesministerium fiir Wissenschaft und Forschung, Bundes-
ministerium fiir Unterricht und Kunst, Osterreichisches Volkslied-
werk, Wien: Institut fir Volkskunde, S. 57-68.

Stagl, Justin (1993): »Zur Geschichte der Nationalkultur«. In: Walter
Deutsch/Maria Walcher (Hg.): Sommerakademie Volkskultur 1993,
Wien: Osterreichisches Volksliedwerk, S. 42-55.

343

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

»Stellungnahmen des Institutes flir Européische Ethnologie und Kultur-
forschung der Philipps-Universitit Marburg zu den Studienstruktur-
reformplanen« (1994). dgv-Informationen, S. 21-22,

Stehr, Nico (2003): Wissenspolitik. Die Uberwachung des Wissens,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Stehr, Nico (2005): »The Texture of Knowledge Societies«. In: Reiner
Grundmann/Nico Stehr (Hg.), Knowledge. Critical Concepts. 5 Bde,
London/New York: Routledge, S. 112-135.

Steiner-Khamsi, Gita (1994): »Die Kulturalisierung der Einwanderungs-
frage — ein Erfolg fiir die Sozialwissenschaften?«. uni nova. Mittei-
lungen aus der Universitit Basel 70, S. 50-53.

Stellwag, Karin (1991): »Wirtschaftswunderwelt. Tendenzen des Woh-
nens in den 50ern«. In: Party-Kultur? Fragen an die Fiinfziger. Her-
ausgegeben vom Ludwig-Uhland-Institut fiir Empirische Kulturwis-
senschaft der Umversitit Tiibingen, Tiibingen: Tibinger Vereim-
gung flir Volkskunde, S. 135-140.

Stocking, George (1995): »Delimiting Anthropology: Historical Reflec-
tions on the Boundaries of a Boundless Discipline«. Social Research
62, S. 933-966.

Streng, Petra/Bakay, Gunter (1999). »Volkskunde als Erlebnisagentur,
oder: Von der Technik des volkskundlichen Uberlebens«. In: Konrad
Kastlin/Herbert Nikitsch (Hg.), Ethnographisches Wissen. Zu einer
Kulturtechnik der Moderne, Wien: Institut fiir Volkskunde, S. 127-
136.

Studienrichtungsvertretung Volkskunde der Universitit Wien (Hg.)
(1990): Ohne Engagement — Volkskunde zwischen Nein und Danke!
1. Studentische Tagung am 19./20. November 1988 in Wer-
fen/Salzburg-Land, Wien: Studienrichtungsvertretung Volkskunde
der Universitiit Wien.

Stiicheli, Peter (2000): »»Kulturwissenschaften« in der Schweiz? Erkun-
digungen zur Situation der Geisteswissenschaften und der Theologie
im Jahr 2000« Center for Science and Technology Studies (Cest),
Bern: Center for Science and Technology Studies.

Stiicheli, Peter (2001): »Einladung zu einem Kantengang. »Kulturwis-
senschaften< — zur Diskussion iiber eine Modernisierungsformels.
Neue Ziircher Zeitung, 02.05., Festival-Beilage.

Sturma, Dieter (Hg.) (1991): Kultur und Kulturwissenschaft, Liineburg:
W. Faulstich.

Strohbach, Hermann (1991a): »Forschungen in den achtziger Jahren zur
Geschichte von Kultur und Lebensweise des deutschen Volkes«.
Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaft 39, S. 462-479,

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Strohbach, Hermann (1991b): »Volkskundliche Forschung an der ehe-
maligen Akademie der Wissenschaften zu Berlin«, Zeitschrift fiir
Volkskunde 87, S. 207-224.

Stiwe, Klaus et al. (Hg.) (1999): Geisteswissenschaften und Wissen-
schaftspolitik an der Schwelle zum dritten Jahrtausend, Opladen:
Leske + Budrich.

Széllasi-TJanze, Margit (2000): »Lebens-Geschichte — Wissenschafts-
Geschichte. Vom Nutzen der Biographie fiir Geschichtswissenschaft
und Wissenschaftsgeschichte«. Berichte zur Wissenschaftsgeschich-
te, Organ der Gesellschaft fiir Wissenschaftsgeschichte e.V., Wein-
heim: Viley-VCH Verlag.

Thiemer-Sachse, Ursula (1993): »Ethnos< und »ethnische Identitiit¢ als
wissenschaftliche Kategorien«. Info-Blatt der Gesellschaft fiir Eth-
nographie e.V. 7, S. 17-23.

Timm, Elisabeth (1999): »Nicht Freund, nicht Feind. Uberlegungen zum
Verhiiltnis von Volkskunde und Vélkerkunde«. Schweizerisches
Archiv fiir Volkskunde 95, S. 73-86.

Toulmin, Stephen (2005): »The Invention of Disciplines«. In: Reiner
Grundmann/Nico Stehr (Hg.), Knowledge. Critical Concepts. 5 Bde,
London/New York: Routledge, S. 177-192.

»Transformationen des Stidtischen. Stadtethnologie in Europa«. Berli-
ner Blitter. Ethnographische und Ethnologische Beitrige 17.

Treiber, Angela (1996): »Volkskunde und Historische Anthropologie.
Zu Positionierungen in der Geschichtswissenschaft«. Bayerische
Blitter fiir Volkskunde 23, S. 142-149,

Tschofen, Bernhard (1993): »Nahrungsforschung und Multikultur. Eine
Wiener Skizze«. Osterreichische Zeitschrift fiir Volkskunde NF 96,
S. 125-145.

Tschofen, Bernhard (1995a): »Ethnizitit als Emblem. Perspektiven der
sogenannten Multikulturalitit in der Region«. Montfort, Vierteljah-
resschrift fiir Geschichte und Gegenwart Vorarlbergs 47, S. 34-40.

Tschofen, Bernhard (1995b): » Verfremdungen«. Ethnizitit und alltags-
asthetische Erfahrungen«. Ethnologia Europaea 25, S, 25-31.

Tschofen, Bernhard {(1998a): »Public Folklore. Forms of Intellectual
Practice in Society. German-American Symposiume. Osterreichi-
sche Zeitschrift fiir Volkskunde NF 101, S. 481-487.

Tschofen, Bernhard (1998b): »Ritualisierte Wurzeln oder auch: Schén-
heit als Programm. Eine Handlungsofferte der Europiischen Ethno-
logie«. Ethnologia Europaea 28, S. 45-54.

Vermeulen, Han F./Roldan, Arturo Alvarez (1995): Fieldwork and foot-
notes. Studies in the history of European anthropology, London:
Routledge.

345

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

»Volkskultur und Moderne. Europiische Ethnologie zur Jahrtausend-
wende« (2000). Festschrift fiir Konrad Kostlin zum 60, Geburtstag
am 8. Mai 2000. Herausgegeben vom Institut fiir Européische Ethno-
logie der Universitit Wien, Wien: Selbstverlag des Instituts for
Europiische Ethnologie.

Vollhardt, Friedrich (2001): »Kittlers Lehre. Kulturwissenschaft als En-
tertainment«. Merkur 55, S. 711-716.

Waldenfels, Bernhard (1991): »Michel Foucault: Ordnung in Diskur-
sen«. In: Francois Ewald/Bernhard Waldenfels (Hg.), Spiele der
Wahrheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 277-297.

Waldschmidt, Anne (1995): Das Subjekt in der Humangenetik. Exper-
tendiskurse zu Programmatik und Konzeption der genetischen Bera-
tung 1945-1990, Miinster: Westfilisches Dampfboot.

Wallmansberger, Joseph (2002): »Revolverbegriffe zu Kultur und Wis-
senschaft«. In: Urte Helduser/Thomas Schwietring (Hg.), Kultur und
thre Wissenschaft. Beitrige zu einem reflexiven Verhiltnis, Kon-
stanz: UVK Verlagsgesellschaft, S. 31-48.

Walter-Busch, Emil (1995): »Gemeinsame Denkfiguren von Experten
und Laien. Uber Stufen der Verwissenschaftlichung und einfache
Formen sozialwissenschaftlichen Wissens«. In: Ronald Hitzler/
Anette Honer/Christoph Maeder (Hg.), Expertenwissen. Die institu-
tionalisierte Kompetenz zur Konstruktion von Wirklichkeit, Opla-
den: Westdeutscher Verlag, S. 83-102.

Weber-Schiifer, Peter (1990): »Wie europiisch ist die Moderne?«. In:
Peter Hampe (Hg.), Symbol- und Ordnungsformen im Zivilisations-
vergleich, Tutzing: Akademie fiir Politische Bildung, S. 31-58.

Wegmann, Nikolaus (1999): »Im Reich der Philologie. Vom Sammeln
und Urteilen«. In: Christoph Kénig/Eberhard Lammert (Hg.), Kon-
kurrenten in der Fakultit, Kultur, Wissen und Universitit um 1900,
Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S. 260-272.

Wehler, Hans-Ulrich (1998): Die Herausforderung der Kulturgeschichte,
Miinchen: Verlag C. H. Beck,

Wehler, Hans-Ulrich (2000): »Riickblick und Ausblick — oder: arbeiten,
um iiberholt zu werden?«. In: Paul Nolte et al. (Hg.), Perspektiven
der Gesellschaftsgeschichte, Miinchen: Verlag C. H. Beck, S. 159-
168.

Weinert, Friedel (1982): »Die Arbeit der Geschichte: Ein Vergleich der
Analysemodelle von Kuhn und Foucault«. Zeitschrift fiir allgemeine
Wissenschaftstheorie XI11/2, S. 336-358.

Weingart, Peter (2001): Die Stunde der Wahrheit. Zum Verhiltnis der
Wissenschaft zu Politik, Wirtschaft und Medien in der Wissensge-
sellschaft, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

3486

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Weingart, Peter (2003): Wissenschaftssoziologie, Bielefeld: transcript.

Weingart, Peter (2005): Die Wissenschaft der Offentlichkeit, Essays
zum Verhiltnis von Wissenschaft, Medien und Offentlichkeit, Wei-
lerswist: Velbriick Wissenschaft.

Weingart, Peter (Hg.) (1995): Grenziiberschreitungen in der Wissen-
schaft / Crossing Boundaries in Science, Baden-Baden: Nomos.

Welsch, Wolfgang (Hg.) (1994): Wege aus der Moderne. Schliisseltexte
der Postmoderne-Diskussion, Berlin: Akademie Verlag (2., durchge-
sehene Auflage).

Welskopp, Thomas (1998): »Die Sozialgeschichte der Viter. Grenzen
und Perspektiven der Historischen Sozialwissenschaft«. Geschichte
und Gesellschaft 24, S. 173-198.

Welz, Gisela (1992): »Village as Ecosystem: An Environmental Ap-
proach in German Community Studies«. Anthropological Journal on
European Cultures 1, S. 81-102.

Welz, Gisela (1994a): »Casitas in New York., Grosstadt, Tradition und
Volkskunde«. kuckuck 9/1, S. 16-19,

Welz, Gisela (194b): »Putting a Mirror to People’s Lives. Cultural Bro-
kerage, Folklore, and Multiculturalism«. Ethnologia Europaea 24, S.
45-49,

Welz, Gisela (1996a): Inszenierungen kultureller Vielfalt. Frankfurt am
Main und New York City, Berlin: Akademie Verlag.

Welz, Gisela (1996b): »Public Folklore and Multiculturalism. Interkul-
turelle Vermittlung als volkskundliches Forschungsfeld«. In: Klaus
Roth (Hg.), Mit der Differenz leben. Europiische Ethnologie und
Interkulturelle Kommunikation, Miinster et al.: Waxmann, S. 153-
161.

Welz, Gisela (1997a): »Kontingenzen des Wissenstransfers«. In: Chris-
tine Burckhardt-Seebass (Hg.), Zwischen den Stiihlen fest im Sattel?
Eine Diskussion um Zentrum, Perspektiven und Verbindungen des
Faches Volkskunde. Hochschultagung der Deutschen Gesellschaft
fir Volkskunde, Basel 31. Oktober — 2. November 1996, Tagungs-
band im Auftrag der DGV, Géttingen: [s.n.], S. 79-85,

Welz, Gisela (1997b): »Dispersed Realities and the Relational Voice:
Cross-Cultural Comparison as Dialogue«. In: Anne Claire Groff-
mann/Beatrice Ploch/Ute Ritschel/Regina Romhild (Hg.), Kulturan-
thropologinnen im Dialog. Ein Buch fiir und mit Ina-Maria Greve-
rus, Konigstein Taunus: Ulrike Helmer Verlag, S. 109-120.

Welz, Gisela (1998): »Moving Targets. Feldforschung unter Mobilitits-
druck«. Zeitschrift fiir Volkskunde 94, S. 177-194.

347

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»KULTUR«-KONSTRUKTIONEN

White, Hayden (1991a): Auch Klio dichtet, oder Die Fiktion des Fakti-
schen. Studie zur Tropologie des historischen Diskurses, Stuttgart:
Klett-Cotta.

White, Hayden (1991b): Metahistory: die historische Einbildungskraft
im 19. Jahrhundert in Europa, Frankfurt a.M.: S. Fischer.

»Die Wiederentdeckung der Volkskultur? — Diskussion«. In: Miinchner
Streitgespriche zur Volkskultur. Dokumentation zur Tagung vom
28.-30. November 1986 im Hofbriuhaus am Platzl. Herausgegeben
vom Kulturreferat der Landeshauptstadt Miinchen, Miinchen: Bu-
chendorfer Verlag, S. 46-59.

Wicker, Hans-Rudolf: »Von der komplexen Kultur zur kulturellen
Komplexitit«. In: Hans-Rudolf Wicker et al. (Hg.), Das Fremde in
der Gesellschaft, Ziirich: Seismo Verlag, S. 373-391.

Wiegelmann, Giinter (1990): »Prinzipien zur Gliederung der Volkskul-
tur«. In: Dieter Harmening/Erich Wimmer (Hg.), Volkskultur — Ge-
schichte — Region. Festschrift fiir Wolfgang Briickner zum 60. Ge-
burtstag, Wiirzburg: Kénigshausen und Neumann, S. 30-43,

Wiegelmann, Giinter (1993): »Was sollen volkskundliche Theorien leis-
ten?«. Bayerisches Jahrbuch fiir Volkskunde 1993, S. 119-128.

Wiegelmann, Glinter (1997). »Zur Rekonstruktion von kulturellen
Prozessen bei Arbeit und Gerit«. In: Ruth-E. Mohrmann/Volker Ro-
dekamp/Dietmar Sauermann (Hg.), Volkskunde im Spannungsfeld
zwischen Universitit und Museum — Festschrift zum 65. Geburtstag
von Hinrich Siuts, Miinster et al.: Waxmann, S. 535-550.

Willke, Helmut (1998): »Organisierte Wissensarbeit«. Zeitschrift fiir
Soziologie 27/3, S. 161-177.

Willke, Helmut (2002): Dystopia. Studien zur Krisis des Wissens in der
modernen Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Wimmer, Andreas (1996): »Kultur. Zur Reformulierung eines sozialan-
thropologischen Grundbegriffs«. Kélner Zeitschrift fiir Soziologie
und Sozialpsychologie 48, S. 401-425,

Willems, Herbert/Jurga, Martin (Hg.) (1998): Inszenierungsgesellschaft,
Ein einfithrendes Handbuch, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Winter, Carsten (Hg.) (1996): Kulturwissenschaft. Perspektiven, Erfah-
rungen, Beobachtungen, Bonn: ARCult Media.

Winter, Rainer (2001): Die Kunst des Eigensinns. Cultural Studies als
Kritik der Macht, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Winter, Rainer (2002): »Kultur als Drama und als Kampf. Von der deut-
schen Kultursoziologie zu den Cultural Studies«. In: Urte Helduser/
Thomas Schwietring (Hg.), Kultur und ihre Wissenschaft. Beitrige
zu einem reflexiven Verhiltnis, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft,
S. 121-136.

348

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Wunder, Heide (1994): »Uberlegungen zum Modernisierungsschub des
historischen Denkens im 18, Jahrhundert aus der Perspektive der
Geschlechtergeschichte«. In: Wolfgang Kiittler/Jérn Risen/Ernst
Schulin (Hg.), Geschichtsdiskurs. Bd. 2: Anfinge des modernen his-
torischen Denkens, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag, S.
320-332.

Zimmermann, Harm-Peer (1992): »Sitte und Konvention. Ferdinand
Ténnies Version einer Dichotomie von Uberlebenslogik und Herr-
schaftslogik (Teil I)«. Zeitschrift fiir Volkskunde 88, S. 67-99.

Zimmermann, Harm-Peer (1994): »Revision der Gemeinschaft? Zur Kri-
tik am Kommunitarismus aus volkskundlicher Perspektive«. Bayeri-
sche Blitter fiir Volkskunde 21, S. 3-30.

Zimmermann, Harm-Peer (1996): »Volkskunde des Niemand«. In: Mi-
chael Simon/Hildegard FrieB-Reimann (Hg.), Volkskunde als Pro-
gramm. Updates zur Jahrtausendwende, Miinster: Waxmann, S. 11-
25,

Zimmermann, Harm-Peer (Hg.) (2005): Empirische Kulturwissenschaft
— FEuropiiische Ethnologie — Kulturanthropologie — Volkskunde.
Leitfaden fiir das Studium einer Kulturwissenschaft an deutschspra-
chigen Universititen. Deutschland — Osterreich — Schweiz, Marburg:
Jonas Verlag.

349

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Science Studies

SANDRO GAYCKEN,

ConsTtanze Kurz (He.)

1984.exe

Gesellschaftliche,

politische und juristische Aspekte
moderner Uberwachungstechnologien

Januar 2008, 310 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBEN 978-3-89942-766-0

P —— CARMEN GRANSEE, MAREN KRAHLING,
o MARION MANGELSDORF
Technescience .

Eine keilisehe Eatibrang |n Technoscience

™ en der Wissenschalls-

wad Komereahaen Eine kritische Einfithrung in Theorien
der Wissenschafts- und Kérperpraktiken

April 2009, ca. 150 Seiten, kart., ca. 13,80 €,
ISEN 978-3-89942-708-0

BERND HUPPAUF,

PETER WEINGART (Ha.)

Frosch und Frankenstein

Bilder als Medium der Popularisierung
von Wissenschaft

Dezember 2008, ca. 4Go Seiten,
kart., zahlr. Abb., ca. 32,80 €,
ISBN 978-3-89942-892-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www .transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. hitps://wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Science Studies

GESINE KRUGER, RUTH MAYER,
MARIANNE SoMMER (Ha.)

»Ich Tarzan.«

Affenmenschen und Menschenaffen
zwischen Science und Fiction

Juli 2008, 184 Seiten, kart., zahlr. Abb., 22,80 €,
ISEN 978-3-89942-882-7

RENATE MAYNTZ,
FRIEDHELM NEIDHARDT, PETER WEINGART,
. ULricH WENGENROTH (Hg.)
P i Wissensproduktion
e MY CrRa TR und Wissenstransfer
Wissen im Spannungsfeld
von Wissenschaft, Politik
und Offentlichkeit

Mai 2008, 350 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN ¢78-3-80942-834-6

PHILIPPE WERBER
Der Trieb zum Erzihlen
¢ weacs Sexualpathologie und Homosexualitit,
Der Trieb E

zum Erzdhlen 1852 I9I4
September 2008, 382 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBEN 978-3-8376-1019-2

Leseproben, weitire Infogmationzn iind Bestellmoglichkeiten
finder: %ie unter www.tra nseriptyerlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:29. hitps://wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Science Studies

Kar Bucunuoiz
Professionalisierung

der wissenschaftlichen
Politikberatung?
Interaktions- und
professionssoziologische
Perspektiven

Oktober 2008, 240 Seiten, kart., 25,80 €,

ISBN 978-3-89942-9367

MARTIN CARRIER,

JoHaNNES RoGGENHOFER (He.)
Wandel oder Niedergang?

Die Rolle der Intellektuellen

in der Wissensgesellschaft

2007, 182 Seiten, kan., 19,80 €,

ISBN g78-3-8¢942-584-0

JURGEN ENDERS,

BEN JONGBLOED (EDS.)
Public-Private Dynamics

in Higher Education
Expectations, Developments
and Outcomes

2007, 526 Seiten, kart., 36,80 €,
ISBN 978-3-89942-752-3

THoOMAS GONDERMANN

Evolution und Rasse
Theoretischer und institutioneller
Wandel in der viktorianischen
Anthropologie

2007, 324 Seiten, kart., 32,80 €,

ISBN g78-3-89942-663-2

GABRIELE GRAMELSBERGER
Computerexperimente

Zum Wandel der Wissenschaft
im Zeitalter des Computers

Miirz 2009, ca. 296 Seiten, , ca. 29,80 €,

ISBN g78-3-89942-986-2

MaRION MANGELSDORF
Wolfsprojektionen:

Wer siugt wen?

Von der Ankunft der Wélfe
in der Technoscience

2007, 312 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 29,80 €,

ISBN 978-3-89942-735-6

KATJA PATZWALDT

Die sanfte Macht

Die Rolle der wissen-
schaftlichen Politikberatung
bei den rot-griinen Arbeits-
marktreformen

Juni 2008, 300 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-935-0

GERLIND RUVE

Scheintod

Zur kulturellen Bedeutung
der Schwelle zwischen Leben
und Tod um 18co

Mirz 2008, 338 Seiten, kart., 31,80 €,
ISBN g78-3-89942-856-8

KaTja SABISCH

Das Weib als Versuchsperson
Medizinische Menschen-
experimente im 1¢. Jahrhundert
am Beispiel der Syphilisforschung

2007, 248 Seiten, kart., 25.80 €,
ISBN g78-3-89942-836-0

TrRISTAN THIFLMANN,
ErRHARD SCHUTTPELZ,
PETER GENDOLLA (Ha.)
Akteur-Medien-Theorie
Juni 2009, ca. 400 Seiten,

kart., zahlr. Abb., ca. 32,80 €,
ISBN g78-3-8376-1020-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www .transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783830408377 - am 13.02.2026, 15:32:20.



https://doi.org/10.14361/9783839408377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover »Kultur«-Konstruktionen
	INHALT
	DANK
	EINLEITUNG: Irritationen
	Kultur-Konjunkturen: Begriffliche Inflation und Deflation von »Kultur«
	Krise der volkskundlichen Autorität: »Plapperkrähen«
	Krise des kulturwissenschaftlichen Wissens: »Writing Culture«
	Irritationen- Wie weiter?

	1. KAPITEL: Shifting Grounds: Kontextualisierung(en) und Wahl der Forschungsperspektive
	Kontextualisierung(en): Wechselnde Blicke
	Was ist »kulturwissenschaftliches« Wissen? - »Fiktion« oder »Wahrheit«?
	Was ist »Kultur«?- Wissenschaftliches oder politisches »Interpretament«?
	Wer braucht die Geistes- und Sozialwissenschaften? - Kritische Nachfragen, oder: Legitimationskrise
	Was- und wer- ist »Kulturwissenschaft«? - Von der »Neuorientierung« der Geistes- und Sozialwissenschaften als »Kultur«wissenschaften
	Resumee: »In welcher Gesellschaft leben wir eigentlich?« - Von der Konkurrenz des Wissens zur Politik des Wissens

	Festlegung der Forschungsperspektive: Positionswechsel
	Revisited Evidence: Fragestellung, Blickrichtungen und Erkenntnisinteresse
	Die Volkskunde als Fallbeispiel: Methode und Material
	Positionierung der Untersuchung und Subjektposition der Forscherin: Erkenntnispotential und Erkenntniswert
	»Gang der Arbeit«: Thesen


	2. KAPITEL: »Kultur«-Konstruktionen: Wissensarbeit
	Drei Forschungsfelder: Wir und die Welt
	Sachkulturforschung: Wir und die Materialität
	Stadtforschung: Wir und die Physis
	Fachliche Theorie und Programmatik: Wir als Menschen
	Resumee: Die »Gesellschaft« als Gegenstand der volkskundlichen Wissensarbeit

	Das volkskundliche Formationsfeld
	Innere und äussere Differenz(setzung)en: Interne Differenzierung - externe Oppositionierung

	Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde: als Orientierungsinstanz der Gesellschaft
	Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde: als Mittel zur individuellen wie gesellschaftlichen Selbsterkenntnis
	Die fachlichen Kompetenzen der Volkskunde: als Gedächtnis der Gesellschaft
	Externe Oppositionierung
	Setzung von Differenzen als disziplinäre Differenzierung
	Leitdifferenzen: »statisch«/»dynamisch«
	Formationsregel: Das »Vielnamenfach« und die Disziplinierung von »Kultur«
	Diskursive Achsenkonstruktion: Dreischenkliges Spannungsfeld


	3. KAPITEL: Die Konstruktion der Volkskunde: ldentitätspolitik
	Konkurrenzmanagement
	Komplexitätsmanagement
	Kompetenzmanagement
	Differenzmanagement

	Resumee: Integrative Abgrenzung

	4. KAPITEL: »Kultur« als Relationierungsformel
	Wissensarbeit Formierung der volkskundlichkulturwissenschaftlichen Episteme
	Das Angebot der Volkskunde: Gesellschaftliches Krisenmanagement durch »kulturwissenschaftliche« Orientierung
	Identitätspolitik: Stabilisierung der »kulturwissenschaftlichen Volkskunde« als universitäre Disziplin und gesellschaftliche Wissensinstitution
	Resumee: Diskursive Verschmelzung von volkskundlicher Wissensarbeit, Identitätspolitik und gesellschaftlicher Orientierung

	5. KAPITEL: Die Volkskunde als Fall-Beispiel: Konkurrenz der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung in der späten Moderne
	Die Volkskunde als Fall
	»Kultur« als Instrument gesellschaftlicher Selbstimagination
	Kulturwissenschaft als Wissenschaft dieser Gesellschaft

	Die Volkskunde als Beispiel
	Die der Volkskunde eigene »Kultur«
	Fachliche Spezifizierung durch moralische Selbstqualifizierung

	Fazit und Ausblick

	Literatur

