Mu‘tazilitische Tendenzen im Kitab at-Tabbah
des Samaritaners Abu I-Hasan as-Suri

Gerbard Wedel

Einleitung

Die Samaritaner sind eine religiose und ethnische Gemeinschaft, die im
Unterschied zu den rabbanitischen und kariischen Juden nur den Pentateuch als
Offenbarungstext anerkennt. Ferner unterscheiden sie sich dadurch, dass sie eine
eigene Version der Torah besitzen, und dass sie den Berg Garizim bei Nabulus
(Sehem) als Kultzentrum und Gebetsrichtung gegeniiber Jerusalem bevorzugen.
Die Samaritaner verstehen sich als strenge Monotheisten und verehren Moses als
einzigen Propheten. Sie leben heute als kleine Gemeinschaft von insgesamt etwa
650 Personen verteilt auf die zwei Siedlungen Holon bei Tel Aviv in Israel und
Qiryat Luza auf dem Berg Garizim im Westjordanland. Sie bezeichnen sich
selbst als Samerim / Somerim in der Bedeutung “Bewahrer des Gesetzes™.! In ihren
arabischen Texten nennen sich die Samaritaner as-Samira.? Im modernen hebrii-
schen Sprachgebrauch werden sie ha-Somronim genannt, abgeleitet vom Namen
der Provinz Samaria (Somron nach 2. Kg 17, 29).

Lange Zeit galten die Samaritaner als eine Religionsgemeinschaft, die seit ihrer
Entstehung im 4./3. vorchristlichen Jahrhundert unverindert und frei von
fremden Einfliissen bestanden habe. Denn die samaritanistische Forschung hat
sich lange fast ausschliefllich auf die hebriischen und aramiischen Texte der
Samaritaner konzentriert, wihrend deren arabische Primirquellen weitgehend
ausser Acht gelassen wurden. Erst seitdem einige ihrer seit dem 11. Jahrhundert
in arabischer Sprache verfassten Texte ediert vorliegen, sind erste Erkenntnisse
hinsichtlich islamischer Einfliisse auf die Theologie der Samaritaner méglich. In
welch unerwartetem Umfang islamische Kultur im allgemeinen und mu‘taziliti-
sche Theologie im besonderen rezipiert worden ist, zeigen die Traktate,
Responsen, Pentateuchexegesen und Polemiken, die Abu 1-Hasan as-Stari um die
Mitte des 11. Jahrhunderts verfasst hat und die als Sammlung im Kitab at-Tabbah
tberliefert sind.

Vgl “Samerim”, in Companion, S. 210f.

Neben diesem Kollektivplural gibt es im Lisan al-<Arab noch den Plural Samiriyyian, der
vom Singular Samiri abgeleitet ist. Ein weiterer Plural ist Samara. Vgl. S. Noja Noseda, “al-
Samira”, in The Encyclopaedia of Islam. New Edition, Bd. 8, S. 1044.

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350 GERHARD WEDEL

Die historischen Bedingungen zur Aneignung mu‘tazilitischer
Theologie durch die Samaritaner

Da bisher nicht geklirt ist, iber welche Vermittlung die Samaritaner mit musli-
mischer Theologie in Berithrung kamen, gilt es zuerst der Frage nachzugehen, in
welchem Maf§ die Samaritaner in die muslimische Mehrheitsgesellschaft in der
hier interessierenden Zeit integriert waren. Als mogliche Vermittler kommen ju-
dische Gelehrte (Rabbaniten und mehr noch Karier) in Frage, die besonders im
10. und 11. Jahrhundert nachhaltig von mu‘tazilitischem Gedankengut geprigt
waren.

Muslimische Gelehrte betrachteten die Samaritaner als eine regionale judische
Sekte, fiir die sie sich deshalb interessierten, weil deren Pentateuch von der judi-
schen Version abweicht. Die Tatsache dieser Textvarianten diente den Muslimen
als Beleg fiir den im Koran erhobenen Vorwurf, dass die Juden den Text der Torah
verfilscht hitten.? Zwar gewdhrten die muslimischen Herrscher den Samaritanern
den Status einer geduldeten Religionsgemeinschaft, indem sie sie zumeist als ah/
al-kitab anerkannten. Dieser Status war aber immer bedroht, da die Samaritaner
im Koran nicht ausdriicklich als b/ al-kitab bezeichnet werden, sondern hiufig
mit der negativen Figur des Samiri in Verbindung gebracht werden, der in einer
qur’anischen Prophetenerzahlung als Verfihrer zum Gotzendienst erscheint.*

Palistina, wo die Samaritaner ihren Hauptwohnsitz in Nabulus hatten, war
spitestens seit der Abbasidenzeit eine Randprovinz ohne eigenes muslimisches
Zentrum fur theologische Diskussionen. Deshalb waren es wohl vor allem
interreligiose Kontakte ausserhalb des samaritanischen Kernlandes mittels derer
samaritanische Gelehrte mit mu‘tazilitischem Gedankengut in Kontakt kamen,
etwa in Damaskus oder Kairo, in denen eine bedeutende samaritanische
Diaspora bestand.

Damaskus gilt als das wichtigste geistige Zentrum der Samaritaner unter mus-
limischer Herrschaft, auch wenn Nabulus das religiose Zentrum blieb. Die Anwe-
senheit von Samaritanern in Damaskus ist fiir die Zeit vom 10. bis zu Beginn des
17. Jahrhunderts belegt.> Insbesondere fiir die Zeit zwischen dem 11. und dem
14. Jahrhundert sind die Namen von samaritanischen Gelehrten iberliefert, die

3 Dieser Vorwurf wird von muslimischen Gelehrten taprif genannt. Vgl. dazu Hava Lazarus-

Yafeh, Intertwined Worlds. Medieval Islam and Bible Criticism, Princeton 1992, passim; Camilla
Adang, Muslim Writers on Judaism and the Hebrew Bible. From Ibn Rabban to Ibn Hazm, Leiden
1996, passim.
4 Qur’an 20:85, 87, 95 und 97.
Zur Geschichte der Samaritaner in Damaskus, vgl. Reinhard Pummer, “The Samaritans in
Damascus”, in Samaritan, Hebrew and Aramaic Studies. Presented to Prof. Abraham Tal, ed.
Moshe Bar-Asher und Moshe Florentin, Jerusalem 2005, S. 53*-76*. — Einen der seltenen
Belege fiir die Teilnahme von Samaritanern an Diskussions- oder Studienzirkeln in Da-
maskus erwihnt Michael Chamberlain, Knowledge and social practice in medieval Damascus,
1190-1350, Cambridge 1994, S. 85.

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUTAZILITISCHE TENDENZEN IM KITAB AT-TABBAH 351

in dieser Stadt wirkten, z.B. Abu I-Hasan as-Suri.¢ Damaskus war fiir die Samari-
taner sowohl ein Ort der Sicherheit als auch der Gefihrdung. Sicherheit bot sie
ithnen, wenn in unruhigen Zeiten samaritanische Emigranten aus Nabulus und
anderen Orten Palistinas fliehen mussten. Auf die Gefihrdung der Samaritaner
weisen die Namen von Muslimen in Syrien hin, deren nisba as-Samiri lautet” -
mogliches Indiz dafiir, dass Samaritaner in Zeiten von Unterdriickung zum Islam
konvertieren mussten, um sich der Verfolgung zu entziehen. Die samaritanische
Gemeinde in Damaskus ging vermutlich in Folge eines Pogroms unter, das sich
zwischen 1616 und 1625 ereignet haben soll und die letzten Samaritaner zum
Verlassen der Stadt zwang.?

Die bislang bekannten samaritanischen Quellen enthalten nicht genug Infor-
mationen, um die Geschichte der Gemeinde in Damaskus und ihre literarische
Produktion zu rekonstruieren.’ Daher muss zur Erschlieffung der historischen
Zusammenhinge auf die relativ unergiebigen Inschriften, Chroniken und Ko-
lophone von Handschriften zuriickgegriffen werden. Die bisher vernachlissigten
Berichte von Reisenden und Pilgern nach Palistina stellen eine noch unergiebige-
re Quellengattung dar, da sie weitgehend nur die jeweilig angetroffenen dufleren
Lebensumstinde der Samaritaner schildern.1?

Als Benjamin von Tudela um 1170 nach Damaskus kam, so schreibt er, traf er dort 400
Samaritaner an. Nur Nabulus soll eine groflere Gemeinde von 1000 Personen umfasst ha-
ben. Man vermutet, dass sich diese Zahlen auf die steuerpflichtigen Haushaltsvorstinde
und nicht auf die absolute Personenzahl bezog. Weiterhin teilt Benjamin mit, dass es in
Damaskus 3000 (rabbanitische) Juden und 100 Karier gab. Somit war die samaritanische
Gemeinde in Damaskus zu dieser Zeit grofer als die der Karder. Vgl. Marcus Nathan
Adler, The Itinerary of Benjamin of Thudela. Critical text, translation, and commentary London
1907, S. 48 (zu Damaskus), S. 32-34 (zu Nabulus; Angaben nach der Seitenzihlung des
hebr. Grundtextes). - Pummer (“Samaritans in Damascus”) nennt die Namen von 10 sa-
maritanischen Gelehrten, die in Damaskus wirkten.

Pummer, “Samaritans in Damascus”, S. 61.

Crown, “Damascus”, in Companion, S. 64. - Pietro della Valle konnte von den Samarita-
nern in Damaskus noch 1616 zwei samaritanische Pentateuchhandschriften erwerben, die
fiir die polyglotten Bibeldrucke in Paris (1629-45) und London (1653-57) ihre Verwendung
fanden; vgl. Nathan Schur, “Samaritan History. The Modern Period (from 1516 A.D.)”, in
Samaritans, S. 116.

Vgl. Ferdinand Dexinger, “Die Samaritaner in der Kreuzzugszeit”, in Die Folgen der Kreuzzii-
ge fiir die orientalische Religionsgemeinschafi. Internationales Kolloquium vom 16.-18.10.1996
in Halle-Saale gefordert durch die Fritz-Thyssen-Stiftung, ed. Walter Beltz, Halle 1997,
S. 94; Moshe Gil, A History of Palestine, 634-1099, Cambridge / New York 1992, S. 820.
Diese Quellengattung wertete erstmals Nathan Schur aus. In seiner Literaturliste finden
sich mehr als 80 Reiseberichte. (Nathan Schur, History of the Samaritans. Second enlarged
edition, Frankfurt/Main 1992, siche Preface S. 1 und Bibliography S. 233-46); ders., “Tra-
vellers and Pilgrims as Sources in Samaritan History”, in Companion, S. 236-38. - Eine um-
fassende Ubersicht zur Reiseliteratur Palistinas mit 339 Titeln enthilt Nathan Schur, Masa©
el he-‘avar, masah el he-‘avar. Le-toldot ha-tequfa ha-Mamiukit ve-ha-Ottomanit be-Erets-Yisra’el.
Sefer ha-yovel le-Nathan Shur le-shenato ha-75 (1923-1988), Jerusalem 1998, S. 124-40.

- am 22.01.2026, 04:10:39.



https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352 GERHARD WEDEL

Aus den kodikologischen und paldographischen Forschungen von Alan Crown
seit den 1970er Jahren geht die besondere Bedeutung von Damaskus hervor.!! Die
grole Anzahl der Pentateuchhandschriften aus Damaskus, die Angaben enthalten
zu Kopisten, Datierungen und Herstellungsorten und die tiber lange Zeiten hin-
weg auf die gleiche Art und Weise kopiert wurden, legen nahe, dass hier tiber
Jahrhunderte kontinuierlich Kopisten ausgebildet wurden.!2

Als Voraussetzung flir den dauerhaften Bestand einer samaritanischen Ge-
meinde in der Diaspora galt, dass mindestens eine Synagoge existierte, in der
Priester regelmiflig Gottesdienste abgehalten haben. Inschriftenfunde aus Da-
maskus und Hinweise in den samaritanischen Chroniken belegen, dass zeitweise
sogar Hohe Priester der Samaritaner in Damaskus amtierten.!3 Neben diesen In-
schriften kamen im 17. Jahrhundert eine Reihe von Pentateuchen, Liturgietexten
und Kalendern mehrheitlich aus Damaskus nach Europa.!# Dass neben Pentateu-
chen auch Kalender erworben wurden, deutet darauf hin, dass diese Handschrif-

11 Br konnte zeigen, dass die samaritanischen Handschriften vier lokalen Schreiberschulen

zuzuordnen sind, die ein aktives Gemeindeleben auch ausserhalb von Palistina belegen: 1.
Nabulus mit seiner Tradition des Kopierens der Torah seit dem 2. Jh. v.Chr.; 2. Serifin und
Yavneh (zwischen Jaffa und A$dod nahe der Kiiste gelegen); 3. Damaskus und 4. Agypten
(ohne nihere Ortsangaben). (Alan David Crown, Samaritan Scribes and Manuscripts, Tiibin-
gen 2001, S. 495). Crown priifte Material aus dem 12./13. Jh.; Tapani Harviainen und Ha-
seeb Shehadeh geben eine andere Aufzihlung zentraler Siedlungsorte: Damaskus, Gaza,
Kairo und Nabulus (“How did Abraham Firkovitch aquire the great collection of Samari-
tan Manuscripts in Nablus in 1864°?”, Studia Orientalia 73 (1994), S. 168). Fast alle Hand-
schriften, die die Samaritaner von Nabulus, Damaskus und Kairo bis zum 17. Jh. besassen,
befinden sich heute in “occidental ownership”. (Jean-Pierre Rothschild, “Samaritan Ma-
nuscripts. A Guide to the Collections and Catalogues”, in Samaritans, S. 771)

12 Crown, Samaritan Scribes and Manuscripts, S. 157, und Abbildungen S. 190-203. Die Ko-

lophone traten zumeist in Form des sogenannten fasgil auf, Aramiisch “a separated, eleva-

ted text“. Dieses Kolophon entsteht dadurch, dass innerhalb des Textes nach passenden

Wortern Liicken eingeftigt werden, sodass senkrecht zum laufenden Text gelesen der

gewiinschte Text des Kolophons entsteht. (Vgl. Giron-Blanc, “Tasqil”, in Companion,

S. 228f)).

Im 10. und 11. Jhdt. amtierten vier namentlich bekannte Hohe Priester in Damaskus, und

fur die Zeit vom 13. bis zum 15. Jhdt. sind ebenfalls die Namen von vier Hohen Priestern

bekannt. Vgl. Pummer, “The Samaritans in Damascus”, S. 55, 62. — Die Zuordnung der In-
schriften zum Standort einer Synagoge konnte bisher nicht eindeutig gesichert werden, da
die samaritanische Gemeinde seit dem 17. Jhdt. nicht mehr existiert. Die zehn samaritani-
schen Inschriften aus Damaskus, die in der Dauerausstellung der islamischen Abteilung

des Berliner Pergamonmuseums zu sehen sind, stammen nach Auskunft des Spenders M.

Sobernheim aus einem Privathaus in Damaskus. Ob dies vormals in samaritanischem Be-

sitz war und eventuell als Synagoge diente, wird in der einschligigen Publikation von

Tropper nicht erwihnt. Vgl. Josef Tropper, “Die samaritanischen Inschriften des Perga-

monmuseums”, Zeitschrifi des deutschen Palistina-Vereins 111 (1995), S. 118-34.

14 Unter den 40 Handschriften (darunter 23 Pentateuche), die bis zum 17. Jhdt. nach Europa
kamen, hat Fraser 24 Handschriften identifiziert, die aus Damaskus stammen (darunter 17
Pentateuche, 3 Kalender, 3 Liturgien). Hingegen stammen nur 10 Handschriften aus
Nabulus (3 Pentateuche) und 4 aus Agypten, und weiterhin jeweils eine aus Aleppo und
Konstantinopel. Vgl. James G. Fraser, “A Checklist of Samaritan Manuscripts Known to
Have Entered Europe Before A.D. 1700”, Abr Nabrain 21 (1982-83), S. 10-27.

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUTAZILITISCHE TENDENZEN IM KITAB AT-TABBAH 353

ten aus Bestinden samaritanischer Genizot stammen, die zu Synagogen oder
Hiusern von Priestern gehorten. Denn die jihrlich neu veroffentlichten Kalen-
der, die der Einhaltung des Festkalenders dienen, diirfen nur von Priestern herge-
stellt werden.1>

Die Fatimidendynastie brachte eine kurze Zeit des Friedens fiir Juden und Sa-
maritaner nicht nur in Agypten, sondern auch in Syrien und den Kiistenstidten
Palistinas und des Libanon, die bis 1076 bzw. 1089 unter fatimidischer Herrschaft
standen.16 Die samaritanischen Gemeinden blithten auf, und Samaritaner konn-
ten sogar Posten in der muslimischen Verwaltungshierarchie bekleiden.!” Mogli-
cherweise geschah es durch kardische Vermittlung, dass samaritanische Gelehrte
im fatimidischen Agypten unter den Einfluss mu‘tazilitischer Lehren kamen.8

Noch unter den Ayyubiden (1171-1250) agierten samaritanische Arzte an de-
ren Hofen als Mediziner, Berater und sogar als Wesire, letztere allerdings erst
nach erfolgter Konversion zum Islam wie im Fall des Wesirs as-Sahib Amin ad-
Daula (st. 1250). Die Titel ihrer Werke und die grofle Menge an arabischen Ver-
sen, die Ibn Abi Usaibi‘a (gest. 668/1270) in seinem Arztelexikon zitiert, zeigen
wie weit sich Samaritaner im 13. Jahrhundert der Kultur der muslimischen Eliten
angenihert hatten.! Ahnlich wie die Rabbaniten und Karier seit dem 10./11.

15 Vgl. James G. Fraser, “Documents from a Samaritan Genizah in Damascus”, Palestine Explo-

ration Quarterly 103 (1971), S. 91.

16 “The year 1030 was the first year of peace in the country” (Gil, History, S. 379). Diese Zeit
endete allerdings bereits in den 1060er Jahren mit der Invasion der Turkomanen und deren
Eroberung von Jerusalem 1073, die letztlich als Anlass fir den 1. Kreuzzug diente, in des-
sen Folge sich die Verhiltnisse in Paldstina vollig dnderten (a.a.0, S. 410).

17" Vgl. Maurice Baillet, “Samaritains”, in Dictionnaire de la Bible, S. 779.

Die einzige Untersuchung zu Samaritanern in Agypten, das im islamischen Mittelalter als

Siedlungsort weit weniger wichtig war als Damaskus, die Anspruch auf eine vollstindige

Auswertung der Quellen erhebt, stammt von Reinhard Pummer (“The Samaritans in

Egypt,” in Etudes sémitiques offertes & Jean Margain, ed. Christian-Bernard Amphoux, Albert

Frey und Ursula Schaffner-Reiser, Lausanne 1998, S. 213-32). Pummer erwihnt zwar keine

samaritanischen Gelehrten, die theologische Werke verfassten, wohl aber zwei samaritani-

sche Arzte: Abu Imran Misa b. Ya‘qab b. Ishaqg, im 11. Jh. Hofarzt und Leiter der jidi-
schen Gemeinschaften, die Rabbaniten, Karder und Samaritaner umfassten (S. 281f), und

Abu Sa‘id b. Afif aus dem 15. Jh., der ein Werk tiber Medizin schrieb (S. 224).

19" Vgl. Gerhard Wedel, “Transfer of Knowledge and the Biographies of Samaritan Scholars:
Careers of Samaritan Physicians under Muslim Patronage”, Samaritan Researches 5 (2000), S.
3.75-3.83; ders., “Medicine as an integrative factor in Medieval Islamic societies. Physicians
as mediators in multi-religious, multi-ethnical and multi-cultural social environments?”, in
XXlth International Congress of History of Science in Mexico City 2001. (Science and Cultural Di-
versity). Alain Towwaide, convenor of: “Science at the Frontiers - Medicine and Cultures in the An-
cient World”, CD-ROM Ausgabe, Mexico 2005. - Ibn Abi Usaibi‘a erwihnt in seinem
Uyiin al-anba@ fi tabaqat al-atibba’ vier samaritanische Arzte. Er listet die Werke dieser Arzte
auf, aus deren Buchtitel hervorgeht, dass sie nicht nur zur Medizin, sondern auch zu Theo-
logie und Philosophie schrieben. Sadaqa as-Samiri (st. ca. in Harran 1223) schrieb tiber die
Seelenlehre, tiber Hippokrates, Pharmazeutika, aber auch tiber die Einheit Gottes taubid
(ed. Nizar Rida, 1965, S. 717-21). Muhaddib ad-Din Yasuf b. Abi Sa‘id as-Samiri (st. 1227
in Damaskus) schrieb einen Kommentar zur Torah (a.a.O., S. 721-23). As-Sahib Amin ad-
Daula, ein zum Islam konvertierter Wesir der Ayyubiden, der 1250 in Kairo nach dem

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354 GERHARD WEDEL

Jahrhundert begannen nun auch die Samaritaner, sich den nicht-religiosen Wis-
senschaften zu widmen - typischerweise in der Kombination Galenische Medizin
und Aristotelische Philosophie.

Forschungsstand

In der Samaritanistik wurde lange Zeit die These vertreten, die Religion der Sama-
ritaner habe sich seit der Antike nicht nennenswert verindert. Der Schwerpunkt
der bisherigen Forschung lag auf der samaritanischen Frithzeit, d.h. 4. vor-
christliches bis 4. nach-christliches Jahrhundert. Baron z.B. argumentiert, dass die
Samaritaner sich an einen territorialen Kultort, nimlich Nabulus mit dem Berg
Garizim, banden und sich damit selbst isolierten. Seiner Ansicht nach fehlten ih-
nen die Erfahrungen aus Prophetentum und Exil, die den Juden die Emanzipa-
tion von territorialen Bindungen an einen Kultort brachte.?? Immerhin riumt Ba-
ron ein, dass die Basis historischer Uberlieferung iiber die Samaritaner unzuverlis-
sig sei,2! denn bis zur Zeit der Veroffentlichung seiner Social and Religious History of
the Jews?* lagen nur wenige Texteditionen vor, und man diskutierte nach wie vor
die Geschichte der Samaritaner aufgrund der polemischen und irrefithrenden Be-
richte im Alten Testament und bei Flavius Josephus.?? Ferner spielte das religios-
kulturelle Umfeld, in dem sich die Wissenschaftler bewegten, eine Rolle bei der
Bewertung der Perioden der samaritanischen Geschichte.?* Die aramdische Periode
wird zumeist als “goldenes Zeitalter” bezeichnet, wihrend man die arabisch ge-
prigte Periode der Samaritaner unter muslimischer Vorherrschaft als Periode des
Niedergangs ansieht.?> Mittlerweile gilt aber als gesichert, dass die Samaritaner
theologische Texte erst seit dem 13. Jahrhundert verfassten, und dass vermutlich

Putsch der Mamluken gegen die Ayyubiden hingerichtet wurde, schrieb ein Werk tiber
Medizin (a.a.O0., S. 723-28). Muwaffaq ad-Din Ya‘qub as-Samiri (lebte und st. in Damaskus
1282) schrieb einen Kommentar zu Ibn Sina's a/-Qanin und eine Einfithrung zu Logik,
Physik und Metaphysik (a.a.O., S. 767).
20 Vgl. Salo Wittmayer Baron, Social and Religious History of the Jews. Second Edition, Revised
and Enlarged, New York 1953-60, vol. 2, S. 28, 35.
Baron, Social and Religious History, vol. 2, S. 29.
Die flir samaritanische Geschichte relevanten Binde 2 und 5 erschienen 1953 bzw. 1957.
Eine quellengerechte Untersuchung zur Herkunft der Samaritaner und dem polemischen
Gehalt bietet erst Ferdinand Dexinger, der mit der Methode der Quellenscheidung die hi-
storischen Dimensionen der Berichte im AT aufzeigt. (“Der Ursprung der Samaritaner im
Spiegel der frithen Quellen”, in Samaritaner, S. 67-140). Zu den Details des Samaritanerbil-
des in antiken Quellen siehe die Untersuchung von Rita Egger (Josephus Flavius und die Sa-
maritaner. Eine terminologische Untersuchung zur Identitéitsklirung der Samaritaner, Freiburg
(Schweiz) / Gottingen 1986) und den Quellenband von Jirgen Zangenberg, 4MAPEIA.
Antike Quellen zur Geschichte und Kultur der Samaritaner in deutscher Ubersetzung, Tiibingen /
Basel 1994.
Vgl. Menachem Mor, “Samaritan History. 1. The Persian, Hellenistic and Hasmonaean Pe-
riod”, in Samaritans, S. 1.
25 Vgl. John MacDonald, The Theology of the Samaritans, London 1964, S. 447 und passim.

21
22
23

24

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUTAZILITISCHE TENDENZEN IM KITAB AT-TABBAH 355

tiberhaupt erst seit dieser Zeit von einer systematischen Theologie gesprochen
werden kann. John MacDonalds Theology of the Samaritans (London 1964) etwa
oder Alexander Broadies Samaritan Philosophy (Leiden 1981) beruhten allein auf
dem spirlichen Material der samaritanischen Frithzeit. Spiteres, besonders auf
Arabisch verfasstes Material fand hier noch keine Berticksichtigung.

Yizhaq Ben-Zvi hatte bereits in den 1920er Jahren einen Perspektivenwechsel
eingeleitet, der zu einer neuen Betrachtung der samaritanischen Kultur fihrte. Er
ist der allgemeinen Offentlichkeit als zweiter Staatsprisident von Israel (1952-63)
und eventuell noch als Griinder des Jerusalemer Ben-Zvi-Instituts zur Erfor-
schung des orientalischen Judentums bekannt. Fiir die Samaritaner wurde er je-
doch dadurch zu einem Forderer, dass er nicht nur ihre Kultur als eigenstindig
anerkannte, sondern ihnen auch einen Weg wies, als ethnische Einheit der Aus-
16schung zu entkommen.?® Die von ihm eingeleitete Entwicklung resultierte in
einem eigenen Personenstandsrecht im Staat Israel, wonach die Samaritaner heu-
te als israelitische Sekte und Zweig des judischen Volkes anerkannt sind. Damit
endet eine tiber zwei Jahrtausende gefithrte Auseinandersetzung.?’

Ze’ev Ben-Hayyim ist der eigentliche Initiator der modernen Samaritanistik.?8
Desweiteren entstand mit der 1985 in Paris gegriindeten Société d'Etudes Samari-
taines (SES) eine Organisation, die eine Reihe von internationalen Kongressen
durchfiihrte und zu einem Aufschwung des Faches beitrug.?’ Aus dem Kreis der
Mitglieder der SES gingen grundlegende Werke der Samaritanistik hervor, so et-
wa ein von Alan D. Crown herausgegebenes Standardwerk (7he Samaritans,
1989). Ferner wurden wissenschaftliche Hilfsmittel zum Verstindnis der Haupt-
sprachen der Samaritaner, Hebriisch, Aramiisch und des von Ben-Hayyim

26 Der Samaritaner Benyamim Tsedaka berichtet iiber den gefundenen Weg: “Ben-Zvi ...

convinced the Samaritans, for lack of a viable choice, to cancel their prohibition against
marrying women from outside the community, and as a result a number of Samaritans
have done so over the decades (beginning in 1925). ... The Samaritan population doubled
within a span of 30 years”. (“Samaritans”, in Encyclopaedia Judaica, Bd. 14, Sp. 735f.); vgl.
Reinhard Pummer, “Demography”, in Companion, S. 70-72. - Yizhaq Ben-Zvi's Geschichte
der Samaritaner erlebte zwei Auflagen: Sefer ha-Shomronim. Toldotam, moshvotebem, datam ve-
sifrutam, Tel Aviv 1935, verinderte Ausgaben 1970/1977.

Vgl. Michael Corinaldi, “The Personal Status of the Samaritans in Israel”, Samaritan Re-
searches 5 (2000), S. 2.96.

Ben-Hayyims Schriften zur Samaritanistik sind allerdings ausschlieflich auf Hebriisch ver-
fasst und wurden deshalb nicht in weiteren Kreisen rezipiert. Zu erwihnen sind insbeson-
dere sein The Literary and Oral Tradition of Hebrew and Aramaic amongst the Samaritans 1-5,
1957-77 und Tibdt Marqge: A Collection of Samaritan Midrashim, edited, translated, annotated,
Jerusalem 1988. Inzwischen liegt eine englische Ubersetzung seiner Grammatik des samari-
tanischen Hebriisch vor (Ben-Hayyim und Tal: A Grammar of Samaritan Hebrew. Based on
the Recitation of the Law in Comparison with the Tiberian and other Jewish Traditions. A
Revised Edition in English, Jerusalem 2000).

Zur Griindung dieser Gesellschaft fiir samaritanistische Studien siehe: Sixdenier, “Prolo-
gue”, in Samaritans, S. V; vgl. Macuch “Wissenschaftliche Nachrichten”, Zeitschrift der deut-
schen morgenlindischen Gesellschafi 136 (1986), S. *37*-*39%.

27

28

29

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

356 GERHARD WEDEL

Somronit “Samaritanisch” genannten Dialektes, von Rudolf Macuch,’® Abraham
Tal3! und Moshe Florentin3? verfasst. Zum Arabischen gibt es bislang lediglich
Einzeluntersuchungen, die sich auf das Sprachmaterial der wenigen edierten Tex-
te stiitzen.® Die Standardbibliographie zu den Samaritanern erstellte Crown in
drei Auflagen. Die Menge der erfassten Titel dokumentiert den Aufschwung der
Samaritanistik.34

Die samaritanischen Handschriften

Die wichtigsten Sammlungen samaritanischer Handschriften befinden sich in der
British Library (London), in der John Rylands and University Library (Manche-
ster) und in der Bibiothéque Nationale (Paris). Thre Bestinde sind in gedruckten
Katalogen beschrieben.?> Hinzu kommen die nicht katalogisierten Bestinde der
samaritanischen Abteilung in der Firkowitsch-Sammlung in St. Petersburg. Eben-
so wie die Funde in der Geniza der Ben Ezra Synagoge (Fustat/Kairo) eine neue
Sicht auf die Geschichte des Judentums im islamischen Herrschaftsbereich im frii-

30 Rudolf Macuch, Grammatik des samaritanischen Hebriisch, Berlin 1969; ders., Grammatik des

samaritanischen Aramdisch, Berlin 1982.

31 ébraham Tal, A Dictionary of Samaritan Aramaic 1-2, Leiden 2000.

32 Somronit ist die samaritanische Mischsprache aus Hebriisch, Aramiisch und Arabisch, vgl.
Pummer, “Einfithrung in den Stand der Samaritanerforschung,” in Samaritaner, S. 7. Die
aktuelle Darstellung des Somronit stammt von Moshe Florentin, Late Samaritan Hebrew. A
Linguistic Analysis of its Different Types, Leiden 2005; zu den Sprachen der Samaritaner siche
die Beitrige von Ben-Hayyim, Macuch und Stenhouse in Samaritans.

33 Vgl. Rudolf Macuch, “On the Problems of Arabic Translation of the Samaritan Penta-
teuch”, Israel Oriental Studies 9 (1979), S. 147-73; Stenhouse, “Samaritan Arabic. An analysis
of its principal features based on material found in MSS of the Kitab al-Tarikh of Abu ’l-
Fath”, in Samaritans, S. 585-623; Gerhard Wedel, “Aspekte der Etablierung des Arabischen
als Literatursprache bei den Samaritanern”, in Studia Semitica Necnon Iranica. Rudolpho
Macuch septuagenario ab amicis et discipulis dedicata, eds. Maria Macuch, Christa Miiller-
Kessler, Bert G. Fragner, Wiesbaden 1989, S. 397-407; Shehadeh, “The Arabic of the Sa-
maritans and its Importance”, S. 551-75.

34 A Bibliography of the Samaritans, 1. Auflage 1984: 2806 Titel; 2. Auflage 1993: 3653 Titel;

Supplement 1996: erginzt auf 3820 Titel; 3. Auflage zusammen mit Reinhard Pummer,

Lanham, Md. 2005: 5484 Titel.

Der Uberblick iiber alle Sammlungen von Jean-Pierre Rothschild ist immer noch aktuell

(“Samaritan Manuscripts®, in Samaritans, S. 771-94). Auf der Homepage der Samaritaner im

Internet befindet sich auch eine Auflistung der Hss.-Sammlungen: www.the-samaritans.com

/ Manuscript Resources (manuscript.html). — Kataloge der wichtigsten Sammlungen: Alan

D. Crown, A Catalogue of the Samaritan Manuscripts of the British Library, London 1998; Ed-

ward Robertson, Catalogue of the Samaritan Manuscripts in the John Rylands Library, Manchester

1-2, Manchester 1938-62; Jean-Pierre Rothschild, Catalogue des manuscrits Samaritains, Paris

1985. Die Katalogisierung der samaritanischen Handschriften in Deutschland findet im

Rahmen des Projektes der “Katalogisierung der Orientalischen Handschriften in Deutsch-

land” (KOHD) unter der Leitung der Orientabteilung der Staatsbibliothek zu Berlin - Preu-

ssischer Kulturbesitz statt. Ein Band zu den samaritanische Handschriften wird derzeit von

Heinz Pohl unter Beteiligung von Gerhard Wedel vorbereitet.

35

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUTAZILITISCHE TENDENZEN IM KITAB AT-TABBAH 357

hen Mittelalter eroffneten, konnten die samaritanischen Handschriften, die Abra-
ham Firkowitsch (1787-1874) wihrend seiner Aufenthalte 1864 in Jerusalem und
Nabulus erwarb und anschlieend der (heute) Russischen Nationalbibliothek ver-
kaufte, kiinftig zum bedeutendsten Forschungsmaterial fir die Samaritanistik
werden.3¢ Im Vergleich dazu sind die wenigen Fragmente und Briefe von Samari-
tanern, die aus der Ben Ezra Geniza stammen, unbedeutend.3? Der samaritanische
Teil der Firkowitsch-Sammlung umfasst heute 1350 Fragmente und stellt damit
zumindest die zahlenmissig grofite Sammlung samaritanischer Handschriften dar.
Im Folgenden soll ein Uberblick iiber den Bestand gegeben werden.38

section | items Zea?/ es/ Sform material | department category / content / dates
pieces language
1 28 |28 scrolls parchment | 77 Mavo | Pentateuch: 3 of | 12th -

- »pny | which are almost | 16th
mYan | complete

2a 207 | 3025 codexes, folios on 17N 7M9o | Pentateuch: 2 12th -
fragments | parchment - pny | very old almost | 16th
or bound 0913 | complete; in He-
series brew, Samaritan,

Arabic

2b 164 |2180 books, seg- | folios on 17N Mav | Pentateuch 14th -
ments or paper %Y D23 19th
pages M

36 Wie Firkowitsch die Geniza auf dem Berg Garizim und die zweite Geniza aus dem samari-
tanischen Stadtviertel von Nabulus “auspliinderte”, haben Harviainen und Shehadeh an-
hand der Briefe von Firkowitsch dargestellt. (“How did Abraham Firkovich acquire the
great collection of Samaritan Manuscripts in Nablus in 1864?”).

37 Zu den samaritanischen Hss. in der Kairo Geniza vgl. Crown “Cairo Geniza®, in Compani-
on, S. 46 und Friedrich Niessen, “A Judeo-Arabic Fragment of a Samaritan Chronicle from
the Cairo Geniza”, Journal of Semitic Studies 47 (2002), S. 233 Anm. 83.

38 Dieser Uberblick beruht auf der bisher umfassendsten Dokumentation des Bestandes von
Haseeb Shehadeh (“Erster Rechenschaftsbericht tiber die Handschriften der Samaritaner in
Sankt Petersburg”, [Hebriisch] A.B. - The Samaritan News No. 549, Holon, Israel 20.8.1993,
S. 19-31), erginzt um Angaben bei Jean-Pierre Rothschild (“Samaritan Manuscripts®, 1989)
und Benyamim Tsedaka (“The Implication of the Phirkovitz Collection - The Ancient
Samaritan Manuscripts in Saint Petersburg Public Library on the Samaritan Rituals & Li-
turgy”, AB — The Samaritan News, Nr. 574, 1.12.1992, Holon, Israel, S. 38-41, Nr. 575,
15.12.1992, S. 43-7). - Shehadeh’s Angaben insbesondere zu den Datierungen und dem
Inhalt der einzelnen Abteilungen weichen von denen bei Rothschild und Tsedaka ab. Die
Rubrik “category / content / language” wurde aus den Angaben Shehadeh’s, Rothschild’s
und Tsedaka’s kombiniert. - Der Katalog samaritanischer Hss. von Vilsker / (Samaritan Do-
cuments in the State Public Library M.J. Saltykov-Shchedrin. A Catalogue [Russisch], St. Peters-
burg 1992) ist nicht sehr hilfreich, da dort die Handschriften nicht systematisch nach den
14 Abteilungen beschrieben werden. Beschrieben werden nur 98 Fragmente. Meine Uber-
priifung ergab, dass im Index Abu [-Hasan as-Stri und sein Kitab at-Tabbah nicht erwihnt
werden, obwohl bekannt ist, dass ein fast vollstindiger Text und weitere Fragmente vor-
handen sind.

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358 GERHARD WEDEL
section | items Zm.v es/ Sform material | department category / content / dates
pieces language
3 52 |2426 files folios on nIWYIe | commentary, 14th -
paper nMnY | translations and | 15th
interpretations of
the Torah in He-
brew and Arabic
4 61 1593 books folios on n99m n7 | “Halacha”, dog- | 16th -
paper matics, law, 18th
prayers, in Arabic
(only)
5 10 |237 books folios on ?11p"7 | grammar and 14th -
paper oD | dictionaries in 18th
Arabic
6 48 | 848 books folios on mpa3 | chronicles: his- 15th -
paper DT | tory and 19th
“Midrash” in
Samaritan and
Arabic
7 70 | 715 books folios on mYn Ppawn | calculation of the | 14th-
paper and | n'mnvoR | calendar, astrol- | 17th
parchment ogy, astronomy
in Samaritan and
Arabic
8 106 | 1024 books folios on Y11 ,AR197 | medicine, exact | 13th -
paper 19> Moo | science (physics) | 19th
Arabic and belles-lettres
9 375 | 5946 books folioson | n%an Mav | books of prayer; | 13th -
paper and liturgical poetry | 19th
parchment
10 94 |94 manuscripts | folios on ,m2n | 88 deeds of mar- | (16th -
paper and Danon | riage, 1 deed of | 18th)
parchment pwn | divorce, 3 letters
to
Europe and a let-
ter of Jaacov B.
Aharon, the high
Priest to Firk-
ovitch and one
personal testi-
mony
11 10 |12 amulets folios mynp | amulets 16th -
19th
12 12 |24 inscriptions; | volumes mam? | inscriptions (incl. | 4th -
printed Dm¥ | of the Ten 19th

- am 22.01.2026, 04:10:39.



https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUTAZILITISCHE TENDENZEN IM KITAB AT-TABBAH 359

section | items Zm.v es/ Sform material | department category / content / dates
pieces language
books Commandments
from the 4th
century) and two
Holy Arks
13 66 |118 segments folios 1w | Arabo-Samaritan | 15th -
and pages | Arabic m17ya | poetry; festival 19th
from the ceremonies
books
14 45 | 116 documents | folios D’Inon | various docu- 1559 -
and con- Arabic MWy 01w | ments and con- | 1858
tracts mbya | tracts of property

Das Erscheinungsbild samaritanisch-arabischer Handschrifien

Samaritanische Autoren und Kopisten verwenden in ihren arabischen Handschrif-
ten formale Elemente, wie auch Muslime sie verwenden: Basmala, Mugqaddima
(Vorwort mit Hamdala in Reimprosa, Betreff mit amma ba‘du), Eulogien (nach der
Erwdhnung Gottes: Allah ta‘ala oder ‘azza wa-$alla, einleitend vor Pentateuchzita-
ten: qaulubu ta‘ald, nach der Erwihnung des Propheten Moses: Miisa ibn “Imran
ar-rasil “alaihi as-salam und dhnlich), Kolophone am Ende der Handschrift mit
Angabe des Buchtitels und Namen der Kopisten. Die Datierungen werden zu-
meist in mehreren Aren angegeben.3® Einige der Handschriften enthalten ein In-
haltsverzeichnis, fibrist, in Form eines gitterformigen Rasters, in das der Kopist
Kapiteliiberschriften und Seitenzahlen eintrigt. Weiterhin gibt es Marginalien wie
Erginzungen, Korrekturen, Paginierungen, und Kustoden. Ebenso ist es tiblich,
Uberschriften und Pentateuchzitate mit roter Tinte von der schwarzen Tinte des
Textkorpers abzusetzen. Das augenfilligste Unterscheidungsmerkmal samaritani-
scher Texte gegentiber muslimischen Texten sind die in die arabischen Texte einge-
fugten Pentateuchzitate in samaritanischer Schrift. Durch diesen Schrifttyp unter-
scheiden sich samaritanische Texte auch von arabischen Texten der Juden, die ihre
hebriischen Zitate in hebriischer Quadratschrift schreiben.

39 Die wichtigsten, von den Samaritanern verwendeten Aren sind: die “islamische Ara”,
‘arabiyya oder sana i$ma‘iliyya genannt, die "Ara nach Erschaffung der Welt", die “Ara nach
dem Auszug aus Agypten” oder die “Ara nach dem Eintritt ins Land Kanaan”. Vgl. Crown,
Samaritan Scribes and Manuscripts, S. 52-54.

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

360 GERHARD WEDEL

Die theologische und halachische Terminologie
am Beisptel des Kitab at-Tabbah

Als die Samaritaner das Arabische als Umgangs- und Schriftsprache tibernahmen,
durchliefen sie zum wiederholten Mal einen Prozess der Anpassung und Identi-
titsfindung in einer multikulturell, multireligiés und multilingual geprigten
Umgebung. Arabisch ist nach Hebraisch, Griechisch®® und Aramiisch die vierte
Schriftsprache der Samaritaner. Im Kitab at-Tabbah spiegelt sich ein Ubergangs-
prozess der Adaption arabischer Terminologie im 11. Jahrhunderts wieder, der
sich in vier Kategorien unterteilen ldsst.4!

1. Bestimmte hebriische Worter bleiben untibersetzt im arabischen Text ste-
hen.*? Beispiel: febah “Schlachtung” (Gen 43, 16) entspricht arab. dabp. Aus der
hebriischen Form febab ist eventuell der arabisierte Titel des Buches Kitab ai-
Tabbah entstanden, da am Anfang des Buches die Schlachtungsregeln behandelt
werden. Die wortliche Bedeutung im Arabischen “Buch des Kochs” ist eher un-
wahrscheinlich.

2. Die arabischen Worter im Text werden in der Bedeutung entsprechend dem
muslimischen Gebrauch verwendet. Beispiele: kalam Allah “Wort Gottes”; Sar
und §ari‘a “Offenbarungstext”; sam “miindliche Uberlieferung”; taubid “Einheit
Gottes”; ‘aql “Vernunft”; nazar “theologische Spekulation”; gaubar “Substanz”;
‘arad, Pl. arad “Akzidenz”; sifa, Pl. sifat “Attribut”; tagsim “Anthropomorphis-
mus”; ta’wil “allegorische Interpretation” anthropomorpher Darstellungen Gottes
im Pentateuch; Sarh “Kommentar”; nash “Abrogation”; naql “Uberlieferung”; taklif
“Verpflichtung zum Gehorsam”; mukallaf “der zum Gehorsam Verpflichtete, der
Mensch”; mukallif “der zum Gehorsam Verpflichtende, Gott”.

3. Bestimmte arabische Worter erhalten eine neue Bedeutung, die den beson-
deren samaritanischen kulturellen Verhiltnissen angepasst ist. Beispiele: Sari‘a
“gottliches Gesetz” steht fiir die Torah, d.i. der Pentateuch; imam “Vorbeter” steht
fir koben “Priester”; miprab “Gebetsnische” steht fur mizbe’ah “Altar”; al-fatiba
“die Eroffnende Sure des Korans” steht fur Sema® yisra’el, das samaritanische und
judische Gebet (Dt 6,4-9); salat “Gebet” steht fur tefillah “Gebet”.

40 Samareitikon nannte Origenes (lebte etwa 185-254) seine Quelle flir samaritanische Lesun-

gen, die er in der Hexapla (einer Edition des AT in sechs Kolumnen) verwendete. Origenes
unterschied einen dreifachen Schriftsinn: buchstiblich, moralisch und allegorisch-mystisch.
Besonders die Anwendung des allegorischen Schriftsinnes wurde fiir die spiteren Theolo-
gien wie die der Samaritaner und der Mu‘tazila von entscheidender Bedeutung. Zum Sa-
mareitikon vgl. Wassermann, “Samareitikon”, in Companion, S. 209f. und Noja, “The Sa-
mareitikon”, in Samaritans, S. 408-12.

Im folgenden wird die jiidisch-masoretische und nicht die samaritanische Aussprache he-
briischer Worter verwendet. Beispiele in Nr. 3 stammen aus: Macuch, Rez. Noja: Il Kitab
al-Kafi dei Samaritani, Orientalistische Literaturzeitung 69 (1974), Sp. 162. Alle weiteren Bei-
spiele sind meiner Edition des Kitab at-Tabbah entnommen. Vgl. auch mein “Aspekte der
Etablierung des Arabischen als Literatursprache bei den Samaritanern”, S. 397-407.

Das trifft auf Zitate aus dem hebriischen Pentateuch der Samaritaner fast ausschlieBlich zu.

41

42

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUTAZILITISCHE TENDENZEN IM KITAB AT-TABBAH 361

4. Hebriische Worter aus dem Pentateuch werden ins Arabische iibersetzt, ent-
weder unter Beibehaltung der Wortwurzel oder unter Verwendung einer abwei-
chenden Wortwurzel im Arabischen. Beispiele: arab. gar “Nachbar” wird verwen-
det fiir hebr. ger “Fremder, Schutzbefohlener, Proselyt”; arab. pagé “Wallfahrt”
wird verwendet fur hebr. hag “Fest” (Ex 12, 14); diese erweiterte Bedeutung ent-
stand wohl, weil die Samaritaner an den mit ag¢ bezeichneten Festtagen auf den
Berg Garizim wallfahren. Arab. gabal al-baraka steht fur aram. fir berik, “der geseg-
nete Berg, der Garizim”.#3

Der samaritanische Gelehrte Abu I-Hasan as-Siri

Abu [-Hasan as-Suri gilt als der wichtigste samaritanische Gelehrte seiner Zeit.*
Ihm wird die erste arabische Ubersetzung des samaritanischen Pentateuchs zuge-
schrieben, und sein Hauptwerk Kitab at-Tabbap ist das erste theologische und ha-
lachische Handbuch der Samaritaner in arabischer Sprache, dessen Lehren tiber
Jahrhunderte hinweg bis heute Giiltigkeit behielten.

Abu 1-Hasan wird hiufig als Priester bezeichnet, weil er neben theologischen
Werken in arabischer Sprache auch liturgische Hymnen in aramdischer Sprache
verfasste.*> Da er aber in den einschldgigen Listen der samaritanischen Hohen

4 Im Kitab at-Tabbab finden sich Reste des Tabus, dass Nichtmuslime den Qur’an weder be-
nutzen noch zitieren diirfen. In beiden Handschriften (Manchester JRL codex 9A, kopiert
1692-1711, und BL London Or 12257, kopiert 1840-72) wird das Wort Qur’an im Kapitel
tiber die Anthropomorphismen in Torah und Qur’an nicht in arabischen Buchstaben,
sondern in samaritanischer Schrift widergegeben: ®po% 3. (JRL ms. 9: f. 93b; BL Or
12257: £. 49); das Koranzitat jtbyes sl b W6 . .. 4ol » (Qur’an 5:64) geben beide Hss. in
arabischer Schrift wieder. Im Kapitel {iber die Wahrheit der Offenbarung (bagigat at-tanzil)
schreibt der Autor Abu I-Hasan as-Suri, dass einige Samaritaner der irrigen Lehre der Sun-
niten anhingen, dass der Koran erschaffen sei. Der Kopist von Hs. JRL codex 9 f. 167b
schreibt:  pYnn Y Y10 ORYI IRIPHR 5L MOKR b o)l ess L 41 (In der samaritanischen
Schrift sind die arabischen Laute ¢ und / durch diakritische Punkte iiber dem jeweiligen
Zeichen markiert.) Der Kopist der Hs. Or 12257 p. 145 dagegen schreibt die Stelle auf
Arabisch inklusive einiger Varianten: & x& Jy. r))(@\)ﬁ\ b andl Jal all Lons L 1 s Als Antwort
auf diese Lehre erwidert Abu [-Hasan: bagiqat at-tanzil ... kaunubu mabliqan (f. 168a) “Die
Wahrheit der Offenbarung ist ... dass sie geschaffen ist”. Zum Thema Koranzitate als Tabu
vgl. Sklare: “Responses to Islamic Polemics by Jewish Mutakallimun in the Tenth Cen-
tury”, in The Majlis. Interreligions Encounters in Medieval Islam, ed. Hava Lazarus-Yafeh [et
al.], Wiesbaden 1999, S.139; Lazarus-Yafeh, Intertwined Worlds, S.7.
Vgl. Jean-Francois Fati et Alan D. Crown, Les Samaritains, rescapés de 2700 ans d’Histoire, Pa-
ris 2001, S. 87f; Macuch, “On the Problems of the Arabic Translation of the Samaritan
Pentateuch”, S. 149; Halkin, “Samaritan Polemics against the Jews”, Proceedings of the Ameri-
can Academy for Jewish Research 7 (1935-36), S. 17, und ders. “The Relation of the Samaritans
to Saadia Gaon”, in Saadya Anniversary Volume. Texts and Studies, vol. 2, New York 1943,
passim. — Sein Zeitgenosse al-Mu‘allim al-Barakat nennt ihn as-Sazb al-Fadil (Macuch, “On
the Problems”, S. 151).
4 Der Hohe Priester Jacob ben Aaron (lebte 1840-1916 und war Hoher Priester ab 1857)
nennt Abu -Hasan sogar “our most learned high priest” (engl. Ubersetzung: Jacob ben
Aaron: “The Book of Enlightenment by Jacob, the Son of Aaron, Samaritan High Priest,

44

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

362 GERHARD WEDEL

Priester nicht erwdhnt wird, ist eher anzunehmen, dass er ein Laiengelehrter war.
Auch in anderen Texten finden sich keine biographischen Angaben iiber ihn.
Ubereinstimmend nehmen Samaritaner und Samaritanisten an, dass Abu I-
Hasan as-Suri im 11. Jahrhundert in Damaskus lebte.*¢ Nach der traditionellen
Meinung der Samaritaner schrieb er dort sein Kitab at-Tabbah zwischen 1030 und
1040.47 Uber die Deutung seiner kunya und nisha besteht kein Konsens. Die kun-
ya Abu |-Hasan kann ein nachtriglich verliehener Ehrenname sein, und eine

Herkunft aus Tyros, wie es seine nisha as-Suri erwarten ldsst, gilt als unwahr-
scheinlich.*8

46

47

48

Nablus, Palestine”, (ed. William E. Barton, tibers. Abdullah ben Kori), Bibliotheca Sacra. A
Religions and Sociological Quarterly 70 (1913), S. 470) und “the relative of ours” (S. 478). Be-
lege zur “Aktualitit” Abu I-Hasans finden sich ebenfalls bei Jacob ben Aaron, der Abu I-
Hasans Lehren zu Pesah (S. 346), zur Offenbarung der Torah (S. 470), zur Rolle von Moses
als Prophet (S. 478) und zur absoluten Entscheidungsmacht der Priester (S. 585) wieder-
gibt.

Raphael Weiss veroffentlichte 1950-51 seinen Versuch, die Lebenszeit Abu [-Hasans mit
Hilfe von astronomischen Daten zu bestimmen, die er in Abu 1-Hasans Kitab at-Tabbah
fand. Insbesondere verwendete er die Daten, die Abu [-Hasan in seiner Abhandlung zum
Kalender gab, mit denen der Frithlingspunkt und damit das exakte Datum von Pesah zu
bestimmen ist. (“Abu °’l-Hasan Al-Suri's Discourse on the Calendar in the Kitab Al-
Tabbakh. Rylands Samaritan Codex IX”, Bulletin of the John Rylands Library Manchester 30
(1946-47), S. 144-56). Dabei grenzte er Abu |-Hasans Lebenszeit auf die Jahre zwischen 995
und 1130 ein. Zur genaueren Datierung untersucht er die Lebensdaten des Karders Aba
Ya‘qub Yusuf al-Basir, den Abu I-Hasan namentlich erwihnt, und der in der 1. Hilfte des
11. Jh.s gelebt haben muss. Weiss kann damit die traditionelle Datierung des Kitab ai-
Tabbap zwischen 1030 und 1040 bestitigen. Vgl. G. Wedel, Kitab at-Tabbap des Samaritaners
Abii I-Hasan as-Siri. Kritische Edition und kommentierte Ubersetzung des ersten Teils, Ber-
lin 1987, S. 11; Shehadeh, “The Arabic Translation of the Samaritan Pentateuch” in Sama-
ritans, S. 488, und Shehadeh, ”Ab Hisda”, in Companion, S. 3.

“Nach den iibereinstimmenden Angaben der Samaritaner soll er sein grofles Werk al-
Tabbakh zwischen 1030 und 1040 n. Chr. geschrieben haben, und das scheint richtig zu
sein.” So Moses Gaster ohne Belege in “Die samaritanische Litteratur”. (Anhang des Verfas-
sers zum Artikel “Samaritaner” in der Enzyklopaedie des Isiam, Bd. 1 (1934), Sp. 4a). Robert-
son katalogisierte eine Handschrift, die eine Liste von Handschriften im Besitz von Ab
Hasda enthalt (MS 326 Sp. 247f.). Diese Liste, die die Datierung des Kitab at-Tabbah auf
das Jahr 1039 enthilt, ist im Addendum C (Sp. 283-290) abgedruckt. Die Listennr. 5 ent-
hilt folgende Angaben: “ N1V MW N¥p TINYN 990, by Abu '-Hasan al-Sari, 431 H [1039
D].” (Robertson, Catalogue of the Samaritan Manuscripts in the John Rylands Library Manche-
ster. Manchester 1962, Bd. 2, Sp. 283). Ubersetzt heisst der Titel: “Buch der abgekiirzten
Lehre, dessen Name 7TBAH ist”.

“His original name was Ishaq b. Farag (Hebr.: Marhib) b. Marat. His k#nya Abu -Hasan
(Aram. Ab Hisda) was probably given to him as an honorific name.” (Macuch, “On the
Problems of the Arabic Translation of the Samaritan Pentateuch” S. 149) “... it is extremely
difficult to start something positive with his zisha: al-Sari.” (ders., S. 150); vgl. H. She-
hadeh: “Ab Hisda”, in Companion, S. 3. Eine weitere Variante seines Namens notiert
Crown: “Ab Hasda (Isda) b. Ab Nefusha b. Nesana, c¢. mid-11th century” (Samaritan
Seribes, S. 24 Anm. 103). In seinem “Index of Samaritan Scribes” findet sich ausserdem fol-
gende Namensform: “Ab Hasda b. Ab Nefusha b. Ab Nesana b. Ab[i] Rashid, 1189. Scri-
be, Bodley Or. 699 (= BZ 4).” (S. 392 Nr. 12). Die hier zitierte Jahreszahl 1189 wieder-
spricht der sonstigen Datierung auf die Mitte des 11. Jahrhunderts.

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUTAZILITISCHE TENDENZEN IM KITAB AT-TABBAH 363

Abu |-Hasan as-Suri gilt als der Verfasser der folgenden Werke:

1.

Arabische Ubersetzung des samaritanischen Pentateuch. (Companion, S. 22) Es
ist allerdings umstritten, ob Abu I-Hasan diese Ubersetzung anfertigte.*?

. Kitab at-Tabbahp (Companion, S. 145), ein theologisches und halachisches

Sammelwerk. Kritische Edition des ersten Teils mit Ubersetzung und Kom-
mentar von Gerhard Wedel (1987). Die wichtigsten Hss. sind JRL Manchester
9a; Nabulus N 123; Oxford Bodl. Hunt. 24; Paris BN arabe 4521; London
BM Or 1225750

. Kitab al-Ma‘ad = “Buch der Wiederkehr”, ein kurzes eschatologisches Werk

mit Zitaten aus der arabischen Version des samaritanischen Pentateuch (Com-
panion, S. 43). Die wichtigsten Hss. sind Oxford Bodl. Hunt. 350; Nablus N
148; JRL Manchester 238.

. Kitab fi Surith al-“a$r kalimat = Sarh aseret ha-dibberot = “Kommentar zum De-

kalog” (Companion, S. 144). Als Anhang zum Kitab at-Tabbah erhalten in den
folgenden (wichtigsten) Hss.: London BM Or 12257; Nabulus N 123.

Hutha al-$ami‘a = Sarh be-ha-azinii (Dt 32) = “Kommentar zur Versammlungs-
rede”. Edition des samaritanisch-arabischen Textes in hebriischen Buchstaben
von Abraham Halkin, in: LeSonenu 32 (1967/68), S. 208-46, (Edition: S. 210-
26). (Handschriftlich iberliefert zumeist als Anhang zum Kitab at-Tabbap, ei-
genstindige Hss. oder kombiniert mit Texten anderer Autoren: Nablus N 125
und 127; Berlin StaBi Or 4° arab 1083; JRL Manchester 175, 215).

Hebriische und aramiische Gedichte, piyyusim. (Companion, S. 3) Einige Bei-
spiele haben Cowley und Tal abgedruckt.”!

49

50

51

Abraham S. Halkin, “The Scholia to Numbers and Deuteronomy in the Samaritan-Arabic
Pentateuch”, The Jewish Quarterly Review NS 34 1 (1943-44), S. 42. Haseeb Shehadeh edierte
den samaritanischen Pentateuch in arabischer Ubersetzung basierend auf zwei Versionen
(1989-2002). Im Kitab at-Tabbap finden sich arabische Pentateuchzitate, die von den Text-
varianten der Edition von Shehadeh abweichen. Vgl. Haseeb Shehadeh, The Arabic Transia-
tion of the Samaritan Pentateuch, edited from the manuscript with an Introductory Volume,
Bd. 1, S. iii-iv (foreword).

Wichtig fuir die Kollationierung des Kitab at-Tabbap in einer kiinftigen Gesamtedition ist
die Liste, die ein Brief von Firkowitsch enthilt. In einer Aufzihlung von 30 samaritani-
schen Texten findet sich als Eintrag: Nr. 2 “Precepts by Yefet Abu al-Hasan Sari nay mxn
M0 JONYR 1R, 3 parts.” (Harviainen und Shehadeh, “How did Abraham Firkovitch ac-
quire the great collection of Samaritan Manuscripts in Nablus in 1864?, S. 179). Es han-
delt sich eventuell um eine vollstindige Handschrift des Kitib ar-Tabbah. Diese Annahme
wird durch eine Mitteilung Benjamim Tsedakas bestitigt, dass es in der Firkowitsch-
Sammlung (“Sektion IV. Halacha”) ausser dem kompletten Manuskript noch 13 Fragmente
des Kitab ar-Tabbap gibt.

Arthur Ernest Cowley, The Samaritan Liturgy 1-2, Oxford 1909. Zwei aramiische Texte: S.
70-73, ein hebriischer Text: 79f., Erginzungen: S. 869f., 875-77. Abraham Tal hat ein Bei-
spiel in seine “Samaritan Literature” aufgenommen. (in Samaritans, S. 456f.). In Robert-
sons Catalogue of the Samaritan Manuscripts in the JR Library Manchester finden sich 9 Hin-
weise auf Liturgien von Abu [-Hasan, in Bd. 1 (1938): No. 11, 13, 14, 18, 20 und inBd. 2
(1962): No. 103, 108, 112, 113.

- am 22.01.2026, 04:10:39.



https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

364 GERHARD WEDEL

Mu‘tazilitische Tendenzen im Kitab at-Tabbah

Das Kitab at-Tabbap ist das erste samaritanische Werk in arabischer Sprache, in
dem neben Themen aus den Bereichen Exegese und Halacha auch die Theologie
in der Art des kalam behandelt wird. Diesem Werk liegt die gemeinsame Tendenz
zugrunde, dass der Autor apologetische und polemische Absichten verfolgt, um
die Sache seiner samaritanischen Gemeinschaft zu verfechten. In erster Linie
wendet er sich gegen judische Lehren der rabbanitischen Exegese und Halacha.
Ein betrichtlicher Teil der Einzeltraktate setzt sich mit den Lehren muslimischer
Theologen auseinander. Dabei macht sich der Autor mu‘tazilitische Standpunkte
zueigen und verurteilt solche muslimischen Positionen, die von den Lehren der
Mu‘tazila abweichen. In einem Kapitel verurteilt er die christliche Trinitdtslehre.

Das Kitab at-Tabbah ist kein systematisch aufgebautes Werk. Es besteht aus
ehemals moglicherweise selbstindigen Traktaten bzw. Responsen, die hier zu-
sammengestellt werden. Bereits die Uberschriften einiger Kapitel verweisen auf
die Textsorten: “Abhandlung” (kalam), Textabschnitte, in denen Abu I-Hasan in
seiner “Antwort” ($awab) die These eines Opponenten widerlegt; Responsen er-
kennt man am Frage-Antwort- Schema. Von den 70 Kapiteln des Kitab at-Tabbah
sind 18 Kapitel theologischen Themen gewidmet. Acht Kapitel werden im Fol-
genden ausgewertet, um an ausgewihlten Beispielen die mu‘tazilitischen Ten-
denzen des Autors aufzuzeigen. In den theologischen Kapiteln argumentiert Abu
I-Hasan zumeist “rational”, d.h. ohne Schriftbeweise aus dem Pentateuch heran-
zuziehen. Das trifft auf sieben der acht im folgenden untersuchten Kapitel zu.
Die Kapitel, in denen theologische Themen behandelt werden, haben teils ein-
schligige Uberschriften (z.B. fasl fi t-taubid), manchmal sind sie aber nur als “Ab-
schnitt” fas/ betitelt, und der Inhalt wird erst aus der Lektiire klar. Einleitende
Abschnitte zu verschiedenen Themen, wie etwa die Regelungen zum Erlass- und
Jubeljahr, nimmt der Autor zum Anlass, sein theologisches Bekenntnis zu formu-
lieren.

Abu I-Hasan behandelt die folgenden theologischen Themen: das Verhiltnis
von Offenbarung (§2r) und Vernunft (‘a¢l), das Verhiltnis von freiem Willen des
Menschen und der Verpflichtung zum Gehorsam gegentiber Gott (faklif), das
Problem der Anthropomorphismen (fagsim) in Offenbarungsschriften, die Ein-
heit Gottes (faubid) und seine Wesensattribute (sifat datiyya), sowie das “Reden
Gottes” (kalam). Weitere Themen, die im Folgenden nicht im Einzelnen behan-
delt, sondern nur aufgezihlt werden sollen, sind: Echtheit von Propheten und
miindlicher Tradition, Abrogation, Kategorien von Menschen und Taten, Verbo-
te und Wissen, die Frage der Erschaffenheit oder Unerschaffenheit des Korans.
Ganz im Sinne der Mu‘tazila kritisiert er die Lehren der islamischen Philosophen
(falasifa) und verschiedener nicht-mu‘tazilitischer Richtungen, die die Vorherbe-
stimmung (gada’ wa-gabr) lehren. Zwar benennt er einige muslimische theologi-
sche Richtungen wie A$‘ariyya, Haswiyya, Mugbira und Qadariyya (damit meint

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUTAZILITISCHE TENDENZEN IM KITAB AT-TABBAH 365

er in der Regel die Mu‘tazila), Namen einzelner Vertreter der verschiedenen mus-
limischen Denkrichtungen kommen allerdings nicht vor.

Das Verhdltnis von Offenbarung und Vernunft und die Rolle des Menschen

Die mu‘tazilitischen Tendenzen bei Abu I-Hasan treten dem Leser bereits im
Vorwort zum Kitab at-Tabbah entgegen (ff. 1b-3a).2 In Reimprosa beschreibt der
Autor, wie Gott dem Urmenschen Adam gegentiber den Tieren einen Vorrang
verschaffte, indem er ihn mit Vernunft und Sprache ausstattete, damit er eine
Sahada zum Monotheismus ablegen kann (f. 2a):

(Gott) erschuf den Menschen zusammen mit den Tieren (Lebewesen), er machte alles
vollkommen, was er hervorbrachte; und nach diesen erschuf er Adam: es formte ihn der
Michtige mit einer Zunge (Sprache), (damit) er sagen kann: 'Es gibt keinen Gott ausser
dir, der (du) gro an Macht (bist)!", er erschuf ihn im Alter von zwanzig Jahren und lief§
ihn im Paradiesgarten wohnen, er schuf ihn mit vollkommener Vernunft und Empfin-
dung und es gibt auf der Erde nicht seinesgleichen.

Halaqa Linsan ma‘a Fhayawain — wa-kammala kull ma abda‘a — wa-ba‘dabum adam sana‘a -
wa-sawwarabu I-azim bi-I-lisan - qala [a ilab illa anta ya ‘azim as-San — wa-halaqabu qadr ibn
USrin sana — wa-fi ganan askanabn — wa-halaqahu tamma I=aql wa-l-ipsas — wa-la labu fi Lard
min agndas.
Da fur Abu I-Hasan “die Vernunft der Beweis Gottes ist” (a/-aql hugéat allab, f.
31b), wird die Vernunft wie bei der Mu‘tazila zur Grundlage seiner Theologie.
Im Kapitel tiber die Vorschriften zum Pesah (al-kalam fi farida al-fasab, tf. 58a-87a)
verwendet Abu |-Hasan zudem die Formulierung ahl al-‘adl wa-t-taubid fur seine
eigene Gemeinschaft. In welchem Sinne er diese Formulierung verwendet, bleibt
allerdings unklar. Entweder iibernimmt Abu |-Hasan diese Formulierung, um
sich mit der Mu‘tazila zu identifizieren, oder er will nur im Kontext dieses Kapi-
tels seine Gemeinschaft von den Agyptern der Pharaonenzeit abgrenzen, die er
kontrastierend abl az-zulm wa-Fkufr “Anhanger der Unterdriickung und des Un-
glaubens” bezeichnet.>

52 Die Blattzihlung folgt der Hs. Manchester John Rylands Library Codex 9. Zum Vergleich
defekter Stellen wurde die Hs. London BL Or 12257 herangezogen. Zitate aus dem Kitab
at-Tabbah werden teilweise in der mittelarabischen Schreibweise der Handschriften zitiert,
d.h. ohne Hamza und diakritische Punkte bei Interdentallauten etc.

Abu |-Hasan verwendet diese Formulierung im Zusammenhang mit dem Gebot, dass zum
Pesah die Bewohner eines Hauses, deren Zahl zu gering ist, um ein ganzes Lamm zu ver-
zehren, sich das Pesah-Lamm mit den Nachbarn teilen sollen. Dieses Gebot wurde im Pen-
tateuch verordnet, wie Abu l-Hasan in seinem Kommentar zu Ex 12, 4 ausfihrt, damit die
Gemeinde sich an die Situation in Agypten erinnert, als das Volk Israel von ihren dgypti-
schen Nachbarn unterdriickt wurde. “Gott befahl den Israeliten, dass ein jeder von ihnen
mit seinem Nachbarn gleichgestellt ist, um damit das Tun der Gerechten und Bekenner der
Einheit Gottes von dem Tun der Ungerechten und Ungldubigen zu unterscheiden.” (fa-
amara llah ta‘ala Isr@’il an yag‘ala kull minhum garabu musawiy labu li-ynbaiyin bi-dalika fi'l ahl
al-adl wa-t-taubid min fi'l abl az-zulm wa-Lkufr, £. 59b).

53

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

366 GERHARD WEDEL

Auch das Kapitel tiber die Einheit Gottes (ff. 140b-143b) beginnt mit der Rolle
der Vernunft (f. 140b):

Der Verniinftige (Mensch) wurde (von Gott) verniinftig geschaffen, damit er dem ent-
sprechend seine Vernunft benutzt und durch Erleuchtung zur Einsicht geleitet wird.

Innama gu‘ila I-“aqil Gqilan li-ya‘mala bi-magib ‘aqlibi wa-yubtadi bi-niir basiratibi.

Im Kapitel iiber die Mugbira und die Qadariyya (ff. 164a-167a), in dem es um
den freien Willen des Menschen geht, lisst sich aus der Reihenfolge, in der der
Autor Vernunft, Propheten und offenbartes Gesetz (Sar°) aufzihlt, auf seine Prife-
renz der Vernunft schliefen (f. 164a):

Er setzte die Vernunft als Beweismittel fiir seine Welt, die Propheten und Gesandten als
Rechtleitung fiir seine Gemeinschaft und das Gesetz als Licht und Glanz fiir sein Volk.

Aqama al-aql buggatan fi ‘alamibi wa-l-anbiya wa-r-rusul huda fi ummatibi wa-$-Sar’ nir wa-
diya fi qaumibi,.

Theologisches Bekenntnis Abu I-Hasans

Einem Bekenntnis zur Mu‘tazila gleich legt der Autor in der Einleitung zum Ka-
pitel tiber die Regelung zum “Erlassjahr und Jubeljahr” (ff. 37a-41a) seine Hal-
tung zu den Themen Einheit Gottes, Anthropomorphismen, Attribute und
Schopfung dar. Da das Kapitel von Kalenderregelungen handelt, leitet dieses
“theologische Bekenntnis” zum eigentlichen Thema tber, in dem Gott nicht als
Schopfer von Lebewesen erscheint, sondern als Schopfer von Korpern, Elemen-
ten, Formen und insbesondere der Gestirne, deren Beobachtung die Grundlage
aller Kalenderberechnungen darstellt. In Parallelismen stellt der Autor die Satz-
glieder gegeniiber: Am Anfang des Abschnitts bilden positive Aussagen wie
“Ewigkeit durch Existenz” einen Kontrast zu negativen Aussagen wie “unmoglich
ist die Verkorperlichung”. Danach erginzen sich die Aussagen der Satzglieder wie
“der erste ohne Anfang und der letzte ohne Ende”. Das Kapitel beginnt mit einer
Lobpreisung (f. 37a-b):

Gesegnet sei der, der giitig ist in Ewigkeit (seiner) Existenz und dem die Verkdrperli-
chung (Anthropomorphismus) unmaglich ist, denn er ist der Eine in (der) Wirklichkeit
nicht wie die eins der Zahlen, sondern indem er gekennzeichnet ist mit den (vielen) we-
sentlichen Attributen, und er (bleibt) dabei der eine; er ist der erste ohne Anfang und
der letzte ohne Ende, der Anfang der geschaffenen Dinge und der Schépfer der Korper
und der Ordner der Elemente und der Schaffer der Formen, der Schopfer der Gestirne
und der Entfalter der Lichter (Sonne und Mond).

Tabaraka man tafaddala fi l-azal bi-Fwngid wa-istabala ‘alaihi t-tagsim wa-hnwa -wapid bi-I-
baqiqa laisa ka-wahid al-addad bal ibtisasubu bi-s-sifat ad-datiyya wa-biba kana wapidan wa-
huwa -anwal bi-la bidaya wa-I-apir ila gair nihaya mabda al-hawadit wa-baliq al-agsam wa-
maurattib al-‘andsir wa-mukawwin al-askal sani® al-kawakib wa-munassir al-anwar.

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUTAZILITISCHE TENDENZEN IM KITAB AT-TABBAH 367

Das Verbiltnis von Mensch und Gott: Ablebnung der Pridestination

Im Kapitel tiber die Mugbira und die Qadariyya nennt Abu I-Hasan den freien
Willen als Voraussetzung fir eine gerechte Beurteilung von Taten (f. 164b):

Nachdem (Gott) den Menschen als jemand erschaffen hatte, der etwas verursachen und
etwas abwenden kann, gab er (dem Menschen) die Moglichkeit zu tun, was er vorzieht.
So versetzte (Gott) ihn in die Lage, das Gute (auch) zu meiden. (Nur) deshalb kann
(Gott) ihn loben oder tadeln. Seine Vergeltung erlangt (der Mensch) nach dem MaR sei-
nes Verdienstes entsprechend einem gerechten und billigen Urteil.

Wa-lamma halaqa Finsan ‘ala da‘in wa-sarifin mumkinan min fi'l ma yaptarubu wa-yaqan
alaibi i‘radabu basan li-al dalika madahabu wa-dammabu wa-gazabu yabsuln bi-migdar
istihqaqibi ‘ala qadiyyat al-adl wa-Linsaf.

Somit ist jede Pridestination von Taten undenkbar (f. 165a):

Wie konnte es dem Allweisen Erhabenen (moglich sein) durch Vorherbestimmung und
Zwang das Gute zu verhindern und ihn davon abzuhalten? Das Erscheinen der Prophe-
ten wire eine Dummbheit und zwecklos.

Fa-kaifa bi-I-hakim ta‘ala wa-l-qada wa-I-gabr yamna‘an wa-yabrugan ‘an al-hasan wa-yakinu
wurid al-anbiy@’ safaban wa-‘abatan.

Diese Aussage gibt dem Autor Anlass zur Verurteilung der Pridestinarier (f.

165b):
Verderblich ist die Ansicht dessen, der die Vorherbestimmung und den Zwang vertritt.

Wa-fasad ray man yara bi-I-qada wa-I-gabr.

Der abstrakte Gottesbegriff: Das Problem der Anthropomorphismen in den
Offenbarungsschriften

Insbesondere in der Frage der Anthropomorphismen in Offenbarungsschriften
lasst Abu I-Hasans Gottesbegriff seine Nihe zu Lehren der Mu‘tazila erkennen.
In der “Abhandlung tber die Auflosung der Zweifel, die einige der Widersacher
als Verleumdung gegen den Text der heiligen Torah vorbringen” (fasl al-kalam fi
ball al-Subab allati awradaba ba'd al-mubdlifin ta‘nan ‘ald nushat al-taurab al-
muqaddasa, ff. 92a-94b) setzt er sich mit dem Vorwurf auseinander, die Anhinger
der Torah nihmen die anthropomorphen Attribute, mit denen Gott im Penta-
teuch beschrieben wird, wortlich. Er leugnet nicht, dass es Anthropomorphismen
gibt. Damit der Vernunft aber gentige getan werden kann, propagiert er die Me-
thode der allegorischen Interpretation (fa%il), mit deren Hilfe Gott trotzdem als
unkorperliches Wesen verstanden werden kann. Der bereits in der Uberschrift

5% Vgl. dazu auch Gerhard Wedel, “Samaritanische Uminterpretation der Anthropomorphis-
men im Pentateuch”, in Ausgewdiblte Vortrige. ZDMG Supplement VIII (XXIV. DOT in Kiln
26- bis 30. Sept. 1988), Stuttgart 1990, S. 46-54.

- am 22.01.2026, 04:10:39.



https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

368 GERHARD WEDEL

dieses Kapitels angesprochene Widersacher (ba‘d al-mupalifin) wird zwar im Laufe
des Textes nicht niher bezeichnet. Da Abu I-Hasan jedoch die Formulierung “bei
thm im Koran” (‘indabu fi I-Qur'an) verwendet, muss es sich um einen Muslim
handeln. So wie Abu I-Hasan hier die gingige Meinung muslimischer Theologen
wiedergibt, konnen die anthropomorphen Formulierungen in der Torah (etwa
Gen 3, 8; 28, 13) nur aufgrund von willkiirlichen Erweiterungen und Kiirzungen,
Verinderungen und Vertauschungen (ziyada, naqs, tagyir, tabdil) in den Text ge-
langt sein.

Als Erwiderung beschreibt Abu I-Hasan Gott als ein Wesen, dem jegliche Attri-
bute (sifar) fehlen, die Raumlichkeit voraussetzen. Zusitzlich fithrt er Schriftbe-
weise aus dem Pentateuch als Beleg fiir die anti-anthropomorphen Tendenzen der
Torah an. So stitzt er seine Feststellung, “dass geschaffene Dinge nicht in (Gott)
Gestalt annehmen konnen (/a2 taballabu al-hawadit) und dass er unmoglich einen
Raum einnehmen kann (wa-la yagizu ‘alaibi t-tapayynz)” auf das Pentateuchzitat
“dass Jahwe Gott im Himmel droben und drunten auf Erden [ist]” (Dt 4, 39). Da
diese Aussage die Gleichzeitigkeit an mehreren Orten voraussetzt, kann Gott
nicht lokalisiert werden. Die Feststellung, “dass es keine Ahnlichkeit (Szbah) mit
ihm gibt und er keine Gestalt (s#7a) besitzt”, stitzt er auf die Bibelstelle: “Jahwe
redete mit (euch) mitten aus dem Feuer heraus; den Schall der Worte hortet ihr,
nur den Schall allein, eine Gestalt aber konntet ihr nicht sehen” (Dt 4, 12). Wei-
terhin stellt Abu I-Hasan fest, dass “die (miindlich) offenbarten Texte (an-nusis as-
sam‘iyya) betreffs (Gottes) Attribute (s7faf)” mit “den Vernunftbeweisen tiberein-
stimmen” (yuwafiqu al-hugag al-“aqliyya) und durch Anwendung von theologischer
Spekulation (zazar) und Beweisfithrung (istidlal) erklarbar sind (f. 93b).

Abu 1-Hasan weist die Behauptungen des Widersachers als blofle Verunglimp-
fung (tasni‘) zurtick, denn “den dusseren Wortsinn darf man nicht benutzen” (wa-
la yustafadu bi-zahir alfaziba). In allen Fillen bestreitet Abu l-Hasan, dass Gott als
ein lokalisierbarer oder sichtbarer Korper vorstellbar ist (f. 94b):

Die Texte bestitigen, dass, wenn man etwa derartiges findet, was die allegorische Inter-
pretation zuldsst, man verpflichtet ist, diese anzuwenden. Das stellt keinen Verstof3 ge-
gen die Texte dar, weil der Erhabene die Geschopfe so anredet, dass sie darauf vertrauen
konnen entsprechend dem, wie (Gott) ihre Vernunft organisiert hat. Das ist ohne Zwei-
fel klar.

F&idat an-nusis ida wugida fiha ma yahtamilu t-ta’wil wagaba hamlubu alaihi wa-la yakinu
dalika qadhan fiha li-annabu ta‘ala batib al-alam min haitu hum tuklanan ‘ala ma rattababu fi
uqilibim wa-dalika baiyin la Subba fibi.
Abu |-Hasan beschrinkt sich nicht auf Apologetik, sondern greift den Widersa-
cher an, indem er darauf hinweist, dass der Koran ebenfalls Anthropomorphis-
men enthilt. Daher sei der Widersacher in diesen Fillen ebenso gezwungen, die

5 Die hier angefiihrte These von der Verfilschung des Torahtextes entspricht dem Vorwurf

des tabrif, den die Muslime den Juden machen. Vgl. oben, Anm. 3..

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUTAZILITISCHE TENDENZEN IM KITAB AT-TABBAH 369

allegorische Interpretation (ta’wil) fur solche Textstellen zu verwenden, in denen
Gott etwa Hand oder Auge zugeschrieben wird. Er zitiert beispielsweise Qur’an
5:64, wo es heisst: “Die Hand Gottes ist gefesselt” und “Nein, er hat seine beiden
Hinde ausgebreitet ...” (f. 93b). Dass al-Qirgisani (gest. 930) diese Stelle eben-
falls in seinem Kitab al-Anwar zitiert, konnte ein Hinweis darauf sein, dass Abu I-
Hasan dessen Werk vorlag.

Gottesbeweis und Nachweis der Einbeit Gottes (taubid)

Im Kapitel tiber die Einheit Gottes (Fasl fi t-taubid, ff. 140b-143b) fihrt Abu I-
Hasan zunichst den Gottesbeweis. Wie die Mehrheit der islamischen
Mutakallimin weist er zunichst die zeitliche Erschaffenheit von Substanzen
($awahir) und Korpern (agsam) nach. Da in beiden notwendigerweise zu jedem
Zeitpunkt Akzidenzien (a7dd) inhdrieren mussen, letztere aber nachweislich zeit-
lich erschaffen (mupdat) sind, muss dies auch fur Substanzen und Korper gelten.
Folglich benotigen sie einen Hervorbringer (mubdit), der seinerseits ewig (qadim)
sein muss (ff. 140b-141b). Weiterhin fuhrt der Autor den Beweis der gegenseiti-
gen Behinderung von zwei angenommen allmichtigen Handelnden (tamanu‘) als
Nachweis fiir die Einheit Gottes an (ff. 141b-143b).

Die Attribute (sifat) Gottes

Abu 1-Hasan geht es hinsichtlich der Attribute Gottes ebenso wie der Mu‘tazila
darum, die absolute Transzendenz Gottes nachzuweisen und keine Attribute zu-
zulassen, die Korperlichkeit, Raumlichkeit oder Zeitlichkeit implizieren. Der Be-
griff der Attribute Gottes erscheint im Kitab at-Tabbah in unterschiedlichen For-
men und Funktionen 1. als Eulogie wie z.B. ta‘@la oder al-hakim nach oder an-
stelle des Namens Gottes, Allah (passim); 2. als einfache Beschreibung, die wie im
Koran und in der Basmala zum Ausdruck des Gotteslobes mithilfe der sogenann-
ten “Schonen Namen” (al-asma@ al-husnd) verwendet wird: ar-rabma(@)n ar-rabim
(f. 1b); 3. als anthropomorpher Ausdruck fur Aussehen, Korperteile, Verhalten
und Handlungen Gottes, wie z.B. die Begriffe Hand und Auge oder Stimme:
yad, ‘ain, saut (ff. 92a-94a), 4. als sogenanntes essentielles Attribut (sifa datiyya):
qadir, hakim, qadim, ‘alim, hayy, wapid, ‘adil oder als Attribut der Ewigkeit Gottes
(stfat al-qidam), (f. 99a); 5. als systematisierter theologischer Begriff, der in vier
Kategorien aufgeteilt wird: ilam anna s-sifat tanqasimu ila arba‘a aqsam datiyya wa-
ma‘nawiyya wa-muqtadiyya wa-fi'liyya. Abu 1-Hasan definiert die essentiellen At-
tribute Gottes (as-sifat ad-datiyya) wie folgt (f. 99a):

Die Wesensattribute sind weder mit dem Wesen identisch aber auch nichts anderes als

das Wesen, sondern sie gehoren zu den Erfordernissen des ewigen Wesens.

As-sifat ad-datiyya laisa hiya ad-dat wa-1a gair ad-dat bal hiya min wagibat ad-dat al-qadima.

- am 22.01.2026, 04:10:39.



https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

370 GERHARD WEDEL

Die iibrigen Kategorien von Attributen (filyya, ma‘nawiyya, muqtadiyya) werden
indes nicht im Detail erldutert, abgesehen von der Aussage, dass diese nicht mit
dem Wesen identisch sind (¢air ad-dat, f. 98b).

Im Laufe seiner Erorterungen im Abschnitt tiber die Einheit Gottes (fasl fi
t-taubid, ff. 140b-143b) nennt Abu I-Hasan insgesamt neun essentielle Attribute:
hakim, mubaddit, qadim, wahid “weise, hervorbringend, ewig, eins” (f. 142b) und
qadir, “alim, hayy, gannty, maugid “michtig, wissend, lebend, selbstgentigsam, exi-
stent” (f. 143b). Er beschliefft das Kapitel mit der grundlegenden Aussage
(f. 143b):

Der Erhabene ist derjenige, dem allein die Wesensattribute zukommen und darin ist er
einzig.

Wa-ta‘ala man iptassa bi-s-sifat ad-datiyya wa-biba kana wahbidan.

Im anschliefenden Kapitel “Die Attribute, mit denen der Erhabene nicht zu be-
schreiben ist” (as-sifat allati la yisafu biba ta‘ala, ff. 143b-144b) zihlt Abu l-Hasan
elf Begriffe als “negative Attribute” auf, welche Eigenschaften der geschaffenen
Korper (sifar al-agsam) und Akzidenzien (a7ad) bezeichnen und somit Schwiche
(‘a¢z) oder Endlichkeit (tanahiyy) implizieren, was fur Gott abzulehnen ist
(ff. 144a-b): alkam (Quantitit), alkaifa (Qualitit), alaina (Ort/Raum), al-mata
(Zeit), al-malaka (Lage), an-nusba (Zustand), al-qunya (Zustand), al-haraka (Bewe-
gung), as-sukin (Ruhe), al-igtima® (Vereinigung) und al-ifiirag (Trennung).

Die “Rede Gottes” (kalam Allah)

Die “Rede Gottes” (kalam Allah) behandelt Abu l-Hasan in einem Kapitel tiber
die Lehren der A$‘ariyya tiber die Natur von Buchstaben und Lauten.® Er sieht
die Rede Gottes als nicht ewig an, da Gott korperlos ist und “seine Rede” ad hoc
schafft, ohne Sprechorgane zu benétigen.

Von (Gott) steht fest, dass er ohne Organe und ohne korperliche Aktion und ohne Ver-
bindung (mit einem Gegenstand) handelt. Denn so wie es feststeht, dass er ohne Organe
handelt, so steht es ebenso fest, dass er ohne Gaumenzipfchen (d.h. Sprechorgan)
spricht, auch wenn das dem widerspricht, was man als Zeuge versteht.

Jfa-qad sabha minhu al-fi'l bi-gair alat wa-la mubasara wa-1a ittisal fa-kama sabha minbu al-fi'l
bi-gair alat kada sabba minbu al-kalam bi-gair labawat bi-hilaf ma ya‘qilubu fi $-5abid (f. 160b).

Abu |-Hasan argumentiert mit der physikalischen Natur der Laute, die nur fiir
wenige Momente zu horen sind, bis sie durch den jeweils folgenden Laut abge-
16st werden. Die Rede Gottes existiert demnach nicht von Ewigkeit her und hat
nicht ewig Bestand: Ein nachfolgender Laut ist erst wahrzunehmen, wenn der

56 “Abschnitt iiber ein anderes (Thema): Die Ai‘ariyya lehrt die Negation des Buchstaben
und des Lautes” (fasl f7 gair dalika qalat al-ASariyya bi-nafiy al-harf wa-s-saut, ff. 160a-163a).
Das vorangehende Kapitel ist der Widerlegung der christlichen Trinitdtslehre gewidmet.

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MU‘TAZILITISCHE TENDENZEN IM KITAB AT-TABBAH 371

vorhergehende vergangen ist. Daraus folgt, dass das, was sich gegenseitig aufthebt
und vergehen kann, nicht ewig sein kann.>’

Es ist unmoglich, dass der Buchstabe und der Laut ewig sind, wie die Anthropomorphi-
sten (Haswiyya) behaupten, weil beide aufeinander folgen und die Méoglichkeit der
Nichtexistenz in sich tragen.

Wa-la yagizu an yakina l-harf wa-s-saut qadiman qalat al-haswiyya Liptilafibimma wa-$awaiz
al-‘adam ‘alaibimma (f. 162a).

Am Ende des Kapitels stellt Abu I-Hasan fest:

Dabher ist die Nichtigkeit der Meinung desjenigen erkennbar, der lehrt, dass die Rede
(Gottes) eine Idee ist, die im Inneren des Wesens (Gottes) existiert. Die Nichtigkeit des-
sen kann der unterscheiden, der die Willkiir verwirft, aber der Gottesfurcht folgt.

Ja-qad bana bi-dalika fasad ray man yara anna Lkalam mana qayim fi n-nafs wa-fasadabu
bayyin li-man yatrabu I-hawa wa-yatha‘n t-taqwa (f. 163a).

Welche Formen der Ubermittlung von Offenbarung an die Propheten sich Abu I-
Hasan vorstellt, beschreibt er im Kapitel tiber die Frage der Erschaffenheit oder
Unerschaffenheit des Korans (ff. 167b-176a, hier 168a):

(Die Herabsendung) erfolgt auf eine von drei Arten. Entweder, indem ein Hinweis zur
Herabsendung der Ideen an das Herz (= Verstand) des Propheten ergeht, worauf er es an
sein Volk in ihrer jeweiligen Sprache klar ausspricht, oder es erreicht ihn als Laut, den er
horen kann, oder als Buchstabe, den er aufschreibt, dann trigt er (die Offenbarung) vor
und er zeichnet sie auf, oder es wird auf ihn als beschriebene Blitter herabgesandt. All
diese Arten (der Offenbarung) beweisen, dass ihr Vorhandensein erschaffen ist, weil die
Ideen, die beim Propheten ankommen, vor ihrer Ankunft nicht existierten.

wa-hnwwa yanqasimu 1ld abad talita agsam imma an yakina iSara ila tanzil al-ma‘ani ‘ala qgalb
ar-rasil fa-yu‘abbirn ‘anbu ila gaumibi bi-ma bi-aidihim min al-luga au yaridu (wrd) ilaihi sant
yusmau au harf yaktubn fa-yusammiu minhbu yudawwinu ‘anhu au yunzaln ilaihi subuf
maktiba kull min hadibi Fagsam tadullu ‘ala kaunihi mabliigan li-anna I-ma‘ani Fhasila li-r-
rasil gabla busilihd lam takun.

Ausblick

Die mu‘tazilitischen Einflisse in theologischen Texten der Samaritaner stellten
diese Texte in den Kontext des muslimischen Kalim, die auch die Theologie der
Juden beeinflusste. Bereits die hier dokumentierten Textstellen aus dem Kitab at-
Tabbah belegen hinreichend die mu‘tazilitischen Tendenzen bei Abu I-Hasan as-
Suri. Solange aber nicht alle Texte dieses samaritanischen Gelehrten und weiterer
samaritanischer Theologen ediert sind, ldsst sich nicht feststellen, ob diese
muc‘tazilitischen Tendenzen in der samaritanischen Theologie zu einer kontinu-
ierlichen Tradition ausgebildet wurden oder ob sie nur eine kurzfristige Erschei-

57 Vgl. Wedel, “Samaritanische Uminterpretation®, S. 52.

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

372 GERHARD WEDEL

nung blieben. Zumindest zu Abu I-Hasans Lebenszeit im 11. Jahrhundert schei-
nen seine theologischen Positionen umkimpft gewesen zu sein, denn er argu-
mentiert nicht von einer neutralen Position aus, sondern polemisiert auch gegen
Glaubensbriider, die offenbar seine mu‘tazilitische Position nicht geteilt haben.

Weitere Texteditionen wiirden zudem die Moglichkeit eroffnen, weitergehende
Fragen zu kliren. Dazu gehoren in erster Linie die Fragen nach den Quellen und
den Vermittlungswegen. Der Vergleich mit Texten von muslimischen und karii-
schen Mu‘taziliten wiirde es erlauben, Fragen nach der Position von samaritani-
schen Gelehrten zu beantworten, wie sie sich hinsichtlich Themenwahl, Termino-
logie und Positionen in das Spektrum der mu‘tazilitischen Lehrmeinungen und
Schulen einftigten.

Referenzen

Adang, Camilla, Muslim Writers on Judaism and the Hebrew Bible. From Ibn Rabban
to Ibn Hazm, Leiden 1996.

Adler, Marcus Nathan, The Itinerary of Benjamin of Tudela. Critical text, transla-
tion, and commentary, London 1907.

Baron, Salo Wittmayer, A Social and Religious History of the Jews 1-9. Second Edi-
tion, Revised and Enlarged, New York 1953-60.

Ben-Zvi, Yizhaq, Sefer ha-Shomronim. Toldotam, moshvotehem, datam ve-sifrutam, Tel
Aviv 1935 [Uberarbeitete Auflage, Jerusalem 1970].

Ben-Hayyim, Zeev, with the assistance from Abraham Tal, A Grammar of Samari-
tan Hebrew Based on the Recitation of the Law in Comparison with the Tiberian and
Other Jewish Traditions. A Revised Edition in English, Jerusalem 2000.

—, The Literary and Oral Tradition of Hebrew and Aramaic amongst the Samaritans 1-5,
Jerusalem 1957-77.

—, Tibdt Marge. A Collection of Samaritan Midrashim. Edited, translated, annotated,
Jerusalem 1988.

Broadie, Alexander, A Samaritan Philosophy. A Study of the Hellenistic Cultural Ethos
of the Memar Marqah, Leiden 1981.

Chamberlain, Michael, Knowledge and social practice in mMedieval Damascus, 1190-
1350, Cambridge / New York 1994.

Companion = A Companion to Samaritan Studies, ed. Alan D. Crown, Reinhard
Pummer und Abraham Tal, Tubingen 1993.

Corinaldi, Michael, “The Personal Status of the Samaritans in Israel”, Samaritan
Researches 5 (2000), S. 2.96.

Cowley, Arthur Ernest, The Samaritan Liturgy 1-2, Oxford 1909.

Crown, Alan D., A Catalogue of the Samaritan Manuscripts in the British Library,
London 1998.

—, Samaritan Scribes and Manuscripts, Tibingen 2001.

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUTAZILITISCHE TENDENZEN IM KITAB AT-TABBAH 373

Crown, Alan D. und Reinhard Pummer, A Bibliography of the Samaritans. Third
edition: Revised, Expanded, and Annotated, Lanham, Md. 2005.

Dexinger, Ferdinand, “Die Samaritaner in der Kreuzzugszeit”, in Die Folgen der
Kreuzziige fiir die orientalische Religionsgemeinschafi. Internationales Kolloquium
vom 16.-18.10.1996 in Halle-Saale gefordert durch die Fritz-Thyssen-Stiftung,
ed. Walter Beltz, Halle 1996, S. 94-115.

Dictionnaire de la Bible 1-, ed. E. Vigouroux, Paris 1895-.

Egger, Rita, Josephus Flavius und die Samaritaner. Eine terminologische Untersuchung
zur ldentitéitsklirung der Samaritaner, Freiburg (Schweiz) / Gottingen 1986.

Enzyklopaedie des Islam. Geographisches, Ethnographisches und Biographisches Warter-
buch der Mubammedanischen Vilker 1-4, ed. Th. Houtsma [et al.], Leiden /
Leipzig 1913-34.

The Encyclopaedia of Islam. New Edition 1-11, Leiden 1960-2002.

Encyclopedia Judaica 1-16, Jerusalem 1971ff.

Faii, Jean-Francois und Alan D. Crown, Les Samaritains, rescapés de 2700 ans
d’historre, Paris 2001.

Florentin, Moshe, Late Samaritan Hebrew. A Linguistic Analysis of its Different Types,
Leiden 2005.

Fraser, James G., “A Checklist of Samaritan Manuscripts Known to Have Entered
Europe Before A.D. 1700”, Abr Nahrain 21 (1982-83), S. 10-27.

—“Documents from a Samaritan Genizah in Damascus”, Palestine Exploration
Quarterly 103 (1971), S. 85-92.

Gil, Moshe, A History of Palestine, 634-1099. Translated from the Hebrew by
Ethel Broido, Cambridge / New York 1992.

Halkin, Abraham S., “From Samaritan Exegesis. Abu I-Hasan as-Suris Commen-
tary on the Chapter ha-azini (Dt 32,1)”, [Hebriisch]| Leshonenu (1967-68), S.
208-246.

—, “The Relation of the Samaritans to Saadia Gaon”, in Saadia Anniversary Volume.
Texts and Studies, Bd. 2, New York 1943, S. 271-325 [Nachdruck Israel 1970].

—, “Samaritan Polemics Against the Jews”, Proceedings of the American Academy for
Jewish Research 7 (1935-36), S. 13-59.

—, “The Scholia to Numbers and Deuteronomy in the Samaritan-Arabic Penta-
teuch”, The Jewish Quarterly Review N.S. 34 (1943-44), S. 41-59.

Harviainen, Tapani und Haseeb Shehadeh, “How did Abraham Firkovitch aquire
the great collection of Samaritan Manuscripts in Nablus in 18642, Studia
Orientalia 73 (1994) S. 167-92.

Ibn Abi Usaibi‘a, ‘Uyan al-anba’ fi tabaqat al-atibb@’, ed. Nizar Rida, Beirut o.].

Jacob ben Aaron, “The Book of Enlightenment by Jacob, the Son of Aaron, Sa-
maritan High Priest, Nablus, Palestine”, (ed. William E. Barton, tibers. Abdul-
lah ben Kori), Bibliotheca Sacra. A Religions and Sociological Quarterly 70 (1913),
S. 313-346, 457-485, 562-586.

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

374 GERHARD WEDEL

Lazarus-Yafeh, Hava, Intertwined Worlds. Medieval Islam and Bible Criticism, Prince-
ton 1992.

MacDonald, John, The Theology of the Samaritans, London 1964.

Macuch, Rudolf, Grammatik des samaritanischen Aramdisch, Berlin 1982.

—, Grammatik des samaritanischen Hebrdisch, Berlin 1969.

—, “On the Problems of the Arabic Translation of the Samaritan Pentateuch”, Is-
rael Oriental Studies 9 (1979), S. 147-73.

—, Rez. zu “Noja, Sergio: Il Kitab al-Kafi dei Samaritani. Napoli 1970”, Orientali-
stische Literaturzeitung 69 (1974), Sp. 159-63.

Niessen, Friedrich, “A Judeo-Arabic Fragment of a Samaritan Chronicle from the
Cairo Geniza”, Journal of Semitic Studies 47 (2002), S. 215-36.

Pummer, Reinhard, “The Samaritans in Egypt”, in Etudes sémitiques et samaritains
offertes a Jean Margain, ed. Christian-Bernard Amphoux, Albert Frey und Ur-
sula Schattner-Reiser, Lausanne 1998, S. 213-32.

—, “The Samaritans in Damascus”, in Samaritan, Hebrew and Aramaic Studies. Pre-
sented to Prof. Abraham Tal, ed. Moshe Bar-Asher und Moshe Florentin, Je-
rusalem 2005, S. 53*-76%.

Robertson, Edward, Catalogue of the Samaritan Manuscripts in the Jobn Rylands Li-
brary, Manchester 1-2, Manchester 1938-62.

Rothschild, Jean-Pierre, Catalogue des manuscrits Samaritains, Paris 1985.

Samaritaner = Dexinger, Ferdinand und Reinhard Pummer (ed.), Die Samaritaner,
Darmstadt 1992.

Samaritans = Alan D. Crown (ed.), The Samaritans, Tiibingen 1989.

Schur, Nathan, History of the Samaritans. Second revised and enlarged edition,
Frankfurt/Main 1992.

—, Masa“ el he-‘avar, masah el he-“avar. Le-toldot ha-tequfa ha-Mamlukit ve-ha-Otto-
manit be-Erets-Yisra'el. Sefer ha-yovel le-Nathan Shur le-shenato ha-75 (1923-
1988), Jerusalem 1998.

Shehadeh, Haseeb, “The Arabic of the Samaritans and its Importance”, New Sa-
maritan Studies of the Société d’Etudes Samaritaines, 3 und 4 (1995), S. 551-575.

—, The Arabic Translation of the Samaritan Pentateuch. Edited from the Manuscripts
with an Introductory Volume. Volume One: Genesis — Exodus. Volume Two:
Leviticus, Numbers, Deuteronomy, Jerusalem 1989-2002.

—, “Erster Rechenschaftsbericht iiber die Handschriften der Samaritaner in Sankt
Petersburg”, [Hebriisch] A.B. -The Samaritan News No. 549, Holon, Israel
20.8.1993, S. 19-31.

Sklare, David, “Responses to Islamic Polemics by Jewish Mutakalliman in the
Tenth Century”, in The Majlis. Interreligions Encounters in Medieval Islam, ed.
Hava Lazarus-Yafeh, Mark R. Cohen, Sasson Somekh, Sidney H. Griffith,
Wiesbaden 1999, S. 137-61.

Tal, Abraham, A Dictionary of Samaritan Aramaic 1-2, Leiden 2000.

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUTAZILITISCHE TENDENZEN IM KITAB AT-TABBAH 375

Tropper, Josef, “Die samaritanischen Inschriften des Pergamonmuseums”, Zeit-
schrift des deutschen Paldistina-Vereins 111 (1995), S. 118-34.

Tsedaka, Benyamim, “The Implication of the Phirkovitz Collection - The An-
cient Samaritan Manuscripts in Saint Petersburg Public Library — on the Sa-
maritan Rituals & Liturgy”, A.B. — The Samaritan News, Nr. 574, 1.12.1992,
Holon, Israel, S. 38-41; Nr. 575, 15.12.1992, S. 43-7.

Vilsker/ Bunsckep, Leib Khaimovich, Samaritan Documents in the State Public Li-
brary M. J. Saltykov-Shchedrin. A Catalogue [Russisch], St. Petersburg 1992.

Wedel, Gerhard, “Aspekte der Etablierung des Arabischen als Literatursprache bei
den Samaritanern”, in Studia Semitica Necnon Iranica. Rudolpho Macuch septua-
genario ab amicis et discipulis dedicata, ed. Maria Macuch, Christa Miller-
Kessler und Bert G. Fragner, Wiesbaden 1989, S. 397-407.

—, Kitab at-Tabbah des Samaritaners Abiu I-Hasan as-Siri. Kritische Edition und
kommentierte Ubersetzung des ersten Teils. Dissertation im Fach Arabistik.
Fachbereich Altertumswissenschaft der Freien Universitit Berlin, Berlin 1987.

—, “Medicine as an integrative factor in Medieval Islamic societies. Physicians as
mediators in multi-religious, multi-ethnical and multi-cultural social envi-
ronments?”, iz XXIth International Congress of History of Science in Mexico City
2001. (Science and Cultural Diversity). Alain Touwaide, convenor of: “Science at the
Frontiers - Medicine and Cultures in the Ancient World”, CD-ROM Ausgabe,
Mexico 2005.

—, “Samaritanische Uminterpretation der Anthropomorphismen im Pentateuch”,
in Ausgewdiblte Vortrige. ZDMG Supplement VIII. (XXIV. DOT in Koln 26. bis
30. Sept. 1988), Stuttgart 1990, S. 46-54.

—, “Transfer of Knowledge and the Biographies of Samaritan Scholars: Careers of
Samaritan Physicians under Muslim Patronage”, Samaritan Researches 5 (2000),
S. 3.75-3.83. (erweiterte Fassung in A.B. - The Samaritan News Nr. 718-721, Tel
Aviv 20.9.1998, S. 133-52).

Weis, P. Raphael, “Abt 'I-Hasan Al-Stri's Discourse on the Calendar in the Kitab
Al-Tabbakh, Rylands Samaritan Codex IX”, Bulletin of the John Rylands Library
Manchester 30 (1946-47), S. 144-56.

Zangenberg, Jurgen, XAMAPEIA. Antike Quellen zur Geschichte und Kultur der Sama-
ritaner in deutscher Ubersetzung, Tiibingen / Basel 1994.

-

-

- am 22.01.2026, 04:10:39.


https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 04:10:39.



https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

