
Mu�tazilitische Tendenzen im Kit�b a
-�abb��  
des Samaritaners Abu l-	asan a�-��r� 

Gerhard Wedel 

Einleitung 

Die Samaritaner sind eine religiöse und ethnische Gemeinschaft, die im 
Unterschied zu den rabbanitischen und karäischen Juden nur den Pentateuch als 
Offenbarungstext anerkennt. Ferner unterscheiden sie sich dadurch, dass sie eine 
eigene Version der Torah besitzen, und dass sie den Berg Garizim bei N�bulus 
(Še�em) als Kultzentrum und Gebetsrichtung gegenüber Jerusalem bevorzugen. 
Die Samaritaner verstehen sich als strenge Monotheisten und verehren Moses als 
einzigen Propheten. Sie leben heute als kleine Gemeinschaft von insgesamt etwa 
650 Personen verteilt auf die zwei Siedlungen 	olon bei Tel Aviv in Israel und 
Qiryat Luza auf dem Berg Garizim im Westjordanland. Sie bezeichnen sich 
selbst als Šamer�m / Šomer�m in der Bedeutung “Bewahrer des Gesetzes”.1 In ihren 
arabischen Texten nennen sich die Samaritaner as-S�mira.2 Im modernen hebräi-
schen Sprachgebrauch werden sie ha-Šomr�n�m genannt, abgeleitet vom Namen 
der Provinz Samaria (Šomr�n nach 2. Kg 17, 29).  

Lange Zeit galten die Samaritaner als eine Religionsgemeinschaft, die seit ihrer 
Entstehung im 4./3. vorchristlichen Jahrhundert unverändert und frei von 
fremden Einflüssen bestanden habe. Denn die samaritanistische Forschung hat 
sich lange fast ausschließlich auf die hebräischen und aramäischen Texte der 
Samaritaner konzentriert, während deren arabische Primärquellen weitgehend 
ausser Acht gelassen wurden. Erst seitdem einige ihrer seit dem 11. Jahrhundert 
in arabischer Sprache verfassten Texte ediert vorliegen, sind erste Erkenntnisse 
hinsichtlich islamischer Einflüsse auf die Theologie der Samaritaner möglich. In 
welch unerwartetem Umfang islamische Kultur im allgemeinen und mu�taziliti- 
sche Theologie im besonderen rezipiert worden ist, zeigen die Traktate, 
Responsen, Pentateuchexegesen und Polemiken, die Abu l-	asan a�-��r� um die 
Mitte des 11. Jahrhunderts verfasst hat und die als Sammlung im Kit�b a
-�abb�� 
überliefert sind.  

1  Vgl. “Šamerim”, in Companion, S. 210f. 
2  Neben diesem Kollektivplural gibt es im Lis�n al-�Arab noch den Plural S�miriyy�n, der 

vom Singular S�mir� abgeleitet ist. Ein weiterer Plural ist Samara. Vgl. S. Noja Noseda, “al-
S�mira”, in The Encyclopaedia of Islam. New Edition, Bd. 8, S. 1044. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GERHARD WEDEL 350 

Die historischen Bedingungen zur Aneignung mu�tazilitischer  
Theologie durch die Samaritaner  

Da bisher nicht geklärt ist, über welche Vermittlung die Samaritaner mit musli-
mischer Theologie in Berührung kamen, gilt es zuerst der Frage nachzugehen, in 
welchem Maß die Samaritaner in die muslimische Mehrheitsgesellschaft in der 
hier interessierenden Zeit integriert waren. Als mögliche Vermittler kommen jü-
dische Gelehrte (Rabbaniten und mehr noch Karäer) in Frage, die besonders im 
10. und 11. Jahrhundert nachhaltig von mu�tazilitischem Gedankengut geprägt
waren. 

Muslimische Gelehrte betrachteten die Samaritaner als eine regionale jüdische 
Sekte, für die sie sich deshalb interessierten, weil deren Pentateuch von der jüdi-
schen Version abweicht. Die Tatsache dieser Textvarianten diente den Muslimen 
als Beleg für den im Koran erhobenen Vorwurf, dass die Juden den Text der Torah 
verfälscht hätten.3 Zwar gewährten die muslimischen Herrscher den Samaritanern 
den Status einer geduldeten Religionsgemeinschaft, indem sie sie zumeist als ahl 
al-kit�b anerkannten. Dieser Status war aber immer bedroht, da die Samaritaner 
im Koran nicht ausdrücklich als ahl al-kit�b bezeichnet werden, sondern häufig 
mit der negativen Figur des S�mir� in Verbindung gebracht werden, der in einer 
qur��nischen Prophetenerzählung als Verführer zum Götzendienst erscheint.4  

Palästina, wo die Samaritaner ihren Hauptwohnsitz in N�bulus hatten, war 
spätestens seit der Abbasidenzeit eine Randprovinz ohne eigenes muslimisches 
Zentrum für theologische Diskussionen. Deshalb waren es wohl vor allem 
interreligiöse Kontakte ausserhalb des samaritanischen Kernlandes mittels derer 
samaritanische Gelehrte mit mu�tazilitischem Gedankengut in Kontakt kamen, 
etwa in Damaskus oder Kairo, in denen eine bedeutende samaritanische 
Diaspora bestand. 

Damaskus gilt als das wichtigste geistige Zentrum der Samaritaner unter mus-
limischer Herrschaft, auch wenn N�bulus das religiöse Zentrum blieb. Die Anwe-
senheit von Samaritanern in Damaskus ist für die Zeit vom 10. bis zu Beginn des 
17. Jahrhunderts belegt.5 Insbesondere für die Zeit zwischen dem 11. und dem
14. Jahrhundert sind die Namen von samaritanischen Gelehrten überliefert, die

3  Dieser Vorwurf wird von muslimischen Gelehrten ta�r�f genannt. Vgl. dazu Hava Lazarus-
Yafeh, Intertwined Worlds. Medieval Islam and Bible Criticism, Princeton 1992, passim; Camilla 
Adang, Muslim Writers on Judaism and the Hebrew Bible. From Ibn Rabban to Ibn Hazm, Leiden 
1996, passim.  

4  Qur��n 20:85, 87, 95 und 97.  
5  Zur Geschichte der Samaritaner in Damaskus, vgl. Reinhard Pummer, “The Samaritans in 

Damascus”, in Samaritan, Hebrew and Aramaic Studies. Presented to Prof. Abraham Tal, ed. 
Moshe Bar-Asher und Moshe Florentin, Jerusalem 2005, S. 53*-76*. – Einen der seltenen 
Belege für die Teilnahme von Samaritanern an Diskussions- oder Studienzirkeln in Da-
maskus erwähnt Michael Chamberlain, Knowledge and social practice in medieval Damascus, 
1190-1350, Cambridge 1994, S. 85. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MU�TAZILITISCHE TENDENZEN IM KIT�B A�-�ABB��  351 

in dieser Stadt wirkten, z.B. Abu l-	asan a�-��r�.6 Damaskus war für die Samari-
taner sowohl ein Ort der Sicherheit als auch der Gefährdung. Sicherheit bot sie 
ihnen, wenn in unruhigen Zeiten samaritanische Emigranten aus N�bulus und 
anderen Orten Palästinas fliehen mussten. Auf die Gefährdung der Samaritaner 
weisen die Namen von Muslimen in Syrien hin, deren nisba as-S�mir� lautet7 – 
mögliches Indiz dafür, dass Samaritaner in Zeiten von Unterdrückung zum Islam 
konvertieren mussten, um sich der Verfolgung zu entziehen. Die samaritanische 
Gemeinde in Damaskus ging vermutlich in Folge eines Pogroms unter, das sich 
zwischen 1616 und 1625 ereignet haben soll und die letzten Samaritaner zum 
Verlassen der Stadt zwang.8  

Die bislang bekannten samaritanischen Quellen enthalten nicht genug Infor-
mationen, um die Geschichte der Gemeinde in Damaskus und ihre literarische 
Produktion zu rekonstruieren.9 Daher muss zur Erschließung der historischen 
Zusammenhänge auf die relativ unergiebigen Inschriften, Chroniken und Ko-
lophone von Handschriften zurückgegriffen werden. Die bisher vernachlässigten 
Berichte von Reisenden und Pilgern nach Palästina stellen eine noch unergiebige-
re Quellengattung dar, da sie weitgehend nur die jeweilig angetroffenen äußeren 
Lebensumstände der Samaritaner schildern.10 

 

                                                                                                                                                                                                                          
6  Als Benjamin von Tudela um 1170 nach Damaskus kam, so schreibt er, traf er dort 400 

Samaritaner an. Nur N�bulus soll eine größere Gemeinde von 1000 Personen umfasst ha-
ben. Man vermutet, dass sich diese Zahlen auf die steuerpflichtigen Haushaltsvorstände 
und nicht auf die absolute Personenzahl bezog. Weiterhin teilt Benjamin mit, dass es in 
Damaskus 3000 (rabbanitische) Juden und 100 Karäer gab. Somit war die samaritanische 
Gemeinde in Damaskus zu dieser Zeit größer als die der Karäer. Vgl. Marcus Nathan 
Adler, The Itinerary of Benjamin of Tudela. Critical text, translation, and commentary London 
1907, S. 48 (zu Damaskus), S. 32-34 (zu N�bulus; Angaben nach der Seitenzählung des 
hebr. Grundtextes). – Pummer (“Samaritans in Damascus”) nennt die Namen von 10 sa-
maritanischen Gelehrten, die in Damaskus wirkten. 

7  Pummer, “Samaritans in Damascus”, S. 61. 
8  Crown, “Damascus”, in Companion, S. 64. – Pietro della Valle konnte von den Samarita-

nern in Damaskus noch 1616 zwei samaritanische Pentateuchhandschriften erwerben, die 
für die polyglotten Bibeldrucke in Paris (1629-45) und London (1653-57) ihre Verwendung 
fanden; vgl. Nathan Schur, “Samaritan History. The Modern Period (from 1516 A.D.)”, in 
Samaritans, S. 116. 

9  Vgl. Ferdinand Dexinger, “Die Samaritaner in der Kreuzzugszeit”, in Die Folgen der Kreuzzü-
ge für die orientalische Religionsgemeinschaft. Internationales Kolloquium vom 16.-18.10.1996 
in Halle-Saale gefördert durch die Fritz-Thyssen-Stiftung, ed. Walter Beltz, Halle 1997, 
S. 94; Moshe Gil, A History of Palestine, 634-1099, Cambridge / New York 1992, S. 820.  

10  Diese Quellengattung wertete erstmals Nathan Schur aus. In seiner Literaturliste finden 
sich mehr als 80 Reiseberichte. (Nathan Schur, History of the Samaritans. Second enlarged 
edition, Frankfurt/Main 1992, siehe Preface S. 1 und Bibliography S. 233-46); ders., “Tra-
vellers and Pilgrims as Sources in Samaritan History”, in Companion, S. 236-38. – Eine um-
fassende Übersicht zur Reiseliteratur Palästinas mit 339 Titeln enthält Nathan Schur, Masa� 
el he-�avar, masah el he-�avar. Le-toldot ha-tequfa ha-Mamlukit ve-ha-Ottomanit be-Erets-Yisra’el. 
Sefer ha-yovel le-Nathan Shur le-shenato ha-75 (1923-1988), Jerusalem 1998, S. 124-40. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GERHARD WEDEL 352 

Aus den kodikologischen und paläographischen Forschungen von Alan Crown 
seit den 1970er Jahren geht die besondere Bedeutung von Damaskus hervor.11 Die 
große Anzahl der Pentateuchhandschriften aus Damaskus, die Angaben enthalten 
zu Kopisten, Datierungen und Herstellungsorten und die über lange Zeiten hin-
weg auf die gleiche Art und Weise kopiert wurden, legen nahe, dass hier über 
Jahrhunderte kontinuierlich Kopisten ausgebildet wurden.12  

Als Voraussetzung für den dauerhaften Bestand einer samaritanischen Ge-
meinde in der Diaspora galt, dass mindestens eine Synagoge existierte, in der 
Priester regelmäßig Gottesdienste abgehalten haben. Inschriftenfunde aus Da-
maskus und Hinweise in den samaritanischen Chroniken belegen, dass zeitweise 
sogar Hohe Priester der Samaritaner in Damaskus amtierten.13 Neben diesen In-
schriften kamen im 17. Jahrhundert eine Reihe von Pentateuchen, Liturgietexten 
und Kalendern mehrheitlich aus Damaskus nach Europa.14 Dass neben Pentateu-
chen auch Kalender erworben wurden, deutet darauf hin, dass diese Handschrif-

11  Er konnte zeigen, dass die samaritanischen Handschriften vier lokalen Schreiberschulen 
zuzuordnen sind, die ein aktives Gemeindeleben auch ausserhalb von Palästina belegen: 1. 
N�bulus mit seiner Tradition des Kopierens der Torah seit dem 2. Jh. v.Chr.; 2. �erifin und 
Yavneh (zwischen Jaffa und Ašdod nahe der Küste gelegen); 3. Damaskus und 4. Ägypten 
(ohne nähere Ortsangaben). (Alan David Crown, Samaritan Scribes and Manuscripts, Tübin-
gen 2001, S. 495). Crown prüfte Material aus dem 12./13. Jh.; Tapani Harviainen und Ha-
seeb Shehadeh geben eine andere Aufzählung zentraler Siedlungsorte: Damaskus, Gaza, 
Kairo und N�bulus (“How did Abraham Firkovitch aquire the great collection of Samari-
tan Manuscripts in Nablus in 1864?”, Studia Orientalia 73 (1994), S. 168). Fast alle Hand-
schriften, die die Samaritaner von N�bulus, Damaskus und Kairo bis zum 17. Jh. besassen, 
befinden sich heute in “occidental ownership”. (Jean-Pierre Rothschild, “Samaritan Ma-
nuscripts. A Guide to the Collections and Catalogues”, in Samaritans, S. 771) 

12  Crown, Samaritan Scribes and Manuscripts, S. 157, und Abbildungen S. 190-203. Die Ko-
lophone traten zumeist in Form des sogenannten tašq�l auf, Aramäisch “a separated, eleva-
ted text“. Dieses Kolophon entsteht dadurch, dass innerhalb des Textes nach passenden 
Wörtern Lücken eingefügt werden, sodass senkrecht zum laufenden Text gelesen der 
gewünschte Text des Kolophons entsteht. (Vgl. Giron-Blanc, “Tašq�l”, in Companion, 
S. 228f.). 

13  Im 10. und 11. Jhdt. amtierten vier namentlich bekannte Hohe Priester in Damaskus, und 
für die Zeit vom 13. bis zum 15. Jhdt. sind ebenfalls die Namen von vier Hohen Priestern 
bekannt. Vgl. Pummer, “The Samaritans in Damascus”, S. 55, 62. – Die Zuordnung der In-
schriften zum Standort einer Synagoge konnte bisher nicht eindeutig gesichert werden, da 
die samaritanische Gemeinde seit dem 17. Jhdt. nicht mehr existiert. Die zehn samaritani-
schen Inschriften aus Damaskus, die in der Dauerausstellung der islamischen Abteilung 
des Berliner Pergamonmuseums zu sehen sind, stammen nach Auskunft des Spenders M. 
Sobernheim aus einem Privathaus in Damaskus. Ob dies vormals in samaritanischem Be-
sitz war und eventuell als Synagoge diente, wird in der einschlägigen Publikation von 
Tropper nicht erwähnt. Vgl. Josef Tropper, “Die samaritanischen Inschriften des Perga-
monmuseums”, Zeitschrift des deutschen Palästina-Vereins 111 (1995), S. 118-34. 

14  Unter den 40 Handschriften (darunter 23 Pentateuche), die bis zum 17. Jhdt. nach Europa 
kamen, hat Fraser 24 Handschriften identifiziert, die aus Damaskus stammen (darunter 17 
Pentateuche, 3 Kalender, 3 Liturgien). Hingegen stammen nur 10 Handschriften aus 
N�bulus (3 Pentateuche) und 4 aus Ägypten, und weiterhin jeweils eine aus Aleppo und 
Konstantinopel. Vgl. James G. Fraser, “A Checklist of Samaritan Manuscripts Known to 
Have Entered Europe Before A.D. 1700”, Abr Nahrain 21 (1982-83), S. 10-27. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MU�TAZILITISCHE TENDENZEN IM KIT�B A�-�ABB��  353 

ten aus Beständen samaritanischer Genizot stammen, die zu Synagogen oder 
Häusern von Priestern gehörten. Denn die jährlich neu veröffentlichten Kalen-
der, die der Einhaltung des Festkalenders dienen, dürfen nur von Priestern herge-
stellt werden.15  

Die Fatimidendynastie brachte eine kurze Zeit des Friedens für Juden und Sa-
maritaner nicht nur in Ägypten, sondern auch in Syrien und den Küstenstädten 
Palästinas und des Libanon, die bis 1076 bzw. 1089 unter fatimidischer Herrschaft 
standen.16 Die samaritanischen Gemeinden blühten auf, und Samaritaner konn-
ten sogar Posten in der muslimischen Verwaltungshierarchie bekleiden.17 Mögli-
cherweise geschah es durch karäische Vermittlung, dass samaritanische Gelehrte 
im fatimidischen Ägypten unter den Einfluss mu�tazilitischer Lehren kamen.18  

Noch unter den Ayyubiden (1171-1250) agierten samaritanische Ärzte an de-
ren Höfen als Mediziner, Berater und sogar als Wesire, letztere allerdings erst 
nach erfolgter Konversion zum Islam wie im Fall des Wesirs a�-��
ib Am�n ad-
Daula (st. 1250). Die Titel ihrer Werke und die große Menge an arabischen Ver-
sen, die Ibn Ab� U�aibi�a (gest. 668/1270) in seinem Ärztelexikon zitiert, zeigen 
wie weit sich Samaritaner im 13. Jahrhundert der Kultur der muslimischen Eliten 
angenähert hatten.19 Ähnlich wie die Rabbaniten und Karäer seit dem 10./11. 

                                                                                                                                                                                                                          
15  Vgl. James G. Fraser, “Documents from a Samaritan Genizah in Damascus”, Palestine Explo-

ration Quarterly 103 (1971), S. 91. 
16  “The year 1030 was the first year of peace in the country” (Gil, History, S. 379). Diese Zeit 

endete allerdings bereits in den 1060er Jahren mit der Invasion der Turkomanen und deren 
Eroberung von Jerusalem 1073, die letztlich als Anlass für den 1. Kreuzzug diente, in des-
sen Folge sich die Verhältnisse in Palästina völlig änderten (a.a.O, S. 410). 

17  Vgl. Maurice Baillet, “Samaritains”, in Dictionnaire de la Bible, S. 779.  
18  Die einzige Untersuchung zu Samaritanern in Ägypten, das im islamischen Mittelalter als 

Siedlungsort weit weniger wichtig war als Damaskus, die Anspruch auf eine vollständige 
Auswertung der Quellen erhebt, stammt von Reinhard Pummer (“The Samaritans in 
Egypt,” in Etudes sémitiques offertes à Jean Margain, ed. Christian-Bernard Amphoux, Albert 
Frey und Ursula Schaffner-Reiser, Lausanne 1998, S. 213-32). Pummer erwähnt zwar keine 
samaritanischen Gelehrten, die theologische Werke verfassten, wohl aber zwei samaritani-
sche Ärzte: Abu �Imr�n M�s� b. Ya�q�b b. Is
�q, im 11. Jh. Hofarzt und Leiter der jüdi-
schen Gemeinschaften, die Rabbaniten, Karäer und Samaritaner umfassten (S. 281f), und 
Ab� Sa��d b. Af�f aus dem 15. Jh., der ein Werk über Medizin schrieb (S. 224).  

19  Vgl. Gerhard Wedel, “Transfer of Knowledge and the Biographies of Samaritan Scholars: 
Careers of Samaritan Physicians under Muslim Patronage”, Samaritan Researches 5 (2000), S. 
3.75-3.83; ders., “Medicine as an integrative factor in Medieval Islamic societies. Physicians 
as mediators in multi-religious, multi-ethnical and multi-cultural social environments?”, in 
XXIth International Congress of History of Science in Mexico City 2001. (Science and Cultural Di-
versity). Alain Touwaide, convenor of: “Science at the Frontiers - Medicine and Cultures in the An-
cient World”, CD-ROM Ausgabe, Mexico 2005. – Ibn Ab� U�aibi�a erwähnt in seinem 
�Uy�n al-anb�	 f� 
abaq�t al-a
ibb�	 vier samaritanische Ärzte. Er listet die Werke dieser Ärzte 
auf, aus deren Buchtitel hervorgeht, dass sie nicht nur zur Medizin, sondern auch zu Theo-
logie und Philosophie schrieben. �adaqa as-S�mir� (st. ca. in 	arr�n 1223) schrieb über die 
Seelenlehre, über Hippokrates, Pharmazeutika, aber auch über die Einheit Gottes tau��d 
(ed. Niz�r Ri��, 1965, S. 717-21). Muha��ib ad-D�n Y�suf b. Ab� Sa��d as-S�mir� (st. 1227 
in Damaskus) schrieb einen Kommentar zur Torah (a.a.O., S. 721-23). A�-��
ib Am�n ad-
Daula, ein zum Islam konvertierter Wesir der Ayyubiden, der 1250 in Kairo nach dem 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GERHARD WEDEL 354 

Jahrhundert begannen nun auch die Samaritaner, sich den nicht-religiösen Wis-
senschaften zu widmen – typischerweise in der Kombination Galenische Medizin 
und Aristotelische Philosophie. 

Forschungsstand  

In der Samaritanistik wurde lange Zeit die These vertreten, die Religion der Sama-
ritaner habe sich seit der Antike nicht nennenswert verändert. Der Schwerpunkt 
der bisherigen Forschung lag auf der samaritanischen Frühzeit, d.h. 4. vor-
christliches bis 4. nach-christliches Jahrhundert. Baron z.B. argumentiert, dass die 
Samaritaner sich an einen territorialen Kultort, nämlich N�bulus mit dem Berg 
Garizim, banden und sich damit selbst isolierten. Seiner Ansicht nach fehlten ih-
nen die Erfahrungen aus Prophetentum und Exil, die den Juden die Emanzipa- 
tion von territorialen Bindungen an einen Kultort brachte.20 Immerhin räumt Ba-
ron ein, dass die Basis historischer Überlieferung über die Samaritaner unzuverläs-
sig sei,21 denn bis zur Zeit der Veröffentlichung seiner Social and Religious History of 
the Jews22 lagen nur wenige Texteditionen vor, und man diskutierte nach wie vor 
die Geschichte der Samaritaner aufgrund der polemischen und irreführenden Be-
richte im Alten Testament und bei Flavius Josephus.23 Ferner spielte das religiös-
kulturelle Umfeld, in dem sich die Wissenschaftler bewegten, eine Rolle bei der 
Bewertung der Perioden der samaritanischen Geschichte.24 Die aramäische Periode 
wird zumeist als “goldenes Zeitalter” bezeichnet, während man die arabisch ge-
prägte Periode der Samaritaner unter muslimischer Vorherrschaft als Periode des 
Niedergangs ansieht.25 Mittlerweile gilt aber als gesichert, dass die Samaritaner 
theologische Texte erst seit dem 13. Jahrhundert verfassten, und dass vermutlich 

Putsch der Mamluken gegen die Ayyubiden hingerichtet wurde, schrieb ein Werk über 
Medizin (a.a.O., S. 723-28). Muwaffaq ad-D�n Ya�q�b as-S�mir� (lebte und st. in Damaskus 
1282) schrieb einen Kommentar zu Ibn S�n�'s al-Q�n�n und eine Einführung zu Logik, 
Physik und Metaphysik (a.a.O., S. 767). 

20  Vgl. Salo Wittmayer Baron, Social and Religious History of the Jews. Second Edition, Revised 
and Enlarged, New York 1953-60, vol. 2, S. 28, 35. 

21  Baron, Social and Religious History, vol. 2, S. 29. 
22  Die für samaritanische Geschichte relevanten Bände 2 und 5 erschienen 1953 bzw. 1957. 
23  Eine quellengerechte Untersuchung zur Herkunft der Samaritaner und dem polemischen 

Gehalt bietet erst Ferdinand Dexinger, der mit der Methode der Quellenscheidung die hi-
storischen Dimensionen der Berichte im AT aufzeigt. (“Der Ursprung der Samaritaner im 
Spiegel der frühen Quellen”, in Samaritaner, S. 67-140). Zu den Details des Samaritanerbil-
des in antiken Quellen siehe die Untersuchung von Rita Egger (Josephus Flavius und die Sa-
maritaner. Eine terminologische Untersuchung zur Identitätsklärung der Samaritaner, Freiburg 
(Schweiz) / Göttingen 1986) und den Quellenband von Jürgen Zangenberg, ������	�. 
Antike Quellen zur Geschichte und Kultur der Samaritaner in deutscher Übersetzung, Tübingen / 
Basel 1994. 

24  Vgl. Menachem Mor, “Samaritan History. 1. The Persian, Hellenistic and Hasmonaean Pe-
riod”, in Samaritans, S. 1. 

25  Vgl. John MacDonald, The Theology of the Samaritans, London 1964, S. 447 und passim. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MU�TAZILITISCHE TENDENZEN IM KIT�B A�-�ABB��  355 

überhaupt erst seit dieser Zeit von einer systematischen Theologie gesprochen 
werden kann. John MacDonalds Theology of the Samaritans (London 1964) etwa 
oder Alexander Broadies Samaritan Philosophy (Leiden 1981) beruhten allein auf 
dem spärlichen Material der samaritanischen Frühzeit. Späteres, besonders auf 
Arabisch verfasstes Material fand hier noch keine Berücksichtigung. 

Yizhaq Ben-Zvi hatte bereits in den 1920er Jahren einen Perspektivenwechsel 
eingeleitet, der zu einer neuen Betrachtung der samaritanischen Kultur führte. Er 
ist der allgemeinen Öffentlichkeit als zweiter Staatspräsident von Israel (1952-63) 
und eventuell noch als Gründer des Jerusalemer Ben-Zvi-Instituts zur Erfor-
schung des orientalischen Judentums bekannt. Für die Samaritaner wurde er je-
doch dadurch zu einem Förderer, dass er nicht nur ihre Kultur als eigenständig 
anerkannte, sondern ihnen auch einen Weg wies, als ethnische Einheit der Aus-
löschung zu entkommen.26 Die von ihm eingeleitete Entwicklung resultierte in 
einem eigenen Personenstandsrecht im Staat Israel, wonach die Samaritaner heu-
te als israelitische Sekte und Zweig des jüdischen Volkes anerkannt sind. Damit 
endet eine über zwei Jahrtausende geführte Auseinandersetzung.27  

Ze’ev Ben-	ayyim ist der eigentliche Initiator der modernen Samaritanistik.28 
Desweiteren entstand mit der 1985 in Paris gegründeten Société d'Études Samari-
taines (SÉS) eine Organisation, die eine Reihe von internationalen Kongressen 
durchführte und zu einem Aufschwung des Faches beitrug.29 Aus dem Kreis der 
Mitglieder der SÉS gingen grundlegende Werke der Samaritanistik hervor, so et-
wa ein von Alan D. Crown herausgegebenes Standardwerk (The Samaritans, 
1989). Ferner wurden wissenschaftliche Hilfsmittel zum Verständnis der Haupt-
sprachen der Samaritaner, Hebräisch, Aramäisch und des von Ben-	ayyim 

                                                                                                                                                                                                                          
26  Der Samaritaner Benyamim Tsedaka berichtet über den gefundenen Weg: “Ben-Zvi … 

convinced the Samaritans, for lack of a viable choice, to cancel their prohibition against 
marrying women from outside the community, and as a result a number of Samaritans 
have done so over the decades (beginning in 1925). … The Samaritan population doubled 
within a span of 30 years”. (“Samaritans”, in Encyclopaedia Judaica, Bd. 14, Sp. 735f.); vgl. 
Reinhard Pummer, “Demography”, in Companion, S. 70-72. – Yizhaq Ben-Zvi's Geschichte 
der Samaritaner erlebte zwei Auflagen: Sefer ha-Shomronim. Toldotam, moshvotehem, datam ve-
sifrutam, Tel Aviv 1935, veränderte Ausgaben 1970/1977.  

27  Vgl. Michael Corinaldi, “The Personal Status of the Samaritans in Israel”, Samaritan Re-
searches 5 (2000), S. 2.96. 

28  Ben-	ayyims Schriften zur Samaritanistik sind allerdings ausschließlich auf Hebräisch ver-
fasst und wurden deshalb nicht in weiteren Kreisen rezipiert. Zu erwähnen sind insbeson-
dere sein The Literary and Oral Tradition of Hebrew and Aramaic amongst the Samaritans 1-5, 
1957-77 und T�båt Mårqe: A Collection of Samaritan Midrashim, edited, translated, annotated, 
Jerusalem 1988. Inzwischen liegt eine englische Übersetzung seiner Grammatik des samari-
tanischen Hebräisch vor (Ben-	ayyim und Tal: A Grammar of Samaritan Hebrew. Based on 
the Recitation of the Law in Comparison with the Tiberian and other Jewish Traditions. A 
Revised Edition in English, Jerusalem 2000). 

29  Zur Gründung dieser Gesellschaft für samaritanistische Studien siehe: Sixdenier, “Prolo-
gue”, in Samaritans, S. V; vgl. Macuch “Wissenschaftliche Nachrichten”, Zeitschrift der deut-
schen morgenländischen Gesellschaft 136 (1986), S. *37*-*39*. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GERHARD WEDEL 356 

Š�mr�n�t “Samaritanisch” genannten Dialektes, von Rudolf Macuch,30 Abraham 
Tal31 und Moshe Florentin32 verfasst. Zum Arabischen gibt es bislang lediglich 
Einzeluntersuchungen, die sich auf das Sprachmaterial der wenigen edierten Tex-
te stützen.33 Die Standardbibliographie zu den Samaritanern erstellte Crown in 
drei Auflagen. Die Menge der erfassten Titel dokumentiert den Aufschwung der 
Samaritanistik.34 

Die samaritanischen Handschriften 

Die wichtigsten Sammlungen samaritanischer Handschriften befinden sich in der 
British Library (London), in der John Rylands and University Library (Manche-
ster) und in der Bibiothèque Nationale (Paris). Ihre Bestände sind in gedruckten 
Katalogen beschrieben.35 Hinzu kommen die nicht katalogisierten Bestände der 
samaritanischen Abteilung in der Firkowitsch-Sammlung in St. Petersburg. Eben-
so wie die Funde in der Geniza der Ben Ezra Synagoge (Fus
�
/Kairo) eine neue 
Sicht auf die Geschichte des Judentums im islamischen Herrschaftsbereich im frü-

30  Rudolf Macuch, Grammatik des samaritanischen Hebräisch, Berlin 1969; ders., Grammatik des 
samaritanischen Aramäisch, Berlin 1982. 

31  Abraham Tal, A Dictionary of Samaritan Aramaic 1-2, Leiden 2000. 
32  Š�mr�n�t ist die samaritanische Mischsprache aus Hebräisch, Aramäisch und Arabisch, vgl. 

Pummer, “Einführung in den Stand der Samaritanerforschung,” in Samaritaner, S. 7. Die 
aktuelle Darstellung des Š�mr�n�t stammt von Moshe Florentin, Late Samaritan Hebrew. A 
Linguistic Analysis of its Different Types, Leiden 2005; zu den Sprachen der Samaritaner siehe 
die Beiträge von Ben-	ayyim, Macuch und Stenhouse in Samaritans. 

33  Vgl. Rudolf Macuch, “On the Problems of Arabic Translation of the Samaritan Penta-
teuch”, Israel Oriental Studies 9 (1979), S. 147-73; Stenhouse, “Samaritan Arabic. An analysis 
of its principal features based on material found in MSS of the Kitab al-Tarikh of Abu ’l-
Fath”, in Samaritans, S. 585-623; Gerhard Wedel, “Aspekte der Etablierung des Arabischen 
als Literatursprache bei den Samaritanern”, in Studia Semitica Necnon Iranica. Rudolpho 
Macuch septuagenario ab amicis et discipulis dedicata, eds. Maria Macuch, Christa Müller-
Kessler, Bert G. Fragner, Wiesbaden 1989, S. 397-407; Shehadeh, “The Arabic of the Sa-
maritans and its Importance”, S. 551-75. 

34  A Bibliography of the Samaritans, 1. Auflage 1984: 2806 Titel; 2. Auflage 1993: 3653 Titel; 
Supplement 1996: ergänzt auf 3820 Titel; 3. Auflage zusammen mit Reinhard Pummer, 
Lanham, Md. 2005: 5484 Titel.  

35  Der Überblick über alle Sammlungen von Jean-Pierre Rothschild ist immer noch aktuell 
(“Samaritan Manuscripts”, in Samaritans, S. 771-94). Auf der Homepage der Samaritaner im 
Internet befindet sich auch eine Auflistung der Hss.-Sammlungen: www.the-samaritans.com 
/ Manuscript Resources (manuscript.html). – Kataloge der wichtigsten Sammlungen: Alan 
D. Crown, A Catalogue of the Samaritan Manuscripts of the British Library, London 1998; Ed-
ward Robertson, Catalogue of the Samaritan Manuscripts in the John Rylands Library, Manchester 
1-2, Manchester 1938-62; Jean-Pierre Rothschild, Catalogue des manuscrits Samaritains, Paris 
1985. Die Katalogisierung der samaritanischen Handschriften in Deutschland findet im 
Rahmen des Projektes der “Katalogisierung der Orientalischen Handschriften in Deutsch-
land” (KOHD) unter der Leitung der Orientabteilung der Staatsbibliothek zu Berlin - Preu-
ssischer Kulturbesitz statt. Ein Band zu den samaritanische Handschriften wird derzeit von 
Heinz Pohl unter Beteiligung von Gerhard Wedel vorbereitet. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MU�TAZILITISCHE TENDENZEN IM KIT�B A�-�ABB��  357 

hen Mittelalter eröffneten, könnten die samaritanischen Handschriften, die Abra-
ham Firkowitsch (1787-1874) während seiner Aufenthalte 1864 in Jerusalem und 
N�bulus erwarb und anschließend der (heute) Russischen Nationalbibliothek ver-
kaufte, künftig zum bedeutendsten Forschungsmaterial für die Samaritanistik 
werden.36 Im Vergleich dazu sind die wenigen Fragmente und Briefe von Samari-
tanern, die aus der Ben Ezra Geniza stammen, unbedeutend.37 Der samaritanische 
Teil der Firkowitsch-Sammlung umfasst heute 1350 Fragmente und stellt damit 
zumindest die zahlenmässig größte Sammlung samaritanischer Handschriften dar. 
Im Folgenden soll ein Überblick über den Bestand gegeben werden.38  

section items leaves / 
pieces form material department category / content / 

language dates 

1 28 28 scrolls  parchment ���� ���� 
������ - 
������ 

Pentateuch: 3 of 
which are almost 
complete 

12th - 
16th 

2a 207 3025 codexes, 
fragments 
or bound 
series 

folios on 
parchment

���� ���� 
������ - 
������ 

Pentateuch: 2 
very old almost 
complete; in He-
brew, Samaritan, 
Arabic 

12th -
16th 

2b 164 2180 books, seg-
ments or 
pages 

folios on 
paper 

���� ���� 
��
��� �� 

���
 

Pentateuch 14th -
19th 

                                                                                                                                                                                                                          
36  Wie Firkowitsch die Geniza auf dem Berg Garizim und die zweite Geniza aus dem samari-

tanischen Stadtviertel von N�bulus “ausplünderte”, haben Harviainen und Shehadeh an-
hand der Briefe von Firkowitsch dargestellt. (“How did Abraham Firkovich acquire the 
great collection of Samaritan Manuscripts in Nablus in 1864?”). 

37  Zu den samaritanischen Hss. in der Kairo Geniza vgl. Crown “Cairo Geniza”, in Compani-
on, S. 46 und Friedrich Niessen, “A Judeo-Arabic Fragment of a Samaritan Chronicle from 
the Cairo Geniza”, Journal of Semitic Studies 47 (2002), S. 233 Anm. 83. 

38  Dieser Überblick beruht auf der bisher umfassendsten Dokumentation des Bestandes von 
Haseeb Shehadeh (“Erster Rechenschaftsbericht über die Handschriften der Samaritaner in 
Sankt Petersburg”, [Hebräisch] A.B. - The Samaritan News No. 549, Holon, Israel 20.8.1993, 
S. 19-31), ergänzt um Angaben bei Jean-Pierre Rothschild (“Samaritan Manuscripts“, 1989) 
und Benyamim Tsedaka (“The Implication of the Phirkovitz Collection – The Ancient 
Samaritan Manuscripts in Saint Petersburg Public Library on the Samaritan Rituals & Li-
turgy”, AB – The Samaritan News, Nr. 574, 1.12.1992, Holon, Israel, S. 38-41, Nr. 575, 
15.12.1992, S. 43-7). - Shehadeh’s Angaben insbesondere zu den Datierungen und dem 
Inhalt der einzelnen Abteilungen weichen von denen bei Rothschild  und Tsedaka ab. Die 
Rubrik “category / content / language” wurde aus den Angaben Shehadeh’s, Rothschild’s 
und Tsedaka’s kombiniert. – Der Katalog samaritanischer Hss. von Vilsker / (Samaritan Do-
cuments in the State Public Library M.J. Saltykov-Shchedrin. A Catalogue [Russisch], St. Peters-
burg 1992) ist nicht sehr hilfreich, da dort die Handschriften nicht systematisch nach den 
14 Abteilungen beschrieben werden. Beschrieben werden nur 98 Fragmente. Meine Über-
prüfung ergab, dass im Index Abu l-	asan a�-��r� und sein Kit�b a
-�abb�� nicht erwähnt 
werden, obwohl bekannt ist, dass ein fast vollständiger Text und weitere Fragmente vor-
handen sind.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GERHARD WEDEL 358 

section items leaves / 
pieces form material department category / content / 

language dates 

3 52 2426 files folios on 
paper 

��
��� 
�����

commentary, 
translations and 
interpretations of 
the Torah in He-
brew and Arabic 

14th -
15th 

4 61 1593 books  folios on 
paper 

�� ����� “Halacha”, dog-
matics, law, 
prayers, in Arabic 
(only) 

16th -
18th 

5 10 237 books folios on 
paper 

������ 
��
�����

grammar and 
dictionaries in 
Arabic 

14th -
18th 

6 48 848 books folios on 
paper 

���
��� 
�������

chronicles: his-
tory and 
“Midrash” in 
Samaritan and 
Arabic 

15th -
19th 

7 70 715 books folios on 
paper and 
parchment 

	�
�� ���� 
����
������

calculation of the 
calendar, astrol-
ogy, astronomy 
in Samaritan and 
Arabic 

14th- 
17th 

8 106 1024 books folios on 
paper 
Arabic 

�����, ���
������ ���

medicine, exact 
science (physics) 
and belles-lettres 

13th -
19th 

9 375 5946 books folios on 
paper and 
parchment

���� ����� books of prayer; 
liturgical poetry 

13th -
19th 

10 94 94 manuscripts folios on 
paper and 
parchment

���$��,
������ 
	�������

88 deeds of mar-
riage, 1 deed of 
divorce, 3 letters 
to 
Europe and a let-
ter of Jaacov B. 
Aharon, the high 
Priest to Firk-
ovitch and one 
personal testi-
mony 

(16th - 
18th) 

11 10 12 amulets folios ����� amulets 16th -
19th 

12 12 24 inscriptions; 
printed 

volumes ���
�� 
��������

inscriptions (incl. 
of the Ten 

4th -
19th 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MU�TAZILITISCHE TENDENZEN IM KIT�B A�-�ABB��  359 

section items leaves / 
pieces form material department category / content / 

language dates 

books Commandments 
from the 4th 
century) and two 
Holy Arks 

13 66 118 segments 
and pages 
from the 
books 

folios 
Arabic 

���� 
��
��
 

Arabo-Samaritan 
poetry; festival 
ceremonies  

15th -
19th 

14 45 116 documents 
and con-
tracts 

folios 
Arabic 

������ 
��
�� ����� 
����
 

various docu-
ments and con-
tracts of property 

1559 - 
1858 

Das Erscheinungsbild samaritanisch-arabischer Handschriften  

Samaritanische Autoren und Kopisten verwenden in ihren arabischen Handschrif-
ten formale Elemente, wie auch Muslime sie verwenden: Basmala, Muqaddima 
(Vorwort mit 
amdala in Reimprosa, Betreff mit amm� ba�du), Eulogien (nach der 
Erwähnung Gottes: All�h ta��l� oder �azza wa-�alla, einleitend vor Pentateuchzita-
ten: qauluhu ta��l�, nach der Erwähnung des Propheten Moses: M�s� ibn �Imr�n  
ar-ras�l �alaihi as-sal�m und ähnlich), Kolophone am Ende der Handschrift mit 
Angabe des Buchtitels und Namen der Kopisten. Die Datierungen werden zu-
meist in mehreren Ären angegeben.39 Einige der Handschriften enthalten ein In-
haltsverzeichnis, fihrist, in Form eines gitterförmigen Rasters, in das der Kopist 
Kapitelüberschriften und Seitenzahlen einträgt. Weiterhin gibt es Marginalien wie 
Ergänzungen, Korrekturen, Paginierungen, und Kustoden. Ebenso ist es üblich, 
Überschriften und Pentateuchzitate mit roter Tinte von der schwarzen Tinte des 
Textkörpers abzusetzen. Das augenfälligste Unterscheidungsmerkmal samaritani-
scher Texte gegenüber muslimischen Texten sind die in die arabischen Texte einge-
fügten Pentateuchzitate in samaritanischer Schrift. Durch diesen Schrifttyp unter-
scheiden sich samaritanische Texte auch von arabischen Texten der Juden, die ihre 
hebräischen Zitate in hebräischer Quadratschrift schreiben.  

                                                                                                                                                                                                                          
39  Die wichtigsten, von den Samaritanern verwendeten Ären sind: die “islamische Ära”, 

�arabiyya oder sana išm���liyya genannt, die "Ära nach Erschaffung der Welt", die “Ära nach 
dem Auszug aus Ägypten” oder die “Ära nach dem Eintritt ins Land Kanaan”. Vgl. Crown, 
Samaritan Scribes and Manuscripts, S. 52-54. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GERHARD WEDEL 360 

Die theologische und halachische Terminologie  
am Beispiel des Kit�b a
-�abb�� 

Als die Samaritaner das Arabische als Umgangs- und Schriftsprache übernahmen, 
durchliefen sie zum wiederholten Mal einen Prozess der Anpassung und Identi-
tätsfindung in einer multikulturell, multireligiös und multilingual geprägten 
Umgebung. Arabisch ist nach Hebräisch, Griechisch40 und Aramäisch die vierte 
Schriftsprache der Samaritaner. Im Kit�b a
-�abb�� spiegelt sich ein Übergangs-
prozess der Adaption arabischer Terminologie im 11. Jahrhunderts wieder, der 
sich in vier Kategorien unterteilen lässt.41 

1. Bestimmte hebräische Wörter bleiben unübersetzt im arabischen Text ste-
hen.42 Beispiel: 
eba� “Schlachtung” (Gen 43, 16) entspricht arab. �ab�. Aus der 
hebräischen Form 
eba� ist eventuell der arabisierte Titel des Buches Kit�b a
-
�abb�� entstanden, da am Anfang des Buches die Schlachtungsregeln behandelt 
werden. Die wörtliche Bedeutung im Arabischen “Buch des Kochs” ist eher un-
wahrscheinlich.  

2. Die arabischen Wörter im Text werden in der Bedeutung entsprechend dem
muslimischen Gebrauch verwendet. Beispiele: kal�m All�h “Wort Gottes”; šar� 
und šar��a “Offenbarungstext”; sam� “mündliche Überlieferung”; tau��d “Einheit 
Gottes”; �aql “Vernunft”; na�ar “theologische Spekulation”; �auhar “Substanz”; 
�ara�, Pl. a�r�� “Akzidenz”; �ifa, Pl. �if�t “Attribut”; ta�s�m “Anthropomorphis-
mus”; ta	w�l “allegorische Interpretation” anthropomorpher Darstellungen Gottes 
im Pentateuch; šar� “Kommentar”; nas� “Abrogation”; naql “Überlieferung”; takl�f 
“Verpflichtung zum Gehorsam”; mukallaf “der zum Gehorsam Verpflichtete, der 
Mensch”; mukallif “der zum Gehorsam Verpflichtende, Gott”. 

3. Bestimmte arabische Wörter erhalten eine neue Bedeutung, die den beson-
deren samaritanischen kulturellen Verhältnissen angepasst ist. Beispiele: šar��a 
“göttliches Gesetz” steht für die Torah, d.i. der Pentateuch; im�m “Vorbeter” steht 
für kohen “Priester”; mi�r�b “Gebetsnische” steht für mizbe	a� “Altar”; al-f�ti�a 
“die Eröffnende Sure des Korans” steht für šema� yisra	el, das samaritanische und 
jüdische Gebet (Dt 6,4-9); �al�t “Gebet” steht für tefillah “Gebet”.  

40  Samareitikon nannte Origenes (lebte etwa 185-254) seine Quelle für samaritanische Lesun-
gen, die er in der Hexapla (einer Edition des AT in sechs Kolumnen) verwendete. Origenes 
unterschied einen dreifachen Schriftsinn: buchstäblich, moralisch und allegorisch-mystisch. 
Besonders die Anwendung des allegorischen Schriftsinnes wurde für die späteren Theolo-
gien wie die der Samaritaner und der Mu�tazila von entscheidender Bedeutung. Zum Sa-
mareitikon vgl. Wassermann, “Samareitikon”, in Companion, S. 209f. und Noja, “The Sa-
mareitikon”, in Samaritans, S. 408-12. 

41  Im folgenden wird die jüdisch-masoretische und nicht die samaritanische Aussprache he-
bräischer Wörter verwendet. Beispiele in Nr. 3 stammen aus: Macuch, Rez. Noja: Il Kit�b 
al-K�f� dei Samaritani, Orientalistische Literaturzeitung 69 (1974), Sp. 162. Alle weiteren Bei-
spiele sind meiner Edition des Kit�b a
-�abb�� entnommen. Vgl. auch mein “Aspekte der 
Etablierung des Arabischen als Literatursprache bei den Samaritanern”, S. 397-407. 

42  Das trifft auf Zitate aus dem hebräischen Pentateuch der Samaritaner fast ausschließlich zu. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MU�TAZILITISCHE TENDENZEN IM KIT�B A�-�ABB��  361 

4. Hebräische Wörter aus dem Pentateuch werden ins Arabische übersetzt, ent-
weder unter Beibehaltung der Wortwurzel oder unter Verwendung einer abwei-
chenden Wortwurzel im Arabischen. Beispiele: arab. ��r “Nachbar” wird verwen-
det für hebr. ger “Fremder, Schutzbefohlener, Proselyt”; arab. �a�� “Wallfahrt” 
wird verwendet für hebr. �ag “Fest” (Ex 12, 14); diese erweiterte Bedeutung ent-
stand wohl, weil die Samaritaner an den mit �a�� bezeichneten Festtagen auf den 
Berg Garizim wallfahren. Arab. �abal al-baraka steht für aram. 
�r ber�k, “der geseg-
nete Berg, der Garizim”.43 

Der samaritanische Gelehrte Abu l-
asan a�-��r� 

Abu l-	asan a�-��r� gilt als der wichtigste samaritanische Gelehrte seiner Zeit.44 
Ihm wird die erste arabische Übersetzung des samaritanischen Pentateuchs zuge-
schrieben, und sein Hauptwerk Kit�b a
-�abb�� ist das erste theologische und ha-
lachische Handbuch der Samaritaner in arabischer Sprache, dessen Lehren über 
Jahrhunderte hinweg bis heute Gültigkeit behielten.  

Abu l-	asan wird häufig als Priester bezeichnet, weil er neben theologischen 
Werken in arabischer Sprache auch liturgische Hymnen in aramäischer Sprache 
verfasste.45 Da er aber in den einschlägigen Listen der samaritanischen Hohen 

                                                                                                                                                                                                                          
43  Im Kit�b a
-�abb�� finden sich Reste des Tabus, dass Nichtmuslime den Qur��n weder be-

nutzen noch zitieren dürfen. In beiden Handschriften (Manchester JRL codex 9A, kopiert 
1692-1711, und BL London Or 12257, kopiert 1840-72) wird das Wort Qur��n im Kapitel 
über die Anthropomorphismen in Torah und Qur��n nicht in arabischen Buchstaben, 
sondern in samaritanischer Schrift widergegeben: � 	����� . (JRL ms. 9: f. 93b; BL Or 
12257: f. 49); das Koranzitat  !� x� %���g# ... ����" G. 7�!� �����D
#  (Qur��n 5:64) geben beide Hss. in 
arabischer Schrift wieder. Im Kapitel über die Wahrheit der Offenbarung (�aq�qat at-tanz�l) 
schreibt der Autor Abu l-	asan a�-��r�, dass einige Samaritaner der irrigen Lehre der Sun-
niten anhängen, dass der Koran erschaffen sei. Der Kopist von Hs. JRL codex 9 f. 167b 
schreibt: £� �# c
Cj /	�� %?��� �
��� ��. 	����� ���� ��
� ��� ����   (In der samaritanischen 
Schrift sind die arabischen Laute � und � durch diakritische Punkte über dem jeweiligen 
Zeichen  markiert.) Der Kopist der Hs. Or 12257 p. 145 dagegen schreibt die Stelle auf 
Arabisch inklusive einiger Varianten: ��
Ck £� �# /�
Cj /	�� GC� /@D�� ��. ���(�� �L� �K@# ed )�Q . Als Antwort 
auf diese Lehre erwidert Abu l-	asan: �aq�qat at-tanz�l … kaunuhu ma�l�qan (f. 168a) “Die 
Wahrheit der Offenbarung ist … dass sie geschaffen ist”. Zum Thema Koranzitate als Tabu 
vgl. Sklare: “Responses to Islamic Polemics by Jewish Mutakallim�n in the Tenth Cen-
tury”, in The Majlis. Interreligious Encounters in Medieval Islam, ed. Hava Lazarus-Yafeh [et 
al.], Wiesbaden 1999, S.139; Lazarus-Yafeh, Intertwined Worlds, S.7. 

44  Vgl. Jean-Francois Faü et Alan D. Crown, Les Samaritains, rescapés de 2700 ans d’Histoire, Pa-
ris 2001, S. 87f; Macuch, “On the Problems of the Arabic Translation of the Samaritan 
Pentateuch”, S. 149; Halkin, “Samaritan Polemics against the Jews”, Proceedings of the Ameri-
can Academy for Jewish Research 7 (1935-36), S. 17, und ders. “The Relation of the Samaritans 
to Saadia Gaon”, in Saadya Anniversary Volume. Texts and Studies, vol. 2, New York 1943, 
passim. – Sein Zeitgenosse al-Mu�allim al-Barak�t nennt ihn aš-Šai� al-F��il (Macuch, “On 
the Problems”, S. 151). 

45  Der Hohe Priester Jacob ben Aaron (lebte 1840-1916 und war Hoher Priester ab 1857) 
nennt Abu l-	asan sogar “our most learned high priest” (engl. Übersetzung: Jacob ben 
Aaron: “The Book of Enlightenment by Jacob, the Son of Aaron, Samaritan High Priest, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GERHARD WEDEL 362 

Priester nicht erwähnt wird, ist eher anzunehmen, dass er ein Laiengelehrter war. 
Auch in anderen Texten finden sich keine biographischen Angaben über ihn. 
Übereinstimmend nehmen Samaritaner und Samaritanisten an, dass Abu l-
	asan a�-��r� im 11. Jahrhundert in Damaskus lebte.46 Nach der traditionellen 
Meinung der Samaritaner schrieb er dort sein Kit�b a
-�abb�� zwischen 1030 und 
1040.47 Über die Deutung seiner kunya und nisba besteht kein Konsens. Die kun- 
ya Abu l-	asan kann ein nachträglich verliehener Ehrenname sein, und eine 
Herkunft aus Tyros, wie es seine nisba a�-��r� erwarten lässt, gilt als unwahr-
scheinlich.48  

Nablus, Palestine”, (ed. William E. Barton, übers. Abdullah ben Kori), Bibliotheca Sacra. A 
Religious and Sociological Quarterly 70 (1913), S. 470) und “the relative of ours” (S. 478). Be-
lege zur “Aktualität” Abu l-	asans finden sich ebenfalls bei Jacob ben Aaron, der Abu l-
	asans Lehren zu Pesa
 (S. 346), zur Offenbarung der Torah (S. 470), zur Rolle von Moses 
als Prophet (S. 478) und zur absoluten Entscheidungsmacht der Priester (S. 585) wieder-
gibt.  

46  Raphael Weiss veröffentlichte 1950-51 seinen Versuch, die Lebenszeit Abu l-	asans mit 
Hilfe von astronomischen Daten zu bestimmen, die er in Abu l-	asans Kit�b a
-�abb�� 
fand. Insbesondere verwendete er die Daten, die Abu l-	asan in seiner Abhandlung zum 
Kalender gab, mit denen der Frühlingspunkt und damit das exakte Datum von Pe�a
 zu 
bestimmen ist. (“Ab� ’l-Hasan Al-S�r�'s Discourse on the Calendar in the Kitab Al-
Tabb�kh. Rylands Samaritan Codex IX”, Bulletin of the John Rylands Library Manchester 30 
(1946-47), S. 144-56). Dabei grenzte er Abu l-	asans Lebenszeit auf die Jahre zwischen 995 
und 1130 ein. Zur genaueren Datierung untersucht er die Lebensdaten des Karäers Ab� 
Ya�q�b Y�suf al-Ba��r, den Abu l-	asan namentlich erwähnt, und der in der 1. Hälfte des 
11. Jh.s gelebt haben muss. Weiss kann damit die traditionelle Datierung des Kit�b a
-
�abb�� zwischen 1030 und 1040 bestätigen. Vgl. G. Wedel, Kit�b a
-�abb�� des Samaritaners 
Ab� l-
asan a�-��r�. Kritische Edition und kommentierte Übersetzung des ersten Teils, Ber-
lin 1987, S. 11; Shehadeh, “The Arabic Translation of the Samaritan Pentateuch”, in Sama-
ritans, S. 488, und Shehadeh, ”Ab 	isda”, in Companion, S. 3.  

47  “Nach den übereinstimmenden Angaben der Samaritaner soll er sein großes Werk al-
�abb�kh zwischen 1030 und 1040 n. Chr. geschrieben haben, und das scheint richtig zu 
sein.” So Moses Gaster ohne Belege in “Die samaritanische Litteratur”. (Anhang des Verfas-
sers zum Artikel “Samaritaner” in der Enzyklopaedie des Isl�m, Bd. 1 (1934), Sp. 4a). Robert-
son katalogisierte eine Handschrift, die eine Liste von Handschriften im Besitz von Ab 
	asda enthält (MS 326 Sp. 247f.). Diese Liste, die die Datierung des Kit�b a
-�abb�� auf 
das Jahr 1039 enthält, ist im Addendum C (Sp. 283-290) abgedruckt. Die Listennr. 5 ent-
hält folgende Angaben: “ ��� ����� ���� ���� ��
� , by Ab� 'l-	asan al-��r�, 431 H [1039 
D].” (Robertson, Catalogue of the Samaritan Manuscripts in the John Rylands Library Manche-
ster. Manchester 1962, Bd. 2, Sp. 283). Übersetzt heisst der Titel: “Buch der abgekürzten 
Lehre, dessen Name �B�
 ist”. 

48  “His original name was Is
�q b. Fara� (Hebr.: Mar
ib) b. M�r��. His kunya Ab� l-	asan 
(Aram. Ab 	isda) was probably given to him as an honorific name.” (Macuch, “On the 
Problems of the Arabic Translation of the Samaritan Pentateuch”, S. 149) “... it is extremely 
difficult to start something positive with his nisba: al-��r�.” (ders., S. 150); vgl. H. She-
hadeh: “Ab 	isda”, in Companion, S. 3. Eine weitere Variante seines Namens notiert 
Crown: “Ab 	asda (Isda) b. Ab Nefusha b. Ne�ana, c. mid-11th century” (Samaritan 
Scribes, S. 24 Anm. 103). In seinem “Index of Samaritan Scribes” findet sich ausserdem fol-
gende Namensform: “Ab 	asda b. Ab Nefusha b. Ab Ne�ana b. Ab[i] Rashid, 1189. Scri-
be, Bodley Or. 699 (= BZ 4).” (S. 392 Nr. 12). Die hier zitierte Jahreszahl 1189 wieder-
spricht der sonstigen Datierung auf die Mitte des 11. Jahrhunderts. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MU�TAZILITISCHE TENDENZEN IM KIT�B A�-�ABB��  363 

Abu l-	asan a�-��r� gilt als der Verfasser der folgenden Werke: 

1.  Arabische Übersetzung des samaritanischen Pentateuch. (Companion, S. 22) Es 
ist allerdings umstritten, ob Abu l-	asan diese Übersetzung anfertigte.49  

2.  Kit�b a
-�abb�� (Companion, S. 145), ein theologisches und halachisches 
Sammelwerk. Kritische Edition des ersten Teils mit Übersetzung und Kom-
mentar von Gerhard Wedel (1987). Die wichtigsten Hss. sind JRL Manchester 
9a; N�bulus N 123; Oxford Bodl. Hunt. 24; Paris BN arabe 4521; London 
BM Or 12257.50 

3.  Kit�b al-Ma��d = “Buch der Wiederkehr”, ein kurzes eschatologisches Werk 
mit Zitaten aus der arabischen Version des samaritanischen Pentateuch (Com-
panion, S. 43). Die wichtigsten Hss. sind Oxford Bodl. Hunt. 350; N�blus N 
148; JRL Manchester 238. 

4.  Kit�b f� šur�� al-�ašr kalim�t = Šar� �ašeret ha-dibberot = “Kommentar zum De-
kalog” (Companion, S. 144). Als Anhang zum Kit�b a
-�abb�� erhalten in den 
folgenden (wichtigsten) Hss.: London BM Or 12257; N�bulus N 123. 

5.  �u
ba al-��mi�a = Šar� be-ha-az�n� (Dt 32) = “Kommentar zur Versammlungs-
rede”. Edition des samaritanisch-arabischen Textes in hebräischen Buchstaben 
von Abraham Halkin, in: Lešonenu 32 (1967/68), S. 208-46, (Edition: S. 210-
26). (Handschriftlich überliefert zumeist als Anhang zum Kit�b a
-�abb��; ei-
genständige Hss. oder kombiniert mit Texten anderer Autoren: N�blus N 125 
und 127; Berlin StaBi Or 4$ arab 1083; JRL Manchester 175, 215). 

6.  Hebräische und aramäische Gedichte, piyyu
�m. (Companion, S. 3) Einige Bei-
spiele haben Cowley und Tal abgedruckt.51 

                                                                                                                                                                                                                          
49  Abraham S. Halkin, “The Scholia to Numbers and Deuteronomy in the Samaritan-Arabic 

Pentateuch”, The Jewish Quarterly Review NS 34 i (1943-44), S. 42. Haseeb Shehadeh edierte 
den samaritanischen Pentateuch in arabischer Übersetzung basierend auf zwei Versionen 
(1989-2002). Im Kit�b a
-�abb�� finden sich arabische Pentateuchzitate, die von den Text-
varianten der Edition von Shehadeh abweichen. Vgl. Haseeb Shehadeh, The Arabic Transla-
tion of the Samaritan Pentateuch, edited from the manuscript with an Introductory Volume, 
Bd. 1, S. iii-iv (foreword).  

50  Wichtig für die Kollationierung des Kit�b a
-�abb�� in einer künftigen Gesamtedition ist 
die Liste, die ein Brief von Firkowitsch enthält. In einer Aufzählung von 30 samaritani-
schen Texten findet sich als Eintrag: Nr. 2 “Precepts by Yefet Ab� al-	asan S�r� ���� ���� 

�
� 	���� ���� , 3 parts.” (Harviainen und Shehadeh, “How did Abraham Firkovitch ac-
quire the great collection of Samaritan Manuscripts in Nablus in 1864?”, S. 179). Es han-
delt sich eventuell um eine vollständige Handschrift des Kit�b a
-�abb��. Diese Annahme 
wird durch eine Mitteilung Benjamim Tsedakas bestätigt, dass es in der Firkowitsch-
Sammlung (“Sektion IV. Halacha”) ausser dem kompletten Manuskript noch 13 Fragmente 
des Kit�b a
-�abb�� gibt.  

51  Arthur Ernest Cowley, The Samaritan Liturgy 1-2, Oxford 1909. Zwei aramäische Texte: S. 
70-73, ein hebräischer Text: 79f., Ergänzungen: S. 869f., 875-77. Abraham Tal hat ein Bei-
spiel in seine “Samaritan Literature” aufgenommen. (in Samaritans, S. 456f.). In Robert-
sons Catalogue of the Samaritan Manuscripts in the JR Library Manchester finden sich 9 Hin-
weise auf Liturgien von Ab� l-	asan, in Bd. 1 (1938): No. 11, 13, 14, 18, 20 und inBd. 2 
(1962): No. 103, 108, 112, 113.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GERHARD WEDEL 364 

Mu�tazilitische Tendenzen im Kit�b a
-�abb�� 

Das Kit�b a
-�abb�� ist das erste samaritanische Werk in arabischer Sprache, in 
dem neben Themen aus den Bereichen Exegese und Halacha auch die Theologie 
in der Art des kal�m behandelt wird. Diesem Werk liegt die gemeinsame Tendenz 
zugrunde, dass der Autor apologetische und polemische Absichten verfolgt, um 
die Sache seiner samaritanischen Gemeinschaft zu verfechten. In erster Linie 
wendet er sich gegen jüdische Lehren der rabbanitischen Exegese und Halacha. 
Ein beträchtlicher Teil der Einzeltraktate setzt sich mit den Lehren muslimischer 
Theologen auseinander. Dabei macht sich der Autor mu�tazilitische Standpunkte 
zueigen und verurteilt solche muslimischen Positionen, die von den Lehren der 
Mu�tazila abweichen. In einem Kapitel verurteilt er die christliche Trinitätslehre. 

Das Kit�b a
-�abb�� ist kein systematisch aufgebautes Werk. Es besteht aus 
ehemals möglicherweise selbständigen Traktaten bzw. Responsen, die hier zu-
sammengestellt werden. Bereits die Überschriften einiger Kapitel verweisen auf 
die Textsorten: “Abhandlung” (kal�m), Textabschnitte, in denen Abu l-	asan in 
seiner “Antwort” (�aw�b) die These eines Opponenten widerlegt; Responsen er-
kennt man am Frage-Antwort- Schema. Von den 70 Kapiteln des Kit�b a
-�abb�� 
sind 18 Kapitel theologischen Themen gewidmet. Acht Kapitel werden im Fol-
genden ausgewertet, um an ausgewählten Beispielen die mu�tazilitischen Ten-
denzen des Autors aufzuzeigen. In den theologischen Kapiteln argumentiert Abu 
l-	asan zumeist “rational”, d.h. ohne Schriftbeweise aus dem Pentateuch heran-
zuziehen. Das trifft auf sieben der acht im folgenden untersuchten Kapitel zu. 
Die Kapitel, in denen theologische Themen behandelt werden, haben teils ein-
schlägige Überschriften (z.B. fa�l f� t-tau��d), manchmal sind sie aber nur als “Ab-
schnitt” fa�l betitelt, und der Inhalt wird erst aus der Lektüre klar. Einleitende 
Abschnitte zu verschiedenen Themen, wie etwa die Regelungen zum Erlass- und 
Jubeljahr, nimmt der Autor zum Anlass, sein theologisches Bekenntnis zu formu-
lieren. 

Abu l-	asan behandelt die folgenden theologischen Themen: das Verhältnis 
von Offenbarung (šar�) und Vernunft (�aql), das Verhältnis von freiem Willen des 
Menschen und der Verpflichtung zum Gehorsam gegenüber Gott (takl�f), das 
Problem der Anthropomorphismen (ta�s�m) in Offenbarungsschriften, die Ein-
heit Gottes (tau��d) und seine Wesensattribute (�if�t ��tiyya), sowie das “Reden 
Gottes” (kal�m). Weitere Themen, die im Folgenden nicht im Einzelnen behan-
delt, sondern nur aufgezählt werden sollen, sind: Echtheit von Propheten und 
mündlicher Tradition, Abrogation, Kategorien von Menschen und Taten, Verbo-
te und Wissen, die Frage der Erschaffenheit oder Unerschaffenheit des Korans. 
Ganz im Sinne der Mu�tazila kritisiert er die Lehren der islamischen Philosophen 
(fal�sifa) und verschiedener nicht-mu�tazilitischer Richtungen, die die Vorherbe-
stimmung (qa��	 wa-�abr) lehren. Zwar benennt er einige muslimische theologi-
sche Richtungen wie Aš�ariyya, 	ašwiyya, Mu�bira und Qadariyya (damit meint 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MU�TAZILITISCHE TENDENZEN IM KIT�B A�-�ABB��  365 

er in der Regel die Mu�tazila), Namen einzelner Vertreter der verschiedenen mus-
limischen Denkrichtungen kommen allerdings nicht vor. 

Das Verhältnis von Offenbarung und Vernunft und die Rolle des Menschen 

Die mu�tazilitischen Tendenzen bei Abu l-	asan treten dem Leser bereits im 
Vorwort zum Kit�b a
-�abb�� entgegen (ff. 1b-3a).52 In Reimprosa beschreibt der 
Autor, wie Gott dem Urmenschen Adam gegenüber den Tieren einen Vorrang 
verschaffte, indem er ihn mit Vernunft und Sprache ausstattete, damit er eine 
šah�da zum Monotheismus ablegen kann (f. 2a): 

(Gott) erschuf den Menschen zusammen mit den Tieren (Lebewesen), er machte alles 
vollkommen, was er hervorbrachte; und nach diesen erschuf er Adam: es formte ihn der 
Mächtige mit einer Zunge (Sprache), (damit) er sagen kann: 'Es gibt keinen Gott ausser 
dir, der (du) groß an Macht (bist)!', er erschuf ihn im Alter von zwanzig Jahren und ließ 
ihn im Paradiesgarten wohnen, er schuf ihn mit vollkommener Vernunft und Empfin-
dung und es gibt auf der Erde nicht seinesgleichen.  

�alaqa l-ins�n ma�a l-�ayaw�n – wa-kammala kull m� abda�a – wa-ba�dahum adam �ana�a – 
wa-�awwarahu l-�a��m bi-l-lis�n – q�la l� il�h ill� anta y� �a��m aš-š�n – wa-�alaqahu qadr ibn 
�išr�n sana – wa-f� �an�n askanahu – wa-�alaqahu t�mma l-�aql wa-l-i�s�s – wa-l� lahu f� l-ar� 
min a�n�s. 

Da für Abu l-	asan “die Vernunft der Beweis Gottes ist” (al-�aql �u��at all�h, f. 
31b), wird die Vernunft wie bei der Mu�tazila zur Grundlage seiner Theologie. 
Im Kapitel über die Vorschriften zum Pesa
 (al-kal�m f� far��a al-fasa�, ff. 58a-87a) 
verwendet Abu l-	asan zudem die Formulierung ahl al-�adl wa-t-tau��d für seine 
eigene Gemeinschaft. In welchem Sinne er diese Formulierung verwendet, bleibt 
allerdings unklar. Entweder übernimmt Abu l-	asan diese Formulierung, um 
sich mit der Mu�tazila zu identifizieren, oder er will nur im Kontext dieses Kapi-
tels seine Gemeinschaft von den Ägyptern der Pharaonenzeit abgrenzen, die er 
kontrastierend ahl a�-�ulm wa-l-kufr “Anhänger der Unterdrückung und des Un-
glaubens” bezeichnet.53 

                                                                                                                                                                                                                          
52  Die Blattzählung folgt der Hs. Manchester John Rylands Library Codex 9. Zum Vergleich 

defekter Stellen wurde die Hs. London BL Or 12257 herangezogen. Zitate aus dem Kit�b 
a
-�abb�� werden teilweise in der mittelarabischen Schreibweise der Handschriften zitiert, 
d.h. ohne Hamza und diakritische Punkte bei Interdentallauten etc.  

53  Abu l-	asan verwendet diese Formulierung im Zusammenhang mit dem Gebot, dass zum 
Pesa
 die Bewohner eines Hauses, deren Zahl zu gering ist, um ein ganzes Lamm zu ver-
zehren, sich das Pesa
-Lamm mit den Nachbarn teilen sollen. Dieses Gebot wurde im Pen-
tateuch verordnet, wie Abu l-	asan in seinem Kommentar zu Ex 12, 4 ausführt, damit die 
Gemeinde sich an die Situation in Ägypten erinnert, als das Volk Israel von ihren ägypti-
schen Nachbarn unterdrückt wurde. “Gott befahl den Israeliten, dass ein jeder von ihnen 
mit seinem Nachbarn gleichgestellt ist, um damit das Tun der Gerechten und Bekenner der 
Einheit Gottes von dem Tun der Ungerechten und Ungläubigen zu unterscheiden.” (fa-
amara ll�h ta��l� Isr�	�l an ya��ala kull minhum ��rahu mus�wiy lahu li-yubaiyin bi-d�lika fi�l ahl 
al-�adl wa-t-tau��d min fi�l ahl a�-�ulm wa-l-kufr, f. 59b). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GERHARD WEDEL 366 

Auch das Kapitel über die Einheit Gottes (ff. 140b-143b) beginnt mit der Rolle 
der Vernunft (f. 140b):  

Der Vernünftige (Mensch) wurde (von Gott) vernünftig geschaffen, damit er dem ent-
sprechend seine Vernunft benutzt und durch Erleuchtung zur Einsicht geleitet wird. 

Innam� �u�ila l-��qil ��qilan li-ya�mala bi-m��ib �aqlihi wa-yuhtad� bi-n�r ba��ratihi. 

Im Kapitel über die Mu�bira und die Qadariyya (ff. 164a-167a), in dem es um 
den freien Willen des Menschen geht, lässt sich aus der Reihenfolge, in der der 
Autor Vernunft, Propheten und offenbartes Gesetz (šar�) aufzählt, auf seine Präfe-
renz der Vernunft schließen (f. 164a):  

Er setzte die Vernunft als Beweismittel für seine Welt, die Propheten und Gesandten als 
Rechtleitung für seine Gemeinschaft und das Gesetz als Licht und Glanz für sein Volk. 

Aq�ma al-�aql �u��atan f� ��lamihi wa-l-anbiy� wa-r-rusul hud� f� ummatihi wa-š-šar� n�r wa-
�iy� f� qaumihi,.  

Theologisches Bekenntnis Abu l-
asans 

Einem Bekenntnis zur Mu�tazila gleich legt der Autor in der Einleitung zum Ka-
pitel über die Regelung zum “Erlassjahr und Jubeljahr” (ff. 37a-41a) seine Hal-
tung zu den Themen Einheit Gottes, Anthropomorphismen, Attribute und 
Schöpfung dar. Da das Kapitel von Kalenderregelungen handelt, leitet dieses 
“theologische Bekenntnis” zum eigentlichen Thema über, in dem Gott nicht als 
Schöpfer von Lebewesen erscheint, sondern als Schöpfer von Körpern, Elemen-
ten, Formen und insbesondere der Gestirne, deren Beobachtung die Grundlage 
aller Kalenderberechnungen darstellt. In Parallelismen stellt der Autor die Satz-
glieder gegenüber: Am Anfang des Abschnitts bilden positive Aussagen wie 
“Ewigkeit durch Existenz” einen Kontrast zu negativen Aussagen wie “unmöglich 
ist die Verkörperlichung”. Danach ergänzen sich die Aussagen der Satzglieder wie 
“der erste ohne Anfang und der letzte ohne Ende”. Das Kapitel beginnt mit einer 
Lobpreisung (f. 37a-b):  

Gesegnet sei der, der gütig ist in Ewigkeit (seiner) Existenz und dem die Verkörperli-
chung (Anthropomorphismus) unmöglich ist, denn er ist der Eine in (der) Wirklichkeit 
nicht wie die eins der Zahlen, sondern indem er gekennzeichnet ist mit den (vielen) we-
sentlichen Attributen, und er (bleibt) dabei der eine; er ist der erste ohne Anfang und 
der letzte ohne Ende, der Anfang der geschaffenen Dinge und der Schöpfer der Körper 
und der Ordner der Elemente und der Schaffer der Formen, der Schöpfer der Gestirne 
und der Entfalter der Lichter (Sonne und Mond). 

Tab�raka man tafa��ala f� l-azal bi-l-wu��d wa-ista��la �alaihi t-ta�s�m wa-huwa l-w��id bi-l-
�aq�qa laisa ka-w��id al-�addad bal i�ti���uhu bi-�-�if�t ad-��tiyya wa-bih� k�na w��idan wa-
huwa l-auwal bi-l� bid�ya wa-l-��ir il� �air nih�ya mabd� al-�aw�di� wa-��liq al-a�s�m wa-
murattib al-�an��ir wa-mukawwin al-ašk�l ��ni� al-kaw�kib wa-munaššir al-anw�r.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MU�TAZILITISCHE TENDENZEN IM KIT�B A�-�ABB��  367 

Das Verhältnis von Mensch und Gott: Ablehnung der Prädestination  

Im Kapitel über die Mu�bira und die Qadariyya nennt Abu l-	asan den freien 
Willen als Voraussetzung für eine gerechte Beurteilung von Taten (f. 164b):  

Nachdem (Gott) den Menschen als jemand erschaffen hatte, der etwas verursachen und 
etwas abwenden kann, gab er (dem Menschen) die Möglichkeit zu tun, was er vorzieht. 
So versetzte (Gott) ihn in die Lage, das Gute (auch) zu meiden. (Nur) deshalb kann 
(Gott) ihn loben oder tadeln. Seine Vergeltung erlangt (der Mensch) nach dem Maß sei-
nes Verdienstes entsprechend einem gerechten und billigen Urteil. 

Wa-lamm� �alaqa l-ins�n �al� d��in wa-��rifin mumkinan min fi�l m� ya�t�ruhu wa-yaqa�u 
�alaihi i�r��ahu �asan li-a�l ��lika mada�ahu wa-�ammahu wa-�az�hu ya��ulu bi-miqd�r 
isti�q�qihi �al� qa�iyyat al-�adl wa-l-in��f. 

Somit ist jede Prädestination von Taten undenkbar (f. 165a): 

Wie könnte es dem Allweisen Erhabenen (möglich sein) durch Vorherbestimmung und 
Zwang das Gute zu verhindern und ihn davon abzuhalten? Das Erscheinen der Prophe-
ten wäre eine Dummheit und zwecklos. 

Fa-kaifa bi-l-�ak�m ta��l� wa-l-qa�� wa-l-�abr yamna��n wa-ya�ru��n �an al-�asan wa-yak�nu 
wur�d al-anbiy�	 safahan wa-�aba�an.  

Diese Aussage gibt dem Autor Anlass zur Verurteilung der Prädestinarier (f. 
165b):  

Verderblich ist die Ansicht dessen, der die Vorherbestimmung und den Zwang vertritt. 

Wa-fas�d r�y man yar� bi-l-qa�� wa-l-�abr. 

Der abstrakte Gottesbegriff: Das Problem der Anthropomorphismen in den 
Offenbarungsschriften 

Insbesondere in der Frage der Anthropomorphismen in Offenbarungsschriften 
lässt Abu l-	asans Gottesbegriff seine Nähe zu Lehren der Mu�tazila erkennen.54 
In der “Abhandlung über die Auflösung der Zweifel, die einige der Widersacher 
als Verleumdung gegen den Text der heiligen Torah vorbringen” (fa�l al-kal�m f� 
�all al-šubah allat� auradah� ba�� al-mu��lif�n ta�nan �al� nus�at al-taur�h al-
muqaddasa, ff. 92a-94b) setzt er sich mit dem Vorwurf auseinander, die Anhänger 
der Torah nähmen die anthropomorphen Attribute, mit denen Gott im Penta-
teuch beschrieben wird, wörtlich. Er leugnet nicht, dass es Anthropomorphismen 
gibt. Damit der Vernunft aber genüge getan werden kann, propagiert er die Me-
thode der allegorischen Interpretation (ta	w�l), mit deren Hilfe Gott trotzdem als 
unkörperliches Wesen verstanden werden kann. Der bereits in der Überschrift 
                                                                                                                                                                                                                          
54  Vgl. dazu auch Gerhard Wedel, “Samaritanische Uminterpretation der Anthropomorphis-

men im Pentateuch”, in Ausgewählte Vorträge. ZDMG Supplement VIII (XXIV. DOT in Köln 
26- bis 30. Sept. 1988), Stuttgart 1990, S. 46-54. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GERHARD WEDEL 368 

dieses Kapitels angesprochene Widersacher (ba�� al-mu��lif�n) wird zwar im Laufe 
des Textes nicht näher bezeichnet. Da Abu l-	asan jedoch die Formulierung “bei 
ihm im Koran” (�indahu f� l-Qur	�n) verwendet, muss es sich um einen Muslim 
handeln. So wie Abu l-	asan hier die gängige Meinung muslimischer Theologen 
wiedergibt, können die anthropomorphen Formulierungen in der Torah (etwa 
Gen 3, 8; 28, 13) nur aufgrund von willkürlichen Erweiterungen und Kürzungen, 
Veränderungen und Vertauschungen (ziy�da, naq�, ta�y�r, tabd�l) in den Text ge-
langt sein.55  

Als Erwiderung beschreibt Abu l-	asan Gott als ein Wesen, dem jegliche Attri-
bute (�if�t) fehlen, die Räumlichkeit voraussetzen. Zusätzlich führt er Schriftbe-
weise aus dem Pentateuch als Beleg für die anti-anthropomorphen Tendenzen der 
Torah an. So stützt er seine Feststellung, “dass geschaffene Dinge nicht in (Gott) 
Gestalt annehmen können (l� ta�allahu al-�aw�di�) und dass er unmöglich einen 
Raum einnehmen kann (wa-l� ya��zu �alaihi t-ta�ayyuz)” auf das Pentateuchzitat 
“dass Jahwe Gott im Himmel droben und drunten auf Erden [ist]” (Dt 4, 39). Da 
diese Aussage die Gleichzeitigkeit an mehreren Orten voraussetzt, kann Gott 
nicht lokalisiert werden. Die Feststellung, “dass es keine Ähnlichkeit (šabah) mit 
ihm gibt und er keine Gestalt (��ra) besitzt”, stützt er auf die Bibelstelle: “Jahwe 
redete mit (euch) mitten aus dem Feuer heraus; den Schall der Worte hörtet ihr, 
nur den Schall allein, eine Gestalt aber konntet ihr nicht sehen” (Dt 4, 12). Wei-
terhin stellt Abu l-	asan fest, dass “die (mündlich) offenbarten Texte (an-nu��� as-
sam�iyya) betreffs (Gottes) Attribute (�if�t)” mit “den Vernunftbeweisen überein-
stimmen” (yuw�fiqu al-�u�a� al-�aqliyya) und durch Anwendung von theologischer 
Spekulation (na�ar) und Beweisführung (istidl�l) erklärbar sind (f. 93b). 

Abu l-	asan weist die Behauptungen des Widersachers als bloße Verunglimp-
fung (tašn��) zurück, denn “den äusseren Wortsinn darf man nicht benutzen” (wa-
l� yustaf�du bi-��hir alf��ih�). In allen Fällen bestreitet Abu l-	asan, dass Gott als 
ein lokalisierbarer oder sichtbarer Körper vorstellbar ist (f. 94b):  

Die Texte bestätigen, dass, wenn man etwa derartiges findet, was die allegorische Inter-
pretation zulässt, man verpflichtet ist, diese anzuwenden. Das stellt keinen Verstoß ge-
gen die Texte dar, weil der Erhabene die Geschöpfe so anredet, dass sie darauf vertrauen 
können entsprechend dem, wie (Gott) ihre Vernunft organisiert hat. Das ist ohne Zwei-
fel klar. 

F�	idat an-nu��� id� wu�ida f�h� m� ya�tamilu t-ta	w�l wa�aba �amluhu �alaihi wa-l� yak�nu 
d�lika qad�an f�h� li-annahu ta��l� ��
ib al-��lam min �aitu hum tukl�nan �al� m� rattabahu f� 
�uq�lihim wa-d�lika baiyin l� šubha f�hi. 

Abu l-	asan beschränkt sich nicht auf Apologetik, sondern greift den Widersa-
cher an, indem er darauf hinweist, dass der Koran ebenfalls Anthropomorphis-
men enthält. Daher sei der Widersacher in diesen Fällen ebenso gezwungen, die 

55  Die hier angeführte These von der Verfälschung des Torahtextes entspricht dem Vorwurf 
des ta�r�f, den die Muslime den Juden machen. Vgl. oben, Anm. 3.� 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MU�TAZILITISCHE TENDENZEN IM KIT�B A�-�ABB��  369 

allegorische Interpretation (ta	w�l) für solche Textstellen zu verwenden, in denen 
Gott etwa Hand oder Auge zugeschrieben wird. Er zitiert beispielsweise Qur��n 
5:64, wo es heisst: “Die Hand Gottes ist gefesselt” und “Nein, er hat seine beiden 
Hände ausgebreitet …” (f. 93b). Dass al-Qirqis�n� (gest. 930) diese Stelle eben-
falls in seinem Kit�b al-Anw�r zitiert, könnte ein Hinweis darauf sein, dass Abu l-
	asan dessen Werk vorlag.  

Gottesbeweis und Nachweis der Einheit Gottes (tau��d) 

Im Kapitel über die Einheit Gottes (Fa�l f� t-tau��d, ff. 140b-143b) führt Abu l-
	asan zunächst den Gottesbeweis. Wie die Mehrheit der islamischen 
Mutakallim�n weist er zunächst die zeitliche Erschaffenheit von Substanzen 
(�aw�hir) und Körpern (a�s�m) nach. Da in beiden notwendigerweise zu jedem 
Zeitpunkt Akzidenzien (a�r��) inhärieren müssen, letztere aber nachweislich zeit-
lich erschaffen (mu�dat) sind, muss dies auch für Substanzen und Körper gelten. 
Folglich benötigen sie einen Hervorbringer (mu�dit), der seinerseits ewig (qad�m) 
sein muss (ff. 140b-141b). Weiterhin führt der Autor den Beweis der gegenseiti-
gen Behinderung von zwei angenommen allmächtigen Handelnden (tam�nu�) als 
Nachweis für die Einheit Gottes an (ff. 141b-143b). 

Die Attribute (�if�t) Gottes  

Abu l-	asan geht es hinsichtlich der Attribute Gottes ebenso wie der Mu�tazila 
darum, die absolute Transzendenz Gottes nachzuweisen und keine Attribute zu-
zulassen, die Körperlichkeit, Räumlichkeit oder Zeitlichkeit implizieren. Der Be-
griff der Attribute Gottes erscheint im Kit�b a
-�abb�� in unterschiedlichen For-
men und Funktionen 1. als Eulogie wie z.B. ta��l� oder al-�ak�m nach oder an-
stelle des Namens Gottes, All�h (passim); 2. als einfache Beschreibung, die wie im 
Koran und in der Basmala zum Ausdruck des Gotteslobes mithilfe der sogenann-
ten “Schönen Namen” (al-asm�	 al-�usn�) verwendet wird: ar-ra�ma(�)n ar-ra��m 
(f. 1b); 3. als anthropomorpher Ausdruck für Aussehen, Körperteile, Verhalten 
und Handlungen Gottes, wie z.B. die Begriffe Hand und Auge oder Stimme: 
yad, �ain, �aut (ff. 92a-94a), 4. als sogenanntes essentielles Attribut (�ifa ��tiyya): 
q�dir, �ak�m, qad�m, ��lim, �ayy, w��id, ��dil oder als Attribut der Ewigkeit Gottes 
(�ifat al-qidam), (f. 99a); 5. als systematisierter theologischer Begriff, der in vier 
Kategorien aufgeteilt wird: i�lam anna �-�if�t tanqasimu il� arba�a aqs�m ��tiyya wa-
ma�nawiyya wa-muqta�iyya wa-fi�liyya. Abu l-	asan definiert die essentiellen At-
tribute Gottes (a�-�if�t ad-d�tiyya) wie folgt (f. 99a):  

Die Wesensattribute sind weder mit dem Wesen identisch aber auch nichts anderes als 
das Wesen, sondern sie gehören zu den Erfordernissen des ewigen Wesens. 

A�-�if�t a�-��tiyya laisa hiya a�-��t wa-l� �air a�-��t bal hiya min w��ib�t a�-��t al-qad�ma.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GERHARD WEDEL 370 

Die übrigen Kategorien von Attributen (fi�liyya, ma�nawiyya, muqta�iyya) werden 
indes nicht im Detail erläutert, abgesehen von der Aussage, dass diese nicht mit 
dem Wesen identisch sind (�air ad-d�t, f. 98b). 

Im Laufe seiner Erörterungen im Abschnitt über die Einheit Gottes (fa�l f�  
t-tau��d, ff. 140b-143b) nennt Abu l-	asan insgesamt neun essentielle Attribute: 
�ak�m, mu�addi�, qad�m, w��id “weise, hervorbringend, ewig, eins” (f. 142b) und 
q�dir, ��lim, �ayy, �anniy, mau��d “mächtig, wissend, lebend, selbstgenügsam, exi-
stent” (f. 143b). Er beschließt das Kapitel mit der grundlegenden Aussage 
(f. 143b):  

Der Erhabene ist derjenige, dem allein die Wesensattribute zukommen und darin ist er 
einzig.  

Wa-ta��l� man i�ta��a bi-�-�if�t a�-��tiyya wa-bih� k�na w��idan. 

Im anschließenden Kapitel “Die Attribute, mit denen der Erhabene nicht zu be-
schreiben ist” (a�-�if�t allat� l� y��afu bih� ta��l�, ff. 143b-144b) zählt Abu l-	asan 
elf Begriffe als “negative Attribute” auf, welche Eigenschaften der geschaffenen 
Körper (�if�t al-a�s�m) und Akzidenzien (a�r��) bezeichnen und somit Schwäche 
(�a�z) oder Endlichkeit (tan�hiyy) implizieren, was für Gott abzulehnen ist 
(ff. 144a-b): al-kam (Quantität), al-kaifa (Qualität), al-aina (Ort/Raum), al-mat� 
(Zeit), al-malaka (Lage), an-nu�ba (Zustand), al-qunya (Zustand), al-�araka (Bewe-
gung), as-suk�n (Ruhe), al-i�tim�� (Vereinigung) und al-iftir�q (Trennung). 

Die “Rede Gottes” (kal�m All�h) 

Die “Rede Gottes” (kal�m All�h) behandelt Abu l-	asan in einem Kapitel über 
die Lehren der Aš�ariyya über die Natur von Buchstaben und Lauten.56 Er sieht 
die Rede Gottes als nicht ewig an, da Gott körperlos ist und “seine Rede” ad hoc 
schafft, ohne Sprechorgane zu benötigen. 

Von (Gott) steht fest, dass er ohne Organe und ohne körperliche Aktion und ohne Ver-
bindung (mit einem Gegenstand) handelt. Denn so wie es feststeht, dass er ohne Organe 
handelt, so steht es ebenso fest, dass er ohne Gaumenzäpfchen (d.h. Sprechorgan) 
spricht, auch wenn das dem widerspricht, was man als Zeuge versteht. 

fa-qad �a��a minhu al-fi�l bi-�air �l�t wa-l� mub�šara wa-l� itti��l fa-kam� �a��a minhu al-fi�l 
bi-�air �l�t ka�� �a��a minhu al-kal�m bi-�air lahaw�t bi-�il�f m� ya�qiluhu f� š-š�hid (f. 160b). 

Abu l-	asan argumentiert mit der physikalischen Natur der Laute, die nur für 
wenige Momente zu hören sind, bis sie durch den jeweils folgenden Laut abge-
löst werden. Die Rede Gottes existiert demnach nicht von Ewigkeit her und hat 
nicht ewig Bestand: Ein nachfolgender Laut ist erst wahrzunehmen, wenn der 

56  “Abschnitt über ein anderes (Thema): Die Aš�ariyya lehrt die Negation des Buchstaben 
und des Lautes” (fa�l f� �air d�lika q�lat al-Aš�ariyya bi-nafiy al-�arf wa-�-�aut, ff. 160a-163a). 
Das vorangehende Kapitel ist der Widerlegung der christlichen Trinitätslehre gewidmet. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MU�TAZILITISCHE TENDENZEN IM KIT�B A�-�ABB��  371 

vorhergehende vergangen ist. Daraus folgt, dass das, was sich gegenseitig aufhebt 
und vergehen kann, nicht ewig sein kann.57  

Es ist unmöglich, dass der Buchstabe und der Laut ewig sind, wie die Anthropomorphi-
sten (
ašwiyya) behaupten, weil beide aufeinander folgen und die Möglichkeit der 
Nichtexistenz in sich tragen. 

Wa-l� ya��zu an yak�na l-�arf wa-�-�aut qad�man q�lat al-�ašwiyya l-i�til�fihimm� wa-�aw�z 
al-�adam �alaihimm� (f. 162a). 

Am Ende des Kapitels stellt Abu l-	asan fest:  

Daher ist die Nichtigkeit der Meinung desjenigen erkennbar, der lehrt, dass die Rede 
(Gottes) eine Idee ist, die im Inneren des Wesens (Gottes) existiert. Die Nichtigkeit des-
sen kann der unterscheiden, der die Willkür verwirft, aber der Gottesfurcht folgt. 

fa-qad b�na bi-d�lika fas�d r�y man yar� anna l-kal�m ma�n� q�yim f� n-nafs wa-fas�dahu 
bayyin li-man ya
ra�u l-haw� wa-yatba�u t-taqw� (f. 163a).  

Welche Formen der Übermittlung von Offenbarung an die Propheten sich Abu l-
	asan vorstellt, beschreibt er im Kapitel über die Frage der Erschaffenheit oder 
Unerschaffenheit des Korans (ff. 167b-176a, hier 168a): 

(Die Herabsendung) erfolgt auf eine von drei Arten. Entweder, indem ein Hinweis zur 
Herabsendung der Ideen an das Herz (= Verstand) des Propheten ergeht, worauf er es an 
sein Volk in ihrer jeweiligen Sprache klar ausspricht, oder es erreicht ihn als Laut, den er 
hören kann, oder als Buchstabe, den er aufschreibt, dann trägt er (die Offenbarung) vor 
und er zeichnet sie auf, oder es wird auf ihn als beschriebene Blätter herabgesandt. All 
diese Arten (der Offenbarung) beweisen, dass ihr Vorhandensein erschaffen ist, weil die 
Ideen, die beim Propheten ankommen, vor ihrer Ankunft nicht existierten. 

wa-huwa yanqasimu il� a�ad tal�ta aqs�m imm� an yak�na iš�ra il� tanz�l al-ma��n� �al� qalb 
ar-ras�l fa-yu�abbiru �anhu il� qaumihi bi-m� bi-aid�him min al-lu�a au yaridu (wrd) ilaihi �aut 
yusma�u au �arf yaktubu fa-yusammi�u minhu yudawwinu �anhu au yunzalu ilaihi �u�uf 
makt�ba kull min h�dih� l-aqs�m tadullu �al� kaunihi ma�l�qan li-anna l-ma��n� l-���ila li-r-
ras�l qabla �u��lih� lam takun. 

Ausblick  

Die mu�tazilitischen Einflüsse in theologischen Texten der Samaritaner stellten 
diese Texte in den Kontext des muslimischen Kal�m, die auch die Theologie der 
Juden beeinflusste. Bereits die hier dokumentierten Textstellen aus dem Kit�b a
-
�abb�� belegen hinreichend die mu�tazilitischen Tendenzen bei Abu l-	asan a�-
��r�. Solange aber nicht alle Texte dieses samaritanischen Gelehrten und weiterer 
samaritanischer Theologen ediert sind, lässt sich nicht feststellen, ob diese 
mu�tazilitischen Tendenzen in der samaritanischen Theologie zu einer kontinu-
ierlichen Tradition ausgebildet wurden oder ob sie nur eine kurzfristige Erschei-

                                                                                                                                                                                                                          
57  Vgl. Wedel, “Samaritanische Uminterpretation”, S. 52. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GERHARD WEDEL 372 

nung blieben. Zumindest zu Abu l-	asans Lebenszeit im 11. Jahrhundert schei-
nen seine theologischen Positionen umkämpft gewesen zu sein, denn er argu-
mentiert nicht von einer neutralen Position aus, sondern polemisiert auch gegen 
Glaubensbrüder, die offenbar seine mu�tazilitische Position nicht geteilt haben. 

Weitere Texteditionen würden zudem die Möglichkeit eröffnen, weitergehende 
Fragen zu klären. Dazu gehören in erster Linie die Fragen nach den Quellen und 
den Vermittlungswegen. Der Vergleich mit Texten von muslimischen und karäi-
schen Mu�taziliten würde es erlauben, Fragen nach der Position von samaritani-
schen Gelehrten zu beantworten, wie sie sich hinsichtlich Themenwahl, Termino-
logie und Positionen in das Spektrum der mu�tazilitischen Lehrmeinungen und 
Schulen einfügten.  

Referenzen 

Adang, Camilla, Muslim Writers on Judaism and the Hebrew Bible. From Ibn Rabban 
to Ibn Hazm, Leiden 1996. 

Adler, Marcus Nathan, The Itinerary of Benjamin of Tudela. Critical text, transla-
tion, and commentary, London 1907. 

Baron, Salo Wittmayer, A Social and Religious History of the Jews 1-9. Second Edi-
tion, Revised and Enlarged, New York 1953-60. 

Ben-Zvi, Yizhaq, Sefer ha-Shomronim. Toldotam, moshvotehem, datam ve-sifrutam, Tel 
Aviv 1935 [Überarbeitete Auflage, Jerusalem 1970]. 

Ben-	ayyim, Zeev, with the assistance from Abraham Tal, A Grammar of Samari-
tan Hebrew Based on the Recitation of the Law in Comparison with the Tiberian and 
Other Jewish Traditions. A Revised Edition in English, Jerusalem 2000. 

—, The Literary and Oral Tradition of Hebrew and Aramaic amongst the Samaritans 1-5, 
Jerusalem 1957-77. 

—, T�båt Mårqe. A Collection of Samaritan Midrashim. Edited, translated, annotated, 
Jerusalem 1988. 

Broadie, Alexander, A Samaritan Philosophy. A Study of the Hellenistic Cultural Ethos 
of the Memar Marqah, Leiden 1981. 

Chamberlain, Michael, Knowledge and social practice in mMedieval Damascus, 1190-
1350, Cambridge / New York 1994. 

Companion = A Companion to Samaritan Studies, ed. Alan D. Crown, Reinhard 
Pummer und Abraham Tal, Tübingen 1993. 

Corinaldi, Michael, “The Personal Status of the Samaritans in Israel”, Samaritan 
Researches 5 (2000), S. 2.96. 

Cowley, Arthur Ernest, The Samaritan Liturgy 1-2, Oxford 1909. 
Crown, Alan D., A Catalogue of the Samaritan Manuscripts in the British Library, 

London 1998. 
—, Samaritan Scribes and Manuscripts, Tübingen 2001. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MU�TAZILITISCHE TENDENZEN IM KIT�B A�-�ABB��  373 

Crown, Alan D. und Reinhard Pummer, A Bibliography of the Samaritans. Third 
edition: Revised, Expanded, and Annotated, Lanham, Md. 2005. 

Dexinger, Ferdinand, “Die Samaritaner in der Kreuzzugszeit”, in Die Folgen der 
Kreuzzüge für die orientalische Religionsgemeinschaft. Internationales Kolloquium 
vom 16.-18.10.1996 in Halle-Saale gefördert durch die Fritz-Thyssen-Stiftung, 
ed. Walter Beltz, Halle 1996, S. 94-115. 

Dictionnaire de la Bible 1-, ed. F. Vigouroux, Paris 1895-. 
Egger, Rita, Josephus Flavius und die Samaritaner. Eine terminologische Untersuchung 

zur Identitätsklärung der Samaritaner, Freiburg (Schweiz) / Göttingen 1986. 
Enzyklopaedie des Isl�m. Geographisches, Ethnographisches und Biographisches Wörter-

buch der Muhammedanischen Völker 1-4, ed. Th. Houtsma [et al.], Leiden / 
Leipzig 1913-34. 

The Encyclopaedia of Islam. New Edition 1-11, Leiden 1960-2002. 
Encyclopedia Judaica 1-16, Jerusalem 1971ff. 
Faü, Jean-François und Alan D. Crown, Les Samaritains, rescapés de 2700 ans 

d’histoire, Paris 2001.  
Florentin, Moshe, Late Samaritan Hebrew. A Linguistic Analysis of its Different Types, 

Leiden 2005. 
Fraser, James G., “A Checklist of Samaritan Manuscripts Known to Have Entered 

Europe Before A.D. 1700”, Abr Nahrain 21 (1982-83), S. 10-27. 
—,“Documents from a Samaritan Genizah in Damascus”, Palestine Exploration 

Quarterly 103 (1971), S. 85-92. 
Gil, Moshe, A History of Palestine, 634-1099. Translated from the Hebrew by 

Ethel Broido, Cambridge / New York 1992.  
Halkin, Abraham S., “From Samaritan Exegesis. Ab� l-	asan a�-��r�s Commen-

tary on the Chapter ha-az�n� (Dt 32,1)”, [Hebräisch] Leshonenu (1967-68), S. 
208-246.  

—, “The Relation of the Samaritans to Saadia Gaon”, in Saadia Anniversary Volume. 
Texts and Studies, Bd. 2, New York 1943, S. 271-325 [Nachdruck Israel 1970]. 

—, “Samaritan Polemics Against the Jews”, Proceedings of the American Academy for 
Jewish Research 7 (1935-36), S. 13-59. 

—, “The Scholia to Numbers and Deuteronomy in the Samaritan-Arabic Penta-
teuch”, The Jewish Quarterly Review N.S. 34 (1943-44), S. 41-59.  

Harviainen, Tapani und Haseeb Shehadeh, “How did Abraham Firkovitch aquire 
the great collection of Samaritan Manuscripts in Nablus in 1864?”, Studia 
Orientalia 73 (1994) S. 167-92. 

Ibn Ab� U�aibi�a, �Uy�n al-anb�	 f� 
abaq�t al-a
ibb�	, ed. Niz�r Ri��, Beirut o.J.  
Jacob ben Aaron, “The Book of Enlightenment by Jacob, the Son of Aaron, Sa-

maritan High Priest, Nablus, Palestine”, (ed. William E. Barton, übers. Abdul-
lah ben Kori), Bibliotheca Sacra. A Religious and Sociological Quarterly 70 (1913), 
S. 313-346, 457-485, 562-586. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GERHARD WEDEL 374 

Lazarus-Yafeh, Hava, Intertwined Worlds. Medieval Islam and Bible Criticism, Prince-
ton 1992. 

MacDonald, John, The Theology of the Samaritans, London 1964. 
Macuch, Rudolf, Grammatik des samaritanischen Aramäisch, Berlin 1982. 
—, Grammatik des samaritanischen Hebräisch, Berlin 1969. 
—, “On the Problems of the Arabic Translation of the Samaritan Pentateuch”, Is-

rael Oriental Studies 9 (1979), S. 147-73. 
—, Rez. zu “Noja, Sergio: Il Kitab al-Kafi dei Samaritani. Napoli 1970”, Orientali-

stische Literaturzeitung 69 (1974), Sp. 159-63. 
Niessen, Friedrich, “A Judeo-Arabic Fragment of a Samaritan Chronicle from the 

Cairo Geniza”, Journal of Semitic Studies 47 (2002), S. 215-36. 
Pummer, Reinhard, “The Samaritans in Egypt”, in Etudes sémitiques et samaritains 

offertes à Jean Margain, ed. Christian-Bernard Amphoux, Albert Frey und Ur-
sula Schattner-Reiser, Lausanne 1998, S. 213-32. 

—, “The Samaritans in Damascus”, in Samaritan, Hebrew and Aramaic Studies. Pre-
sented to Prof. Abraham Tal, ed. Moshe Bar-Asher und Moshe Florentin, Je-
rusalem 2005, S. 53*-76*. 

Robertson, Edward, Catalogue of the Samaritan Manuscripts in the John Rylands Li-
brary, Manchester 1-2, Manchester 1938-62. 

Rothschild, Jean-Pierre, Catalogue des manuscrits Samaritains, Paris 1985. 
Samaritaner = Dexinger, Ferdinand und Reinhard Pummer (ed.), Die Samaritaner, 

Darmstadt 1992. 
Samaritans = Alan D. Crown (ed.), The Samaritans, Tübingen 1989. 
Schur, Nathan, History of the Samaritans. Second revised and enlarged edition, 

Frankfurt/Main 1992. 
—, Masa� el he-�avar, masah el he-�avar. Le-toldot ha-tequfa ha-Mamlukit ve-ha-Otto- 

manit be-Erets-Yisra’el. Sefer ha-yovel le-Nathan Shur le-shenato ha-75 (1923-
1988), Jerusalem 1998. 

Shehadeh, Haseeb, “The Arabic of the Samaritans and its Importance”, New Sa-
maritan Studies of the Société d’Etudes Samaritaines, 3 und 4 (1995), S. 551-575. 

—, The Arabic Translation of the Samaritan Pentateuch. Edited from the Manuscripts 
with an Introductory Volume. Volume One: Genesis – Exodus. Volume Two: 
Leviticus, Numbers, Deuteronomy, Jerusalem 1989-2002. 

—, “Erster Rechenschaftsbericht über die Handschriften der Samaritaner in Sankt 
Petersburg”, [Hebräisch] A.B. -The Samaritan News No. 549, Holon, Israel 
20.8.1993, S. 19-31. 

Sklare, David, “Responses to Islamic Polemics by Jewish Mutakallim�n in the 
Tenth Century”, in  The Majlis. Interreligious Encounters in Medieval Islam, ed. 
Hava Lazarus-Yafeh, Mark R. Cohen, Sasson Somekh, Sidney H. Griffith, 
Wiesbaden 1999, S. 137-61. 

Tal, Abraham, A Dictionary of Samaritan Aramaic 1-2, Leiden 2000. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MU�TAZILITISCHE TENDENZEN IM KIT�B A�-�ABB��  375 

Tropper, Josef, “Die samaritanischen Inschriften des Pergamonmuseums”, Zeit-
schrift des deutschen Palästina-Vereins 111 (1995), S. 118-34. 

Tsedaka, Benyamim, “The Implication of the Phirkovitz Collection – The An-
cient Samaritan Manuscripts in Saint Petersburg Public Library – on the Sa-
maritan Rituals & Liturgy”, A.B. – The Samaritan News, Nr. 574, 1.12.1992, 
Holon, Israel, S. 38-41; Nr. 575, 15.12.1992, S. 43-7. 

Vilsker/ ��������, Leib Khaimovich, Samaritan Documents in the State Public Li-
brary M. J. Saltykov-Shchedrin. A Catalogue [Russisch], St. Petersburg 1992.  

Wedel, Gerhard, “Aspekte der Etablierung des Arabischen als Literatursprache bei 
den Samaritanern”, in Studia Semitica Necnon Iranica. Rudolpho Macuch septua-
genario ab amicis et discipulis dedicata, ed. Maria Macuch, Christa Müller-
Kessler und Bert G. Fragner, Wiesbaden 1989, S. 397-407. 

—, Kit�b a
-�abb�� des Samaritaners Ab� l-
asan a�-��r�. Kritische Edition und 
kommentierte Übersetzung des ersten Teils. Dissertation im Fach Arabistik. 
Fachbereich Altertumswissenschaft der Freien Universität Berlin, Berlin 1987. 

—, “Medicine as an integrative factor in Medieval Islamic societies. Physicians as 
mediators in multi-religious, multi-ethnical and multi-cultural social envi-
ronments?”, in XXIth International Congress of History of Science in Mexico City 
2001. (Science and Cultural Diversity). Alain Touwaide, convenor of: “Science at the 
Frontiers - Medicine and Cultures in the Ancient World”, CD-ROM Ausgabe, 
Mexico 2005. 

—, “Samaritanische Uminterpretation der Anthropomorphismen im Pentateuch”, 
in Ausgewählte Vorträge. ZDMG Supplement VIII. (XXIV. DOT in Köln 26. bis 
30. Sept. 1988), Stuttgart 1990, S. 46-54. 

—, “Transfer of Knowledge and the Biographies of Samaritan Scholars: Careers of 
Samaritan Physicians under Muslim Patronage”, Samaritan Researches 5 (2000), 
S. 3.75-3.83. (erweiterte Fassung in A.B. - The Samaritan News Nr. 718-721, Tel 
Aviv 20.9.1998, S. 133-52). 

Weis, P. Raphael, “Ab� 'l-Hasan Al-S�r�'s Discourse on the Calendar in the Kitab 
Al-Tabb�kh, Rylands Samaritan Codex IX”, Bulletin of the John Rylands Library 
Manchester 30 (1946-47), S. 144-56.  

Zangenberg, Jürgen, ������	�. Antike Quellen zur Geschichte und Kultur der Sama-
ritaner in deutscher Übersetzung, Tübingen / Basel 1994. 

 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506895-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

