
4. Expressives Zeigen und Artikulation

»Ich bin selber längst so weit zu wissen,

dass das Zeigen […] auch schon Sprechen

ist und die gesamte Leiblichkeit mit-

spricht, die Gesten-Sprache, Tonsprache

usw., Sprachlichkeit ist nur ein Annähe-

rungsbegriff. Man muss viel, viel weiter

gehen.«

Hans-Georg Gadamer

Im Folgenden wird auf anthropologische und philosophische Vorstellungen zur

Subjektgenese eingegangen. Die Autorinnen und Autoren, auf die hier Bezug ge-

nommen wird, sind insbesondere Michael Tomasello, Georg Misch, Stefan Niklas,

Christian Grüny, Gottfried Boehm und Susanne Langer. Sie alle beschäftigen oder

beschäftigten sich aus unterschiedlichen disziplinären Perspektiven mit der Inter-

pretation der Bedeutung des Zeigens, d.h. der Zeigegeste, in der menschlichen Onto-

genese. Wie schon in der Einleitung und im ersten Kapitel erläutert, ist das Motiv

meiner Arbeit eine Art mit gegenwärtig diskutierten bildungstheoretischen Vor-

stellungen, wie eben jenen von Hans-Christoph Koller, Krassimir Stojanov und Al-

fred Schäfer sowie ChristianeThompson (vgl. Kapitel 1). Die entsprechendenTheo-

rievorschläge leiden m.E. auf je unterschiedliche Weise unter einem Defizit, wel-

ches darin besteht, die ästhetische Dimension des Bildungsprozesses zu grob zu

behandeln oder ganz zu vernachlässigen und zudem die Bedeutung der diskursiv-

logischen Sprache für Bildung – sei es in affirmativer (z.B. Stojanov) oder aber kri-

tischer (z.B. Schäfer) Absicht – zu überschätzen.

Daher soll es nun darum gehen, Bildungsprozesse und Subjektgenese in ihrer

ästhetischenDimension besser zu verstehen.Dabei helfen die Untersuchungen zur

Ontogenese der Zeigegeste in den nächsten sechs Unterkapiteln: In Kapitel 4.1 sei

derMensch alsAusdruckswesen kurz umrissen, dann inKapitel 4.2 auf Typen von Zei-

gegesten – besonders auf die expressive Zeigegeste – eingegangen und der fragliche

Zusammenhang von Zeigen und Greifen diskutiert, um die traditionelle Unterschei-

dung von deiktischen und ikonischen Gesten zu befragen. Dies soll helfen, die (auch

bildungstheoretische) Bedeutung des expressiven Zeigens zu verstehen (Kapitel 4.3).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Die Arbeit am Ausdruck

Im vierten Unterkapitel (4.4) wird – nun etwas allgemeiner – auf Susanne Langers

Unterscheidung von diskursiven und präsentativen Symbolisierungen Bezug genom-

men. Damit kann m.E. auch die bildungstheoretische Relevanz des vorgetragenen

Anliegens verdeutlicht werden.

4.1 Der Mensch als Ausdruckswesen

In seinem Buch Die Ursprünge der menschlichen Kommunikation entwirft Michael To-

masello eine Theorie zur Genese der Sprache und der menschlichen Kultur. Eine

seiner Grundthesen besteht in der Annahme, dass (Körper-)Gesten als Grundlage

der Sprache und Sprachentwicklung zu verstehen sind, d.h. der stimmlichen Arti-

kulation evolutionär – sowohl phylogenetisch als auch ontogenetisch – vorangehen

und diese strukturell vorbereiteten (vgl. Tomasello 2009, S. 121f.).

Tomasellos Untersuchungen zur Entwicklung der Gesten bei Kleinkindern zei-

gen, dass dabei insbesondere der Zeigegeste eine fundamentale Bedeutung zu-

kommt. Zeigegesten sind aber über ihre grundlegende Funktion für die Sprachon-

togenese hinaus auch hinsichtlich anthropologischer Überlegungen sehr interes-

sant und m.E. bildungstheoretisch anschlussfähig und gewinnbringend. Anhand

des Phänomens der frühkindlichen Zeigegesten können grundlegende Fragen nach

der Verfasstheit des menschlichen Welt- und Selbstverhältnisses gestellt werden.

Diese bildungstheoretische Thematik interessiert, wobei weniger die Erwartung

eindeutiger Antworten motivieren mag als vielmehr die Hoffnung auf Einsichten

und Ausblicke, die sich durch mögliche und vorläufige Antworten auf die Frage

nach der Bedeutung des Zeigens für die Ontogenese und Subjektgenese ergeben.

Es geht also zunächst um das Phänomen des Zeigens »an sich«, das aufmerksam zu

befragen ist, ohne es von Anfang an in seiner Funktion für die Sprachentwicklung

festzulegen.1 Diesem Vorgehen liegt eine einfache, aber vielleicht entscheidende

Annahme zugrunde, die im Folgenden plausibel werden soll: Im Zeigen zeigt sich das

menschliche Selbst- undWeltverhältnis als ein artikuliertes und auf Artikulation angewiese-

nes.

Mit »Artikulation«wird nicht auf »blossen« Ausdruck oder »natürliche« Expres-

sivität verwiesen, obwohl der Mensch natürlich ein expressives, ein sich ausdrü-

ckendes Wesen ist. Im Unterschied zum blossen Ausdruck bedeutet Artikulation

»Gliederung«.2 Um dies mit Stefan Niklas zu verdeutlichen: »Etwas ist artikuliert,

wenn es nicht mehr bloß die Entladung eines Affekts ist, wenn es als Äußerung

nicht mehr bloße Interjektion, sondern gegliederter Ausdruck ist.« (Niklas 2013,

1 Eine Funktion, die keineswegs infrage gestellt werden soll.

2 Im Französischen heisst articulation (f) Gelenk, die Gelenke verbinden die Körperglieder, sie

»gliedern« und »untergliedern« den Körper.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Expressives Zeigen und Artikulation 153

S. 16) Noch allgemeiner ausgedrückt: »Nicht erst das Sprechen macht Menschen

zu (sich) artikulierenden Wesen. Artikulation beginnt dort, wo Menschen auf et-

was zeigen und führt über die verschiedenen Ausdrucksweisen von Fühlen und

Denken bis hin zu den komplexesten kulturellen Formen«, schreiben Niklas und

Roussel (2013).

Es geht einer sogenannten »Anthropologie der Artikulation« (vgl. Schlette &

Jung 2005) primär darum, die Bedeutung der vorsprachlichen und nichtsprachli-

chen Formen der Artikulation zu erkunden, die im Zeigen bzw. in der Zeigegeste

ihren Ausdruck finden.

Zeigen ist nicht nur typisch für das Kleinkindalter, sondern begleitet und prägt

das ganze menschliche Leben. Das Zeigen ist eine eigenständige Praxis, die im

Kontinuum der menschlichen Kommunikation ihre Funktion und ihren Stellen-

wert hat. Darüber hinaus ist das Zeigen als nichtsprachliche Artikulation im Hin-

blick auf erkenntnistheoretische Fragen stellvertretend für alle Formen, Bereiche

und Dimensionen des Erkennens und Verstehens zu deuten, die in einem unge-

klärten Verhältnis zur diskursiv-propositionalen Sprache stehen oder zu stehen

scheinen. ImUnterschied zu einer primär kommunikationstheoretischen Perspek-

tive, wie sie etwa Tomasello vertritt, geht es einer artikulationsanthropologischen

bzw. artikulationsphilosophischen Perspektive, wie sie hier entwickelt wird, nicht

nur darum, Gesten und Artikulationen als vor-sprachliche Phänomene zu deuten,

also hinsichtlich ihrer generischen Funktion für die begriffssprachliche Artikulati-

on, sondern auch in ihrer grundlegenden Bedeutung für alle Lebensbereiche, ins-

besondere für jene, die sich der logisch-diskursiven Sprache weitgehend entzie-

hen.

4.2 Typen von Zeigegesten

Mit rund 12 Monaten beginnen Kleinkinder Zeigegesten zu verwenden, d.h. mit

Arm, Hand und Finger auf Dinge, auf die Welt hinzuweisen. Sie benützen die Zei-

gegeste einerseits, um Dinge zu verlangen, und andererseits, um auf Dinge auf-

merksam zu machen. In der Forschung wurden daher zwei Kommunikationsmo-

tive unterschieden: deklarative Zeigegesten und imperative Zeigegesten (vgl. Bates

1976, S. 49–71; Bates 1979; Tomasello 2009, S. 124ff.). Beide Formen treten in der

kindlichen Entwicklung zeitgleich im Alter von etwa 12 Monaten auf.

Gemeinhin wird das deklarative Zeigen als eine Vorform der Fähigkeit aufge-

fasst, deklarative Aussagesätze zu formulieren. Tomasello differenziert die dekla-

rative Zeigegeste wiederum in zwei Untertypen, in denen er unterschiedliche Mo-

tive erkennt, namentlich (1) deklarativ-informative und (2) deklarativ-expressive Zeige-

gesten (vgl. Tomasello 2009, S. 131ff.): Mit deklarativ-informativen Zeigegesten ver-

sucht das Kind den Erwachsenen mit notwendigen oder wünschenswerten Infor-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Die Arbeit am Ausdruck

mationen (die dieser gegenwärtig nicht besitzt) über einen Bezugsgegenstand zu

versorgen.Mit deklarativ-expressiven Zeigegesten versucht das Kind hingegen, ei-

ne Einstellung hinsichtlich eines gemeinsamen Bezugsgegenstandsmit einem Erwach-

senen zu teilen. Beide Gesten sind nach Tomasello psychologischer Ausdruck der

Fähigkeit, »mit anderen an Akten geteilter Intentionalität mitzuwirken« (S. 84). Er

definiert: »[Geteilte] Intentionalität setzt eine stillschweigende Auffassung des an-

deren als Kandidat für kooperatives Handeln voraus […], [was] eine notwendige

Bedingung für jedes Kollektivverhalten und somit für jede Unterhaltung darstellt.«

(Ebd.) In experimentellen Untersuchungen mit einjährigen Kindern konnte Toma-

sello nachweisen, dass diese beiden informativen Zeigegesten unabhängig vonein-

ander sind.

Für den Zusammenhang, um den es in meiner Arbeit geht, sind die Ergebnis-

se der Untersuchungen zum deklarativ-expressiven Zeigen besonders interessant.

Ohne dies hier im Detail erläutern zu können, seien vor allem folgende zentra-

le Resultate hervorgehoben: Die kleinen Kinder reagieren im Experiment erstens

sichtlich unzufrieden, wenn ihre Zeigegesten von den Erwachsenen ignoriert werden.

Sie wiederholen die Geste zunächst immer wieder und stellen sie dann resigniert

ein. Im Unterschied dazu reagieren die Kinder unter der Bedingung der geteilten

Aufmerksamkeit bzw. des geteilten Interesses mit Zufriedenheit und vollziehen

typischerweise eine einzige, relativ lange dauernde Zeigegeste. In dieser Situation

blickt der Erwachsene abwechselnd auf das Kleinkind und das, worauf dieses zeigt,

und begleitet dies mit positivem Affektausdruck. Es geht in dieser vom Kind in-

itiierten Interaktion nicht nur darum, dass der Erwachsene seine Aufmerksamkeit

allein auf den Bezugsgegenstand richten soll. Vielmehr scheint es darum zu gehen,

dass der Erwachsene der Wahrnehmungsaufforderung des Kindes folgt und dieser

Wahrnehmung explizit Ausdruck verleiht. Tomasello nennt dies eine »gemeinsa-

me Einstellung auf einen Bezugsgegenstand« – kurz: geteilte Intentionalität (vgl.

S. 131ff.). Davon unterscheiden sich deklarativ-informative Zeigegesten, mit denen

der Erwachsene schlicht auf etwas aufmerksam gemacht wird, was er zu suchen

scheint, aber vorgibt nicht zu sehen. Hier wird offenbar keine Reaktion wie beim

expressiven Zeigen erwartet und das Kind zeigt sich zufrieden, wenn der Erwach-

sene sich dem gefundenen Gegenstand zuwendet.

4.2.1 Zeigen und Greifen

In den Forschungsarbeiten Tomasellos steht die Untersuchung der Kooperativi-

tät im Zentrum der Rekonstruktion der Sprachentstehung. Kooperation wird im

– wenn auch sehr weit verstandenen – Rahmen evolutionärer Funktionalität in-

terpretiert. Die Fähigkeit und Bereitschaft, sich von anderen helfen zu lassen und

andere mit Informationen zu unterstützen, werden in dieser Perspektive als ein

evolutionärer Vorteil betrachtet, da Gemeinschaftlichkeit (eine »gemeinsame Ein-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Expressives Zeigen und Artikulation 155

stellung zur Welt«) Kooperativität befördert. Hinsichtlich des expressiven Zeigens

drängt sich aber die Frage auf, um welche (andere) Art von Gegenständen es sich

handelt, auf die gezeigt wird, oder, anders ausgedrückt: Was hat es mit dieser be-

sonderen Zuwendung zu den Sachen auf sich? Und ist es überzeugend, diese Zuwen-

dung primär als Anlass dafür zu deuten, Gemeinschaft herzustellen?

So fragt Christian Grüny (2013), ob und wie ein »interesseloses Zeigen« denkbar

ist. »Interesselos« heisst natürlich nicht »desinteressiert« (vgl. Koch 1994), sondern

imGrunde nur »nicht an einen äusseren Zweck gebunden«, d.h., Interesselosigkeit

ist in diesem Sinne gerade eine besonders intensive Form des Interessiertseins.

Grüny baut nun keine Opposition zur These der sozialen Intention aller Varian-

ten von Zeigegesten auf, sondern fokussiert auf eine wenig beachtete Variante und

deren Interpretation, die sich von den primär funktional zu verstehenden unter-

scheidet (undmöglicherweise in einem besonderen Verhältnis zu denselben steht).

Grüny will vielmehr nahelegen, dass es auch schon frühe Formen der Zuwendung

zu den Dingen geben muss, die zuerst einmal um ihrer selbst willen geschehen,

die zwar in einen sozialen bzw. kommunikativen Kontext eingebettet sind und viel-

leicht auch nur vor solchemHintergrund stattfinden können, die aber nicht in ers-

ter Linie auf diesen abzielen, sondern überhaupt keine Ziele verfolgen (vgl. Grüny

2013, S. 63).

Motiviert von dieser Frage untersucht Grüny diverse Konzepte der (Onto-)Ge-

nese von Zeigegesten. »Klassisch« werden alle Gesten aus der Greifbewegung abge-

leitet. So formulierte beispielsweise Wilhelm Wundt: Die »hinweisende Gebärde«,

d.h. Zeigegeste,

»ist genetisch betrachtet nichts anderes als die bis zur Andeutung abgeschwächte

Greifbewegung. In allen möglichen Übergängen von der ursprünglichen zur spä-

teren Form begegnet sie uns noch fortwährend beim Kinde. Dieses greift auch

nach solchen Gegenständen, die es nicht erreichen kann. Damit geht aber die

Greifbewegungunmittelbar in dieDeutebewegungüber.« (Wundt 1921, zit. n. Grü-

ny 2013, S. 63)

Der Übergang vom Greifen zum Zeigen lasse sich, so Grüny, allerdings nicht so

einsichtig konzipieren, wie es Wundt zu suggerieren scheint. Die Greifbewegung

zeichnet sich durch ein Ergreifen und In-Besitz-Nehmen aus: »Das Fassen mit der

Hand ist in dieser Phase in der Regel ein zumMund Führen, in dem die Aneignung

ihren Abschluss findet.« (Grüny 2013, S. 64). Zwar fungiere der Mund hier als »Ex-

plorationsorgan« und der ergriffene Gegenstand werde »mit Lippen, Zunge und

Zähnen regelrecht – und zwar deutlich differenzierter als mit den Händen – be-

tastet«, doch stehe dabei immer die »materielle Aneignung in Form des Zerkauens

und Verschluckens« im Raum (ebd.). Wenn aber beim Zeigen die Aneignung im

weitesten Sinne erhalten bleibe, so habe die Geste selbst ihre Funktion gewechselt:

»[…] von der unmittelbaren Bewegung der Aneignung zum expliziten Appell an ei-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Die Arbeit am Ausdruck

nen anderen, womit dieses Ziel notgedrungen verlagert und aufgeschoben wird«

(S. 64). Es handle sich dabei keinesfalls um einen unmittelbaren Übergang, wie ge-

meinhin gemeint werde.Nach diesemModell oder dieser Vorstellungwerde zudem

vom Primat der imperativen Zeigegeste ausgegangen und der Übergang zum de-

klarativen Zeigen sei damit wenig verständlich zu machen. Aufgrund eigener und

zahlreicher weiterer, neuerer empirischer Untersuchungen kommt Charles Butter-

worth, auf den sich Grüny hier bezieht, zum Ergebnis, dass das Zeigen nicht auf

eine gescheiterte Greifbewegung zurückzuführen sei und es auch keinen Hinweis

darauf gebe, dass dem imperativen Zeigen Primatstatus zukomme (vgl. ebd.).

Doch die Frage nach dem Übergang von der Greifbewegung zur Zeigegeste

bleibt bestehen. Hilfreich ist es nach Grüny, zwei Momente des Greifens zu unter-

scheiden. Schon Werner & Kapplan (1963) hätten ein »reaching-for-grabbing« von

einem »reaching-for-touching« unterschieden (Grüny 2013, S. 65). Butterworth vo-

tiert nach Grüny für eine Modellierung des Übergangs und bezieht die Zeigegeste

auf den sogenannten »Pinzettengriff« (ebd.). Damit ist das Greifen mit Daumen

und Zeigefinger gemeint. Das ist eine schon sehr differenzierte Form des Umgangs

mit den Dingen und steht weniger mit deren Einverleibung als mit der vorsichti-

gen Exploration in Verbindung. Beide, das Zeigen und der Pinzettengriff, verbin-

det das Moment des Ergreifens als ein »reaching-for-touching«, meint Grüny. Der

Pinzettengriff, der vom Herausheben zum Zweck des genauen Explorierens moti-

viert ist, steht so in einem Zusammenhang mit dem Zeigen als einem Heraushe-

ben und Präsentieren, d.h. einem Kommunikationsangebot. Allerdings betrachtet

Butterworth das Verhältnis von Zeigegeste und Pinzettengriff als antithetische co-

evolutionäre Entwicklungsmomente der Handfunktion. Der Pinzettengriff respek-

tive die Zeigegeste werden bei ihm phänomenal gegenübergestellt: Dem Einklem-

men mit zwei Fingern im Greifen steht das Freigeben im Strecken der Finger beim

Zeigen gegenüber. Grüny findet diese reichlich spekulative Rekonstruktion, mit

welcher Butterworth das Zeigen gewissermassen als Gegenteil des Pinzettengriffs

konzipiert, allerdings nicht überzeugend (vgl. S. 65). Er schlägt dagegen vor, die

Zeigegeste tatsächlich mit der Greifgeste »reaching-for-touching« in Verbindung

zu sehen, allerdings nicht nach demModell der »vergeblichen« Berührung (im Sin-

ne von: was nicht physisch hervorgehoben werden kann, darauf kann wenigstens

gezeigt werden…), sondern als Darstellung der explizit nicht zu Ende gebrachten

präsentierenden Greifgeste, das heisst als eine ikonische Geste (vgl. ebd.).

4.2.2 Deiktische und ikonische Gesten – Zeigen und Darstellen

Nunwerden aber deiktische und ikonischeGesten gemeinhin, so auch von Tomasello,

als voneinander unabhängig verstanden. Deixis (altgriechisch für »Zeigen«) ist ein

Fachbegriff der Sprachpragmatik und meint die hinweisende Funktion der Spra-

che bzw. der Wörter (etwa auf Personen, Gegenstände, Orte u.a.). Die Genese der

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Expressives Zeigen und Artikulation 157

deiktischen Zeigegesten wird hauptsächlich im Kontext der diskursiv-kommuni-

kativen Sprachentwicklung reflektiert, wobei dieses körperliche Zeigen der Geste

semiotisch transformiert wird und in das symbolische Zeichensystem der Begriffs-

sprache eingeht. Im Unterschied dazu werden ikonische Gesten als darstellende,

bildliche oder auch symbolisierende Gesten verstanden. Der allgemeinere deut-

sche Begriff der Zeigegeste subsumiert also beide Formen unter sich, deiktische

und ikonische Gesten (wiewohl die Namensgeschichte Verwirrung stiften könn-

te). Während die deiktischen Zeigegesten immer einen deutlichen Bezug zu einem

Referenzobjekt haben und sichern (sollen), gelten als ikonische Zeigegesten solche,

die eine vollständige Darstellung eines Gegenstandes oder Vorgangs ausdrücken.

Deiktische Zeigegesten, zu denen das imperative und deklarative Zeigen gehören,

gelten im Unterschied dazu als eher »primitive«, im Sinne von »erste« oder »ur-

sprüngliche« Formen der menschlichen Kommunikation und als strukturfunktio-

nale Grundlage der Sprachgenese. Ikonische Gesten erfordern dagegen »zusätzli-

che Fähigkeiten […], und zwar insbesondere Fertigkeiten der Imitation und sym-

bolischen Repräsentation« (Tomasello 2009, S. 164).

Die so sprachpragmatisch definierten ikonischen Gesten unterscheiden sich

in dieser Konzeption wesentlich von »bloss« deiktischen. Sie sind sprachanalog

zu verstehen und setzen bereits einen gewissen Grad an Sprachkompetenz vor-

aus. Diese (etwas überspitzt ausgedrückt) »Spaltung« von blossen vorsprachlichen

(deiktischen) Zeigegesten einerseits und bereits semantisch strukturierten ikoni-

schen Gesten andererseits vermittelt den Eindruck, dass die Fähigkeit zu ikoni-

schen Artikulationsformen scheinbar der Sprache nachgeordnet ist und die iko-

nische Dimension explizit semantische, d.h. begriffssprachliche Kompetenz vor-

aussetzt. Dies rührt m.E. daher, dass die Eigenart des expressiven Zeigens (eine

deiktische resp. deklarative Zeigegeste) kaum beachtet wird, sondern hauptsäch-

lich in ihrer Strukturfunktion zur Disposition der geteilten Aufmerksamkeit im

Hinblick auf sprachliche Kooperation und Kommunikation Beachtung findet. Oh-

ne diese Funktion in Frage zu stellen, wird hier u.a. mit Grüny vermutet, dass

das Moment des expressiven Zeigens nicht nur für die Genese der diskursiv-kom-

munikativen Struktur des Selbst- und Weltbezugs entscheidend ist. Erweitert und

gleichursprünglich kann auch die Genese einer präsentativ-ikonischen Dimension

symbolischer Artikulation angenommen werden oder wenigstens vorstellbar sein.

In diesem Zusammenhang bringt Grüny eine, wie mir scheint, entscheidende

Überlegung ein, wenn er die deiktische Zeigegeste mit dem Greifen in der Bedeu-

tung »reaching-for-touching« verbindet und in der Zeigegeste eine Transformati-

on vom physischen Akt der Präsentation (»Pinzettengriff«) zur subtil verdichteten

Version des Zeigens (deklarativ-expressives Zeigen) vollzogen sieht, das als Reprä-

sentation dieses Präsentationsaktes deutbar ist und damit den Menschen als Re-

präsentationsfähigen sichtbar macht:

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Die Arbeit am Ausdruck

»Die Zeigegeste als ikonische Greif- und Explorationsgeste könnte hier einen be-

sonderen Status haben, als es sich beimGreifen für dasKindumdie primäreWeise

des aktiven Verhaltens zur Welt handelt. […] Es ist von daher vielleicht nicht un-

plausibel, diese Geste auch als ersten Gegenstand der Darstellung anzunehmen.«

(Grüny 2013, S. 66f.)

Grüny dekonstruiert die Unterscheidung von deiktischen und ikonischen Gesten,

indem er darauf hinweist, dass das Kind mit der expressiven Zeigegeste das prä-

sentierende Greifen und damit auch sich als zeigendes, d.h. als ein der symboli-

schen Repräsentation fähiges Wesen darstellt. Es ist für die bildungstheoretische

Interpretation artikulationsphilosophischer und anthropologischer Einsichten von

grosser Bedeutung, nicht allein die Zeigegeste oder den gezeigten Gegenstand zu

fokussieren, sondern auch den Menschen als darstellendes Wesen systematisch in

die Reflexion miteinzubeziehen: Das Kind zeigt auf einen Gegenstand, zeigt sich

damit auch als Wesen, dem sich etwas zeigt (sein Ergreifen bzw. sein Ergriffen-

sein von etwas), und stellt diesen Prozess mit seinem Zeigen dar. Man könnte also

sagen, das Zeigen tritt in dreierlei Hinsicht in Erscheinung.

Greifen und Explorieren sind zunächst keine Formen der Referenz, sondern

andersartige Praxen. Die expressive Zeigegeste als Darstellung der Greifbewegung

zu deuten, setzt hingegen voraus, dass die Fähigkeiten des Darstellens und der

Gegenstandswahrnehmung, also die Fähigkeit zur symbolischen Repräsentation,

schon vollzogen sind, bevor sie (dem Kind) in gegenständlicherWeise bewusst sind

oder bewusstseinsfähig sein können. Die (ontogenetisch) spätere bewusste Refe-

renz wird sicher durch die Sprache sichtbar (und vielleicht ermöglicht), ist aber

eine nachträgliche Selbstbesinnung des schon Vollzogenen.3 Georg Misch hat die-

sen Gedanken expliziert. Er schreibt:

»Das Hinzeigenkönnen setzt offenbar eine Distanzierung des Zeigenden zu dem,

worauf er hinzeigt, voraus; diese Distanzierung wieder setzt voraus, dassman sei-

nen eigenen Standort einzunehmen vermag, d.h. aber, eine rückwendige Bewe-

gung zu sich selbst – und als solche Rückwendigkeit bezeichnete ich ja bereits die

Besinnung, die das menschliche Lebensverhalten als menschliches auszeichnet.«

(Misch 1994, S. 236)4

Doch zurück zum Zusammenhang von Greifen und Zeigen. In der Deutung, um

die es hier geht, nimmt das Greifen von der Praxis des Zugreifens Abstand und hält

3 Vgl. Mischs Konzept des Tathandelns (Misch 1994, S. 269).

4 Diese Stelle und der Fokus auf die »Rückwendung« erinnern an den Kern der Anthropologie

Plessners: »Der Mensch steht in Einer Beziehung zu fremden Dingen, die den Charakter der

vermitteltenUnmittelbarkeit, der indirektenDirektheit hat, und nicht in zwei fein säuberlich

nebeneinander laufenden, voneinander getrennten Beziehungen.« (Plessner 2016, S. 401f.,

Hervorh. »Einer« wie i. Orig.)

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Expressives Zeigen und Artikulation 159

inne. Im »Deuten-auf« (im Sinne des reaching-for-touching) – und im Unterschied

zum »Greifen-nach« (im Sinne des reaching-for-grabbing) – ist das Zeigen also in-

sofern als ikonisches Zeigen deutbar, als es sich im Zeigen auf den Gegenstand

als Zeigen zeigt. In und mit der Zeigegeste werden die Fähigkeit und das Erstau-

nen sichtbar, dass da etwas ist, was von einem Ich wahrgenommen wird und sich

ihm offenbar gezeigt hat. Dies lässt vermuten, dass die Zeigegeste als Ausdruck

des Weltbezugs einerseits und die Genese von Subjektivität andererseits – als Ge-

genstandsbewusstsein und Selbstbewusstsein – in einem engen Zusammenhang

stehen. Dieser Zusammenhang verwundert bildungstheoretisch zwar nicht, aber

er ist bildungstheoretisch meines Wissens bisher auch kaum erhellt worden.

Im Zeigen zeigt sich also auch der Mensch als ein Wesen, dem sich die Welt

zeigt. Aus diesem Grund können deiktische und ikonische Zeigegesten nicht auf

absolute Weise voneinander unterschieden werden, obwohl sie in vielen meist ein-

fach strukturierten Fällen gut zu unterscheiden sind. Doch in komplexeren Situa-

tionen wird im Zeigen die Wahrnehmungsweise des Zeigenden thematischer Teil

und vielleicht sogar besonders bedeutungsvoller Teil des Zeigeaktes. Im Fall des ex-

pressiven Zeigens könnte es sich um die Darstellung eines ersten Reflexivwerdens

handeln. Die Untersuchung der Zeigegeste ermöglicht, so hoffe ich, einen konzep-

tionellen und auch empirischen Zugang, mit welchem der bildungstheoretische

Topos der Entwicklung des Welt- und Selbstverhältnisses in praxeologischer Art

und Weise besser verstanden werden kann. In diesem Prozess ist die ästhetische

Dimension elementar, wie hier bisher nur implizit gezeigt worden ist.

4.3 Was sich im expressiven Zeigen zeigt

Der Kunsthistoriker und Bildtheoretiker Gottfried Boehm konstatiert, dass die dis-

kursive Verständigung über das Deiktische insgesamt instabil und bisher vor al-

lem einseitig zeichentheoretisch (semiotisch) formuliert worden ist. Die lange und

reichhaltige Kultur des Zeigens bleibe dabei seltsam unberücksichtigt und unver-

mittelt (vgl. Boehm 2010, S. 21). Boehm setzt mit seinen Überlegungen dort an,

»wo das Zeigen gebraucht wird, wo es sich in der Lebenspraxis ausdifferenziert.

Das geschieht am und mit dem menschlichen Körper und seinen Aktivitäten, als

vorsprachlicher Basis der Artikulation.« (S. 22) Damit thematisiert Boehm die Zei-

gegeste als komplexe Verschränkung von »Sich-Zeigen« einerseits und »Zeigen-

auf« andererseits, ein Zusammenhang, der von Tomasello entkoppelt worden ist,

so als wäre das, was sich gezeigt hat, schon im Zeigen-auf verstanden und geklärt.

Boehm macht darauf aufmerksam: »Denn die Natur, die Dinge oder – noch ge-

nereller – das Sein –, sie müssen sich auf die eine oder andere Weise präsentieren,

bevor und indem wir sie besprechen, denken, darstellen, in irgendeinem Sinn re-

präsentieren.« (Ebd.) Grüny kommentiert diese Passage und meint, dass in diesem

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Die Arbeit am Ausdruck

»bevor und indem« die »eigenartige Doppelung von wechselseitiger Verwiesenheit

und logischer und sachlicher Vorgängigkeit gut auf den Punkt gebracht« werde

(Grüny 2013, S. 70). Das Zeigen sei nämlich darauf angewiesen, »dass es sich er-

füllt, und für diese Erfüllung kann es nicht selbst aufkommen. Sie ist ein Ziel, das

aber dem Zeigen nicht nachgeordnet ist, sondern in ihm selbst stattfindet und ihm

vorausgeht.« (Ebd.) Man kann also sagen, dass sich etwas bereits gezeigt haben

muss, um (überhaupt) gezeigt werden zu können. Dies ist ausdrucksanthropolo-

gisch bedeutsam. Etwas umständlich könnte man sagen, dass der auf etwas zei-

gendeMensch nicht nur »auf etwas« zeigt, sondern auch zeigt, dass sich ihm etwas

zeigt oder gezeigt hat. Das Zeigen zeigt damit sowohl auf das Wahrgenommene

als auch auf die Wahrnehmung des oder der Zeigenden. Mit der deklarativen, ge-

nauer der expressiven Zeigegeste kommt ontogenetisch eine »neue« Dimension ins

Spiel, nämlich eine Form der Weltwahrnehmung, die darüber Auskunft gibt, dass

dieWelt demMenschen erscheint. Dabei erweist sich folgende Frage als besonders

interessant, da sie die Verbindung von Form und Inhalt betrifft: Wie und als was

erscheint die Welt dem Menschen und wie artikuliert er diese Erscheinung?

Mit der expressiven Zeigegeste wird die Wahrnehmung als solche thematisch

bzw. thematisierbar. Die Zeigegeste ist Indiz für ein Distanzverhältnis und für ei-

ne Verbundenheit, die sich in der Wahrnehmung artikulieren. Dieses Welt- und

Selbstverhältnis lässt sich (zunächst) nicht auf das bereits Bekannte reduzieren

oder auf eine Aussage bringen, vielmehr drückt sich darin eine deiktische, d.h.

immer auch leibliche Ausrichtung und Bezugnahme des Menschen zur Welt aus.

Boehm diskutiert die Deixis in ebendieser Weise und fragt, ob sie sich als Ermög-

lichungsbedingung von Bildlichkeit verstehen lässt. Ohne diese Richtung hier ver-

tiefen zu können und wollen, sei auf Boehms Einwände gegen die Sichtweise ver-

wiesen, Gesten primär semiotisch nach dem Modell der syntaktischen Sprache zu

verstehen:

»Dagegen spricht, […] dass der Körper kein Zeichen ist, das sich je entschlüsseln lie-

ße, wenn schon, dann ist er der Schauplatz möglicher, im übrigen meist vieldeu-

tiger oder, was aufs Gleiche hinausläuft, deutungsloser Zeichen. […] Die Dechif-

frierungskunst unterschlägt aber, dass die Geste jeweils grundiert ist, wir es mit

einer, wie gesagt wurde, doppelten Lesbarkeit zu tun haben. Was Gesten zeigen,

geht niemals in dem auf, was sie zu sagen scheinen. […]Was sich in der Geste zeigt

undwas sie allenfalls besagt, kommen in aller Regel nicht zurDeckung. Sich-Zeigen

erschöpft sich nicht darin Etwas zu zeigen, Etwas, dem ein bestimmtesWort, eine

sagbare Bedeutung zugeschrieben werden kann.« (Boehm 2007, S. 149f.)

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Expressives Zeigen und Artikulation 161

Mit diesem sprachkritischen Einsatz amBeispiel des »Sich-Zeigens«wird ein Sach-

verhalt angesprochen, der in Untersuchungen zur Sprachgenese wenige beachtet

wird.5

Das Zeigen als Deuten-auf betont demgegenüber den instrumentellen Cha-

rakter der Geste. Der instrumentelle Charakter scheint durch seine kommunika-

tive Funktion hervorgebracht zu werden. Grüny moniert, dass das Zeigen in der

einschlägigen Diskussion meist als Anfang des »Heissens« aufgefasst wird, also

der sprachlichen Benennung. Die Benennung scheint die im Zeigen angedeutete

Freisetzung zu erfüllen: Was nicht ergriffen werden kann, das kann wenigstens

mit einem »Begriff« bzw. einem Wort oder Namen versehen werden – als ob die

Dinge mit den Begriffen zumindest symbolisch ergriffen würden. In den Kategori-

en des informativen und imperativen Zeigens wird der instrumentelle Charakter

dieser Gesten betont. Aufgrund dieser (vorgängigen) kommunikativ-funktionalen

Bestimmung scheint die Frage nach der Art und Weise der Zuwendung zu einer

Sache selbst dieser Funktion zu- bzw. untergeordnet zu werden.

Versteht man nun aber das expressive Zeigen als Darstellung der nicht ausge-

führten Greifbewegung, so ergibt sich die Möglichkeit, subtiler über das Verhältnis

von Zeigen und Bestimmen (»Heissen«/Benennen) nachzudenken. Dies ist bedeut-

sam, um die ästhetische Dimension von Bildungsprozessen zu verstehen, wenn

es also darum geht, einerseits die logozentrische Reduktion einer rein diskursi-

ven Weltaneignung zu vermeiden6 und andererseits die Grenzen des Aussagbaren

nicht absolut zu setzen.7 Der Bereich des Ausdrückbaren ist wesentlich grösser als

jener des Aussagbaren, und diese Einsicht ist keineswegs nur für das Verständnis

der ästhetischen Bildung im engeren Sinn zentral, sondern betrifft das Verständnis

von Bildungsprozessen insgesamt. An anthropologischen und sprachwissenschaft-

lichen Interpretationen der Zeigegestemanifestieren sich die Differenzen imKern,

die sich dann bildungstheoretisch als grundsätzlich differente Auffassungen von

Selbst- und Weltverhältnis und seiner Entwicklung entpuppen. Dies ändert nichts

daran, dass im Zeigen die Voraussetzung des Benennens, also des Aufbaus referen-

zieller Beziehungen zu den Gegenständen, gesehen werden kann und muss. Doch

das ist eben nicht alles! Um es mit Grüny – vielleicht nicht unproblematisch, da im

normativen Duktus – zu sagen:

»Wenn die Zeigegeste tatsächlich eine Art ikonische Greif- oder Explorationsges-

te ist, so ist es wichtig, dass sie unvollendet bleibt – dass sie als offene dargestellt

5 Boehms Anliegen ist allerdings weit allgemeiner; er möchte ausgehend vom Zeigen die Idee

eines deiktischenbzw. ikonischen Logos hervorheben. ChristianGrüny beschäftigen ähnliche

Fragen.

6 Im Sinne der Kritik, wie sie in Kapitel 1.2 an Stojanov erörtert worden ist.

7 Vgl. die Kritik in Kapitel 1.3 an den Überlegungen von Schäfer bzw. Thompson.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Die Arbeit am Ausdruck

wird und sich insofernmit Zuschreibungen und Bestimmung zurückhält. Der ent-

scheidende Punkt beim Zeigen wäre dann, dass es die Dinge frei und als nicht

vorweg in praktische Zusammenhänge eingeordnet sich zeigen lässt.« (Grüny 2013,

S. 73)

Mit der Reflexion des expressiven Zeigens wird die Frage, was sich im Zeigen er-

eignet, zum zentralen Bezugspunkt.Welche Bedeutung hat dieWahrnehmung des

Zeigenden, der auf etwas zeigt, das sich ihm gezeigt hat? Der Zeigende zeigt sich

als Wahrnehmender. Das Zeigen weist daher über die Zeigerichtung hinaus oder,

genauer gesagt, es weist auf etwas sinnlich gar nicht Wahrnehmbares hin, näm-

lich auf die Wahrnehmung – bzw. auf das »Wahrgenommen-Haben«, die Wahr-

nehmungsfähigkeit, den Wahrnehmungsmodus – des Zeigenden. Diese Perspek-

tive wird auch in Tomasellos Untersuchungen aufgezeigt, aber nicht vertieft. Das

expressive Zeigen verweist auf einen reflexiven Akt, insofern es sich auf die Auf-

fassungsweise des Wahrgenommenen bezieht. Die Expressivität und Reflexivität,

die sich im Akt des Hinzeigen-Könnens offenbaren, indizieren ein Gegenstands-

bewusstsein des Zeigenden. Im expressiven Zeigen als einer Rückwendung auf die

eigene Wahrnehmung zeigt sich der Mensch als ein Wesen, dem die eigene Wahr-

nehmung prägnant geworden ist. Dieses anthropologische Moment setzt einen

geistigen Grundakt voraus, der dem Menschen nicht in gegenständlicher Weise

bewusst werdenmuss. Es wird deutlich, dass Gegenstandsbewusstsein und Selbst-

bewusstsein aneinandergebunden sind.

Mit diesen Überlegungen soll verdeutlicht werden, dass sich in der ontogene-

tisch frühen Praxis des expressiven Zeigens – fern von der pädagogischen Intention

oder einer ausformulierten Pädagogik des Zeigens (wie von Prange (2005) vorge-

legt) – die Anfänge der Subjektgenese manifestieren. Im expressiven Zeigen zeigt

sich der Mensch als ein Selbst bzw. als Person, mag dies auch zunächst noch in

sehr rudimentärer Form erfolgen.

Man könnte auch sagen, dass das Zeigen die »Weltlichkeit« der Wahrnehmung

(bzw. des Menschen) bezeugt.8 Diese »Welt«, das »Weltlichwerden« wird mit dem

Zeigen mit-geteilt.9 Das kleine Kind kennt in seinem Zeigen die Schwierigkeit wohl

noch nicht, diese Wahrnehmungmitzuteilen. Erst wenn ihm konventionelle Mittel

für eine differenziertere Kommunikation zur Verfügung stehen, können ihm die

Probleme der Mitteilbarkeit bewusst werden. Es wird dann erfahren müssen, dass

sich nicht alles aussagen lässt, was wahrgenommen werden kann, aber damit lernt

8 »Weltlichkeit« kann hier im Sinne Hannah Arendts verstanden werden, wie sie den Begriff in

Vita activa (1996) entwickelt. Vgl. dazu auch Reichenbachs Beitrag Die Arena der Weltlichkeit.

Hannah Arendt als Pädagogin des Öffentlichen (2001a).

9 Insofern ist diese »Welt« mit dem Konzept der »Mitwelt« bei Plessner (2016, S. 365ff.; vgl.

Kapitel 3) durchaus vergleichbar.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Expressives Zeigen und Artikulation 163

es, zumindest implizit, auch, dass die Grenzen von Sprache und Artikulation nicht

zusammenfallen.

4.4 Diskursive und präsentative Formen der Artikulation

FürWilhelm vonHumboldt (1969) leistet die Sprache dieVerknüpfung von Selbst und

Welt. Diese Zuschreibung der Funktion der Sprache darf als das zentrale Moment

seiner Bildungsidee betrachtet werden. Der Fokus auf das Studium der Sprachen

hat bekanntlich auch die Idee des humanistischen Gymnasiums lange Zeit geprägt.

Sprache wird und wurde bildungstheoretisch jedoch nie auf ihren kommunikati-

ven Aspekt verkürzt, sondern in ihrer Vielfalt und Bedeutung für das Denken, die

Literatur und Dichtung, Philosophie und Rhetorik etc., d.h. für ihre das kulturelle

Erbe derWelt eröffnende Funktion, geschätzt. Der heute international verwendete

Begriff der Literacy zeugt – als Abglanz – noch von diesem Fokus.

Eswäre daher ganz falsch,Bildungstheorie insgesamt als ein letztlich logozentri-

sches Unterfangen zu verstehen, nicht nur deshalb, weil man auch etwa der Mathe-

matik und den Künsten niemals ihre Bildungsrelevanz abgesprochen hat. Aber es

sind heute Tendenzen imBereich des Bildungsdenkens und der Bildungsforschung

zu bemerken, die dahin gehen, die Sprache entweder auf ihre kommunikative Funk-

tion zu verkürzen oder aber primär noch in ihrer wissenschaftlichen Dimension,

insbesondere als diskursiv-logische Angelegenheit, ernst zu nehmen, weil alles an-

dere ja ohnehin nur »Metaphysik« sei. Diese Reduktionen sind vielleicht auch ein

Grund dafür, warum die Idee der Bildung bzw. Bildungstheorien in der heutigen

Erziehungswissenschaft und Bildungsforschung weniger interessieren. Doch die

Kritik an der Vorherrschaft einer rein diskursiven Vernunft ist weder neu noch

allein romantisch motiviert.

Zu den Philosophinnen,welche die erkenntnistheoretische –undwie ichmeine

implizit auch bildungstheoretische – Engführung von Sprache und Diskursivität

auf fundamentaleWeise kritisiert haben, gehört die Amerikanerin Susanne Langer

(1895–1985), die eine Schülerin von Alfred NorthWhitehead (1861–1947) gewesen ist

und am Connecticut College in New London (Connecticut) gelehrt hat sowie Mit-

glied der bedeutungsvollen American Academy of Arts and Sciences war. Langer ist für

ihre Arbeiten zur symbolischen Logik bekannt geworden, insbesondere für die Un-

terscheidung zwischen »diskursiver« und »präsentativer« Symbolisierung, welche für

die Theorie der Ästhetik herausragende Bedeutung erlangt hat. Kunst liefert nach

Langer Symbole für das Unsagbare, insbesondere das Leben der Gefühle, welches

gerade der zentrale Gegenstand der Kunst sei. Mit präsentativen Symbolisierun-

gen werden Phänomene (Ideen, Formen) artikulierbar, die sich dem sprachlichen

Zugriff entziehen und sogar auch widersetzen. Langer kritisiert den Vorrang des

Diskursiven insbesondere, wenn es um Fragen der Erkenntnis geht. Vor allem ar-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Die Arbeit am Ausdruck

gumentiert sie in ihremWerk gegen zwei erkenntnistheoretische Vorurteile. Diese

sind: »1. Dass die Sprache das einzige Mittel sei, um artikuliert zu denken, und 2.

Dass alles, was nicht aussprechbarer Gedanke ist, Gefühl sei« (Langer 1987, S. 95).

Mit diesen Vorurteilen entstehe ein sehr enges Bild von menschlicher Erkenntnis

und des geistigen Lebens überhaupt:

»Die Sprache ist keinesfalls unsere einzige artikulierte Hervorbringung. Unsere

reine Sinneserfahrung ist bereits ein Prozess der Formulierung. Die Welt, die den

Sinnen wirklich begegnet, ist ja keine Welt von ›Dingen‹, an denen wir Tatsachen

entdecken sollen, sobald wir dazu die erforderliche logische Sprache kodifiziert

haben.« (Ebd.)

Dichtung und Metaphysik beispielsweise mögen offiziellen wissenschaftlichen

Standards vielleicht nicht genügen, aber ihnen ihre Bedeutung für menschliche

Erkenntnis abzusprechen, ist deshalb noch lange nicht einsichtig. In den Worten

Langers:

»Es ist klar, Dichtung bedeutet mehr als ein Aufschrei; dass sie artikuliert ist, hat

gute Gründe; und die Metaphysik ist mehr als das sanfte Brummen, mit dem wir

es uns in derWelt gemütlichmachen.Wir haben es hier mit Symbolismen zu tun,

undwas sie ausdrücken, ist oft von hoher Intellektualität. Nur sind Formund Funk-

tion solcher Symbolismen nicht identisch mit denen, die die Logistik unter dem

Titel ›Sprache‹ erforscht. Das Feld der Semantik reicht weiter als das der Sprache

[…].« (Langer 1987, S. 93)

Dies scheint mir die entscheidende Einsicht und auch bedeutungsvolle bildungs-

theoretische Grundlage zu sein: Das Feld der Semantik ist weiter als jenes der Spra-

che! Anders ausgedrückt: Das Aussagbare ist nur ein Teil des Ausdrückbaren und

innerhalb des Sprachlichen gibt es viele Verwendungsweisen. Dabei gibt es keine

stichhaltigen Gründe dafür, der logisch-diskursiven Verwendung von Sprache den

Vorrangstatus zuzuschreiben.

Das »Leben des Geistes« ist weit und vielfältig. »Alle Sensitivität«, so Langer,

»trägt den Stempel des Geistigen. ›Sehen‹ zum Beispiel ist kein passiver Vorgang,

durch den bedeutungslose Eindrücke gesammelt werden, damit der ordnende

Geist aus diesen amorphen Daten Formen für seine eignen Zwecke herauslesen

kann, ›Sehen‹ ist selber schon ein Formulierungsprozess; unser Verständnis der

sichtbaren Welt beginnt im Auge.« (Langer 1987, S. 97)

Diese Sichtweise, auf die schon die platonische Philosophie hinweise (vgl. Langer

1987, S. 97), ist in unsere Alltagssprache eingeflochten: wir reden von »Einsicht«, ei-

nen »Blick auf etwas werfen«, einen »Einblick« haben oder bekommen, jemanden

»ins Bild setzen«, kurz, Erkenntnis und Kenntnis werden sehr häufig mit Meta-

phern des Sehens und des Auges treffend umschrieben.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Expressives Zeigen und Artikulation 165

Doch natürlich nicht nur dem Auge, sondern jedem Sinnesorgan kommt in der

einen oder anderenWeise Erkenntnisfunktion zu. Die damit verbundenenWahrneh-

mungen, die mehr als blosse Empfindungen sind, nennt Langer Artikulationen:

»Die vom Auge und Ohr vollzogenen Artikulationen – die Formen der direkten

Wahrnehmung sind die primitivsten Instrumente unserer Intelligenz. Sie sind

echtes symbolisches Material, Medien des Verstehens, durch deren Vermittlung

wir eine Welt von Dingen und von Ereignissen erfassen, die die Geschichte der

Dinge sind. Die Bereitstellung solcher Vorstellungen ist ihre Hauptaufgabe.

Unsere Sinnesorgane machen ihre gewohnheitsmäßigen, unbewussten Abstrak-

tionen im Interesse dieser ›verdinglichenden‹ Funktion, die dem gewöhnlichen

Erkennen von Gegenständen zugrunde liegt: der Kenntnis von Anzeichen, Wor-

ten, Klängen, Orten und der Möglichkeit, dergleichen in der äußeren Welt nach

Arten zu klassifizieren. Wir erkennen die Elemente dieser sinnlichen Analyse in

allen Arten von Kombinationen wieder; wir können sie imaginativ gebrauchen,

um voraussichtliche Veränderungen in vertrauten Bildern zu begreifen.

Visuelle Formen – Linien, Farben, Proportionen usw. – sind ebenso der Artiku-

lation, d.h. der komplexen Kombination fähig wie Wörter. Aber die Gesetze, die

diese Art von Artikulation regieren, sind von denen der Syntax, die die Sprache

regieren, grundverschieden. Der radikalste Unterschied ist der, dass visuelle

Formen nicht diskursiv sind. Sie bieten ihre Bestandteile nicht nacheinander,

sondern gleichzeitig dar, weshalb die Beziehungen, die eine visuelle Struktur

bestimmen, in einem Akt des Sehens erfasst werden. Daher ist ihre Komplexität

nicht wie die des Diskurses nach Maßgabe dessen begrenzt, was der Geist vom

Beginn eines Auffassungsaktes bis zu seinem Ende behalten kann. Natürlich setzt

eine solche Beschränkung beim Diskurs auch der Komplexität aussprechbarer

Ideen Grenzen. Eine Idee, die zu viele winzige, jedoch eng aufeinander bezogene

Teilbestimmungen enthält, zu viele Beziehungen innerhalb von Beziehungen,

lässt sich nicht in diskursive Form ›projizieren‹; sie ist für die Rede zu subtil.

Daher schließt eine an die Sprache gebundene Theorie des Geistes sie aus dem

Herrschaftsbereich des Verstandes und der Erkenntnissphäre aus.« (Langer 1987,

S. 98f.)

Entgegen der Auffassung, dass es ausserhalb der Sphäre des Diskursiv-Logischen

nur Subjektivismus und Intuitionismus geben könne, betrachtet Langer Aus-

druckshandlungen, die der Qualität der oben erläuterten expressiven Zeigegesten

nahekommen, nämlich als Hinwendungen zur Welt, die nicht psychologisch

verkürzt werden sollten, nicht als ein Ungenügen oder Noch-nicht-in-Begriffen-

fassen-Können missverstanden werden sollten

»Sobald aber eine Ausdruckshandlung ohne inneren momentanen Zwang voll-

führt wird, ist sie nicht mehr unmittelbarer Selbstausdruck, sondern expressiv im

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Die Arbeit am Ausdruck

logischen Sinne. Sie ist nicht Anzeichen der Gemütsbewegung, die sie überträgt,

sondern ihr Symbol; anstatt die natürliche Geschichte eines Gefühls zu vollenden,

bezeichnet sie das Gefühl und bringt es, vielleicht selbst dem Agierenden, bloß

in den Sinn. Wenn eine Handlung diese Bedeutung erlangt, wird sie zur Geste.«

(Langer 1987, S. 154)

4.5 Resümee und Ausblick

Wie weiter unten ausgeführt werden wird (vgl. Kapitel 5), reflektiert auch Ge-

org Misch die Zeigegeste im Zusammenhang mit der gleichzeitigen Entwicklung

von Gegenstandsbewusstsein und Selbstbewusstsein. Misch sieht in der Zeigeges-

te ebenfalls eine entscheidende Differenz gegenüber der Ausdrucksbewegung, die

Susanne Langer »unmittelbarer Selbstausdruck« nennt. »Das Hinzeigen ist eine

sinnvolle und als solche also verständliche Gebärde und dieser ihr Sinn selber ist

nur in eins mit der sinnlichen Anschauung faßlich, wie ich den Finger ausstrecke,

faßlich eben als Zeigerichtung des ausgestreckten Fingers« (Misch 1994, S. 237). Die

Zeigerichtung ist zwar sinnlich wahrnehmbar, aber das, worauf sie gerichtet ist,

geht über sie hinaus. Sie ist eher Anzeichen für eine Richtung, auf die sich ihr Sinn

bezieht. Von diesem Sinn selbst weiss allenfalls jener etwas, der auf etwas zeigt,

das sich ihm gezeigt hat.Misch bezeichnet die Zeigegeste daher als symbolisierendes

Zeichen, denn die Zeigegebärde weise durch ihren Richtungssinn über sich selbst

hinaus auf eine Welt hin bzw. in eine Welt hinein. Insofern ist die Gebärde des

»Hinzeigens auf etwas« dem geistigen Akt des »Etwas-Meinens« verwandt, »das

wir als die eigentümliche Art erkannten, in der Sinn und Bedeutung in der Rede

auftritt. […] Die Zeigegebärde nimmt also eine Zwischenstellung zwischen dem

die Sache bezeichnenden Wort und den unwillkürlichen Ausdrucksbewegungen

des Lebensverkehrs ein.« (S. 238) Diese »Zwischenstellung« zu verstehen, von der

Misch spricht, ist wesentlich, um die ästhetische Dimension des Bildungsprozes-

ses verdeutlichen zu können. »Hinzeigenkönnen«10 indiziert, dass Selbst undWelt

sowohl getrennt wie auch verbunden sind; Verknüpfung setzt Distanzierung vor-

aus, und diese Verknüpfungwird nicht primär diskursiv-logisch geleistet, sondern expressiv!

Sie ist weder blosser (unwillkürlicher) Selbstausdruck noch subjektivistische Aneig-

nung objektiver Welt, sondern Ausdruck dessen, was bildungstheoretisch »Selbst-

10 »Das Hinzeigenkönnen setzt offenbar eine Distanzierung des Zeigenden zu dem, worauf er

hinzeigt, voraus; diese Distanzierungwieder setzt voraus, dassman seinen eigenen Standort

einzunehmen vermag, d.h. aber, eine rückwendige Bewegung zu sich selbst – und als solche

Rückwendigkeit bezeichnete ich ja bereits die Besinnung, die das menschliche Lebensver-

halten als menschliches auszeichnet.« (Misch 1994, S. 236)

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Expressives Zeigen und Artikulation 167

und Weltverhältnis« genannt wird, als ob klar wäre, was dieses »Und« zwischen

Selbst und Welt tatsächlich bedeutet.

Erziehungstheoretisch mag man annehmen, die Erwachsenen zeigen dem

Kind die Welt und dieses lasse sich die Welt von den Erwachsenen mehr oder

weniger zeigen. Bildungstheoretisch ergibt diese Rede aber wenig Sinn. Mit der

kindlichen Zeigegeste wird deutlich, dass das kindliche Zeigen nicht nur Anlass für

irgendeine Form von pädagogischem Zeigen darstellen kann, sondern vielmehr

elementarer Ausdruck der Bildsamkeit des Kindes ist. Die Zeigegeste als besondere

Darstellung der Greifgeste ist präsentatives Symbol des Wahrnehmens bzw. der

Artikulation von Wahrgenommenem. Die expressive Zeigegeste verweist auf die

Wahrnehmung als einen Artikulationsprozess und ist damit artikulierter Ausdruck

der Selbst- und Weltverknüpfung. Die primäre symbolische Repräsentation der

Wahrnehmung als Artikulation ist die ikonische Zeigegeste, und als solche ist

sie präsentativ artikuliert. Dies impliziert, dass die semantische Struktur der

Wahrnehmung nicht diskursiver, sondern zunächst präsentativer Natur ist. Die

expressive oder ikonische Zeigegeste steht geradezu exemplarisch für die Praxis

des präsentativen Symbolismus, sie ist artikulierter Ausdruck einer inneren oder

geistigen Gliederung, die vom Selbst geleistet wird.

Das Moment der inneren Artikuliertheit der Wahrnehmung, die bereits die ex-

pressiven Geste vermuten lässt, ist nicht einfach nur Übergang zur diskursivenWelt,

sondern vielmehr Voraussetzung der Reflexivität überhaupt, insbesondere auch, um

jene Aspekte der Welt zu eröffnen und zu erschliessen, die sich der diskursiven

Sprachlichkeit entziehen. Für jede Form von – ausgeprägter bzw. entwickelter –

Reflexivität gilt, dass sie sich nicht in der Wahrnehmung eines Gegenstandes er-

schöpft, sondern den Wahrnehmungsprozess bzw. seine Qualität als etwas Vor-

ausgesetztes und Begleitendes wahrnimmt, das dem Gegenstand selbst nicht voll-

umfänglich anhaftet. Diese Umschreibung ist der Versuch, die Gleichursprüng-

lichkeit von Selbstbewusstsein und Gegenstandsbewusstsein (bzw. bildungstheo-

retisch: von Selbst- und Weltverhältnis) zu verstehen und zu beschreiben.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460344-005 - am 14.02.2026, 08:11:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

