4. Expressives Zeigen und Artikulation

»Ich bin selber langst so weit zu wissen,
dass das Zeigen [..] auch schon Sprechen
ist und die gesamte Leiblichkeit mit-
spricht, die Gesten-Sprache, Tonsprache
usw., Sprachlichkeit ist nur ein Anndhe-
rungsbegriff. Man muss viel, viel weiter
gehen .«

Hans-Georg Gadamer

Im Folgenden wird auf anthropologische und philosophische Vorstellungen zur
Subjektgenese eingegangen. Die Autorinnen und Autoren, auf die hier Bezug ge-
nommen wird, sind insbesondere Michael Tomasello, Georg Misch, Stefan Niklas,
Christian Griiny, Gottfried Boehm und Susanne Langer. Sie alle beschiftigen oder
beschiftigten sich aus unterschiedlichen diszipliniren Perspektiven mit der Inter-
pretation der Bedeutung des Zeigens, d.h. der Zeigegeste, in der menschlichen Onto-
genese. Wie schon in der Einleitung und im ersten Kapitel erliutert, ist das Motiv
meiner Arbeit eine Art mit gegenwirtig diskutierten bildungstheoretischen Vor-
stellungen, wie eben jenen von Hans-Christoph Koller, Krassimir Stojanov und Al-
fred Schifer sowie Christiane Thompson (vgl. Kapitel 1). Die entsprechenden Theo-
rievorschlige leiden m.E. auf je unterschiedliche Weise unter einem Defizit, wel-
ches darin besteht, die dsthetische Dimension des Bildungsprozesses zu grob zu
behandeln oder ganz zu vernachlissigen und zudem die Bedeutung der diskursiv-
logischen Sprache fiir Bildung — sei es in affirmativer (z.B. Stojanov) oder aber kri-
tischer (z.B. Schifer) Absicht — zu iiberschitzen.

Daher soll es nun darum gehen, Bildungsprozesse und Subjektgenese in ihrer
asthetischen Dimension besser zu verstehen. Dabei helfen die Untersuchungen zur
Ontogenese der Zeigegeste in den nichsten sechs Unterkapiteln: In Kapitel 4.1 sei
der Mensch als Ausdruckswesen kurz umrissen, dann in Kapitel 4.2 auf Typen von Zei-
gegesten — besonders auf die expressive Zeigegeste — eingegangen und der fragliche
Zusammenhang von Zeigen und Greifen diskutiert, um die traditionelle Unterschei-
dung von deiktischen und ikonischen Gesten zu befragen. Dies soll helfen, die (auch
bildungstheoretische) Bedeutung des expressiven Zeigens zu verstehen (Kapitel 4.3).

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Die Arbeit am Ausdruck

Im vierten Unterkapitel (4.4) wird — nun etwas allgemeiner — auf Susanne Langers
Unterscheidung von diskursiven und prisentativen Symbolisierungen Bezug genom-
men. Damit kann m.E. auch die bildungstheoretische Relevanz des vorgetragenen
Anliegens verdeutlicht werden.

4.1 Der Mensch als Ausdruckswesen

In seinem Buch Die Urspriinge der menschlichen Kommunikation entwirft Michael To-
masello eine Theorie zur Genese der Sprache und der menschlichen Kultur. Eine
seiner Grundthesen besteht in der Annahme, dass (Korper-)Gesten als Grundlage
der Sprache und Sprachentwicklung zu verstehen sind, d.h. der stimmlichen Arti-
kulation evolutionir — sowohl phylogenetisch als auch ontogenetisch — vorangehen
und diese strukturell vorbereiteten (vgl. Tomasello 2009, S. 121f.).

Tomasellos Untersuchungen zur Entwicklung der Gesten bei Kleinkindern zei-
gen, dass dabei insbesondere der Zeigegeste eine fundamentale Bedeutung zu-
kommt. Zeigegesten sind aber tiber ihre grundlegende Funktion fiir die Sprachon-
togenese hinaus auch hinsichtlich anthropologischer Uberlegungen sehr interes-
sant und m.E. bildungstheoretisch anschlussfihig und gewinnbringend. Anhand
des Phinomens der frithkindlichen Zeigegesten kénnen grundlegende Fragen nach
der Verfasstheit des menschlichen Welt- und Selbstverhiltnisses gestellt werden.
Diese bildungstheoretische Thematik interessiert, wobei weniger die Erwartung
eindeutiger Antworten motivieren mag als vielmehr die Hoffnung auf Einsichten
und Ausblicke, die sich durch mégliche und vorliufige Antworten auf die Frage
nach der Bedeutung des Zeigens fiir die Ontogenese und Subjektgenese ergeben.
Es geht also zunichst um das Phinomen des Zeigens »an sich«, das aufmerksam zu
befragen ist, ohne es von Anfang an in seiner Funktion fiir die Sprachentwicklung
festzulegen.! Diesem Vorgehen liegt eine einfache, aber vielleicht entscheidende
Annahme zugrunde, die im Folgenden plausibel werden soll: Im Zeigen zeigt sich das
menschliche Selbst- und Weltverhdltnis als ein artikuliertes und auf Artikulation angewiese-
nes.

Mit »Artikulation« wird nicht auf »blossen« Ausdruck oder »natiirliche« Expres-
sivitit verwiesen, obwohl der Mensch natiirlich ein expressives, ein sich ausdrii-
ckendes Wesen ist. Im Unterschied zum blossen Ausdruck bedeutet Artikulation
»Gliederung«.> Um dies mit Stefan Niklas zu verdeutlichen: »Etwas ist artikuliert,
wenn es nicht mehr bloR die Entladung eines Affekts ist, wenn es als Aulerung
nicht mehr blofRe Interjektion, sondern gegliederter Ausdruck ist.« (Niklas 2013,

1 Eine Funktion, die keineswegs infrage gestellt werden soll.
2 Im Franzosischen heisst articulation (f) Gelenk, die Gelenke verbinden die Kérperglieder, sie
»gliedern« und »untergliedern« den Korper.

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

S.16) Noch allgemeiner ausgedriickt: »Nicht erst das Sprechen macht Menschen
zu (sich) artikulierenden Wesen. Artikulation beginnt dort, wo Menschen auf et-
was zeigen und fihrt iiber die verschiedenen Ausdrucksweisen von Fithlen und
Denken bis hin zu den komplexesten kulturellen Formen, schreiben Niklas und
Roussel (2013).

Es geht einer sogenannten »Anthropologie der Artikulation« (vgl. Schlette &
Jung 2005) primir darum, die Bedeutung der vorsprachlichen und nichtsprachli-
chen Formen der Artikulation zu erkunden, die im Zeigen bzw. in der Zeigegeste
ihren Ausdruck finden.

Zeigen ist nicht nur typisch fiir das Kleinkindalter, sondern begleitet und prigt
das ganze menschliche Leben. Das Zeigen ist eine eigenstindige Praxis, die im
Kontinuum der menschlichen Kommunikation ihre Funktion und ihren Stellen-
wert hat. Dariiber hinaus ist das Zeigen als nichtsprachliche Artikulation im Hin-
blick auf erkenntnistheoretische Fragen stellvertretend fir alle Formen, Bereiche
und Dimensionen des Erkennens und Verstehens zu deuten, die in einem unge-
klarten Verhiltnis zur diskursiv-propositionalen Sprache stehen oder zu stehen
scheinen. Im Unterschied zu einer primir kommunikationstheoretischen Perspek-
tive, wie sie etwa Tomasello vertritt, geht es einer artikulationsanthropologischen
bzw. artikulationsphilosophischen Perspektive, wie sie hier entwickelt wird, nicht
nur darum, Gesten und Artikulationen als vor-sprachliche Phinomene zu deuten,
also hinsichtlich ihrer generischen Funktion fir die begriffssprachliche Artikulati-
on, sondern auch in ihrer grundlegenden Bedeutung fiir alle Lebensbereiche, ins-
besondere fir jene, die sich der logisch-diskursiven Sprache weitgehend entzie-
hen.

4.2 Typen von Zeigegesten

Mit rund 12 Monaten beginnen Kleinkinder Zeigegesten zu verwenden, d.h. mit
Arm, Hand und Finger auf Dinge, auf die Welt hinzuweisen. Sie beniitzen die Zei-
gegeste einerseits, um Dinge zu verlangen, und andererseits, um auf Dinge auf-
merksam zu machen. In der Forschung wurden daher zwei Kommunikationsmo-
tive unterschieden: deklarative Zeigegesten und imperative Zeigegesten (vgl. Bates
1976, S. 49—71; Bates 1979; Tomasello 2009, S. 124ff.). Beide Formen treten in der
kindlichen Entwicklung zeitgleich im Alter von etwa 12 Monaten auf.

Gemeinhin wird das deklarative Zeigen als eine Vorform der Fihigkeit aufge-
fasst, deklarative Aussagesitze zu formulieren. Tomasello differenziert die dekla-
rative Zeigegeste wiederum in zwei Untertypen, in denen er unterschiedliche Mo-
tive erkennt, namentlich (1) deklarativ-informative und (2) deklarativ-expressive Zeige-
gesten (vgl. Tomasello 2009, S. 131ff.): Mit deklarativ-informativen Zeigegesten ver-
sucht das Kind den Erwachsenen mit notwendigen oder wiinschenswerten Infor-

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce

153


https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Die Arbeit am Ausdruck

mationen (die dieser gegenwirtig nicht besitzt) iiber einen Bezugsgegenstand zu
versorgen. Mit deklarativ-expressiven Zeigegesten versucht das Kind hingegen, ei-
ne Einstellung hinsichtlich eines gemeinsamen Bezugsgegenstands mit einem Erwach-
senen zu teilen. Beide Gesten sind nach Tomasello psychologischer Ausdruck der
Fihigkeit, »mit anderen an Akten geteilter Intentionalitit mitzuwirken« (S. 84). Er
definiert: »[Geteilte] Intentionalitit setzt eine stillschweigende Auffassung des an-
deren als Kandidat fiir kooperatives Handeln voraus [..], [was] eine notwendige
Bedingung fiir jedes Kollektivverhalten und somit fiir jede Unterhaltung darstellt.«
(Ebd.) In experimentellen Untersuchungen mit einjihrigen Kindern konnte Toma-
sello nachweisen, dass diese beiden informativen Zeigegesten unabhingig vonein-
ander sind.

Fir den Zusammenhang, um den es in meiner Arbeit geht, sind die Ergebnis-
se der Untersuchungen zum deklarativ-expressiven Zeigen besonders interessant.
Ohne dies hier im Detail erliutern zu konnen, seien vor allem folgende zentra-
le Resultate hervorgehoben: Die kleinen Kinder reagieren im Experiment erstens
sichtlich unzufrieden, wenn ihre Zeigegesten von den Erwachsenen ignoriert werden.
Sie wiederholen die Geste zunichst immer wieder und stellen sie dann resigniert
ein. Im Unterschied dazu reagieren die Kinder unter der Bedingung der geteilten
Aufmerksamkeit bzw. des geteilten Interesses mit Zufriedenheit und vollziehen
typischerweise eine einzige, relativ lange dauernde Zeigegeste. In dieser Situation
blickt der Erwachsene abwechselnd auf das Kleinkind und das, worauf dieses zeigt,
und begleitet dies mit positivem Affektausdruck. Es geht in dieser vom Kind in-
itiierten Interaktion nicht nur darum, dass der Erwachsene seine Aufmerksamkeit
allein auf den Bezugsgegenstand richten soll. Vielmehr scheint es darum zu gehen,
dass der Erwachsene der Wahrnehmungsaufforderung des Kindes folgt und dieser
Wahrnehmung explizit Ausdruck verleiht. Tomasello nennt dies eine »gemeinsa-
me Einstellung auf einen Bezugsgegenstand« — kurz: geteilte Intentionalitit (vgl.
S. 131f.). Davon unterscheiden sich deklarativ-informative Zeigegesten, mit denen
der Erwachsene schlicht auf etwas aufmerksam gemacht wird, was er zu suchen
scheint, aber vorgibt nicht zu sehen. Hier wird offenbar keine Reaktion wie beim
expressiven Zeigen erwartet und das Kind zeigt sich zufrieden, wenn der Erwach-
sene sich dem gefundenen Gegenstand zuwendet.

4.2.1 Zeigen und Greifen

In den Forschungsarbeiten Tomasellos steht die Untersuchung der Kooperativi-
tit im Zentrum der Rekonstruktion der Sprachentstehung. Kooperation wird im
— wenn auch sehr weit verstandenen — Rahmen evolutionirer Funktionalitit in-
terpretiert. Die Fihigkeit und Bereitschaft, sich von anderen helfen zu lassen und
andere mit Informationen zu unterstiitzen, werden in dieser Perspektive als ein
evolutiondrer Vorteil betrachtet, da Gemeinschaftlichkeit (eine »gemeinsame Ein-

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

stellung zur Welt«) Kooperativitit beférdert. Hinsichtlich des expressiven Zeigens
dringt sich aber die Frage auf, um welche (andere) Art von Gegenstinden es sich
handelt, auf die gezeigt wird, oder, anders ausgedriickt: Was hat es mit dieser be-
sonderen Zuwendung zu den Sachen auf sich? Und ist es itberzeugend, diese Zuwen-
dung primir als Anlass dafiir zu deuten, Gemeinschaft herzustellen?

So fragt Christian Griiny (2013), ob und wie ein »interesseloses Zeigen« denkbar
ist. »Interesselos« heisst natiirlich nicht »desinteressiert« (vgl. Koch 1994), sondern
im Grunde nur »nicht an einen dusseren Zweck gebunden«, d.h., Interesselosigkeit
ist in diesem Sinne gerade eine besonders intensive Form des Interessiertseins.
Griiny baut nun keine Opposition zur These der sozialen Intention aller Varian-
ten von Zeigegesten auf, sondern fokussiert auf eine wenig beachtete Variante und
deren Interpretation, die sich von den primir funktional zu verstehenden unter-
scheidet (und moglicherweise in einem besonderen Verhiltnis zu denselben steht).
Griiny will vielmehr nahelegen, dass es auch schon frithe Formen der Zuwendung
zu den Dingen geben muss, die zuerst einmal um ihrer selbst willen geschehen,
die zwar in einen sozialen bzw. kommunikativen Kontext eingebettet sind und viel-
leicht auch nur vor solchem Hintergrund stattfinden kénnen, die aber nicht in ers-
ter Linie auf diesen abzielen, sondern iberhaupt keine Ziele verfolgen (vgl. Griiny
2013, S. 63).

Motiviert von dieser Frage untersucht Griiny diverse Konzepte der (Onto-)Ge-
nese von Zeigegesten. »Klassisch« werden alle Gesten aus der Greifbewegung abge-
leitet. So formulierte beispielsweise Wilhelm Wundt: Die »hinweisende Gebirdex,
d.h. Zeigegeste,

»ist genetisch betrachtet nichts anderes als die bis zur Andeutung abgeschwachte
Greifbewegung. In allen méglichen Ubergingen von der urspriinglichen zur spa-
teren Form begegnet sie uns noch fortwahrend beim Kinde. Dieses greift auch
nach solchen Cegenstidnden, die es nicht erreichen kann. Damit geht aber die
Greifbewegung unmittelbarin die Deutebewegung tiber.« (Wundt1921, zit. n. Grii-
ny 2013, S. 63)

Der Ubergang vom Greifen zum Zeigen lasse sich, so Griiny, allerdings nicht so
einsichtig konzipieren, wie es Wundt zu suggerieren scheint. Die Greifbewegung
zeichnet sich durch ein Ergreifen und In-Besitz-Nehmen aus: »Das Fassen mit der
Hand ist in dieser Phase in der Regel ein zum Mund Fithren, in dem die Aneignung
ihren Abschluss findet.« (Griiny 2013, S. 64). Zwar fungiere der Mund hier als »Ex-
plorationsorgan« und der ergriffene Gegenstand werde »mit Lippen, Zunge und
Zihnen regelrecht — und zwar deutlich differenzierter als mit den Hinden — be-
tastet«, doch stehe dabei immer die »materielle Aneignung in Form des Zerkauens
und Verschluckens« im Raum (ebd.). Wenn aber beim Zeigen die Aneignung im
weitesten Sinne erhalten bleibe, so habe die Geste selbst ihre Funktion gewechselt:
»[...] von der unmittelbaren Bewegung der Aneignung zum expliziten Appell an ei-

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce

155


https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Die Arbeit am Ausdruck

nen anderen, womit dieses Ziel notgedrungen verlagert und aufgeschoben wird«
(S. 64). Es handle sich dabei keinesfalls um einen unmittelbaren Ubergang, wie ge-
meinhin gemeint werde. Nach diesem Modell oder dieser Vorstellung werde zudem
vom Primat der imperativen Zeigegeste ausgegangen und der Ubergang zum de-
klarativen Zeigen sei damit wenig verstindlich zu machen. Aufgrund eigener und
zahlreicher weiterer, neuerer empirischer Untersuchungen kommt Charles Butter-
worth, auf den sich Griiny hier bezieht, zum Ergebnis, dass das Zeigen nicht auf
eine gescheiterte Greifbewegung zuriickzufithren sei und es auch keinen Hinweis
darauf gebe, dass dem imperativen Zeigen Primatstatus zukomme (vgl. ebd.).
Doch die Frage nach dem Ubergang von der Greifbewegung zur Zeigegeste
bleibt bestehen. Hilfreich ist es nach Griiny, zwei Momente des Greifens zu unter-
scheiden. Schon Werner & Kapplan (1963) hitten ein »reaching-for-grabbing« von
einem »reaching-for-touching« unterschieden (Griiny 2013, S. 65). Butterworth vo-
tiert nach Griiny fiir eine Modellierung des Ubergangs und bezieht die Zeigegeste
auf den sogenannten »Pinzettengriff« (ebd.). Damit ist das Greifen mit Daumen
und Zeigefinger gemeint. Das ist eine schon sehr differenzierte Form des Umgangs
mit den Dingen und steht weniger mit deren Einverleibung als mit der vorsichti-
gen Exploration in Verbindung. Beide, das Zeigen und der Pinzettengriff, verbin-
det das Moment des Ergreifens als ein »reaching-for-touching«, meint Griiny. Der
Pinzettengriff, der vom Herausheben zum Zweck des genauen Explorierens moti-
viert ist, steht so in einem Zusammenhang mit dem Zeigen als einem Heraushe-
ben und Prisentieren, d.h. einem Kommunikationsangebot. Allerdings betrachtet
Butterworth das Verhiltnis von Zeigegeste und Pinzettengriff als antithetische co-
evolutionire Entwicklungsmomente der Handfunktion. Der Pinzettengriff respek-
tive die Zeigegeste werden bei ihm phinomenal gegeniibergestellt: Dem Einklem-
men mit zwei Fingern im Greifen steht das Freigeben im Strecken der Finger beim
Zeigen gegeniiber. Griiny findet diese reichlich spekulative Rekonstruktion, mit
welcher Butterworth das Zeigen gewissermassen als Gegenteil des Pinzettengriffs
konzipiert, allerdings nicht iiberzeugend (vgl. S. 65). Er schligt dagegen vor, die
Zeigegeste tatsichlich mit der Greifgeste »reaching-for-touching« in Verbindung
zu sehen, allerdings nicht nach dem Modell der »vergeblichen« Berithrung (im Sin-
ne von: was nicht physisch hervorgehoben werden kann, darauf kann wenigstens
gezeigt werden...), sondern als Darstellung der explizit nicht zu Ende gebrachten
prisentierenden Greifgeste, das heisst als eine ikonische Geste (vgl. ebd.).

4.2.2 Deiktische und ikonische Gesten - Zeigen und Darstellen

Nun werden aber deiktische und ikonische Gesten gemeinhin, so auch von Tomasello,
als voneinander unabhingig verstanden. Deixis (altgriechisch fiir »Zeigen«) ist ein
Fachbegrift der Sprachpragmatik und meint die hinweisende Funktion der Spra-
che bzw. der Worter (etwa auf Personen, Gegenstinde, Orte u.a.). Die Genese der

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

deiktischen Zeigegesten wird hauptsichlich im Kontext der diskursiv-kommuni-
kativen Sprachentwicklung reflektiert, wobei dieses korperliche Zeigen der Geste
semiotisch transformiert wird und in das symbolische Zeichensystem der Begriffs-
sprache eingeht. Im Unterschied dazu werden ikonische Gesten als darstellende,
bildliche oder auch symbolisierende Gesten verstanden. Der allgemeinere deut-
sche Begriff der Zeigegeste subsumiert also beide Formen unter sich, deiktische
und ikonische Gesten (wiewohl die Namensgeschichte Verwirrung stiften kénn-
te). Wihrend die deiktischen Zeigegesten immer einen deutlichen Bezug zu einem
Referenzobjekt haben und sichern (sollen), gelten als ikonische Zeigegesten solche,
die eine vollstindige Darstellung eines Gegenstandes oder Vorgangs ausdriicken.
Deiktische Zeigegesten, zu denen das imperative und deklarative Zeigen gehoren,
gelten im Unterschied dazu als eher »primitive«, im Sinne von »erste« oder »ur-
spriingliche« Formen der menschlichen Kommunikation und als strukturfunktio-
nale Grundlage der Sprachgenese. Ikonische Gesten erfordern dagegen »zusitzli-
che Fihigkeiten [...], und zwar insbesondere Fertigkeiten der Imitation und sym-
bolischen Reprisentation« (Tomasello 2009, S. 164).

Die so sprachpragmatisch definierten ikonischen Gesten unterscheiden sich
in dieser Konzeption wesentlich von »bloss« deiktischen. Sie sind sprachanalog
zu verstehen und setzen bereits einen gewissen Grad an Sprachkompetenz vor-
aus. Diese (etwas iiberspitzt ausgedriickt) »Spaltung« von blossen vorsprachlichen
(deiktischen) Zeigegesten einerseits und bereits semantisch strukturierten ikoni-
schen Gesten andererseits vermittelt den Eindruck, dass die Fahigkeit zu ikoni-
schen Artikulationsformen scheinbar der Sprache nachgeordnet ist und die iko-
nische Dimension explizit semantische, d.h. begriffssprachliche Kompetenz vor-
aussetzt. Dies rithrt m.E. daher, dass die Eigenart des expressiven Zeigens (eine
deiktische resp. deklarative Zeigegeste) kaum beachtet wird, sondern hauptsich-
lich in ihrer Strukturfunktion zur Disposition der geteilten Aufmerksamkeit im
Hinblick auf sprachliche Kooperation und Kommunikation Beachtung findet. Oh-
ne diese Funktion in Frage zu stellen, wird hier u.a. mit Griiny vermutet, dass
das Moment des expressiven Zeigens nicht nur fir die Genese der diskursiv-kom-
munikativen Struktur des Selbst- und Weltbezugs entscheidend ist. Erweitert und
gleichurspriinglich kann auch die Genese einer prisentativ-ikonischen Dimension
symbolischer Artikulation angenommen werden oder wenigstens vorstellbar sein.

In diesem Zusammenhang bringt Griiny eine, wie mir scheint, entscheidende
Uberlegung ein, wenn er die deiktische Zeigegeste mit dem Greifen in der Bedeu-
tung »reaching-for-touching« verbindet und in der Zeigegeste eine Transformati-
on vom physischen Akt der Prisentation (»Pinzettengriff«) zur subtil verdichteten
Version des Zeigens (deklarativ-expressives Zeigen) vollzogen sieht, das als Repra-
sentation dieses Prisentationsaktes deutbar ist und damit den Menschen als Re-
prisentationsfihigen sichtbar macht:

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce

157


https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Die Arbeit am Ausdruck

»Die Zeigegeste als ikonische Greif- und Explorationsgeste kdnnte hier einen be-
sonderen Status haben, als es sich beim Greifen fiir das Kind um die primare Weise
des aktiven Verhaltens zur Welt handelt. [..] Es ist von daher vielleicht nicht un-
plausibel, diese Geste auch als ersten Gegenstand der Darstellung anzunehmen.«
(Griiny 2013, S. 66f.)

Griiny dekonstruiert die Unterscheidung von deiktischen und ikonischen Gesten,
indem er darauf hinweist, dass das Kind mit der expressiven Zeigegeste das pra-
sentierende Greifen und damit auch sich als zeigendes, d.h. als ein der symboli-
schen Reprisentation fihiges Wesen darstellt. Es ist fiir die bildungstheoretische
Interpretation artikulationsphilosophischer und anthropologischer Einsichten von
grosser Bedeutung, nicht allein die Zeigegeste oder den gezeigten Gegenstand zu
fokussieren, sondern auch den Menschen als darstellendes Wesen systematisch in
die Reflexion miteinzubeziehen: Das Kind zeigt auf einen Gegenstand, zeigt sich
damit auch als Wesen, dem sich etwas zeigt (sein Ergreifen bzw. sein Ergriffen-
sein von etwas), und stellt diesen Prozess mit seinem Zeigen dar. Man kénnte also
sagen, das Zeigen tritt in dreierlei Hinsicht in Erscheinung.

Greifen und Explorieren sind zunichst keine Formen der Referenz, sondern
andersartige Praxen. Die expressive Zeigegeste als Darstellung der Greifbewegung
zu deuten, setzt hingegen voraus, dass die Fihigkeiten des Darstellens und der
Gegenstandswahrnehmung, also die Fihigkeit zur symbolischen Reprisentation,
schon vollzogen sind, bevor sie (dem Kind) in gegenstindlicher Weise bewusst sind
oder bewusstseinsfihig sein konnen. Die (ontogenetisch) spitere bewusste Refe-
renz wird sicher durch die Sprache sichtbar (und vielleicht erméglicht), ist aber
eine nachtrigliche Selbstbesinnung des schon Vollzogenen.? Georg Misch hat die-
sen Gedanken expliziert. Er schreibt:

»Das Hinzeigenkénnen setzt offenbar eine Distanzierung des Zeigenden zu dem,
worauf er hinzeigt, voraus; diese Distanzierung wieder setzt voraus, dass man sei-
nen eigenen Standort einzunehmen vermag, d.h. aber, eine riickwendige Bewe-
gung zu sich selbst—und als solche Riickwendigkeit bezeichnete ich ja bereits die
Besinnung, die das menschliche Lebensverhalten als menschliches auszeichnet.«
(Misch 1994, S. 236)*

Doch zuriick zum Zusammenhang von Greifen und Zeigen. In der Deutung, um
die es hier geht, nimmt das Greifen von der Praxis des Zugreifens Abstand und hilt

3 Vgl. Mischs Konzept des Tathandelns (Misch 1994, S. 269).

4 Diese Stelle und der Fokus auf die »Riickwendung« erinnern an den Kern der Anthropologie
Plessners: »Der Mensch steht in Einer Beziehung zu fremden Dingen, die den Charakter der
vermittelten Unmittelbarkeit, der indirekten Direktheit hat, und nicht in zwei fein sauberlich
nebeneinander laufenden, voneinander getrennten Beziehungen.« (Plessner 2016, S. 401f,,
Hervorh. »Einer« wie i. Orig.)

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

inne. Im »Deuten-auf« (im Sinne des reaching-for-touching) — und im Unterschied
zum »Greifen-nach« (im Sinne des reaching-for-grabbing) — ist das Zeigen also in-
sofern als ikonisches Zeigen deutbar, als es sich im Zeigen auf den Gegenstand
als Zeigen zeigt. In und mit der Zeigegeste werden die Fihigkeit und das Erstau-
nen sichtbar, dass da etwas ist, was von einem Ich wahrgenommen wird und sich
ihm offenbar gezeigt hat. Dies lasst vermuten, dass die Zeigegeste als Ausdruck
des Weltbezugs einerseits und die Genese von Subjektivitit andererseits — als Ge-
genstandsbewusstsein und Selbstbewusstsein — in einem engen Zusammenhang
stehen. Dieser Zusammenhang verwundert bildungstheoretisch zwar nicht, aber
er ist bildungstheoretisch meines Wissens bisher auch kaum erhellt worden.

Im Zeigen zeigt sich also auch der Mensch als ein Wesen, dem sich die Welt
zeigt. Aus diesem Grund kénnen deiktische und ikonische Zeigegesten nicht auf
absolute Weise voneinander unterschieden werden, obwohl sie in vielen meist ein-
fach strukturierten Fillen gut zu unterscheiden sind. Doch in komplexeren Situa-
tionen wird im Zeigen die Wahrnehmungsweise des Zeigenden thematischer Teil
und vielleicht sogar besonders bedeutungsvoller Teil des Zeigeaktes. Im Fall des ex-
pressiven Zeigens konnte es sich um die Darstellung eines ersten Reflexivwerdens
handeln. Die Untersuchung der Zeigegeste ermdglicht, so hoffe ich, einen konzep-
tionellen und auch empirischen Zugang, mit welchem der bildungstheoretische
Topos der Entwicklung des Welt- und Selbstverhiltnisses in praxeologischer Art
und Weise besser verstanden werden kann. In diesem Prozess ist die dsthetische
Dimension elementar, wie hier bisher nur implizit gezeigt worden ist.

4.3 Was sich im expressiven Zeigen zeigt

Der Kunsthistoriker und Bildtheoretiker Gottfried Boehm konstatiert, dass die dis-
kursive Verstindigung iiber das Deiktische insgesamt instabil und bisher vor al-
lem einseitig zeichentheoretisch (semiotisch) formuliert worden ist. Die lange und
reichhaltige Kultur des Zeigens bleibe dabei seltsam unberiicksichtigt und unver-
mittelt (vgl. Boehm 2010, S. 21). Boehm setzt mit seinen Uberlegungen dort an,
»wo das Zeigen gebraucht wird, wo es sich in der Lebenspraxis ausdifferenziert.
Das geschieht am und mit dem menschlichen Kérper und seinen Aktivititen, als
vorsprachlicher Basis der Artikulation.« (S. 22) Damit thematisiert Boehm die Zei-
gegeste als komplexe Verschrinkung von »Sich-Zeigen« einerseits und »Zeigen-
auf« andererseits, ein Zusammenhang, der von Tomasello entkoppelt worden ist,
so als wire das, was sich gezeigt hat, schon im Zeigen-auf verstanden und geklirt.
Boehm macht darauf aufmerksam: »Denn die Natur, die Dinge oder — noch ge-
nereller — das Sein —, sie miissen sich auf die eine oder andere Weise prisentieren,
bevor und indem wir sie besprechen, denken, darstellen, in irgendeinem Sinn re-
prisentieren.« (Ebd.) Griiny kommentiert diese Passage und meint, dass in diesem

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Die Arbeit am Ausdruck

»bevor und indem« die »eigenartige Doppelung von wechselseitiger Verwiesenheit
und logischer und sachlicher Vorgingigkeit gut auf den Punkt gebracht« werde
(Griiny 2013, S. 70). Das Zeigen sei namlich darauf angewiesen, »dass es sich er-
fiille, und fir diese Erfillung kann es nicht selbst aufkommen. Sie ist ein Ziel, das
aber dem Zeigen nicht nachgeordnet ist, sondern in ihm selbst stattfindet und ihm
vorausgeht.« (Ebd.) Man kann also sagen, dass sich etwas bereits gezeigt haben
muss, um (iiberhaupt) gezeigt werden zu konnen. Dies ist ausdrucksanthropolo-
gisch bedeutsam. Etwas umstindlich konnte man sagen, dass der auf etwas zei-
gende Mensch nicht nur »auf etwas« zeigt, sondern auch zeigt, dass sich ihm etwas
zeigt oder gezeigt hat. Das Zeigen zeigt damit sowohl auf das Wahrgenommene
als auch auf die Wahrnehmung des oder der Zeigenden. Mit der deklarativen, ge-
nauer der expressiven Zeigegeste kommt ontogenetisch eine »neue« Dimension ins
Spiel, nimlich eine Form der Weltwahrnehmung, die dariiber Auskunft gibt, dass
die Welt dem Menschen erscheint. Dabei erweist sich folgende Frage als besonders
interessant, da sie die Verbindung von Form und Inhalt betrifft: Wie und als was
erscheint die Welt dem Menschen und wie artikuliert er diese Erscheinung?

Mit der expressiven Zeigegeste wird die Wahrnehmung als solche thematisch
bzw. thematisierbar. Die Zeigegeste ist Indiz fiir ein Distanzverhiltnis und fiir ei-
ne Verbundenheit, die sich in der Wahrnehmung artikulieren. Dieses Welt- und
Selbstverhiltnis lisst sich (zunichst) nicht auf das bereits Bekannte reduzieren
oder auf eine Aussage bringen, vielmehr driickt sich darin eine deiktische, d.h.
immer auch leibliche Ausrichtung und Bezugnahme des Menschen zur Welt aus.
Boehm diskutiert die Deixis in ebendieser Weise und fragt, ob sie sich als Ermog-
lichungsbedingung von Bildlichkeit verstehen ldsst. Ohne diese Richtung hier ver-
tiefen zu kdnnen und wollen, sei auf Boehms Einwinde gegen die Sichtweise ver-
wiesen, Gesten primdr semiotisch nach dem Modell der syntaktischen Sprache zu
verstehen:

»Dagegen spricht, [...] dass der Kdrper kein Zeichen ist, das sich je entschliisseln lie-
Re, wenn schon, dann ist er der Schauplatz moglicher, im brigen meist vieldeu-
tiger oder, was aufs Gleiche hinauslauft, deutungsloser Zeichen. [..] Die Dechif-
frierungskunst unterschlagt aber, dass die Geste jeweils grundiert ist, wir es mit
einer, wie gesagt wurde, doppelten Lesbarkeit zu tun haben. Was Gesten zeigen,
geht niemals in dem auf, was sie zu sagen scheinen. [...] Was sich in der Ceste zeigt
und wassie allenfalls besagt, kommenin aller Regel nicht zur Deckung. Sich-Zeigen
erschopft sich nicht darin Etwas zu zeigen, Etwas, dem ein bestimmtes Wort, eine
sagbare Bedeutung zugeschrieben werden kann.« (Boehm 2007, S. 149f.)

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

Mit diesem sprachkritischen Einsatz am Beispiel des »Sich-Zeigens« wird ein Sach-
verhalt angesprochen, der in Untersuchungen zur Sprachgenese wenige beachtet
wird.>

Das Zeigen als Deuten-auf betont demgegeniiber den instrumentellen Cha-
rakter der Geste. Der instrumentelle Charakter scheint durch seine kommunika-
tive Funktion hervorgebracht zu werden. Griiny moniert, dass das Zeigen in der
einschligigen Diskussion meist als Anfang des »Heissens« aufgefasst wird, also
der sprachlichen Benennung. Die Benennung scheint die im Zeigen angedeutete
Freisetzung zu erfiillen: Was nicht ergriffen werden kann, das kann wenigstens
mit einem »Begriff« bzw. einem Wort oder Namen versehen werden — als ob die
Dinge mit den Begriffen zumindest symbolisch ergriffen wiirden. In den Kategori-
en des informativen und imperativen Zeigens wird der instrumentelle Charakter
dieser Gesten betont. Aufgrund dieser (vorgingigen) kommunikativ-funktionalen
Bestimmung scheint die Frage nach der Art und Weise der Zuwendung zu einer
Sache selbst dieser Funktion zu- bzw. untergeordnet zu werden.

Versteht man nun aber das expressive Zeigen als Darstellung der nicht ausge-
fithrten Greifbewegung, so ergibt sich die Moglichkeit, subtiler iiber das Verhiltnis
von Zeigen und Bestimmen (»Heissen«/Benennen) nachzudenken. Dies ist bedeut-
sam, um die dsthetische Dimension von Bildungsprozessen zu verstehen, wenn
es also darum geht, einerseits die logozentrische Reduktion einer rein diskursi-
ven Weltaneignung zu vermeiden® und andererseits die Grenzen des Aussagbaren
nicht absolut zu setzen.” Der Bereich des Ausdriickbaren ist wesentlich grosser als
jener des Aussagbaren, und diese Einsicht ist keineswegs nur fur das Verstindnis
der dsthetischen Bildung im engeren Sinn zentral, sondern betriftt das Verstindnis
von Bildungsprozessen insgesamt. An anthropologischen und sprachwissenschaft-
lichen Interpretationen der Zeigegeste manifestieren sich die Differenzen im Kern,
die sich dann bildungstheoretisch als grundsitzlich differente Auffassungen von
Selbst- und Weltverhiltnis und seiner Entwicklung entpuppen. Dies indert nichts
daran, dass im Zeigen die Voraussetzung des Benennens, also des Aufbaus referen-
zieller Beziehungen zu den Gegenstinden, gesehen werden kann und muss. Doch
das ist eben nicht alles! Um es mit Griiny — vielleicht nicht unproblematisch, da im
normativen Duktus — zu sagen:

»Wenn die Zeigegeste tatsachlich eine Art ikonische Creif- oder Explorationsges-
te ist, so ist es wichtig, dass sie unvollendet bleibt — dass sie als offene dargestellt

5 Boehms Anliegen ist allerdings weit allgemeiner; er méchte ausgehend vom Zeigen die Idee
eines deiktischen bzw. ikonischen Logos hervorheben. Christian Griiny beschiaftigen dhnliche
Fragen.

6 Im Sinne der Kritik, wie sie in Kapitel 1.2 an Stojanov erértert worden ist.

7 Vgl. die Kritik in Kapitel 1.3 an den Uberlegungen von Schifer bzw. Thompson.

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Die Arbeit am Ausdruck

wird und sich insofern mit Zuschreibungen und Bestimmung zurlickhilt. Der ent-
scheidende Punkt beim Zeigen wire dann, dass es die Dinge frei und als nicht
vorweg in praktische Zusammenhinge eingeordnet sich zeigen ldsst.« (Griiny 2013,
5.73)

Mit der Reflexion des expressiven Zeigens wird die Frage, was sich im Zeigen er-
eignet, zum zentralen Bezugspunkt. Welche Bedeutung hat die Wahrnehmung des
Zeigenden, der auf etwas zeigt, das sich ihm gezeigt hat? Der Zeigende zeigt sich
als Wahrnehmender. Das Zeigen weist daher iiber die Zeigerichtung hinaus oder,
genauer gesagt, es weist auf etwas sinnlich gar nicht Wahrnehmbares hin, nim-
lich auf die Wahrnehmung - bzw. auf das »Wahrgenommen-Haben«, die Wahr-
nehmungsfihigkeit, den Wahrnehmungsmodus — des Zeigenden. Diese Perspek-
tive wird auch in Tomasellos Untersuchungen aufgezeigt, aber nicht vertieft. Das
expressive Zeigen verweist auf einen reflexiven Akt, insofern es sich auf die Auf-
fassungsweise des Wahrgenommenen bezieht. Die Expressivitit und Reflexivitit,
die sich im Akt des Hinzeigen-Konnens offenbaren, indizieren ein Gegenstands-
bewusstsein des Zeigenden. Im expressiven Zeigen als einer Riickwendung auf die
eigene Wahrnehmung zeigt sich der Mensch als ein Wesen, dem die eigene Wahr-
nehmung prignant geworden ist. Dieses anthropologische Moment setzt einen
geistigen Grundakt voraus, der dem Menschen nicht in gegenstindlicher Weise
bewusst werden muss. Es wird deutlich, dass Gegenstandsbewusstsein und Selbst-
bewusstsein aneinandergebunden sind.

Mit diesen Uberlegungen soll verdeutlicht werden, dass sich in der ontogene-
tisch frithen Praxis des expressiven Zeigens — fern von der pidagogischen Intention
oder einer ausformulierten Pidagogik des Zeigens (wie von Prange (2005) vorge-
legt) — die Anfinge der Subjektgenese manifestieren. Im expressiven Zeigen zeigt
sich der Mensch als ein Selbst bzw. als Person, mag dies auch zunichst noch in
sehr rudimentirer Form erfolgen.

Man kénnte auch sagen, dass das Zeigen die »Weltlichkeit« der Wahrnehmung
(bzw. des Menschen) bezeugt.8 Diese »Welt«, das »Weltlichwerden« wird mit dem
Zeigen mit-geteilt.” Das kleine Kind kennt in seinem Zeigen die Schwierigkeit wohl
noch nicht, diese Wahrnehmung mitzuteilen. Erst wenn ihm konventionelle Mittel
fiir eine differenziertere Kommunikation zur Verfiigung stehen, kénnen ihm die
Probleme der Mitteilbarkeit bewusst werden. Es wird dann erfahren miissen, dass
sich nicht alles aussagen lisst, was wahrgenommen werden kann, aber damit lernt

8 »Weltlichkeit« kann hier im Sinne Hannah Arendts verstanden werden, wie sie den Begriffin
Vita activa (1996) entwickelt. Vgl. dazu auch Reichenbachs Beitrag Die Arena der Weltlichkeit.
Hannah Arendt als Pidagogin des Offentlichen (2001a).

9 Insofern ist diese »Welt« mit dem Konzept der »Mitwelt« bei Plessner (2016, S. 365ff.; vgl.
Kapitel 3) durchaus vergleichbar.

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

es, zumindest implizit, auch, dass die Grenzen von Sprache und Artikulation nicht
zusammenfallen.

4.4 Diskursive und prasentative Formen der Artikulation

Fiir Wilhelm von Humboldt (1969) leistet die Sprache die Verkniipfung von Selbst und
Welt. Diese Zuschreibung der Funktion der Sprache darf als das zentrale Moment
seiner Bildungsidee betrachtet werden. Der Fokus auf das Studium der Sprachen
hat bekanntlich auch die Idee des humanistischen Gymnasiums lange Zeit geprigt.
Sprache wird und wurde bildungstheoretisch jedoch nie auf ihren kommunikati-
ven Aspekt verkiirzt, sondern in ihrer Vielfalt und Bedeutung fiir das Denken, die
Literatur und Dichtung, Philosophie und Rhetorik etc., d.h. fiir ihre das kulturelle
Erbe der Welt er6ffnende Funktion, geschitzt. Der heute international verwendete
Begriff der Literacy zeugt — als Abglanz — noch von diesem Fokus.

Es wire daher ganz falsch, Bildungstheorie insgesamt als ein letztlich logozentri-
sches Unterfangen zu verstehen, nicht nur deshalb, weil man auch etwa der Mathe-
matik und den Kiinsten niemals ihre Bildungsrelevanz abgesprochen hat. Aber es
sind heute Tendenzen im Bereich des Bildungsdenkens und der Bildungsforschung
zu bemerken, die dahin gehen, die Sprache entweder aufihre kommunikative Funk-
tion zu verkiirzen oder aber primir noch in ihrer wissenschaftlichen Dimension,
insbesondere als diskursiv-logische Angelegenheit, ernst zu nehmen, weil alles an-
dere ja ohnehin nur »Metaphysik« sei. Diese Reduktionen sind vielleicht auch ein
Grund dafiir, warum die Idee der Bildung bzw. Bildungstheorien in der heutigen
Erziehungswissenschaft und Bildungsforschung weniger interessieren. Doch die
Kritik an der Vorherrschaft einer rein diskursiven Vernunft ist weder neu noch
allein romantisch motiviert.

Zu den Philosophinnen, welche die erkenntnistheoretische — und wie ich meine
implizit auch bildungstheoretische — Engfithrung von Sprache und Diskursivitat
auf fundamentale Weise kritisiert haben, gehért die Amerikanerin Susanne Langer
(1895-1985), die eine Schiilerin von Alfred North Whitehead (1861-1947) gewesen ist
und am Connecticut College in New London (Connecticut) gelehrt hat sowie Mit-
glied der bedeutungsvollen American Academy of Arts and Sciences war. Langer ist fiir
ihre Arbeiten zur symbolischen Logik bekannt geworden, insbesondere fiir die Un-
terscheidung zwischen »diskursiver« und »prisentativer« Symbolisierung, welche fir
die Theorie der Asthetik herausragende Bedeutung erlangt hat. Kunst liefert nach
Langer Symbole fiir das Unsagbare, insbesondere das Leben der Gefiihle, welches
gerade der zentrale Gegenstand der Kunst sei. Mit prisentativen Symbolisierun-
gen werden Phinomene (Ideen, Formen) artikulierbar, die sich dem sprachlichen
Zugrift entziehen und sogar auch widersetzen. Langer kritisiert den Vorrang des
Diskursiven insbesondere, wenn es um Fragen der Erkenntnis geht. Vor allem ar-

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce

163


https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Die Arbeit am Ausdruck

gumentiert sie in ihrem Werk gegen zwei erkenntnistheoretische Vorurteile. Diese
sind: »1. Dass die Sprache das einzige Mittel sei, um artikuliert zu denken, und 2.
Dass alles, was nicht aussprechbarer Gedanke ist, Gefithl sei« (Langer 1987, S. 95).
Mit diesen Vorurteilen entstehe ein sehr enges Bild von menschlicher Erkenntnis
und des geistigen Lebens tiberhaupt:

»Die Sprache ist keinesfalls unsere einzige artikulierte Hervorbringung. Unsere
reine Sinneserfahrung ist bereits ein Prozess der Formulierung. Die Welt, die den
Sinnen wirklich begegnet, ist ja keine Welt von>Dingens, an denen wir Tatsachen
entdecken sollen, sobald wir dazu die erforderliche logische Sprache kodifiziert
haben.« (Ebd.)

Dichtung und Metaphysik beispielsweise mogen offiziellen wissenschaftlichen
Standards vielleicht nicht geniigen, aber ihnen ihre Bedeutung fiir menschliche
Erkenntnis abzusprechen, ist deshalb noch lange nicht einsichtig. In den Worten
Langers:

»Es ist klar, Dichtung bedeutet mehr als ein Aufschrei; dass sie artikuliert ist, hat
gute Griinde; und die Metaphysik ist mehr als das sanfte Brummen, mit dem wir
es uns in der Welt gemiitlich machen. Wir haben es hier mit Symbolismen zu tun,
und was sie ausdriicken, ist oft von hoher Intellektualitdt. Nur sind Form und Funk-
tion solcher Symbolismen nicht identisch mit denen, die die Logistik unter dem
Titel >Sprachec<erforscht. Das Feld der Semantik reicht weiter als das der Sprache
[..].« (Langer1987, S. 93)

Dies scheint mir die entscheidende Einsicht und auch bedeutungsvolle bildungs-
theoretische Grundlage zu sein: Das Feld der Semantik ist weiter als jenes der Spra-
che! Anders ausgedriickt: Das Aussagbare ist nur ein Teil des Ausdriickbaren und
innerhalb des Sprachlichen gibt es viele Verwendungsweisen. Dabei gibt es keine
stichhaltigen Griinde dafiir, der logisch-diskursiven Verwendung von Sprache den
Vorrangstatus zuzuschreiben.

Das »Leben des Geistes« ist weit und vielfiltig. »Alle Sensitivitit«, so Langer,

»tragt den Stempel des Ceistigen.>Sehen<zum Beispiel ist kein passiver Vorgang,
durch den bedeutungslose Eindriicke gesammelt werden, damit der ordnende
Ceist aus diesen amorphen Daten Formen fiir seine eignen Zwecke herauslesen
kann, >Sehenc ist selber schon ein Formulierungsprozess; unser Verstandnis der
sichtbaren Welt beginnt im Auge.« (Langer 1987, S. 97)

Diese Sichtweise, auf die schon die platonische Philosophie hinweise (vgl. Langer
1987, S. 97), ist in unsere Alltagssprache eingeflochten: wir reden von »Einsicht, ei-
nen »Blick auf etwas werfenc, einen »Einblick« haben oder bekommen, jemanden
»ins Bild setzen«, kurz, Erkenntnis und Kenntnis werden sehr hiufig mit Meta-
phern des Sehens und des Auges treffend umschrieben.

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

Doch natiirlich nicht nur dem Auge, sondern jedem Sinnesorgan kommt in der
einen oder anderen Weise Erkenntnisfunktion zu. Die damit verbundenen Wahrneh-
mungen, die mehr als blosse Empfindungen sind, nennt Langer Artikulationen:

»Die vom Auge und Ohr vollzogenen Artikulationen — die Formen der direkten
Wahrnehmung sind die primitivsten Instrumente unserer Intelligenz. Sie sind
echtes symbolisches Material, Medien des Verstehens, durch deren Vermittlung
wir eine Welt von Dingen und von Ereignissen erfassen, die die Geschichte der
Dinge sind. Die Bereitstellung solcher Vorstellungen ist ihre Hauptaufgabe.
Unsere Sinnesorgane machen ihre gewohnheitsmafigen, unbewussten Abstrak-
tionen im Interesse dieser >verdinglichenden« Funktion, die dem gewdhnlichen
Erkennen von Gegenstanden zugrunde liegt: der Kenntnis von Anzeichen, Wor-
ten, Kldngen, Orten und der Moéglichkeit, dergleichen in der dufieren Welt nach
Arten zu klassifizieren. Wir erkennen die Elemente dieser sinnlichen Analyse in
allen Arten von Kombinationen wieder; wir kdnnen sie imaginativ gebrauchen,
um voraussichtliche Veranderungen in vertrauten Bildern zu begreifen.

Visuelle Formen — Linien, Farben, Proportionen usw. — sind ebenso der Artiku-
lation, d.h. der komplexen Kombination fihig wie Worter. Aber die Gesetze, die
diese Art von Artikulation regieren, sind von denen der Syntax, die die Sprache
regieren, grundverschieden. Der radikalste Unterschied ist der, dass visuelle
Formen nicht diskursiv sind. Sie bieten ihre Bestandteile nicht nacheinander,
sondern gleichzeitig dar, weshalb die Beziehungen, die eine visuelle Struktur
bestimmen, in einem Akt des Sehens erfasst werden. Daher ist ihre Komplexitat
nicht wie die des Diskurses nach Maflgabe dessen begrenzt, was der Geist vom
Beginn eines Auffassungsaktes bis zu seinem Ende behalten kann. Natiirlich setzt
eine solche Beschrinkung beim Diskurs auch der Komplexitiat aussprechbarer
Ideen Grenzen. Eine Idee, die zu viele winzige, jedoch eng aufeinander bezogene
Teilbestimmungen enthdlt, zu viele Beziehungen innerhalb von Beziehungen,
lasst sich nicht in diskursive Form sprojizierens sie ist fiir die Rede zu subtil.
Daher schliefst eine an die Sprache gebundene Theorie des Geistes sie aus dem
Herrschaftsbereich des Verstandes und der Erkenntnissphére aus.« (Langer 1987,
S.98f)

Entgegen der Auffassung, dass es ausserhalb der Sphire des Diskursiv-Logischen
nur Subjektivismus und Intuitionismus geben kénne, betrachtet Langer Aus-
druckshandlungen, die der Qualitit der oben erliuterten expressiven Zeigegesten
nahekommen, nimlich als Hinwendungen zur Welt, die nicht psychologisch
verkiirzt werden sollten, nicht als ein Ungeniigen oder Noch-nicht-in-Begriffen-
fassen-Konnen missverstanden werden sollten

»Sobald aber eine Ausdruckshandlung ohne inneren momentanen Zwang voll-
fihrt wird, ist sie nicht mehr unmittelbarer Selbstausdruck, sondern expressivim

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Die Arbeit am Ausdruck

logischen Sinne. Sie ist nicht Anzeichen der Gemiitsbewegung, die sie (ibertragt,
sondern ihr Symbol; anstatt die natiirliche Geschichte eines Gefiihls zu vollenden,
bezeichnet sie das Gefiihl und bringt es, vielleicht selbst dem Agierenden, blof
in den Sinn. Wenn eine Handlung diese Bedeutung erlangt, wird sie zur Geste.«
(Langer 1987, S.154)

4.5 Resiimee und Ausblick

Wie weiter unten ausgefithrt werden wird (vgl. Kapitel s5), reflektiert auch Ge-
org Misch die Zeigegeste im Zusammenhang mit der gleichzeitigen Entwicklung
von Gegenstandsbewusstsein und Selbstbewusstsein. Misch sieht in der Zeigeges-
te ebenfalls eine entscheidende Differenz gegeniiber der Ausdrucksbewegung, die
Susanne Langer »unmittelbarer Selbstausdruck« nennt. »Das Hinzeigen ist eine
sinnvolle und als solche also verstindliche Gebarde und dieser ihr Sinn selber ist
nur in eins mit der sinnlichen Anschauung fafilich, wie ich den Finger ausstrecke,
fafilich eben als Zeigerichtung des ausgestreckten Fingers« (Misch 1994, S. 237). Die
Zeigerichtung ist zwar sinnlich wahrnehmbar, aber das, worauf sie gerichtet ist,
geht tiber sie hinaus. Sie ist eher Anzeichen fiir eine Richtung, auf die sich ihr Sinn
bezieht. Von diesem Sinn selbst weiss allenfalls jener etwas, der auf etwas zeigt,
das sich ihm gezeigt hat. Misch bezeichnet die Zeigegeste daher als symbolisierendes
Zeichen, denn die Zeigegebirde weise durch ihren Richtungssinn tiber sich selbst
hinaus auf eine Welt hin bzw. in eine Welt hinein. Insofern ist die Gebirde des
»Hinzeigens auf etwas« dem geistigen Akt des »Etwas-Meinens« verwandt, »das
wir als die eigentiimliche Art erkannten, in der Sinn und Bedeutung in der Rede
auftritt. [..] Die Zeigegebirde nimmt also eine Zwischenstellung zwischen dem
die Sache bezeichnenden Wort und den unwillkiirlichen Ausdrucksbewegungen
des Lebensverkehrs ein.« (S. 238) Diese »Zwischenstellung« zu verstehen, von der
Misch spricht, ist wesentlich, um die dsthetische Dimension des Bildungsprozes-
ses verdeutlichen zu kénnen. »Hinzeigenkénnen«’® indiziert, dass Selbst und Welt
sowohl getrennt wie auch verbunden sind; Verkniipfung setzt Distanzierung vor-
aus, und diese Verkniipfung wird nicht primdr diskursiv-logisch geleistet, sondern expressiv!
Sie ist weder blosser (unwillkiirlicher) Selbstausdruck noch subjektivistische Aneig-
nung objektiver Welt, sondern Ausdruck dessen, was bildungstheoretisch »Selbst-

10 »Das Hinzeigenkonnen setzt offenbar eine Distanzierung des Zeigenden zu dem, worauf er
hinzeigt, voraus; diese Distanzierung wieder setzt voraus, dass man seinen eigenen Standort
einzunehmen vermag, d.h. aber, eine riickwendige Bewegung zu sich selbst—und als solche
Riickwendigkeit bezeichnete ich ja bereits die Besinnung, die das menschliche Lebensver-
halten als menschliches auszeichnet.« (Misch 1994, S. 236)

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Expressives Zeigen und Artikulation

und Weltverhiltnis« genannt wird, als ob klar wire, was dieses »Und« zwischen
Selbst und Welt tatsachlich bedeutet.

Erziehungstheoretisch mag man annehmen, die Erwachsenen zeigen dem
Kind die Welt und dieses lasse sich die Welt von den Erwachsenen mehr oder
weniger zeigen. Bildungstheoretisch ergibt diese Rede aber wenig Sinn. Mit der
kindlichen Zeigegeste wird deutlich, dass das kindliche Zeigen nicht nur Anlass fur
irgendeine Form von pidagogischem Zeigen darstellen kann, sondern vielmehr
elementarer Ausdruck der Bildsamkeit des Kindes ist. Die Zeigegeste als besondere
Darstellung der Greifgeste ist prasentatives Symbol des Wahrnehmens bzw. der
Artikulation von Wahrgenommenem. Die expressive Zeigegeste verweist auf die
Wahrnehmung als einen Artikulationsprozess und ist damit artikulierter Ausdruck
der Selbst- und Weltverkniipfung. Die primire symbolische Reprisentation der
Wahrnehmung als Artikulation ist die ikonische Zeigegeste, und als solche ist
sie prasentativ artikuliert. Dies impliziert, dass die semantische Struktur der
Wahrnehmung nicht diskursiver, sondern zunichst prisentativer Natur ist. Die
expressive oder ikonische Zeigegeste steht geradezu exemplarisch fiir die Praxis
des prisentativen Symbolismus, sie ist artikulierter Ausdruck einer inneren oder
geistigen Gliederung, die vom Selbst geleistet wird.

Das Moment der inneren Artikuliertheit der Wahrnehmung, die bereits die ex-
pressiven Geste vermuten lisst, ist nicht einfach nur Ubergang zur diskursiven Welt,
sondern vielmehr Voraussetzung der Reflexivitit itberhaupt, insbesondere auch, um
jene Aspekte der Welt zu erdffnen und zu erschliessen, die sich der diskursiven
Sprachlichkeit entziehen. Fiir jede Form von — ausgeprigter bzw. entwickelter —
Reflexivitit gilt, dass sie sich nicht in der Wahrnehmung eines Gegenstandes er-
schopft, sondern den Wahrnehmungsprozess bzw. seine Qualitit als etwas Vor-
ausgesetztes und Begleitendes wahrnimmt, das dem Gegenstand selbst nicht voll-
umfinglich anhaftet. Diese Umschreibung ist der Versuch, die Gleichurspriing-
lichkeit von Selbstbewusstsein und Gegenstandsbewusstsein (bzw. bildungstheo-
retisch: von Selbst- und Weltverhiltnis) zu verstehen und zu beschreiben.

14.02.2028, 08:11:26. - Open Acce

167


https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2028, 08:11:26.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

