
Antonia Baehr Lachen (2008) 61

dusische »changeance«79, wie Cixoux es nennt – ein machtvolles Mittel, Dichotomien
von animalisch/menschlich, innen/außen, eigen/remd wegzulachen.80

Zusammenassend wäre hier hinsichtlich der medusischen Prinzipien Folgen-
des estzuhalten: Die Frontalität Medusas wird überhöht in eine bewegte Fläche von
Licht und Schatten übertragen – ein Gesicht als desubjektivierte Landschat; in Analo-
gie dazu verselbständigt sich die Stimme zu einer räumlich und polyvalent bewegten
Stimm(land)schat.Es ist die zugrunde liegende choreographischeStruktur,die Stimme
und Gesicht einen Puls verleiht, der mit jedem Atemzug neue Allianzen hervorbringt.
Dieses Verahren ist weniger ein explosiver Bruch als vielmehr eine Aulösung von
Konturen, ein monströses Ausuern, Raumgreien, Überschreiten.

Prekäre Gemeinschat

Wie beide exemplarisch betrachteten Perormances zeigen, bricht das Lachen mit der
Idee von Ganzheit und Identität. Es vermag au und potenziell vor der Bühne aubre-
chende, gespaltene und pluralisierte Subjekte zu erzeugen, die – somöchte ich behaup-
ten – eine prekäre Gemeinschat auscheinen lassen. Dabei steht die körperliche Anste-
ckungskrat des Lachens, au die an rüherer Stelle im Kontext von Medusa/Baubo be-
reits hingewiesen wurde, hier abschließend im Fokus.

Antonia Baehr vergleicht ihre Arbeitsweise mit einem wissenschatlichen Experi-
ment, wobei sie gerade der Spalt zwischen Kontrolle und Kontrollverlust interessiere:
»I fnd it interesting when things get out o my control. […] As I see it, this interstice
is where everything happens.«81 Es ist diese Zwischenzone des Kontrollverlusts, der die
PerormanceRaumgibt durchdasPrinzip derAnsteckung.WenngleichBaehr selbst ihre
rilogie als Relektion des Katharsiskonzepts bezeichnet, scheint es mir angesichts des
infzierenden Lachens sinnvoller, von Ansteckung zu sprechen.82 Beide Begrie sind in-
soern verwandt, als sie nach Erika Fischer-Lichte au körperliche ransormation, aus-

79 Ebd., S. 184.
80 Hier sei auch an Donna Haraway erinnert, die Medusa und ihre verschlungenen genealogischen

Ahninnen zur Patinnen erklärt, um partriachale, proftorientierte Strukturen mit ihren »tentacu-
lar powers« (S. 101) zu zerstören: »I want to propose snaky Medusa and the many unfnished worl-
dings o her antecedents, afliates, and descendants. Perhaps Medusa, the only mortal Gorgon,
can bring us into the holobiomes o Terrapolis and heighten our chances or dashing the twenty-
frst-century ships o the Heroes on a living coral ree instead o allowing them to suck the last
drop o ossil lesh out o dead rock.« (Haraway: Staying with the Trouble, S. 52.)

81 Baehr / Le Roy: Entretien/Interview, S. 86.
82 Zu Aristoteles’ Katharsis-Begri und seinen historischen Rezeptionen siehe Theo Girshausen: Ka-

tharsis. In: Fischer-Lichte / Kolesch / Warstat (Hrsg.): Metzler-Lexikon Theatertheorie, S. 163–170. Bei-
de Begrie sind medizinischen Ursprungs und wesentlicher Teil der Diskurse zu Aekt/Aektion.
Sie deuten au eine körperliche Transormation durch Bewegung hin: »Im Ausgang von den Wis-
sensordnungen der Medizin, der Philosophie und der Aektenlehre verstehen wir unter Anste-
ckung eine Übertragung durch Kontakt, die ihrerseits nur als eine sich weiterverbreitende Bewe-
gung, als ›contact communicant‹, zu denken ist.« (Mirjam Schaub / Nicola Suthor: Einleitung. In:
Mirjam Schaub / Nicola Suthor / Erika Fischer-Lichte (Hrsg.): Ansteckung. Zur Körperlichkeit eines äs-
thetischen Prinzips. München: Fink 2005, S. 9–21, hier S. 9, Herv. i.O.)

https://doi.org/10.14361/9783839468449-013 - am 14.02.2026, 08:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468449-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Julia Ostwald: Choreophonien

gelöst durch eine theatrale ästhetische Erahrung, verweisen, jedoch mit gänzlich ver-
schiedenen Zielen:

»Während der Begri der Katharsis – wie immer er auch in seiner zweitausendjährigen
Geschichte defniert wurde – au Reinigung, Heilung, Wiederherstellung, eine restitu-
tio in integrum zielt, meint der Begri der Ansteckung einen Zwischenzustand […]. Er
intendiert die Destabilisierung, die Krise.«83

Ansteckung beschreibt in diesem Sinn die ästhetische Erahrung als somatischen Eekt,
der Körper au und jenseits der Bühnemiteinander in Beziehung setzt und zwar als po-
tenziell unkontrollierbare Widerahrnis.84 Ansteckung kann als Prozess gegenseitigen
Afzierens, als eine spezifsche Intensität, ausgelöst durch Bewegungen zwischen Kör-
pern verstanden werden.85 Petra Sabisch begreit Ansteckung (am Beispiel von Baehrs
StückHoldingHands) daher explizit als potenzielleWirkung des Choreographischen: An-
steckung zwinge Körper, sich gegenüber anderen Körpern zu önen, in Relation zuein-
ander zu treten und sich qualitativ zu transormieren.86 Baehrs virtuose Lachperor-
mances kreieren in diesemSinnunkontrollierbare intensiveRäume, in denen sie unddie
Zuschauenden sich körperlich einander aussetzen und miteinander in Beziehung tre-
ten, wobei tradierte Verteilungen von künstlerischer Aktion und zuschauender Rezep-
tion augehoben werden. In diesem multilateralen Aektgeüge, das »Spielräume des
Betroenseinkönnens«87 erönet, kommtder Stimme einewesentliche Funktion zu, in-
dem sie Verbindungen quer durch alle Richtungen des theatralen Raums schat,wie die
immerwieder unsichtbar aus demDunkel des Zuschauerraums ertönenden Publikums-
stimmenevidentmachen,die nicht nurmit Baehrs Lachen, sondern auchuntereinander
in Kontakt treten.WennMladenDolar den der Stimme eigenen Aspekt der Auslieerung
hervorhebt, so ist dieser im Kontext der Physis und Aektivität des Lachens besonders
treend: »Man ist der Stimme zu sehr ausgelieert und die Stimme lieert uns zu sehr
aus, man verleibt sich zuviel ein und stößt zuviel aus.«88 In diesem Zuviel der Stimme
liegt eine pathische Dimension, die nicht im intentionalen perormativen Akt des Spre-
chens, sondern bereits im »Ereignis des Lautwerdens«89 der Stimme anhebt. Mit ande-

83 Erika Fischer-Lichte: Zuschauen als Ansteckung. In: Schaub / Suthor / Fischer-Lichte (Hrsg.): Anste-
ckung, S. 35–50, hier S. 49.

84 Vgl. ebd., S. 40–47.
85 Siehe dazu im Kontext von Baehrs Trilogie auch Gerald Siegmund: Aekte ohne Zuordnung – Zo-

nen des Unbestimmbaren: Zu den Choreographien von Antonia Baehr. In: Martina Gross / Patrick
Primavesi (Hrsg.): Lücken sehen… Beiträge zu Theater, Literatur und Perormance. Festschrit ür Hans-
Thies Lehmann zum 66. Geburtstag. Heidelberg: Winter 2010, S. 303–318.

86 Vgl. Petra Sabisch: Choreographing Relations: Practical Philosophy and Contemporary Choreography.
München: epodium 2011, S. 19.

87 Schmitz z.n. Prütting: Homo ridens, S. 215. So beschreibt Hermann Schmitz die potenzielle Wirkung
von sogenannten ›Halbdingen‹, zu denen er u.a. die Stimme, das Lachen und Weinen zählt: »Halb-
dinge seien Widerahrnisse, von denen wir uns immer irgendwie ›gemeint‹ ühlen, denn ›Halb-
dinge haben eine besondere Dynamik, mit der sie betroen machen und zudringlich werden‹.«
(Prütting: Homo ridens, S. 1673–1674.)

88 Dolar: His Master’s Voice, S. 110.
89 Waldenels: Stimme am Leitaden des Leibes, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839468449-013 - am 14.02.2026, 08:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468449-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antonia Baehr Lachen (2008) 63

ren Worten: Stimme widerährt denjenigen, die sie erheben, ebenso wie denen, die zu-
hören.90 Verstehtman Lachen in diesem Sinn als exzessiven physischen Prozess des Ein-
verleibens und Auslieerns, des Hörens und Lautwerdens, der zwischen allen Anwesen-
den (auch denen, die lieber stumm zuhören) Stimmen lottieren lässt, dann handelt es
sich um ein höchst ragiles soziales Geüge. Die Partituren initiieren über Baehrs sicht-
bares Agieren au der Bühne hinaus eine hochgradig prekäre vokale Gemeinschat, die
erstens völlig unkontrollierbar ist und zweitensmaßgeblich über dasHören konstituiert
wird.

In diesem Zusammenhang sind Georges Batailles Anmerkungen zur Beziehung von
Lachen und Gemeinschat hilreich, die, wenngleich in den 1940er Jahren verasst, in ih-
rem radikalen Angri au Subjektivität nichts an Relevanz verloren haben. Denn nach
Bataille ist Lachen eine Form von Kommunikation, die nicht in Sendende und Empan-
gende zu unterteilen wäre, sondern vielmehr als »Passage« zu denken ist. In dieser Zone
werden Bataille zuolge nicht nur rennungen zwischen Subjekten augelöst, sondern
die Position des Subjekts als einer vermeintlich souveränen Einheit verliert sich selbst
temporär: »Tere is no longer subject-object, but a ›yawning gap‹ between the one and
the other and, in the gap, the subject, the object are dissolved; there is passage, commu-
nication, but not rom one to the other: the one and the other have lost their separate exis-
tence.«91 Wenn das Lachen Subjekte potenziell aulöst, dann ist das Verbindende des La-
chens paradoxerweise sein ›gähnender Abgrund‹. Die Lachenden bilden eine temporäre
Gemeinschat, die au keiner geteiltenwie auch immer verstandenen Identität beruht.92

Sie ist, wie Anca Parvulescu in ihren Relexionen zum Lachenmit Bataille ormuliert, ei-
ne ormloseGemeinschat: »It is the community o thosewho,not sharing an identity, share
its lack.Tis lack o identity is what makes community. […] It is a community without a
orm –whether an essence, a leader, a myth, or an art.«93

Lachen gründet au jenem Formlosen, als es ästhetische, theatrale, narrative und ge-
genderte Formen des Lachens durch Baehrs choreographiertes Lachen –genauer: durch
diehöchst ormellenPartituren–aulöst.Damit rücktdasEinander-ausgesetzt-Seinder
Körper an zentrale Stelle: Baehr setzt sich der Partitur aus, sie setzt die Zuschauenden
ihrem eruptiven vokalen Körper aus, sich selbst den explodierenden Stimmen der Zu-
schauenden, die sich wiederum untereinander hörbar exponieren. Es ist ein choreogra-
phisches Experiment, bei dem jede und jeder aus Spiel gesetzt wird. In diesem Sinn

90 Vgl. ebd. Waldenels ordert zudem ausgehend von der Stimme eine akustische epoché, die die
Aumerksamkeit von intentionalen Akten hin zum passiven Widerahren verschiebt.

91 Georges Bataille: The Torment. In: Botting / Wilson (Hrsg.): The Bataille Reader, S. 64–91, hier S. 89,
Herv. i.O.

92 Hier sei au Jean-Luc Nancys Situierung des Gemeinsamen im Lachen wie im Vulgären verwiesen.
Letzteres betrit Nancy zuolge im etymologischen Sinn von gemein, geteilt, alltäglich das geteil-
te sinnliche und physisch-rhythmische In-der-Welt-Sein: »The ›vulgar‹ is also, is frst and oremost,
›the common among men‹ and what is common to men; what they share beore anything else –
and in which they are shared out – is being in the world by way o the dierence o the senses, the
dierences o sense. Being in the world by strokes, by bursts, by shakes o rhythm and dispersion
o rhymes, by a harsh dance […].« (Nancy: Laughter, Presence, S. 392.)

93 Parvulescu: Laughter, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839468449-013 - am 14.02.2026, 08:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468449-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Julia Ostwald: Choreophonien

ließe sich ormulieren, dass das Gemeinsame hier nicht nur ormlos ist, sondern in ei-
ner spezifschen geteilten Prekarität zu suchen ist. Prekärität ist mit Judith Butler als ei-
ne Geährdung zu verstehen, die ihr zuolge jedem Zusammenleben zugrunde liegt. Sie
basiert au der Verletzlichkeit des Körpers und seinem Ausgesetztsein anderen Körpern
gegenüber.94

Die physischen Eruptionen des Lachens stellen ein solch prekäres Ausgesetztsein
par excellence dar und machen in Lachen vielleicht vor allem eines erahrbar: das Ver-
mögen lebendiger Körper zu einem prekären, instabilen physisch-sinnlichen Gemein-
samen, das au keinerlei Identität beruht und sich dichotomischen Ordnungen tempo-
rär zu entziehenweiß.MitHélèneCixous’ aus vielenMündern lachenderMedusa könnte
dieser geteilte Moment als »vol«95 – zugleich Flug und Diebstahl – beschrieben werden,
indem er sich von einem logischen Denken, das in Ursache/Wirkung, eigen/remd, in-
nen/außen zuunterscheiden trachtet, davonstiehlt,Bedeutungen suspendiert und sie in
den lauten und zuckenden Bewegungen des Körpers in der Schwebe hält.96

94 »The bounded and living appearance o the body is the condition o being exposed to the other,
exposed to solicitation, seduction, passion, injury, exposed in ways that sustain us but also in ways
that can destroy us. In this sense the exposure o the body points to its precariousness.« (Judith
Butler: Precarious Lie, Vulnerability, and the Ethics o Cohabitation. In: The Journal o Speculative
Philosophy 26,2 (2012), S. 134–151, hier S. 141.) Siehe auch Judith Butler: Raster des Krieges. Warum
wir nicht jedes Leid beklagen. Frankurt am Main: Campus 2010, S. 21.

95 Cixous: Das Lachen der Medusa, S. 53. Siehe zu Cixous‘ vieldeutiger Verwendung des Verbs »voler«
Simma: Medusas diebische Vergnügen.

96 Vgl. Batailles Beschreibung des Lachens als Moment, der vom Boden abhebt: »The miraculous mo-
ment when anticipation dissolves into nothing, detaching us rom the ground.« (Bataille: Know-
ledge o Sovereignty, S. 305.)

https://doi.org/10.14361/9783839468449-013 - am 14.02.2026, 08:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468449-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

