Antonia Baehr Lachen (2008)

dusische »changeance«’, wie Cixoux es nennt — ein machtvolles Mittel, Dichotomien
von animalisch/menschlich, innen/auflen, eigen/fremd wegzulachen.®®

Zusammenfassend wire hier hinsichtlich der medusischen Prinzipien Folgen-
des festzuhalten: Die Frontalitit Medusas wird iberhoht in eine bewegte Fliche von
Licht und Schatten iibertragen — ein Gesicht als desubjektivierte Landschaft; in Analo-
gie dazu verselbstindigt sich die Stimme zu einer raumlich und polyvalent bewegten
Stimm(land)schaft. Esist die zugrunde liegende choreographische Struktur, die Stimme
und Gesicht einen Puls verleiht, der mit jedem Atemzug neue Allianzen hervorbringt.
Dieses Verfahren ist weniger ein explosiver Bruch als vielmehr eine Auflsung von
Konturen, ein monstrdses Ausufern, Raumgreifen, Uberschreiten.

Prekare Gemeinschaft

Wie beide exemplarisch betrachteten Performances zeigen, bricht das Lachen mit der
Idee von Ganzheit und Identitit. Es vermag auf und potenziell vor der Bithne aufbre-
chende, gespaltene und pluralisierte Subjekte zu erzeugen, die — so mochte ich behaup-
ten — eine prekire Gemeinschaft aufscheinen lassen. Dabei steht die korperliche Anste-
ckungskraft des Lachens, auf die an fritherer Stelle im Kontext von Medusa/Baubo be-
reits hingewiesen wurde, hier abschliefdend im Fokus.

Antonia Baehr vergleicht ihre Arbeitsweise mit einem wissenschaftlichen Experi-
ment, wobei sie gerade der Spalt zwischen Kontrolle und Kontrollverlust interessiere:
»] find it interesting when things get out of my control. [...] As I see it, this interstice
is where everything happens.«® Es ist diese Zwischenzone des Kontrollverlusts, der die
Performance Raum gibt durch das Prinzip der Ansteckung. Wenngleich Baehr selbstihre
Trilogie als Reflektion des Katharsiskonzepts bezeichnet, scheint es mir angesichts des
infizierenden Lachens sinnvoller, von Ansteckung zu sprechen.®* Beide Begriffe sind in-
sofern verwandt, als sie nach Erika Fischer-Lichte auf korperliche Transformation, aus-

79 Ebd, S.184.

80 Hier sei auch an Donna Haraway erinnert, die Medusa und ihre verschlungenen genealogischen
Ahninnen zur Patinnen erklart, um partriachale, profitorientierte Strukturen mit ihren »tentacu-
lar powers« (S. 101) zu zerstoren: »| want to propose snaky Medusa and the many unfinished worl-
dings of her antecedents, affiliates, and descendants. Perhaps Medusa, the only mortal Corgon,
can bring us into the holobiomes of Terrapolis and heighten our chances for dashing the twenty-
first-century ships of the Heroes on a living coral reef instead of allowing them to suck the last
drop of fossil flesh out of dead rock.« (Haraway: Staying with the Trouble, S. 52.)

81 Baehr / Le Roy: Entretien/Interview, S. 86.

82  ZuAristoteles’ Katharsis-Begriff und seinen historischen Rezeptionen siehe Theo Girshausen: Ka-
tharsis. In: Fischer-Lichte / Kolesch / Warstat (Hrsg.): Metzler-Lexikon Theatertheorie, S.163—-170. Bei-
de Begriffe sind medizinischen Ursprungs und wesentlicher Teil der Diskurse zu Affekt/Affektion.
Sie deuten auf eine korperliche Transformation durch Bewegung hin: »Im Ausgang von den Wis-
sensordnungen der Medizin, der Philosophie und der Affektenlehre verstehen wir unter Anste-
ckung eine Ubertragung durch Kontakt, die ihrerseits nur als eine sich weiterverbreitende Bewe-
gung, als >contact communicants, zu denken ist.« (Mirjam Schaub / Nicola Suthor: Einleitung. In:
Mirjam Schaub / Nicola Suthor / Erika Fischer-Lichte (Hrsg.): Ansteckung. Zur Korperlichkeit eines ds-
thetischen Prinzips. Miinchen: Fink 2005, S. 9—21, hier S. 9, Herv. i.0.)

14.02.2026, 08:27:24.

61


https://doi.org/10.14361/9783839468449-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62  Julia Ostwald: Choreophonien

gelost durch eine theatrale dsthetische Erfahrung, verweisen, jedoch mit ginzlich ver-
schiedenen Zielen:

»Wahrend der Begriff der Katharsis—wie immer erauchin seinerzweitausendjihrigen
Ceschichte definiert wurde — auf Reinigung, Heilung, Wiederherstellung, eine restitu-
tio in integrum zielt, meint der Begriff der Ansteckung einen Zwischenzustand [...]. Er
intendiert die Destabilisierung, die Krise.«<®

Ansteckung beschreibt in diesem Sinn die 4sthetische Erfahrung als somatischen Effekt,
der Korper auf und jenseits der Bithne miteinander in Beziehung setzt und zwar als po-
tenziell unkontrollierbare Widerfahrnis.?* Ansteckung kann als Prozess gegenseitigen
Affizierens, als eine spezifische Intensitit, ausgeldst durch Bewegungen zwischen Kor-
pern verstanden werden.® Petra Sabisch begreift Ansteckung (am Beispiel von Baehrs
Stiick Holding Hands) daher explizit als potenzielle Wirkung des Choreographischen: An-
steckung zwinge Korper, sich gegeniiber anderen Kérpern zu 6ffnen, in Relation zuein-
ander zu treten und sich qualitativ zu transformieren.®® Baehrs virtuose Lachperfor-
mances kreieren in diesem Sinn unkontrollierbare intensive Riume, in denen sie und die
Zuschauenden sich korperlich einander aussetzen und miteinander in Beziehung tre-
ten, wobei tradierte Verteilungen von kiinstlerischer Aktion und zuschauender Rezep-
tion aufgehoben werden. In diesem multilateralen Affektgefiige, das »Spielriume des
Betroffenseinkénnens«® eréffnet, kommt der Stimme eine wesentliche Funktion zu, in-
dem sie Verbindungen quer durch alle Richtungen des theatralen Raums schafft, wie die
immer wieder unsichtbar aus dem Dunkel des Zuschauerraums erténenden Publikums-
stimmen evident machen, die nicht nur mit Baehrs Lachen, sondern auch untereinander
in Kontakt treten. Wenn Mladen Dolar den der Stimme eigenen Aspekt der Auslieferung
hervorhebt, so ist dieser im Kontext der Physis und Affektivitit des Lachens besonders
treffend: »Man ist der Stimme zu sehr ausgeliefert und die Stimme liefert uns zu sehr
aus, man verleibt sich zuviel ein und st6Rt zuviel aus.«®® In diesem Zuviel der Stimme
liegt eine pathische Dimension, die nicht im intentionalen performativen Akt des Spre-
chens, sondern bereits im »Ereignis des Lautwerdens«* der Stimme anhebt. Mit ande-

83  Erika Fischer-Lichte: Zuschauen als Ansteckung. In: Schaub / Suthor / Fischer-Lichte (Hrsg.): Anste-
ckung, S.35-50, hier S. 49.

84 Vgl.ebd., S. 40-47.

85  Siehe dazu im Kontext von Baehrs Trilogie auch Gerald Siegmund: Affekte ohne Zuordnung — Zo-
nen des Unbestimmbaren: Zu den Choreographien von Antonia Baehr. In: Martina Gross / Patrick
Primavesi (Hrsg.): Liicken sehen... Beitrige zu Theater, Literatur und Performance. Festschrift fiir Hans-
Thies Lehmann zum 66. Geburtstag. Heidelberg: Winter 2010, S. 303-318.

86  Vgl. Petra Sabisch: Choreographing Relations: Practical Philosophy and Contemporary Choreography.
Miinchen: epodium 2011, S.19.

87  Schmitz z.n. Priitting: Homo ridens, S. 215. So beschreibt Hermann Schmitz die potenzielle Wirkung
von sogenannten>Halbdingen¢, zu denen er u.a. die Stimme, das Lachen und Weinen zihlt: »Halb-
dinge seien Widerfahrnisse, von denen wir uns immer irgendwie >gemeint« fithlen, denn >Halb-
dinge haben eine besondere Dynamik, mit der sie betroffen machen und zudringlich werden«.«
(Priitting: Homo ridens, S.1673-1674.)

88  Dolar: His Master’s Voice, S. 110.

89  Waldenfels: Stimme am Leitfaden des Leibes, S. 20.

14.02.2026, 08:27:24.



https://doi.org/10.14361/9783839468449-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antonia Baehr Lachen (2008)

ren Worten: Stimme widerfihrt denjenigen, die sie erheben, ebenso wie denen, die zu-
héren.”® Versteht man Lachen in diesem Sinn als exzessiven physischen Prozess des Ein-
verleibens und Auslieferns, des Hérens und Lautwerdens, der zwischen allen Anwesen-
den (auch denen, die lieber stumm zuhoren) Stimmen flottieren lisst, dann handelt es
sich um ein hochst fragiles soziales Gefiige. Die Partituren initiieren iiber Baehrs sicht-
bares Agieren auf der Bithne hinaus eine hochgradig prekire vokale Gemeinschaft, die
erstens vollig unkontrollierbar ist und zweitens mafigeblich iiber das Horen konstituiert
wird.

In diesem Zusammenhang sind Georges Batailles Anmerkungen zur Beziehung von
Lachen und Gemeinschaft hilfreich, die, wenngleich in den 1940er Jahren verfasst, in ih-
rem radikalen Angriff auf Subjektivitit nichts an Relevanz verloren haben. Denn nach
Bataille ist Lachen eine Form von Kommunikation, die nicht in Sendende und Empfan-
gende zu unterteilen wire, sondern vielmehr als »Passage« zu denken ist. In dieser Zone
werden Bataille zufolge nicht nur Trennungen zwischen Subjekten aufgeldst, sondern
die Position des Subjekts als einer vermeintlich souveridnen Einheit verliert sich selbst
tempordr: »There is no longer subject-object, but a yawning gap« between the one and
the other and, in the gap, the subject, the object are dissolved; there is passage, commu-
nication, but not from one to the other: the one and the other have lost their separate exis-
tence.«” Wenn das Lachen Subjekte potenziell auflsst, dann ist das Verbindende des La-
chens paradoxerweise sein >géhnender Abgrund«. Die Lachenden bilden eine temporire
Gemeinschaft, die aufkeiner geteilten wie auch immer verstandenen Identitit beruht.**
Sie ist, wie Anca Parvulescu in ihren Reflexionen zum Lachen mit Bataille formuliert, ei-
ne formlose Gemeinschaft: »It is the community of those who, not sharing an identity, share
its lack. This lack of identity is what makes community. [...] It is a community without a
form — whether an essence, a leader, a myth, or an art.«**

Lachen griindet auf jenem Formlosen, als es dsthetische, theatrale, narrative und ge-
genderte Formen des Lachens durch Baehrs choreographiertes Lachen — genauer: durch
die hochst formellen Partituren — auflgst. Damit riickt das Einander-ausgesetzt-Sein der
Korper an zentrale Stelle: Baehr setzt sich der Partitur aus, sie setzt die Zuschauenden
ihrem eruptiven vokalen Korper aus, sich selbst den explodierenden Stimmen der Zu-
schauenden, die sich wiederum untereinander horbar exponieren. Es ist ein choreogra-
phisches Experiment, bei dem jede und jeder aufs Spiel gesetzt wird. In diesem Sinn

90 Vgl. ebd. Waldenfels fordert zudem ausgehend von der Stimme eine akustische epoché, die die
Aufmerksamkeit von intentionalen Akten hin zum passiven Widerfahren verschiebt.

91 Georges Bataille: The Torment. In: Botting / Wilson (Hrsg.): The Bataille Reader, S. 64—91, hier S. 89,
Herv. i.0.

92  HierseiaufJean-Luc Nancys Situierung des Gemeinsamen im Lachen wie im Vulgéren verwiesen.
Letzteres betrifft Nancy zufolge im etymologischen Sinn von gemein, geteilt, alltaglich das geteil-
te sinnliche und physisch-rhythmische In-der-Welt-Sein: »The >vulgar«<is also, is first and foremost,
>the common among men<and what is common to men; what they share before anything else —
and in which they are shared out —is being in the world by way of the difference of the senses, the
differences of sense. Being in the world by strokes, by bursts, by shakes of rhythm and dispersion
of rhymes, by a harsh dance [..].« (Nancy: Laughter, Presence, S. 392.)

93  Parvulescu: Laughter, S. 88.

14.02.2026, 08:27:24.

63


https://doi.org/10.14361/9783839468449-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Julia Ostwald: Choreophonien

lieRRe sich formulieren, dass das Gemeinsame hier nicht nur formlos ist, sondern in ei-
ner spezifischen geteilten Prekaritit zu suchen ist. Prekiritit ist mit Judith Butler als ei-
ne Gefihrdung zu verstehen, die ihr zufolge jedem Zusammenleben zugrunde liegt. Sie
basiert auf der Verletzlichkeit des Kérpers und seinem Ausgesetztsein anderen Kérpern
gegeniiber.**

Die physischen Eruptionen des Lachens stellen ein solch prekires Ausgesetztsein
par excellence dar und machen in Lachen vielleicht vor allem eines erfahrbar: das Ver-
mogen lebendiger Korper zu einem prekiren, instabilen physisch-sinnlichen Gemein-
samen, das auf keinerlei Identitit beruht und sich dichotomischen Ordnungen tempo-
rir zu entziehen weif3. Mit Héléne Cixous’ aus vielen Miindern lachender Medusa kénnte
dieser geteilte Moment als »vol«®® — zugleich Flug und Diebstahl — beschrieben werden,
indem er sich von einem logischen Denken, das in Ursache/Wirkung, eigen/fremd, in-
nen/auflen zu unterscheiden trachtet, davonstiehlt, Bedeutungen suspendiert und sie in
den lauten und zuckenden Bewegungen des Korpers in der Schwebe hilt.*

94  »The bounded and living appearance of the body is the condition of being exposed to the other,
exposed to solicitation, seduction, passion, injury, exposed in ways that sustain us but also in ways
that can destroy us. In this sense the exposure of the body points to its precariousness.« (Judith
Butler: Precarious Life, Vulnerability, and the Ethics of Cohabitation. In: The Journal of Speculative
Philosophy 26,2 (2012), S.134—151, hier S. 141.) Siehe auch Judith Butler: Raster des Krieges. Warum
wir nicht jedes Leid beklagen. Frankfurt am Main: Campus 2010, S. 21.

95  Cixous: Das Lachen der Medusa, S. 53. Siehe zu Cixous' vieldeutiger Verwendung des Verbs »voler«
Simma: Medusas diebische Vergniigen.

96  Vgl. Batailles Beschreibung des Lachens als Moment, der vom Boden abhebt: »The miraculous mo-
ment when anticipation dissolves into nothing, detaching us from the ground.« (Bataille: Know-
ledge of Sovereignty, S. 305.)

14.02.2026, 08:27:24.



https://doi.org/10.14361/9783839468449-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

