
9

Martin W. Schnell / Lukas Nehlsen

Begegnungen mit  
Künstlicher Intelligenz

Intersubjektivität, Technik, Lebenswelt

In allen gesellschaftlichen Bereichen kommt es täglich zu Begegnungen 
des Menschen mit Künstlicher Intelligenz (KI) in Form von Kommuni-
kationen und Interaktionen. Diese Begegnungen verändern unsere Ver-
ständnisse von Selbst-, Welt und Fremdverhältnissen. Die Elemente die-
ser komplexen Sachlage gilt es zu klären, so dass deutlicher wird, was 
eigentlich Begegnungen mit Künstlicher Intelligenz sind.

Begegnungen mit Künstlicher Intelligenz vertiefen die digitale Trans-
formation der Lebenswelt. Dabei treten Künstliche Intelligenzen nicht 
mehr wie Maschinen, die der Mensch auf gewisse Weise steuert, auf, son-
dern als vermeintlich autonome Akteure1. »Die information society wan-
delt sich zur interaction society« (Priddat 2022, 317). Autos geben im In-
nenraum differenzierte und sprachliche Signale von sich, die den Fahrer 
mal überwachen, mal informieren und mal belohnen. Kreative Maschi-
nen gestalten auf Anforderung Gemälde im Stile von Picasso, Bacon oder 
van Gogh, schreiben angefangene Sinfonien von Mahler »zu Ende« oder 
komponieren zahllose Choräle im Stile von Bach. Die neuesten Sprach-
programme zeigen beeindruckende Fähigkeiten sowohl beim Sprachver-
ständnis als auch bei der Sprachproduktion und schreiben so täuschend 
»echte« journalistische Artikel oder führen Konversationen mit Men-
schen, die bisweilen durchaus interessant sind. Diese und andere Begeg-
nungen zwischen Mensch und KI produzieren Selbstverständlichkeiten, 
die als solche zu unbefragten Beständen der Lebenswelt werden. Nach-
folgend sollen die einzelnen Elemente dieses Definitionsversuchs geson-
dert dargestellt und aufeinander bezogen werden.

Begegnung

Die Begegnungsphilosophie beginnt mit Humboldt und Feuerbach, die 
in der Moderne den Dialog von Ich und Du als für die Entstehung von 

1	  	Wenn in der Einleitung an verschiedenen Stellen die männliche Form ge-
wählt wird, so geschieht dies aus Gründen der Leserlichkeit; in solchen For-
mulierungen sind selbstverständlich alle Geschlechter inkludiert.

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10

Sinn und Bedeutung relevant eingeführt haben. In seinem Aufsatz Über 
den Dualis (1827) beschreibt Wilhelm von Humboldt Anrede und Erwi-
derung zwischen Ich und Du als Ausgangspunkte aller Sinnbildung. Be-
reits hier zeigt sich, dass die Begegnung eine gewisse ethische Dimension 
besitzt, die in der gesamten Diskussion gegenwärtig ist und in der Philo-
sophie von Emmanuel Levinas zur vollen Entfaltung kommt.

Eine anthropologische Realisierung der Theologie ist, Marx zufolge, 
die Reaktion Ludwig Feuerbachs auf den Idealismus. In seinen Grund-
sätzen der Philosophie der Zukunft (1846) formuliert dieser, dass »die 
wahre Dialektik kein Monolog des einsamen Denkers mit sich selbst, 
(sondern) ein Dialog zwischen Ich und Du ist.« (§ 62) Fortgesetzt und 
zur Blüte gebracht wurde das Paradigma der Begegnung durch Her-
mann Cohen und die jüdische Dialogphilosophie, welche von Karl Lö-
with im 20. Jahrhundert, teilweise in der Rückschau und als Reaktion 
auf den Nationalsozialismus, quasi als Bewegung herausgestellt worden 
ist (vgl.: Löwith 2013).

Franz Rosenzweig, Schüler und Kritiker Hegels, formuliert in Der 
Stern der Erlösung (1921): »Erst indem das Ich das Du als etwas außer 
sich anerkennt, …, wird es zum Ich.« (Rosenzweig 1988, 195) Eine da
ran angelehnte Formulierung in Martin Bubers Werk Ich und Du (1926) 
gibt dem dialogischen Prinzip der Begegnung dann sein bekanntes Mot-
to: »Der Mensch wird am Du zum Ich.« (Buber 1983, 37) Die jüdische 
Dialogphilosophie betont besonders zwei Aspekte der Begegnung. Ein-
mal den Kontext der Begegnung und dann die Eigenart der Begegnung 
selbst betreffend (vgl.: Wojcieszuk 2010).

Der Kontext der Begegnung ist die Lebenswelt oder, wie Aron Gur-
witsch sagt, das Milieu, wie es in seinem Buch Die mitmenschlichen Be-
gegnungen in der Milieuwelt (1931) heißt. Die Lebenswelt in der Version 
des Milieus ist nach Max Scheler als das »auf mich als wirksam Erlebte« 
(Scheler 2000, 154) definiert. Die Eigenart einer Begegnung zwischen Ich 
und Du in der Lebenswelt ist die Antwort auf die Frage, »wie man … 
überhaupt zum anderen Menschen als Menschen kommt, wie sich uns 
der andere Mensch erschließt.« (Gurwitsch 1977, 29) Ausdrücklich wer-
den die Verschmelzung von Ich und Du (W. Wundt), die Einfühlung des 
Ich in das Du (Th. Lipps) und der Analogieschluss zwischen Ich und Du 
(J. St. Mill) als Zugangsarten zurückgewiesen (vgl.: ebd., 28ff). Stattdes-
sen konstituiere die Begegnung das Ich und das Du als Differenz. Eine 
Begegnung beinhaltet bei aller Nähe immer auch eine gewisse Ablösung 
zwischen Ich und Du (vgl.: Gurwitsch 1977, 51ff.). Hier kommen Mo-
tive zur Geltung, die im 20. Jahrhundert von Georg Simmels Soziolo-
gie bis zu Paul Ricœurs Philosophie des Anderen reichen (vgl.: Schnell 
2020, Kap. 4). 

In der Phänomenologie werden diese Motive im Hinblick auf eine ge-
wisse Unerforschlichkeit des Anderen für das Ich ausgedeutet. Edmund 

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

Husserl spricht von einer »originalen Unzugänglichkeit« (V. Cartesiani-
sche Meditation, § 52) des Anderen und Emmanuel Levinas von einem 
steten »Abstand zwischen mir und dem Anderen« (Levinas 1987, 45).

Die Hervorhebung der Herkunft des Paradigmas der Begegnung aus 
dem Judentum bezeichnet lediglich eine Entstehungsgeschichte und kei-
ne Sonderwelt. Das Judentum gehört genauso zu Europa wie andere 
Traditionen auch. Die jüdische Dialogphilosophie ist ebenso eine Philo-
sophie, d.h. eine Wissenschaft vom Logos und der Welt, wie die Platons, 
Kants oder Hegels. Daher ist es möglich und sinnvoll, das Paradigma 
der Begegnung mit einem anderen, in gewisser Hinsicht konkurrieren-
den Paradigma zu kontrastieren. Es handelt sich um den Kontrast zwi-
schen den Paradigmen der Begegnung in der Dialogphilosophie und 
der Zuschreibung in der analytischen Philosophie. Beiden geht es um 
eine Antwort auf die Frage nach der Eigenart einer Person (vgl. dazu: 
Schnell 1999).

Ausgehend von der seit John Locke diskutierten Frage nach dem Zu-
sammenhang personaler Bewusstseinskontinuität und menschlicher Kör-
perlichkeit vertritt Peter F. Strawson die These, dass man jedem Indi-
viduum des Typus der Person »sowohl Bewußtseinszustände als auch 
körperliche Eigenschaften zuschreibt bzw. zuschreiben kann.« (Straw-
son 1972, 134) Der Akt der Zuschreibung beinhaltet, dass eine Person 
ein Einzelding ist, über das man spricht. Eine Person tritt damit als drit-
te Person Singular (Er/Sie/Es) auf. Im Licht der Zuschreibung ist jemand 
etwas, über den, die oder das man spricht. Der Dialog, also die Perspek-
tive, dass ich nicht nur über jemanden, sondern mit jemandem spreche 
und dieser damit als ein Du erscheint, ist im Rahmen der Zuschreibung 
nicht zu realisieren. Interessanterweise haben die von Strawson ausge-
henden Überlegungen auch in die Ethik hineingewirkt. Über Richard 
M. Hares Studien zur Bioethik (vgl.: Hare 1993) wurden sie von dessen 
Schüler Peter Singer aufgegriffen. Bekanntlich schlägt Singer vor, durch 
die Zuschreibung sog. »moralisch relevanter Eigenschaften wie Rationa-
lität, Selbstbewußtsein, Bewußtsein, Autonomie, Lust- und Schmerzemp-
findung« (Singer 1994, 196f.) den sog. Wert des Lebens von Föten, Tie-
ren und Menschen mit Behinderungen zu bestimmen. Es ist wohl kein 
Zufall, dass die ethischen Aussagen, die aus dem Zuschreibungsparadig-
ma resultieren und jene, die aus dem Begegnungsparadigma erfolgen, ei-
nander zum Teil erheblich widersprechen (vgl.: Schnell 2017, 153ff.).

Die radikalste Version des Paradigmas der Begegnung vertritt Emma-
nuel Levinas. Daher spricht er auch von einer »Ethik der Begegnung.« 
(Levinas 1995, 270) Der angesprochene Andere ist darin kein zu begrei-
fendes Sein, sondern ein Du. »Der Nächste ist nicht erst Gegenstand des 
Verstehens und dann Gesprächspartner. … Eine Person verstehen heißt 
schon mit ihr zu sprechen.« (ebd., 17) Der Andere ist immer jemand, mit 
dem ich spreche und nicht etwas, über das ich spreche.

BEGEGNUNGEN MIT KÜNSTLICHER INTELLIGENZ

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

Mit dieser Bestimmung ist eine Entscheidung über das Verhältnis zwi-
schen den beiden Paradigmen gefallen. Zuschreiben und Begegnen sind 
demnach keine Optionen, die wahlweise realisiert werden können. Viel-
mehr ist die Begegnung das Fundament aller weiteren Maßnahmen. An-
ders formuliert: die Zuschreibung von Eigenschaften an die Adresse ei-
ner Person setzt die Begegnung mit ihr voraus (vgl.: Schnell 2017, 96ff., 
153ff.). Mit Sartre gesprochen: »Man begegnet dem Anderen, man kon-
stituiert ihn nicht.« (Sartre 1991, 452) Insofern ist der Andere immer 
zuerst ein Du bevor er ein Er/Sie/Es werden kann. Das gilt auch für die 
verweigerte Begegnung, die Zygmunt Bauman eine »Vergegnung« nennt 
und »die eine Begegnung ist, die vortäuscht, keine zu sein.« (Bauman 
1995, 229)

Wenn in diesem Band also von »Begegnungen mit Künstlicher Intel-
ligenz« die Rede sein soll, so ist es durchaus diese emphatische Traditi-
onslinie, die im Hintergrund steht. Über KI soll also nicht in Hinsicht 
auf Fragen der Zuschreibung gesprochen werden, sondern die Sache der 
KI soll in Hinsicht auf die Begegnung gedacht werden, wobei natürlich 
nicht von Anfang an vorausgesetzt ist, dass es hier eine Gleichwertigkeit 
(in ontologischer oder ethischer Hinsicht) mit der Begegnung von Men-
schen untereinander gibt. Ausgehend von Bubers Motto: »Der Mensch 
wird am Du zum Ich« (Buber 1983, 37), und seiner weitergehenden Aus-
sage, dass es »kein Ich an sich«, »sondern nur das Ich des Grundworts 
Ich-Du und das Ich des Grundworts Ich-Es« gibt (ebd., 10), kann man 
danach fragen, was passiert, wenn man in dieser Situation ein Relatum 
durch eine KI oder einen Roboter ersetzt, der oder die aufgrund seines 
Status in der Interaktion nicht mehr zweifelsohne als Es charakterisiert 
werden kann, sondern zumindest einen Anspruch auf das Du erhebt. 

Künstliche Intelligenz

Als Geburtsstunde der KI-Forschung als Disziplin wird die Dartmouth 
Conference von 1956 angesehen, an der viele der in den folgenden 
Jahren für das Feld maßgebenden Forscher teilnahmen, so z.B. John 
McCarthy, Marvin Minsky, Claude Shannon sowie Allen Newell und 
Herbert A. Simon. Im Förderungsantrag ist das Grundparadigma der KI-
Forschung prägnant auf den Punkt gebracht: »The study is to proceed 
on the basis of the conjecture that every aspect of learning or any other 
feature of intelligence can in principle be so precisely described that a 
machine can be made to simulate it« (McCarthy et al. 1956: 1). Dieses 
Programm ist bis heute disziplinbestimmend. Auch der große KI-Kriti-
ker Joseph Weizenbaum spricht 20 Jahre später davon, »daß es keinen 
Bereich des menschlichen Daseins gibt, der nicht maschinell erfaßbar 

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

ist.« (Weizenbaum 1978, 274) Auch in aktuellen Publikationen ist die 
Definition der KI sehr nah an der der Dartmouth Conference: »Arti-
ficial Intelligence (AI) seeks to make computers do the sorts of things 
that minds can do« (Boden 2018, 1). Man sieht allerdings, dass die De-
finitionen darin variieren, was genau simuliert oder künstlich nachge-
bildet werden soll (»learning«, »intelligence«, »menschliches Dasein«, 
»what minds do«). So unterscheiden Russel und Norvig in ihrem mo-
dernen Standardwerk Artificial Intelligence: A Modern Approach zwi-
schen vier Vorbildern für die KI. Nachgeahmt werden sollen wahlweise: 
menschliches Denken, menschliches Handeln, rationales Denken oder 
rationales Handeln. Wobei sie »rationales Handeln« als die beste der vier 
Möglichkeiten ansehen und sich für diese Zielsetzung als »Standardmo-
dell« entscheiden (Russel und Norvig 2021, Kap. 1). Unter der Gefahr, 
den verschiedenen Definitionen eine weitere hinzuzufügen, können wir 
Künstliche Intelligenz in dieser Einleitung als Sammelbegriff für Proze-
duren verstehen, bei denen Maschinen menschenähnliche (d.h. eventu-
ell auch »rationaler als menschliche«) Intelligenzleistungen erbringen. 

Ähnlich weit gestreut wie die Zieldefinitionen sind heute die Arten und 
Weisen, auf denen diese Ziele erreicht werden sollen. In der ersten Welle 
der KI-Forschung, später von John Haugeland »good old fashioned AI« 
(GOFAI) genannt (vgl.: Haugeland 1985), waren es vor allem symbo-
lisch-diskret operierende Maschinen, für die Newells und Simons »phy-
sical symbol system« das Paradigma gab, die das Ziel der Dartmouth 
Conference erreichen sollten (vgl.: Newell und Simon 1976). Nachdem 
der versprochene rasante Erfolg im Erreichen menschenähnlicher Leis-
tungen in vielen Bereichen ausblieb, folgte der sogenannte KI-Winter, 
eine Periode in der die zu Beginn enorme Forschungsförderung zuneh-
mend ausblieb und das GOFAI-Programm, nicht zuletzt aufgrund der 
grundlegenden Kritik an seiner Durchsetzbarkeit seitens Hubert Drey-
fus’ (vgl.: Dreyfus 1992), nahezu tot schien. In der zweiten KI-Welle er-
lebte das eigentlich seit Beginn der KI-Forschung bestehende, aber lange 
Zeit in den Hintergrund gerückte Programm des Konnektionismus ein 
Revival. War die funktionalistische Prämisse des GOFAI-Programms, 
dass der mind unabhängig von seiner physischen Implementierung im 
menschlichen Gehirn, rein auf Grundlage seiner symbolischen Operati-
onen nachgebildet werden könnte, nahm sich das Programm des Kon-
nektionismus nun gerade die Netzwerkarchitektur des menschlichen 
Hirns zum Vorbild. Hatten frühe Versionen der artifical neural networks 
(ANNs) meist nur einen (simulierten) Input- und einen Output-Layer, 
weisen heutige Programme eine erhebliche Tiefe auf und werden da-
her oft unter dem Stichwort deep neural networks (DNNs) beschrieben. 
Die meisten schlagzeilen-machenden Erfolge der letzten 20 Jahre wur-
den von solchen künstlichen neuronalen Netzen vollbracht, auch wenn 
es nach wie vor und gerade in spezialisierten Bereichen unzählige auf 

BEGEGNUNGEN MIT KÜNSTLICHER INTELLIGENZ

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

GOFAI-Technologie beruhende Systeme gibt und auch viele der heuti-
gen machine learning-Programme GOFAI-Technologie nutzen (vgl. Bo-
den 2018, 40). 

Zusätzlich zu diesen beiden Paradigmen der Informationsverarbeitung 
in KI-Systemen gibt es heute (manche sprechen daher schon von einer 
dritten KI-Welle) noch »evolutionary programing«, »cellular automata«, 
»dynamical systems« sowie hybride Systeme, die verschiedene Paradig-
men vereinen (vgl. ebd.: 5).

Entscheidend für die in diesem Band vorgeschlagene Perspektive sind 
aber nicht so sehr die technologischen Architekturen und deren theore-
tische Möglichkeiten und Unmöglichkeiten im Erreichen der verschiede-
nen Zielsetzungen, sondern vielmehr das Eingehen all dieser verschiede-
nen Systeme in unsere Lebenswelt und unsere Art und Weise mit ihnen 
zu interagieren. 

Diesbezüglich kann technikgeschichtlich zwischen Anwendungen von 
Technik unterschieden werden, die im Auftrag des Menschen bloße Aus-
führungen realisieren, und Anwendungen, die von sich aus einer Kom-
munikation etwas hinzufügen können. 

Position Funktion der …. Beispiel Autor:innen

1. Technik
Kompensation bio-
logischer Mangel
ausstattung

Hammer Platon, Gehlen

2. Technologie
Vorschriften, Nach-
richten

Navigationssys-
tem Flugzeug

Heidegger-Schüler: 
Anders, Marcuse, 
Jonas

3. Körpertechnik, 
Selbstdarstellung

Formierung des 
Körpers

Militär, Etikette
Mauss, Goffman, 
Bourdieu, Deleuze

4. Phänomeno-
technik

Organisation von 
Erfahrungsweisen

Fotoapparat
Bachelard, Blu-
menberg, Wal-
denfels

5. Robotik,
Künstliche Intelli-
genzen

Dienstleistungs-
kommunikation mit 
Freund und Helfer, 
Informations
beschaffung

Tee anreichen,
Kommunizieren

Wagner, 
»Mensch-Maschine 
Interaktion«

Künstliche Intelligenz tritt in allen Bereichen auf, vermehrt, und für die 
hier eingenommene Perspektive besonders interessant, aber als letztere 
Anwendung.

Ein weiteres, hier hilfreiches Unterscheidungsschema ist das von Don 
Ihde in seiner technikphilosophisch inspirierten »Postphänomenologie« 
ausgearbeitete. Ihde analysiert verschiedene Beziehungen, in denen Men-
schen mit Technik stehen können: In »alteritiy relations« gibt es eine 

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

Bezugnahme auf ein technisches Artefakt als (Quasi-)Anderer. Diese wer-
den unterschieden von »embodiment relations« (z.B. das Tragen einer 
Brille, eines Hörgeräts oder auch eines mit einer gewissen Intelligenz aus-
gestatteten »wearables«, wie z.B. einer Smartwatch), »hermeneutic rela-
tions«, in denen die Technik gelesen und als Weltausschnitte repräsentie-
rend gedeutet wird (z.B. MRT-Bilder, Thermostate etc., auch hier können 
die zu lesenden Artefakte durchaus »intelligent« sein) und »background 
relations« (z.B. das Heizungssystem in unserem Haus, aber auch der Al-
gorithmus der unsere Twitter-Feeds generiert) (vgl.: Ihde 1990, Kap. 5). 

Wie wir sehen, kann in allen Arten der Beziehung KI eine Rolle spie-
len, besonders virulent wird die Frage nach der Begegnung in Bezug auf 
die oben skizzierte Tradition der Begegnungsphilosophie aber natürlich 
da, wo die Beziehung zu einer »alterity relation« wird.

Es sind aber in einem gewissen Sinne durchaus alle Arten der Relatio-
nen mit KI als eine Art der Begegnung mit dieser zu verstehen, insofern 
sie nämlich gerade aus der Perspektive der Lebenswelt, in der uns Tech-
nik zu allererst begegnet, verstanden werden. Alle Arten unserer Bezug-
nahme auf Technik finden in der Lebenswelt statt, sie nutzen die digita-
le Transformation der Lebenswelt, indem sie an sie anknüpfen und sie 
vertiefen. Wie ist diese Begegnung »in der Lebenswelt« genauer zu ver-
stehen?

Begegnungen mit Künstlicher Intelligenz –  
eine weitere Kränkung des Menschen?

Husserl definiert die Lebenswelt als die »wirklich anschauliche, wirklich 
erfahrbare und erfahrene Welt, in der sich unser ganzes Leben praktisch 
abspielt.« (Husserl 1976, 51) In dieser grundsätzlichen Funktion ist die 
»Lebenswelt ein allgemeines Fundament für alle Sinnbildung.« (Wal-
denfels 1985, 17) Husserl unterscheidet zwischen Lebenswelten im Plu-
ral, die kulturrelativ und hier anders als dort sein können, und der einen 
Lebenswelt, die, formaler betrachtet im Sinne eines »abstrakt herauszu-
präparienden Weltkern(s)« (Husserl 1976, 136), jenes allgemeine Fun-
dament für alle Sinnbildungen, im Alltag wie in den Wissenschaften, ist. 
In dieser allgemeinen und zugleich speziellen Funktion hat die Lebens-
welt etwas Verlässliches und Beständiges. In diesem Sinne betont Hus-
serl, dass die Lebenswelt »in ihrer eigenen Wesensstruktur, in ihrem ei-
genen Kausalstil ungeändert […] bleibt, was immer wir kunstlos oder als 
Kunst tun.« (ebd., 51) Auch die Technisierung durch die modernen Wis-
senschaften, an die Husserl dachte, können die Lebenswelt zwar kultu-
rell verändern, aber nicht in ihrer Fundamentfunktion. Es stellt sich die 
Frage, ob diese Ansicht noch immer von Geltung ist.

BEGEGNUNGEN MIT KÜNSTLICHER INTELLIGENZ

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

Dem Hinweis Sigmund Freuds, dass der Mensch drei große Kränkun-
gen habe hinnehmen müssen, weil sein Planet nicht der Mittelpunkt des 
Weltalls ist, seine Abstammung kein Schöpfungsvorrecht beinhalte und 
er selbst nicht Herr im eigenen Seelenhaushalt sei (vgl.: Freud 1983, 
226), fügte Pierre Bourdieu eine vierte Kränkung hinzu. Demnach sind 
die Haltungen und Stellungnahmen des Menschen gegenüber der Welt 
keineswegs spontane Leistungen des Verstandes, sondern vielmehr ge-
sellschaftlich produziert (vgl.: Bourdieu 1989, 7). Auf diese Befunde folgt 
möglicherweise noch eine fünfte Kränkung. Die Lebenswelt wird in ihrer 
Fundamentfunktion sehr wohl durch die Digitalisierung und die Begeg-
nungen mit Künstlicher Intelligenz deutlich verändert. Seit der Roman-
tik muss sich der moderne Mensch immer wieder gegen die Maschine 
behaupten, was ihm jedoch nie ganz gelungen ist. Sein Narzissmus wird 
ein fünftes Mal gekränkt, wenn die ihm, als natürlich geborenem We-
sen, bisher exklusiv vorbehaltene Domäne des rationalen Denkens und 
Handelns nun künstlich herstellbar wird.2

Digitalisierung ist als eine qualitativ neue Dimension der Technisie-
rung zu verstehen, als die »mit einer Automatisierung verbundene Trans-
formation der Welt in quantifizierbare Daten.« Sie stellt damit »auch ei-
nen Angriff auf die Materialität der Lebenswelt dar.«3 (Schnell/Dunger 
2019, 13) Begegnungen mit Künstlicher Intelligenz vertiefen diese Trans-
formation der Lebenswelt.

In Weiterführung der Analysen Husserls deutete Hans Blumenberg das 
Telos der Technisierung als das Zurücksinken technischer Artefakte in 
das »›Universum der Selbstverständlichkeiten‹« der »Lebenswelt«. Da-
durch wird »jene Sphäre, in der wir noch keine Fragen stellen, identisch 
[…] mit derjenigen, in der wir keine Fragen mehr stellen.« Die »Techni-
sierung […] produziert […] das scheinbar Unproduzierbare […], näm-
lich Selbstverständlichkeit.« (Blumenberg 2015, 190) Begegnungen mit 

2	  	Diese Idee geht auf Catherine Malabou zurück, die im Englischen Postscript 
zu ihrem großartigen Buch Morphing Intelligence die Konfrontation mit 
Künstlicher Intelligenz im Hinblick auf Freuds Aufzählung – ohne Bour-
dieus Ergänzung mitzuzählen – schon als eine mögliche vierte Kränkung 
beschrieben hat (vgl. Malabou 2019: 162ff.).

3	  	 Im Digitalisierungsdiskurs wird oft zwischen »digitisation« und »digitalisa-
tion« unterschieden, wobei ersteres die Produktion digitaler Daten oder die 
Umwandlung analoger Daten in digitale bezeichnet und letzteres die Nut-
zung dieser Daten durch Akteure und die Auswirkungen dieses Prozesses 
auf gesellschaftliche Wirklichkeiten. Mit der hier vorgeschlagenen Defini-
tion von Digitalisierung sind diese beiden Aspekte umfasst, unter fernerer 
Berücksichtigung des Umstandes, dass die Daten immer aus der Lebenswelt 
erhoben werden (1. Sinn der Transformation der Lebenswelt) und im Pro-
zess der Digitalisierung es diese Lebenswelt selbst ist, die verändert wird (2. 
Sinn der Transformation).

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

Künstlicher Intelligenz im Zeichen der Digitalisierung vertiefen diesen 
Prozess, eventuell sogar in Bezug auf die intersubjektive Struktur unse-
rer Lebenswelt, insofern wir mit technischen Artefakten eben in »alterity 
relations« treten. Somit gerät Husserls These, ja tiefe Überzeugung, dass 
unsere Lebenswelt in ihrer Wesensstruktur, in ihrem eigenen konkreten 
Kausalstil ungeändert bleibt, was immer wir kunstlos oder als Kunst tun, 
ins Wanken. Technisierung und Digitalisierung verändern unsere Lebens-
welt geradezu ins Fraglose. Diese Veränderungen drohen unbemerkt und 
unthematisiert zu bleiben, gäbe es nicht Schlüsselerfahrungen des Um-
bruchs, in denen das Staunen über Künstliche Intelligenz aufblitzt. 

Das Auslösen technischer Effekte erfolgt heute nicht mehr durch 
Schalter, Knöpfe oder Regler, sondern zunehmend via Sprachsteuerung 
und es versetzt uns damit, aufgrund der Anredeform, in eine Art der Be-
gegnung mit Künstlicher Intelligenz. Bereits vor über 30 Jahren befragte 
Hans Blumenberg die Situation der Begegnung des Menschen mit künst-
lichen, aber menschenähnlichen Automaten. Im Ausgang von Husserls 
Theorie der Fremderfahrung heißt es: »Wie aber erreichen … die men-
schengestaltigen Organismen, von ihm [dem Menschen, die Verf.] als 
Seinesgleichen anerkannt zu werden?« (Blumenberg 1989, 442) Diese 
Frage beschäftigt noch die Gegenwart, die technische Geräte kennt, die 
im letzten Jahrhundert, wenn überhaupt, nur im spekulativen Denken 
gefunden wurden. 

Generative Pre-trained Transformer 3 (GPT-3) ist ein autoregressi-
ves Sprachmodell, das Deep Learning benutzt, um menschenähnliche 
Texte zu erstellen und zu verbalisieren. Bekanntlich ist es möglich, dass 
ein Mensch mit GPT-3 einen inhaltlichen Austausch über anspruchsvol-
le Themen wie Liebe, Freiheit, Datenschutz oder gar Künstliche Intel-
ligenz führen kann. Mithilfe einer quantifizierten Datenbasis kann das 
System, das in einer Kommunikation wahrscheinlich nächste Wort und 
den wahrscheinlich nächsten Satz berechnen. Auf die allmähliche Ver-
fertigung der Gedanken beim Reden folgt mit hoher Wahrscheinlichkeit 
irgendwann der Name Heinrich von Kleists und der Hinweis auf seinen 
traurigen Selbstmord im Jahre 1812. Dieser Austausch wird zur Norm 
für ein sogenanntes gutes Gespräch, zumal wenn GPT-3 den Menschen 
darüber belehrt, dass sich Kleist mit seiner Pistole bereits 1811, also ein 
Jahr zuvor, erschossen hat. Von hier aus sind dann komplexe Interakti-
onen, die gar verantwortungsvolle Entscheidungen beinhalten, denkbar.

Die verborgene, sich als ethisch ausgebende Implikation dieser Mög-
lichkeiten hat Pierre Lévy bereits 1997 in seinem Buch Die kollektive In-
telligenz skizziert. Demnach wird das Internet, dass 1997 für den Privat-
gebrauch erst seit wenigen Jahren ausgelegt war, eines Tages alles Wissen 
der Welt bereithalten und einen Zugriff auf all dieses Wissen für jeder-
mann zu jeder Zeit und von jedem Ort aus ermöglichen. Jeder darf an 
einem allseitigen Wissensaustausch teilnehmen. Da offizielle Zertifikate 

BEGEGNUNGEN MIT KÜNSTLICHER INTELLIGENZ

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

und Zeugnisse nicht zählen, hat jeder auch etwas potentiell Wissenswer-
tes anzubieten. Niemand ist vom Austausch ausgeschlossen. Die Welt ist 
eine virtuelle Agora, die Menschheit ein kollektives Cogito bzw. ein co-
gitamus. Der Mensch erwirbt eine Identität des Wissens, die anschluss-
fähig an Andere ist. Wissen ist das, was digitalisier- und im Netz kom-
munizierbar ist. Materialität der Welt, Leiblichkeit des Menschen und 
die Andersheit des Anderen werden allmählich irrelevant (vgl. dazu aus-
führlich: Schnell 2002). Diese 25 Jahre alte Vision Lévys gehört noch 
dem posthumanistischen Stadium der KI an, sie ist in diesem Punkt nicht 
mehr aktuell. Sie liefert allerdings die ethisch-ontologischen Aspekte des 
Cyberspace, die heute für nichttriviale Kommunikationen mit einer KI 
wie GPT-3 in Anspruch genommen werden.

»Computer können juristische Entscheidungen treffen und psychiatri-
sche Urteile fällen. Sie können auf viel ausgesuchtere Weise Münzen wer-
fen als das geduldigste menschliche Wesen.« (Weizenbaum 1978, 299) 
Tragen sie in diesen Fällen auch die Verantwortung für diese Entschei-
dungen und Handlungen? Wer haftet? Wer trägt die Schuld? Die Ma-
schine? Ihr Eigentümer? Der Hersteller? Das Produkthaftungsgesetz? 
Weizenbaum folgert aus all dem, dass »die relevanten Probleme we-
der technischer noch mathematischer, sondern ethischer Natur sind.« 
(ebd., 300)

Begegnungen mit Künstlicher Intelligenz – Querschnitte

Hans Blumenberg hat die Verbindung der Frage nach der Technik mit 
der Problematik der Wahrheit untersucht. Demnach herrscht in der eu-
ropäischen Antike die Auffassung vor, dass die Wahrheit in der Natur 
der Dinge fix vorhanden ist. Technik ist demgegenüber das bloß Künst-
liche und Scheinhafte. Im Idealfall ahmt es die Natur nach (ars imitatur 
naturam). »Wer ein Haus baut, tut genau das, was die Natur tun wür-
de, wenn sie Häuser sozusagen wachsen ließe.« (Blumenberg 2015, 86f.) 
Mit der Neuzeit wird die Natur zum bloßen Rohstoff, wie es bei Locke 
heißt, so dass die Wahrheit allmählich im Bereich des Selbstgemachten 
zu finden ist. In der jüngeren Gegenwart setzen Autoren wie Baudrillard 
in der Wahrheitsfrage ganz auf die Mächte der Simulation (vgl.: Schnell 
2020, 184ff.).

Aktuelle Künstliche Intelligenz hat die Eigenart, sich dem anzunä-
hern, was man als einen lebensweltlichen Akteur bezeichnen kann. Da-
mit ist jedes Wesen gemeint, das mit Anderen in der Welt existiert und 
dabei einen Selbst-, Welt- und Fremdbezug realisiert (vgl. dazu: Schnell 
2017, 134ff.). Zu diesen Wesen zählen Menschen, vermutlich die meis-
ten Tiere und vielleicht auch gewisse Pflanzen. Des Menschen Gehirn 

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

oder seine Gene sind keine lebensweltlichen Akteure. Weil sich viele 
Künstliche Intelligenzen hingegen dem Charakter des lebensweltlichen 
Akteurs annähern und es daher zu Begegnungen mit dem Menschen 
kommt, verbinden sich in der Diskussion drei Querschnitte miteinan-
der: Intersubjektivität, Technik und Lebenswelt. Auf die Wahrheitsge-
halte dieser drei Querschnitte und auf ihre Beziehungen untereinander 
haben die Begegnungen mit Künstlicher Intelligenz deutliche Auswir-
kungen.

Aufbau des Bandes

Begegnungen mit Künstlicher Intelligenz produzieren Selbstverständlich-
keiten und Normalitäten, die als solche zu unbefragten Beständen der 
Lebenswelt werden können. Die Beiträge des Bandes untersuchen For-
men und Inhalte dieser Begegnungen. Was bedeutet es, mit einer Maschi-
ne zu musizieren, sich von einem Roboter pflegen und berühren zu las-
sen, mit einer KI ein intelligentes Gespräch zu führen? 

Der Band wird eröffnet mit einem Beitrag Oliver Müllers, der sich der 
Frage nach maschineller Alterität widmet. Anknüpfend an die Dialektik 
aus Andersheit und Ähnlichkeit, mit der der Mensch kulturgeschichtlich 
sein maschinelles Gegenüber imaginiert und anthropologisch zu definie-
ren versucht hat, fragt der Beitrag danach, welche spezifische Andersheit 
und welche Ähnlichkeiten der, im Ausgang von Levinas und Ricœur »al-
teritätsbedürftige« Mensch in der Maschine finden kann. 

Burkhard Liebsch analysiert in seinem Beitrag Kommunikative Ver-
werfungen zwischen digital natives und analogen Aborigines. Im Span-
nungsfeld des Bedürfnisses als Partner eines Dialogs nicht restlos in sei-
nem digitalisierbaren Bild aufgehen zu wollen und der Verlegenheit 
anzugeben, worin dieser Rest bestehen möge, gilt es die Technik we-
der von vorneherein zu verteufeln noch Kommunikation von Anfang an 
technizistisch zu betrachten, sondern vielmehr einen richtigen Gebrauch 
der Technik zu erlernen.

Jonathan Hart und Martin Feißt werfen in ihrem Beitrag einen so-
ziologischen Blick auf ihre Selbsterfahrungen in der Begegnung mit 
dem Programm GPT-3. Dass das Programm »ganz losgelöst von ver-
körperten, wahrnehmungsgeleiteten und emotionsbegleiteten Entitäten«  
(S. 70) Sprachverständnis und Intelligenz zeige, müsse die Soziologie 
nicht überraschen, sei diese doch gerade mit dem Paradigma angetre-
ten, Soziales durch Soziales erklären zu können. Der alteritätsbedürf-
tige Mensch ist soziologisch gesehen vor allem ein Interaktionssucher, 
und Programme wie GPT-3 sind intelligent genug, um ihm diese Inter-
aktion zu bieten und ihn so am Sozialen teilhaben zu lassen, also soziale 

BEGEGNUNGEN MIT KÜNSTLICHER INTELLIGENZ

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

Relationen zu bilden, die der Frage danach, was die Relata denn nun sei-
en, vorgängig sind. 

Martin W. Schnell und Lukas Nehlsen gehen in dem darauffolgenden 
Beitrag ebenfalls auf empirisches Gesprächsmaterial mit GPT-3 als so-
ziale Tatsache ein. Mithilfe der qualitativen Inhaltsanalyse wird ein Ge-
spräch mit dem Programm über Liebe analysiert. Das Gespräch zeigt 
sich dabei vor allem als Meinungsaustausch, der (noch) nicht die Ebene 
eines schöpferischen Dialogs erreicht. 

In seinem Einzelbeitrag knüpft Lukas Nehlsen daran an und wid-
met sich sprachphilosophisch dem Phänomen des Gesprächs mit einer 
Chatbot-KI. Erlangt Sprache, wie Maurice Merleau-Ponty behauptet, 
nur durch leiblichen Ausdruck ihren Sinn, wie kann dann die Äußerung 
einer körperlosen KI trotzdem als sinnvoll wahrgenommen werden?

Martin W. Schnell geht in seinem Beitrag von Bubers Diktum, der 
Mensch werde erst am Du zum Ich, aus und fragt danach, was passiert, 
wenn in der Ich/Du-Beziehung eines der Elemente durch einen Roboter 
ersetzt wird. In Rekapitulation der Anerkennungsthematik in der Fol-
ge von Hegel und in Auseinandersetzung mit Ian McEwans Roman Ma-
schinen wie ich fragt Schnell danach, ob es möglich ist, einen Roboter 
als meinesgleichen anzuerkennen.

Renate Buschmann eröffnet mit ihrem Beitrag den Teil des Bandes, 
der sich mit Begegnungen mit KI auf dem Feld der Kunst und Kultur 
auseinandersetzt. Sie rekapituliert diverse künstlerische Projekte, in de-
nen KI nicht so sehr als eigenständig kreativer Akteur wichtig wird, son-
dern eher als Kooperationspartner des Menschen, sowohl in Gestalt von 
Künstler:innen als auch von Rezipient:innen. Die interessante Frage sei 
daher eher nicht »Kann KI Kunst?«, sondern vielmehr »Kann aus KI 
Kunst werden?« (S. 165).

Christian Grünys Beitrag wirft einen philosophischen Blick auf di-
verse Begegnungen mit KI im Umkreis der Musik. Anknüpfend an Ihdes 
oben genannte Unterscheidung der Mensch-Technik-Relationen verfolgt 
Grüny diese sowohl im Kompositions- als auch im Improvisationspro-
zess. Dabei zeigt sich unter anderem, dass der Einbruch von Maschinen 
in die Musik nicht der »Einbruch von etwas ganz anderem in einen an-
sonsten homogenen und vor allem zutiefst und ausschließlich menschli-
chen Schaffensprozess« (S. 179) ist und dass es nicht die Gleichheit mit 
dem kreativen Können des Menschen sei, die die Maschinen für die Mu-
sik interessant mache, sondern gerade ihre Seltsamkeit. 

Die letzten beiden Texte behandeln Begegnungen mit Künstlicher In-
telligenz auf dem Feld der Gesundheit, besonders der Pflege. Alexander 
Hochmuth gibt in seinem Beitrag einen Überblick über Einsatzbereiche 
von KI in der Pflege und fragt dabei, wie der Einsatz von KI mit den Prin-
zipien eines guten pflegerischen Handelns, insbesondere im Umgang mit 
Menschen mit demenziellen Erkrankungen, vereinbar sei. 

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

Erik Dzwiza-Ohlsen wirft im letzten Beitrag des Bandes einen leib-
phänomenologischen Blick auf das konkrete Beispiel des mit KI ausge-
statteten »Kuschelroboters« PARO und seiner Rolle in der Lebenswelt 
von Menschen mit Demenz. 

Literatur

Baumann, Zygmunt (1995): Postmoderne Ethik, Hamburg: Edition Hamburg.
Blumenberg, Hans (1989): Höhlenausgänge, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Blumenberg, Hans (2015): Schriften zur Technik, Berlin: Suhrkamp.
Boden, Margaret (2018): Artificial Intelligence. A Very Short Introduction. 

Oxford/New York: Oxford University Press.
Buber, Martin (1983): Ich und Du, Heidelberg: Lambert Schneider.
Bourdieu, Pierre (1989): Satz und Gegensatz, Berlin: Wagenbach.
Dreyfus, Hubert L. (1992): What Computers Still Can’t Do. Cambridge, 

MA: MIT Press. 
Feuerbach, Ludwig (1983): Grundsätze der Philosophie der Zukunft, Frank-

furt am Main: Klostermann.
Freud, Sigmund (1983): Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, 

Frankfurt/M: Fischer.
Gurwitsch, Aaron (1977): Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieu-

welt, Berlin/New York: de Gruyter.
Hare, Richard M. (1993): Essays on Bioethics, Oxford: Clarendon Press.
Haugeland, John (1985): Artificial Intelligence. The Very Idea. Cambridge, 

MA: MIT Press.
Husserl, Edmund (1976): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und 

die transzendentale Phänomenologie, Den Haag: Nijhoff.
Ihde, Don (1990): Technology and the Lifeworld. From Garden to Earth. 

Bloomington: Indiana University Press.
Levinas, Emmanuel (1987): Totalität und Unendlichkeit, Freiburg/München: 

Karl Alber.
Levinas, Emmanuel (1995): Zwischen uns. Versuche über das Denken an den 

Anderen, München: Hanser.
Löwith, Karl (2013): Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, Frei-

burg/München: Karl Alber.
Malabou, Catherine (2019): Morphing Intelligence. From IQ Measurements 

to Artificial Intelligence. New York: Columbia University Press.
McCarthy, John; Minsky, Marvin, et al. (1955): A proposal for the Dartmouth 

Summer Research Project on Artificial Intelligence. Online verfügbar un-
ter: http://www-formal.stanford.edu/jmc/history/dartmouth/dartmouth.
html (letzter Abruf: 16.02.2022).

Newell, Allen; Simon, Herbert A. (1976): »Computer Science as Empirical 
Enquiry: Symbols and Search«, Communications of the Association for 
Computing Machinery 19 (März 1976).

BEGEGNUNGEN MIT KÜNSTLICHER INTELLIGENZ

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

Priddat, Birger P. (2022): »Wie werden wir lernen uns zu Automaten zu ver-
halten?«, in: Priddat, B. P. / Kovce, P. (Hg.) (2022): Selbstverwandlung. 
Das Ende des Menschen und seine Zukunft. Marburg: Metropolis.

Rosenzweig, Franz (1988): Der Stern der Erlösung, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Russel, Stuart J.; Norvig, Peter (2021): Artificial Intelligence: A Modern 
Approach. 4. Auflage. Hoboken: Pearson. 

Sartre, Jean-Paul (1991): Das Sein und das Nichts, Reinbek bei Hamburg: 
Rowohlt.

Scheler, Max (2000): Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wert
ethik, Bonn: Bouvier.

Schnell, Martin W. (1999): »Narrative Identität und Menschenwürde«, in: 
Breitling, A. et al. (Hg.) (1999): Das herausgeforderte Selbst, Würzburg: 
Königshausen und Neumann.

Schnell, Martin W. (2002): »Ideologie und Anthropologie. Zur Widerkehr 
des leiblosen Geistes«, in: Greving, H. / Gröschke, D. (Hg.) (2002): Das 
Sisyphos-Prinzip, Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Schnell, Martin W. (2017): Ethik im Zeichen vulnerabler Personen, Weilers-
wist: Velbrück.

Schnell, Martin W. (2020): Das Ethische und das Politische. Sozialphiloso-
phie am Leitfaden der Vulnerabilität, Weilerswist: Velbrück.

Schnell, Martin W. / Dunger, Chr. (Hg.) (2019): Digitalisierung der Lebens-
welt. Studien zur Krisis nach Husserl, Weilerswist: Velbrück.

Singer, Peter (1994): Praktische Ethik, Stuttgart: Reclam.
Strawson, Peter F. (1972): Einzelding und logisches Subjekt, Stuttgart: 

Reclam.
Waldenfels, Bernhard (1985): In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt am 

Main: Suhrkamp.
Weizenbaum, Joseph (1978): Die Macht der Computer und die Ohnmacht 

der Vernunft, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Wojcieszuk, M.A. (2010): Der Mensch wird am Du zum Ich. Eine Ausei-

nandersetzung mit Der Dialogphilosophie des XX. Jahrhunderts, Frei-
burg: Centaurus.

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9 - am 20.01.2026, 05:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

