MARTIN W. SCHNELL / LUkAS NEHLSEN

Begegnungen mit
Kunstlicher Intelligenz

Intersubjektivitit, Technik, Lebenswelt

In allen gesellschaftlichen Bereichen kommt es tiglich zu Begegnungen
des Menschen mit Kiinstlicher Intelligenz (KI) in Form von Kommuni-
kationen und Interaktionen. Diese Begegnungen verandern unsere Ver-
standnisse von Selbst-, Welt und Fremdverhaltnissen. Die Elemente die-
ser komplexen Sachlage gilt es zu kliren, so dass deutlicher wird, was
eigentlich Begegnungen mit Kunstlicher Intelligenz sind.

Begegnungen mit Kiinstlicher Intelligenz vertiefen die digitale Trans-
formation der Lebenswelt. Dabei treten Kiinstliche Intelligenzen nicht
mehr wie Maschinen, die der Mensch auf gewisse Weise steuert, auf, son-
dern als vermeintlich autonome Akteure'. » Die information society wan-
delt sich zur interaction society« (Priddat 2022, 317). Autos geben im In-
nenraum differenzierte und sprachliche Signale von sich, die den Fahrer
mal tiberwachen, mal informieren und mal belohnen. Kreative Maschi-
nen gestalten auf Anforderung Gemalde im Stile von Picasso, Bacon oder
van Gogh, schreiben angefangene Sinfonien von Mahler »zu Ende« oder
komponieren zahllose Chorile im Stile von Bach. Die neuesten Sprach-
programme zeigen beeindruckende Fihigkeiten sowohl beim Sprachver-
standnis als auch bei der Sprachproduktion und schreiben so tauschend
»echte« journalistische Artikel oder fithren Konversationen mit Men-
schen, die bisweilen durchaus interessant sind. Diese und andere Begeg-
nungen zwischen Mensch und KI produzieren Selbstverstiandlichkeiten,
die als solche zu unbefragten Bestinden der Lebenswelt werden. Nach-
folgend sollen die einzelnen Elemente dieses Definitionsversuchs geson-
dert dargestellt und aufeinander bezogen werden.

Begegnung

Die Begegnungsphilosophie beginnt mit Humboldt und Feuerbach, die
in der Moderne den Dialog von Ich und Du als fiir die Entstehung von

1 Wenn in der Einleitung an verschiedenen Stellen die mannliche Form ge-

wahlt wird, so geschieht dies aus Griinden der Leserlichkeit; in solchen For-
mulierungen sind selbstverstandlich alle Geschlechter inkludiert.

https://doL.org/10. 05:24:08. O



https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

Sinn und Bedeutung relevant eingefiihrt haben. In seinem Aufsatz Uber
den Dualis (1827) beschreibt Wilhelm von Humboldt Anrede und Erwi-
derung zwischen Ich und Du als Ausgangspunkte aller Sinnbildung. Be-
reits hier zeigt sich, dass die Begegnung eine gewisse ethische Dimension
besitzt, die in der gesamten Diskussion gegenwirtig ist und in der Philo-
sophie von Emmanuel Levinas zur vollen Entfaltung kommt.

Eine anthropologische Realisierung der Theologie ist, Marx zufolge,
die Reaktion Ludwig Feuerbachs auf den Idealismus. In seinen Grund-
sdtzen der Philosophie der Zukunft (1846) formuliert dieser, dass »die
wahre Dialektik kein Monolog des einsamen Denkers mit sich selbst,
(sondern) ein Dialog zwischen Ich und Du ist.« (§ 62) Fortgesetzt und
zur Blute gebracht wurde das Paradigma der Begegnung durch Her-
mann Cohen und die judische Dialogphilosophie, welche von Karl Lo-
with im 20. Jahrhundert, teilweise in der Riickschau und als Reaktion
auf den Nationalsozialismus, quasi als Bewegung herausgestellt worden
ist (vgl.: Lowith 2013).

Franz Rosenzweig, Schiler und Kritiker Hegels, formuliert in Der
Stern der Erlosung (1921): »Erst indem das Ich das Du als etwas aufSer
sich anerkennt, ..., wird es zum Ich.« (Rosenzweig 1988, 195) Eine da-
ran angelehnte Formulierung in Martin Bubers Werk Ich und Du (1926)
gibt dem dialogischen Prinzip der Begegnung dann sein bekanntes Mot-
to: »Der Mensch wird am Du zum Ich.« (Buber 1983, 37) Die judische
Dialogphilosophie betont besonders zwei Aspekte der Begegnung. Ein-
mal den Kontext der Begegnung und dann die Eigenart der Begegnung
selbst betreffend (vgl.: Wojcieszuk 2010).

Der Kontext der Begegnung ist die Lebenswelt oder, wie Aron Gur-
witsch sagt, das Milieu, wie es in seinem Buch Die mitmenschlichen Be-
gegnungen in der Milieuwelt (193 1) heifdt. Die Lebenswelt in der Version
des Milieus ist nach Max Scheler als das »auf mich als wirksam Erlebte«
(Scheler 2000, 154) definiert. Die Eigenart einer Begegnung zwischen Ich
und Du in der Lebenswelt ist die Antwort auf die Frage, »wie man ...
uberhaupt zum anderen Menschen als Menschen kommt, wie sich uns
der andere Mensch erschliefSt.« (Gurwitsch 1977, 29) Ausdrucklich wer-
den die Verschmelzung von Ich und Du (W. Wundt), die Einfiihlung des
Ich in das Du (Th. Lipps) und der Analogieschluss zwischen Ich und Du
(J. St. Mill) als Zugangsarten zuriickgewiesen (vgl.: ebd., 28ff). Stattdes-
sen konstituiere die Begegnung das Ich und das Du als Differenz. Eine
Begegnung beinhaltet bei aller Nahe immer auch eine gewisse Ablosung
zwischen Ich und Du (vgl.: Gurwitsch 1977, s1ff.). Hier kommen Mo-
tive zur Geltung, die im 20. Jahrhundert von Georg Simmels Soziolo-
gie bis zu Paul Ricceurs Philosophie des Anderen reichen (vgl.: Schnell
2020, Kap. 4).

In der Phanomenologie werden diese Motive im Hinblick auf eine ge-
wisse Unerforschlichkeit des Anderen fiir das Ich ausgedeutet. Edmund

I0

https://doL.org/10. 05:24:08. O



https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEGEGNUNGEN MIT KUNSTLICHER INTELLIGENZ

Husserl spricht von einer »originalen Unzuginglichkeit« (V. Cartesiani-
sche Meditation, § 52) des Anderen und Emmanuel Levinas von einem
steten » Abstand zwischen mir und dem Anderen« (Levinas 1987, 45).

Die Hervorhebung der Herkunft des Paradigmas der Begegnung aus
dem Judentum bezeichnet lediglich eine Entstehungsgeschichte und kei-
ne Sonderwelt. Das Judentum gehort genauso zu Europa wie andere
Traditionen auch. Die jiidische Dialogphilosophie ist ebenso eine Philo-
sophie, d.h. eine Wissenschaft vom Logos und der Welt, wie die Platons,
Kants oder Hegels. Daher ist es moglich und sinnvoll, das Paradigma
der Begegnung mit einem anderen, in gewisser Hinsicht konkurrieren-
den Paradigma zu kontrastieren. Es handelt sich um den Kontrast zwi-
schen den Paradigmen der Begegnung in der Dialogphilosophie und
der Zuschreibung in der analytischen Philosophie. Beiden geht es um
eine Antwort auf die Frage nach der Eigenart einer Person (vgl. dazu:
Schnell 1999).

Ausgehend von der seit John Locke diskutierten Frage nach dem Zu-
sammenhang personaler Bewusstseinskontinuitit und menschlicher Kor-
perlichkeit vertritt Peter F. Strawson die These, dass man jedem Indi-
viduum des Typus der Person »sowohl BewufStseinszustinde als auch
korperliche Eigenschaften zuschreibt bzw. zuschreiben kann.« (Straw-
son 1972, 134) Der Akt der Zuschreibung beinhaltet, dass eine Person
ein Einzelding ist, iber das man spricht. Eine Person tritt damit als drit-
te Person Singular (Er/Sie/Es) auf. Im Licht der Zuschreibung ist jemand
etwas, iber den, die oder das man spricht. Der Dialog, also die Perspek-
tive, dass ich nicht nur tiber jemanden, sondern mit jemandem spreche
und dieser damit als ein Du erscheint, ist im Rahmen der Zuschreibung
nicht zu realisieren. Interessanterweise haben die von Strawson ausge-
henden Uberlegungen auch in die Ethik hineingewirkt. Uber Richard
M. Hares Studien zur Bioethik (vgl.: Hare 1993) wurden sie von dessen
Schiiler Peter Singer aufgegriffen. Bekanntlich schlidgt Singer vor, durch
die Zuschreibung sog. »moralisch relevanter Eigenschaften wie Rationa-
litat, SelbstbewufStsein, BewufStsein, Autonomie, Lust- und Schmerzemp-
findung« (Singer 1994, 196f.) den sog. Wert des Lebens von Foten, Tie-
ren und Menschen mit Behinderungen zu bestimmen. Es ist wohl kein
Zufall, dass die ethischen Aussagen, die aus dem Zuschreibungsparadig-
ma resultieren und jene, die aus dem Begegnungsparadigma erfolgen, ei-
nander zum Teil erheblich widersprechen (vgl.: Schnell 2017, 153ff.).

Die radikalste Version des Paradigmas der Begegnung vertritt Emma-
nuel Levinas. Daher spricht er auch von einer »Ethik der Begegnung.«
(Levinas 1995, 270) Der angesprochene Andere ist darin kein zu begrei-
fendes Sein, sondern ein Du. »Der Nachste ist nicht erst Gegenstand des
Verstehens und dann Gespriachspartner. ... Eine Person verstehen heifst
schon mit ihr zu sprechen.« (ebd., 17) Der Andere ist immer jemand, mit
dem ich spreche und nicht etwas, tiber das ich spreche.

IT

https://doL.org/10. 05:24:08. O


https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

Mit dieser Bestimmung ist eine Entscheidung tiber das Verhaltnis zwi-
schen den beiden Paradigmen gefallen. Zuschreiben und Begegnen sind
demnach keine Optionen, die wahlweise realisiert werden konnen. Viel-
mehr ist die Begegnung das Fundament aller weiteren Mafinahmen. An-
ders formuliert: die Zuschreibung von Eigenschaften an die Adresse ei-
ner Person setzt die Begegnung mit ihr voraus (vgl.: Schnell 2017, 96ff.,
153ff.). Mit Sartre gesprochen: »Man begegnet dem Anderen, man kon-
stituiert ihn nicht.« (Sartre 1991, 452) Insofern ist der Andere immer
zuerst ein Du bevor er ein Er/Sie/Es werden kann. Das gilt auch fur die
verweigerte Begegnung, die Zygmunt Bauman eine » Vergegnung« nennt
und »die eine Begegnung ist, die vortauscht, keine zu sein.« (Bauman
1995, 229)

Wenn in diesem Band also von »Begegnungen mit Kunstlicher Intel-
ligenz« die Rede sein soll, so ist es durchaus diese emphatische Traditi-
onslinie, die im Hintergrund steht. Uber KI soll also nicht in Hinsicht
auf Fragen der Zuschreibung gesprochen werden, sondern die Sache der
KI soll in Hinsicht auf die Begegnung gedacht werden, wobei natiirlich
nicht von Anfang an vorausgesetzt ist, dass es hier eine Gleichwertigkeit
(in ontologischer oder ethischer Hinsicht) mit der Begegnung von Men-
schen untereinander gibt. Ausgehend von Bubers Motto: »Der Mensch
wird am Du zum Ich« (Buber 1983, 37), und seiner weitergehenden Aus-
sage, dass es »kein Ich an sich«, »sondern nur das Ich des Grundworts
Ich-Du und das Ich des Grundworts Ich-Es« gibt (ebd., 10), kann man
danach fragen, was passiert, wenn man in dieser Situation ein Relatum
durch eine KI oder einen Roboter ersetzt, der oder die aufgrund seines
Status in der Interaktion nicht mehr zweifelsohne als Es charakterisiert
werden kann, sondern zumindest einen Anspruch auf das Du erhebt.

Kiinstliche Intelligenz

Als Geburtsstunde der KI-Forschung als Disziplin wird die Dartmouth
Conference von 1956 angesehen, an der viele der in den folgenden
Jahren fiir das Feld mafSgebenden Forscher teilnahmen, so z.B. John
McCarthy, Marvin Minsky, Claude Shannon sowie Allen Newell und
Herbert A. Simon. Im Férderungsantrag ist das Grundparadigma der KI-
Forschung pragnant auf den Punkt gebracht: »The study is to proceed
on the basis of the conjecture that every aspect of learning or any other
feature of intelligence can in principle be so precisely described that a
machine can be made to simulate it« (McCarthy et al. 1956: 1). Dieses
Programm ist bis heute disziplinbestimmend. Auch der grofle KI-Kriti-
ker Joseph Weizenbaum spricht 20 Jahre spater davon, »dafs es keinen
Bereich des menschlichen Daseins gibt, der nicht maschinell erfafSbar

I2

https://doL.org/10. 05:24:08. O



https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEGEGNUNGEN MIT KUNSTLICHER INTELLIGENZ

ist.« (Weizenbaum 1978, 274) Auch in aktuellen Publikationen ist die
Definition der KI sehr nah an der der Dartmouth Conference: »Arti-
ficial Intelligence (Al) seeks to make computers do the sorts of things
that minds can do« (Boden 2018, 1). Man sieht allerdings, dass die De-
finitionen darin variieren, was genau simuliert oder kiinstlich nachge-
bildet werden soll (»learning«, »intelligence«, »menschliches Dasein«,
»what minds do«). So unterscheiden Russel und Norvig in ihrem mo-
dernen Standardwerk Artificial Intelligence: A Modern Approach zwi-
schen vier Vorbildern fiir die KI. Nachgeahmt werden sollen wahlweise:
menschliches Denken, menschliches Handeln, rationales Denken oder
rationales Handeln. Wobei sie »rationales Handeln« als die beste der vier
Moglichkeiten ansehen und sich fur diese Zielsetzung als »Standardmo-
dell« entscheiden (Russel und Norvig 2021, Kap. 1). Unter der Gefahr,
den verschiedenen Definitionen eine weitere hinzuzufiigen, konnen wir
Kiinstliche Intelligenz in dieser Einleitung als Sammelbegriff fiir Proze-
duren verstehen, bei denen Maschinen menschendhbnliche (d.h. eventu-
ell auch »rationaler als menschliche«) Intelligenzleistungen erbringen.
Ahnlich weit gestreut wie die Zieldefinitionen sind heute die Arten und
Weisen, auf denen diese Ziele erreicht werden sollen. In der ersten Welle
der KI-Forschung, spater von John Haugeland »good old fashioned Al«
(GOFAI) genannt (vgl.: Haugeland 1985), waren es vor allem symbo-
lisch-diskret operierende Maschinen, fiir die Newells und Simons »phy-
sical symbol system« das Paradigma gab, die das Ziel der Dartmouth
Conference erreichen sollten (vgl.: Newell und Simon 1976). Nachdem
der versprochene rasante Erfolg im Erreichen menschendhnlicher Leis-
tungen in vielen Bereichen ausblieb, folgte der sogenannte KI-Winter,
eine Periode in der die zu Beginn enorme Forschungsférderung zuneh-
mend ausblieb und das GOFAI-Programm, nicht zuletzt aufgrund der
grundlegenden Kritik an seiner Durchsetzbarkeit seitens Hubert Drey-
fus’ (vgl.: Dreyfus 1992), nahezu tot schien. In der zweiten KI-Welle er-
lebte das eigentlich seit Beginn der KI-Forschung bestehende, aber lange
Zeit in den Hintergrund geriickte Programm des Konnektionismus ein
Revival. War die funktionalistische Pramisse des GOFAI-Programms,
dass der mind unabhingig von seiner physischen Implementierung im
menschlichen Gehirn, rein auf Grundlage seiner symbolischen Operati-
onen nachgebildet werden konnte, nahm sich das Programm des Kon-
nektionismus nun gerade die Netzwerkarchitektur des menschlichen
Hirns zum Vorbild. Hatten frithe Versionen der artifical neural networks
(ANNs) meist nur einen (simulierten) Input- und einen Output-Layer,
weisen heutige Programme eine erhebliche Tiefe auf und werden da-
her oft unter dem Stichwort deep neural networks (DNNs) beschrieben.
Die meisten schlagzeilen-machenden Erfolge der letzten 20 Jahre wur-
den von solchen kiinstlichen neuronalen Netzen vollbracht, auch wenn
es nach wie vor und gerade in spezialisierten Bereichen unzihlige auf

13

https://doL.org/10. 05:24:08. O



https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

GOFAI-Technologie beruhende Systeme gibt und auch viele der heuti-
gen machine learning-Programme GOFAI-Technologie nutzen (vgl. Bo-
den 2018, 40).

Zusitzlich zu diesen beiden Paradigmen der Informationsverarbeitung
in KI-Systemen gibt es heute (manche sprechen daher schon von einer
dritten KI-Welle) noch »evolutionary programing«, »cellular automatac,
»dynamical systems« sowie hybride Systeme, die verschiedene Paradig-
men vereinen (vgl. ebd.: 5).

Entscheidend fir die in diesem Band vorgeschlagene Perspektive sind
aber nicht so sehr die technologischen Architekturen und deren theore-
tische Moglichkeiten und Unmoglichkeiten im Erreichen der verschiede-
nen Zielsetzungen, sondern vielmehr das Eingehen all dieser verschiede-
nen Systeme in unsere Lebenswelt und unsere Art und Weise mit ihnen
Zu interagieren.

Diesbezuglich kann technikgeschichtlich zwischen Anwendungen von
Technik unterschieden werden, die im Auftrag des Menschen blofSe Aus-
fuhrungen realisieren, und Anwendungen, die von sich aus einer Kom-
munikation etwas hinzufiigen konnen.

Position Funktion der .... Beispiel Autor:innen

Kompensation bio-
1. Technik logischer Mangel- Hammer Platon, Gehlen
ausstattung

Heidegger-Schiiler:

Vorschriften, Nach- | Navigationssys-
’ & 4 Anders, Marcuse,

2. Technologie

richten tem Flugzeug Jonas
3. Korpertechnik, | Formierung des e Mauss, Goffman,
Militér, Etikett .
Selbstdarstellung Korpers Hhtan btkette Bourdieu, Deleuze
. L Bachelard, Blu-
4. Phinomeno- Organisation von
. . Fotoapparat menberg, Wal-
technik Erfahrungsweisen
denfels

Dienstleistungs-

5. Robotik, kommunikation mit Tee anreichen Wagner,
Kiinstliche Intelli- | Freund und Helfer, L »Mensch-Maschine
. Kommunizieren .
genzen Informations- Interaktion«
beschaffung

Kinstliche Intelligenz tritt in allen Bereichen auf, vermehrt, und fiir die
hier eingenommene Perspektive besonders interessant, aber als letztere
Anwendung.

Ein weiteres, hier hilfreiches Unterscheidungsschema ist das von Don
TIhde in seiner technikphilosophisch inspirierten » Postphanomenologie«
ausgearbeitete. Thde analysiert verschiedene Beziehungen, in denen Men-
schen mit Technik stehen konnen: In »alteritiy relations« gibt es eine

4

https://doL.org/10. 05:24:08. O


https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEGEGNUNGEN MIT KUNSTLICHER INTELLIGENZ

Bezugnahme auf ein technisches Artefakt als (Quasi-)Anderer. Diese wer-
den unterschieden von »embodiment relations« (z.B. das Tragen einer
Brille, eines Horgeridts oder auch eines mit einer gewissen Intelligenz aus-
gestatteten »wearables«, wie z.B. einer Smartwatch), »hermeneutic rela-
tions«, in denen die Technik gelesen und als Weltausschnitte reprisentie-
rend gedeutet wird (z.B. MRT-Bilder, Thermostate etc., auch hier kénnen
die zu lesenden Artefakte durchaus »intelligent« sein) und »background
relations« (z.B. das Heizungssystem in unserem Haus, aber auch der Al-
gorithmus der unsere Twitter-Feeds generiert) (vgl.: Thde 1990, Kap. ).

Wie wir sehen, kann in allen Arten der Beziehung KI eine Rolle spie-
len, besonders virulent wird die Frage nach der Begegnung in Bezug auf
die oben skizzierte Tradition der Begegnungsphilosophie aber nattrlich
da, wo die Beziehung zu einer »alterity relation« wird.

Es sind aber in einem gewissen Sinne durchaus alle Arten der Relatio-
nen mit KI als eine Art der Begegnung mit dieser zu verstehen, insofern
sie namlich gerade aus der Perspektive der Lebenswelt, in der uns Tech-
nik zu allererst begegnet, verstanden werden. Alle Arten unserer Bezug-
nahme auf Technik finden in der Lebenswelt statt, sie nutzen die digita-
le Transformation der Lebenswelt, indem sie an sie ankniipfen und sie
vertiefen. Wie ist diese Begegnung »in der Lebenswelt« genauer zu ver-
stehen?

Begegnungen mit Kiinstlicher Intelligenz —
eine weitere Krankung des Menschen?

Husserl definiert die Lebenswelt als die »wirklich anschauliche, wirklich
erfahrbare und erfahrene Welt, in der sich unser ganzes Leben praktisch
abspielt.« (Husserl 1976, 51) In dieser grundsitzlichen Funktion ist die
»Lebenswelt ein allgemeines Fundament fur alle Sinnbildung.« (Wal-
denfels 1985, 17) Husserl unterscheidet zwischen Lebenswelten im Plu-
ral, die kulturrelativ und hier anders als dort sein konnen, und der einen
Lebenswelt, die, formaler betrachtet im Sinne eines »abstrakt herauszu-
priaparienden Weltkern(s)« (Husserl 1976, 136), jenes allgemeine Fun-
dament fiir alle Sinnbildungen, im Alltag wie in den Wissenschaften, ist.
In dieser allgemeinen und zugleich speziellen Funktion hat die Lebens-
welt etwas Verlassliches und Bestandiges. In diesem Sinne betont Hus-
serl, dass die Lebenswelt »in ihrer eigenen Wesensstruktur, in ihrem ei-
genen Kausalstil ungeandert [...] bleibt, was immer wir kunstlos oder als
Kunst tun.« (ebd., 51) Auch die Technisierung durch die modernen Wis-
senschaften, an die Husserl dachte, konnen die Lebenswelt zwar kultu-
rell verandern, aber nicht in ihrer Fundamentfunktion. Es stellt sich die
Frage, ob diese Ansicht noch immer von Geltung ist.

15

https://doL.org/10. 05:24:08. O


https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

Dem Hinweis Sigmund Freuds, dass der Mensch drei grofle Krankun-
gen habe hinnehmen miissen, weil sein Planet nicht der Mittelpunkt des
Weltalls ist, seine Abstammung kein Schopfungsvorrecht beinhalte und
er selbst nicht Herr im eigenen Seelenhaushalt sei (vgl.: Freud 1983,
226), fugte Pierre Bourdieu eine vierte Krinkung hinzu. Demnach sind
die Haltungen und Stellungnahmen des Menschen gegentiber der Welt
keineswegs spontane Leistungen des Verstandes, sondern vielmehr ge-
sellschaftlich produziert (vgl.: Bourdieu 1989, 7). Auf diese Befunde folgt
moglicherweise noch eine fiinfte Krankung. Die Lebenswelt wird in ihrer
Fundamentfunktion sehr wohl durch die Digitalisierung und die Begeg-
nungen mit Kiinstlicher Intelligenz deutlich verandert. Seit der Roman-
tik muss sich der moderne Mensch immer wieder gegen die Maschine
behaupten, was ihm jedoch nie ganz gelungen ist. Sein Narzissmus wird
ein funftes Mal gekriankt, wenn die ihm, als naturlich geborenem We-
sen, bisher exklusiv vorbehaltene Domine des rationalen Denkens und
Handelns nun kiinstlich herstellbar wird.>

Digitalisierung ist als eine qualitativ neue Dimension der Technisie-
rung zu verstehen, als die »mit einer Automatisierung verbundene Trans-
formation der Welt in quantifizierbare Daten. « Sie stellt damit »auch ei-
nen Angriff auf die Materialitdt der Lebenswelt dar.«3 (Schnell/Dunger
20719, 13) Begegnungen mit Kiinstlicher Intelligenz vertiefen diese Trans-
formation der Lebenswelt.

In Weiterfithrung der Analysen Husserls deutete Hans Blumenberg das
Telos der Technisierung als das Zuriicksinken technischer Artefakte in
das »Universum der Selbstverstindlichkeiten«« der »Lebenswelt«. Da-
durch wird »jene Sphire, in der wir noch keine Fragen stellen, identisch
[...] mit derjenigen, in der wir keine Fragen mebr stellen.« Die » Techni-
sierung |[...] produziert [...] das scheinbar Unproduzierbare [...], nam-
lich Selbstverstiandlichkeit.« (Blumenberg 2015, 190) Begegnungen mit

2 Diese Idee geht auf Catherine Malabou zuriick, die im Englischen Postscript
zu ihrem grofSartigen Buch Morphing Intelligence die Konfrontation mit
Kinstlicher Intelligenz im Hinblick auf Freuds Aufzihlung — ohne Bour-
dieus Ergdnzung mitzuzihlen — schon als eine mogliche vierte Krankung
beschrieben hat (vgl. Malabou 2019: 162ff.).

3 Im Digitalisierungsdiskurs wird oft zwischen »digitisation« und »digitalisa-
tion« unterschieden, wobei ersteres die Produktion digitaler Daten oder die
Umwandlung analoger Daten in digitale bezeichnet und letzteres die Nut-
zung dieser Daten durch Akteure und die Auswirkungen dieses Prozesses
auf gesellschaftliche Wirklichkeiten. Mit der hier vorgeschlagenen Defini-
tion von Digitalisierung sind diese beiden Aspekte umfasst, unter fernerer
Beriicksichtigung des Umstandes, dass die Daten immer aus der Lebenswelt
erhoben werden (1. Sinn der Transformation der Lebenswelt) und im Pro-
zess der Digitalisierung es diese Lebenswelt selbst ist, die verandert wird (2.
Sinn der Transformation).

16

https://doL.org/10. 05:24:08. O


https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEGEGNUNGEN MIT KUNSTLICHER INTELLIGENZ

Kinstlicher Intelligenz im Zeichen der Digitalisierung vertiefen diesen
Prozess, eventuell sogar in Bezug auf die intersubjektive Struktur unse-
rer Lebenswelt, insofern wir mit technischen Artefakten eben in »alterity
relations« treten. Somit gerdt Husserls These, ja tiefe Uberzeugung, dass
unsere Lebenswelt in ihrer Wesensstruktur, in ihrem eigenen konkreten
Kausalstil ungedndert bleibt, was immer wir kunstlos oder als Kunst tun,
ins Wanken. Technisierung und Digitalisierung verdndern unsere Lebens-
welt geradezu ins Fraglose. Diese Veranderungen drohen unbemerkt und
unthematisiert zu bleiben, gibe es nicht Schlisselerfahrungen des Um-
bruchs, in denen das Staunen tiber Kunstliche Intelligenz aufblitzt.

Das Auslosen technischer Effekte erfolgt heute nicht mehr durch
Schalter, Knopfe oder Regler, sondern zunehmend via Sprachsteuerung
und es versetzt uns damit, aufgrund der Anredeform, in eine Art der Be-
gegnung mit Kiinstlicher Intelligenz. Bereits vor tiber 30 Jahren befragte
Hans Blumenberg die Situation der Begegnung des Menschen mit kiinst-
lichen, aber menschenihnlichen Automaten. Im Ausgang von Husserls
Theorie der Fremderfahrung heifSt es: »Wie aber erreichen ... die men-
schengestaltigen Organismen, von ihm [dem Menschen, die Verf.] als
Seinesgleichen anerkannt zu werden?« (Blumenberg 1989, 442) Diese
Frage beschiftigt noch die Gegenwart, die technische Gerite kennt, die
im letzten Jahrhundert, wenn tiberhaupt, nur im spekulativen Denken
gefunden wurden.

Generative Pre-trained Transformer 3 (GPT-3) ist ein autoregressi-
ves Sprachmodell, das Deep Learning benutzt, um menschendhnliche
Texte zu erstellen und zu verbalisieren. Bekanntlich ist es moglich, dass
ein Mensch mit GPT-3 einen inhaltlichen Austausch tiber anspruchsvol-
le Themen wie Liebe, Freiheit, Datenschutz oder gar Kiinstliche Intel-
ligenz fuhren kann. Mithilfe einer quantifizierten Datenbasis kann das
System, das in einer Kommunikation wahrscheinlich nachste Wort und
den wahrscheinlich niachsten Satz berechnen. Auf die allmédhliche Ver-
fertigung der Gedanken beim Reden folgt mit hoher Wahrscheinlichkeit
irgendwann der Name Heinrich von Kleists und der Hinweis auf seinen
traurigen Selbstmord im Jahre 1812. Dieser Austausch wird zur Norm
fur ein sogenanntes gutes Gesprach, zumal wenn GPT-3 den Menschen
dartiber belehrt, dass sich Kleist mit seiner Pistole bereits 1811, also ein
Jahr zuvor, erschossen hat. Von hier aus sind dann komplexe Interakti-
onen, die gar verantwortungsvolle Entscheidungen beinhalten, denkbar.

Die verborgene, sich als ethisch ausgebende Implikation dieser Mog-
lichkeiten hat Pierre Lévy bereits 1997 in seinem Buch Die kollektive In-
telligenz skizziert. Demnach wird das Internet, dass 1997 fiir den Privat-
gebrauch erst seit wenigen Jahren ausgelegt war, eines Tages alles Wissen
der Welt bereithalten und einen Zugriff auf all dieses Wissen fiir jeder-
mann zu jeder Zeit und von jedem Ort aus ermoglichen. Jeder darf an
einem allseitigen Wissensaustausch teilnehmen. Da offizielle Zertifikate

17

https://doL.org/10. 05:24:08. O



https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

und Zeugnisse nicht zihlen, hat jeder auch etwas potentiell Wissenswer-
tes anzubieten. Niemand ist vom Austausch ausgeschlossen. Die Welt ist
eine virtuelle Agora, die Menschheit ein kollektives Cogito bzw. ein co-
gitamus. Der Mensch erwirbt eine Identitit des Wissens, die anschluss-
fahig an Andere ist. Wissen ist das, was digitalisier- und im Netz kom-
munizierbar ist. Materialitit der Welt, Leiblichkeit des Menschen und
die Andersheit des Anderen werden allmahlich irrelevant (vgl. dazu aus-
fuhrlich: Schnell 2002). Diese 25 Jahre alte Vision Lévys gehort noch
dem posthumanistischen Stadium der KI an, sie ist in diesem Punkt nicht
mehr aktuell. Sie liefert allerdings die ethisch-ontologischen Aspekte des
Cyberspace, die heute fiir nichttriviale Kommunikationen mit einer KI
wie GPT-3 in Anspruch genommen werden.

»Computer konnen juristische Entscheidungen treffen und psychiatri-
sche Urteile fallen. Sie konnen auf viel ausgesuchtere Weise Miinzen wer-
fen als das geduldigste menschliche Wesen.« (Weizenbaum 1978, 299)
Tragen sie in diesen Fillen auch die Verantwortung fir diese Entschei-
dungen und Handlungen? Wer haftet? Wer triagt die Schuld? Die Ma-
schine? Thr Eigentiimer? Der Hersteller? Das Produkthaftungsgesetz?
Weizenbaum folgert aus all dem, dass »die relevanten Probleme we-
der technischer noch mathematischer, sondern ethischer Natur sind.«

(ebd., 300)

Begegnungen mit Kiinstlicher Intelligenz — Querschnitte

Hans Blumenberg hat die Verbindung der Frage nach der Technik mit
der Problematik der Wahrheit untersucht. Demnach herrscht in der eu-
ropdischen Antike die Auffassung vor, dass die Wahrheit in der Natur
der Dinge fix vorhanden ist. Technik ist demgegeniiber das blof$ Kiinst-
liche und Scheinhafte. Im Idealfall ahmt es die Natur nach (ars imitatur
naturam). » Wer ein Haus baut, tut genau das, was die Natur tun wiir-
de, wenn sie Hauser sozusagen wachsen liefle.« (Blumenberg 20715, 86f.)
Mit der Neuzeit wird die Natur zum bloflen Rohstoff, wie es bei Locke
heifSt, so dass die Wahrheit allmdhlich im Bereich des Selbstgemachten
zu finden ist. In der jungeren Gegenwart setzen Autoren wie Baudrillard
in der Wahrheitsfrage ganz auf die Machte der Simulation (vgl.: Schnell
2020, 184ff.).

Aktuelle Kunstliche Intelligenz hat die Eigenart, sich dem anzuni-
hern, was man als einen lebensweltlichen Akteur bezeichnen kann. Da-
mit ist jedes Wesen gemeint, das mit Anderen in der Welt existiert und
dabei einen Selbst-, Welt- und Fremdbezug realisiert (vgl. dazu: Schnell
2017, 134ff.). Zu diesen Wesen zdhlen Menschen, vermutlich die meis-
ten Tiere und vielleicht auch gewisse Pflanzen. Des Menschen Gehirn

18

https://doL.org/10. 05:24:08. O



https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEGEGNUNGEN MIT KUNSTLICHER INTELLIGENZ

oder seine Gene sind keine lebensweltlichen Akteure. Weil sich viele
Kinstliche Intelligenzen hingegen dem Charakter des lebensweltlichen
Akteurs anndhern und es daher zu Begegnungen mit dem Menschen
kommt, verbinden sich in der Diskussion drei Querschnitte miteinan-
der: Intersubjektivitit, Technik und Lebenswelt. Auf die Wahrheitsge-
halte dieser drei Querschnitte und auf ihre Beziechungen untereinander
haben die Begegnungen mit Kunstlicher Intelligenz deutliche Auswir-
kungen.

Aufbau des Bandes

Begegnungen mit Kiinstlicher Intelligenz produzieren Selbstverstindlich-
keiten und Normalititen, die als solche zu unbefragten Bestinden der
Lebenswelt werden konnen. Die Beitrdge des Bandes untersuchen For-
men und Inhalte dieser Begegnungen. Was bedeutet es, mit einer Maschi-
ne zu musizieren, sich von einem Roboter pflegen und beriihren zu las-
sen, mit einer KI ein intelligentes Gesprich zu fithren?

Der Band wird eroffnet mit einem Beitrag Oliver Miillers, der sich der
Frage nach maschineller Alteritdt widmet. Ankntipfend an die Dialektik
aus Andersheit und Ahnlichkeit, mit der der Mensch kulturgeschichtlich
sein maschinelles Gegeniiber imaginiert und anthropologisch zu definie-
ren versucht hat, fragt der Beitrag danach, welche spezifische Andersheit
und welche Ahnlichkeiten der, im Ausgang von Levinas und Ricceur »al-
teritatsbedirftige« Mensch in der Maschine finden kann.

Burkhard Liebsch analysiert in seinem Beitrag Kommunikative Ver-
werfungen zwischen digital natives und analogen Aborigines. Im Span-
nungsfeld des Bedurrfnisses als Partner eines Dialogs nicht restlos in sei-
nem digitalisierbaren Bild aufgehen zu wollen und der Verlegenheit
anzugeben, worin dieser Rest bestehen moge, gilt es die Technik we-
der von vorneherein zu verteufeln noch Kommunikation von Anfang an
technizistisch zu betrachten, sondern vielmehr einen richtigen Gebrauch
der Technik zu erlernen.

Jonathan Hart und Martin Feifst werfen in ihrem Beitrag einen so-
ziologischen Blick auf ihre Selbsterfahrungen in der Begegnung mit
dem Programm GPT-3. Dass das Programm »ganz losgelost von ver-
korperten, wahrnehmungsgeleiteten und emotionsbegleiteten Entititen«
(S. 70) Sprachverstindnis und Intelligenz zeige, miisse die Soziologie
nicht uberraschen, sei diese doch gerade mit dem Paradigma angetre-
ten, Soziales durch Soziales erkliren zu konnen. Der alterititsbediirf-
tige Mensch ist soziologisch gesehen vor allem ein Interaktionssucher,
und Programme wie GPT-3 sind intelligent genug, um ihm diese Inter-
aktion zu bieten und ihn so am Sozialen teilhaben zu lassen, also soziale

19

https://doL.org/10. 05:24:08. O



https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

Relationen zu bilden, die der Frage danach, was die Relata denn nun sei-
en, vorgangig sind.

Martin W. Schnell und Lukas Neblsen gehen in dem darauffolgenden
Beitrag ebenfalls auf empirisches Gesprachsmaterial mit GPT-3 als so-
ziale Tatsache ein. Mithilfe der qualitativen Inhaltsanalyse wird ein Ge-
spriach mit dem Programm uber Liebe analysiert. Das Gesprich zeigt
sich dabei vor allem als Meinungsaustausch, der (noch) nicht die Ebene
eines schopferischen Dialogs erreicht.

In seinem Einzelbeitrag kntpft Lukas Nehlsen daran an und wid-
met sich sprachphilosophisch dem Phinomen des Gesprichs mit einer
Chatbot-KI. Erlangt Sprache, wie Maurice Merleau-Ponty behauptet,
nur durch leiblichen Ausdruck ihren Sinn, wie kann dann die Auflerung
einer korperlosen KI trotzdem als sinnvoll wahrgenommen werden?

Martin W. Schnell geht in seinem Beitrag von Bubers Diktum, der
Mensch werde erst am Du zum Ich, aus und fragt danach, was passiert,
wenn in der Ich/Du-Beziehung eines der Elemente durch einen Roboter
ersetzt wird. In Rekapitulation der Anerkennungsthematik in der Fol-
ge von Hegel und in Auseinandersetzung mit lan McEwans Roman Ma-
schinen wie ich fragt Schnell danach, ob es moglich ist, einen Roboter
als meinesgleichen anzuerkennen.

Renate Buschmann eroffnet mit ihrem Beitrag den Teil des Bandes,
der sich mit Begegnungen mit KI auf dem Feld der Kunst und Kultur
auseinandersetzt. Sie rekapituliert diverse kiinstlerische Projekte, in de-
nen KI nicht so sehr als eigenstiandig kreativer Akteur wichtig wird, son-
dern eher als Kooperationspartner des Menschen, sowohl in Gestalt von
Kinstler:innen als auch von Rezipient:innen. Die interessante Frage sei
daher eher nicht »Kann KI Kunst?«, sondern vielmehr »Kann aus KI
Kunst werden?« (S. 165).

Christian Griinys Beitrag wirft einen philosophischen Blick auf di-
verse Begegnungen mit KI im Umkreis der Musik. Ankniipfend an Thdes
oben genannte Unterscheidung der Mensch-Technik-Relationen verfolgt
Griuny diese sowohl im Kompositions- als auch im Improvisationspro-
zess. Dabei zeigt sich unter anderem, dass der Einbruch von Maschinen
in die Musik nicht der »Einbruch von etwas ganz anderem in einen an-
sonsten homogenen und vor allem zutiefst und ausschliefSlich menschli-
chen Schaffensprozess« (S. 179) ist und dass es nicht die Gleichheit mit
dem kreativen Konnen des Menschen sei, die die Maschinen fir die Mu-
sik interessant mache, sondern gerade ihre Seltsamkeit.

Die letzten beiden Texte behandeln Begegnungen mit Kiinstlicher In-
telligenz auf dem Feld der Gesundheit, besonders der Pflege. Alexander
Hochmuth gibt in seinem Beitrag einen Uberblick iiber Finsatzbereiche
von Kl in der Pflege und fragt dabei, wie der Einsatz von KI mit den Prin-
zipien eines guten pflegerischen Handelns, insbesondere im Umgang mit
Menschen mit demenziellen Erkrankungen, vereinbar sei.

20

https://doL.org/10. 05:24:08. O



https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEGEGNUNGEN MIT KUNSTLICHER INTELLIGENZ

Erik Dzwiza-Obhlsen wirft im letzten Beitrag des Bandes einen leib-
phanomenologischen Blick auf das konkrete Beispiel des mit KI ausge-
statteten »Kuschelroboters« PARO und seiner Rolle in der Lebenswelt
von Menschen mit Demenz.

Literatur

Baumann, Zygmunt (1995): Postmoderne Ethik, Hamburg: Edition Hamburg.

Blumenberg, Hans (1989): Hohlenausginge, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Blumenberg, Hans (2015): Schriften zur Technik, Berlin: Suhrkamp.

Boden, Margaret (2018): Artificial Intelligence. A Very Short Introduction.
Oxford/New York: Oxford University Press.

Buber, Martin (1983): Ich und Du, Heidelberg: Lambert Schneider.

Bourdieu, Pierre (1989): Satz und Gegensatz, Berlin: Wagenbach.

Dreyfus, Hubert L. (1992): What Computers Still Can’t Do. Cambridge,
MA: MIT Press.

Feuerbach, Ludwig (1983): Grundsdtze der Philosophie der Zukunft, Frank-
furt am Main: Klostermann.

Freud, Sigmund (1983): Vorlesungen zur Einfiibrung in die Psychoanalyse,
Frankfurt/M: Fischer.

Gurwitsch, Aaron (1977): Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieu-
welt, Berlin/New York: de Gruyter.

Hare, Richard M. (1993): Essays on Bioethics, Oxford: Clarendon Press.

Haugeland, John (1985): Artificial Intelligence. The Very Idea. Cambridge,
MA: MIT Press.

Husserl, Edmund (1976): Die Krisis der europdischen Wissenschaften und
die transzendentale Phanomenologie, Den Haag: Nijhoff.

Thde, Don (1990): Technology and the Lifeworld. From Garden to Earth.
Bloomington: Indiana University Press.

Levinas, Emmanuel (1987): Totalitit und Unendlichkeit, Freiburg/Miinchen:
Karl Alber.

Levinas, Emmanuel (1995): Zwischen uns. Versuche iiber das Denken an den
Anderen, Miinchen: Hanser.

Lowith, Karl (2013): Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, Frei-
burg/Miinchen: Karl Alber.

Malabou, Catherine (2019): Morphing Intelligence. From IQ Measurements
to Artificial Intelligence. New York: Columbia University Press.

McCarthy, John; Minsky, Marvin, et al. (1955): A proposal for the Dartmouth
Summer Research Project on Artificial Intelligence. Online verfugbar un-
ter: http://www-formal.stanford.edu/jmc/history/dartmouth/dartmouth.
html (letzter Abruf: 16.02.2022).

Newell, Allen; Simon, Herbert A. (1976): »Computer Science as Empirical
Enquiry: Symbols and Search«, Communications of the Association for
Computing Machinery 19 (Mirz 1976).

21

https://doL.org/10. 05:24:08. O


https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARTIN W. SCHNELL / LUKAS NEHLSEN

Priddat, Birger P. (2022): »Wie werden wir lernen uns zu Automaten zu ver-
halten?«, in: Priddat, B. P. / Kovce, P. (Hg.) (2022): Selbstverwandlung.
Das Ende des Menschen und seine Zukunft. Marburg: Metropolis.

Rosenzweig, Franz (1988): Der Stern der Erlosung, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Russel, Stuart J.; Norvig, Peter (2021): Artificial Intelligence: A Modern
Approach. 4. Auflage. Hoboken: Pearson.

Sartre, Jean-Paul (1991): Das Sein und das Nichts, Reinbek bei Hamburg;:
Rowohlt.

Scheler, Max (2000): Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wert-
ethik, Bonn: Bouvier.

Schnell, Martin W. (1999): »Narrative Identitit und Menschenwiirde«, in:
Breitling, A. et al. (Hg.) (1999): Das herausgeforderte Selbst, Wiirzburg:
Konigshausen und Neumann.

Schnell, Martin W. (2002): »Ideologie und Anthropologie. Zur Widerkehr
des leiblosen Geistes«, in: Greving, H. / Groschke, D. (Hg.) (2002): Das
Sisyphos-Prinzip, Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Schnell, Martin W. (2017): Ethik im Zeichen vulnerabler Personen, Weilers-
wist: Velbriick.

Schnell, Martin W. (2020): Das Ethische und das Politische. Sozialphiloso-
phie am Leitfaden der Vulnerabilitit, Weilerswist: Velbruick.

Schnell, Martin W. / Dunger, Chr. (Hg.) (2019): Digitalisierung der Lebens-
welt. Studien zur Krisis nach Husserl, Weilerswist: Velbriick.

Singer, Peter (1994): Praktische Ethik, Stuttgart: Reclam.

Strawson, Peter F. (1972): Einzelding und logisches Subjekt, Stuttgart:
Reclam.

Waldenfels, Bernhard (1985): In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Weizenbaum, Joseph (1978): Die Macht der Computer und die Obhnmacht
der Vernunft, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Wojcieszuk, M.A. (2010): Der Mensch wird am Du zum Ich. Eine Ausei-
nandersetzung mit Der Dialogphilosophie des XX. Jabrbunderts, Frei-
burg: Centaurus.

22

https://doL.org/10. 05:24:08. O


https://doi.org/10.5771/9783748934493-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

