Expressivitat als passive Produktivitat
Zur Medialitat von Ausdrucksgeschehen

Vanessa Ossino

Abstract Der Beitrag widmet sich einer Erkundung des schopferischen Eigen-
potenzials von Ausdrucksgeschehen, dem entlang von Maurice Merleau-Pontys
Phinomenologie der Expressivitit nachgespiirt wird. Expressivitit zeigt sich
hier als ein Ubergangsphdnomen, das in seinem Entstehen und seiner Prozessua-
litit nachvollzogen wird. Indem Ausdrucksgeschehen in seiner Ereignishaftigheit
erkundet wivd, vekurriert der Beitrag auf eine Form der Medialitit, die einem
reinen Titigsein sowie einer starren Passivitit bereits vorgelagert ist. Das Ar-
gument kulminiert in der Theorie eines relationalen Gefiiges von Subjektivitit,
Sinn, sozio-kultureller Welt und Expressivitit.

Man will immer etwas bedeuten, es gibt stets etwas zu sagen, dem
man mehr oder weniger nahekommt.

Was passiert, wenn Menschen sich ausdriicken? Die Formulierung
»etwas ausdriicken« scheint zunichst allein sprachlich darauf zu ver-
weisen, dass etwas nach aufden transportiert wird, was vorher in einem
abgeschlossenen Inneren gereift ist. Gedanken, Gefithle, Erfahrun-
gen und Wahrnehmungen, die zu ihrem Ausdruck finden, werden so
zunichst in einem Individuum verortet, bevor es zu ihrem Aus-druck

1 Maurice Merleau-Ponty, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schwei-
gens, in: ders., Das Auge und der Geist. Philosophische Essays, Hamburg 2003, S.
136.

- am 14.02.2026, 11:42:


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Denken des Medialen

kommt. Auf diese Weise kénnen dann andere Personen einen Ein-druck
dessen erhalten, was mitgeteilt werden wollte. Diesem Verstindnis von
Ausdruckshandlungen kdnnen zwei implizite Annahmen zugeschrieben
werden. Erstens die Annahme, dass dasjenige, was ausgedriickt wird,
bereits als fertiges, abgeschlossenes und abrufbares Element in einer
Person vorliegt, auf das diese lediglich durch Ausdrucksmittel zuriick-
greifen muss. Zweitens die Annahme, dass ein Ausdruck lediglich eine
Art leere Kommunikationshiilse ist, die mit verfiigbaren Bedeutungen
gefiillt wird, sodass diese Bedeutungen sich in ein anderes Bewusst-
sein transportieren lassen. Ausdruckshandlungen sind so betrachtet
grundsitzlich funktional, sie konnen das Auszudriickende korrekt oder
inkorrekt transportieren. Dem Ausdruck selbst kommt dabei wenig
schopferisches Eigenpotenzial zu.

Doch wie vermag die menschliche Ausdruckskraft Neues zum Aus-
druck zu bringen? Wie entstehen neue Wortwendungen, Gesten und
Sinnhorizonte? Und wie kommt es dazu, dass Menschen sich missver-
stehen, obwohl die Bedeutung ihrer Worte klar definiert werden kann?
Mit Maurice Merleau-Ponty lisst sich dariiber hinaus fragen, wie wir
durch das, was uns am eigentiimlichsten ist, mit dem Allgemeinen
verbunden sind. Das, was uns am eigentiimlichsten ist, scheint dabei
zunichst unsere subjektive Erfahrungswelt zu sein, iiber die wir reflexiv
nachdenken konnen. Doch dieses Nachdenken findet je schon durch
expressive Mittel statt, die unsere vermeintlich immanente Erfahrungs-
welt transzendieren. Ob es stille Selbstgespriche sind, offene Gesprache
mit Freund:innen oder Therapeut:innen, Bilder, die wir zeichnen oder
Musik, die wir komponieren, immer bedienen wir uns an Ausdrucks-
mitteln — Sprachen, Symbolen, Gesten - die nicht uns allein gehoren.
Merleau-Ponty findet in diesen Fragen den Keim eines >Wunderss,
das fiir eine solche Expressivitit steht, iiber die wir niemals ginzlich
verfiigen konnen.

In diesem Beitrag wird der Faszination fiir das >Wunder des Aus-
drucks< nachgespiirt, indem Ausdrucksgeschehen als Ubergangsphi-
nomen in seinem Entstehen und Werden nachvollzogen wird. Die
Begriffe des Ausdrucks und der Expression werden dabei synonym
fiur sprachlichen Ausdruck, kérperliche Gesten sowie kiinstlerischen

- am 14.02.2026, 11:42:



https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vanessa 0ssino: Expressivitat als passive Produktivitat

Ausdruck verwendet. Da das zentrale Element des Ausdrucks in sei-
ner Vermittlungsfunktion von Sinn und Bedeutungshaftigkeit liegt,
wird Ausdrucksgeschehen vorwiegend an dieser Funktion ausgerich-
tet betrachtet. Der sprachliche Ausdruck wird in einem gewissen Sinn
von Merleau-Ponty als das komplexeste Ausdrucksinstrument des Men-
schen erachtet, weshalb die folgenden Uberlegungen insbesondere auch
auf seine Sprachphilosophie rekurrieren. Sein Verstindnis von Sprache
ist dabei nicht auf die Verbindung aus Worten, grammatikalischen
Regeln und logischen Gesetzen beschrinkt. Sprache ist mit Merleau-
Ponty in einem weiten Sinn zu denken als Gebrauchsform, die sich nicht
auf ihre einzelnen Elemente beschrinkt. Wer menschliche Sprach-
lichkeit verstehen will, »muss gleichzeitig iiber soziale Praxis, sinnliche
Wahrnehmung, die menschliche Erkenntnisfihigkeit und iiber den Zu-
sammenhang von Sprache, Denken, Welt und Sozialitit nachdenken.«*
Dieser Zusammenhang wird im Folgenden entlang eines Konzepts von
Ausdrucksgeschehen erarbeitet, das es als passive Produktivitit begrei-
fen lasst. Um dem Konzept von Expressivitit als passiver Produktivitit
nachzuspiiren, wird Expressivitit nachfolgend insbesondere noch vor
ihrer >Veriuflerung« betrachtet; als jener Hintergrund des Schweigens,
der nicht aufhort sie zu umgeben, und ohne welchen sie nichts aussagen
wiirde.?

Das Paradox des Ausdrucksgeschehens

Das >Wunder< des Ausdrucks, dem hier exemplarisch entlang Merleau-
Pontys Sprachphilosophie nachgespiirt wird, liegt in einer paradoxen
Leistung. Der Gebrauch von Sprache gleicht stets dem Versuch, durch
den Riickgrift auf bereits bestehende Worte und Bedeutungen eine
Erfahrung auszudriicken, »die grundsitzlich den Sinn der Worte, in die

2 Georg W. Bertram, David Lauer, Jasper Liptow, Martin Seel, In der Welt der Spra-
che, Frankfurt/M. 2008, S. 10.

3 Vgl. Merleau-Ponty, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schwei-
gensk, a.a.0., S.121.

- am 14.02.2026, 11:42:

39


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Denken des Medialen

sie sich iibertrigt, itberschreitet und modifiziert.«* So schreibt Michaela
Summa passend: »Something in our experience exceeds all expressive
means we have, all ready-made expressions.«®> Dieses Paradoxon zeigt
sich nicht nur in solchen Gesprichen, in denen wir versuchen unsere
Emotionen, Wahrnehmungen und Erfahrungen treffend auf den Punkt
zu bringen und immer wieder darum ringen uns unserem Gegeniiber,
und vielleicht auch uns selbst, besser verstindlich zu machen. Auch
im Verlauf der Produktion eines Texts — diesem hier zum Beispiel —
verfiigt die Schriftsteller:in niemals ginzlich iiber die Kontrolle des
Ausdrucksgeschehens und dessen Sinn. Denn erst im Verlauf einer
Ausdruckshandlung selbst ergibt sich allererst das zu erkennen, was ei-
gentlich gesagt werden mochte oder vielleicht noch nicht gesagt werden
konnte und eventuell nie gesagt werden kann. Die positive Wirkung von
Gesprichstherapien basiert beispielsweise zu grofien Teilen auf eben
diesem paradoxen Charakter der Sprache, da erst durch den Ausdruck
selbst, durch das stetige Ringen um die Verstindlichkeit der eigenen
Erfahrungswelt, diejenigen Dimensionen der Erfahrung zum Vorschein
kommen, die vorher einer noch >stummenc Erfahrung glichen. So kann
mit Edmund Husserl behauptet werden, dass der Anfang eines jeden
Ausdrucks die »sozusagen noch stumme Erfahrung« ist, »die nun erst
zur reinen Aussprache ihres eigenen Sinnes zu bringen ist.«® Bernhard
Waldenfels erkennt in diesem paradoxen Charakter des Ausdrucks
eine Aporie, die darin liegt, dass dasjenige, was es auszudriicken gilt,
einerseits zur Aussprache dringt, wihrend dasjenige, was letztlich aus-
gedriickt wurde, niemals ginzlich in dem aufgeht, was allererst einen
Ausdruck gefordert hat. Mit Laszl6 Tengelyi kann die »noch stumme

4 Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966, S. 443.

5 Michaela Summa, »Expression and the Performative: A Reassessmentc, in: Lu-
cilla Guidi, Thomas Rentsch (eds.), Phenomenology as performative Exercise, Lei-
den/Boston 2020, S. 112.

6 Edmund Husserl, Husserliana. Edmund Husserl. Gesammelte Werke Band I. Carte-
sianische Meditationen und Pariser Vortrige, hg. Stephan Strasser, Den Haag 1950,
S.77.

- am 14.02.2026, 11:42:


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vanessa 0ssino: Expressivitat als passive Produktivitat

Erfahrungs, die zu ihrem Ausdruck dringt, mit dem Begriff eines Er-
fahrungssinns beschrieben werden, mit dem »nichts anderes gemeint
[ist] als eben das Zu-Sagende, das den Sprecher in seiner Suche nach
dem Ausdruck seiner Erfahrung leitet.«” Die Aporie, auf die Waldenfels
anspricht, verweist darauf, dass der zum Ausdruck dringende Erfah-
rungssinn niemals ginzlich in seinem Ausdruck aufgeht und jeder
Expression folglich eine notwendige Unvollstindigkeit eignet. Diese
Unvollstindigkeit gleicht jedoch keinem Mangel. Vielmehr deutet sie
auf einen wesentlich offenen und dynamischen Charakter des Ausdrucks
hin.

Expressivitit, verstanden als offen-dynamisches Phinomen, zeugt
von einer inneren Spannung des Ausdrucksgeschehens, »eines Gesche-
hens«, so schreibt Waldenfels, »das weder mit sich selbst eins ist, noch
auf seine Bestandteile zuriickgefiihrt werden kann.«® Die innere Span-
nung des Ausdrucksgeschehen verweist stets auf einen Uberschuss an
Sinn, eine offene Spur, die nie einholend an ihren Ursprung zuriickver-
folgt werden kann. Von besonderem Interesse ist hier der spezifische
Gebrauch des Wortes »Geschehenc, das Waldenfels ganz bewusst wihlt,
um hervorzuheben, dass ein Ausdruck weder eine pure Aktion oder
Neuschépfung, noch eine pure Passion oder Nachschépfung ist. ° So
fithrt Waldenfels weiter aus: »Fasst man das Ausdrucksgeschehen als
Ausdruckstitigkeit, die einen Titer voraussetzt, so stellt sich der Ge-
gensatz zugleich als Antithese von Wer und Was, von ausdriickendem
Subjekt und ausgedriicktem Objekt dar.«’° Im Unterschied dazu, so
Waldenfels, geschieht etwas im Ausdruck, »etwas kommt zum Ausdrucke,
eine »Schwelle wird tiberschritten.«* Durch die Verwendung des Be-
griffs Ausdrucksgeschehen wird auf eine spezifische Form der Passivitit

7 Laszl6 Tengelyi, Erfahrung und Ausdruck: Phiinomenologie im Umbruch bei Husser!
und seinen Nachfolgern, Dordrecht 2007, S. xii.

8 Bernhard Waldenfels, »Das Paradox des Ausdrucksc, in: ders., Deutsch-Franzi-
sische Gedankengdinge, Frankfurt/M. 1995, S. 109.

9 Vgl. ebd., S.110.

10  Ebd., Sa1of.

M Ebd.

- am 14.02.2026, 11:42:

41


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Denken des Medialen

hingewiesen, die keiner puren Passion gleicht. Bevor diese Form der
Passivitit im Genaueren erliutert werden kann, soll zunichst erértert
werden, inwiefern der zum Ausdruck dringende Erfahrungssinn auf
ein solches Verstindnis von Expressivitit verweist, das weder ein tiber
ihren Erfahrungssinn verfiigendes Subjekt voraussetzt noch fiir ein
>fertiges< Sprachsystem argumentiert, durch das schwerlich erklirbar
wire, wieso iiberhaupt von einem Paradox des Ausdrucks gesprochen
werden kann.

Merleau-Ponty zeigt auf mindestens drei Wegen, auf welche Wei-
se das Phianomen des Ausdrucks iiber eine konstituierende Subjektivi-
tit und die Theorie einer »fertigen Sprache«* hinausweist. Erstens be-
spricht er in seiner Sprachphilosophie, inwiefern das menschliche Be-
wusstsein von einer stetigen Zugehorigkeit zu einer pri-konstituierten
Welt gezeichnet ist, die grundsitzlich intersubjektiv und sozio-histo-
risch instituiert ist. ® Zweitens argumentiert er, dass Ausdrucksphino-
mene in ihren Grundziigen auf eine urspriingliche Alteritit verweisen.
Drittens kulminieren diese Thesen in seinem Konzept einer sprechen-
den oder fungierenden Sprache, die sunterhalb« der gesprochenen, em-
pirischen Sprache liegt und von lateralen sowie indirekten Bedeutungen
zeugt und nicht von einfachen Feststellungen. Ich werde diese drei We-
ge nachfolgend prizisieren.

Die Zugehérigkeit des Subjekts zu einer pra-
konstituierten Welt

Merleau-Pontys Werk ist in all seinen Phasen von einer Faszination fiir
verschiedene Elemente einer lebendigen Zwischenmenschlichkeit und
Sozialitit gezeichnet. Diese Faszination hat ihn im Verlauf seiner Arbeit
zunehmend iber eine strikt phinomenologische Theorie eines konsti-
tuierenden Bewusstseins hinausgetrieben, was insbesondere an seinem

12 Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen 1986, S.167.
13 Vgl. Merleau-Ponty, »Uber die Phanomenologie der Sprache, in: ders, Zeichen,
Hamburg 2007, S.133.

- am 14.02.2026, 11:42:


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vanessa 0ssino: Expressivitat als passive Produktivitat

Konzept der institution ersichtlich wird. Mit diesem Begriff wendet er
sich explizit gegen die Vorstellung eines Sinn-gebenden Bewusstseins.
Vielmehr bildet sich Sinn generativ** aus, instituiert sich — historisch,
kulturell, passiv. Weniger ist es das Bewusstsein, das Sinn linear kon-
stituiert, vielmehr entwickelt sich ein Bewusstsein, so lisst sich mit
Scott L. Marratto argumentieren, allererst entlang seiner expressiven
Momente, die eine Relation des Selbst zu sich selbst erst erdffnen.
Die reflexive Beziehung des Bewusstseins zu seinen Erfahrungen wird
folglich immer schon durch eine Ordnung von Bedeutungen vermittelt,
deren Ursprung das Bewusstsein nicht selbst ist.”® Eine solche Ord-
nung von Bedeutungen ist seit jeher in soziale Praktiken eingelassen,
beispielsweise in den bereits bestehenden Gebrauch von Worten sowie
in die Gesten einer Kultur. Eine Sinnbildung, die nicht in einer Sinnge-
bung aufgeht, kann mit Eugen Fink auch als Sinnstiftung beschrieben
werden. Mit Merleau-Ponty gesprochen, gleicht eine Sinnstiftung der
Institutierung einer »Tradition von Sinn«*¢. Stiftung, so Merleau-Ponty,
ist nicht ein umschlieflender Gedanken, sondern ein offener Gedanke,
nicht die beabsichtigte Vorhabe eines konkreten, subjektiven Zentrums,
auch nicht die Setzung eines vorgegebenen Endes, sondern die Insti-
tutierung eines Stils, was er auch eine slaterale Divergenz< nennt."” Die
Zugehorigkeit des Subjekts zu einer pri-konstituierten Welt impliziert,

14 Der Begriff »generativ« bezieht sich hier insbesondere auf Anthony Steinbocks
Ausarbeitungen einer generativen Phanomenologie. Generativitit meint dabei
einen Prozess des generativen Entstehens von Sinn, der sich iiber Generatio-
nen hinweg erstreckt und als solcher Teil einer sozio-historischen Entwicklung
ist. Steinbocks Intention der Entwicklung eines an Husserl angelehnten Kon-
zepts der Generativitat, liegt in der Betrachtung der Phanomenologie aus der
Perspektive eines >gréfleren Zusammenhangs«als der einer rein egologischen
Bewusstseinsphilosophie. Vgl. Anthony Steinbock, Grenziiberschreitungen. Gene-
rative Phdnomenologie nach Husserl, Freiburg/Miinchen 2003.

15 Vgl. Scott L. Marratto, The Intercorporeal Self: Merleau-Ponty on Subjectivity, Al-
bany 2012, S. 202.

16 Merleau-Ponty, Husserl at the Limits of Phenomenology, eds. Leonard Lawlor, Bet-
tino Bergo, Evanston 2002, S. 26.

17 Vgl ebd.

- am 14.02.2026, 11:42:

43


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Denken des Medialen

dass der Ursprung von Sinn und Bedeutungshaftigkeit, die im Zentrum
eines jeden Ausdrucksgeschehens stehen, nicht in einem (einzelnen)
Bewusstsein seinen Ausgang nimmt, sondern fundamental sozial situ-
iert ist und auf diese Weise dem Cogito vorausgeht. So argumentiert
Marratto ebenfalls, wenn er schreibt:

Expression is not something that a subject does. That is to say, the
unity of the expressive gesture does not need to be subtended by
a consciousness who would thus be able to recognize its expressive
act as its own; rather the unity of the subject itself depends on
the sense that is articulated within the expressive gesture, and
this articulation of sense already inscribes itself within a linguistic
system in terms of which it is to be understood.”

Die hier angesprochene Angewiesenheit eines Subjekts auf einen Sinn,
dersich allererst durch ein Ausdrucksgeschehen ergibt, verweist zusitz-
lich auf eine Dimension der Unverfiigbarkeit und Undurchdringlichkeit
der Ordnung von Bedeutungen, die den Hintergrund eines jeden ex-
pressiven Moments ausmacht. Merleau-Ponty wendet sich mit dem
Gedanken, dass das Bewusstsein je schon in eine pri-konstituierte Welt
der Expressivitit eingelassen ist, explizit gegen Husserls frithe Sprach-
philosophie. In den vierten Logischen Untersuchungen entwickelt Husserl
die Idee, »daf’ die Sprache eines der Objekte sei, die das Bewusstsein auf
souverine Weise konstituiert, und daf} die aktuellen Sprachen beson-
dere Fille einer moglichen Sprache seien, deren Geheimnis allein vom
Bewusstsein bewahrt wird.«" Sprache wird, in Husserls frither Eidetik,
auf diese Weise zu einem Objekt des Denkens, so dass, mit Waldenfels
gesprochen, eine Eidetik der Sprache notwendig zu einer Theorie der
Ausdruckstitigkeit fithrt, in der Sprache zu einem stets verfiigbaren
Hilfsmittel des Bewusstseins reduziert wird. Doch schon in seiner For-
malen und Transzendentalen Logik zeichnet Husserl ein anderes Bild, in

18 Marratto, The Intercorporeal Self, a.a.0., S. 202f.
19 Merleau-Ponty, »Uber die Phianomenologie der Sprachec, in: ders, Zeichen,
Hamburg 2007, S. 117.

- am 14.02.2026, 11:42:


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vanessa 0ssino: Expressivitat als passive Produktivitat

dem die Sprache zu einer urspriinglichen Art und Weise wird, durch die
das Bewusstsein sich auf die Welt bezieht. *° Sprache resultiert fortan
auch fir Husserl nicht mehr aus einer reinen Konstitutionsleistung
des Bewusstseins, sondern jeder bewusstseinmiflige Weltbezug wird
als grundlegend von Sprache durchdrungen und in ihr situiert ver-
standen. Merleau-Pontys Phinomenologie der Sprache kniipft in ihren
Grundziigen an diesen Gedanken Husserls an und vertieft seine Uber-
legungen entlang einer urspriinglichen Situiertheit in eine Sprache,
die weit mehr als das »Residuum vergangener Bedeutungsakte« und
die »Aufzeichnung bereits erworbener Bedeutungen« ist.”* Eine solch
lebendige Sprache zeugt von einem sozialen und intersubjektiv-phino-
menalen Feld, das nicht auf die Konstitutionsleistung eines einzelnen
Bewusstseins reduziert werden kann.

Ausdruck als Alteritatsphanomen

»Wir selbst, die wir sprechen, wissen nicht unbedingt besser, was wir
ausdriicken alsjene, die uns zuhdren.«** Mit diesem Ausspruch verweist
Merleau-Ponty auf die intersubjektiven und alteritiren Dimensionen ei-
nes Ausdruckgeschehens. Intersubjektiv ist ein Ausdrucksgeschehen in-
sofern es pra-konstitutiv in eine Ordnung der Bedeutungen eingelas-
sen ist, die generativ mit einer sozio-kulturellen Welt verwoben und so-
mitjeder Bedeutungsintention vorgelagertist. Das Zitat verweist dariiber
hinaus auch aufeine originire Alteritit des Ausdrucksgeschehens, da ei-
ne sich ausdriickende Person von ihrer eigenen Expression® iitberrascht

20 Vgl.ebd,S.118.

21 Vgl. ebd., S.119. Dazu auch Husserliana. Edmund Husser|. Gesammelte Werke. Band
VI. Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die Transzendentale Phinomeno-
logie, hg. Walter Biemel, Den Haag 1976, Beilage Ill. Letzterer Text ist auch be-
kannt unter dem Titel »Der Ursprung der Geometrie«.

22 Merleau-Ponty, »Uber die Phinomenologie der Sprachec, a.a.0., S. 128.

23 Ich entlehne den Begriff der Expression den Ausfithrungen Neal DeRoos, der
von einem dreiteiligen Konzept ausgeht: »expressing«, expression and the ex-
pressed.« (Vgl. Neal DeRoo 2022) In Anlehnung an Gilles Deleuze argumentiert

- am 14.02.2026, 11:42:

45


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Denken des Medialen

werden kann und sich selbst auf neuartige Weisen durch ihren expressi-
ven Akt entdecken kann. An diese Uberlegung ankniipfend schreibt Mer-
leau-Ponty: »In dem Mafie, in dem das, was ich sage, einen Sinn hat, bin
ich, wenn ich spreche, fiir mich selbst ein anderer>Anderer<, und in dem
Mafe, in dem ich verstehe, weifd ich nicht mehr, wer spricht und wer zu-
hért.«** Wie Dimitris Apostolopoulos eingingig zeigt, motivierten ins-
besondere Merleau-Pontys Studien iiber die Struktur des Dialogs sei-
ne zentrale Annahme, dass Sinn und Bedeutung immer im Licht einer
Alteritit und Intersubjektivitit analysiert werden miissen.”® Zwei zen-
trale Einsichten, die aus diesen Studien Merleau-Pontys — vor allem aus
seiner Schrift Prosa der Welt — resultieren, sind erstens, dass die Spre-
cher:innenposition in einem Dialog reversibel ist sowie zweitens, dass
die Analyse des Dialogs eine Neuformulierung der Begriffe >Aktivitat<
und >Passivitit< erfordert. Mit dem ersten Punkt wird die Annahme ver-
neint, dass sich zwei grundlegend autarke Subjektpositionen in einem
Dialog gegeniiberstehen. So argumentiert Merleau-Ponty, dass ein Dia-
log nicht nach einer alternierenden Korrespondenz zwischen zwei iso-
lierbaren und selbststindigen Kategorien strukturiert ist — einem Sub-
jekt und einem Objekt. Stattdessen stellt der Dialog eine Beziehung zu
einer anderen Person her, die einen strikten Dualismus von Subjekt und

DeRoo, dass der Zweiklang von »expressed-expression« nicht ausreicht, um die
Komplexitat von Expressivitat zu erkldren, denn: »Every expressive process in-
volves expressing an expressed via an expression.« (ebd., S. 4) Der Fokus bei
Deleuze und DeRoo liegt hier auf dem Begriff »expressing«, der fir die Relati-
on zwischen beiden Relata —»expression« und »expressed« — steht. So schreibt
DeRoo: »Expressing marks a relation between the relata, one that codeter-
mines or co-constitutes the relata in and through the relation itself. [..] In that
sense, we can say that expressing is not another relata in the relation, but it
is the motivating force driving the relation [..].« (ebd., S.38f.) Durch die Anleh-
nung an diese Dreiteilung unterstreiche ich, dass das von mir erérterte Konzept
der Expressivitdt von einer Logik der Phanomenalitat selbst handelt und nicht
von einem egologisch-konstituierten Akt einer Expression.

24  Merleau-Ponty, »Uber die Phinomenologie der Sprachec, a.a.0., S. 136.

25  Vgl. Dimitris Apostolopoulos, Merleau-Ponty’s Phenomenology of Language, Lon-
don/New York 2019, Kapitel 5. Dazu auch Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt,
Miinchen 1984.

- am 14.02.2026, 11:42:


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vanessa 0ssino: Expressivitat als passive Produktivitat

Objekt unterwandert: »A relation with another person that makes it dif-
ficult to say that >I« am >here« and my >interlocutor« is >there«.«*® In ei-
nem Dialog kann eine Person somit letztlich nicht die alleinige Richte-
rin iiber den Sinnhorizont ihres Ausdrucks sein, da die Dialogform eine
grundlegend reziproke Ausdrucksleistung ist, in der Sinn und Bedeu-
tung nicht universale Formen linguistischer Ideen sind, sondern viel-
mehr einem Ensemble konvergierender Gesten® gleichen. Diese Kon-
klusion fithrt Merleau-Ponty zu einer Neuformulierung der Konzepte
von Aktivitit und Passivitit in einem Ausdruckgeschehen. Er schreibt:

Zwischen mir als Rede und dem Anderen als Rede, oder allgemeiner,
zwischen mir als Ausdruck und dem Anderen als Ausdruck gibt es
nicht mehr die Alternative, die jene Beziehung zwischen Bewuf3tsein
und Bewuftsein in eine Rivalitat verwandelt. Ich bin nicht nur aktiv,
wenn ich spreche, sondern ich eile meiner Rede im Zuhoren des
Anderen voraus; ich bin nicht nur passiv, wenn ich zuhére, sondern
ich spreche gemafl dem .. was der Andere sagt. Sprechen, das ist
nicht nur meine eigene Initiative; Zuhdren, das heifst nicht nur, die
Initiative des Anderen iiber sich ergehen lassen [..].28

Seine Betrachtungen zum Dialog fithren Merleau-Ponty zu der Erkennt-
nis, dass weder Sprecher:in noch Zuhoérer:in ginzlich aktiv oder passiv
in ihren Positionen sind. Jedes Zuhéren schlieft eine Aktivitit ein sowie
jedes Sprechen eine Passivitit, die eine pure Initiative iibersteigt. Mit
Waldenfels lisst sich dieser Gedanke weiterfithrend entlang seiner Pha-
nomenologie der Responsivitit ausformulieren. In dieser beschreibt er,
dass jedem Sinn- und Ausdrucksgeschehen ein Antwortcharakter zu
eigen ist, der jenseits einer »puren Aktion« und »puren Passion« liegt.
Der responsive Charakter des Dialogischen geht damit einher, dass die

26  Apostolopoulos, Merleau-Ponty’s Phenomenology of Language, a.a.0., S. 160.

27  Insbesondere in der Phinomenologie der Wahrnehmung begreift Merleau-Ponty
die Sprache nach dem Paradigma der kérperlichen Geste. Die Geste ist dabei
immer an die jeweilige leibliche Situation einer Person gebunden und muss als
leibliches Verhalten aus seinem Zur-Welt-Sein heraus begriffen werden.

28  Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt, Miinchen 1984, S. 158.

- am 14.02.2026, 11:42:

47


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Denken des Medialen

Bildung von Sinn in einem Ausdrucksgeschehen letztlich einem Ereignis
gleicht, das jenseits von Bewusstseinsintentionen und kausalen Wir-
kungsmechanismen liegt. Als Ereignis geht ein Ausdrucksgeschehen
weder in einem reinen Titigsein noch in einem starren Erleiden auf.
Wie Waldenfels betont, verlangt »eine Erfahrung, die mit Widerfahrnis-
sen anhebt, nach einer anderen Sprache und auch nach einer anderen
Logik.«* Ein solch ereignishafter Charakter der Expressivitit wird von
Merleau-Ponty auch als eine Spontaneitit beschrieben, die Menschen in
ihren Ausdruckshandlungen miteinander verbindet und keine einsei-
tigen »Anweisungen duldet«*°. Eine Theorie des Ausdrucks, die sich in
ihren Grundziigen mit intersubjektiven und alteritiren Phinomenen
auseinandersetzt, handelt von einem Zwischen und einer Art Aquili-
brium,* das weder die endliche Summe von Zeichen, noch eine dritte
Instanz zwischen in sich isolierten Elementen ist, sondern von einem

29  Waldenfels, Grundmotive einer Phiinomenologie des Fremden, Frankfurt/M., 2006,
S. 50.

30  Merleau-Ponty, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schweigens,
a.a.0, S.162.

31 Merleau-Ponty schreibt in »Sur la Phénoménologie du Langue«: »Nous avons a
trouver un sens dans le devenir du langage, a le concevoir comme un équilibre en
mouvement.« (Merleau-Ponty, Signes, Paris 1960, S. 103; meine Hervorhebung)
In der deutschen Ubersetzung geht der Begriff des Aquilibriums leider unter
und wird als »Ausgleich innerhalb der Bewegung« iibersetzt (vgl. Merleau-Pon-
ty, »Uber die Phianomenologie der Sprache, a.a.0., S. 121). In der englischen
Ubersetzung wird der Begriff als »moving equilibrium« beibehalten und ins-
besondere von Donald A. Landes wieder aufgegriffen und weitergedacht. So
schreibt er in Anlehnung an Gilbert Simondon: »Expression, whether alone or
in dialogue, is a trajectory of metastable equilibriums.« (Landes, »Language and
development: paradoxical trajectories in Merleau-Ponty, Simondon, and Berg-
song, in: Phenomenology and the Cognitive Sciences 16, 2017, S. 13) Ein metasta-
biles Aquilibrium ist ein Zustand, der prekar stabil ist. Expression als metasta-
biles Aquilibrium ist pra-individuell —das Zwischen [between] und Drumherum
[around] der Individuen. »[It] is radically different from any particular phase
but nonetheless centered there in that individual, insofar as the individual is
the trajectory of phases. [...] The pre-individual is a reservoir of intensities and
probabilities and the individual is a certain phase of this ongoing phenomenon
of becoming.« (ebd., S. 25)

- am 14.02.2026, 11:42:


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vanessa 0ssino: Expressivitat als passive Produktivitat

»offenen Feld« und einem im »Entstehen begriffenen Organ mensch-
licher Kultur« zeugt.*” Ein solches Zwischen, das Merleau-Ponty auch
mit der Metapher einer »Fulguration der Existenz«* umschreibt, findet
sich in ausgezeichneter Weise im Phinomen des Ausdrucks wieder, das
Subjektivitit, ihre soziale Situation und eine mogliche Sinnhaftigkeit
dessen reziprok miteinander verwebt. So schreibt Merleau-Ponty, dass
sich auszudriicken stets bedeutet, »zwischen meinem Leben und dem
der anderen einen Weg zu bahnen«.** Er fithrt weiter aus, dass ein
Ausdruck in dieser Hinsicht immer auch eine Form von kultureller
Praxis ist, die eine Person in ihrer sozialen Situation verankert.®* Auf
diese Weise argumentiert Merleau-Ponty, dass Ausdrucksgeschehen
auf ein stetiges Engagement in einer sozialen Praxis verweist, dessen
Eingebundenheit jedem artikulierten Gedanken bereits vorausgeht.

Schopferischer Ausdruck

Etwas in unserer Erfahrung tibersteigt alle vorgefertigten Ausdriicke,
iiber die wir verfigen, so wurde Michaela Summa weiter oben zitiert.
In Anbetracht der Eingebundenheit eines jeden Ausdrucks in eine pri-
konstitutive, soziale Welt sowie des erdrterten intersubjektiven und
alteritiren Charakters von Ausdrucksgeschehen, miisste es jedoch
expliziter heiflen: Etwas, an dem sich unsere Erfahrung abarbeitet,
ibersteigt alle vorgefertigten Ausdriicke, die wir auf Grund unserer
sozialen Situation haben und zeugt doch von einem grundlegenden
Verlangen, auf den Ausdruck zu kommen. In einem kulminierenden
Schritt soll im Folgenden Merleau-Pontys Konzept des schipferischen

32 Merleau-Ponty, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schweigensc,
a.a.0, S.140.

33 Merleau-Ponty, Sens et Non-Sens, Paris 1966, S. 204.

34  Merleau-Ponty, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schweigens,
a.a.0, S.162.

35 Vgl.ebd, S.162.

- am 14.02.2026, 11:42:

49


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Denken des Medialen

Ausdrucks betrachtet werden, da sich in diesem alle der bis hier be-
trachteten Elemente des paradoxen Ausdrucksgeschehens in einem
Begriff auflésen, den ich in einem letzten Schritt als passive Produktivi-
tit und Medialitit ausformulieren werde.

Merleau-Ponty unterscheidet zwischen einem empirischen Ge-
brauch der Sprache und einem schopferischen Ausdruck. Ersterer
verweist auf den Gebrauch einer schon geformten Sprache, dessen

3 ist. Diese

Praxis ein »Aufrufen eines bereits festgelegten Zeichens«
Form der empirischen Sprache nennt Merleau-Ponty auch eine gespro-
chene Sprache [parole parlée]. In der Phdanomenologie der Wahrnehmung
ist mit der gesprochenen Sprache die Gesamtheit aller vorherigen Aus-
druckshandlungen und grammatikalischen Regeln gemeint, welche
die Ausdrucksmoglichkeiten einer Person im Akt ihres Ausdrucks ein-
schrinken. In seinem spiteren Aufsatz »Uber die Phinomenologie der
Sprache« kommt der gesprochenen Sprache iiber diesen einschrinken-
den Charakter hinaus eine grundlegendere Rolle im Ausdrucksgesche-
hen zu, wenn Merleau-Ponty schreibt, dass »die gesprochene Sprache
[...] dieser Moment [ist], in dem sich die noch stumme, aber im Handeln
begriffene Bedeutungsintention als fihig erweist, sich der Kultur [..]
einzuverleiben.«*” Die gesprochene Sprache ist jene, die uns das Gefiihl
vermittelt, dass sie uns stets verfiigbar ist. Sie ist diejenige Sprache, die
wir mit unseren Bedeutungsintentionen filllen und uns zu eigen ma-
chen. Doch sie gibt uns immer auch mehr als das, was wir selbst in sie
hineingelegt haben.*® Denn die Bedeutungen der gesprochenen Sprache
sind »immer Ideen im Kantischen Sinne [...], die Pole einer bestimmten
Anzahl konvergierender Ausdrucksakte, die den Diskurs magnetisieren,
ohne im eigentlichen Sinne selbst gegeben zu sein.«*’ Folglich geht die
Bedeutung eines Ausdrucks nie ganz in ihrer empirischen Geste und
ihrem faktischen Ausdruck auf. Das Konzept der gesprochenen Sprache
deutet darauf hin, dass etwas auszudriicken immer auch heif3t, alle

36 Ebd.,S.118.

37 Merleau-Ponty, »Uber die Phinomenologie der Sprache«, a.a.0., S. 129.
38  Vgl.ebd, S.131.

39 Ebd,S.125.

- am 14.02.2026, 11:42:


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vanessa 0ssino: Expressivitat als passive Produktivitat

bereits verfiigbaren Ausdrucksinstrumente dazu zu bringen, »etwas
zu sagen, das sie noch nie gesagt haben.«*° Dieses >Mehr< an Sinn und
Bedeutung verweist auf das, was Merleau-Ponty eine sprechende und
fungierende Sprache [parole parlante], einen schopferischen Ausdruck
nennt, der sich in jede Ausdruckshandlung einschreibt. Wie bereits
weiter oben beschrieben, liegt die sprechende Sprache >unterhalb« der
gesprochenen Sprache. Sie geht ihr in einer Weise voraus, die stets als
Spur in ihrem faktischen Ausdruck mitschwingt. Sie ist das Mitteilungs-
vermdgen, das den Ausdruck mit der »lebendigen Existenz« einer Person
zusammenschweiflt.# Der Begriff des schépferischen Ausdrucks ex-
pliziert eine Dimension von Sinn, die im Entstehen begriffen ist und die
nicht blof reproduziert oder reprisentiert werden kann.** Aus diesem
Grund orientiert Merleau-Pontys Philosophie der Expressivitit sich
bevorzugt am kiinstlerischen Ausdruck, den er als das exemplarische
Ausdrucksgeschehen benennt, das Bedeutungen grundlegend in ihrer
Entstehung prisentiert und nicht von starren Wiederholungen zeugt.
So betonen Georg W. Bertram, David Lauer, Jasper Liptow und Martin
Seel, dass Kunstwerke sich als solche Zeichen begreifen lassen, »die trotz
ihrer Partizipation an strukturierten Medien symbolischen Ausdrucks
wie natirlichen Sprachen oder tonalen Systemen eine spezifische und
individuelle Geste realisieren.«* Von besonderem Interesse ist hier der
Umstand, dass »strukturierte Medien symbolischen Ausdrucks« nicht
aus sich selbst heraus Bedeutungen generieren, sondern, dass sich
erst im Zusammenhang mit subjektiven Wahrnehmungskorrelationen
bedeutungsvolle Dimensionen entwickeln. Bertram, Lauer, Liptow und
Seel sprechen in dieser Hinsicht von einem strukturalen Komplex, in

40 Ebd,S.127.

41 Vgl. Merleau-Ponty, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schwei-
gensk, a.2.0., S. 168. Das »Vermogen« ist hier im Sinne von Giorgio Agambens
Prazision der Derridaischen »unmoglichen Moglichkeit« zu denken, die Agam-
ben als»Unvermoégen im Vermégen«ausformuliert. Damit ist gemeint, dass je-
des Tun auch ein Gewihren ist und im Handeln je schon ein Geschehen wirksam
ist. Vgl. dazu Kathrin Busch, Passivitidt, Hamburg 2012, S. 59—64.

42 Vgl. Bertram, Lauer, Liptow, Seel, In der Welt der Sprache, a.a.0., S. 185.

43  Ebd., S.190.

- am 14.02.2026, 11:42:

51


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Denken des Medialen

dem die leibliche Situiertheit eines Subjekts in einem konstitutiven Zu-
sammenhang mit symbolischen Elementen steht, aus dessen Komplex
allein Sinn und Bedeutung hervorgehen kénnen. Dem Ausdrucksge-

# zu, das

schehen kommt so die Form eines »Ubergangphinomens«
am eingidngigsten, so meine Argumentation, als passive Produktivitit

beschrieben werden kann.

Ausdrucksgeschehen als passive Produktivitat

Die Passivitit, auf die hier rekurriert wird, ist keine starre, pure Passi-
on, die einer puren Aktion, einer reinen Aktivitit gegeniibersteht. Sie ist
eine laterale, indirekte Form der Passivitit, der, wie weiter oben in der
Beschreibung des dialogischen Charakters von Ausdrucksgeschehen be-
reits angeklungen ist, immer auch eine Form der Aktivitit eignet. Eine
solche laterale Passivitdt ldsst sich eingingig entlang ihres eigentiim-
lichen Zeitcharakters erliutern.” Nach Waldenfels besagt das Paradox
des Ausdrucksgeschehens, »daf3 es frither und ilter ist als es selbst.«*¢
Der Erfahrungssinn, der in der sprechenden Sprache, in dem schpferi-
schen Ausdruck zu seiner Expressivitit dringt, steht in einer gewissen
Vorgingigkeit, die erst nachtriglich ihren Ausdruck findet. Gleichzei-
tig bleibt das Ausdrucksgeschehen, das sich selbst vorausgeht, immer
auch hinter sich selbst zuriick, »da das, was zum Ausdruck kommt, sich
selbst andeutet, als >Uberschufl« des Gemeinten iiber das Gesagte und
des Gesagten tiber das Gemeinte, als sbestimmte Leere, die durch Wor-
te auszufiillen ist«.«*” Dieses Ineinander von Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft, das nicht linear aufeinander folgt, ist mit Henri Bergsons

44  Waldenfels, »Das Paradox des Ausdrucks«, a.a.0., S. 113.

45 Vgl. Merleau-Ponty, Institution and Passivity, Evanston 2010, S. 135f.

46  Waldenfels, »Das Paradox des Ausdrucks«, a.a.0., S. 116.

47  Ebd, S. 117. Waldenfels erwihnt zusitzlich, dass »dieser Entzug des Anfangs,
derihn in eine unaufhebbare Vorgeschichte entriickt« an vieles erinnert, »was
bei Derrida und Levinas unter Stichwortern wie Nachtraglichkeit, Spur oder
An-archie zur Sprache kommt.« (ebd.)

- am 14.02.2026, 11:42:


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vanessa 0ssino: Expressivitat als passive Produktivitat

Konzept derriickliufigen Bewegung des Wahren<*® verwandt, das einen
diastatischen Zeitcharakter aufweist. Als riickliufige Bewegung geht die
hier beschriebene laterale Passivitit des Ausdrucksgeschehens mit ei-
ner Vorgingigkeit einher, die ihr eigenes Werden als Spur bewahrt und
sich nachtriglich als eine offene Tendenz zu erkennen gibt. Der diastati-
sche Charakter dieser lateralen Passivitit liegt in ihrer originiren Zeit-
verschiebung, die jenseits eines bloRen Wiederfindens und eines reinen
Erfindens liegt.* Diastatisch ist die laterale Passivitit des Ausdrucksge-
schehens, weil dasjenige Etwas, das zum Ausdruck dringt, nichtin dem-
jenigen Etwas aufgeht, das ausgedriickt wurde. Waldenfels spricht hier
von einem »gebrochenen Zusammenhangc, der sich als Geflecht aus-
breitet, »das aus Aufforderungen und Appellen, aus Intentionen und Be-
strebungen besteht und in dem das Was und Wozu der Dinge« sowie
»das eigene Selbst und die Andersheit des oder der Anderen« sich aller-
erst herausbilden.*®

Das so beschriebene Ubergangphinomen »Ausdruck« ist durch eine
Prozessualitit — eine vermittelnde Medialitit, ein Mitteilungsvermégen
— charakterisiert, die in ihrem Kern produktivist, da sie Neues entstehen
lassen kann. Gleichzeitig ist diese Produktivitit auf kein individuierba-
res Element einer konstitutiven Verfiigungsmacht zuriickzufithren. Die
Produktivitit des Ausdrucksgeschehens ist insofern passiv, als sie krea-
tivist. Donald A. Landes schreibt in diesem Sinne ausfithrend: »Expres-
sion is an open trajectory of creative response. [...] That is, >expression«
is not the >making public< of preexisting thoughts, but rather the ori-
ented and ongoing embodied preservation of the past in the present.«*
Mit Waldenfels kann das Phinomen der Expressivitit folglich auch als

48  Vgl. Henri Bergson, La Pensée et le Mouvant, Paris 2014/1934.

49  Vgl. Waldenfels, Sozialitdt und Alteritdt. Modi sozialer Erfahrung, Berlin 2015, S.
285f.

50  Waldenfels, Bruchlinien der Erfahrung, Frankfurt/M. 2002, S. 178f.

51 Landes, »Language and development: paradoxical trajectories in Merleau-
Ponty, Simondon, and Bergson, in: Phenomenology and the Cognitive Sciences 16,
2017, S. 597, 599.

- am 14.02.2026, 11:42:

53


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Denken des Medialen

»ausdruckshafte Schopfung« gefasst werden, da Expression und Krea-
tion »zwei Seiten einer Medaille« bilden.” Eine solche Theorie der Ex-
pressivitit kann, mit Emmanuel Alloa gedacht, am sinnvollsten entlang
einer medialen Phinomenologie ausgearbeitet werden. »[E]iner Phino-
menologie mithin, die das stets zu Gewinnende nicht [...] vordatiert und
in ein vorgingiges Reich der Eide riickprojiziert.«*

Freilich zeigen die hier erkundeten Beschreibungen von Ausdrucks-
geschehen als passiver Produktivitit lediglich ein weiter zu denkendes
Zwischenreich an, das als relationales Gefiige von Subjektivitit, Sinn,
sozio-kultureller Welt und Expressivitit charakterisiert wurde. In einer
Welt, in der wir uns mit unserem »Ausdrucksapparat in einer Situation«
einrichten, fiir die wir sensibel sind, gleichen unsere Auflerungen stets
nur der »Schlussbilanz« des Austausches zwischen dem, was wir erle-
ben, dem, was wir ausdriicken wollen und dem, was wir ausgedriickt ha-
ben, weshalb schlussendlich niemals alles ausgedriickt sein kann.** Die
Medialitit der Expressivitit, der hier als passive Produktivitit nachge-
spirtwurde, liegt nicht zuletzt in dieser unerschépflichen Offenheit und
Méglichkeit Neues auszudriicken.

Literatur

Alloa, Emmanuel, Das durchscheinende Bild. Konturen einer medialen
Phinomenologie, Ziirich 2011.

Apostolopoulos, Dimitris, Merleau-Ponty’s Phenomenology of Lan-
guage, London/New York 2019.

Bergson, Henri, La Pensée et le Mouvant, Paris 2014/1934.

Bertram, Georg W., David Lauer, Jasper Liptow, Martin Seel, In der Welt
der Sprache, Frankfurt/M. 2008.

52 Waldenfels, »Das Paradox des Ausdrucks, a.a.0., S. 109.

53 Emmanuel Alloa, Das durchscheinende Bild. Konturen einer medialen Phdnomeno-
logie, Ziirich 2011, S. 238.

54  Vgl. Merleau-Ponty »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schwei-
gensg, a.a.0., S.174.

- am 14.02.2026, 11:42:


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vanessa 0ssino: Expressivitat als passive Produktivitat

Busch, Kathrin, Passivitit, Hamburg 2012.

Husserl, Edmund, Husserliana. Edmund Husserl. Gesammelte Werke
Band I. Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrage, hg. Ste-
phan Strasser, Den Haag 1950.

Husserl, Edmund, Husserliana. Edmund Husserl. Gesammelte Werke.
Band V1. Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die Tran-
szendentale Phinomenologie, hg. Walter Biemel, Den Haag 1976.

Landes, Donald A., Merleau-Ponty and the Paradoxes of Expression,
London/New York 2013.

Landes, Donald A., »Language and development: paradoxical trajecto-
ries in Merleau-Ponty, Simondon, and Bergson, in: Phenomenology
and the Cognitive Sciences 16, 2017, S. 506—607.

Marratto, Scott L., The Intercorporeal Self: Merleau-Ponty on Subjectiv-
ity, Albany 2012.

Merleau-Ponty, Maurice, Signes, Paris 1960.

Merleau-Ponty, Maurice, Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin
1966.

Merleau-Ponty, Maurice, Sens et Non-Sens, Paris 1966.

Merleau-Ponty, Maurice, Die Prosa der Welt, Miinchen 1984.

Merleau-Ponty, Maurice, Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen
1986.

Merleau-Ponty, Maurice, Husserl at the Limits of Phenomenology, eds.
Leonard Lawlor, Bettino Bergo, Evanston 2002.

Merleau-Ponty, Maurice, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des
Schweigensc, in: ders., Das Auge und der Geist. Philosophische Es-
says, Hamburg 2003, S. 111-176.

Merleau-Ponty, Maurice, »Uber die Phinomenologie der Spraches, in:
ders, Zeichen, Hamburg 2007, S. 117-138.

Merleau-Ponty, Maurice, Institution and Passivity, Evanston 2010.

Steinbock, Anthony, Grenziiberschreitungen. Generative Phinomeno-
logie nach Husserl, Freiburg/Miinchen 2003.

Summa, Michaela, »Expression and the Performative: A Reassessment,
in: Lucilla Guidi, Thomas Rentsch (eds.), Phenomenology as perfor-
mative Exercise, Leiden/Boston 2020, S. 99—119.

- am 14.02.2026, 11:42:

55


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Denken des Medialen

Tengelyi, Laszld, Erfahrung und Ausdruck: Phinomenologie im Um-
bruch bei Husserl und seinen Nachfolgern, Dordrecht 2007.

Waldenfels, Bernhard, »Das Paradox des Ausdrucks, in: ders., Deutsch-
Franzosische Gedankenginge, Frankfurt/M. 1995, S. 105-123.

Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Frankfurt/M., 2002.

Waldenfels, Bernhard, Grundmotive einer Phinomenologie des Frem-
den, Frankfurt/M., 2006.

Waldenfels, Bernhard, Sozialitit und Alteritit. Modi sozialer Erfahrung,
Berlin 2015.

- am 14.02.2026, 11:42:


https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

