
Expressivität als passive Produktivität

Zur Medialität von Ausdrucksgeschehen

Vanessa Ossino

Abstract Der Beitrag widmet sich einer Erkundung des schöpferischen Eigen-

potenzials von Ausdrucksgeschehen, dem entlang von Maurice Merleau-Pontys

Phänomenologie der Expressivität nachgespürt wird. Expressivität zeigt sich

hier als einÜbergangsphänomen, das in seinemEntstehen und seiner Prozessua-

lität nachvollzogenwird. IndemAusdrucksgeschehen in seinerEreignishaftigkeit

erkundet wird, rekurriert der Beitrag auf eine Form der Medialität, die einem

reinen Tätigsein sowie einer starren Passivität bereits vorgelagert ist. Das Ar-

gument kulminiert in der Theorie eines relationalen Gefüges von Subjektivität,

Sinn, sozio-kulturellerWelt und Expressivität.

Man will immer etwas bedeuten, es gibt stets etwas zu sagen, dem

man mehr oder weniger nahekommt.1

Was passiert, wenn Menschen sich ausdrücken? Die Formulierung

»etwas ausdrücken« scheint zunächst allein sprachlich darauf zu ver-

weisen, dass etwas nach außen transportiert wird, was vorher in einem

abgeschlossenen Inneren gereift ist. Gedanken, Gefühle, Erfahrun-

gen und Wahrnehmungen, die zu ihrem Ausdruck finden, werden so

zunächst in einem Individuum verortet, bevor es zu ihrem Aus-druck

1 MauriceMerleau-Ponty, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schwei-

gens«, in: ders., Das Auge und der Geist. Philosophische Essays, Hamburg 2003, S.

136.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Denken des Medialen

kommt.Auf dieseWeise können dann andere Personen einen Ein-druck

dessen erhalten, was mitgeteilt werden wollte. Diesem Verständnis von

Ausdruckshandlungenkönnenzwei impliziteAnnahmenzugeschrieben

werden. Erstens die Annahme, dass dasjenige, was ausgedrückt wird,

bereits als fertiges, abgeschlossenes und abrufbares Element in einer

Person vorliegt, auf das diese lediglich durch Ausdrucksmittel zurück-

greifen muss. Zweitens die Annahme, dass ein Ausdruck lediglich eine

Art leere Kommunikationshülse ist, die mit verfügbaren Bedeutungen

gefüllt wird, sodass diese Bedeutungen sich in ein anderes Bewusst-

sein transportieren lassen. Ausdruckshandlungen sind so betrachtet

grundsätzlich funktional, sie können das Auszudrückende korrekt oder

inkorrekt transportieren. Dem Ausdruck selbst kommt dabei wenig

schöpferisches Eigenpotenzial zu.

Doch wie vermag die menschliche Ausdruckskraft Neues zum Aus-

druck zu bringen? Wie entstehen neue Wortwendungen, Gesten und

Sinnhorizonte? Und wie kommt es dazu, dass Menschen sich missver-

stehen, obwohl die Bedeutung ihrer Worte klar definiert werden kann?

Mit Maurice Merleau-Ponty lässt sich darüber hinaus fragen, wie wir

durch das, was uns am eigentümlichsten ist, mit dem Allgemeinen

verbunden sind. Das, was uns am eigentümlichsten ist, scheint dabei

zunächst unsere subjektive Erfahrungswelt zu sein, über die wir reflexiv

nachdenken können. Doch dieses Nachdenken findet je schon durch

expressiveMittel statt, die unsere vermeintlich immanente Erfahrungs-

welt transzendieren.Ob es stille Selbstgespräche sind, offeneGespräche

mit Freund:innen oder Therapeut:innen, Bilder, die wir zeichnen oder

Musik, die wir komponieren, immer bedienen wir uns an Ausdrucks-

mitteln – Sprachen, Symbolen, Gesten – die nicht uns allein gehören.

Merleau-Ponty findet in diesen Fragen den Keim eines ›Wunders‹,

das für eine solche Expressivität steht, über die wir niemals gänzlich

verfügen können.

In diesem Beitrag wird der Faszination für das ›Wunder des Aus-

drucks‹ nachgespürt, indem Ausdrucksgeschehen als Übergangsphä-

nomen in seinem Entstehen und Werden nachvollzogen wird. Die

Begriffe des Ausdrucks und der Expression werden dabei synonym

für sprachlichen Ausdruck, körperliche Gesten sowie künstlerischen

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vanessa Ossino: Expressivität als passive Produktivität 39

Ausdruck verwendet. Da das zentrale Element des Ausdrucks in sei-

ner Vermittlungsfunktion von Sinn und Bedeutungshaftigkeit liegt,

wird Ausdrucksgeschehen vorwiegend an dieser Funktion ausgerich-

tet betrachtet. Der sprachliche Ausdruck wird in einem gewissen Sinn

vonMerleau-Ponty als das komplexeste Ausdrucksinstrument desMen-

schen erachtet,weshalb die folgendenÜberlegungen insbesondere auch

auf seine Sprachphilosophie rekurrieren. Sein Verständnis von Sprache

ist dabei nicht auf die Verbindung aus Worten, grammatikalischen

Regeln und logischen Gesetzen beschränkt. Sprache ist mit Merleau-

Ponty in einemweiten Sinn zu denken als Gebrauchsform,die sich nicht

auf ihre einzelnen Elemente beschränkt. Wer menschliche Sprach-

lichkeit verstehen will, »muss gleichzeitig über soziale Praxis, sinnliche

Wahrnehmung, die menschliche Erkenntnisfähigkeit und über den Zu-

sammenhang von Sprache, Denken, Welt und Sozialität nachdenken.«2

Dieser Zusammenhang wird im Folgenden entlang eines Konzepts von

Ausdrucksgeschehen erarbeitet, das es als passive Produktivität begrei-

fen lässt. Um dem Konzept von Expressivität als passiver Produktivität

nachzuspüren, wird Expressivität nachfolgend insbesondere noch vor

ihrer ›Veräußerung‹ betrachtet; als jener Hintergrund des Schweigens,

der nicht aufhört sie zu umgeben,und ohnewelchen sie nichts aussagen

würde.3

Das Paradox des Ausdrucksgeschehens

Das ›Wunder‹ des Ausdrucks, dem hier exemplarisch entlang Merleau-

Pontys Sprachphilosophie nachgespürt wird, liegt in einer paradoxen

Leistung. Der Gebrauch von Sprache gleicht stets dem Versuch, durch

den Rückgriff auf bereits bestehende Worte und Bedeutungen eine

Erfahrung auszudrücken, »die grundsätzlich den Sinn derWorte, in die

2 GeorgW. Bertram, David Lauer, Jasper Liptow, Martin Seel, In der Welt der Spra-

che, Frankfurt/M. 2008, S. 10.

3 Vgl. Merleau-Ponty, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schwei-

gens«, a.a.O., S. 121.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Denken des Medialen

sie sich überträgt,überschreitet undmodifiziert.«4 So schreibtMichaela

Summa passend: »Something in our experience exceeds all expressive

means we have, all ready-made expressions.«5 Dieses Paradoxon zeigt

sich nicht nur in solchen Gesprächen, in denen wir versuchen unsere

Emotionen,Wahrnehmungen und Erfahrungen treffend auf den Punkt

zu bringen und immer wieder darum ringen uns unserem Gegenüber,

und vielleicht auch uns selbst, besser verständlich zu machen. Auch

im Verlauf der Produktion eines Texts – diesem hier zum Beispiel –

verfügt die Schriftsteller:in niemals gänzlich über die Kontrolle des

Ausdrucksgeschehens und dessen Sinn. Denn erst im Verlauf einer

Ausdruckshandlung selbst ergibt sich allererst das zu erkennen, was ei-

gentlich gesagt werdenmöchte oder vielleicht noch nicht gesagt werden

konnte und eventuell nie gesagt werden kann.Die positiveWirkung von

Gesprächstherapien basiert beispielsweise zu großen Teilen auf eben

diesem paradoxen Charakter der Sprache, da erst durch den Ausdruck

selbst, durch das stetige Ringen um die Verständlichkeit der eigenen

Erfahrungswelt, diejenigenDimensionen der Erfahrung zumVorschein

kommen, die vorher einer noch ›stummen‹ Erfahrung glichen. So kann

mit Edmund Husserl behauptet werden, dass der Anfang eines jeden

Ausdrucks die »sozusagen noch stumme Erfahrung« ist, »die nun erst

zur reinen Aussprache ihres eigenen Sinnes zu bringen ist.«6 Bernhard

Waldenfels erkennt in diesem paradoxen Charakter des Ausdrucks

eine Aporie, die darin liegt, dass dasjenige, was es auszudrücken gilt,

einerseits zur Aussprache drängt, während dasjenige, was letztlich aus-

gedrückt wurde, niemals gänzlich in dem aufgeht, was allererst einen

Ausdruck gefordert hat. Mit László Tengelyi kann die »noch stumme

4 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966, S. 443.

5 Michaela Summa, »Expression and the Performative: A Reassessment«, in: Lu-

cilla Guidi, Thomas Rentsch (eds.), Phenomenology as performative Exercise, Lei-

den/Boston 2020, S. 112.

6 Edmund Husserl, Husserliana. Edmund Husserl. Gesammelte Werke Band I. Carte-

sianischeMeditationen und Pariser Vorträge, hg. Stephan Strasser, Den Haag 1950,

S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vanessa Ossino: Expressivität als passive Produktivität 41

Erfahrung«, die zu ihrem Ausdruck drängt, mit dem Begriff eines Er-

fahrungssinns beschrieben werden, mit dem »nichts anderes gemeint

[ist] als eben das Zu-Sagende, das den Sprecher in seiner Suche nach

dem Ausdruck seiner Erfahrung leitet.«7 Die Aporie, auf die Waldenfels

anspricht, verweist darauf, dass der zum Ausdruck drängende Erfah-

rungssinn niemals gänzlich in seinem Ausdruck aufgeht und jeder

Expression folglich eine notwendige Unvollständigkeit eignet. Diese

Unvollständigkeit gleicht jedoch keinem Mangel. Vielmehr deutet sie

auf einen wesentlich offenen und dynamischen Charakter des Ausdrucks

hin.

Expressivität, verstanden als offen-dynamisches Phänomen, zeugt

von einer inneren Spannung des Ausdrucksgeschehens, »eines Gesche-

hens«, so schreibt Waldenfels, »das weder mit sich selbst eins ist, noch

auf seine Bestandteile zurückgeführt werden kann.«8 Die innere Span-

nung des Ausdrucksgeschehen verweist stets auf einen Überschuss an

Sinn, eine offene Spur, die nie einholend an ihren Ursprung zurückver-

folgt werden kann. Von besonderem Interesse ist hier der spezifische

Gebrauch desWortes »Geschehen«, dasWaldenfels ganz bewusst wählt,

um hervorzuheben, dass ein Ausdruck weder eine pure Aktion oder

Neuschöpfung, noch eine pure Passion oder Nachschöpfung ist. 9 So

führt Waldenfels weiter aus: »Fasst man das Ausdrucksgeschehen als

Ausdruckstätigkeit, die einen Täter voraussetzt, so stellt sich der Ge-

gensatz zugleich als Antithese von Wer und Was, von ausdrückendem

Subjekt und ausgedrücktem Objekt dar.«10 Im Unterschied dazu, so

Waldenfels, geschieht etwas im Ausdruck, »etwas kommt zum Ausdruck«,

eine »Schwelle wird überschritten.«11 Durch die Verwendung des Be-

griffs Ausdrucksgeschehen wird auf eine spezifische Form der Passivität

7 László Tengelyi, Erfahrung und Ausdruck: Phänomenologie im Umbruch bei Husserl

und seinen Nachfolgern, Dordrecht 2007, S. xii.

8 Bernhard Waldenfels, »Das Paradox des Ausdrucks«, in: ders., Deutsch-Franzö-

sische Gedankengänge, Frankfurt/M. 1995, S. 109.

9 Vgl. ebd., S. 110.

10 Ebd., S.110f.

11 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Denken des Medialen

hingewiesen, die keiner puren Passion gleicht. Bevor diese Form der

Passivität im Genaueren erläutert werden kann, soll zunächst erörtert

werden, inwiefern der zum Ausdruck drängende Erfahrungssinn auf

ein solches Verständnis von Expressivität verweist, das weder ein über

ihren Erfahrungssinn verfügendes Subjekt voraussetzt noch für ein

›fertiges‹ Sprachsystem argumentiert, durch das schwerlich erklärbar

wäre, wieso überhaupt von einem Paradox des Ausdrucks gesprochen

werden kann.

Merleau-Ponty zeigt auf mindestens drei Wegen, auf welche Wei-

se das Phänomen des Ausdrucks über eine konstituierende Subjektivi-

tät und die Theorie einer »fertigen Sprache«12 hinausweist. Erstens be-

spricht er in seiner Sprachphilosophie, inwiefern das menschliche Be-

wusstsein von einer stetigen Zugehörigkeit zu einer prä-konstituierten

Welt gezeichnet ist, die grundsätzlich intersubjektiv und sozio-histo-

risch instituiert ist. 13 Zweitens argumentiert er, dass Ausdrucksphäno-

mene in ihren Grundzügen auf eine ursprüngliche Alterität verweisen.

Drittens kulminieren diese Thesen in seinem Konzept einer sprechen-

den oder fungierenden Sprache, die ›unterhalb‹ der gesprochenen, em-

pirischen Sprache liegt und von lateralen sowie indirekten Bedeutungen

zeugt und nicht von einfachen Feststellungen. Ich werde diese drei We-

ge nachfolgend präzisieren.

Die Zugehörigkeit des Subjekts zu einer prä-
konstituierten Welt

Merleau-Pontys Werk ist in all seinen Phasen von einer Faszination für

verschiedene Elemente einer lebendigen Zwischenmenschlichkeit und

Sozialität gezeichnet.Diese Faszination hat ihn imVerlauf seiner Arbeit

zunehmend über eine strikt phänomenologische Theorie eines konsti-

tuierenden Bewusstseins hinausgetrieben,was insbesondere an seinem

12 Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, München 1986, S. 167.

13 Vgl. Merleau-Ponty, »Über die Phänomenologie der Sprache«, in: ders, Zeichen,

Hamburg 2007, S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vanessa Ossino: Expressivität als passive Produktivität 43

Konzept der institution ersichtlich wird. Mit diesem Begriff wendet er

sich explizit gegen die Vorstellung eines Sinn-gebenden Bewusstseins.

Vielmehr bildet sich Sinn generativ14 aus, instituiert sich – historisch,

kulturell, passiv. Weniger ist es das Bewusstsein, das Sinn linear kon-

stituiert, vielmehr entwickelt sich ein Bewusstsein, so lässt sich mit

Scott L. Marratto argumentieren, allererst entlang seiner expressiven

Momente, die eine Relation des Selbst zu sich selbst erst eröffnen.

Die reflexive Beziehung des Bewusstseins zu seinen Erfahrungen wird

folglich immer schon durch eine Ordnung von Bedeutungen vermittelt,

deren Ursprung das Bewusstsein nicht selbst ist.15 Eine solche Ord-

nung von Bedeutungen ist seit jeher in soziale Praktiken eingelassen,

beispielsweise in den bereits bestehenden Gebrauch von Worten sowie

in die Gesten einer Kultur. Eine Sinnbildung, die nicht in einer Sinnge-

bung aufgeht, kann mit Eugen Fink auch als Sinnstiftung beschrieben

werden. Mit Merleau-Ponty gesprochen, gleicht eine Sinnstiftung der

Institutierung einer »Tradition von Sinn«16. Stiftung, so Merleau-Ponty,

ist nicht ein umschließender Gedanken, sondern ein offener Gedanke,

nicht die beabsichtigte Vorhabe eines konkreten, subjektiven Zentrums,

auch nicht die Setzung eines vorgegebenen Endes, sondern die Insti-

tutierung eines Stils, was er auch eine ›laterale Divergenz‹ nennt.17 Die

Zugehörigkeit des Subjekts zu einer prä-konstituiertenWelt impliziert,

14 Der Begriff »generativ« bezieht sich hier insbesondere auf Anthony Steinbocks

Ausarbeitungeneiner generativenPhänomenologie. Generativitätmeint dabei

einen Prozess des generativen Entstehens von Sinn, der sich über Generatio-

nen hinweg erstreckt und als solcher Teil einer sozio-historischen Entwicklung

ist. Steinbocks Intention der Entwicklung eines an Husserl angelehnten Kon-

zepts der Generativität, liegt in der Betrachtung der Phänomenologie aus der

Perspektive eines ›größeren Zusammenhangs‹ als der einer rein egologischen

Bewusstseinsphilosophie. Vgl. Anthony Steinbock,Grenzüberschreitungen.Gene-

rative Phänomenologie nach Husserl, Freiburg/München 2003.

15 Vgl. Scott L. Marratto, The Intercorporeal Self: Merleau-Ponty on Subjectivity, Al-

bany 2012, S. 202.

16 Merleau-Ponty, Husserl at the Limits of Phenomenology, eds. Leonard Lawlor, Bet-

tino Bergo, Evanston 2002, S. 26.

17 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Denken des Medialen

dass der Ursprung von Sinn und Bedeutungshaftigkeit, die im Zentrum

eines jeden Ausdrucksgeschehens stehen, nicht in einem (einzelnen)

Bewusstsein seinen Ausgang nimmt, sondern fundamental sozial situ-

iert ist und auf diese Weise dem Cogito vorausgeht. So argumentiert

Marratto ebenfalls, wenn er schreibt:

Expression is not something that a subject does. That is to say, the

unity of the expressive gesture does not need to be subtended by

a consciousness who would thus be able to recognize its expressive

act as its own; rather the unity of the subject itself depends on

the sense that is articulated within the expressive gesture, and

this articulation of sense already inscribes itself within a linguistic

system in terms of which it is to be understood.18

Die hier angesprochene Angewiesenheit eines Subjekts auf einen Sinn,

der sich allererst durch einAusdrucksgeschehen ergibt, verweist zusätz-

lich auf eine Dimension der Unverfügbarkeit und Undurchdringlichkeit

der Ordnung von Bedeutungen, die den Hintergrund eines jeden ex-

pressiven Moments ausmacht. Merleau-Ponty wendet sich mit dem

Gedanken, dass das Bewusstsein je schon in eine prä-konstituierteWelt

der Expressivität eingelassen ist, explizit gegen Husserls frühe Sprach-

philosophie. In den vierten Logischen Untersuchungen entwickelt Husserl

die Idee, »daßdie Sprache eines derObjekte sei, die das Bewusstsein auf

souveräne Weise konstituiert, und daß die aktuellen Sprachen beson-

dere Fälle einer möglichen Sprache seien, deren Geheimnis allein vom

Bewusstsein bewahrt wird.«19 Sprache wird, in Husserls früher Eidetik,

auf diese Weise zu einem Objekt des Denkens, so dass, mit Waldenfels

gesprochen, eine Eidetik der Sprache notwendig zu einer Theorie der

Ausdruckstätigkeit führt, in der Sprache zu einem stets verfügbaren

Hilfsmittel des Bewusstseins reduziert wird. Doch schon in seiner For-

malen und Transzendentalen Logik zeichnet Husserl ein anderes Bild, in

18 Marratto, The Intercorporeal Self , a.a.O., S. 202f.

19 Merleau-Ponty, »Über die Phänomenologie der Sprache«, in: ders, Zeichen,

Hamburg 2007, S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vanessa Ossino: Expressivität als passive Produktivität 45

dem die Sprache zu einer ursprünglichen Art und Weise wird, durch die

das Bewusstsein sich auf die Welt bezieht. 20 Sprache resultiert fortan

auch für Husserl nicht mehr aus einer reinen Konstitutionsleistung

des Bewusstseins, sondern jeder bewusstseinmäßige Weltbezug wird

als grundlegend von Sprache durchdrungen und in ihr situiert ver-

standen. Merleau-Pontys Phänomenologie der Sprache knüpft in ihren

Grundzügen an diesen Gedanken Husserls an und vertieft seine Über-

legungen entlang einer ursprünglichen Situiertheit in eine Sprache,

die weit mehr als das »Residuum vergangener Bedeutungsakte« und

die »Aufzeichnung bereits erworbener Bedeutungen« ist.21 Eine solch

lebendige Sprache zeugt von einem sozialen und intersubjektiv-phäno-

menalen Feld, das nicht auf die Konstitutionsleistung eines einzelnen

Bewusstseins reduziert werden kann.

Ausdruck als Alteritätsphänomen

»Wir selbst, die wir sprechen, wissen nicht unbedingt besser, was wir

ausdrücken als jene,die uns zuhören.«22Mit diesemAusspruch verweist

Merleau-Ponty auf die intersubjektivenundalteritärenDimensionen ei-

nesAusdruckgeschehens. Intersubjektiv ist einAusdrucksgeschehen in-

sofern es prä-konstitutiv in eine Ordnung der Bedeutungen eingelas-

sen ist, die generativ mit einer sozio-kulturellenWelt verwoben und so-

mit jederBedeutungsintentionvorgelagert ist.DasZitat verweistdarüber

hinaus auchauf eineoriginäreAlterität desAusdrucksgeschehens,da ei-

ne sich ausdrückende Person von ihrer eigenen Expression23 überrascht

20 Vgl. ebd., S. 118.

21 Vgl. ebd., S. 119. Dazu auchHusserliana. EdmundHusserl. GesammelteWerke. Band

VI. Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die Transzendentale Phänomeno-

logie, hg. Walter Biemel, Den Haag 1976, Beilage III. Letzterer Text ist auch be-

kannt unter dem Titel »Der Ursprung der Geometrie«.

22 Merleau-Ponty, »Über die Phänomenologie der Sprache«, a.a.O., S. 128.

23 Ich entlehne den Begriff der Expression den Ausführungen Neal DeRoos, der

von einem dreiteiligen Konzept ausgeht: »expressing«, expression and the ex-

pressed.« (Vgl. Neal DeRoo 2022) In Anlehnung an Gilles Deleuze argumentiert

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Denken des Medialen

werden kann und sich selbst auf neuartigeWeisen durch ihren expressi-

venAkt entdeckenkann.AndieseÜberlegunganknüpfend schreibtMer-

leau-Ponty: »In demMaße, in demdas,was ich sage, einen Sinn hat, bin

ich,wenn ich spreche, fürmich selbst ein anderer ›Anderer‹, und in dem

Maße, in dem ich verstehe,weiß ich nichtmehr,wer spricht undwer zu-

hört.«24 Wie Dimitris Apostolopoulos eingängig zeigt, motivierten ins-

besondere Merleau-Pontys Studien über die Struktur des Dialogs sei-

ne zentrale Annahme, dass Sinn und Bedeutung immer im Licht einer

Alterität und Intersubjektivität analysiert werden müssen.25 Zwei zen-

trale Einsichten, die aus diesen StudienMerleau-Pontys – vor allem aus

seiner Schrift Prosa der Welt – resultieren, sind erstens, dass die Spre-

cher:innenposition in einem Dialog reversibel ist sowie zweitens, dass

die Analyse des Dialogs eine Neuformulierung der Begriffe ›Aktivität‹

und ›Passivität‹ erfordert.Mit dem ersten Punkt wird die Annahme ver-

neint, dass sich zwei grundlegend autarke Subjektpositionen in einem

Dialog gegenüberstehen. So argumentiert Merleau-Ponty, dass ein Dia-

log nicht nach einer alternierenden Korrespondenz zwischen zwei iso-

lierbaren und selbstständigen Kategorien strukturiert ist – einem Sub-

jekt und einem Objekt. Stattdessen stellt der Dialog eine Beziehung zu

einer anderen Person her, die einen striktenDualismus von Subjekt und

DeRoo, dass der Zweiklang von »expressed-expression« nicht ausreicht, um die

Komplexität von Expressivität zu erklären, denn: »Every expressive process in-

volves expressing an expressed via an expression.« (ebd., S. 4) Der Fokus bei

Deleuze und DeRoo liegt hier auf dem Begriff »expressing«, der für die Relati-

on zwischen beiden Relata – »expression« und »expressed« – steht. So schreibt

DeRoo: »Expressing marks a relation between the relata, one that codeter-

mines or co-constitutes the relata in and through the relation itself. […] In that

sense, we can say that expressing is not another relata in the relation, but it

is the motivating force driving the relation […].« (ebd., S.38f.) Durch die Anleh-

nung an diese Dreiteilung unterstreiche ich, dass das vonmir erörterte Konzept

der Expressivität von einer Logik der Phänomenalität selbst handelt und nicht

von einem egologisch-konstituierten Akt einer Expression.

24 Merleau-Ponty, »Über die Phänomenologie der Sprache«, a.a.O., S. 136.

25 Vgl. Dimitris Apostolopoulos, Merleau-Ponty’s Phenomenology of Language, Lon-

don/New York 2019, Kapitel 5. Dazu auch Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt,

München 1984.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vanessa Ossino: Expressivität als passive Produktivität 47

Objekt unterwandert: »A relation with another person that makes it dif-

ficult to say that ›I‹ am ›here‹ and my ›interlocutor‹ is ›there‹.«26 In ei-

nem Dialog kann eine Person somit letztlich nicht die alleinige Richte-

rin über den Sinnhorizont ihres Ausdrucks sein, da die Dialogform eine

grundlegend reziproke Ausdrucksleistung ist, in der Sinn und Bedeu-

tung nicht universale Formen linguistischer Ideen sind, sondern viel-

mehr einem Ensemble konvergierender Gesten27 gleichen. Diese Kon-

klusion führt Merleau-Ponty zu einer Neuformulierung der Konzepte

von Aktivität und Passivität in einem Ausdruckgeschehen. Er schreibt:

Zwischen mir als Rede und dem Anderen als Rede, oder allgemeiner,

zwischen mir als Ausdruck und dem Anderen als Ausdruck gibt es

nicht mehr die Alternative, die jene Beziehung zwischen Bewußtsein

und Bewußtsein in eine Rivalität verwandelt. Ich bin nicht nur aktiv,

wenn ich spreche, sondern ich eile meiner Rede im Zuhören des

Anderen voraus; ich bin nicht nur passiv, wenn ich zuhöre, sondern

ich spreche gemäß dem … was der Andere sagt. Sprechen, das ist

nicht nur meine eigene Initiative; Zuhören, das heißt nicht nur, die

Initiative des Anderen über sich ergehen lassen […].28

SeineBetrachtungen zumDialog führenMerleau-Ponty zuder Erkennt-

nis, dass weder Sprecher:in noch Zuhörer:in gänzlich aktiv oder passiv

in ihren Positionen sind. Jedes Zuhören schließt eine Aktivität ein sowie

jedes Sprechen eine Passivität, die eine pure Initiative übersteigt. Mit

Waldenfels lässt sich dieser Gedanke weiterführend entlang seiner Phä-

nomenologie der Responsivität ausformulieren. In dieser beschreibt er,

dass jedem Sinn- und Ausdrucksgeschehen ein Antwortcharakter zu

eigen ist, der jenseits einer »puren Aktion« und »puren Passion« liegt.

Der responsive Charakter des Dialogischen geht damit einher, dass die

26 Apostolopoulos,Merleau-Ponty’s Phenomenology of Language, a.a.O., S. 160.

27 Insbesondere in der Phänomenologie der Wahrnehmung begreift Merleau-Ponty

die Sprache nach dem Paradigma der körperlichen Geste. Die Geste ist dabei

immer an die jeweilige leibliche Situation einer Person gebunden undmuss als

leibliches Verhalten aus seinem Zur-Welt-Sein heraus begriffen werden.

28 Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt, München 1984, S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Denken des Medialen

Bildung von Sinn in einem Ausdrucksgeschehen letztlich einem Ereignis

gleicht, das jenseits von Bewusstseinsintentionen und kausalen Wir-

kungsmechanismen liegt. Als Ereignis geht ein Ausdrucksgeschehen

weder in einem reinen Tätigsein noch in einem starren Erleiden auf.

WieWaldenfels betont, verlangt »eine Erfahrung, diemitWiderfahrnis-

sen anhebt, nach einer anderen Sprache und auch nach einer anderen

Logik.«29 Ein solch ereignishafter Charakter der Expressivität wird von

Merleau-Ponty auch als eine Spontaneität beschrieben, die Menschen in

ihren Ausdruckshandlungen miteinander verbindet und keine einsei-

tigen »Anweisungen duldet«30. Eine Theorie des Ausdrucks, die sich in

ihren Grundzügen mit intersubjektiven und alteritären Phänomenen

auseinandersetzt, handelt von einem Zwischen und einer Art Äquili-

brium,31 das weder die endliche Summe von Zeichen, noch eine dritte

Instanz zwischen in sich isolierten Elementen ist, sondern von einem

29 Waldenfels, Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, Frankfurt/M., 2006,

S. 50.

30 Merleau-Ponty, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schweigens«,

a.a.O., S. 162.

31 Merleau-Ponty schreibt in »Sur la Phénoménologie du Langue«: »Nous avons à

trouver un sens dans le devenir du langage, à le concevoir comme un équilibre en

mouvement.« (Merleau-Ponty, Signes, Paris 1960, S. 103; meine Hervorhebung)

In der deutschen Übersetzung geht der Begriff des Äquilibriums leider unter

undwird als »Ausgleich innerhalb der Bewegung« übersetzt (vgl. Merleau-Pon-

ty, »Über die Phänomenologie der Sprache«, a.a.O., S. 121). In der englischen

Übersetzung wird der Begriff als »moving equilibrium« beibehalten und ins-

besondere von Donald A. Landes wieder aufgegriffen und weitergedacht. So

schreibt er in Anlehnung an Gilbert Simondon: »Expression, whether alone or

in dialogue, is a trajectory of metastable equilibriums.« (Landes, »Language and

development: paradoxical trajectories in Merleau-Ponty, Simondon, and Berg-

son«, in: Phenomenology and the Cognitive Sciences 16, 2017, S. 13) Ein metasta-

biles Äquilibrium ist ein Zustand, der prekär stabil ist. Expression als metasta-

biles Äquilibrium ist prä-individuell – das Zwischen [between] und Drumherum

[around] der Individuen. »[It] is radically different from any particular phase

but nonetheless centered there in that individual, insofar as the individual is

the trajectory of phases. […] The pre-individual is a reservoir of intensities and

probabilities and the individual is a certain phase of this ongoing phenomenon

of becoming.« (ebd., S. 25)

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vanessa Ossino: Expressivität als passive Produktivität 49

»offenen Feld« und einem im »Entstehen begriffenen Organ mensch-

licher Kultur« zeugt.32 Ein solches Zwischen, das Merleau-Ponty auch

mit derMetapher einer »Fulguration der Existenz«33 umschreibt, findet

sich in ausgezeichneterWeise im Phänomen des Ausdrucks wieder, das

Subjektivität, ihre soziale Situation und eine mögliche Sinnhaftigkeit

dessen reziprok miteinander verwebt. So schreibt Merleau-Ponty, dass

sich auszudrücken stets bedeutet, »zwischen meinem Leben und dem

der anderen einen Weg zu bahnen«.34 Er führt weiter aus, dass ein

Ausdruck in dieser Hinsicht immer auch eine Form von kultureller

Praxis ist, die eine Person in ihrer sozialen Situation verankert.35 Auf

diese Weise argumentiert Merleau-Ponty, dass Ausdrucksgeschehen

auf ein stetiges Engagement in einer sozialen Praxis verweist, dessen

Eingebundenheit jedem artikulierten Gedanken bereits vorausgeht.

Schöpferischer Ausdruck

Etwas in unserer Erfahrung übersteigt alle vorgefertigten Ausdrücke,

über die wir verfügen, so wurde Michaela Summa weiter oben zitiert.

In Anbetracht der Eingebundenheit eines jeden Ausdrucks in eine prä-

konstitutive, soziale Welt sowie des erörterten intersubjektiven und

alteritären Charakters von Ausdrucksgeschehen, müsste es jedoch

expliziter heißen: Etwas, an dem sich unsere Erfahrung abarbeitet,

übersteigt alle vorgefertigten Ausdrücke, die wir auf Grund unserer

sozialen Situation haben und zeugt doch von einem grundlegenden

Verlangen, auf den Ausdruck zu kommen. In einem kulminierenden

Schritt soll im Folgenden Merleau-Pontys Konzept des schöpferischen

32 Merleau-Ponty, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schweigens«,

a.a.O., S. 140.

33 Merleau-Ponty, Sens et Non-Sens, Paris 1966, S. 204.

34 Merleau-Ponty, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schweigens«,

a.a.O., S. 162.

35 Vgl. ebd., S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Denken des Medialen

Ausdrucks betrachtet werden, da sich in diesem alle der bis hier be-

trachteten Elemente des paradoxen Ausdrucksgeschehens in einem

Begriff auflösen, den ich in einem letzten Schritt als passive Produktivi-

tät undMedialität ausformulieren werde.

Merleau-Ponty unterscheidet zwischen einem empirischen Ge-

brauch der Sprache und einem schöpferischen Ausdruck. Ersterer

verweist auf den Gebrauch einer schon geformten Sprache, dessen

Praxis ein »Aufrufen eines bereits festgelegten Zeichens«36 ist. Diese

Form der empirischen Sprache nennt Merleau-Ponty auch eine gespro-

chene Sprache [parole parlée]. In der Phänomenologie der Wahrnehmung

ist mit der gesprochenen Sprache die Gesamtheit aller vorherigen Aus-

druckshandlungen und grammatikalischen Regeln gemeint, welche

die Ausdrucksmöglichkeiten einer Person im Akt ihres Ausdrucks ein-

schränken. In seinem späteren Aufsatz »Über die Phänomenologie der

Sprache« kommt der gesprochenen Sprache über diesen einschränken-

den Charakter hinaus eine grundlegendere Rolle im Ausdrucksgesche-

hen zu, wenn Merleau-Ponty schreibt, dass »die gesprochene Sprache

[…] dieserMoment [ist], in dem sich die noch stumme, aber imHandeln

begriffene Bedeutungsintention als fähig erweist, sich der Kultur […]

einzuverleiben.«37 Die gesprochene Sprache ist jene, die uns das Gefühl

vermittelt, dass sie uns stets verfügbar ist. Sie ist diejenige Sprache, die

wir mit unseren Bedeutungsintentionen füllen und uns zu eigen ma-

chen. Doch sie gibt uns immer auch mehr als das, was wir selbst in sie

hineingelegt haben.38DenndieBedeutungender gesprochenenSprache

sind »immer Ideen im Kantischen Sinne […], die Pole einer bestimmten

Anzahl konvergierender Ausdrucksakte,die denDiskursmagnetisieren,

ohne im eigentlichen Sinne selbst gegeben zu sein.«39 Folglich geht die

Bedeutung eines Ausdrucks nie ganz in ihrer empirischen Geste und

ihrem faktischen Ausdruck auf.Das Konzept der gesprochenen Sprache

deutet darauf hin, dass etwas auszudrücken immer auch heißt, alle

36 Ebd., S. 118.

37 Merleau-Ponty, »Über die Phänomenologie der Sprache«, a.a.O., S. 129.

38 Vgl. ebd., S. 131.

39 Ebd., S. 125.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vanessa Ossino: Expressivität als passive Produktivität 51

bereits verfügbaren Ausdrucksinstrumente dazu zu bringen, »etwas

zu sagen, das sie noch nie gesagt haben.«40 Dieses ›Mehr‹ an Sinn und

Bedeutung verweist auf das, was Merleau-Ponty eine sprechende und

fungierende Sprache [parole parlante], einen schöpferischen Ausdruck

nennt, der sich in jede Ausdruckshandlung einschreibt. Wie bereits

weiter oben beschrieben, liegt die sprechende Sprache ›unterhalb‹ der

gesprochenen Sprache. Sie geht ihr in einer Weise voraus, die stets als

Spur in ihrem faktischen Ausdruck mitschwingt. Sie ist dasMitteilungs-

vermögen, das den Ausdruckmit der »lebendigen Existenz« einer Person

zusammenschweißt.41 Der Begriff des schöpferischen Ausdrucks ex-

pliziert eine Dimension von Sinn, die im Entstehen begriffen ist und die

nicht bloß reproduziert oder repräsentiert werden kann.42 Aus diesem

Grund orientiert Merleau-Pontys Philosophie der Expressivität sich

bevorzugt am künstlerischen Ausdruck, den er als das exemplarische

Ausdrucksgeschehen benennt, das Bedeutungen grundlegend in ihrer

Entstehung präsentiert und nicht von starren Wiederholungen zeugt.

So betonen Georg W. Bertram, David Lauer, Jasper Liptow und Martin

Seel, dassKunstwerke sich als solcheZeichenbegreifen lassen, »die trotz

ihrer Partizipation an strukturierten Medien symbolischen Ausdrucks

wie natürlichen Sprachen oder tonalen Systemen eine spezifische und

individuelle Geste realisieren.«43 Von besonderem Interesse ist hier der

Umstand, dass »strukturierte Medien symbolischen Ausdrucks« nicht

aus sich selbst heraus Bedeutungen generieren, sondern, dass sich

erst im Zusammenhang mit subjektiven Wahrnehmungskorrelationen

bedeutungsvolle Dimensionen entwickeln. Bertram, Lauer, Liptow und

Seel sprechen in dieser Hinsicht von einem strukturalen Komplex, in

40 Ebd., S. 127.

41 Vgl. Merleau-Ponty, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schwei-

gens«, a.a.O., S. 168. Das »Vermögen« ist hier im Sinne von Giorgio Agambens

Präzision der Derridaischen »unmöglichen Möglichkeit« zu denken, die Agam-

ben als »Unvermögen imVermögen« ausformuliert. Damit ist gemeint, dass je-

des Tun auch einGewähren ist und imHandeln je schon einGeschehenwirksam

ist. Vgl. dazu Kathrin Busch, Passivität, Hamburg 2012, S. 59–64.

42 Vgl. Bertram, Lauer, Liptow, Seel, In der Welt der Sprache, a.a.O., S. 185.

43 Ebd., S. 190.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Denken des Medialen

dem die leibliche Situiertheit eines Subjekts in einem konstitutiven Zu-

sammenhang mit symbolischen Elementen steht, aus dessen Komplex

allein Sinn und Bedeutung hervorgehen können. Dem Ausdrucksge-

schehen kommt so die Form eines »Übergangphänomens«44 zu, das

am eingängigsten, so meine Argumentation, als passive Produktivität

beschrieben werden kann.

Ausdrucksgeschehen als passive Produktivität

Die Passivität, auf die hier rekurriert wird, ist keine starre, pure Passi-

on, die einer puren Aktion, einer reinen Aktivität gegenübersteht. Sie ist

eine laterale, indirekte Form der Passivität, der, wie weiter oben in der

Beschreibungdes dialogischenCharakters vonAusdrucksgeschehenbe-

reits angeklungen ist, immer auch eine Form der Aktivität eignet. Eine

solche laterale Passivität lässt sich eingängig entlang ihres eigentüm-

lichen Zeitcharakters erläutern.45 Nach Waldenfels besagt das Paradox

des Ausdrucksgeschehens, »daß es früher und älter ist als es selbst.«46

Der Erfahrungssinn, der in der sprechenden Sprache, in dem schöpferi-

schen Ausdruck zu seiner Expressivität drängt, steht in einer gewissen

Vorgängigkeit, die erst nachträglich ihren Ausdruck findet. Gleichzei-

tig bleibt das Ausdrucksgeschehen, das sich selbst vorausgeht, immer

auch hinter sich selbst zurück, »da das, was zum Ausdruck kommt, sich

selbst andeutet, als ›Überschuß‹ des Gemeinten über das Gesagte und

des Gesagten über das Gemeinte, als ›bestimmte Leere, die durch Wor-

te auszufüllen ist‹.«47 Dieses Ineinander von Vergangenheit, Gegenwart

und Zukunft, das nicht linear aufeinander folgt, ist mit Henri Bergsons

44 Waldenfels, »Das Paradox des Ausdrucks«, a.a.O., S. 113.

45 Vgl. Merleau-Ponty, Institution and Passivity, Evanston 2010, S. 135f.

46 Waldenfels, »Das Paradox des Ausdrucks«, a.a.O., S. 116.

47 Ebd., S. 117. Waldenfels erwähnt zusätzlich, dass »dieser Entzug des Anfangs,

der ihn in eine unaufhebbare Vorgeschichte entrückt« an vieles erinnert, »was

bei Derrida und Levinas unter Stichwörtern wie Nachträglichkeit, Spur oder

An-archie zur Sprache kommt.« (ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vanessa Ossino: Expressivität als passive Produktivität 53

Konzeptder ›rückläufigenBewegungdesWahren‹48 verwandt,das einen

diastatischenZeitcharakter aufweist.Als rückläufigeBewegunggeht die

hier beschriebene laterale Passivität des Ausdrucksgeschehens mit ei-

ner Vorgängigkeit einher, die ihr eigenes Werden als Spur bewahrt und

sich nachträglich als eine offene Tendenz zu erkennen gibt. Der diastati-

sche Charakter dieser lateralen Passivität liegt in ihrer originären Zeit-

verschiebung, die jenseits eines bloßenWiederfindens und eines reinen

Erfindens liegt.49 Diastatisch ist die laterale Passivität des Ausdrucksge-

schehens,weil dasjenigeEtwas,das zumAusdruckdrängt,nicht indem-

jenigen Etwas aufgeht, das ausgedrückt wurde.Waldenfels spricht hier

von einem »gebrochenen Zusammenhang«, der sich als Geflecht aus-

breitet, »das aus AufforderungenundAppellen, aus IntentionenundBe-

strebungen besteht und in dem das Was und Wozu der Dinge« sowie

»das eigene Selbst und die Andersheit des oder der Anderen« sich aller-

erst herausbilden.50

Das so beschriebene Übergangphänomen »Ausdruck« ist durch eine

Prozessualität – eine vermittelndeMedialität, einMitteilungsvermögen

–charakterisiert,die in ihremKernproduktiv ist,da sieNeuesentstehen

lassen kann. Gleichzeitig ist diese Produktivität auf kein individuierba-

res Element einer konstitutiven Verfügungsmacht zurückzuführen.Die

Produktivität des Ausdrucksgeschehens ist insofern passiv, als sie krea-

tiv ist. Donald A. Landes schreibt in diesem Sinne ausführend: »Expres-

sion is an open trajectory of creative response. […] That is, ›expression‹

is not the ›making public‹ of preexisting thoughts, but rather the ori-

ented and ongoing embodied preservation of the past in the present.«51

Mit Waldenfels kann das Phänomen der Expressivität folglich auch als

48 Vgl. Henri Bergson, La Pensée et le Mouvant, Paris 2014/1934.

49 Vgl. Waldenfels, Sozialität und Alterität. Modi sozialer Erfahrung, Berlin 2015, S.

285f.

50 Waldenfels, Bruchlinien der Erfahrung, Frankfurt/M. 2002, S. 178f.

51 Landes, »Language and development: paradoxical trajectories in Merleau-

Ponty, Simondon, and Bergson«, in: Phenomenology and the Cognitive Sciences 16,

2017, S. 597, 599.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Denken des Medialen

»ausdruckshafte Schöpfung« gefasst werden, da Expression und Krea-

tion »zwei Seiten einer Medaille« bilden.52 Eine solche Theorie der Ex-

pressivität kann,mit Emmanuel Alloa gedacht, am sinnvollsten entlang

einer medialen Phänomenologie ausgearbeitet werden. »[E]iner Phäno-

menologiemithin, die das stets zu Gewinnende nicht […] vordatiert und

in ein vorgängiges Reich der Eidē rückprojiziert.«53

Freilich zeigen die hier erkundeten Beschreibungen von Ausdrucks-

geschehen als passiver Produktivität lediglich ein weiter zu denkendes

Zwischenreich an, das als relationales Gefüge von Subjektivität, Sinn,

sozio-kulturellerWelt und Expressivität charakterisiert wurde. In einer

Welt, in derwir unsmit unserem »Ausdrucksapparat in einer Situation«

einrichten, für die wir sensibel sind, gleichen unsere Äußerungen stets

nur der »Schlussbilanz« des Austausches zwischen dem, was wir erle-

ben,dem,waswir ausdrückenwollenunddem,waswir ausgedrückt ha-

ben, weshalb schlussendlich niemals alles ausgedrückt sein kann.54 Die

Medialität der Expressivität, der hier als passive Produktivität nachge-

spürtwurde, liegtnicht zuletzt indieserunerschöpflichenOffenheit und

Möglichkeit Neues auszudrücken.

Literatur

Alloa, Emmanuel, Das durchscheinende Bild. Konturen einer medialen

Phänomenologie, Zürich 2011.

Apostolopoulos, Dimitris, Merleau-Ponty’s Phenomenology of Lan-

guage, London/New York 2019.

Bergson, Henri, La Pensée et le Mouvant, Paris 2014/1934.

Bertram,GeorgW.,David Lauer, Jasper Liptow,Martin Seel, In derWelt

der Sprache, Frankfurt/M. 2008.

52 Waldenfels, »Das Paradox des Ausdrucks, a.a.O., S. 109.

53 Emmanuel Alloa, Das durchscheinende Bild. Konturen einer medialen Phänomeno-

logie, Zürich 2011, S. 238.

54 Vgl. Merleau-Ponty »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schwei-

gens«, a.a.O., S. 174.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vanessa Ossino: Expressivität als passive Produktivität 55

Busch, Kathrin, Passivität, Hamburg 2012.

Husserl, Edmund, Husserliana. Edmund Husserl. Gesammelte Werke

Band I. Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, hg. Ste-

phan Strasser, Den Haag 1950.

Husserl, Edmund, Husserliana. Edmund Husserl. Gesammelte Werke.

Band VI.Die Krisis der EuropäischenWissenschaften und die Tran-

szendentale Phänomenologie, hg.Walter Biemel, Den Haag 1976.

Landes, Donald A., Merleau-Ponty and the Paradoxes of Expression,

London/New York 2013.

Landes, Donald A., »Language and development: paradoxical trajecto-

ries inMerleau-Ponty,Simondon,andBergson«, in: Phenomenology

and the Cognitive Sciences 16, 2017, S. 506–607.

Marratto, Scott L.,The Intercorporeal Self: Merleau-Ponty on Subjectiv-

ity, Albany 2012.

Merleau-Ponty,Maurice, Signes, Paris 1960.

Merleau-Ponty, Maurice, Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin

1966.

Merleau-Ponty,Maurice, Sens et Non-Sens, Paris 1966.

Merleau-Ponty,Maurice, Die Prosa derWelt, München 1984.

Merleau-Ponty, Maurice, Das Sichtbare und das Unsichtbare, München

1986.

Merleau-Ponty, Maurice, Husserl at the Limits of Phenomenology, eds.

Leonard Lawlor, Bettino Bergo, Evanston 2002.

Merleau-Ponty,Maurice, »Das indirekte Sprechen und die Stimmen des

Schweigens«, in: ders., Das Auge und der Geist. Philosophische Es-

says, Hamburg 2003, S. 111–176.

Merleau-Ponty, Maurice, »Über die Phänomenologie der Sprache«, in:

ders, Zeichen, Hamburg 2007, S. 117–138.

Merleau-Ponty,Maurice, Institution and Passivity, Evanston 2010.

Steinbock, Anthony, Grenzüberschreitungen. Generative Phänomeno-

logie nach Husserl, Freiburg/München 2003.

Summa,Michaela, »Expression and the Performative: AReassessment«,

in: Lucilla Guidi, Thomas Rentsch (eds.), Phenomenology as perfor-

mative Exercise, Leiden/Boston 2020, S. 99–119.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Denken des Medialen

Tengelyi, László, Erfahrung und Ausdruck: Phänomenologie im Um-

bruch bei Husserl und seinen Nachfolgern, Dordrecht 2007.

Waldenfels,Bernhard, »DasParadoxdesAusdrucks«, in: ders.,Deutsch-

Französische Gedankengänge, Frankfurt/M. 1995, S. 105–123.

Waldenfels, Bernhard, Bruchlinien der Erfahrung, Frankfurt/M., 2002.

Waldenfels, Bernhard, Grundmotive einer Phänomenologie des Frem-

den, Frankfurt/M., 2006.

Waldenfels,Bernhard,Sozialität undAlterität.Modi sozialer Erfahrung,

Berlin 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003 - am 14.02.2026, 11:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

