3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

zialen Bewegungen vor einige Schwierigkeiten. Sein Verzicht auf objektive Wahrheit er-
scheint als Verlust von Erkenntnis iiberhaupt, jedoch zeigt sich, dass dem nicht so ist.
Vielmehr erh6ht Foucault die Komplexitit des Erkenntnisvorgangs durch seine Konzep-
tion von Macht-Wissen. Auf diese Weise wird eine ganze politische Okonomie der Wahr-
heit sichtbar, die Foucault fiir ihre Ausschliisse, Exzesse und Zurichtungen kritisiert. Da-
mit stellt er sogleich Instrumente her, schmiedet Waffen fiir den Diskurs und schreibt
Biicher als Bomben, mit deren Hilfe die Formationen von Macht-Wissen besser identifi-
ziert, analysiert und angegriffen werden konnen. Zugleich weist Foucault auf zahlreiche
Fallstricke der Kritik hin, etwa dann, wenn man sie an Wissenschaft bindet und damit
das System der Privilegien weiter stirkt, als es zu schwichen. Kurz: Was man verliert an
objektiver Wahrheit, Eindeutigkeit und Ideologiekritik, gewinnt man an Prizision und
historischer Tiefenschirfe.

3.3. Gedanken zur Vermittlung Adornos und Foucaults im Kraftfeld von
Ideologie und Wissen

Nach dervorangegangenen Darstellung der Entwicklung der Begrifte Ideologie und Wis-
sen bei Adorno und Foucault werden diese nun zueinander in Beziehung gesetzt. Dabei
werden sie methodisch in ein Kraftfeld gebracht, so dass ihre Differenzen sich zeigen
und gerade dadurch das gemeinsame Problem der Herrschaftswirkung der Rationali-
tit hervortritt, welches beide Autoren lebenslang beschiftigt hat. Dieses Kapitel bleibt
jedoch nicht bei der Darstellung von Gemeinsamkeiten und Unterschieden stehen, son-
dern unternimmt die Vermittlung beider Ansitze unter Beriicksichtigung ihrer Histo-
rizitit. Konkret soll skizziert werden, dass sich im Wandel des Begriffs der Wahrheit
einerseits die gesellschaftlichen Transformationen im 20. Jahrhundert reflektieren. An-
derseits treten durch die Begriffsarbeit Aktualisierungspotentiale fiir eine kritische So-
zialphilosophie zu Tage, die weder auf den Begriff der Ideologie noch des Wissens ver-
zichten kann und zugleich gezwungen ist, sie fortzuentwickeln und anzupassen.

Zunichst wird das gemeinsame Erkenntnisinteresse Adornos und Foucaults an den
Herrschaftswirkungen der Vernunft beschrieben. Dazu erfolgt auch ein Exkurs iiber die
Aufklirung als historische Epoche und ideeller Bezugspunkt im Unterschied zwischen
Frankreich und Deutschland in den Schriften Adornos und Foucaults. In einem zweiten
Schritt akzentuiert das Kapitel die Differenzen der Ansitze besonders in Hinblick auf
die Wahrheit. Darauthin soll ein Vorschlag zur Vermittlung beider Wahrheitskonzep-
te gegeben werden. AbschlieRend werden einige Gedanken zur Historizitit der Ansitze
entwickelt.

3.3.1. Gemeinschaft im Problem: Machtwirkungen der Rationalitét

»Kénnte man daraus [aus der Unterdriickung, die mit der Rationalitiat einhergeht; PE.]
nicht schliefien, dass sich das Versprechen der Aufklarung, durch Ausiibung der Ver-
nunft die Freiheit zu gewinnen, sich in eine Herrschaft ebendieser Vernunft verkehrt
hat, die immer mehr den Platz der Freiheit usurpiert?« (Foucault 1978: [281]: 91)

13.02:2026, 21:32:55. op

247


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Die Exzesse der Herrschaft im 20. Jahrhundert, welche sich in nie gekannten Gewaltdy-
namiken ausgedriickt haben, dringten Adorno und Foucault gleichermafien, die Rolle
der Rationalitit zu iiberdenken (siehe Kapitel 2). An dieser Stelle reichen drei Stichwor-
te, um das Grauen anzudeuten: Auschwitz, Gulag, Hiroschima — ohne dass dahinter ver-
schwinden soll, welche Gewalt tagtiglich in Fabriken, auf der Strale und in Ehebetten
weltweit geschieht. Adorno thematisiert dieses Grauen unter dem Begriff der Barbarei,
Foucault fasst es als Exzesse der Macht auf. Beide Autoren wollten weder die abendlin-
dische Rationalitit von der Kritik aussparen noch eine kontinuierliche Fortschrittsge-
schichte der Vernunft schreiben. Denn einerseits war ihnen bewusst, dass die Geistesar-
beiter sich schuldig gemacht hatten, indem sie am Schreibtisch, Katheder und vor den
Mikrophonen planten, diskutierten, und gewédhren liefden. Schliefilich ist die Wissen-
schaft Teil der gesellschaftlichen Arbeitsteilung. Andererseits stellt sich nach 1945 mit
besonderem Nachdruck die Frage: Wozu denken? Was kann Philosophie leisten? Wel-
che Rolle konnen Intellektuelle fiir die Emanzipation einnehmen? Alte Gewissheiten gin-
gen mit Zivilisationsbruch und kolonialen Griueln in die Briiche. Statt einen Zustand zu
erreichen, in dem niemand hungern muss, hatte der Prozess der Rationalisierung der
westeuropiischen Gesellschaften und spiter der gesamten Welt zu mehr BlutvergiefRen
und massiverem Leiden gefithrt. Statt einzugreifen und die Notbremse zu ziehen, hatte
dasrevolutionire Subjekt der Geschichte die Ziige rollen lassen und den Abzug gedriickt.
Statt die Werte von Humanitit, Franzdsischer Revolution oder freier Markt-Gesellschaf-
ten zu realisieren, hatte die Welt sich in einen neuen Zustand der Barbarei begeben. Wei-
terzumachen und auf Zivilisation, Kultur, Geist zu setzen, war nach 1945 nur um den
Preis der Selbsttauschung zu haben oder als blanke Liige desavouiert.

Diese tiefgreifenden Erschiitterungen hatten ihre Auswirkungen auf das Denken
Adornos und Foucaults und schlugen sich besonders in ihrer Konzeption von Vernunft,
Wahrheit und Wissen nieder. Dabei gilt es jedoch zu beachten, dass Adorno eine Ge-
neration ilter war und uberdies als in Deutschland aufgewachsener Jude ganz anders
bedroht war als Foucault. Dieser konnte als franzgsischer Homosexueller hingegen den
aufkommenden Kampfzyklus der sixties itber den Tod Adornos 1969 hinaus verfolgen
und die damit einhergehenden gesellschaftlichen Transformationen reflektieren, bis er
1984 starb.

Wie reagieren beide auf die angesprochenen Exzesse? Adorno und das Institut fir
Sozialforschung unter Horkheimer formulierten eine scharfe Kritik an der Vernunft und
betteten sie in eine umfassende Dialektik der Aufklirung ein.®® Darin zeigen Horkheimer
und Adorno, wie der von Anbeginn angelegte instrumentelle Gebrauch der Vernunft seit
dem 19. Jahrhundert unter kapitalistischer Vergesellschaftung nicht der Emanzipation,
sondern der Intensivierung der Herrschaft tiber Natur und Menschen dient und die Bar-
barei ermdglichte. Zugleich erkennen sie, dass die klassischen Konzepte Bewusstsein
und Ideologie, wie sie Marx und einige Marxisten, namentlich Lukacs, entwickelt hatten,

85  Dabeihandeltes sich keineswegs um eine Momentaufnahme. Noch 1969 in der Einleitung zum Po-
sitivismusstreit hilt Adorno an der Forderung nach Selbstkritik der Vernunft fest, die nur Einge-
denk der Dialektik der Aufklarung geleistet werden konne (vgl. Adorno 1969: [Positivismusstreit]:
GS 8:288). Dazu bemerkt Demirovié¢: Das»Ausmafd der durch Aufklarung hergestellten Unfreiheit«
(Demirovi¢ 1999: 749) misse in die Selbstkritik der Aufklarung einfliefen.

13.02:2026, 21:32:55. op


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

nicht linger tragen. Daher integriert besonders Adorno die Psychoanalyse und Metho-
den der social research in seine kritische Theorie der Gesellschaft. Statt das Klassenbe-
wusstsein zu formen, solle man die sozialpsychologischen Mechanismen der Ideologien
der verwalteten Welt in den Blick nehmen, um das Ungliick zu verstehen und zukiinfti-
ges abzuwenden, so seine Schlussfolgerung.

Foucault schligt einen anderen Weg ein. Seine Vernunftkritik verfihrt spezifischer
und kleinteiliger, aber in der Sache dhnlich rigoros wie die Adornos. Die abendlindische
Vernunft entsteht durch den Aus- beziehungsweise Einschluss der Wahnsinnigen, die
Pathologisierung von Frauen und sexuell Anormalen und letztlich der disziplinarischen
Unterwerfung der Bevolkerung vom Straftiter iiber die Schiilerin bis zur Fabrikarbei-
terin. Im Fahrwasser des franzésischen Strukturalismus dezentriert Foucault das Sub-
jekt der Rationalitit, von dem die Analysen des Bewusstseins nicht loskamen. Er wendet
sich stattdessen den Diskursen zu, deren Regulation der Aussagen er als Zwangssysteme
deutet, welche sich im gesellschaftlichen und individuellen Kérper niederschlagen.

Einer der ersten, der das gemeinsame Problem erkannte, das Adorno und Foucault
lebenslang umtrieb, war Foucault selbst. »[B]ereits die Frankfurter Schule, so erklirt
Foucault im Interview mit Trombadori, habe »festgestellt, dass die Formulierung der gro-
f3en Wissenssysteme auch Unterwerfungseffekte hatte und Herrschaftsfunktionen ausiibte.« (Fou-
cault 1978: [281]: 111; Hervorhebung P.E.)% Im gleichen Jahr, 1978, erklirt Foucault, dass
es »der franzosischen Wissenschaftsgeschichte wie [...] der deutschen kritischen Theo-
rie« (Foucault 1978: [219]: 555-556) darum gegangen sei, »eine Vernunft zu iiberpriifen,
deren strukturelle Autonomie mit der Geschichte der Dogmatismen und Despotismen
verkniipft ist« (ebd.: 556). Zugleich verwirft Foucault damit nicht Vernunft in toto, son-
dern verweist auf ithre Ambivalenz: Einerseits erscheint die »Vernunft als despotische
Aufklirung.« (Ebd.) Andererseits erkennt Foucault, dass die Vernunft neben dem Unter-
driickungseffekt auch »einen Befreiungseffekt besitzt, wenn es ihr gelingt, sich von sich
selbst zu befreien.« (Ebd.) Der Zusammenhang zwischen der Produktion des Wissens und der
Ausiibung von Herrschaft und wie eine Befreiung daraus moglich bleiben kann, treibt Adorno und
Foucault gleichermafSen um. Diese Gemeinsambkeit bleibt unverstindlich ohne die Beriick-
sichtigung der realhistorischen Erfahrungen ihrer Epoche.

Beide Autoren unternehmen also einen dhnlichen Gedankengang. Das Selbstbild der
seit Mitte des 19. Jahrhunderts im Zuge der Industrialisierung sich rationalisierenden
Gesellschaften des Westens, demzufolge sie verniinftig seien, wurde durch die grausa-
men Exzesse ad absurdum gefiihrt. Statt dies als Verlust der Vernunft, als Abwesenheit
von rationalem Denken oder als reinen Ausbruch von Sadismus zu deuten, fragen Ador-
no und Foucault, was die Rolle der Vernunft und ihrer gesellschaftlichen Trager in diesen
Exzessenwar. Sie finden weit zuriickreichende Belege fiir den Furor der Vernunft, fiir ih-
ren Drang zu neutralisieren und zum Schweigen zu bringen, was sich ihr nicht identisch
macht. Nachdem die westlichen Gesellschaften die Modernititsschwelle der Aufklirung
iiberschritten haben und eine Hochkonjunktur des Wissens erfolgt, welche die kapitalis-
tische Produktionsweise ermdglicht, kommt es keineswegs zur universellen Befreiung,

86 »Der gemeinsame Horizont, den Foucault mit der Frankfurter Schule teilt«, so urteile auch Meyer,
»ist also die kritische Frage nach der Aufklarung, verstanden als Frage nach dem Verhiltnis von
>Vernunft und Machtexzess«« (Meyer 2008: 91).

13.02:2026, 21:32:55. op

249


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

wie es der Mythos von der befreienden Wirkung des Wissens verkiindet.®” Sondern die
Anwendungen instrumenteller Vernunft in Wissenschaft, Technik und Regierung inten-
sivieren bestehende und entstehende Gewaltdynamiken, welche in Shoah und Kolonial-
verbrechen gipfeln. Damit verbunden ist die wechselseitige Bedingung der Akkumula-
tion von Kapital und der Akkumulation von Menschen (vgl. Foucault 1975: US: 283; 1976:
WzW: 136) sowie deren Beherrschung iiber das Kontrollwissen der Arztschaft, Polizeien
und Statistiker_innen. Die Vermittlung besteht nach Adorno darin, »dass die Katego-
rien der Erkenntnis selber prinzipiell durch die Gesamtheit der Gesellschaft, und zwar
insbesondere auch durch die Verhiltnisse der gesellschaftlichen Produktion, vorgeformt
sind, die sich gegeniiber der Wahrheit durchsetzen.« (Adorno 1960: PuS:155) Nicht in der
Reinheit des Studierzimmers fand die Genese des Wissens und der abendlindischen Ra-
tionalitit statt, sondern sie war eingebunden in Krifteverhiltnisse, Herrschaft und Aus-
beutung. Auch die Geltung, mithin die Wahrheit von Wissen und Vernunft, lisst dieser
Zusammenhang nicht unberiihrt, wie Adorno weiter ausfiihrt, da »genetische Momente
der Geltung implizit sind« (ebd.: 281, vgl. 142, 178, 272—276). Die historische Produkti-
onvon Wissen in den Wissenschaften und dariiber hinaus ist nach Adorno und Foucault
also unablésbar von politischer und 6konomischer Herrschaft. Daran schlieft sich die
Frage nach den Méglichkeiten der Emanzipation aus diesen Zusammenhingen an.

Die geteilte Erfahrung der Exzesse der Herrschaft und die Reflexion iiber die Rolle
der Vernunft und ihrer Triger darin fithrten Adorno und Foucault gleichermafien zu ei-
ner Problematisierung der Vernunft und der Wissensproduktion in den westlichen Gesellschaf-
ten. Dennoch darf diese Erkenntnis nicht dariiber hinwegtiuschen, dass die Formen der
Problematisierung sich stark voneinander unterscheiden. Die Autoren legen ihrer jewei-
ligen Vernunftkritik unterschiedliche Begriffe der Rationalitit, des Wissens und ihrer
gesellschaftlichen Bedingtheit zugrunde. Daraus resultieren ihre auseinanderweisenden
Einschitzungen zum Ideologiebegriff. Sie sind sich nicht einig dariiber, auf welche Bestinde
der Vernunft fur deren Selbstkritik zuriickgegriften werden kann. Die Formen ihrer jewei-
ligen Vernunftkritik und deren Status unterscheiden sich daher wesentlich. Dies hingt auch
damit zusammen, dass sie in verschiedenen Traditionen der Aufklirung stehen. Daher
wird es im folgenden Exkurs um ihre unterschiedlichen Zugriffe auf die Aufklirung ge-
hen. AnschlieRend kénnen die sich daraus entwickelnden verschiedenen Problematisie-
rungsweisen der Vernunft als Differenzen ihrer Wahrheitsbegriffe entfaltet werden, um
abschlieRend davon ausgehend eine mogliche Vermittlung zu skizzieren.

Exkurs: Unterschiedliche Traditionen der Aufklarung in Frankreich und
Deutschland nach Foucault

Die Erfahrung der Gewaltdynamiken fithrt Adorno und Foucault also jeweils zu einer
Kritik an den Machtwirkungen der Rationalitit. Die sich daraus ergebende Kritik der
Vernunft versteht sich als Selbstkritik der Aufklirung. Sie thematisiert die dunkle Sei-
te der Aufklirung. Foucault spricht von der »dunkle[n] Kehrseite« der Aufklirung, wel-
che er in der Analyse der Disziplinarmacht sichtbar macht und polemisiert: »Die >Auf-

87  Foucaulterklart, dass eine»vollstandige[] Revision des Postulats, dem zufolge die Entwicklung des
Wissens einen Garanten der Freiheit darstellt« notig sei und fragt rhetorisch: »Ist das etwa kein
allgemeines Problem?« (Foucault 1978: [281]: 111; siehe Kapitel 3.2.1.)

13.02:2026, 21:32:55. op


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

klarung« [Les <« Lumiéres >], welche die Freiheiten entdeckt hat, hat auch die Disziplinen
erfunden.« (Foucault 1975: US: 285) Adorno und Horkheimer biirsten mit Benjamin Ge-
schichte gegen den Strich und decken »[u]nter der bekannten Geschichte Europas [...] im
Schicksal der durch Zivilisation verdringten und entstellten menschlichen Instinkte und
Leidenschaften« eine »Nachtseite« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 207) der Auf-
klirung auf.® Dabei zielen sie auf ihrer Aktualitit und gehen »[vlon der faschistischen
Gegenwart aus« (ebd.; siehe Kapitel 1.3.1.). Dieses Adorno und Foucault gemeinsame In-
teresse an der dunklen Seite der Aufklirung wird in der Sekundirliteratur hiufig bemerkt. So
hatte Dosse auf die Parallele zwischen Poststrukturalismus und Kritischer Theorie hin-
gewiesen. In der Philosophie des Nachtkriegs-Frankreich habe die »abendliandische Ver-
nunft [..] einer immer leidenschaftlicheren Suche nach den verschiedenen Figuren des
Anderen Platz gemacht.« (Dosse 1991: 264) Daher ihr steter Rekurs auf Marx, Nietzsche,
Freud fiir die »Suche nach dem Anderen als der Kehrseite der abendlindischen Vernunft«
(ebd.: 265). In dieser Suchbewegung nach dem Anderen in der Philosophie und der Kehr-
seite der Vernunft verortet Dosse auch die Frankfurter Schule: »Adorno und Horkheimer
hatten bereits unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg tiber die konflikthafte und dia-
lektische Beziehung zwischen der Vernunft und ihrem Anderen, dem Mythos, nachzu-
denken begonnen.« (Ebd.)® Der gemeinsame Verweis Adornos und Foucaults auf die
Kehrseite der aufklirerischen Vernunft, um die Herrschaftswirkungen der Rationalitit
zu erkliren, soll nicht iiber die unterschiedlichen Weisen der Problematisierungen hin-
wegtduschen. Bei genauerer Betrachtung stehen beide in verschiedenen Traditionen der
Aufklirung, die ihre jeweiligen Fragestellungen und Kritikformen entscheidend prigen.
Besonders Foucault hebt dies hervor. Ihm zufolge pflegt die deutsche Tradition die Frage
nach der Legitimitit von Aussagen, Bewusstseinsformen und Erkenntnisweisen. Und tat-
sichlich zeigt Adorno mit der Ideologiekritik, dass zahllose geistige Produkte keine le-
gitime Erkenntnis darstellen, sondern falsches Bewusstsein zum Ausdruck bringen und
reproduzieren. Dagegen unternimmt Foucault eine Akzeptabilititspriifung von Aussagen
in Diskursen (vgl. Foucault 1978: Kritik: 30). Seine genealogische Kritik soll offenlegen,
wie diskursive Ereignisse entstehen konnten und wie sie wirkten, keinesfalls soll sie be-
werten, ob diese richtig oder falsch sind. Foucault erkennt darin zwei unterschiedliche
Traditionen im Ausgang von Kants Frage nach der Aufklirung. Die eine ist die kritische,
die andere die aufklirerische. Uber Marx, Weber und die Frankfurter Schule wurde der
Frage nachgegangen, was die Legitimation bestimmter Erkenntnisweisen war und wel-
che Grenzen die Vernunft einzuhalten habe, um nicht von sich abzuweichen.’® In Frank-

88 Laut Tiedemann zeigt die Kritische Theorie Adornos: »[Dlie Aufklirung, die es anders intendier-
te, beruht auf einer mit Herrschaft fusionierten Rationalitit.« (Tiedemann 1997: 19) Gleiches halt
Demirovi¢ in Hinblick auf Wahrheit fest: »Die Wahrheit bewirkt also nicht nur Freiheit, sondern
auch Kontrolle; sie hat, als Mechanismus des Ausschlusses nach aufien und der Regulierung des
Wissens nach innen, eine autoritire Kehrseite und kann dazu beitragen, Versuche zu unterdrii-
cken, sich Wissensformen und soziale Klassifikationssysteme wie ihren institutionellen Folgen zu
entziehen und sich zu emanzipieren.« (Demirovi¢ 1999: 17)

89  Weitere Bemerkungen zur Thematik der dunklen Seite der Aufklarung bei Adorno und Foucault
finden sich bei Schifer1990: 75; vgl. 1996: 160; Weyand/Sebald 2007: 44; Sander 2010: 7.

90  Foucault kommt auf die deutsche Tradition verschiedentlich zu sprechen. Bereits 1978 in Was ist
Kritik? fithrt er aus: »Die Entwicklung dieser Frage [der Aufklarung, PE.] war in Deutschland und

13.02:2026, 21:32:55. op

251


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

reich hingegen habe man sich auf die Wissenschaften fokussiert, um zu verstehen, auf
welche Weise sich das Wissen entwickelt habe.”” Dabei standen Kontinuititen und Dis-
kontinuititen der Erkenntnisweisen im Vordergrund und weniger die Frage nach der
richtigen Erkenntnis.

Adorno verfolgt eine Geschichte der Vernunft, die er als Geschichte des Geistes
schreibt, in die die Auseinandersetzung, die Vermittlung und letztlich Herrschaft iiber
die Natur untrennbar Eingang gefunden hat (siehe Kapitel 3.1.1.). Dabei verwendet
Adorno allerdings ein Einheitsmodell der Vernunft und des Geistes. Zwar hebt er her-
vor, dass es einen subjektiven und einen objektiven Vernunftgebrauch gegeben habe.
Doch habe der subjektive Gebrauch unter dem Eindruck der objektiven Tendenzen zur
verwalteten Welt die Oberhand gewonnen. Die objektiven Zwecke der Anwendung von
subjektiver Rationalitit wiren aus dem Blick geraten. Selbst die Wissenschaften hitten
unter der Dominanz des Positivismus jede Form der Reflexion auf objektive Zwecke
als unbegriindbare und damit unzulissige Spekulation zuriickgewiesen. Somit kann
Adorno letztlich doch eine Verfallsgeschichte der Vernunft schreiben, an deren Ende ein
Monolith instrumenteller Vernunft steht.

Foucault hegt Skepsis gegen eine kontinuierliche Geschichte der Vernunft, gleich ob
sie Fortschritt oder Verfall behauptet. Zwar ist auch er an der Entwicklung der Vorstel-
lungen von Aufklirung interessiert, verfolgt sie aber auf genealogische Weise im Raster
von Macht-Wissen unter Verzicht auf jede Wesensbestimmung. Die Erkenntnisweisen
und die Wissenschaften sind fiir Foucault untrennbar von den Krifteverhiltnissen, in
denen sie standen (siehe Kapitel 3.2.1). Die kritische Haltung, welche sich in der Philo-
sophie der Aufklirung, etwa in Kants Aufruf zum Ausgang aus der selbstverschuldeten
Unmiindigkeit, entfaltet, verfolgt Foucault daher unter anderem zuriick auf die antike
Praxis der Pharrisia, des Wahrsprechens. Der Annahme eines Einheitsmodells von Ver-
nunft oder einer Form von Rationalitit widerspricht Foucault in aller Deutlichkeit, etwa
in dem Aufsatz iiber das Subjekt und die Macht: »Ich halte den Ausdruck Rationalisierung
fiir gefihrlich. Wir sollten spezifische Rationalititen analysieren [...].« (Foucault 1982:
[306]: 271) Foucault schreibt daher keine Verfallsgeschichte der Vernunft und auch keine
Geschichte der »Gabelung der Vernunft« (Foucault 1983: [330]: 333) in eine instrumentelle
und eine emphatische Form. Obgleich er deutlich sieht, dass in der deutschen Tradition
eine derartige Bedeutung der Vernunft zugeschrieben wird (siehe Kapitel 3.2.3). Den-
noch ist er an einer iibergreifenden Geschichte der abendlindischen Vernunft in den

Frankreich nicht die gleiche — und zwar aus historischen Griinden« (Foucault 1978: Kritik: 20). Seit
dem Linkshegelianismus bis zur Frankfurter Schule habe es eine Kritik an »Positivismus« und der
»Rationalisierung« (ebd.) gegeben. Die Unterschiede der deutschen und franzésischen Bezugnah-
me auf die Aufklirung hebt Foucault im gleichen Jahr im Vorwort zur englischen Ubersetzung von
Canguilhems On the Normal and the Pathological hervor (vgl. Foucault 1978: [219]: 554). In Struktu-
ralismus und Poststrukturalismus erklart Foucault: »Nun glaube ich allerdings, dass in Deutschland
diese Frage, was die Geschichte der Vernunft oder die Ceschichte der Rationalitatsformen in Eu-
ropa gewesen ist, sich [...] in der Denkstromung gezeigt hat, die im GroRen und Ganzen von Max
Weber bis zur Kritischen Theorie geht.« (Foucault 1983: [330]: 531)

91 InStrukturalismus und Poststrukturalismus prazisiert Foucault, Kants Frage nach der Aufklarung hit-
te »in Frankreich eine prazise und vielleicht unzureichende Form angenommen, nimlich: »Was ist
die Geschichte der Wissenschaft?« (Foucault 1983: [330]: 531).

13.02:2026, 21:32:55. op


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

westlichen Gesellschaften interessiert, die sich allerdings den konkreten Praktiken zu-
wendet und nicht geschichtsphilosophische Monolithen beschreibt.

Was hat es mit der Privilegierung der Aufklirung auf sich? Hinsichtlich des Ge-
brauchs des Terminus lassen sich bei Adorno und Foucault unterscheiden: der Epo-
chenbegriff, die philosophische Stromung und eine historisch iibergreifende Entwick-
lungstendenz. Unter dem Titel Aufklirung — den Foucault hiufig im deutschen Original
verwendet — bezeichnen beide Theoretiker eine Etappe der Philosophiegeschichte, die
verschiedene Momente unter einer teils problematischen Sammelbezeichnung zusam-
menbringt. Rousseau, die Enzyklopddisten und Kant erscheinen so riickblickend als
Vertreter einer philosophischen Stromung des 18. Jahrhunderts. Fir den Zusammenhang
dieser Arbeit kann sich allerdings auf die Philosophie Kants beschrinkt werden, denn
dessen Bedeutung heben beide immer wieder hervor. Besonders die Ideale der Miindig-
keit, die Methode der Kritik der Vernunft und die philosophischen Reflexionen auf die
Gegenwart werden von Adorno und Foucault regelmifig aufgerufen.”

Dariiber hinaus benutzen Adorno und Foucault Aufklirung zur Bezeichnung einer
epocheniibergreifenden Entwicklungstendenz. Sie verfolgen die unterschiedlichen Entste-
hungsherde und Entwicklungslinien der Aufklirung bis in die Antike zuriick. Der
Mythos sei bereits Aufklirung, so Adorno und Horkheimer, sofern er ein Erkennen der
Welt unternimmt. Neben dieser Funktion zur Naturbeherrschung weisen sie ihr eine
kritische Funktion zu, demnach wire »Aufklirung der Herrschaft iitberhaupt entgegen-
gesetzt.« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: 57-58)” Im dialektischen Prozess der Ent-
wicklung der Erkenntnisfihigkeiten, also der Mittel der Aufklirung, gerit deren Zweck,
die Miindigkeit der Subjekte, aus dem Blick. Aufklirung fillt in Mythologie zuriick und
unterwirft sich der Herrschaft. Nietzsches Vernunftkritik habe die »Selbstvernichtung
der Wahrheit durch einen unreflektiert losgelassenen Prozess von Aufklirung« (Adorno:
1961: [Meinung]: 162) bereits antizipiert. Rationale Mittel dienen fortan der Irrationalitit
des Ganzen. So offenbart sich in der Kulturindustrie die »Aufklirung als Massenbe-
trug, so das gleichnamige Kapitel der Dialektik der Aufklirung. Zwar ist Foucault weitaus

92  Bereits1978 im Vorwort zu Canguilhem halt Foucault fest, dass mit Kant»zum ersten Mal«sich»das
rationale Denken nicht nur die Frage nach seiner Natur, nach seinen Grundlagen, seiner Macht und
seinem Recht«stellte, sondern mit Kant»fragte [es] auch nach der Vergangenheit und Gegenwart,
nach seiner Zeit und seinem Ort.« (Foucault 1978: [219]: 552) Die Reflexion der Aktualitit und der
philosophische Journalismus bilden die Tradition tiber Kant, Zola, Sartre und viele mehr, in der
Foucault auch seine Ontologie der Gegenwart verortet. Adorno widmete Kant ganze Vorlesungen,
etwa 1964/1965 liber die Lehre von der Geschichte und der Freiheit (Adorno 1964: LGF) Noch 1969 wiir-
digt Adorno die »Gewalt Kants«, des»Alleszerschmetterer[s]«, als»die von Kritik in sehr konkretem
Sinn.« (Adorno 1969: [Kritik]: GS 10.2: 786). Brieler benennt die Bedeutung Kants fiir Adorno und
Foucault als deren gemeinsames Interesse an der »Mindigkeit« (Brieler 2019: 512). »Kants Frage
nach den Grenzen der Erkenntnis«, so Brieler weiter, habe »die politische Dimension der Kritik ins
Epistemische [verlagert; PE.]«, nun »versucht Foucault eine erneute Verschiebung.« Nach Brielers
Auffassung »repolitisiert [Foucault, PE.] Kant, um von der Frage nach den Grenzen der Vernunft
zur eigentlichen Frage der Aufklarung, der Miindigkeit, zurtickzukehren« (Brieler 2019: 513).

93 Ahnlich erklirt Adorno spiter die Aufnahme der Sozialforschung in das Programm der kritischen
Theorie der Cesellschaft: »Diese objektive, in der Sache gelegene Beziehung zur Aufklarung, zur
Auflosung blinder, dogmatischer und willktrlicher Thesen ist es, die mich als Philosophen der em-
pirischen Sozialforschung verbindet.« (Adorno 1952: [Sozialforschung]: GS 8: 482—483)

13.02:2026, 21:32:55. op

253


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

vorsichtiger, indem er nicht den neuzeitlichen Begriff der Aufklirung umstandslos auf
die Antike projiziert, doch zeigen seine Schriften die Entstehungsherde der Kritik und
der kritischen Haltung in der antiken parrhesia und der mittelalterlichen textkritischen
Bibelauslegung. Vor allem weitet er den Begriff Aufklirung aber in die Gegenwart aus.
Grundsitzlich ist Foucault dem Epochenbegriff gegeniiber skeptisch, wie er im Artikel
Was ist Aufklirung? klarstellt. Er betont darin, dass bereits bei Kant Aufklirung nicht als
Epoche gedacht werden sollte, sondern als Prozess der Miindigkeit beziehungsweise
Miindig-werdung. Dies liefe letztlich auf die Frage hinaus, wer wir in der Gegenwart
sind und sein kénnen. Folglich wendet Foucault sich gegen kalendarische Abfolgen
wie Vor-, Moderne und Postmoderne, da sie von Zustinden statt Prozessen ausgehen.
Vielmehr miisse sModerne« gegen die Postmoderne-Debatte und mit Kant als sHaltungx
verstanden werden, worunter er »einen Beziehungsmodus im Hinblick auf die Aktua-
litdt« versteht (Foucault 1984: [339]: 695). Aufklirung bezeichnet in diesem spezifischen
Sinn fiir Foucault einen Prozess der konstanten Entwicklung und Uberpriifung der
eigenen kritischen Haltung zur Gegenwart.

Gleichwohl heben Adorno und Foucault die Bedeutung der historischen Epoche der
Aufklirung hervor. Das 18. und beginnende 19. Jahrhundert erscheint beiden also nicht
nur als Zeitalter von Rousseau und Kant, sondern auch der biirgerlichen Revolution,
beginnender Rationalisierung und der brutalen Durchsetzung der kapitalistischen Pro-
duktionsweise. In dieser gesellschaftlichen Transformation macht Foucault die Ratio-
nalisierungsprozesse als entscheidende Elemente aus. Ausdriicklich im Plural benennt
er sie in einem Interview: »Ich glaube, im 18. Jahrhundert kam es nicht nur zu einer
6konomischen Rationalisierung — die ausgiebig erforscht worden ist —, sondern zu einer
Rationalisierung der politischen Techniken, der Macht- und Herrschaftstechniken.«
(Foucault 1977: [215]: 507) In einem spiteren Interview erginzt er noch die Rationalitit
der Selbsttechniken (vgl. Foucault 1981: [295]: 210). Da also in den Wissenschaften, der
gesellschaftlichen Herrschaft und den Selbstverhiltnissen im ausgehenden 18. Jahr-
hundert zahlreiche relevante Briiche stattfinden — die Genetik, die Bevolkerung, das
Sexualititsdispositiv entstehen alle in dieser Zeit — privilegiert Foucault diese Epoche.
In der Aufklirung erkennt Foucault das »historische Schema unserer Modernitit.« (Foucault
1978: Kritik: 28; Hervorhebung P.E.) Damals »entstehenc, so begriindet er, »direkt und
an der Oberfliche sichtbarer Transformationen die Beziehungen zwischen Macht,
Wahrheit und Subjekt, die es zu analysieren gilt.« (ebd.: 28) Diese wirken prigend fiir
die Gegenwart Foucaults. In seinem Spatwerk wird Foucault die Privilegierung der Epo-
che der Aufklirung jedoch zuriicknehmen, trotz seines anhaltenden Interesses, dessen
Ausdruck der Aufsatz Was ist Aufkldrung? darstellt. Seine Griinde duflert er deutlich
in Subjekt und Macht: »Die Aufklirung war zwar eine sehr wichtige Phase in unserer
Geschichte und in der Entwicklung der politischen Technologie, aber ich glaube, wir
miissen auf sehr viel weiter zuriickliegende Prozesse zuriickgehen, wenn wir verstehen
wollen, iiber welche Mechanismen wir zu Gefangenen unserer eigenen Geschichte ge-
worden sind.« (Foucault 1982: [306]: 272—273) Foucaults Bezug auf die Aufklirung folgt
scheinbar Konjunkturen der Nihe und Abgrenzung. Einerseits ist er sich vollig klar, dass
in dieser Zeit Entscheidendes in zahlreichen relevanten Diskursen ablief, dessen wir
zum Verstindnis der Gegenwart und zur Transformation der aktuellen Beziehungen von
Macht, Wissen und Subjekt benétigen. Andererseits will er um jeden Preis vermeiden,

13.02:2026, 21:32:55. op


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

dass die Gegenwart einzig im Brennglas der Aufklirung erscheint, denn damit ging
hiufig eine Fokussierung auf politische und 6konomische Prozesse des Kapitalismus
einher. Die gesamte Anlage seiner Analysen verpflichtet auf weiter zuriickreichende
Untersuchungen. Gleichermaflen erblickt Adorno in der historischen Epoche eine
entscheidende Phase der gesellschaftlichen Entwicklung. Die kapitalistische Produkti-
onsweise setzt sich durch und das Biirgertum erlangt die Herrschaft. Damit gelangen
ebenfalls die geistigen Formen zur Bliite, auf welche Adorno sich fortlaufend bezieht:
neben der Philosophie sind es besonders Literatur und Musik, die im Zeitalter des Li-
beralismus substantiell’* werden. Die 6konomische und politische Entwicklung erlaubt
eine Autonomie des Geistes, welche in der verwalteten Welt verloren geht und damit den
Kunstwerken ihre Substanz raubt. Gleiches gilt fiir Adornos Ideal des Individuums und
dessen Miindigkeit, das er am Grof’biirger des 19. Jahrhundert modelliert. Adorno ist
iiberzeugt, dass »zur Miindigkeit eine bestimmte Festigkeit des Ichs, der Ich-Bindung
hinzugehort, wie sie am Modell des biirgerlichen Individuums gebildet ist.« (Adorno
1969: Miindigkeit: 143) Auf die Verbindung von Macht, Wissen und Subjekt und das
aufklirerische Ideal der Miindigkeit wird im Kraftfeld Subjektivierung und Pseudo-
Individualitit niher eingegangen (siehe Kapitel 4). In dieser letzten Verwendungsweise
der Aufklirung als historischer Epoche wird also klar, warum Adorno und Foucault sie
privilegieren. Die Rationalitit wird umfassender und vielerlei Techniken entwickeln
sich. Rationalisierungsprozesse beschleunigen sich in den Wissenschaften, den Regie-
rungsformen und Selbstverhiltnissen. Politische, ckonomische, kulturelle Revolutionen
laufen teils parallel, teils versetzt und beeinflussen sich gegenseitig. So erscheint es
verstindlich, warum Foucault in dieser Zeit das Schema unterer Modernitit erstmals
gefunden hat, wenngleich er es nicht mit dieser Epoche vollstindig identifiziert. Ebenso
klar ist nach diesen Uberlegungen, warum Adorno die Aufklirung in die Antike und
Gegenwart ausdehnt und zugleich zu einer Art Katalysator und frithen Kipppunkt in der
Verfallsgeschichte der Vernunft erklart.

Schematisch kénnen grob im Anschluss an Adorno und Foucault drei Verwendungs-
weisen des Begriffs Aufklirung unterschieden werden: Erstens bezeichnet sie die histo-
rische Epoche im 18. Jahrhundert und um 1800, deren Entwicklung als Rationalisierung
auf den Begriff gebracht werden kann. Und zwar insofern, als sie die Entzauberung der
Welt und Steigerung der vielgestaltigen technischen Fahigkeiten sowie die Organisation
der Gesellschaft unter dem Primat der kapitalistischen Okonomie bezeichnet. Die philo-
sophiegeschichtliche Strémung zur gleichen Zeit ist die zweite Verwendungsweise. Sie
begann in Frankreich frither® und ihr Zentrum bildet die Frage nach der Vernunft und

94  Mitssubstantiell<ist gemeint, dass Adorno einerseits eine Bliite von Kunst und Kultur, Ceist und
Philosophie fiir die reife biirgerliche Gesellschaft beschreibt, die er mit den Werken Hegels, Goe-
thes und Beethovens verbindet. Die Ideale nehmen eine hohe oder entwickelte Form an. Ander-
seits wird der Widerspruch in ihnen auf die Spitze getrieben. Sie sind substantiell wahr und ge-
sellschaftlich unwahr. Das Subjekt und das Kunstwerk behaupten sich als substantiell verwirklicht,
stofien dabei aber an gesellschaftliche Schranken.

95  DazuhéltEffbach fest, dass in Deutschland der Historismus gleichzeitig mit der Entfaltung und der
Kritik der Vernunft stattfand, wahrend in Frankreich dies zwei getrennte Prozesse darstellen, in der
die »klassische[] Rationalitat« frither und unabhingig von der »Verzeitlichung der Phinomene«
(ERbach 1991: 77) entstanden war.

13.02:2026, 21:32:55. op

255


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ihrer Grenzen im Prozess der Erkenntnis. Drittens kann mit Aufklidrung eine iiber den en-
gen historischen Rahmen hinausgehende epocheniibergreifende Entwicklungstendenz
bezeichnete werden, deren Anfinge in der Antike liegen und die bis in die Gegenwart
nachwirkt. Thren Charakter zeichnen Adorno und Foucault gleichermafien ambivalent,
wenn auch mit unterschiedlichen Instrumenten und Akzenten.

3.3.2. Zuspitzung der Differenzen: Objektivitat von Wahrheit

Vor dem Hintergrund sowohl des gemeinsamen Interesses Adornos und Foucaults an
den Herrschaftswirkungen von Vernunft und Wissen als auch der unterschiedlichen Tra-
ditionen der Aufklirung und ihrer Kritik sollen im Folgenden die Differenzen der An-
satze herausgearbeitet werden. Dabei werden die Unterschiede akzentuiert und stark
schematisiert, um die Fruchtbarkeit der Differenzen zu skizzieren: zunichst hinsicht-
lich der Rationalitit beziehungsweise Vernunft, dann zwischen Ideologie und Wissen
und schlief3lich in Hinblick auf die Wahrheit. Im anschlief}enden Kapitel sollen dann
Versuche zur Vermittlung ihrer Positionen tiber den Begrift der Wahrheit und unter Ein-
beziehung der Historizitit unternommen werden.

Einheit der Vernunft oder Pluralitat der Rationalitaten

Die vorangegangenen Kapitel haben das Verstindnis der Vernunft Adornos und Fou-
caults in groben Ziigen rekonstruiert. Beide berufen sich diesbeziiglich zwar auf die Tra-
dition der abendlindischen Philosophie, auf Descartes, Kant und Hegel (siehe auch Ka-
pitel 4.1.3. und 4.2.1.) und auch auf die daran anschliefRende Tradition der Kritik, wie
sie von Marx, Nietzsche und Freud®® geiibt wurde. Auch die soziologische Perspektive
Webers auf den Zusammenhang von Rationalisierung und gesellschaftlicher Herrschaft
greifen Adorno wie Foucault auf.

In der Riickschau zeigen sich jedoch klare Unterschiede: Adorno hilt trotz der Ge-
waltexzesse, in welche Vernunft eingebunden war, an einem emphatischen Begriff der Ver-
nunft fest. Daftir kniipft er sie an die Totalitit der Gesellschaft und ihre Erkennbarkeit ei-
nerseits und die historische Entwicklung, in der Kritik, Kimpfe und Kontroversen statt-
finden, andererseits an. Beide Aspekte garantieren eine objektive Vernunft, wenn auch
nicht bruchlos. Wihrend Adorno damit im Rahmen des philosophischen Denkens He-
gels beziehungsweise der Linkshegelianer verbleibt, versucht Foucault hingegen, Hegel
zu entkommen, ein Denken jenseits der Subjekt-Objekt-Dialektik zu entwickeln und
auch geistige Experimente zu wagen. Vernunft [ost Foucault daher von Objektivitit ab
und unterwirft sie dem strategischen Modell der Macht. Keine List der Vernunft setzt sich
durch die Antagonismen hindurch durch, keine Dialektik aus subjektiver und objektiver
Vernunft waltet in ihr. Vernunft ist in Foucaults ausdriicklich franzdsischem Verstindnis
stets instrumentell und ohne ein transzendentes Moment.

Aus der Perspektive Adornos verfolgt Foucault einen blofS subjektiven Vernunfibegriff,
wie er es Karl Popper und anderen im Positivismusstreit vorgeworfen hatte (vgl. Adorno

96  Diese gemeinsame Bezugnahme auf die kritische Tradition von Marx, Nietzsche und Freud beto-
nen u.a. Cook und Dosse (Cook 2018: 6—11; Dosse 1991: 265).

13.02:2026, 21:32:55. op


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

1969: [Positivismusstreit]: GS 8: 283-285). Uber die partikularen Rationalititen hinaus-
weisende Zwecke, also eine universelle Vernunft, strebt Foucault bewusst nicht an. Vielmehr de-
maskiert er in bester aufklarerischer und aufklarungskritischer Tradition die Anspriiche
auf Universalitit als tatsichlich partikular und erkennt in diesem Anspruch nur Strate-
gien. Somit trifft Foucault auch Adornos Kritik am Positivismus, wonach dessen »[l]aten-
ter Subjektivismus [...] den Objektivismus der gesamten nominalistischen Aufklirungs-
bewegung kontrapunktiert [hat; P.E.]« (ebd.: 285). Mit Adorno ist aus dem einstmals kri-
tischen Anspruch des Nominalismus und dessen Skepsis gegen Universalien im Spitka-
pitalismus eine Ideologie geworden, die vollig ins Bestehende integriert ist, da sie sich
weigert dariiber hinaus zu denken (siehe Kapitel 1.3.2.).

Umgekehrt erscheint aus der Perspektive Foucaults der Vernunftbegriff Adornos als
monolithisch. Zwar bemiiht sich Adorno zeitlebens, ein dialektisches Verstindnis der
Vernunft zu entwerfen, in dem deren subjektive und objektive, partikulare und univer-
selle Aspekte miteinander vermittelt sind, doch betont er zugleich, dass die Vernunft
letztlich unteilbar und eines sei (u.a. Adorno 1964: LGF: 69).”” Gegen dieses Einheitsmodell
der Vernunft wendet Foucault stets nominalistisch ein, dass fiir ihn »keine gegebene Rationa-
litiitsform die Vernunft [ist; P.E.].« (Foucault 1983: [330]: 543) Von der einheitlichen Vernunft
zu sprechen ist fir ihn zwar moglich, bringt aber wenig Erkenntnisgewinn. Schlieflich
identifiziert man auf diese geschichtsphilosophische Weise bei der Suche nach dem We-
sen der Vernunft und ihren Abweichungen nur immer wieder die vorausgesetzte Form
der Vernunft zu ihrem Wesen. Durch die Geschichtsphilosophie hypostasiert die Dialek-
tik eine historische Erscheinung der Vernunft und erklirt sie zu ihrem Wesen.

An diese Unterschiede hinsichtlich des Begriffs der Vernunft, den Adorno ge-
schichtsphilosophisch als dialektische Einheit behandelt, Foucault hingegen durch
spezifische Genealogien lokaler Rationalititsformen untersucht, kniipfen sich zahl-
reiche weitere Differenzen, die an dieser Stelle nur angedeutet werden kénnen. Hin-
sichtlich der Vorstellungen und Begriffe von Subjekt, Emanzipation und Gesellschaft
unterscheiden sich Foucault und Adorno jedoch so die These vor dem Hintergrund
von gemeinsamen Problemen und Impulsen, was die fruchtbare Vermittlung dieser
Differenzen erméglicht.

Ideologie oder Wissen
Die Differenzen Adornos und Foucaults hinsichtlich der Vernunft beziehungsweise der
Formen der Rationalisierungen fithren direkt zum Ideologiebegriff. »Der Marxismus«,

97  Zwar ist eine Charakterisierung des Vernunftbegriffs Adornos als monolithisch eine Zuspitzung,
die der dialektischen Anlage seines Denkens entgegenzustehen scheint. Diese driickt sich auch in
der Briichigkeit und Ambivalenz der Vernunft selbst wie der gesellschaftlichen Totalitdt aus, wie
an anderer Stelle hervorgehoben. Jedoch wird die Zuspitzung gerade fiir die Kontrastierung mit
Foucault plausibel mit Blick auf die Forschungsliteratur. »In contrast to Horkheimer and Adorno,
however, Foucault did not reduce reason in the modern age to instrumental reason.« (Cook 1993: 139;
Hervorhebung PE.) So auch Allen: Foucaults »attempt to>analyze specific rationalities rather than
always invoking the progress of rationalization in general distinguishes his approach to the en-
tanglement of rationalities and power relations from that of the Frankfurt school.« (Allen 2017a:
8—9), Adorno verfolge einen einheitlichen Begriff der Vernunft, der es eben nicht erlaube, wie bei
Habermas in unterschiedliche Verwendungsweisen differenziert zu werden (ebd.: 9).

13.02:2026, 21:32:55. op

257


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

so kritisiert Foucault in einem Interview, »beanspruchte in der Tat, [...] eine allgemeine
Theorie der Wissenschaftlichkeit der Wissenschaft zu sein; eine Art Gerichtshof der Ver-
nunft, der zu unterscheiden erlaubte zwischen dem, was Wissenschaft, und dem, was
Ideologie war; mit einem Wort, er beanspruchte, ein allgemeines Rationalititskritieri-
um fiir jede Art Wissen anzugeben.« (Foucault 1978: [281]: 66) Unschwer sind in dieser
Beschreibung die Bemithungen Adornos wiederzuerkennen, der seine Ideologienlehre
im Anschluss an Marx entwickelte, um aufzuzeigen, wie umfassend irrational die west-
lichen Gesellschaften im Spitkapitalismus geworden sind. Die Unwahrheit, die Ador-
no mit dem Begriff Ideologie offenlegen und kritisieren wollte, betraf nicht linger nur
das falsche Bewusstsein der Klassen, sondern erfasste das Funktionieren der gesamten
Gesellschaft. Mit hochgradig rationalen Mitteln werden vollig irrationale Ziele verfolgt
und realisiert. Davon nimmt Adorno ausdriicklich die Wissenschaften nicht aus, dar-
in der marxschen Tradition der Ideologiekritik treu. Der grassierende Positivismus der
Wissenschaften kommt sich besonders gewitzt vor, wenn er skeptisch alles Wissen ge-
nerell als Ideologien behandelt, also als von gesellschaftlichen Verhiltnissen hervorge-
bracht. In diesem Sinne wird Foucault von dieser Kritik Adornos hart getroffen, der sie
gegen Mannheims Wissenssoziologie richtet (vgl. Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8:
471) Demgegeniiber erhebt Adorno weiterhin den Anspruch auf objektive Wahrheit gewisser ratio-
naler Erkenntnisse, die nicht mit Verweis auf ihre gesellschaftliche Genese mit allen Erkenntnissen
gleichgemacht werden kinnen. Aussagen tiber den Herrschaftscharakter der Klassengesell-
schaft unterliegen nicht der Falsifikation, wie der Positivismus Popperscher Prigung ihn
behauptet. Die Denunziation der Ideologie dient also weiterhin bei Adorno der Hervor-
hebung und Sicherung von Wahrheitsanspriichen besonderer Produkte des Geistes. Als
bestimmte Negation ist die Ideologiekritik sogar eine herausragende Art der Wahrheits-
produktion.

Eben die produktive Funktion des Ideologiebegriffs bei der Hervorbringung und Ab-
sicherung von Wahrheiten interessiert Foucault. »An dieser Stelle, so fahrt Foucault im
zuletzt angefithrten Interview fort, nachdem er den Marxismus als Hiiter der Rationa-
litat charakterisiert hat, »gewann die Nietzsche-Lektiire fiir mich grofRe Bedeutung. Es
geniigt nicht, eine Geschichte der Rationalitit zu schreiben; was wir brauchen, ist ei-
ne Geschichte der Wahrheit.« (Foucault 1978: [281]: 67; Hervorhebung im Original) Und
eben dafiir muss Foucault sich vom Begrift der Ideologie losen, der stets ein Subjekt
evoziert, das Primat der Okonomie behauptet und - der entscheidende Einwand — auf
der Trennung von Wahrheit und Unwahrheit beharrt. Um zu erfassen, wie Wahrheit funktio-
niert, in Diskursen hervorgebracht wird und Rationalititen organisiert, braucht es einen weiteren
Begriff: das Wissen. Der Begriff soll Analysen der Trennung ermoglichen und zeigen, wie
es tiberhaupt zur Trennung von Rationalitit und Irrationalitit, Wahrheit und Unwahr-
heit, Wahnsinn und Vernunft kommt. Dafiir verbindet Foucault den Begriff des Wissens
mit demjenigen der Macht und lisst Macht-Wissen stets im Plural erscheinen, um Es-
sentialisierungen zu entgehen.

Statt Foucaults Impuls zu folgen, lautet die hier vertretene These, dass sich Ideologie
und Wissen nicht ausschliefSen, sondern einander erginzen. Denn der Wissensbegriff reformuliert
das Problem der Ideologienlehre, indem er sie um die Historizitit der Wahrheitseffekte und die De-
zentrierung des Subjekts bereichert. Er ermdglicht es, die Rolle der Wahrheit bei der Be-
herrschungvon Individuen und Gruppen, von Selbst- und Naturverhiltnissen offenzule-

13.02:2026, 21:32:55. op



https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

gen und die Wechselwirkungen zur kapitalistischen Profitwirtschaft zu erkennen. Diese
tiber Foucault hinausgehende Perspektive erscheint als wesentlich produktiver fir eine
kritische Theorie der Gesellschaft. Die These von der Erganzung darf allerdings nicht ver-
decken, dass sich Adorno und Foucault uneinig sind, was die Brauchbarkeit des Begriffs
Ideologie betrifft. Wihrend Adorno diesem Begriff eine zentrale Bedeutung in Sozio-
logie, Philosophie und Kulturkritik zuweist, entwickelt Foucault seinen Wissensbegriff
genau in Abgrenzung zu ihm. Was aus dieser Differenz fiir eine kritische Sozialtheorie
erwdchst, ist ein weiterhin umkimpftes Feld und fordert anschliefende, auch empirisch
fundierte Forschungen.

Objektive Wahrheit oder Wahrheitspolitik

Adorno und Foucault interessiert das Problem der Herrschaft der Vernunft und wie dar-
in Wahrheit erzeugt und funktional wird. Daher riickt der Begriff der Wahrheit ins Zen-
trum der Untersuchung des Kraftfelds Ideologie-Wissen. Zunichst in Form einer zuge-
spitzten Gegeniiberstellung der unterschiedlichen Ansitze, an die sich eine Vermittlung
anschlief3t.

Wihrend Adorno an der emphatischen Vorstellung der Objektivitit von Wahrheit
festhilt und sich dabei auf eine lange Reihe von Philosophen seit Platon beruft,”® bricht
Foucault mit dieser Vorstellung. Die Frage ist nur, womit er sie ersetzt. Es wire zu ein-
fach, ihm beim Kokettieren mit dem Positivismus einfach wortlich zu nehmen. Zwar gilt
sein methodisches Interesse Positivititen und er spricht sich gegen Universalien und fir
spezifische Analysen aus, doch bedeutet dies nicht, Foucault wire Positivist oder Relati-
vist. Jedoch sind es nicht Beliebigkeit, Werturteilsfreiheit oder die Verabschiedung vom
Begriff der Wahrheit, auf die Foucault zielt, sondern auf eine neue Politik der Wahrheit
(siehe Kapitel 3.2.4.). Statt einer »Flohmarkt-Toleranz« (Schneider 2001a: 301) geht es
Foucault um das Aufzeigen der Zwinge, die Wahrheit hervorbringen und die von ihr aus-
gehen. Dafiir machter sich Nietzsches Kritik und seinen Fiktionalismus zu eigen, um die
Geschichte der Wahrheit schreiben zu kénnen. Die Geschichte der Wahrheit férdert ei-
nerseits die Bedingungen und damit die Grenzen der Wahrheit zu Tage und andererseits
offenbart sie die Wahrheit als Pluralitit (vgl. ebd.: 299, 303). Es geht Foucault dabei we-
der um Philosophiegeschichte, noch will er als Wissenschaftshistoriker auftreten oder
gar blofe Ideengeschichte betreiben. Die Machtwirkung der Wahrheit soll als Kritik an
der Herrschaft das Feld méglicher emanzipativer Interventionen 6ffnen.

Aus der Perspektive Adornos hat Foucault das Kind mit dem Bade ausgegossen und
den Anspruch auf objektive Wahrheit aufgegeben, die an die Erkennbarkeit der Totali-

98  In Meinung. Wahn. Gesellschaft etwa bekennt Adorno sich zu dieser Tradition, der er namentlich
Platon und Aristoteles, Kant und Hegel zuschlagt. Sie trete ein gegen die »Zerstérung von Wahr-
heit durch Meinung samt all dem Verhingnis, das sie involviert« (Adorno 1961: [Meinung]: 156).
Zugleich ist er sich vollig dariiber im Klaren, dass am Anspruch auf Wahrheit nicht naiv festgehal-
ten werden kann (siehe Kapitel 3.1.3), denn ihre Zerstorung »weist zurtick auf das, was, zwangvoll
und keineswegs als widerrufliche Aberration, mit der Idee von Wahrheit selbersich zutrug.« (Ebd.)
Siehe dazu auch die Vorlesung 1960 Uber Philosophie und Soziologie, worin er den Ideologiebegriff
abermals an »einen sehr emphatischen Begriff von Wahrheit« bindet, der zwischen »objektiv giil-
tiger Wahrheit und einer blof3 subjektiv verzerrten Wahrheit« (Adorno 1960: PuS: 151) unterschei-
det.

13.02:2026, 21:32:55. op

259


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

tit der Gesellschaft gekniipft ist (vgl. Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS8: 467, 471). In
Ubereinstimmung mit dem Vorwurf gegen Foucaults vermeintlichen subjektiven Ver-
nunftbegriff, liuft die Historisierung der Wahrheitseffekte auf die Unfihigkeit der Un-
terscheidung zwischen verschiedenen Anspriichen auf Wahrheit hinaus. Damit verliert
Foucault, mit Adorno gesprochen, Wahrheit gleich doppelt: als objektive Wahrheit im Riickblick und
als emphatische Wahrheit in der Vorausschau. Wer historisch nicht feststellen kann, dass »die
Wahrheit bei den gesellschaftlichen Produktivkriften [liegt]« (Adorno 1960: PuS:155) und
»zu bewunderungswiirdigen kleinen Gruppen gefliichtet« ist (Horkheimer 1937: [Kriti-
sche Theorie]: 186), bleibt aufler Stande, das Existenzialurteil iiber diese Gesellschaft zu
treffen und den Gedanken einer wahren menschlichen Gesellschaft zu bewahren.

Aus der Perspektive Foucaults hingt Adorno einer tiberholten geschichtsphilosophi-
schen Idee an, die verraten wurde. Weder gibt es die objektive Wahrheit noch ihre Triger, seien
es Klassen oder Intellektuelle. Stattdessen stellt die Behauptung einer solchen Wahrheit eine Strate-
gie in spezifischen Krifteverhaltnissen dar. Indem der Marxismus dem epistemologischen
Zwang der westlichen Gesellschaften zur Verwissenschaftlichung jedes Wissen folgte
und seine Ansichten als wissenschaftlich auswies, verfolgte er das Ziel, seine Absich-
ten mit dem Wahrheitswert aufzuwerten. Andere Ansichten wurden als Ideologien ver-
dammt und darin lag bereits die totalitire Gebirde begriindet. Mit Foucault gesprochen
macht der laxe Umgang der Frankfurter Schule mit dem historischen Material (vgl. Fou-
cault 1978: [281]: 90) die Pluralitit der Wahrheit und ihrer jeweiligen Sprecher_innen un-
sichtbar. Deren Problematisierung erscheint somit einerseits inadiquat und anderseits
normativ bedenklich.”® Bereits der Anspruch, theoretischer Triger einer historischen
Wahrheit zu sein, untergribt die Moglichkeit emanzipatorischer Theorie und Praxis. Der
souverine Kritiker, so kann Foucault verstanden werden, berauscht sich am Bildungsprivileg der
Flaschenpost, die ihn das minoritire Wissen vergessen und die subversiven Kampfe verachten lisst.

Gegen eine unversohnliche Lesart dieser Differenz ist die vorliegende Studie erneut
aufihre Vermittlung bedacht. Statt also in Adorno den unbeirrbaren Verteidiger der Ob-
jektivitit der Wahrheit zu erkennen und in Foucault den radikalen Skeptiker, der jeden
Wahrheitsanspruch bestreitet, sollen ihre kritischen Motive und Impulse verbunden werden.
Demnach entfaltet Adorno die Dialektik von Subjekt und Objekt und lisst Wahrheit nur in ihrem
dynamischen Wechselverhdltnis ex negativo und stets prekir hervortreten. Foucault hingegen ana-
lysiert diese Verhiltnisse am historischen Material und zeigt den Effekt der Wahrheit ebenso punk-
tuell auf, wie er es den Leser_innen iiberlisst, wie sie mit dieser Geschichte der Gegenwart umgehen
wollen. Weder verteidigt Adorno das Bildungsprivileg noch kritisiert Foucault jede Privi-
legierung als Machtausiibung, welche die Unmiindigkeit reproduziert. Vielmehr sind die
Wahrheitskonzeptionen Adornos und Foucaults gleichermafien emanzipatorisch aus-
gerichtet: durch die Selbstaufklirung des Wissens iiber die Vereinnahmbarkeit der Er-
kenntnis, durch die Bindung der Wahrheit an die Erfahrungen des Leides und die prinzi-

99  In Frage steht somit der Status und Wahrheitsanspruch der Theorie selbst und damit die Grund-
lagen ihrer Normativitat. Hingegen hat Theorie, laut Schneider, bei Foucault »selbst ethischen
Wert, sie begriindet sich also aus sich und »stellt sich nicht in den Dienst der Geschichte oder
einer Vision, an der etwa die postmarxistischen Denker der Frankfurter Schule noch laborierten,
weil sie historische Werte wie Emanzipation oder Aufklarung in das Philosophieren ziehen woll-
ten.« (Schneider 2001a: 306)

13.02:2026, 21:32:55. op


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

pielle Offenheit und UnabschlieRbarkeit des Prozesses der Wahrheitsfindung. Fiir eine
kritische Theorie der Gesellschaft bleibt es iiberzeugender und fruchtbarer, von diesen
gemeinsamen emanzipatorischen Impulsen Adornos und Foucaults auszugehen.

Die Differenzen beider Ansitze diirfen dafiir nicht eingeebnet, sondern miissen
herausgearbeitet und analysiert werden, um kritische Theorie zu aktualisieren. Das
gemeinsame Problem der Herrschaftswirkung von Wissensproduktion fassen Ador-
no und Foucault auf unterschiedliche Art und Weise. Die Gegenstinde der kritischen
Untersuchungen beider erstrecken sich weit, es sind nicht nur geistige Produkte
oder Diskurse, sondern grundsitzlich die gesamte Gesellschaft beziehungsweise alle
Machtbeziehungen. Wihrend Adorno dem Gedanken hinsichtlich der Wahrheit die
dialektische Form wahr und falsch zugleich gibt, formuliert Foucault abweichend weder
wahr noch falsch. Ideologien, Wissenschaften, Kultur sind sowohl wahr als auch unwahr,
denn sie bilden die falschen Verhiltnisse ab und reproduzieren sie, so Adorno. Hingegen
betrachtet Foucault die Aussagen, die Institutionen und die Erfahrungen gleichsam,
bevor sie einen Wahrheitswert zugesprochen bekommen, um die politische Okonomie
der Wahrheit sichtbar zu machen. Ihre Anliegen waren also verschieden: Adorno wollte
das simple Schema von Wahrheit und Falschheit dialektisch aufheben, ohne die Idee der Wahrheit
aufzugeben, wogegen Foucault die zugrundeliegende Struktur dieses Schemas verlassen wollte.

Aus diesen unterschiedlichen Problematisierungsweisen folgen verschiedene Uber-
windungsstrategien. Wihrend Adorno die Ambivalenzen der Gegenstinde bis in die Ex-
treme hinein verlingert, ausdehnt und zuspitzt, um schliefllich immer wieder die Figur
des jenseits des Widerspruchs aufzurufen, in der Identitit und Nichtidentitit versohnt wer-
den kénnten,'*® verlisst Foucault das dialektische Schema. Zwar gibt es kein Draufien,
kein Jenseits des Diskurses, aber die Haltung der Kritik kann sich auf und an den Rin-
dern des Diskurses aufhalten und ihre Grenzen ausleuchten, um iiber sie hinauszuweisen
(siehe Kapitel 4.3.).™

3.3.3. Vermittlungsbegriff Wahrheit

»Der Herrschaft einer Wahrheit entkommt man also nicht, indem man ein Spiel spielt,
das dem Spiel der Wahrheit vollkommen fremd ist, sondern indem man das Wahr-
heitsspiel anders spielt.« (Foucault 1984: [256]: 895)

Abschlieflend werden nun die angefiithrten Differenzen Adornos und Foucaults hin-
sichtlich Ideologie, Vernunft und Wahrheit auf Basis ihres gemeinsamen Problems
der Herrschaftswirkungen der Rationalitit miteinander vermittelt. Dafiir kommen die
das Kraftfeld durchziehenden Sichtachsen zum Einsatz. Daher werden im Folgenden
zunichst die Historizitit und das Theorie-Praxis-Gefiige daraufhin betrachtet, was sie

100 Adorno kommt darauf etwa hinsichtlich des Fortschritts zu sprechen: »Denkbar [ware; PE] ein Zu-
stand, in dem die Kategorie [des Fortschritts, PE.] ihren Sinn verliert, und er doch nicht jener der
universalen Regression ist, die heute mit dem Fortschritt sich verbindet.« (Adorno 1962: [Fort-
schritt]: 50)

101 Foucaults »ethos« der Kritik lasst die »Alternative des Draufien und Drinnen« hinter sich, um sich
der»Analyse der Grenzen« zuzuwenden »und die Reflexion liber sie.« (Foucault 1984: [339]: 702)

13.02:2026, 21:32:55. op

261


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

tiber das Kraftfeld von Wissen und Ideologie aussagen. Es zeigt sich, dass im Wahrheits-
begriff die intensivsten Verbindungslinien zwischen Adorno und Foucault ausgemacht
werden konnen. Die sich daran anschlieflenden fruchtbaren Weiterentwicklung werden
abschlieRend vorgetragen. Allen voran lisst sich im Anschluss an die beiden Autoren
der Begriff der Ideologie als fetischisierendes Wissen aktualisieren und fiir kommende
Forschungen anbieten.

Historizitat der Wahrheit in Form ihres Zeitkerns

Aus der Darstellung von Adornos Ideologienlehre und Foucaults Wissensanalyse konn-
ten zahlreiche Differenzen hinsichtlich des Verstindnisses der Wahrheit herausgearbei-
tet werden (siehe Kapitel 3.4.2.). Diese Zuspitzung ist fiir die wissenschaftliche Ausein-
andersetzung fruchtbar. Sie ist die notwendige Bedingung fir eine anschlieRende Ver-
mittlung, die eine Untersuchung der Differenzen u.a. hinsichtlich ihrer Beziehungen
zur Transformation ermoglicht (siehe nichstes Unterkapitel). Es erscheint fir das Er-
kenntnisinteresse sinnvoll die vermittelnde Lesart der Differenzen vor dem Hintergrund
einer Gemeinschaft im Problem zu wihlen. Weiterhin wurde in den Darstellungen her-
vorgehoben, dass beide die Historizitit der Wahrheit betonen: Adorno unter dem Stich-
wort Zeitkern der Wahrheit (siehe Kapitel 3.1.3.), Foucault unter dem des historischen
Apriori (siehe Kapitel 3.2.1.). Genese und Geltung von Aussagen werden von beiden Au-
toren stets zusammengedacht. Der Geist wirkt in herrschaftsformigen Gesellschaften,
das Wissen wird produziert in Machtbeziehungen — zwischen beiden Sphiren besteht
eine Wechselwirkung. Die gesellschaftliche Bedingtheit ist so umfassend, dass sich ihr
weder ein geistiges Produkt noch die akademischen oder kiinstlerischen Diskurse zu
entziehen vermogen. Indes betonen Adorno und Foucault gleichermafen die relative Au-
tonomie der Prozesse, d.h. sie lassen simple Widerspiegelungstheorien weit hinter sich.
Zwar unterscheiden sie sich hinsichtlich der Methoden: Die Ideologiekritik verfihrt im-
manent und nach dem Modell der bestimmten Negation, wihrend die Genealogie ar-
chiologisch die Positivititen in ihrer Streuung untersucht. Doch ist das Ergebnis ebenso
eine umfassende Historisierung von Wahrheit. Diese Erkenntnis wenden beide Autoren auch
auf die eigenen Werke an, deren Zeitlichkeit sie betonen.’* Die Historizitit der Wahr-
heit bedeutet nicht nur eine Abkehr von Universalien als iiberzeitlicher Wesensschau,
wie sie die Metaphysik betreibt, sondern auch eine Einsicht in die Zeitgebundenheit des-
sen, was Adorno und Foucault selbst als wahr beschreiben. Jede Aussage oder diskursive
Formation wirkt in einem Krifteverhiltnis, wodurch sie historisch situiert ist und damit

102 Allen betont diesen Punkt der reflexiven Historisierung und erkennt darin eine entscheidende
Gemeinsamkeit von Adorno und Foucault. Sie betrieben, so argumentiert sie, ein Unterfangen
»[of] historicizing the very commitment to historicization [..]. In other words, both Foucault and
Adorno understand their own critical, historico-philosophical projects as themselves historically
situated. [...] The resulting historicization of History is closely bound up with its ongoing critical
problematization, where this means both revealing the contingency of our own historically sit-
uated point of view (what Foucault called our historical a priori and Adorno our second nature)
and showing how that point of view has been contingently made up.« (Allen 2017b: 256) Leider
verzichtet die Autorin an dieser Stelle auf die notwendigen Differenzierungen, wodurch der Ein-
druck eines gemeinsamen Projekts Adornos und Foucaults entsteht, dem sich die Werke beider
jedoch entziehen, wie ausgefiihrt wurde.

13.02:2026, 21:32:55. op


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

einen temporalen Marker erhilt (siehe Kapitel 1.3.1.). Diese entwertet sie nicht, macht sie
nicht im schlechten Sinne abstrakt gleich und verhindert Urteile. Vielmehr kime es ohne
Genese nicht zur Geltung, so dass Wahrheit die Historizitit braucht. Sie braucht Trager,
erst dadurch wird sie wirklich.'*® Auch folgt keine Beliebigkeit oder Relativitit, sondern
darin ist die Erkenntnis enthalten, wie mit Wahrheit umgegangen und auf ihre Produk-
tion Einfluss genommen werden sollte.

SchlieRlich teilen Adorno und Foucault die Einsicht in die permanente Vereinnahmbar-
keit von Wissen, Vernunft und Kritik. Wahrheit kann beschidigt werden, ein Satz seinen
Wahrheitsgehalt verlieren. Und zwar bereits dann, wenn er im falschen Einverstindnis
geduflert wird. Die Formen der Kritik, die Anwendung von Wissen, sogar die Vernunft
stehen jedem fiir alle Verwendungsszecke offen — auch und besonders zur Ausitbung
von Herrschaft. Adorno und Foucault enttiuschen die Erwartungen an wissenschaftli-
che Wahrheit und an ihre Person als Intellektuelle, nach der Wahrheit unmittelbar Be-
freiungseffekte auslosen konnte. Diese Vorstellung geht jedoch von einer prinzipiellen
Trennung von Macht und Wissen, Wahrheit und Gesellschaft aus, welche beide attackie-
ren. Die Einsicht in die gesellschaftlich-historische Vermittlung der Wahrheit macht begreiflich,
dass dem Erkennen auch Eingriffe in Verhdltnisse folgen miissen. Ein Element dieser Eingriffe kann
theoretische Praxis sein. Nicht als fixes Bewusstsein zeigt sich Wahrheit, sondern nur ex ne-
gativo (siehe unten).

Historizitat der Wahrheit als Transformation von Gesellschaft und Theorie
In Foucaults Auflerungen zur Kritik des Ideologiebegriffs zeigt sich, dass es sich um ein
gemeinsames Problem der Herrschaftswirkung der Wissensproduktion handelt, das er
anhand des Begriffs des Wissens bearbeitet.”* Diese expliziten Verweise auf die Zusam-
menhdngevon Ideologienlehre mit der Diskursanalyse lassen sich als eine Bedeutungsverschiebung
in der Terminologie unter Beibehaltung des Problems verstehen (vgl. Adorno 1962.: Terminologie
1:95). Begriffliche Verinderungen reagieren auf gesellschaftliche Transformationen und
registrieren sie (vgl. Demirovi¢ 2012: 33—34). Ohne dass sich erneut widerspiegelungs-
theoretisch die begrifflichen Verinderungen umstandslos aus diesen Verinderungen ab-
leiten, stellt sich die Frage, auf welche Verinderungen die Verschiebung von Ideologie
hin zu Wissen reagiert?

Bereits Adorno hatte auf die Vereinnahmung der Ideologienlehre im sowjetischen
Machtbereich und dariiber hinaus hingewiesen. Der Begrift der Ideologie ist selbst den

103 Adorno macht das explizit in seiner Vorlesung iber Soziologie und Philosophie (vgl. Adorno 1960:
PuS: 281). Demirovi¢ deutet den »Zeitkern« der Wahrheit als »eine zentrale Einsicht in der politi-
schen Epistemologie: Die Vernunft und die Theorie benétigen Individuen, die verniinftig sind und
diese Theorie vertreten [...].« (Demirovié 2012: 27)

104 Wie in Kapitel 3.2.2. ausgefiihrt, ist Foucaults Verhiltnis zum Ideologiebegriff stellenweise am-
bivalent, generell jedoch zunehmend feindselig. Jedoch zeigen besonders die klaren Gegeniiber-
stellungen auch das verbindende Element und die Erbschaft an. »Man muss die politische Rolle
der Intellektuellen nicht in einer Terminologie von Wissenschaft/Ideologie, sondern in einer Ter-
minologie von Wahrheit/Macht denken.« (Foucault 1976: [192]: 212) Er will auf die »Grenzen des
Begriffs der Ideologie [aufmerksam, PE.] machen. Das Prinzip der Intelligibilitit des Verhaltnisses
von Wissen und Macht entspringt eher einer Analyse der Strategie als einer Analyse der Ideolo-
gien.« (Foucault 1980: [277]: 25)

13.02:2026, 21:32:55. op

263


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

historischen Entwicklungen unterworfen, auf die er reagiert und in deren Krifteverhalt-
nisse er vielfiltig zu intervenieren versucht (siehe Kapitel 3.1.1.). Wahrend Adorno noch
davon ausging, man konne den Ideologiebegriff retten, indem die Erkenntnisse einbe-
zogen werden, etwa iiber die sich ausbreitenden sozialpsychologischen Techniken und
iiber den Strukturwandel hin zur verwalteten Welt, hilt Foucault dieses Unterfangen
fiir gescheitert. Thm erscheint die Vereinnahmung durch Funktionire der KP in Frank-
reich und andernorts sowie durch einen grassierenden Hypermarxismus etwa unter den
68ern fir unumkehrbar. Die Erbschaften einer ums Bewusstsein zentrierten marxistischen Dia-
lektik, welche am Basis-Uberbau-Modell festhilt und den Begriff nutzt, um andere, darunter Fou-
cault selbst, zu diskreditieren, lasten schwer auf dem Begriff der Ideologie. Auf diese theoretische
wie gesellschaftliche Problemlage reagiert Foucault durch die Entwicklung seines Wis-
sensbegriffs. Hinzu tritt also fiir ihn das theoriepolitische Motiv, eigene Ansitze aka-
demisch und 6ffentlich durchzusetzen. Dariiber diirfen aber die gesellschaftlichen Um-
briiche nichtvergessen werden, die Foucault registriert und mit denen er sich begrifflich
auseinandersetzt.

Ausgehend von der etwas verkiirzenden Zuspitzung, wonach Adorno eine kritische
Theorie der fordistischen Gesellschaft schrieb, wohingegen Foucault die Verinderungen
zum Postfordismus kritisch begleitete (siehe Kapitel 1.3.1.), ist es moglich, die terminolo-
gischen Verschiebungen als Reaktion auf den Bedeutungsgewinn des Wissens zu lesen. Darunter
konnen Prozesse verstanden werden, die mit so unterschiedlichen Diagnosen und
Begriffen wie Wissensgesellschaft (vgl. kritisch Reinecke 2010), »immaterielle Arbeit«
(Hardt/Negri 2000: 302) aber auch finanzmarktdominierter Kapitalismus erfasst wur-
den (vgl. Demirovié¢/Attac 2011). Keinesfalls verschwindet die korperliche Arbeit, doch
wird von immer mehr Menschen in den westlichen Gesellschaften eine umfassendere
Ausbildung und Bereitschaft zum lebenslangen Lernen erwartet. Die Digitalisierung
greift auf die Gesellschaften global aus und vernetzt sie enger. Die Wissensformen
umfassen jedoch nicht nur die Fahigkeiten zum Umgang mit Sprache und Symbolen,
sondern zunehmend auch die Affekte, welche als emotionale Intelligenz angesprochen
werden. Der Strukturwandel zu Dienstleistungsgesellschaften lisst sich gleichfalls in
diese Zeitdiagnose einreihen. Ohne an dieser Stelle eine vollstindige Ablosung oder ein
Entwicklungsmodell zu behaupten, geht es hier um die Sammlung von Tendenzen, auf
welche die Begriffe reagieren. Der Ideologiebegriff hebt bereits in seiner Hochphase
im 19. Jahrhundert und in Adornos Gegenwart der verwalteten Welt die Bedeutung
des Wissens fiir die Herrschaft hervor. Jedoch folgt er dabei nicht zufillig dem Modell
der Fabrik, wenn er eine einfache Reproduktion von geistigen Inhalten behauptet,
welche die bestehenden Verhiltnisse widerspiegeln. Adorno iibernimmt diese Konzeption
von Ideologie und entwickelt sie fort. So fiigt er die Aspekte der Wahrheit der Ideologie und ihve
affektive Funktionsweise hinzu, verbleibt aber wesentlich bei der tayloristischen Standardisierung.
Foucault hingegen l6st sich vom Ideologiebegriff und vom Modell der Fabrik. Er weitet
die Gegenstinde noch einmal betrichtlich aus und dezentriert den immer noch um das
Subjekt und sein Bewusstsein orientierten Ideologiebegriff. Damit erfasst Foucault bereits
den wachsenden Anspruch auf mehr Flexibilitit des ideologischen Arrangements zur effizienten
Sicherung dynamischer Stabilisierung (Rosa 2018: 15).

In der Forschung finden sich besonders in der US-amerikanischen Literatur um 1990
einige Hinweise darauf, Foucault in dieser Weise als Fortsetzung und Aktualisierung der

13.02:2026, 21:32:55. op


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

Ideologienlehre zu begreifen. Nancy Fraser erklirte 1989 in Widerspenstige Praktiken: »Was
mich an Foucault faszinierte, war die Betrachtung des Komplexes>Macht/Wissenc.« (Fra-
ser1989:11) Dabei erfasst sie bereits, dass dieser Doppelbegriffin der Tradition des Ideo-
logiebegriffs steht. »Uberwachen und Strafen zum Beispiel eréffnete neue Wege zum Ver-
stindnis dessen, was die marxistische Tradition als [...] »die zunehmende gesellschaft-
liche Trennung von Hand- und Kopfarbeit< und »die Verbreitung des Taylorismus« ge-
fasst hatte.« (ebd.: 12) Und sie erkennt zugleich die Innovation Foucaults gegeniiber der
Frankfurter Schule, denn »[iJndem Foucault solche Prozesse auch iiber die Grenzen der offiziellen
Okonomie hinaus zuriickverfolgte, revidierte er auch das, was [...] die Kritische Theorie als >gesell-
schaftliche Rationalisierung< und >Biirokratisierung< verstand[].« (ebd.; Hervorhebung P.E.).
Zwar scheint Fraser an dieser und anderen Stellen Foucault auf den Taylorismus bezie-
hungsweise Fordismus festzulegen, jedoch ist es plausibler davon auszugehen, dass Fou-
cault diese theoretischen Aktualisierungen unternahm, um im Sinne seiner Geschichte
der Gegenwart, den Bedeutungswandel des Wissens in der Transformation zum Postfor-
dismus besser zu erfassen. Auch Fredric Jameson erkennt das veraltete Verstindnis von
Ideologie als falschem Bewusstsein bei Adorno und seinen Zeitgenossen, das spitestens
seit Althussers subjekttheoretischer Wendung des Ideologiekonzepts iiberholt war — in
dessen Tradition Foucault seine Dezentrierung vornahm. Dennoch warnt Jameson ein-
driicklich, wir witrden den Wahrheitsgehalt, auch den von Ideologien, verlieren, wenn
wir den Begriff aufgeben (Jameson 1990: 230—231). Weniger kritisch ging Terry Eagleton
mit Adornos Ideologiekonzeption um. Dessen »Auffassung nach wire das Gegenteil von
Ideologie nicht Wahrheit oder Theorie, sondern Differenz oder Heterogenitit. Auf diese,
wie auch auf andere Weise nimmt das Denken Adornos den heutigen Poststrukturalis-
mus auf verbliffende Weise vorweg.« (Eagleton 1991: 148) Im etwas bemiihten Versuch,
die (Post-)Modernitit Adornos herauszustellen, trifft Eagleton sicher einen Punkt, hebt
aber vor allem die Aktualitit von Poststrukturalisten wie Foucault hervor. Hinter dem
Problem der Wahrheit und Unwahrheit von Ideologien kiindigt sich bereits das vom aus-
geschlossenen Anderen im Denken an. Hingegen verteidigt Thomas McCarthy ausdriick-
lich Adornos Ideologiebegrift gegen die Einwinde Foucaults. »[D]ie von ihm kritisier-
ten Ideologievorstellungen sind ziemlich plump, wihrend seine kritischen Aulerungen
weit davon entfernt sind, den von Angehorigen der Frankfurter Schule vorgelegten fei-
ner durchdachten Deutungen des Ideologiebegriffs den Garaus zu machen.« (McCarthy
1991: 69) Wie man es auch dreht: Foucault und Adorno sind hinschlich der Wahrheit auf
dem gleichen Kampfplatz verortet, wie es in der Forschungsliteratur immer wieder her-
vorgehoben wurde.'® Das Spannungsfeld von Ideologie und Wissen versucht die Herr-
schaftswirkungen der Wissensproduktion in ihrer historischen Genese und Entwicklung
zu erfassen.

105 Auch Loik weist darauf hin: »Es war Foucaults Uberzeugung (und auch dies bezeichnet eine funda-
mentale Gemeinsamkeit mitden Arbeiten der Theoretiker der Kritischen Theorie), dass die Gewalt
dieser Normalitit bereits im repressiven Charakter herrschender Wahrheits- und Rationalitdtsvor-
stellungen begriindet liegt.« (Loik 2001: 43)

13.02:2026, 21:32:55. op

265


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

266

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Wahrheit ex negativo

Wahrheit beziehen weder Adorno noch Foucault positivistisch auf die Geltung gegebener
Fakten (siehe Kapitel 3.4.2.). Vielmehr leitet beide die Frage, welche Faktoren diese Fak-
ten hervorbringen und welche Machteffekte von ihnen ausgehen - diesbeziiglich ergin-
zen sich die Genealogie und die Ideologiekritik. Die bestimmte Negation und das Ver-
fahren an die Grenzen zu gehen, um Wahrheit zu erreichen, mégen verschiedene Pro-
blematisierungsweisen darstellen, sie verfolgen jedoch beide die Idee, dass sich Wahr-
heit nicht positiv zeigt. Nur ex negativo nihern sich Adorno und Foucault der Wahrheit
der historischen und gegenwirtigen Situationen. Wahrheit zeigt sich nur durch die negative
Arbeit der Kritik am Bestehenden. Dabei verfolgen Adorno und Foucault den Impuls Kritik
stets zu ermoglichen, sie gegen Vereinnahmungstendenzen zu adjustieren, aber keines-
falls zu immunisieren. Normativer Horizont der Kritik bildet fiir beide die Emanzipation. Je-
doch muss diese immer wieder iiberdacht und neu artikuliert werden, so lehrt die Riick-
schau auf das Veralten von Utopien und das Versagen von Emanzipationsbewegungen.
Daraus rithrt die Bedeutung der Offenheit des Denkens und der experimentellen Hal-
tung innerhalb der Kritik, die damit nicht nur ein negativistisches Unternehmen dar-
stellt (siehe Kapitel 4.3.).

Entscheidend bleibt der negative Impuls der Kritik. Es geht Adorno und Foucault dar-
um, Leiden beredt und subalternes Wissen sichtbar zu machen. Auf verschiedene Weise zei-
gen sie, wie unter dem positiv Sichtbaren etwas unsichtbar gemacht wurde und wird,
dem sie sich unterschiedlich nihern. Adorno lisst die Wahrheit negativ als das Gegenteil
der Ideologie erscheinen: »Unideologisch ist aber der Gedanke, der sich nicht auf opera-
tional terms bringen lisst, sondern versucht, rein der Sache selbst zu jener Sprache zu
verhelfen, welche ihr die herrschende sonst abschneidet.« (Adorno 1951: [Kulturkritik]:
GS 10.1: 24) Foucault verweist auf das »unterworfene[] Wissen[]« und macht sichtbar,
welche »Blocke historische[n] Wissen[s], die im Innern funktionaler und systematischer
Ensembles vorhanden und zugleich verborgen waren [...] als nicht-begriftliches Wissen,
als unzureichend ausgearbeitetes Wissen abgewertet wurden« (Foucault 1976: IVG: 21).
Zwar zeigen erneut die deutlichen terminologischen Unterschiede tiefgreifende theore-
tische Differenzen auf, doch gleichzeitig wird der gemeinsame Wille zur Emanzipation
von hegemonialer Sprache deutlich, von ihren Begriffen und den ihnen zugrundeliegen-
den Epistemen.

Auch in der Forschungsliteratur finden sich Reflexionen dariiber, dass Adorno und
Foucault Wahrheit nur ex negativo erschlossen haben. Ihre »Vorstellung einer besseren
Welt«, schreibt Schroer, zeige sich nur »ex negativo« (Schroer 2001: 63, vgl. 70). Darin er-
kennt er eine Gemeinsambkeit Foucaults und Adornos. »In gewisser Weise teilt Foucaults
theoretischer Ansatz damit das Postulat der alten kritischen Theorie, nicht >positiv< zu
werden, sondern nur indirekt, auf dem Weg der Kritik zu erkennen zu geben, was sein
soll.« (ebd.: 99) Jedoch betont Schroer, dass ihr Negativismus nicht unvereinbar mit op-
timistischen Haltungen und utopischen Hoffnungen war. Allerdings erschienen Adorno
und Foucault aus teils unterschiedlichen Griinden »Verinderungs- und Widerstands-
moglichkeiten« nur »[d]urch konsequente Beschreibung des schlechten Zustands« (ebd.:
127) moglich.

Dass sich Wahrheit nur ex negativo zeigt, unterstreicht die Radikalitit der Kritikfor-
men, welche Adorno und Foucault ins Werk setzen. Indem beide aufweisen, dass in den

13.02:2026, 21:32:55. op


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

vermeintlichen Fakten der Vergangenheit und Gegenwart wie auch fiir die emanzipative
Gestaltung der Zukunft etwas fehlt, verbinden sie Deskription und Normativitit der Ana-
lyse. Die Negation, wenngleich bei Adorno in der Tradition Hegels und bei Foucault in be-
wusster Abgrenzung zu ihr, vermittelt Wahrheit zur gesellschaftlichen Wirklichkeit. Kri-
tik an ihr deutet auf die Wahrheit in radikaler Weise, indem Adorno und Foucaultjenseits
der gegebenen Dichotomien denken. So wie nach Adorno die Wahrheit oder Falschheit
von Bewusstsein durch die Art der Beziehung zur Wirklichkeit bestimmt werden kann,
so erlaubt nach Foucault die Analyse der Politik der Wahrheit zu verstehen, welche Aus-
sagen als wahr oder falsch klassifiziert werden. Emphatische Wahrheit erfordert fur sie
die gesellschaftlichen Bedingungen zu reflektieren und Selbsterkenntnis zu betreiben,
um in beide einzugreifen. Nur im unnachgiebigen Blick auf die Negativitit der herrschenden
Objektivierungs- und Subjektivierungsweisen ist Wahrheit aufgehoben. Beide betonen auch die
Bedeutung, iiber den engen Rahmen der Erkenntnistheorie, der Wissenschaft und de-
ren Diskurse hinauszugehen in die Kultur und das Alltagsleben - iiberall wird Wahrheit
behauptet und produziert und damit Macht ausgetibt.

Weiterentwicklungen Ideologie - Wissen - Wahrheit - Kritik

Der abschliefiende Teil des Kapitels formuliert einige Thesen im Anschluss an die voran-
gegangene Skizze der Vermittlung von Differenzen zwischen Adorno und Foucault im
Kraftfeld von Ideologie und Wissen anhand der theoretischen und realhistorischen Ebe-
nen der Differenz sowie der Reflexion iiber den Gedanken, dass sich Wahrheit nur ex ne-
gativo zeigt. Einige zentrale Argumentationsstringe, Kritiken und Problemzusammen-
hinge aufgreifend betreffen diese Thesen den Begriff der Wahrheit, der Ideologie und
der Ideologiekritik. Selbstverstindlich sind die Thesen als Beitrige zu einer Diskussi-
on iiber Aktualisierungen der kritischen Sozialtheorie zu begreifen und nicht als abge-
schlossene Losungen oder begriffliche Fixierungen. Jedoch bedarf es nach der Einsicht
Adornos der Kraft des Urteils, um ausgehend von den Reflexionen auf die eigene Ohn-
macht, sich miindig zu machen. Und Foucaults Betonung des experimentellen Charak-
ters der kritischen Haltung verlangt auf dhnliche Weise den geistigen Mut, die eigenen
Erfahrungen mit anderen teilen zu wollen.

Die erste These lautet: Die Wahrheit ist gebunden an das Potential. Im Anschluss an den
Gedanken, wonach sich Wahrheit nur ex negativo zeigt, behauptet die erste These, dass
Wahrheit an das Potential gebunden ist und bleibt. Dabei schlief3t der Gebrauch von Wahr-
heit sowohl ihren objektiven Bezug auf Gesellschaft in Geschichte und Gegenwart als auch ihren
emphatischen Bezug auf utopische Verhiltnisse ein. Da Potentiale durch Pluralitit, Unabgeschlos-
senheit und Offenheit charakterisiert sind, gilt dies auch fiir Wahrheiten. Grundlage der These
istdie auf Adorno und Foucault zuriickgehende Einsicht, wonach Wahrheiten produziert
werden und es daher darauf ankommyt, sich die Produktion anzueignen. Jedoch lauft die
These nicht darauf hinaus, ein fehlender Teil miisse der bestehenden Wahrheit hinzu-
gefiigt werden oder es wire von der regulativen Idee einer vollstindigen Wahrheit aus-
zugehen. Vielmehr beruht die These auf der Adorno und Foucault gleichermafien unver-
zichtbaren Einsicht in die Unverfiigharkeit von Wahrheit per se und ist gegen jedes Identi-
titsdenken gerichtet. Statt neue Strategien der Aneignung auch der letzten, bislang un-
verfiigbaren Reste im Objekt zu entwerfen, kommt es auf die Fihigkeit zur Wahrung von
Distanz an. Nicht das Andere als Anderes zu identifizieren oder gar mit dem Identischen gleich zu

13.02:2026, 21:32:55. op

267


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

machen ist nitig, sondern es gewaltfrei zu erschliefSen und in seiner Verschiedenheit anzuerkennen.
Eine moglichst symmetrische Beziehung von Subjekt und Objekt verlangt nach perma-
nenter Aushandlung und Sensibilitit. Aus der Einsicht in die Historizitit von Subjekti-
vierungen und Objektivierungen folgt keine generelle Absage an sie, sondern ein sen-
sibler Umgang mit den Machtbeziehungen, ohne die sich kein Wissen formieren kann.
Gegen die Schlieffung der wechselseitigen Prozesse fordert die normative Ausrichtung
auf Emanzipation ihre Offenheit stets zu beriicksichtigen.

Dem Potential nihert sich Adorno durch die dialektische Denkfigur des Wider-
spruchs.’® Dieser offenbart sich, wenn das Wesen der Gesellschaft mit seinem An-
spruch konfrontieren wird, denn »in diesem Widerspruch [liegen, P.E.] zugleich die
Potentiale« (Adorno 1968: EiS: 31). Kein Essentialismus ist damit gemeint, denn »we-
sentlich sind die objektiven Bewegungsgesetze der Gesellschaft«, so Adorno weiter.
In ihnen sind »die Moglichkeit, das Potential [enthalten], dass es anders wird, dass
die Gesellschaft aufhért, ein Zwangsverband zu sein« (ebd.: 42). Dagegen vermeidet
Foucault die dialektische Vokabel des Widerspruchs. Er thematisiert das Potential indi-
rekt iiber Freiheitsspielriume, welche er versucht, durch die Beschreibung der Briiche
sichtbar zu machen. Seine Geschichte der Gegenwart verfolgt das Ziel »den Bruchlinien
von heute« zu folgen, um »dahin zu gelangen, dass man erfasst, worin das, was ist,
und wie das, was ist, nicht mehr das sein kénnte, was ist. Und in diesem Sinne muss
die Beschreibung stets gemiR dieser Art virtuellem Bruch geleistet werden, der einen
Freiheitsraum erdffnet, verstanden als Raum einer konkreten Freiheit, das heifdt einer
moglichen Umgestaltung.« (Foucault 1983: [330]: 544) Im Einspruch gegen das Gegebene
und Erinnerung an die Potentiale der Freiheit zeigt sich eine Nihe zur Kritischen Theorie
Adornos. Dass Foucault allerdings nicht von Potentialen, sondern von Freiheitsriumen
spricht, lisst erkennen, wie sehr Foucault den Riickfall in Dialektik und Repressionshy-
pothese fiirchtet. Sein deskriptiver Fokus auf Briiche und seine normative Ausrichtung
auf Freiheit sind allerdings kompatibel mit dem Begriff des Potentials.

Die zweite These bestimmt den Ideologiebegriff als fetischisierendes Wissen. Um den
Ideologiebegriff mit Foucault anzupassen und zu aktualisieren, erscheint es sinnvoll
ihn mit zentralen Einschichten Adornos und Foucaults anzureichern. Statt Ideologie
als falsches Bewusstsein zu verstehen, sollte sie als fetischisierendes Wissen begriffen
werden. Sie ist als Strategie aufzufassen, die in Diskurse und Dispositive interveniert, um Herr-
schaftsverhiltnisse und Leiden zu verewigen. Statt sich auf Bewusstsein zu beschréinken fasst dieser
Begriff der Ideologie mit Foucault die darunter gefassten Phanomene wesentlich breiter als Wissen.
Jedoch in Abgrenzung zu Foucault wird nicht nur am Ideologiebegriff festgehalten, son-
dern auch an seiner Bindung an Okonomie. Zwar driickt das Partizip »fetischisierendx
ein weites Verstindnis itber den Warenfetisch hinaus aus, doch gesteht es seine doppelte

106 Inderjiingeren Forschungsliteratur hebt lain MacDonald die Bedeutung des Begriffs des Potenti-
als bei Adorno hervor und arbeitet seine verschiedenen Facetten heraus. »In fact, it is one of his
chief aims to encourage us to face up to blocked possibilities and to lay claim to their status as
real, in spite of what actuality in fact produces.« (Macdonald 2019: 14) Ahnlich hatte Cook auf
die Gemeinsamkeit von Adorno und Foucault im Hinblick auf Potentiale der Vernunft verwiesen:
»Nevertheless, when he [Foucault, PE.] links the critical attitude to modernity, Adorno suggests
that reason has a better Potential on which it can continue to draw. Adorno’s and Foucault’s cri-
tiques draw on this potential.« (Cook: 2018: 160; Siehe auch Allen 2016: 228).

13.02:2026, 21:32:55. op


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

Herkunft aus der Auseinandersetzung des Geistes mit der Natur einerseits und der kapitalistischen
Produktionsweise andererseits ein. Damit ist er freimiitiger als der Ausdruck verdingli-
chendes Bewusstsein, mit dem er zugleich die philosophische Tragweite teilt, auf den
Prozess der Objektivierung zu verweisen. Wie dessen Gegenstiick, der Entfremdungsbe-
griff, beinhaltet der Begriff zudem die Reflexion auf den Prozess der Subjektivierunyg.
Beide Aspekte fasst das fetischisierende Wissen zusammen. Uberhaupt weist der Be-
griff des fetischisierenden Wissens auf die unhintergehbare Bedeutung der Praxis hin.
Dem trigt die Partizipialkonstruktion fetischisierend Rechnung.®” Ideologie nimmt
teil an gesellschaftlicher Praxis und ist ihr Ausdruck. Dabei versucht sie, besonders in
Gestalt der Identitit, zu fixieren, was offensichtlich oft auch gelingt. Dennoch ist dies
ein permanent ablaufender Prozess, der unterbrochen und verindert werden kann und
umkimpft ist. Auch dies ist Teil der Historizitit der Wahrheit: sie wird nicht einmal
geschaffen und fixiert, sondern bleibt plastisch. Zugleich verdeutlicht der Praxis-Aspekt
am Ideologiebegriff des fetischisierenden Wissens, worin dessen Materialitit begriin-
det liegt: einerseits in der Praxis, die eine Materialitit'®® hervorbringt, wie Foucaults
verschiedene Genealogien und Adorno in seinen Reflexionen iiber den Fetisch zeigten;
andererseits im Leiden, insofern Ideologien leidvolle Situationen perpetuieren, indem
sie es iiberdecken oder akzeptabel erscheinen lassen.

Da es sich um materielle Praktiken handelt, haben diese Formen des fetischisieren-
den Wissens, als die Ideologien zu begreifen sind, reale Auswirkungen in der Wirklich-
keit. Performativ schaffen sie die Realitit, deren Wahrheit sie sind. Dennoch sind sie
selbstverstindlich auch unwahr, insofern sie hinter die Potentialitit zuriickfallen und
vor allem Leiden verursachen. Darin ist das fetischisierende Wissen zugleich wahr und falsch.
Es handelt sich um Realabstraktionen von Menschen, Dingen, Gegenstinden in der Welt,
die nach der Mafigabe von Strategien der Herrschaft zugerichtet werden (siehe Kapi-
tel 3.1.2.). Darin offenbart sich ein weiterer entscheidender Aspekt des hier skizzierten
Ideologiebegrifts im Anschluss an Adorno und Foucault. Bei den fetischisierenden Wis-
sensformen handelt es sich um Strategien, die in Diskurse intervenieren und in Dispositiven
wirken sollen. Ganz in der Tradition Foucaults soll damit ihre Positionalitit herausge-
stellt und ihre subjektlose Intentionalitit unterstrichen werden. Sicher sind die Trager
von Ideologien hiufig Menschen und sie werden, wie Adorno nicht miide wurde zu beto-
nen, planvoll entworfen, doch ihren Funktionszusammenhang finden sie in Strukturen,
auf die sie einwirken. Damit ist fetischisierendes Wissen seinem Begriff nach geeignet, die
apersonale Herrschaft zu erfassen, wie sie fiir den Kapitalismus wesentlich ist. Auf diese reagie-
ren Ideologien typischerweise mit Personalisierungen von gesellschaftlichen Verhiltnis-
sen, wie es die Ideologien des Antisemitismus stetig reproduzieren. Mit dem Begriff des

107 Dabei steht der Gedanke der »Fetischisierung-als-Prozess«, also als ein stindig umkampftes Ver-
héltnis (Holloway 2002: 98), von Holloway Pate, dessen Denken dieser Begriff liberhaupt viel ver-
dankt. Ahnlich hatte bereits Demirovi¢ mit Blick auf Althusser festgehalten, dass die Trennung der
verschiedenen »autonomen Felder« (Demirovi¢ 1994: 100) der Gesellschaft als Prozess verstanden
werden muss.

108 Auf den»material character of ideologies« (Laclau/Mouffe 1985: 91, vgl. 95) weisen beispielsweise
Laclau und Mouffe hin.

13.02:2026, 21:32:55. op

269


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

270

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

fetischisierenden Wissens als Strategie wird dieser direkte Zusammenhang zu Macht-
formen verstindlich. Im Begriff des Wissens, wie er von Foucault entwickelt wurde und
fiir die Aktualisierung des Ideologiebegriffs angewendet wird, ist diese untrennbare Ver-
kniipfung von Wissen und Macht zentral. Somit erscheinen Ideologien als Strategien in
Machtbeziehungen. Analog zu Foucaults Begriff der Herrschaft als sedimentierten For-
men der Macht, steht auch im Ideologiebegriff die Fixierung, die Identifizierung und die
Abstraktion zu Zwecken der Stabilisierung von asymmetrischen Machtformen im Vor-
dergrund.

Die abschliefRende dritte These behauptet die Notwendigkeit einer positionalen Ideo-
logiekritik. In Erginzung zu den Ausfithrungen itber Adornos Ideologiekritik und deren
Lektiire und Fortentwicklung durch Bay (siehe Kapitel 3.1.4.) konnen Erkenntnisse aus
der Auseinandersetzung mit Foucaults Wissensbegriftf und dessen Kritik am Konzept
Ideologie fiir eine Aktualisierung fruchtbar gemacht werden. Da der Begriff von Ideo-
logie als fetischisierendem Wissen sie auch als Strategien erfasst, folgt fir die Ideologie-
kritik, dass sie sich selbst als Strategie begreifen muss. Sie ist somit doppelt positional: ein-
mal in Bays Sinn als Reflexion der Position von Kritiker und Kritisierten als Personen in
gesellschaftlichen Krifteverhiltnissen und zum anderen als bewusste strategische In-
tervention. Eine Aussage oder einen ganzen Diskurs als Ideologie zu bezeichnen, erfolgt
tatsichlich mit der Absicht der Diskreditierung. Die Ideologiekritik will also diese strate-
gische Intervention in Machtverhiltnisse angreifen, sie hemmen oder schwichen; darin
liegt ihr Sinn.

Die Ideologiekritik muss die Ideologien als Strategien kenntlich machen. In diesem
Punktkniipft sie an die Tradition der Ideologienlehre an, die zum Vorschein brachte, was
hinter dem Schein das Wesentliche war. Allzu oft konnte sie so hinter dem vermeint-
lich universellen Interesse das Partikulare offenbaren. Von Foucault hat die erneuerte
Ideologiekritik zu lernen, auch Experimente zuzulassen. Denn die Kritik der politischen
Okonomie der Wahrheit zielt auf ihre Aneignung und verlangt neue Formen der Wahr-
heitsproduktion. Miindigkeit, auf die Ideologiekritik zielen muss, will sie nicht hinter das norma-
tive Ziel der Emanzipation zuriickfallen, kann nicht von Strategien der Aneignung von Welt, Natur,
Gesellschaft und Selbst getrennt werden (siehe Kapitel 4.3.). Darin offenbart sich erneut das
Moment der Macht in der Kritik an den fetischisierenden Formen des Wissens. Letztlich
bedarf die Ideologiekritik, operiert sie mit einem Begriff von Ideologie als fetischisie-
rendem Wissen, einer offenen Positionalitit. Das heif3t, sie muss sich klar positionieren,
gegen welche Strategien sie sich wendet, aber auch fiir welche Strategien sie Partei er-
greift. Sie muss ferner die Kimpfe benennen, auf die sie sich bezieht, und angeben, auf
welche Form der Rationalitit sie sich in diesem Unterfangen beruft.

Die genealogische Analyse des Macht-Wissens bietet im Vergleich zum Begriff der
Ideologie zugleich mehr und weniger. Zwischen ihnen besteht, so die These, keine strikte
Inkompatibilitit. Eher kénnen mit Foucaults Macht-Wissen Vorkehrungen fiir die Ver-
wendung des Ideologiebegriffs getroffen und dieser dadurch einer notwendigen Revisi-
on unterzogen werden. Dies soll der Begrift des fetischisierenden Wissens leisten, der
zentrale Einsichten Adornos und Foucaults aufgreift und weiterentwickelt.

13.02:2026, 21:32:55. op


https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

