
3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 247

zialen Bewegungen vor einige Schwierigkeiten. Sein Verzicht auf objektiveWahrheit er-

scheint als Verlust von Erkenntnis überhaupt, jedoch zeigt sich, dass dem nicht so ist.

Vielmehr erhöht Foucault die Komplexität des Erkenntnisvorgangs durch seine Konzep-

tion vonMacht-Wissen.Auf dieseWeisewird eine ganze politischeÖkonomie derWahr-

heit sichtbar,die Foucault für ihreAusschlüsse,ExzesseundZurichtungenkritisiert.Da-

mit stellt er sogleich Instrumente her, schmiedet Waffen für den Diskurs und schreibt

Bücher als Bomben,mit derenHilfe die Formationen vonMacht-Wissen besser identifi-

ziert, analysiert und angegriffenwerden können. Zugleich weist Foucault auf zahlreiche

Fallstricke der Kritik hin, etwa dann, wenn man sie an Wissenschaft bindet und damit

das System der Privilegien weiter stärkt, als es zu schwächen. Kurz:Wasman verliert an

objektiver Wahrheit, Eindeutigkeit und Ideologiekritik, gewinnt man an Präzision und

historischer Tiefenschärfe.

3.3. Gedanken zur Vermittlung Adornos und Foucaults im Kraftfeld von
Ideologie und Wissen

Nachder vorangegangenenDarstellungderEntwicklungderBegriffe IdeologieundWis-

sen bei Adorno und Foucault werden diese nun zueinander in Beziehung gesetzt. Dabei

werden sie methodisch in ein Kraftfeld gebracht, so dass ihre Differenzen sich zeigen

und gerade dadurch das gemeinsame Problem der Herrschaftswirkung der Rationali-

tät hervortritt, welches beide Autoren lebenslang beschäftigt hat. Dieses Kapitel bleibt

jedoch nicht bei der Darstellung von Gemeinsamkeiten und Unterschieden stehen, son-

dern unternimmt die Vermittlung beider Ansätze unter Berücksichtigung ihrer Histo-

rizität. Konkret soll skizziert werden, dass sich im Wandel des Begriffs der Wahrheit

einerseits die gesellschaftlichen Transformationen im 20. Jahrhundert reflektieren. An-

derseits treten durch die Begriffsarbeit Aktualisierungspotentiale für eine kritische So-

zialphilosophie zu Tage, die weder auf den Begriff der Ideologie noch des Wissens ver-

zichten kann und zugleich gezwungen ist, sie fortzuentwickeln und anzupassen.

Zunächst wird das gemeinsame Erkenntnisinteresse Adornos und Foucaults an den

Herrschaftswirkungen der Vernunft beschrieben.Dazu erfolgt auch ein Exkurs über die

Aufklärung als historische Epoche und ideeller Bezugspunkt im Unterschied zwischen

Frankreich und Deutschland in den Schriften Adornos und Foucaults. In einem zweiten

Schritt akzentuiert das Kapitel die Differenzen der Ansätze besonders in Hinblick auf

die Wahrheit. Daraufhin soll ein Vorschlag zur Vermittlung beider Wahrheitskonzep-

te gegeben werden. Abschließend werden einige Gedanken zur Historizität der Ansätze

entwickelt.

3.3.1. Gemeinschaft im Problem: Machtwirkungen der Rationalität

»Könnteman daraus [aus der Unterdrückung, diemit der Rationalität einhergeht; P.E.]

nicht schließen, dass sich das Versprechen der Aufklärung, durch Ausübung der Ver-

nunft die Freiheit zu gewinnen, sich in eine Herrschaft ebendieser Vernunft verkehrt

hat, die immer mehr den Platz der Freiheit usurpiert?« (Foucault 1978: [281]: 91)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Die Exzesse der Herrschaft im 20. Jahrhundert, welche sich in nie gekannten Gewaltdy-

namiken ausgedrückt haben, drängten Adorno und Foucault gleichermaßen, die Rolle

der Rationalität zu überdenken (siehe Kapitel 2). An dieser Stelle reichen drei Stichwor-

te, umdasGrauen anzudeuten: Auschwitz,Gulag,Hiroschima–ohne dass dahinter ver-

schwinden soll, welche Gewalt tagtäglich in Fabriken, auf der Straße und in Ehebetten

weltweit geschieht. Adorno thematisiert dieses Grauen unter dem Begriff der Barbarei,

Foucault fasst es als Exzesse der Macht auf. Beide Autoren wollten weder die abendlän-

dische Rationalität von der Kritik aussparen noch eine kontinuierliche Fortschrittsge-

schichte der Vernunft schreiben.Denn einerseits war ihnen bewusst, dass die Geistesar-

beiter sich schuldig gemacht hatten, indem sie am Schreibtisch, Katheder und vor den

Mikrophonen planten, diskutierten, und gewähren ließen. Schließlich ist die Wissen-

schaft Teil der gesellschaftlichen Arbeitsteilung. Andererseits stellt sich nach 1945 mit

besonderem Nachdruck die Frage: Wozu denken? Was kann Philosophie leisten? Wel-

cheRolle können Intellektuelle für dieEmanzipation einnehmen?AlteGewissheiten gin-

genmit Zivilisationsbruch und kolonialenGräueln in die Brüche. Statt einen Zustand zu

erreichen, in dem niemand hungern muss, hatte der Prozess der Rationalisierung der

westeuropäischen Gesellschaften und später der gesamtenWelt zu mehr Blutvergießen

undmassiverem Leiden geführt. Statt einzugreifen und die Notbremse zu ziehen, hatte

das revolutionäreSubjekt derGeschichtedieZüge rollen lassenunddenAbzuggedrückt.

Statt dieWerte vonHumanität,FranzösischerRevolutionoder freierMarkt-Gesellschaf-

ten zu realisieren,hatte dieWelt sich in einenneuenZustandderBarbarei begeben.Wei-

terzumachen und auf Zivilisation, Kultur, Geist zu setzen, war nach 1945 nur um den

Preis der Selbsttäuschung zu haben oder als blanke Lüge desavouiert.

Diese tiefgreifenden Erschütterungen hatten ihre Auswirkungen auf das Denken

Adornos und Foucaults und schlugen sich besonders in ihrer Konzeption von Vernunft,

Wahrheit und Wissen nieder. Dabei gilt es jedoch zu beachten, dass Adorno eine Ge-

neration älter war und überdies als in Deutschland aufgewachsener Jude ganz anders

bedroht war als Foucault. Dieser konnte als französischer Homosexueller hingegen den

aufkommenden Kampfzyklus der sixties über den Tod Adornos 1969 hinaus verfolgen

und die damit einhergehenden gesellschaftlichen Transformationen reflektieren, bis er

1984 starb.

Wie reagieren beide auf die angesprochenen Exzesse? Adorno und das Institut für

SozialforschungunterHorkheimer formulierten eine scharfeKritik anderVernunft und

betteten sie in eine umfassende Dialektik der Aufklärung ein.85 Darin zeigen Horkheimer

und Adorno,wie der von Anbeginn angelegte instrumentelle Gebrauch der Vernunft seit

dem 19. Jahrhundert unter kapitalistischer Vergesellschaftung nicht der Emanzipation,

sondern der Intensivierung derHerrschaft überNatur undMenschen dient unddie Bar-

barei ermöglichte. Zugleich erkennen sie, dass die klassischen Konzepte Bewusstsein

und Ideologie,wie sieMarxundeinigeMarxisten,namentlichLukács,entwickelt hatten,

85 Dabei handelt es sich keineswegs um eineMomentaufnahme. Noch 1969 in der Einleitung zum Po-

sitivismusstreit hält Adorno an der Forderung nach Selbstkritik der Vernunft fest, die nur Einge-

denk der Dialektik der Aufklärung geleistet werden könne (vgl. Adorno 1969: [Positivismusstreit]:

GS 8: 288). DazubemerktDemirović: Das »Ausmaßder durchAufklärunghergestelltenUnfreiheit«

(Demirović 1999: 749) müsse in die Selbstkritik der Aufklärung einfließen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 249

nicht länger tragen. Daher integriert besonders Adorno die Psychoanalyse und Metho-

den der social research in seine kritische Theorie der Gesellschaft. Statt das Klassenbe-

wusstsein zu formen, solleman die sozialpsychologischenMechanismen der Ideologien

der verwaltetenWelt in den Blick nehmen, um das Unglück zu verstehen und zukünfti-

ges abzuwenden, so seine Schlussfolgerung.

Foucault schlägt einen anderen Weg ein. Seine Vernunftkritik verfährt spezifischer

und kleinteiliger, aber in der Sache ähnlich rigoros wie die Adornos.Die abendländische

Vernunft entsteht durch den Aus- beziehungsweise Einschluss der Wahnsinnigen, die

Pathologisierung von Frauen und sexuell Anormalen und letztlich der disziplinarischen

Unterwerfung der Bevölkerung vom Straftäter über die Schülerin bis zur Fabrikarbei-

terin. Im Fahrwasser des französischen Strukturalismus dezentriert Foucault das Sub-

jekt der Rationalität, von demdie Analysen des Bewusstseins nicht loskamen.Erwendet

sich stattdessen denDiskursen zu,derenRegulation der Aussagen er als Zwangssysteme

deutet, welche sich im gesellschaftlichen und individuellen Körper niederschlagen.

Einer der ersten, der das gemeinsame Problem erkannte, das Adorno und Foucault

lebenslang umtrieb, war Foucault selbst. »[B]ereits die Frankfurter Schule«, so erklärt

Foucault im Interview mit Trombadori, habe »festgestellt, dass die Formulierung der gro-

ßenWissenssysteme auchUnterwerfungseffekte hatte undHerrschaftsfunktionen ausübte.« (Fou-

cault 1978: [281]: 111; Hervorhebung P.E.)86 Im gleichen Jahr, 1978, erklärt Foucault, dass

es »der französischen Wissenschaftsgeschichte wie […] der deutschen kritischen Theo-

rie« (Foucault 1978: [219]: 555–556) darum gegangen sei, »eine Vernunft zu überprüfen,

deren strukturelle Autonomie mit der Geschichte der Dogmatismen und Despotismen

verknüpft ist« (ebd.: 556). Zugleich verwirft Foucault damit nicht Vernunft in toto, son-

dern verweist auf ihre Ambivalenz: Einerseits erscheint die »Vernunft als despotische

Aufklärung.« (Ebd.) Andererseits erkennt Foucault, dass die Vernunft neben demUnter-

drückungseffekt auch »einen Befreiungseffekt besitzt, wenn es ihr gelingt, sich von sich

selbst zu befreien.« (Ebd.) Der Zusammenhang zwischen der Produktion des Wissens und der

Ausübung von Herrschaft und wie eine Befreiung daraus möglich bleiben kann, treibt Adorno und

Foucault gleichermaßen um.Diese Gemeinsamkeit bleibt unverständlich ohne die Berück-

sichtigung der realhistorischen Erfahrungen ihrer Epoche.

Beide Autoren unternehmen also einen ähnlichenGedankengang.Das Selbstbild der

seit Mitte des 19. Jahrhunderts im Zuge der Industrialisierung sich rationalisierenden

Gesellschaften des Westens, demzufolge sie vernünftig seien, wurde durch die grausa-

men Exzesse ad absurdum geführt. Statt dies als Verlust der Vernunft, als Abwesenheit

von rationalemDenken oder als reinen Ausbruch von Sadismus zu deuten, fragen Ador-

no und Foucault,was die Rolle der Vernunft und ihrer gesellschaftlichen Träger in diesen

Exzessenwar.Siefindenweit zurückreichendeBelege fürdenFurorderVernunft, für ih-

renDrang zu neutralisieren und zumSchweigen zu bringen,was sich ihr nicht identisch

macht.Nachdemdie westlichenGesellschaften dieModernitätsschwelle der Aufklärung

überschritten habenund eineHochkonjunktur desWissens erfolgt,welche die kapitalis-

tische Produktionsweise ermöglicht, kommt es keineswegs zur universellen Befreiung,

86 »Der gemeinsame Horizont, den Foucault mit der Frankfurter Schule teilt«, so urteile auch Meyer,

»ist also die kritische Frage nach der Aufklärung, verstanden als Frage nach dem Verhältnis von

›Vernunft und Machtexzess‹.« (Meyer 2008: 91).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

wie es der Mythos von der befreienden Wirkung des Wissens verkündet.87 Sondern die

Anwendungen instrumenteller Vernunft inWissenschaft, Technik undRegierung inten-

sivieren bestehende und entstehende Gewaltdynamiken,welche in Shoah und Kolonial-

verbrechen gipfeln. Damit verbunden ist die wechselseitige Bedingung der Akkumula-

tion von Kapital und der Akkumulation von Menschen (vgl. Foucault 1975: ÜS: 283; 1976:

WzW: 136) sowie deren Beherrschung über das Kontrollwissen der Ärztschaft, Polizeien

und Statistiker_innen. Die Vermittlung besteht nach Adorno darin, »dass die Katego-

rien der Erkenntnis selber prinzipiell durch die Gesamtheit der Gesellschaft, und zwar

insbesondere auchdurchdieVerhältnisse der gesellschaftlichenProduktion, vorgeformt

sind,die sich gegenüber derWahrheit durchsetzen.« (Adorno 1960: PuS: 155)Nicht in der

Reinheit des Studierzimmers fanddieGenese desWissens undder abendländischenRa-

tionalität statt, sondern siewar eingebunden inKräfteverhältnisse,Herrschaft undAus-

beutung. Auch die Geltung, mithin die Wahrheit von Wissen und Vernunft, lässt dieser

Zusammenhang nicht unberührt,wie Adornoweiter ausführt, da »genetischeMomente

der Geltung implizit sind« (ebd.: 281, vgl. 142, 178, 272–276). Die historische Produkti-

on vonWissen in denWissenschaften und darüber hinaus ist nach Adorno und Foucault

also unablösbar von politischer und ökonomischer Herrschaft. Daran schließt sich die

Frage nach denMöglichkeiten der Emanzipation aus diesen Zusammenhängen an.

Die geteilte Erfahrung der Exzesse der Herrschaft und die Reflexion über die Rolle

der Vernunft und ihrer Träger darin führten Adorno und Foucault gleichermaßen zu ei-

ner Problematisierung derVernunft und derWissensproduktion in denwestlichenGesellschaf-

ten.Dennoch darf diese Erkenntnis nicht darüber hinwegtäuschen, dass die Formen der

Problematisierung sich stark voneinander unterscheiden.DieAutoren legen ihrer jewei-

ligen Vernunftkritik unterschiedliche Begriffe der Rationalität, des Wissens und ihrer

gesellschaftlichen Bedingtheit zugrunde. Daraus resultieren ihre auseinanderweisenden

Einschätzungen zum Ideologiebegriff. Sie sind sich nicht einig darüber, auf welche Bestände

der Vernunft für deren Selbstkritik zurückgegriffen werden kann.Die Formen ihrer jewei-

ligen Vernunftkritik und deren Status unterscheiden sich daher wesentlich. Dies hängt auch

damit zusammen, dass sie in verschiedenen Traditionen der Aufklärung stehen. Daher

wird es im folgenden Exkurs um ihre unterschiedlichen Zugriffe auf die Aufklärung ge-

hen. Anschließend können die sich daraus entwickelnden verschiedenen Problematisie-

rungsweisen der Vernunft als Differenzen ihrerWahrheitsbegriffe entfaltet werden, um

abschließend davon ausgehend eine mögliche Vermittlung zu skizzieren.

Exkurs: Unterschiedliche Traditionen der Aufklärung in Frankreich und

Deutschland nach Foucault

Die Erfahrung der Gewaltdynamiken führt Adorno und Foucault also jeweils zu einer

Kritik an den Machtwirkungen der Rationalität. Die sich daraus ergebende Kritik der

Vernunft versteht sich als Selbstkritik der Aufklärung. Sie thematisiert die dunkle Sei-

te der Aufklärung. Foucault spricht von der »dunkle[n] Kehrseite« der Aufklärung, wel-

che er in der Analyse der Disziplinarmacht sichtbar macht und polemisiert: »Die ›Auf-

87 Foucault erklärt, dass eine »vollständige[] Revision des Postulats, dem zufolge die Entwicklung des

Wissens einen Garanten der Freiheit darstellt« nötig sei und fragt rhetorisch: »Ist das etwa kein

allgemeines Problem?« (Foucault 1978: [281]: 111; siehe Kapitel 3.2.1.)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 251

klärung‹ [Les ‹ Lumières ›], welche die Freiheiten entdeckt hat, hat auch die Disziplinen

erfunden.« (Foucault 1975: ÜS: 285) Adorno und Horkheimer bürsten mit Benjamin Ge-

schichte gegendenStrich unddecken »[u]nter der bekanntenGeschichte Europas […] im

Schicksal derdurchZivilisation verdrängtenundentstelltenmenschlichen Instinkteund

Leidenschaften« eine »Nachtseite« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 207) der Auf-

klärung auf.88 Dabei zielen sie auf ihrer Aktualität und gehen »[v]on der faschistischen

Gegenwart aus« (ebd.; siehe Kapitel 1.3.1.). Dieses Adorno und Foucault gemeinsame In-

teresse an der dunklen Seite der Aufklärungwird in der Sekundärliteratur häufig bemerkt. So

hatte Dosse auf die Parallele zwischen Poststrukturalismus und Kritischer Theorie hin-

gewiesen. In der Philosophie desNachtkriegs-Frankreich habe die »abendländischeVer-

nunft […] einer immer leidenschaftlicheren Suche nach den verschiedenen Figuren des

Anderen Platz gemacht.« (Dosse 1991: 264) Daher ihr steter Rekurs auf Marx, Nietzsche,

Freud fürdie »SuchenachdemAnderenalsderKehrseiteder abendländischenVernunft«

(ebd.: 265). In dieser SuchbewegungnachdemAnderen in der Philosophie undderKehr-

seite der Vernunft verortetDosse auch die Frankfurter Schule: »Adorno undHorkheimer

hatten bereits unmittelbar nach dem ZweitenWeltkrieg über die konflikthafte und dia-

lektische Beziehung zwischen der Vernunft und ihrem Anderen, dem Mythos, nachzu-

denken begonnen.« (Ebd.)89 Der gemeinsame Verweis Adornos und Foucaults auf die

Kehrseite der aufklärerischen Vernunft, um die Herrschaftswirkungen der Rationalität

zu erklären, soll nicht über die unterschiedlichenWeisen der Problematisierungen hin-

wegtäuschen.Bei genauerer Betrachtung stehen beide in verschiedenenTraditionen der

Aufklärung,die ihre jeweiligen FragestellungenundKritikformen entscheidend prägen.

Besonders Foucault hebt dies hervor. Ihm zufolge pflegt die deutsche Tradition die Frage

nach der Legitimität von Aussagen, Bewusstseinsformen und Erkenntnisweisen. Und tat-

sächlich zeigt Adorno mit der Ideologiekritik, dass zahllose geistige Produkte keine le-

gitime Erkenntnis darstellen, sondern falsches Bewusstsein zumAusdruck bringen und

reproduzieren. Dagegen unternimmt Foucault eine Akzeptabilitätsprüfung von Aussagen

in Diskursen (vgl. Foucault 1978: Kritik: 30). Seine genealogische Kritik soll offenlegen,

wie diskursive Ereignisse entstehen konnten und wie sie wirkten, keinesfalls soll sie be-

werten, ob diese richtig oder falsch sind. Foucault erkennt darin zwei unterschiedliche

Traditionen im Ausgang von Kants Frage nach der Aufklärung.Die eine ist die kritische,

die andere die aufklärerische. Über Marx,Weber und die Frankfurter Schule wurde der

Frage nachgegangen, was die Legitimation bestimmter Erkenntnisweisen war und wel-

cheGrenzen die Vernunft einzuhalten habe, umnicht von sich abzuweichen.90 In Frank-

88 Laut Tiedemann zeigt die Kritische Theorie Adornos: »[D]ie Aufklärung, die es anders intendier-

te, beruht auf einer mit Herrschaft fusionierten Rationalität.« (Tiedemann 1997: 19) Gleiches hält

Demirović in Hinblick auf Wahrheit fest: »Die Wahrheit bewirkt also nicht nur Freiheit, sondern

auch Kontrolle; sie hat, als Mechanismus des Ausschlusses nach außen und der Regulierung des

Wissens nach innen, eine autoritäre Kehrseite und kann dazu beitragen, Versuche zu unterdrü-

cken, sichWissensformen und soziale Klassifikationssysteme wie ihren institutionellen Folgen zu

entziehen und sich zu emanzipieren.« (Demirović 1999: 17)

89 Weitere Bemerkungen zur Thematik der dunklen Seite der Aufklärung bei Adorno und Foucault

finden sich bei Schäfer 1990: 75; vgl. 1996: 160; Weyand/Sebald 2007: 44; Sander 2010: 7.

90 Foucault kommt auf die deutsche Tradition verschiedentlich zu sprechen. Bereits 1978 in Was ist

Kritik? führt er aus: »Die Entwicklung dieser Frage [der Aufklärung, P.E.] war in Deutschland und

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

reich hingegen habe man sich auf die Wissenschaften fokussiert, um zu verstehen, auf

welcheWeise sich das Wissen entwickelt habe.91 Dabei standen Kontinuitäten und Dis-

kontinuitäten der Erkenntnisweisen im Vordergrund und weniger die Frage nach der

richtigen Erkenntnis.

Adorno verfolgt eine Geschichte der Vernunft, die er als Geschichte des Geistes

schreibt, in die die Auseinandersetzung, die Vermittlung und letztlich Herrschaft über

die Natur untrennbar Eingang gefunden hat (siehe Kapitel 3.1.1.). Dabei verwendet

Adorno allerdings ein Einheitsmodell der Vernunft und des Geistes. Zwar hebt er her-

vor, dass es einen subjektiven und einen objektiven Vernunftgebrauch gegeben habe.

Doch habe der subjektive Gebrauch unter dem Eindruck der objektiven Tendenzen zur

verwalteten Welt die Oberhand gewonnen. Die objektiven Zwecke der Anwendung von

subjektiver Rationalität wären aus dem Blick geraten. Selbst die Wissenschaften hätten

unter der Dominanz des Positivismus jede Form der Reflexion auf objektive Zwecke

als unbegründbare und damit unzulässige Spekulation zurückgewiesen. Somit kann

Adorno letztlich doch eine Verfallsgeschichte der Vernunft schreiben, an deren Ende ein

Monolith instrumenteller Vernunft steht.

Foucault hegt Skepsis gegen eine kontinuierliche Geschichte der Vernunft, gleich ob

sie Fortschritt oder Verfall behauptet. Zwar ist auch er an der Entwicklung der Vorstel-

lungen von Aufklärung interessiert, verfolgt sie aber auf genealogischeWeise im Raster

von Macht-Wissen unter Verzicht auf jede Wesensbestimmung. Die Erkenntnisweisen

und die Wissenschaften sind für Foucault untrennbar von den Kräfteverhältnissen, in

denen sie standen (siehe Kapitel 3.2.1). Die kritische Haltung, welche sich in der Philo-

sophie der Aufklärung, etwa in Kants Aufruf zum Ausgang aus der selbstverschuldeten

Unmündigkeit, entfaltet, verfolgt Foucault daher unter anderem zurück auf die antike

Praxis der Pharräsia, desWahrsprechens. Der Annahme eines Einheitsmodells von Ver-

nunft oder einer Form von Rationalität widerspricht Foucault in aller Deutlichkeit, etwa

in dem Aufsatz über das Subjekt und dieMacht: »Ich halte den Ausdruck Rationalisierung

für gefährlich. Wir sollten spezifische Rationalitäten analysieren […].« (Foucault 1982:

[306]: 271) Foucault schreibt daher keine Verfallsgeschichte der Vernunft und auch keine

Geschichte der »Gabelung der Vernunft« (Foucault 1983: [330]: 333) in eine instrumentelle

und eine emphatische Form.Obgleich er deutlich sieht, dass in der deutschen Tradition

eine derartige Bedeutung der Vernunft zugeschrieben wird (siehe Kapitel 3.2.3). Den-

noch ist er an einer übergreifenden Geschichte der abendländischen Vernunft in den

Frankreich nicht die gleiche – und zwar aus historischen Gründen« (Foucault 1978: Kritik: 20). Seit

dem Linkshegelianismus bis zur Frankfurter Schule habe es eine Kritik an »Positivismus« und der

»Rationalisierung« (ebd.) gegeben. Die Unterschiede der deutschen und französischen Bezugnah-

me auf die Aufklärung hebt Foucault im gleichen Jahr im Vorwort zur englischen Übersetzung von

Canguilhems On the Normal and the Pathological hervor (vgl. Foucault 1978: [219]: 554). In Struktu-

ralismus und Poststrukturalismus erklärt Foucault: »Nun glaube ich allerdings, dass in Deutschland

diese Frage, was die Geschichte der Vernunft oder die Geschichte der Rationalitätsformen in Eu-

ropa gewesen ist, sich […] in der Denkströmung gezeigt hat, die im Großen und Ganzen von Max

Weber bis zur Kritischen Theorie geht.« (Foucault 1983: [330]: 531)

91 In Strukturalismus undPoststrukturalismus präzisiert Foucault, Kants Frage nachder Aufklärunghät-

te »in Frankreich eine präzise und vielleicht unzureichende Form angenommen, nämlich: ›Was ist

die Geschichte der Wissenschaft?‹« (Foucault 1983: [330]: 531).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 253

westlichen Gesellschaften interessiert, die sich allerdings den konkreten Praktiken zu-

wendet und nicht geschichtsphilosophische Monolithen beschreibt.

Was hat es mit der Privilegierung der Aufklärung auf sich? Hinsichtlich des Ge-

brauchs des Terminus lassen sich bei Adorno und Foucault unterscheiden: der Epo-

chenbegriff, die philosophische Strömung und eine historisch übergreifende Entwick-

lungstendenz.Unter dem Titel Aufklärung –den Foucault häufig im deutschen Original

verwendet – bezeichnen beide Theoretiker eine Etappe der Philosophiegeschichte, die

verschiedene Momente unter einer teils problematischen Sammelbezeichnung zusam-

menbringt. Rousseau, die Enzyklopädisten und Kant erscheinen so rückblickend als

Vertreter einer philosophischen Strömung des 18. Jahrhunderts. Für den Zusammenhang

dieser Arbeit kann sich allerdings auf die Philosophie Kants beschränkt werden, denn

dessen Bedeutung heben beide immer wieder hervor. Besonders die Ideale derMündig-

keit, die Methode der Kritik der Vernunft und die philosophischen Reflexionen auf die

Gegenwart werden von Adorno und Foucault regelmäßig aufgerufen.92

Darüber hinaus benutzen Adorno und Foucault Aufklärung zur Bezeichnung einer

epochenübergreifenden Entwicklungstendenz. Sie verfolgen die unterschiedlichen Entste-

hungsherde und Entwicklungslinien der Aufklärung bis in die Antike zurück. Der

Mythos sei bereits Aufklärung, so Adorno und Horkheimer, sofern er ein Erkennen der

Welt unternimmt. Neben dieser Funktion zur Naturbeherrschung weisen sie ihr eine

kritische Funktion zu, demnach wäre »Aufklärung der Herrschaft überhaupt entgegen-

gesetzt.« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: 57–58)93 Im dialektischen Prozess der Ent-

wicklung der Erkenntnisfähigkeiten, also derMittel der Aufklärung, gerät deren Zweck,

die Mündigkeit der Subjekte, aus dem Blick. Aufklärung fällt in Mythologie zurück und

unterwirft sich der Herrschaft. Nietzsches Vernunftkritik habe die »Selbstvernichtung

derWahrheit durch einen unreflektiert losgelassenen Prozess von Aufklärung« (Adorno:

1961: [Meinung]: 162) bereits antizipiert. RationaleMittel dienen fortan der Irrationalität

des Ganzen. So offenbart sich in der Kulturindustrie die »Aufklärung als Massenbe-

trug«, so das gleichnamige Kapitel derDialektik der Aufklärung. Zwar ist Foucault weitaus

92 Bereits 1978 imVorwort zu Canguilhemhält Foucault fest, dassmit Kant »zumerstenMal« sich »das

rationaleDenkennicht nur die Frage nach seinerNatur, nach seinenGrundlagen, seinerMacht und

seinem Recht« stellte, sondernmit Kant »fragte [es] auch nach der Vergangenheit und Gegenwart,

nach seiner Zeit und seinem Ort.« (Foucault 1978: [219]: 552) Die Reflexion der Aktualität und der

philosophische Journalismus bilden die Tradition über Kant, Zola, Sartre und viele mehr, in der

Foucault auch seine Ontologie der Gegenwart verortet. Adorno widmete Kant ganze Vorlesungen,

etwa 1964/1965 über die Lehre von der Geschichte und der Freiheit (Adorno 1964: LGF) Noch 1969 wür-

digt Adorno die »Gewalt Kants«, des »Alleszerschmetterer[s]«, als »die vonKritik in sehr konkretem

Sinn.« (Adorno 1969: [Kritik]: GS 10.2: 786). Brieler benennt die Bedeutung Kants für Adorno und

Foucault als deren gemeinsames Interesse an der »Mündigkeit« (Brieler 2019: 512). »Kants Frage

nach den Grenzen der Erkenntnis«, so Brieler weiter, habe »die politische Dimension der Kritik ins

Epistemische [verlagert; P.E.]«, nun »versucht Foucault eine erneute Verschiebung.« Nach Brielers

Auffassung »repolitisiert [Foucault, P.E.] Kant, um von der Frage nach den Grenzen der Vernunft

zur eigentlichen Frage der Aufklärung, der Mündigkeit, zurückzukehren« (Brieler 2019: 513).

93 Ähnlich erklärt Adorno später die Aufnahme der Sozialforschung in das Programm der kritischen

Theorie der Gesellschaft: »Diese objektive, in der Sache gelegene Beziehung zur Aufklärung, zur

Auflösung blinder, dogmatischer undwillkürlicher Thesen ist es, diemich als Philosophen der em-

pirischen Sozialforschung verbindet.« (Adorno 1952: [Sozialforschung]: GS 8: 482–483)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

vorsichtiger, indem er nicht den neuzeitlichen Begriff der Aufklärung umstandslos auf

die Antike projiziert, doch zeigen seine Schriften die Entstehungsherde der Kritik und

der kritischenHaltung in der antiken parrhesia und dermittelalterlichen textkritischen

Bibelauslegung. Vor allem weitet er den Begriff Aufklärung aber in die Gegenwart aus.

Grundsätzlich ist Foucault dem Epochenbegriff gegenüber skeptisch, wie er im Artikel

Was ist Aufklärung? klarstellt. Er betont darin, dass bereits bei Kant Aufklärung nicht als

Epoche gedacht werden sollte, sondern als Prozess der Mündigkeit beziehungsweise

Mündig-werdung. Dies liefe letztlich auf die Frage hinaus, wer wir in der Gegenwart

sind und sein können. Folglich wendet Foucault sich gegen kalendarische Abfolgen

wie Vor-, Moderne und Postmoderne, da sie von Zuständen statt Prozessen ausgehen.

Vielmehr müsse ›Moderne‹ gegen die Postmoderne-Debatte und mit Kant als ›Haltung‹

verstanden werden, worunter er »einen Beziehungsmodus im Hinblick auf die Aktua-

lität« versteht (Foucault 1984: [339]: 695). Aufklärung bezeichnet in diesem spezifischen

Sinn für Foucault einen Prozess der konstanten Entwicklung und Überprüfung der

eigenen kritischen Haltung zur Gegenwart.

Gleichwohl heben Adorno und Foucault die Bedeutung der historischen Epoche der

Aufklärung hervor. Das 18. und beginnende 19. Jahrhundert erscheint beiden also nicht

nur als Zeitalter von Rousseau und Kant, sondern auch der bürgerlichen Revolution,

beginnender Rationalisierung und der brutalen Durchsetzung der kapitalistischen Pro-

duktionsweise. In dieser gesellschaftlichen Transformation macht Foucault die Ratio-

nalisierungsprozesse als entscheidende Elemente aus. Ausdrücklich im Plural benennt

er sie in einem Interview: »Ich glaube, im 18. Jahrhundert kam es nicht nur zu einer

ökonomischenRationalisierung–die ausgiebig erforschtworden ist –, sondern zu einer

Rationalisierung der politischen Techniken, der Macht- und Herrschaftstechniken.«

(Foucault 1977: [215]: 507) In einem späteren Interview ergänzt er noch die Rationalität

der Selbsttechniken (vgl. Foucault 1981: [295]: 210). Da also in den Wissenschaften, der

gesellschaftlichen Herrschaft und den Selbstverhältnissen im ausgehenden 18. Jahr-

hundert zahlreiche relevante Brüche stattfinden – die Genetik, die Bevölkerung, das

Sexualitätsdispositiv entstehen alle in dieser Zeit – privilegiert Foucault diese Epoche.

In der Aufklärung erkennt Foucault das »historische Schema unsererModernität.« (Foucault

1978: Kritik: 28; Hervorhebung P.E.) Damals »entstehen«, so begründet er, »direkt und

an der Oberfläche sichtbarer Transformationen die Beziehungen zwischen Macht,

Wahrheit und Subjekt, die es zu analysieren gilt.« (ebd.: 28) Diese wirken prägend für

die Gegenwart Foucaults. In seinem Spätwerk wird Foucault die Privilegierung der Epo-

che der Aufklärung jedoch zurücknehmen, trotz seines anhaltenden Interesses, dessen

Ausdruck der Aufsatz Was ist Aufklärung? darstellt. Seine Gründe äußert er deutlich

in Subjekt und Macht: »Die Aufklärung war zwar eine sehr wichtige Phase in unserer

Geschichte und in der Entwicklung der politischen Technologie, aber ich glaube, wir

müssen auf sehr viel weiter zurückliegende Prozesse zurückgehen, wenn wir verstehen

wollen, über welche Mechanismen wir zu Gefangenen unserer eigenen Geschichte ge-

worden sind.« (Foucault 1982: [306]: 272–273) Foucaults Bezug auf die Aufklärung folgt

scheinbar Konjunkturen derNähe undAbgrenzung.Einerseits ist er sich völlig klar, dass

in dieser Zeit Entscheidendes in zahlreichen relevanten Diskursen ablief, dessen wir

zumVerständnis derGegenwart und zur Transformationder aktuellenBeziehungen von

Macht, Wissen und Subjekt benötigen. Andererseits will er um jeden Preis vermeiden,

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 255

dass die Gegenwart einzig im Brennglas der Aufklärung erscheint, denn damit ging

häufig eine Fokussierung auf politische und ökonomische Prozesse des Kapitalismus

einher. Die gesamte Anlage seiner Analysen verpflichtet auf weiter zurückreichende

Untersuchungen. Gleichermaßen erblickt Adorno in der historischen Epoche eine

entscheidende Phase der gesellschaftlichen Entwicklung. Die kapitalistische Produkti-

onsweise setzt sich durch und das Bürgertum erlangt die Herrschaft. Damit gelangen

ebenfalls die geistigen Formen zur Blüte, auf welche Adorno sich fortlaufend bezieht:

neben der Philosophie sind es besonders Literatur und Musik, die im Zeitalter des Li-

beralismus substantiell94 werden. Die ökonomische und politische Entwicklung erlaubt

eine Autonomie desGeistes,welche in der verwaltetenWelt verloren geht und damit den

Kunstwerken ihre Substanz raubt. Gleiches gilt für Adornos Ideal des Individuums und

dessen Mündigkeit, das er am Großbürger des 19. Jahrhundert modelliert. Adorno ist

überzeugt, dass »zur Mündigkeit eine bestimmte Festigkeit des Ichs, der Ich-Bindung

hinzugehört, wie sie am Modell des bürgerlichen Individuums gebildet ist.« (Adorno

1969: Mündigkeit: 143) Auf die Verbindung von Macht, Wissen und Subjekt und das

aufklärerische Ideal der Mündigkeit wird im Kraftfeld Subjektivierung und Pseudo-

Individualität näher eingegangen (siehe Kapitel 4). In dieser letzten Verwendungsweise

der Aufklärung als historischer Epoche wird also klar, warum Adorno und Foucault sie

privilegieren. Die Rationalität wird umfassender und vielerlei Techniken entwickeln

sich. Rationalisierungsprozesse beschleunigen sich in den Wissenschaften, den Regie-

rungsformen und Selbstverhältnissen. Politische, ökonomische, kulturelle Revolutionen

laufen teils parallel, teils versetzt und beeinflussen sich gegenseitig. So erscheint es

verständlich, warum Foucault in dieser Zeit das Schema unterer Modernität erstmals

gefunden hat,wenngleich er es nichtmit dieser Epoche vollständig identifiziert. Ebenso

klar ist nach diesen Überlegungen, warum Adorno die Aufklärung in die Antike und

Gegenwart ausdehnt und zugleich zu einer Art Katalysator und frühen Kipppunkt in der

Verfallsgeschichte der Vernunft erklärt.

Schematisch können grob im Anschluss an Adorno und Foucault drei Verwendungs-

weisen des Begriffs Aufklärung unterschieden werden: Erstens bezeichnet sie die histo-

rische Epoche im 18. Jahrhundert und um 1800, deren Entwicklung als Rationalisierung

auf den Begriff gebracht werden kann. Und zwar insofern, als sie die Entzauberung der

Welt und Steigerung der vielgestaltigen technischen Fähigkeiten sowie dieOrganisation

derGesellschaft unter demPrimat der kapitalistischenÖkonomie bezeichnet.Die philo-

sophiegeschichtliche Strömung zur gleichen Zeit ist die zweite Verwendungsweise. Sie

begann in Frankreich früher95 und ihr Zentrum bildet die Frage nach der Vernunft und

94 Mit ›substantiell‹ ist gemeint, dass Adorno einerseits eine Blüte von Kunst und Kultur, Geist und

Philosophie für die reife bürgerliche Gesellschaft beschreibt, die er mit den Werken Hegels, Goe-

thes und Beethovens verbindet. Die Ideale nehmen eine hohe oder entwickelte Form an. Ander-

seits wird der Widerspruch in ihnen auf die Spitze getrieben. Sie sind substantiell wahr und ge-

sellschaftlich unwahr. Das Subjekt unddas Kunstwerk behaupten sich als substantiell verwirklicht,

stoßen dabei aber an gesellschaftliche Schranken.

95 Dazuhält Eßbach fest, dass inDeutschlandderHistorismusgleichzeitigmit der Entfaltungundder

Kritik der Vernunft stattfand,während in Frankreich dies zwei getrennte Prozesse darstellen, in der

die »klassische[] Rationalität« früher und unabhängig von der »Verzeitlichung der Phänomene«

(Eßbach 1991: 77) entstanden war.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ihrerGrenzen imProzess derErkenntnis.Drittens kannmitAufklärung eineüber den en-

gen historischen Rahmen hinausgehende epochenübergreifende Entwicklungstendenz

bezeichnete werden, deren Anfänge in der Antike liegen und die bis in die Gegenwart

nachwirkt. Ihren Charakter zeichnen Adorno und Foucault gleichermaßen ambivalent,

wenn auchmit unterschiedlichen Instrumenten und Akzenten.

3.3.2. Zuspitzung der Differenzen: Objektivität von Wahrheit

Vor dem Hintergrund sowohl des gemeinsamen Interesses Adornos und Foucaults an

denHerrschaftswirkungenvonVernunftundWissenals auchderunterschiedlichenTra-

ditionen der Aufklärung und ihrer Kritik sollen im Folgenden die Differenzen der An-

sätze herausgearbeitet werden. Dabei werden die Unterschiede akzentuiert und stark

schematisiert, um die Fruchtbarkeit der Differenzen zu skizzieren: zunächst hinsicht-

lich der Rationalität beziehungsweise Vernunft, dann zwischen Ideologie und Wissen

und schließlich in Hinblick auf die Wahrheit. Im anschließenden Kapitel sollen dann

Versuche zur Vermittlung ihrer Positionen über denBegriff derWahrheit und unter Ein-

beziehung der Historizität unternommen werden.

Einheit der Vernunft oder Pluralität der Rationalitäten

Die vorangegangenen Kapitel haben das Verständnis der Vernunft Adornos und Fou-

caults in grobenZügen rekonstruiert.Beide berufen sich diesbezüglich zwar auf die Tra-

dition der abendländischen Philosophie, auf Descartes, Kant und Hegel (siehe auch Ka-

pitel 4.1.3. und 4.2.1.) und auch auf die daran anschließende Tradition der Kritik, wie

sie von Marx, Nietzsche und Freud96 geübt wurde. Auch die soziologische Perspektive

Webers auf den Zusammenhang von Rationalisierung und gesellschaftlicher Herrschaft

greifen Adorno wie Foucault auf.

In der Rückschau zeigen sich jedoch klare Unterschiede: Adorno hält trotz der Ge-

waltexzesse, in welche Vernunft eingebunden war, an einem emphatischen Begriff der Ver-

nunft fest.Dafür knüpft er sie an die Totalität derGesellschaft und ihre Erkennbarkeit ei-

nerseits und die historische Entwicklung, in der Kritik, Kämpfe undKontroversen statt-

finden, andererseits an. Beide Aspekte garantieren eine objektive Vernunft, wenn auch

nicht bruchlos. Während Adorno damit im Rahmen des philosophischen Denkens He-

gels beziehungsweise der Linkshegelianer verbleibt, versucht Foucault hingegen, Hegel

zu entkommen, ein Denken jenseits der Subjekt-Objekt-Dialektik zu entwickeln und

auch geistige Experimente zu wagen. Vernunft löst Foucault daher von Objektivität ab

und unterwirft sie dem strategischenModell derMacht. Keine List der Vernunft setzt sich

durch die Antagonismen hindurch durch, keine Dialektik aus subjektiver und objektiver

Vernunftwaltet in ihr.Vernunft ist in Foucaults ausdrücklich französischemVerständnis

stets instrumentell und ohne ein transzendentes Moment.

Aus der Perspektive Adornos verfolgt Foucault einen bloß subjektiven Vernunftbegriff,

wie er es Karl Popper und anderen im Positivismusstreit vorgeworfen hatte (vgl. Adorno

96 Diese gemeinsame Bezugnahme auf die kritische Tradition von Marx, Nietzsche und Freud beto-

nen u.a. Cook und Dosse (Cook 2018: 6–11; Dosse 1991: 265).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 257

1969: [Positivismusstreit]: GS 8: 283–285). Über die partikularen Rationalitäten hinaus-

weisendeZwecke,also eineuniverselleVernunft, strebtFoucault bewusstnicht an.Vielmehrde-

maskiert er in bester aufklärerischer und aufklärungskritischer Tradition die Ansprüche

auf Universalität als tatsächlich partikular und erkennt in diesem Anspruch nur Strate-

gien.Somit trifft Foucault auchAdornosKritik amPositivismus,wonachdessen»[l]aten-

ter Subjektivismus […] den Objektivismus der gesamten nominalistischen Aufklärungs-

bewegung kontrapunktiert [hat; P.E.]« (ebd.: 285).Mit Adorno ist aus demeinstmals kri-

tischen Anspruch des Nominalismus und dessen Skepsis gegen Universalien im Spätka-

pitalismus eine Ideologie geworden, die völlig ins Bestehende integriert ist, da sie sich

weigert darüber hinaus zu denken (siehe Kapitel 1.3.2.).

Umgekehrt erscheint aus der Perspektive Foucaults der Vernunftbegriff Adornos als

monolithisch. Zwar bemüht sich Adorno zeitlebens, ein dialektisches Verständnis der

Vernunft zu entwerfen, in dem deren subjektive und objektive, partikulare und univer-

selle Aspekte miteinander vermittelt sind, doch betont er zugleich, dass die Vernunft

letztlich unteilbar und eines sei (u.a. Adorno 1964: LGF: 69).97 Gegen diesesEinheitsmodell

derVernunftwendet Foucault stets nominalistisch ein,dass für ihn »keinegegebeneRationa-

litätsformdieVernunft [ist; P.E.].« (Foucault 1983: [330]: 543) Vonder einheitlichenVernunft

zu sprechen ist für ihn zwar möglich, bringt aber wenig Erkenntnisgewinn. Schließlich

identifiziertman auf diese geschichtsphilosophischeWeise bei der Suche nach demWe-

sen der Vernunft und ihren Abweichungen nur immer wieder die vorausgesetzte Form

der Vernunft zu ihremWesen.Durch dieGeschichtsphilosophie hypostasiert dieDialek-

tik eine historische Erscheinung der Vernunft und erklärt sie zu ihremWesen.

An diese Unterschiede hinsichtlich des Begriffs der Vernunft, den Adorno ge-

schichtsphilosophisch als dialektische Einheit behandelt, Foucault hingegen durch

spezifische Genealogien lokaler Rationalitätsformen untersucht, knüpfen sich zahl-

reiche weitere Differenzen, die an dieser Stelle nur angedeutet werden können. Hin-

sichtlich der Vorstellungen und Begriffe von Subjekt, Emanzipation und Gesellschaft

unterscheiden sich Foucault und Adorno jedoch so die These vor dem Hintergrund

von gemeinsamen Problemen und Impulsen, was die fruchtbare Vermittlung dieser

Differenzen ermöglicht.

Ideologie oder Wissen

Die Differenzen Adornos und Foucaults hinsichtlich der Vernunft beziehungsweise der

Formen der Rationalisierungen führen direkt zum Ideologiebegriff. »Der Marxismus«,

97 Zwar ist eine Charakterisierung des Vernunftbegriffs Adornos als monolithisch eine Zuspitzung,

die der dialektischen Anlage seines Denkens entgegenzustehen scheint. Diese drückt sich auch in

der Brüchigkeit und Ambivalenz der Vernunft selbst wie der gesellschaftlichen Totalität aus, wie

an anderer Stelle hervorgehoben. Jedoch wird die Zuspitzung gerade für die Kontrastierung mit

Foucault plausibel mit Blick auf die Forschungsliteratur. »In contrast to Horkheimer and Adorno,

however, Foucault did not reduce reason in the modern age to instrumental reason.« (Cook 1993: 139;

Hervorhebung P.E.) So auch Allen: Foucaults »attempt to ›analyze specific rationalities rather than

always invoking the progress of rationalization in general‹ distinguishes his approach to the en-

tanglement of rationalities and power relations from that of the Frankfurt school.« (Allen 2017a:

8–9), Adorno verfolge einen einheitlichen Begriff der Vernunft, der es eben nicht erlaube, wie bei

Habermas in unterschiedliche Verwendungsweisen differenziert zu werden (ebd.: 9).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

so kritisiert Foucault in einem Interview, »beanspruchte in der Tat, […] eine allgemeine

Theorie derWissenschaftlichkeit derWissenschaft zu sein; eine Art Gerichtshof der Ver-

nunft, der zu unterscheiden erlaubte zwischen dem, was Wissenschaft, und dem, was

Ideologie war; mit einem Wort, er beanspruchte, ein allgemeines Rationalitätskritieri-

um für jede Art Wissen anzugeben.« (Foucault 1978: [281]: 66) Unschwer sind in dieser

Beschreibung die Bemühungen Adornos wiederzuerkennen, der seine Ideologienlehre

im Anschluss anMarx entwickelte, um aufzuzeigen, wie umfassend irrational die west-

lichen Gesellschaften im Spätkapitalismus geworden sind. Die Unwahrheit, die Ador-

no mit dem Begriff Ideologie offenlegen und kritisieren wollte, betraf nicht länger nur

das falsche Bewusstsein der Klassen, sondern erfasste das Funktionieren der gesamten

Gesellschaft. Mit hochgradig rationalen Mitteln werden völlig irrationale Ziele verfolgt

und realisiert. Davon nimmt Adorno ausdrücklich die Wissenschaften nicht aus, dar-

in der marxschen Tradition der Ideologiekritik treu. Der grassierende Positivismus der

Wissenschaften kommt sich besonders gewitzt vor, wenn er skeptisch alles Wissen ge-

nerell als Ideologien behandelt, also als von gesellschaftlichen Verhältnissen hervorge-

bracht. In diesem Sinne wird Foucault von dieser Kritik Adornos hart getroffen, der sie

gegen Mannheims Wissenssoziologie richtet (vgl. Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8:

471) Demgegenüber erhebt Adorno weiterhin den Anspruch auf objektiveWahrheit gewisser ratio-

naler Erkenntnisse, die nicht mit Verweis auf ihre gesellschaftliche Genese mit allen Erkenntnissen

gleichgemachtwerden können.Aussagen über denHerrschaftscharakter der Klassengesell-

schaft unterliegennicht der Falsifikation,wie der PositivismusPopperscher Prägung ihn

behauptet. Die Denunziation der Ideologie dient also weiterhin bei Adorno der Hervor-

hebung und Sicherung vonWahrheitsansprüchen besonderer Produkte des Geistes. Als

bestimmteNegation ist die Ideologiekritik sogar eine herausragende Art derWahrheits-

produktion.

Eben die produktive Funktion des Ideologiebegriffs bei derHervorbringungundAb-

sicherung vonWahrheiten interessiert Foucault. »An dieser Stelle«, so fährt Foucault im

zuletzt angeführten Interview fort, nachdem er den Marxismus als Hüter der Rationa-

lität charakterisiert hat, »gewann die Nietzsche-Lektüre für mich große Bedeutung. Es

genügt nicht, eine Geschichte der Rationalität zu schreiben; was wir brauchen, ist ei-

ne Geschichte derWahrheit.« (Foucault 1978: [281]: 67; Hervorhebung im Original) Und

eben dafür muss Foucault sich vom Begriff der Ideologie lösen, der stets ein Subjekt

evoziert, das Primat der Ökonomie behauptet und – der entscheidende Einwand – auf

der Trennung vonWahrheit undUnwahrheit beharrt.Umzu erfassen,wieWahrheit funktio-

niert, in Diskursen hervorgebracht wird und Rationalitäten organisiert, braucht es einen weiteren

Begriff: dasWissen. Der Begriff soll Analysen der Trennung ermöglichen und zeigen, wie

es überhaupt zur Trennung von Rationalität und Irrationalität, Wahrheit und Unwahr-

heit,Wahnsinn und Vernunft kommt.Dafür verbindet Foucault den Begriff desWissens

mit demjenigen der Macht und lässt Macht-Wissen stets im Plural erscheinen, um Es-

sentialisierungen zu entgehen.

Statt Foucaults Impuls zu folgen, lautet die hier vertretene These, dass sich Ideologie

undWissen nicht ausschließen, sondern einander ergänzen.Denn derWissensbegriff reformuliert

das Problem der Ideologienlehre, indem er sie um die Historizität derWahrheitseffekte und die De-

zentrierung des Subjekts bereichert. Er ermöglicht es, die Rolle der Wahrheit bei der Be-

herrschungvon IndividuenundGruppen,vonSelbst-undNaturverhältnissenoffenzule-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 259

gen und dieWechselwirkungen zur kapitalistischen Profitwirtschaft zu erkennen.Diese

über Foucault hinausgehende Perspektive erscheint als wesentlich produktiver für eine

kritischeTheoriederGesellschaft.DieThese vonderErgänzungdarf allerdingsnicht ver-

decken, dass sich Adorno und Foucault uneinig sind, was die Brauchbarkeit des Begriffs

Ideologie betrifft. Während Adorno diesem Begriff eine zentrale Bedeutung in Sozio-

logie, Philosophie und Kulturkritik zuweist, entwickelt Foucault seinen Wissensbegriff

genau in Abgrenzung zu ihm.Was aus dieser Differenz für eine kritische Sozialtheorie

erwächst, ist einweiterhin umkämpftes Feld und fordert anschließende, auch empirisch

fundierte Forschungen.

Objektive Wahrheit oder Wahrheitspolitik

Adorno und Foucault interessiert das Problem derHerrschaft der Vernunft undwie dar-

inWahrheit erzeugt und funktional wird.Daher rückt der Begriff derWahrheit ins Zen-

trum der Untersuchung des Kraftfelds Ideologie-Wissen. Zunächst in Form einer zuge-

spitzten Gegenüberstellung der unterschiedlichen Ansätze, an die sich eine Vermittlung

anschließt.

Während Adorno an der emphatischen Vorstellung der Objektivität von Wahrheit

festhält und sich dabei auf eine lange Reihe von Philosophen seit Platon beruft,98 bricht

Foucault mit dieser Vorstellung. Die Frage ist nur, womit er sie ersetzt. Es wäre zu ein-

fach, ihmbeimKokettierenmit demPositivismus einfachwörtlich zu nehmen.Zwar gilt

seinmethodisches Interesse Positivitäten und er spricht sich gegenUniversalien und für

spezifische Analysen aus, doch bedeutet dies nicht, Foucault wäre Positivist oder Relati-

vist. Jedoch sind es nicht Beliebigkeit,Werturteilsfreiheit oder die Verabschiedung vom

Begriff der Wahrheit, auf die Foucault zielt, sondern auf eine neue Politik der Wahrheit

(siehe Kapitel 3.2.4.). Statt einer »Flohmarkt-Toleranz« (Schneider 2001a: 301) geht es

Foucault umdasAufzeigenderZwänge,dieWahrheit hervorbringenunddie von ihr aus-

gehen.Dafürmacht er sichNietzschesKritikund seinenFiktionalismuszueigen,umdie

Geschichte der Wahrheit schreiben zu können. Die Geschichte der Wahrheit fördert ei-

nerseits die Bedingungenunddamit dieGrenzenderWahrheit zuTageund andererseits

offenbart sie die Wahrheit als Pluralität (vgl. ebd.: 299, 303). Es geht Foucault dabei we-

der um Philosophiegeschichte, noch will er als Wissenschaftshistoriker auftreten oder

gar bloße Ideengeschichte betreiben. Die Machtwirkung der Wahrheit soll als Kritik an

der Herrschaft das Feld möglicher emanzipativer Interventionen öffnen.

Aus der Perspektive Adornos hat Foucault das Kind mit dem Bade ausgegossen und

den Anspruch auf objektive Wahrheit aufgegeben, die an die Erkennbarkeit der Totali-

98 In Meinung. Wahn. Gesellschaft etwa bekennt Adorno sich zu dieser Tradition, der er namentlich

Platon und Aristoteles, Kant und Hegel zuschlägt. Sie trete ein gegen die »Zerstörung von Wahr-

heit durch Meinung samt all dem Verhängnis, das sie involviert« (Adorno 1961: [Meinung]: 156).

Zugleich ist er sich völlig darüber im Klaren, dass am Anspruch aufWahrheit nicht naiv festgehal-

ten werden kann (siehe Kapitel 3.1.3), denn ihre Zerstörung »weist zurück auf das, was, zwangvoll

und keineswegs als widerrufliche Aberration,mit der Idee vonWahrheit selber sich zutrug.« (Ebd.)

Siehe dazu auch die Vorlesung 1960 über Philosophie und Soziologie, worin er den Ideologiebegriff

abermals an »einen sehr emphatischen Begriff vonWahrheit« bindet, der zwischen »objektiv gül-

tiger Wahrheit und einer bloß subjektiv verzerrtenWahrheit« (Adorno 1960: PuS: 151) unterschei-

det.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

tät der Gesellschaft geknüpft ist (vgl. Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS8: 467, 471). In

Übereinstimmung mit dem Vorwurf gegen Foucaults vermeintlichen subjektiven Ver-

nunftbegriff, läuft die Historisierung der Wahrheitseffekte auf die Unfähigkeit der Un-

terscheidung zwischen verschiedenen Ansprüchen auf Wahrheit hinaus. Damit verliert

Foucault,mitAdornogesprochen,Wahrheit gleichdoppelt: als objektiveWahrheit imRückblickund

als emphatischeWahrheit inderVorausschau.Werhistorischnicht feststellenkann,dass »die

Wahrheit bei dengesellschaftlichenProduktivkräften [liegt]« (Adorno 1960: PuS: 155) und

»zu bewunderungswürdigen kleinen Gruppen geflüchtet« ist (Horkheimer 1937: [Kriti-

scheTheorie]: 186), bleibt außer Stande, das Existenzialurteil über diese Gesellschaft zu

treffen und den Gedanken einer wahrenmenschlichen Gesellschaft zu bewahren.

Aus der Perspektive Foucaults hängt Adorno einer überholten geschichtsphilosophi-

schen Idee an, die verraten wurde.Weder gibt es die objektiveWahrheit noch ihre Träger, seien

esKlassen oder Intellektuelle. Stattdessen stellt die Behauptung einer solchenWahrheit eine Strate-

gie in spezifischen Kräfteverhältnissen dar. Indem der Marxismus dem epistemologischen

Zwang der westlichen Gesellschaften zur Verwissenschaftlichung jedes Wissen folgte

und seine Ansichten als wissenschaftlich auswies, verfolgte er das Ziel, seine Absich-

ten mit demWahrheitswert aufzuwerten. Andere Ansichten wurden als Ideologien ver-

dammt und darin lag bereits die totalitäre Gebärde begründet.Mit Foucault gesprochen

macht der laxe Umgang der Frankfurter Schulemit demhistorischenMaterial (vgl. Fou-

cault 1978: [281]: 90) die Pluralität derWahrheit und ihrer jeweiligen Sprecher_innen un-

sichtbar. Deren Problematisierung erscheint somit einerseits inadäquat und anderseits

normativ bedenklich.99 Bereits der Anspruch, theoretischer Träger einer historischen

Wahrheit zu sein,untergräbt dieMöglichkeit emanzipatorischerTheorie undPraxis.Der

souveräne Kritiker, so kann Foucault verstanden werden, berauscht sich am Bildungsprivileg der

Flaschenpost, die ihn dasminoritäreWissen vergessen und die subversivenKämpfe verachten lässt.

Gegen eine unversöhnliche Lesart dieser Differenz ist die vorliegende Studie erneut

auf ihre Vermittlung bedacht. Statt also in Adorno den unbeirrbarenVerteidiger derOb-

jektivität der Wahrheit zu erkennen und in Foucault den radikalen Skeptiker, der jeden

Wahrheitsanspruch bestreitet, sollen ihre kritischen Motive und Impulse verbunden werden.

Demnach entfaltet Adorno die Dialektik von Subjekt und Objekt und lässt Wahrheit nur in ihrem

dynamischenWechselverhältnis ex negativo und stets prekär hervortreten. Foucault hingegen ana-

lysiert diese Verhältnisse am historischenMaterial und zeigt den Effekt derWahrheit ebenso punk-

tuell auf, wie er es den Leser_innen überlässt, wie sie mit dieser Geschichte der Gegenwart umgehen

wollen.Weder verteidigt Adorno das Bildungsprivileg noch kritisiert Foucault jede Privi-

legierungalsMachtausübung,welchedieUnmündigkeit reproduziert.Vielmehr sinddie

Wahrheitskonzeptionen Adornos und Foucaults gleichermaßen emanzipatorisch aus-

gerichtet: durch die Selbstaufklärung des Wissens über die Vereinnahmbarkeit der Er-

kenntnis,durchdieBindungderWahrheit andieErfahrungendes Leides unddie prinzi-

99 In Frage steht somit der Status und Wahrheitsanspruch der Theorie selbst und damit die Grund-

lagen ihrer Normativität. Hingegen hat Theorie, laut Schneider, bei Foucault »selbst ethischen

Wert«, sie begründet sich also aus sich und »stellt sich nicht in den Dienst der Geschichte oder

einer Vision, an der etwa die postmarxistischen Denker der Frankfurter Schule noch laborierten,

weil sie historische Werte wie Emanzipation oder Aufklärung in das Philosophieren ziehen woll-

ten.« (Schneider 2001a: 306)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 261

pielle Offenheit und Unabschließbarkeit des Prozesses der Wahrheitsfindung. Für eine

kritische Theorie der Gesellschaft bleibt es überzeugender und fruchtbarer, von diesen

gemeinsamen emanzipatorischen Impulsen Adornos und Foucaults auszugehen.

Die Differenzen beider Ansätze dürfen dafür nicht eingeebnet, sondern müssen

herausgearbeitet und analysiert werden, um kritische Theorie zu aktualisieren. Das

gemeinsame Problem der Herrschaftswirkung von Wissensproduktion fassen Ador-

no und Foucault auf unterschiedliche Art und Weise. Die Gegenstände der kritischen

Untersuchungen beider erstrecken sich weit, es sind nicht nur geistige Produkte

oder Diskurse, sondern grundsätzlich die gesamte Gesellschaft beziehungsweise alle

Machtbeziehungen. Während Adorno dem Gedanken hinsichtlich der Wahrheit die

dialektische Form wahr und falsch zugleich gibt, formuliert Foucault abweichend weder

wahr noch falsch. Ideologien,Wissenschaften, Kultur sind sowohl wahr als auch unwahr,

denn sie bilden die falschenVerhältnisse ab und reproduzieren sie, so Adorno.Hingegen

betrachtet Foucault die Aussagen, die Institutionen und die Erfahrungen gleichsam,

bevor sie einen Wahrheitswert zugesprochen bekommen, um die politische Ökonomie

der Wahrheit sichtbar zu machen. Ihre Anliegen waren also verschieden: Adorno wollte

das simple Schema vonWahrheit und Falschheit dialektisch aufheben, ohne die Idee derWahrheit

aufzugeben, wogegen Foucault die zugrundeliegende Struktur dieses Schemas verlassen wollte.

Aus diesen unterschiedlichen Problematisierungsweisen folgen verschiedene Über-

windungsstrategien.Während Adorno die Ambivalenzen der Gegenstände bis in die Ex-

treme hinein verlängert, ausdehnt und zuspitzt, um schließlich immer wieder die Figur

des jenseits desWiderspruchs aufzurufen, inder Identität undNichtidentität versöhntwer-

den könnten,100 verlässt Foucault das dialektische Schema. Zwar gibt es kein Draußen,

kein Jenseits des Diskurses, aber die Haltung der Kritik kann sich auf und an den Rän-

dern des Diskurses aufhalten und ihre Grenzen ausleuchten, um über sie hinauszuweisen

(siehe Kapitel 4.3.).101

3.3.3. Vermittlungsbegriff Wahrheit

»Der Herrschaft einerWahrheit entkommtman also nicht, indemman ein Spiel spielt,

das dem Spiel der Wahrheit vollkommen fremd ist, sondern indem man das Wahr-

heitsspiel anders spielt.« (Foucault 1984: [256]: 895)

Abschließend werden nun die angeführten Differenzen Adornos und Foucaults hin-

sichtlich Ideologie, Vernunft und Wahrheit auf Basis ihres gemeinsamen Problems

der Herrschaftswirkungen der Rationalität miteinander vermittelt. Dafür kommen die

das Kraftfeld durchziehenden Sichtachsen zum Einsatz. Daher werden im Folgenden

zunächst die Historizität und das Theorie-Praxis-Gefüge daraufhin betrachtet, was sie

100 Adorno kommt darauf etwa hinsichtlich des Fortschritts zu sprechen: »Denkbar [wäre; P.E] ein Zu-

stand, in dem die Kategorie [des Fortschritts, P.E.] ihren Sinn verliert, und er doch nicht jener der

universalen Regression ist, die heute mit dem Fortschritt sich verbündet.« (Adorno 1962: [Fort-

schritt]: 50)

101 Foucaults »ethos« der Kritik lässt die »Alternative des Draußen und Drinnen« hinter sich, um sich

der »Analyse der Grenzen« zuzuwenden »und die Reflexion über sie.« (Foucault 1984: [339]: 702)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

über das Kraftfeld vonWissen und Ideologie aussagen.Es zeigt sich, dass imWahrheits-

begriff die intensivsten Verbindungslinien zwischen Adorno und Foucault ausgemacht

werden können.Die sich daran anschließenden fruchtbarenWeiterentwicklungwerden

abschließend vorgetragen. Allen voran lässt sich im Anschluss an die beiden Autoren

der Begriff der Ideologie als fetischisierendes Wissen aktualisieren und für kommende

Forschungen anbieten.

Historizität der Wahrheit in Form ihres Zeitkerns

Aus der Darstellung von Adornos Ideologienlehre und Foucaults Wissensanalyse konn-

ten zahlreicheDifferenzen hinsichtlich des Verständnisses derWahrheit herausgearbei-

tet werden (siehe Kapitel 3.4.2.). Diese Zuspitzung ist für die wissenschaftliche Ausein-

andersetzung fruchtbar. Sie ist die notwendige Bedingung für eine anschließende Ver-

mittlung, die eine Untersuchung der Differenzen u.a. hinsichtlich ihrer Beziehungen

zur Transformation ermöglicht (siehe nächstes Unterkapitel). Es erscheint für das Er-

kenntnisinteresse sinnvoll die vermittelndeLesart derDifferenzen vor demHintergrund

einer Gemeinschaft im Problem zu wählen.Weiterhin wurde in den Darstellungen her-

vorgehoben, dass beide die Historizität derWahrheit betonen: Adorno unter demStich-

wort Zeitkern der Wahrheit (siehe Kapitel 3.1.3.), Foucault unter dem des historischen

Apriori (siehe Kapitel 3.2.1.). Genese und Geltung von Aussagen werden von beiden Au-

toren stets zusammengedacht. Der Geist wirkt in herrschaftsförmigen Gesellschaften,

das Wissen wird produziert in Machtbeziehungen – zwischen beiden Sphären besteht

eine Wechselwirkung. Die gesellschaftliche Bedingtheit ist so umfassend, dass sich ihr

weder ein geistiges Produkt noch die akademischen oder künstlerischen Diskurse zu

entziehen vermögen. Indes betonen Adorno und Foucault gleichermaßen die relative Au-

tonomie der Prozesse, d.h. sie lassen simple Widerspiegelungstheorien weit hinter sich.

Zwar unterscheiden sie sich hinsichtlich derMethoden: Die Ideologiekritik verfährt im-

manent und nach dem Modell der bestimmten Negation, während die Genealogie ar-

chäologisch die Positivitäten in ihrer Streuunguntersucht.Doch ist das Ergebnis ebenso

eine umfassendeHistorisierungvonWahrheit.DieseErkenntniswendenbeideAutoren auch

auf die eigenen Werke an, deren Zeitlichkeit sie betonen.102 Die Historizität der Wahr-

heit bedeutet nicht nur eine Abkehr von Universalien als überzeitlicher Wesensschau,

wie sie dieMetaphysik betreibt, sondern auch eineEinsicht in die Zeitgebundenheit des-

sen,was Adorno und Foucault selbst als wahr beschreiben. Jede Aussage oder diskursive

Formationwirkt in einemKräfteverhältnis,wodurch sie historisch situiert ist und damit

102 Allen betont diesen Punkt der reflexiven Historisierung und erkennt darin eine entscheidende

Gemeinsamkeit von Adorno und Foucault. Sie betrieben, so argumentiert sie, ein Unterfangen

»[of] historicizing the very commitment to historicization […]. In other words, both Foucault and

Adorno understand their own critical, historico-philosophical projects as themselves historically

situated. […] The resulting historicization of History is closely bound up with its ongoing critical

problematization, where this means both revealing the contingency of our own historically sit-

uated point of view (what Foucault called our historical a priori and Adorno our second nature)

and showing how that point of view has been contingently made up.« (Allen 2017b: 256) Leider

verzichtet die Autorin an dieser Stelle auf die notwendigen Differenzierungen, wodurch der Ein-

druck eines gemeinsamen Projekts Adornos und Foucaults entsteht, dem sich die Werke beider

jedoch entziehen, wie ausgeführt wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 263

einen temporalenMarker erhält (sieheKapitel 1.3.1.).Diese entwertet sienicht,macht sie

nicht im schlechten Sinne abstrakt gleich und verhindert Urteile. Vielmehr käme es ohne

Genese nicht zur Geltung, so dass Wahrheit die Historizität braucht. Sie braucht Träger,

erst dadurch wird sie wirklich.103 Auch folgt keine Beliebigkeit oder Relativität, sondern

darin ist die Erkenntnis enthalten, wie mitWahrheit umgegangen und auf ihre Produk-

tion Einfluss genommen werden sollte.

Schließlich teilen Adorno und Foucault die Einsicht in die permanente Vereinnahmbar-

keit vonWissen,Vernunft undKritik.Wahrheit kann beschädigt werden, ein Satz seinen

Wahrheitsgehalt verlieren. Und zwar bereits dann, wenn er im falschen Einverständnis

geäußert wird. Die Formen der Kritik, die Anwendung von Wissen, sogar die Vernunft

stehen jedem für alle Verwendungsszecke offen – auch und besonders zur Ausübung

von Herrschaft. Adorno und Foucault enttäuschen die Erwartungen an wissenschaftli-

che Wahrheit und an ihre Person als Intellektuelle, nach der Wahrheit unmittelbar Be-

freiungseffekte auslösen könnte. Diese Vorstellung geht jedoch von einer prinzipiellen

Trennung vonMacht undWissen,Wahrheit undGesellschaft aus,welche beide attackie-

ren. Die Einsicht in die gesellschaftlich-historische Vermittlung der Wahrheit macht begreiflich,

dass demErkennenauchEingriffe inVerhältnisse folgenmüssen.EinElement dieserEingriffe kann

theoretische Praxis sein.Nicht als fixes Bewusstsein zeigt sichWahrheit, sondern nur ex ne-

gativo (siehe unten).

Historizität der Wahrheit als Transformation von Gesellschaft und Theorie

In Foucaults Äußerungen zur Kritik des Ideologiebegriffs zeigt sich, dass es sich um ein

gemeinsames Problem der Herrschaftswirkung der Wissensproduktion handelt, das er

anhand des Begriffs des Wissens bearbeitet.104 Diese expliziten Verweise auf die Zusam-

menhänge von Ideologienlehremit derDiskursanalyse lassen sichals eineBedeutungsverschiebung

in der Terminologie unter Beibehaltung des Problems verstehen (vgl. Adorno 1962: Terminologie

1: 95). Begriffliche Veränderungen reagieren auf gesellschaftliche Transformationen und

registrieren sie (vgl. Demirović 2012: 33–34). Ohne dass sich erneut widerspiegelungs-

theoretischdiebegrifflichenVeränderungenumstandslos ausdiesenVeränderungenab-

leiten, stellt sich die Frage, auf welche Veränderungen die Verschiebung von Ideologie

hin zuWissen reagiert?

Bereits Adorno hatte auf die Vereinnahmung der Ideologienlehre im sowjetischen

Machtbereich und darüber hinaus hingewiesen. Der Begriff der Ideologie ist selbst den

103 Adorno macht das explizit in seiner Vorlesung über Soziologie und Philosophie (vgl. Adorno 1960:

PuS: 281). Demirović deutet den »Zeitkern« der Wahrheit als »eine zentrale Einsicht in der politi-

schen Epistemologie: Die Vernunft und die Theorie benötigen Individuen, die vernünftig sind und

diese Theorie vertreten […].« (Demirović 2012: 27)

104 Wie in Kapitel 3.2.2. ausgeführt, ist Foucaults Verhältnis zum Ideologiebegriff stellenweise am-

bivalent, generell jedoch zunehmend feindselig. Jedoch zeigen besonders die klaren Gegenüber-

stellungen auch das verbindende Element und die Erbschaft an. »Man muss die politische Rolle

der Intellektuellen nicht in einer Terminologie von Wissenschaft/Ideologie, sondern in einer Ter-

minologie von Wahrheit/Macht denken.« (Foucault 1976: [192]: 212) Er will auf die »Grenzen des

Begriffs der Ideologie [aufmerksam, P.E.]machen. Das Prinzip der Intelligibilität des Verhältnisses

von Wissen und Macht entspringt eher einer Analyse der Strategie als einer Analyse der Ideolo-

gien.« (Foucault 1980: [277]: 25)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

historischenEntwicklungenunterworfen, auf die er reagiert und in derenKräfteverhält-

nisse er vielfältig zu intervenieren versucht (siehe Kapitel 3.1.1.). Während Adorno noch

davon ausging, man könne den Ideologiebegriff retten, indem die Erkenntnisse einbe-

zogen werden, etwa über die sich ausbreitenden sozialpsychologischen Techniken und

über den Strukturwandel hin zur verwalteten Welt, hält Foucault dieses Unterfangen

für gescheitert. Ihm erscheint die Vereinnahmung durch Funktionäre der KP in Frank-

reich und andernorts sowie durch einen grassierendenHypermarxismus etwaunter den

68ern für unumkehrbar.Die Erbschaften einer umsBewusstsein zentriertenmarxistischenDia-

lektik, welche am Basis-Überbau-Modell festhält und den Begriff nutzt, um andere, darunter Fou-

cault selbst, zu diskreditieren, lasten schwer auf demBegriff der Ideologie.Auf diese theoretische

wie gesellschaftliche Problemlage reagiert Foucault durch die Entwicklung seines Wis-

sensbegriffs. Hinzu tritt also für ihn das theoriepolitische Motiv, eigene Ansätze aka-

demisch und öffentlich durchzusetzen. Darüber dürfen aber die gesellschaftlichen Um-

brüche nicht vergessenwerden,die Foucault registriert undmit denen er sich begrifflich

auseinandersetzt.

Ausgehend von der etwas verkürzenden Zuspitzung, wonach Adorno eine kritische

Theorie der fordistischen Gesellschaft schrieb,wohingegen Foucault die Veränderungen

zum Postfordismus kritisch begleitete (siehe Kapitel 1.3.1.), ist es möglich, die terminolo-

gischen Verschiebungen als Reaktion auf den Bedeutungsgewinn des Wissens zu lesen. Darunter

können Prozesse verstanden werden, die mit so unterschiedlichen Diagnosen und

Begriffen wie Wissensgesellschaft (vgl. kritisch Reinecke 2010), »immaterielle Arbeit«

(Hardt/Negri 2000: 302) aber auch finanzmarktdominierter Kapitalismus erfasst wur-

den (vgl. Demirović/Attac 2011). Keinesfalls verschwindet die körperliche Arbeit, doch

wird von immer mehr Menschen in den westlichen Gesellschaften eine umfassendere

Ausbildung und Bereitschaft zum lebenslangen Lernen erwartet. Die Digitalisierung

greift auf die Gesellschaften global aus und vernetzt sie enger. Die Wissensformen

umfassen jedoch nicht nur die Fähigkeiten zum Umgang mit Sprache und Symbolen,

sondern zunehmend auch die Affekte, welche als emotionale Intelligenz angesprochen

werden. Der Strukturwandel zu Dienstleistungsgesellschaften lässt sich gleichfalls in

diese Zeitdiagnose einreihen. Ohne an dieser Stelle eine vollständige Ablösung oder ein

Entwicklungsmodell zu behaupten, geht es hier um die Sammlung von Tendenzen, auf

welche die Begriffe reagieren. Der Ideologiebegriff hebt bereits in seiner Hochphase

im 19. Jahrhundert und in Adornos Gegenwart der verwalteten Welt die Bedeutung

des Wissens für die Herrschaft hervor. Jedoch folgt er dabei nicht zufällig dem Modell

der Fabrik, wenn er eine einfache Reproduktion von geistigen Inhalten behauptet,

welche die bestehenden Verhältnisse widerspiegeln. Adorno übernimmt diese Konzeption

von Ideologie und entwickelt sie fort. So fügt er die Aspekte der Wahrheit der Ideologie und ihre

affektive Funktionsweise hinzu, verbleibt aber wesentlich bei der tayloristischen Standardisierung.

Foucault hingegen löst sich vom Ideologiebegriff und vom Modell der Fabrik. Er weitet

die Gegenstände noch einmal beträchtlich aus und dezentriert den immer noch um das

Subjekt und sein Bewusstsein orientierten Ideologiebegriff.Damit erfasst Foucault bereits

den wachsenden Anspruch auf mehr Flexibilität des ideologischen Arrangements zur effizienten

Sicherung dynamischer Stabilisierung (Rosa 2018: 15).

In der Forschungfinden sich besonders in derUS-amerikanischen Literatur um 1990

einigeHinweise darauf, Foucault in dieserWeise als Fortsetzung undAktualisierung der

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 265

Ideologienlehre zubegreifen.NancyFraser erklärte 1989 inWiderspenstigePraktiken: »Was

michanFoucault faszinierte,wardieBetrachtungdesKomplexes ›Macht/Wissen‹.« (Fra-

ser 1989: 11) Dabei erfasst sie bereits, dass dieserDoppelbegriff in der Tradition des Ideo-

logiebegriffs steht. »Überwachen und Strafen zum Beispiel eröffnete neueWege zum Ver-

ständnis dessen, was die marxistische Tradition als […] ›die zunehmende gesellschaft-

liche Trennung von Hand- und Kopfarbeit‹ und ›die Verbreitung des Taylorismus‹ ge-

fasst hatte.« (ebd.: 12) Und sie erkennt zugleich die Innovation Foucaults gegenüber der

Frankfurter Schule,denn »[i]ndemFoucault solcheProzesse auchüberdieGrenzender offiziellen

Ökonomie hinaus zurückverfolgte, revidierte er auch das, was […] die Kritische Theorie als ›gesell-

schaftliche Rationalisierung‹ und ›Bürokratisierung‹ verstand[].« (ebd.; Hervorhebung P.E.).

Zwar scheint Fraser an dieser und anderen Stellen Foucault auf den Taylorismus bezie-

hungsweise Fordismus festzulegen, jedoch ist es plausibler davonauszugehen,dass Fou-

cault diese theoretischen Aktualisierungen unternahm, um im Sinne seiner Geschichte

derGegenwart,denBedeutungswandel desWissens inder Transformation zumPostfor-

dismus besser zu erfassen. Auch Fredric Jameson erkennt das veraltete Verständnis von

Ideologie als falschemBewusstsein bei Adorno und seinen Zeitgenossen, das spätestens

seit Althussers subjekttheoretischer Wendung des Ideologiekonzepts überholt war – in

dessen Tradition Foucault seine Dezentrierung vornahm. Dennoch warnt Jameson ein-

drücklich, wir würden den Wahrheitsgehalt, auch den von Ideologien, verlieren, wenn

wir den Begriff aufgeben (Jameson 1990: 230–231).Weniger kritisch ging Terry Eagleton

mit Adornos Ideologiekonzeption um.Dessen »Auffassung nachwäre das Gegenteil von

Ideologie nichtWahrheit oderTheorie, sondernDifferenz oderHeterogenität.Auf diese,

wie auch auf andere Weise nimmt das Denken Adornos den heutigen Poststrukturalis-

mus auf verblüffende Weise vorweg.« (Eagleton 1991: 148) Im etwas bemühten Versuch,

die (Post-)Modernität Adornos herauszustellen, trifft Eagleton sicher einen Punkt, hebt

aber vor allem die Aktualität von Poststrukturalisten wie Foucault hervor. Hinter dem

ProblemderWahrheit undUnwahrheit von Ideologien kündigt sich bereits das vomaus-

geschlossenenAnderen imDenkenan.HingegenverteidigtThomasMcCarthyausdrück-

lich Adornos Ideologiebegriff gegen die Einwände Foucaults. »[D]ie von ihm kritisier-

ten Ideologievorstellungen sind ziemlich plump, während seine kritischen Äußerungen

weit davon entfernt sind, den von Angehörigen der Frankfurter Schule vorgelegten fei-

ner durchdachten Deutungen des Ideologiebegriffs den Garaus zumachen.« (McCarthy

1991: 69) Wie man es auch dreht: Foucault und Adorno sind hinschlich der Wahrheit auf

dem gleichen Kampfplatz verortet, wie es in der Forschungsliteratur immer wieder her-

vorgehoben wurde.105 Das Spannungsfeld von Ideologie undWissen versucht die Herr-

schaftswirkungenderWissensproduktion in ihrerhistorischenGeneseundEntwicklung

zu erfassen.

105 Auch Loik weist darauf hin: »Es war Foucaults Überzeugung (und auch dies bezeichnet eine funda-

mentaleGemeinsamkeitmit denArbeitender Theoretiker der Kritischen Theorie), dass dieGewalt

dieserNormalität bereits im repressiven Charakter herrschenderWahrheits- undRationalitätsvor-

stellungen begründet liegt.« (Loik 2001: 43)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Wahrheit ex negativo

Wahrheit beziehenwederAdornonochFoucault positivistischaufdieGeltunggegebener

Fakten (siehe Kapitel 3.4.2.). Vielmehr leitet beide die Frage, welche Faktoren diese Fak-

ten hervorbringen undwelcheMachteffekte von ihnen ausgehen –diesbezüglich ergän-

zen sich die Genealogie und die Ideologiekritik. Die bestimmte Negation und das Ver-

fahren an die Grenzen zu gehen, um Wahrheit zu erreichen, mögen verschiedene Pro-

blematisierungsweisen darstellen, sie verfolgen jedoch beide die Idee, dass sich Wahr-

heit nicht positiv zeigt. Nur ex negativo nähern sich Adorno und Foucault der Wahrheit

der historischen und gegenwärtigen Situationen.Wahrheit zeigt sich nur durch die negative

Arbeit der Kritik am Bestehenden. Dabei verfolgen Adorno und Foucault den Impuls Kritik

stets zu ermöglichen, sie gegen Vereinnahmungstendenzen zu adjustieren, aber keines-

falls zu immunisieren. Normativer Horizont der Kritik bildet für beide die Emanzipation. Je-

dochmuss diese immerwieder überdacht und neu artikuliert werden, so lehrt die Rück-

schau auf das Veralten von Utopien und das Versagen von Emanzipationsbewegungen.

Daraus rührt die Bedeutung der Offenheit des Denkens und der experimentellen Hal-

tung innerhalb der Kritik, die damit nicht nur ein negativistisches Unternehmen dar-

stellt (siehe Kapitel 4.3.).

Entscheidend bleibt der negative Impuls der Kritik. Es geht Adorno und Foucault dar-

um, Leiden beredt und subalternes Wissen sichtbar zu machen. Auf verschiedene Weise zei-

gen sie, wie unter dem positiv Sichtbaren etwas unsichtbar gemacht wurde und wird,

dem sie sich unterschiedlich nähern.Adorno lässt dieWahrheit negativ als dasGegenteil

der Ideologie erscheinen: »Unideologisch ist aber der Gedanke, der sich nicht auf opera-

tional terms bringen lässt, sondern versucht, rein der Sache selbst zu jener Sprache zu

verhelfen, welche ihr die herrschende sonst abschneidet.« (Adorno 1951: [Kulturkritik]:

GS 10.1: 24) Foucault verweist auf das »unterworfene[] Wissen[]« und macht sichtbar,

welche »Blöcke historische[n]Wissen[s], die im Innern funktionaler und systematischer

Ensembles vorhanden und zugleich verborgen waren […] als nicht-begrifflichesWissen,

als unzureichend ausgearbeitetes Wissen abgewertet wurden« (Foucault 1976: IVG: 21).

Zwar zeigen erneut die deutlichen terminologischen Unterschiede tiefgreifende theore-

tische Differenzen auf, doch gleichzeitig wird der gemeinsameWille zur Emanzipation

von hegemonialer Sprache deutlich, von ihrenBegriffen und den ihnen zugrundeliegen-

den Epistemen.

Auch in der Forschungsliteratur finden sich Reflexionen darüber, dass Adorno und

Foucault Wahrheit nur ex negativo erschlossen haben. Ihre »Vorstellung einer besseren

Welt«, schreibt Schroer, zeige sich nur »ex negativo« (Schroer 2001: 63, vgl. 70).Darin er-

kennt er eine Gemeinsamkeit Foucaults und Adornos. »In gewisserWeise teilt Foucaults

theoretischer Ansatz damit das Postulat der alten kritischen Theorie, nicht ›positiv‹ zu

werden, sondern nur indirekt, auf demWeg der Kritik zu erkennen zu geben, was sein

soll.« (ebd.: 99) Jedoch betont Schroer, dass ihr Negativismus nicht unvereinbar mit op-

timistischenHaltungen und utopischenHoffnungenwar. Allerdings erschienen Adorno

und Foucault aus teils unterschiedlichen Gründen »Veränderungs- und Widerstands-

möglichkeiten«nur »[d]urch konsequenteBeschreibungdes schlechtenZustands« (ebd.:

127) möglich.

Dass sichWahrheit nur ex negativo zeigt, unterstreicht die Radikalität der Kritikfor-

men, welche Adorno und Foucault insWerk setzen. Indem beide aufweisen, dass in den

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 267

vermeintlichen Fakten der Vergangenheit undGegenwart wie auch für die emanzipative

Gestaltung der Zukunft etwas fehlt, verbinden sie Deskription undNormativität der Ana-

lyse.DieNegation,wenngleichbeiAdorno inderTraditionHegelsundbei Foucault inbe-

wussterAbgrenzungzu ihr, vermitteltWahrheit zur gesellschaftlichenWirklichkeit.Kri-

tik an ihrdeutet aufdieWahrheit in radikalerWeise, indemAdornoundFoucault jenseits

der gegebenen Dichotomien denken. So wie nach Adorno die Wahrheit oder Falschheit

von Bewusstsein durch die Art der Beziehung zur Wirklichkeit bestimmt werden kann,

so erlaubt nach Foucault die Analyse der Politik der Wahrheit zu verstehen, welche Aus-

sagen als wahr oder falsch klassifiziert werden. EmphatischeWahrheit erfordert für sie

die gesellschaftlichen Bedingungen zu reflektieren und Selbsterkenntnis zu betreiben,

um in beide einzugreifen. Nur im unnachgiebigen Blick auf die Negativität der herrschenden

Objektivierungs- undSubjektivierungsweisen istWahrheit aufgehoben.Beide betonen auch die

Bedeutung, über den engen Rahmen der Erkenntnistheorie, der Wissenschaft und de-

ren Diskurse hinauszugehen in die Kultur und das Alltagsleben – überall wirdWahrheit

behauptet und produziert und damit Macht ausgeübt.

Weiterentwicklungen Ideologie – Wissen – Wahrheit – Kritik

Der abschließende Teil des Kapitels formuliert einigeThesen imAnschluss an die voran-

gegangene Skizze der Vermittlung von Differenzen zwischen Adorno und Foucault im

Kraftfeld von Ideologie undWissen anhand der theoretischen und realhistorischen Ebe-

nen derDifferenz sowie der Reflexion über denGedanken, dass sichWahrheit nur ex ne-

gativo zeigt. Einige zentrale Argumentationsstränge, Kritiken und Problemzusammen-

hänge aufgreifend betreffen diese Thesen den Begriff der Wahrheit, der Ideologie und

der Ideologiekritik. Selbstverständlich sind die Thesen als Beiträge zu einer Diskussi-

on über Aktualisierungen der kritischen Sozialtheorie zu begreifen und nicht als abge-

schlossene Lösungen oder begriffliche Fixierungen. Jedoch bedarf es nach der Einsicht

Adornos der Kraft des Urteils, um ausgehend von den Reflexionen auf die eigene Ohn-

macht, sich mündig zu machen. Und Foucaults Betonung des experimentellen Charak-

ters der kritischen Haltung verlangt auf ähnliche Weise den geistigen Mut, die eigenen

Erfahrungenmit anderen teilen zu wollen.

Die ersteThese lautet: DieWahrheit ist gebunden an das Potential. Im Anschluss an den

Gedanken, wonach sichWahrheit nur ex negativo zeigt, behauptet die ersteThese, dass

Wahrheit an das Potential gebunden ist und bleibt.Dabei schließt der Gebrauch vonWahr-

heit sowohl ihren objektiven Bezug auf Gesellschaft in Geschichte und Gegenwart als auch ihren

emphatischen Bezug auf utopische Verhältnisse ein.DaPotentiale durch Pluralität, Unabgeschlos-

senheit und Offenheit charakterisiert sind, gilt dies auch für Wahrheiten. Grundlage der These

ist die aufAdornoundFoucault zurückgehendeEinsicht,wonachWahrheitenproduziert

werden und es daher darauf ankommt, sich die Produktion anzueignen. Jedoch läuft die

These nicht darauf hinaus, ein fehlender Teil müsse der bestehenden Wahrheit hinzu-

gefügt werden oder es wäre von der regulativen Idee einer vollständigen Wahrheit aus-

zugehen. Vielmehr beruht dieThese auf der Adorno und Foucault gleichermaßen unver-

zichtbaren Einsicht in die Unverfügbarkeit vonWahrheit per se und ist gegen jedes Identi-

tätsdenken gerichtet. Statt neue Strategien der Aneignung auch der letzten, bislang un-

verfügbarenReste imObjekt zu entwerfen, kommt es auf die Fähigkeit zurWahrung von

Distanz an.Nicht das Andere als Anderes zu identifizieren oder garmit dem Identischen gleich zu

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

machen ist nötig, sondern es gewaltfrei zu erschließenund in seinerVerschiedenheit anzuerkennen.

Eine möglichst symmetrische Beziehung von Subjekt und Objekt verlangt nach perma-

nenter Aushandlung und Sensibilität. Aus der Einsicht in die Historizität von Subjekti-

vierungen und Objektivierungen folgt keine generelle Absage an sie, sondern ein sen-

sibler Umgang mit den Machtbeziehungen, ohne die sich kein Wissen formieren kann.

Gegen die Schließung der wechselseitigen Prozesse fordert die normative Ausrichtung

auf Emanzipation ihre Offenheit stets zu berücksichtigen.

Dem Potential nähert sich Adorno durch die dialektische Denkfigur des Wider-

spruchs.106 Dieser offenbart sich, wenn das Wesen der Gesellschaft mit seinem An-

spruch konfrontieren wird, denn »in diesem Widerspruch [liegen, P.E.] zugleich die

Potentiale« (Adorno 1968: EiS: 31). Kein Essentialismus ist damit gemeint, denn »we-

sentlich sind die objektiven Bewegungsgesetze der Gesellschaft«, so Adorno weiter.

In ihnen sind »die Möglichkeit, das Potential [enthalten], dass es anders wird, dass

die Gesellschaft aufhört, ein Zwangsverband zu sein« (ebd.: 42). Dagegen vermeidet

Foucault die dialektische Vokabel des Widerspruchs. Er thematisiert das Potential indi-

rekt über Freiheitsspielräume, welche er versucht, durch die Beschreibung der Brüche

sichtbar zu machen. Seine Geschichte der Gegenwart verfolgt das Ziel »den Bruchlinien

von heute« zu folgen, um »dahin zu gelangen, dass man erfasst, worin das, was ist,

und wie das, was ist, nicht mehr das sein könnte, was ist. Und in diesem Sinne muss

die Beschreibung stets gemäß dieser Art virtuellem Bruch geleistet werden, der einen

Freiheitsraum eröffnet, verstanden als Raum einer konkreten Freiheit, das heißt einer

möglichen Umgestaltung.« (Foucault 1983: [330]: 544) Im Einspruch gegen das Gegebene

undErinnerungandiePotentiale der Freiheit zeigt sich eineNähe zurKritischenTheorie

Adornos. Dass Foucault allerdings nicht von Potentialen, sondern von Freiheitsräumen

spricht, lässt erkennen, wie sehr Foucault den Rückfall in Dialektik und Repressionshy-

pothese fürchtet. Sein deskriptiver Fokus auf Brüche und seine normative Ausrichtung

auf Freiheit sind allerdings kompatibel mit dem Begriff des Potentials.

Die zweite These bestimmt den Ideologiebegriff als fetischisierendes Wissen. Um den

Ideologiebegriff mit Foucault anzupassen und zu aktualisieren, erscheint es sinnvoll

ihn mit zentralen Einschichten Adornos und Foucaults anzureichern. Statt Ideologie

als falsches Bewusstsein zu verstehen, sollte sie als fetischisierendes Wissen begriffen

werden. Sie ist als Strategie aufzufassen, die in Diskurse und Dispositive interveniert, um Herr-

schaftsverhältnisse undLeiden zu verewigen. Statt sich aufBewusstsein zu beschränken fasst dieser

Begriff der Ideologiemit Foucault die darunter gefassten Phänomenewesentlich breiter alsWissen.

Jedoch in Abgrenzung zu Foucault wird nicht nur am Ideologiebegriff festgehalten, son-

dern auch an seiner Bindung an Ökonomie. Zwar drückt das Partizip ›fetischisierend‹

ein weites Verständnis über denWarenfetisch hinaus aus, doch gesteht es seine doppelte

106 In der jüngeren Forschungsliteratur hebt Iain MacDonald die Bedeutung des Begriffs des Potenti-

als bei Adorno hervor und arbeitet seine verschiedenen Facetten heraus. »In fact, it is one of his

chief aims to encourage us to face up to blocked possibilities and to lay claim to their status as

real, in spite of what actuality in fact produces.« (Macdonald 2019: 14) Ähnlich hatte Cook auf

die Gemeinsamkeit von Adorno und Foucault im Hinblick auf Potentiale der Vernunft verwiesen:

»Nevertheless, when he [Foucault, P.E.] links the critical attitude to modernity, Adorno suggests

that reason has a better Potential on which it can continue to draw. Adorno’s and Foucault’s cri-

tiques draw on this potential.« (Cook: 2018: 160; Siehe auch Allen 2016: 228).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 269

Herkunft aus der Auseinandersetzung des Geistes mit der Natur einerseits und der kapitalistischen

Produktionsweise andererseits ein. Damit ist er freimütiger als der Ausdruck verdingli-

chendes Bewusstsein, mit dem er zugleich die philosophische Tragweite teilt, auf den

Prozess der Objektivierung zu verweisen. Wie dessen Gegenstück, der Entfremdungsbe-

griff, beinhaltet der Begriff zudem die Reflexion auf den Prozess der Subjektivierung.

Beide Aspekte fasst das fetischisierende Wissen zusammen. Überhaupt weist der Be-

griff des fetischisierenden Wissens auf die unhintergehbare Bedeutung der Praxis hin.

Dem trägt die Partizipialkonstruktion fetischisierend Rechnung.107 Ideologie nimmt

teil an gesellschaftlicher Praxis und ist ihr Ausdruck. Dabei versucht sie, besonders in

Gestalt der Identität, zu fixieren, was offensichtlich oft auch gelingt. Dennoch ist dies

ein permanent ablaufender Prozess, der unterbrochen und verändert werden kann und

umkämpft ist. Auch dies ist Teil der Historizität der Wahrheit: sie wird nicht einmal

geschaffen und fixiert, sondern bleibt plastisch. Zugleich verdeutlicht der Praxis-Aspekt

am Ideologiebegriff des fetischisierenden Wissens, worin dessen Materialität begrün-

det liegt: einerseits in der Praxis, die eine Materialität108 hervorbringt, wie Foucaults

verschiedene Genealogien und Adorno in seinen Reflexionen über den Fetisch zeigten;

andererseits im Leiden, insofern Ideologien leidvolle Situationen perpetuieren, indem

sie es überdecken oder akzeptabel erscheinen lassen.

Da es sich ummaterielle Praktiken handelt, haben diese Formen des fetischisieren-

denWissens, als die Ideologien zu begreifen sind, reale Auswirkungen in der Wirklich-

keit. Performativ schaffen sie die Realität, deren Wahrheit sie sind. Dennoch sind sie

selbstverständlich auch unwahr, insofern sie hinter die Potentialität zurückfallen und

vor allem Leiden verursachen.Darin ist das fetischisierendeWissen zugleich wahr und falsch.

Es handelt sich um Realabstraktionen vonMenschen, Dingen, Gegenständen in derWelt,

die nach der Maßgabe von Strategien der Herrschaft zugerichtet werden (siehe Kapi-

tel 3.1.2.). Darin offenbart sich ein weiterer entscheidender Aspekt des hier skizzierten

Ideologiebegriffs im Anschluss an Adorno und Foucault. Bei den fetischisierendenWis-

sensformen handelt es sich um Strategien, die inDiskurse intervenieren und in Dispositiven

wirken sollen. Ganz in der Tradition Foucaults soll damit ihre Positionalität herausge-

stellt und ihre subjektlose Intentionalität unterstrichen werden. Sicher sind die Träger

von Ideologien häufigMenschenund siewerden,wie Adornonichtmüdewurde zu beto-

nen, planvoll entworfen, doch ihren Funktionszusammenhang finden sie in Strukturen,

auf die sie einwirken.Damit ist fetischisierendesWissen seinemBegriff nach geeignet, die

apersonale Herrschaft zu erfassen, wie sie für den Kapitalismus wesentlich ist. Auf diese reagie-

ren Ideologien typischerweisemit Personalisierungen vongesellschaftlichenVerhältnis-

sen,wie es die Ideologien des Antisemitismus stetig reproduzieren.Mit demBegriff des

107 Dabei steht der Gedanke der »Fetischisierung-als-Prozess«, also als ein ständig umkämpftes Ver-

hältnis (Holloway 2002: 98), von Holloway Pate, dessen Denken dieser Begriff überhaupt viel ver-

dankt. Ähnlich hatte bereits Demirovićmit Blick auf Althusser festgehalten, dass die Trennung der

verschiedenen »autonomen Felder« (Demirović 1994: 100) der Gesellschaft als Prozess verstanden

werden muss.

108 Auf den »material character of ideologies« (Laclau/Mouffe 1985: 91, vgl. 95) weisen beispielsweise

Laclau und Mouffe hin.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

fetischisierenden Wissens als Strategie wird dieser direkte Zusammenhang zu Macht-

formen verständlich. Im Begriff desWissens, wie er von Foucault entwickelt wurde und

fürdieAktualisierungdes Ideologiebegriffs angewendetwird, ist dieseuntrennbareVer-

knüpfung vonWissen undMacht zentral. Somit erscheinen Ideologien als Strategien in

Machtbeziehungen. Analog zu Foucaults Begriff der Herrschaft als sedimentierten For-

menderMacht, steht auch im Ideologiebegriff die Fixierung,die Identifizierungunddie

Abstraktion zu Zwecken der Stabilisierung von asymmetrischen Machtformen im Vor-

dergrund.

Die abschließende dritte These behauptet die Notwendigkeit einer positionalen Ideo-

logiekritik. In Ergänzung zu den Ausführungen über Adornos Ideologiekritik und deren

Lektüre und Fortentwicklung durch Bay (siehe Kapitel 3.1.4.) können Erkenntnisse aus

der Auseinandersetzung mit Foucaults Wissensbegriff und dessen Kritik am Konzept

Ideologie für eine Aktualisierung fruchtbar gemacht werden. Da der Begriff von Ideo-

logie als fetischisierendemWissen sie auch als Strategien erfasst, folgt für die Ideologie-

kritik, dass sie sich selbst als Strategie begreifen muss. Sie ist somit doppelt positional: ein-

mal in Bays Sinn als Reflexion der Position von Kritiker und Kritisierten als Personen in

gesellschaftlichen Kräfteverhältnissen und zum anderen als bewusste strategische In-

tervention. Eine Aussage oder einen ganzenDiskurs als Ideologie zu bezeichnen, erfolgt

tatsächlichmitderAbsichtderDiskreditierung.Die Ideologiekritikwill alsodiese strate-

gische Intervention inMachtverhältnisse angreifen, sie hemmen oder schwächen; darin

liegt ihr Sinn.

Die Ideologiekritik muss die Ideologien als Strategien kenntlich machen. In diesem

Punkt knüpft sie andieTraditionder Ideologienlehre an,die zumVorscheinbrachte,was

hinter dem Schein das Wesentliche war. Allzu oft konnte sie so hinter dem vermeint-

lich universellen Interesse das Partikulare offenbaren. Von Foucault hat die erneuerte

Ideologiekritik zu lernen, auchExperimente zuzulassen.Denndie Kritik der politischen

Ökonomie der Wahrheit zielt auf ihre Aneignung und verlangt neue Formen der Wahr-

heitsproduktion.Mündigkeit, auf die Ideologiekritik zielenmuss,will sie nicht hinter das norma-

tive Ziel der Emanzipation zurückfallen, kannnicht vonStrategien der Aneignung vonWelt,Natur,

Gesellschaft und Selbst getrennt werden (siehe Kapitel 4.3.). Darin offenbart sich erneut das

Moment derMacht in der Kritik an den fetischisierenden Formen desWissens. Letztlich

bedarf die Ideologiekritik, operiert sie mit einem Begriff von Ideologie als fetischisie-

rendem Wissen, einer offenen Positionalität. Das heißt, sie muss sich klar positionieren,

gegen welche Strategien sie sich wendet, aber auch für welche Strategien sie Partei er-

greift. Sie muss ferner die Kämpfe benennen, auf die sie sich bezieht, und angeben, auf

welche Form der Rationalität sie sich in diesem Unterfangen beruft.

Die genealogische Analyse des Macht-Wissens bietet im Vergleich zum Begriff der

Ideologie zugleichmehrundweniger.Zwischen ihnenbesteht, so dieThese,keine strikte

Inkompatibilität. Eher können mit Foucaults Macht-Wissen Vorkehrungen für die Ver-

wendung des Ideologiebegriffs getroffen und dieser dadurch einer notwendigen Revisi-

on unterzogen werden. Dies soll der Begriff des fetischisierenden Wissens leisten, der

zentrale Einsichten Adornos und Foucaults aufgreift und weiterentwickelt.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020 - am 13.02.2026, 21:32:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

