
Die Elektronische Kirche 
in den Vereinigten Staaten von Amerika 

von Jutta Odile Hess 

Die Masserunedien in den 80er Jahren reagierten auf den raschen Aufstieg 
und Popularitätsgewinn religiös-konservativer Fernsehprediger. Ihr sichtbarer 
wirtschaftlicher Erfolg, ihre politischen Bestrebungen, sowie die Finanz- und Sex­
Skandale einiger populärer Fernsehpfarrer hatten ihren Nachrichtenwert schlagar­
tig erhöht. In den USA wie auch in Deutschland wurden sie von den Medien als 
"Showmaster im rosa Smoking" stereotypisiert, ihr Erfolg auf zwielichtige Ge­
schäftspraktiken zurückgeführt. Dies ist zwar auch das Bild, welches bei einer 
großen Öffentlichkeit in Erinnerung bleibt, doch die Televangelisten und ihre 
Fernsehkirchen sind auch ein für die Sozialwissenschaften bedeutsames Phäno­
men. 

Angeregt durch die öffentliche Diskussion in den Medien, stieg in den 80er 
Jahren das wissenschaftliche Interesse an der sog. "elektronischen Kirche" 1

- den 
unabhängigen, publikumsunterstützten Fernsehsendungen religiös-konservativer 
Prediger in den Vereinigten Staaten von Amerika. 

Doch der Begriff elektronische Kirche beinhaltet mehr als nur religiöses 
Fernsehen, wie es in geringerem Maße auch von anderen religiösen Gruppen in 
Amerika produziert wird. Die elektronische Kirche ist vor allem eine Industrie und 
eine etablierte Institution innerhalb der amerikanischen Religions- und Fernseh­
landschaft. 

Jutta Odile Hess M.A. ist Kommunikationswissenschaftlerin und arbeitet als freie Journa­
listin in Mainz. 

222 

Der englische Begriff "electric church", den Ben Armstrang 1979 mit seinem Buch: 
The Electric Church. Nashville/New York: Thomas Nelson Publishers, Inc. 1979, 
prägte, wird in der Literatur von Befürwortern des Phänomens verwendet. Kritiker 
dagegen sprechen von der "electronic church", von "pray TV" oder "the docetic 
church". Vgl. Razelle Frank!, Televangelism. The Marketing ofPopular Religion. Car­
bondale: Southern Illinois University Press 1987, 7; Louis Gorfain, Pray TV. In: New 
York (6. Oktober 1980), 48; Mark R. Sills, The Docetic Church. In: The Christian 
Century 98 (21. Januar 1981), 37. 
In diesem Artikel wird die deutsche Übersetzung "elektronische Kirche" von der 
Verfasserio ohne negative oder positive Konnotation verwendet. Das hybride engli­
sche Wort "televangelism" -1981 von]effrey K. Hadden und Charles E. Swann durch 
ihr Buch "Prime Time Preachers. The Rising Power of Televangelism" eingeführt­
bezeichnet ebenfalls die Fernsehaktivitäten evangelikaler und anderer religiös-kon­
servativer Prediger, wobei dieser Begriff die soziale Bedeutung des Phänomens im­
pliziert. Um auf diese Konnotation hinzuweisen, wird in dieser Arbeit der Begriff 
nicht übersetzt. Nur für Prediger der elektronischen Kirche, und nicht etwa für religi­
öse Fernsehveranstalter allgemein, werden im folgenden die Begriffe "Fernsehpredi­
ger", "Televangelisten", "Fernsehpfarrer", "Fernsehpastor" und dergleichen verwen­
det. Auch hier werden keine Konnotationen impliziert. 

Communicatio Socialis 26 (1993), Nr. 3: 222–260 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dieser Artikel soll einen Überblick über die elektronische Kirche in den 
Vereinigten Staaten geben, die es in dieser Form in Deutschland noch nicht gibt.2 

Da die elektronische Kirche ein integraler Bestandteil des kulturellen, wirtschaftli­
chen, sozialen und politischen Lebens in Amerika ist, befassen sich Studien über 
sie, sowohl mit kommunikationswissenschaftliehen als auch mit soziologischen 
Aspekten. 

Es soll dargestellt werden, auf welch spezifische Weise die beiden Kompo­
nenten "elektronisch" (bzw. Fernsehen) und "Kirche" (bzw. Religion) zum Entste­
hen und zum Erfolg dieser Institution beigetragen haben. Bereits die ersten purita­
nischen Siedler Amerikas Anfang des 17. Jahrhunderts und die Erweckungspredi­
ger des 18. und 19. Jahrhunderts haben sowohl die Wert- und Moralvorstellungen 
als auch die Ziele und Inhalte der elektronischen Kirche bestimmt. 

Erläutert wird die Struktur und Organisation der amerikanischen Fernsehin­
dustrie und die Entwicklung des religiösen Rundfunks. Hier haben spezielle Um­
stände, wie zum Beispiel die Entscheidungen der "Federal Communications Com­
mission" (FCC) und die Regelungen der großen überregionalen Fernsehgesell­
schaften CBS, NBC und ABC, die besondere Ausformung der elektronischen Kir­
che entscheidend mitbestimmt. 

Ferner soll gezeigt werden, daß die Televangelisten, die man in einem 
Modell des Kommunikationsprozesses auch als Sender bzw. Kommunikatoren 
bezeichnen würde,3 nicht nur mittels ihrer durch das Fernsehen vermittelten Bot­
schaft eine breite Öffentlichkeit erreichen wollen, sondern auch andere Wege 
suchen. Hier wird das Ausmaß des Einfloßes der konservativen Fernsehprediger 
auf die Legislative, Exekutive und Judikative im Amerika der 80er Jahre verdeut­
licht. 

Abschließend folgt eine Analyse der Rezipienten der Televangelisten und 
ihrer Sendungen. Ein Bild über die Einschaltquoten der elektronischen Kirche, die 
demographische, sozio-ökonomische und religiöse Zusammensetzung ihrer Zu­
schauer, sowie ihre Motivationen, diese religiösen Fernsehsendungen zu sehen, 
soll es ermöglichen, den Einfluß und die Wirkung der elektronischen Kirche zu 
ermessen. 

Die Betrachtung des gegenwärtigen Forschungsstandes zur elektronischen 
Kirche zeigt, daß diesem Thema in der Kommunikationsforschung in Deutschland 
und sogar in Amerika relativ wenig Beachtung geschenkt wurde. 

2 Eine ausführlichere Behandlung dieses Themas bietet die Magisterarbeit "Die Elek­
tronische Kirche in den Vereinigten Staaten von Amerika" von Jutta Odile Hess, 
erstellt am Institut für Publizistik der Johannes Gutenberg-Universität Mainz vom Juli 
1992. 

3 Für einen Abriß verschiedener Modelle des Kommunikationsprozesses siehe Elisa­
beth Noelle-Neumann!Winfried Schulz/Jürgen Wilke (Hg.), Das Fischer Lexikon. Pu­
blizistik Massenkommunikation. Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch Verlag GmbH 
1989, 100-105. 

223 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Religion und Religiösität in den Vereinigten Staaten 

Keine industrialisierte Nation ist so religiös wie Amerika. Nach einer Gallup­
Umfrage glauben 94 % der Amerikaner an Gott und 40 % der Bevölkerung geht 
regelmäßig zur Kirche.4 Die persönliche, private Religion der Amerikaner spiegelt 
sich in der für die heutige religiöse Landschaft Amerikas kennzeichnenden Be­
kenntnisvielfalt wieder. Es gibt über 200 sog. Denominationen in den USA, d. h. 
vom Staat unabhängige religiöse Gruppen, deren Mitgliedschaft und Finanzierung 
auf dem Prinzip der Freiwilligkeit ("voluntarism") beruht.5 In den USA werden 
religiöse Gruppen und Kirchen nicht vom Staat unterstützt, der ihnen lediglich 
steuerliche Privilegien gewährt. Da auch keine Kirchensteuern erhoben werden, 
müssen sich die Denominationen durch Spenden ihrer Mitglieder finanzieren. Es 
ist üblich, daß Gemeindemitglieder ihrer Denomination mindestens ein Zehntel 
ihres Einkommens abgeben. Diese Finanzierungsmethode ist ein Erklärungsgrund 
für das Entstehen und den Erfolg der elektronischen Kirche, die hauptsächlich 
durch Spendeneinnahmen finanziert wird. 

Mit etwa 38 % der Gesamtbevölkerung sind die Katholiken die größte De­
nomination in den USA (circa 50 Mio. Mitglieder). 40 Mio. Amerikaner gehören den 
sog. weißen "Mainline"-Kirchen an, d. h. den orthodox protestantischen Denomi­
nationen - wie Presbyterianer, Episkopalisten, Kongregationalisten, Anglikaner u. 
a.6 Die Mainline-Protestanten werden durch die Dachorganisation "National Coun­
cil of the Churches of Christ" (NCC) repräsentiert, während die evangelikalen 
Protestanten in der "National Association of Evangelicals" (NAE) organisiert sind. 
Etwa 30 % aller Amerikaner bekennen sich zu den Evangelikalen, unter Einschluß 
der Baptisten und der diversen fundamentalistischen Gruppen (etwa 40 Mio. Mit­
glieder). Amerikaner jüdischen Bekenntnisses machen etwa 3% der Gesamtbevöl­
kerung aus.7 

Der Protestantismus der Gegenwart läßt sich in ein liberales, ein gemäßigtes 
und ein konservatives Lager unterteilen. Als liberale Protestanten gelten z. B. die 
Episkopalisten, die Presbyterianer und die United Church of Christ. Sie stellen etwa 
18% der gesamten protestantischen Bevölkerung Amerikas dar. Zu den gemäßig­
ten Protestanten zählen die sog. "frontier"-Religionen- die Methodisten, die Bapti­
sten des Nordens und die Disciples of Christ - und die mittel- und nordeuropäi­
schen Einwandererreligionen: die Vereinigten Lutheraner und die holländisch und 
deutsch Reformierten. Ihr Anteil am amerikanischen Protestantismus beträgt ca. 44 
% verglichen mit 38 % konservativen Protestanten, zu denen unter anderen die 

4 In den meisten europäischen Ländern liegt die entsprechende Quote unter 8 o/o. Vgl. 
Erich Geldbach, Religion und Politik: Religious Liberty. In: Klaus-M. Kodalle (Hg.), 
Gott und Politik in den USA. Frankfurt/M.: Athenäum Verlag 1988, 238. 

5 Die Denomination ist die rechtliche Organisationsform religiöser Gruppen in den 
USA. Vgl. Linda K. Pritchard, Religious Change in Nineteenth-Century America. In: 
Charles Y. Glock/Robert N. Bellah (eds.): New Religious Consciousness. Berkeley/ 
Los Angeles/London: University of California Press 1976, 303. 

6 Vgl. Wade Clark Roof, America's Voluntary Establishment: Mainline Religion in Tran­
sition. In: Daedalus, Vol. 111 (Winter 1982), 171. 

7 Vgl. Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime Time Preachers. The Rising Power of 
Televangelism. Massachusetts/California/etc.: Addison-Wesley Publishing Company, 
Inc. 1981, 77 

224 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Baptisten des Südens, Evangelikale und Fundamentalisten und die charismati­
schen Bekenntnisse -die Pentecostals, Holiness-Gruppen, die Assernblies of God, 
die Churches of God - zählen. 

Als Evangelikale bezeichnen sich in den Vereinigten Staaten Mitglieder ver­
schiedener, vorwiegend protestantischer Denominationen. Trotz unterschiedlicher 
theologischer Auffassungen zwischen den Evangelikalen verschiedener Denomi­
nationen gibt es einige gemeinsame Merkmale, wie beispielsweise die verpflich­
tende Bindung an die Bibel als das Wort Gones, die Vergebung der Sünden der 
Menschen nur durch den Glauben (nicht durch eigene Wiedergutmachung) und 
die Notwendigkeit des persönlichen Bekehrungserlebnisses (nur der kann sich als 
Christ bezeichnen, der sich in einer bestimmten Form persönlich für das Heilsan­
gebot Gottes entschieden hat, d. h. die Erfahrung der "Wiedergeburt aus dem 
Glauben" gemacht hat). Damit verbunden ist ein Bemühen um Einheit aller "wie­
dergeborenen" Christen sowie die Bereitschaft, sich persönlich in Evangelisa­
tion und Mission zu engagieren. 

Der Evangelikalismus entwickelte sich aus den Erweckungswellen des 19. 
Jahrhunderts. Repräsentativ für die Institutionalisierung dieser Erweckungsbewe­
gungen stehen drei Evangelisten- Charles G. Finney, Dwight L. Moody und Billy 
Sunday. Ihre zwischen 1830 und 1900 initiierten Evangelisationskampagnen waren 
perfekt organisierte und geplante Massenveranstaltungen. Durch die Verteilung 
von Flugblättern sowie Zeitungs- und Plakatwerbungen sicherten sich diese Laien­
pfarrer eine große Teilnahmerzahl an ihren Evangelisationsveranstaltungen. Sie 
setzten ferner neue Methoden der rationalen und logischen Überzeugungskunst 
(Persuasion) ein und machten aus den mystischen, spiritistischen Erweckungen 
pragmatische, routinierte Ereignisse. Um bei den Massen religiösen Enthusiasmus 
zu schüren, predigten sie eine populär inspirierende Religion, wobei sie dramati­
sche, umgangssprachliche und emotionale Rhetorik verwendeten. Auch persönli­
che Ansprachen an zu bekehrende Personen und der Einsatz von populären musi­
kalischen Elementen, die vom Publikum mitgesungen werden konnten, gehörten 
zum Repertoire dieser Erweckungsprediger.8 

Finney, Moody und Sunday trugen zur Demokratisierung des amerikani­
schen Protestantismus bei, indem sie statt der calvinistischen Prädestinationslehre 
eine Theologie der individuellen moralischen Verantwortung und des aktiven 
Evangelikalismus vertraten. Nicht nur auserwählte Personen, sondern jeder aktiv 
Gläubige konnte die Gnade Gottes erlangen.9 Mit dieserneuen Ethik gingen struk­
turelle Veränderungen einher: Im Mittelpunkt standen nicht mehr die Pfarrer der 
herkömmlichen protestantischen Kirchen, die durch ihre verurteilenden und dro­
henden Predigten Autorität erlangt hatten, sondern die Erweckungsprediger, die 
mit ihren rhetorisch einfach aufgebauten und hoffnungsspendenden Predigten 

8 Vgl. Jeffrey K. Hadden/ Anson D. Shupe (eds.), Televangelism. Power and Politics on 
God's Frontier. New York: Henry Holt and Company, 1988, 44; Larry Martz/Ginney 
Carroll (eds.), Ministry of Greed. The Inside Story of Televangelists and Their Holy 
Wars. A Newsweek Book. New York: Weidenfeld and Nicolson, 1988, 28. 

9 Vgl. Razelle Frank!, Televangelism (Anm. 1), 36, 41; Larry Martz/Ginney Carroll 
(eds.), Ministry of Greed (Anm. 8), 27, 28; Jeffrey K. Hadden/ Anson D. Shupe (eds.), 
Televangelism (Anm. 8), 44. 

225 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihren Anhängern den Prozeß der Erlösung erleichtern wollten. Die neue Rolle des 
Predigers war die des Vermittlers. 

Diesen Predigern wurde, wie später den Fernsehpredigern, der Vorwurf des 
Anti-Intellektualismus gemacht, d. h. der Geringschätzung theologischer Probleme 
bei gleichzeitiger Förderung einer passiven "pop culture" der Massen durch unter­
haltsame Veranstaltungen.10 

Auch setzten Finney, Moody und Sunday neue Maßstäbe für Erfolg und 
Weisheit: Nicht die Ausbildung und der soziale Status eines Pfarrers innerhalb 
seiner Kirche, sondern nur die Zahl der bekehrten Seelen, die die nötigen finanzi­
ellen Ressourcen stellten, galten als Erfolgskriterium. Diese christliche Verkaufs­
strategie ist heute kennzeichnend für die elektronische Kirche. Wegen der Abhän­
gigkeit und der Fixierung auf statistische Erfolgsnachweise propagieren die Tele­
vangelisten einen entmystifizierten Gott des positiven Denkens, der Christen aller 
Denominationen und gesellschaftlicher Schichten anspricht. Spendern werden im 
Gegenzug Seelenheil und Geschenke versprochen. 11 

Moody und Sunday umgingen die Autoritätsstrukturen der lokalen Kirchen­
gemeinden und wandten sich an prominente Geschäftsleute mit der Bitte um 
finanzielle Unterstützung ihres Vorhabens. Damit schufen diese Erweckungspredi­
ger erstmals evangelikale Imperien, denominationeil unabhängige, sich selbst ver­
waltende und selbst finanzierende InstitutionenY Finney, Moody und Sunday 
h?tten eine ideale Organisationsform geschaffen, die unabhängig von herkömmli­
d\en Denominationen ihre eigenen Strukturen und Funktionen vorgab. Eine neue 
aktivitätsorientierte "believe-as-you-like, worship-as-you-please"-Religion brachte 
einen entmystifizierten Gott hervor, der der Allgemeinheit nützlich sein sollte .13 Der 
charismatische Prediger verkörperte eine neue utilitaristische Ethik, die einen po­
pulären, inspirierenden und unterhaltsamen Predigerstil sowie den Einsatz neuer 
psychologischer Methoden, Geschäftspraktiken und moderner Kommunikations­
mittel zur Mobilisierung eines großen Publikums rechtfertigte. Mit ihrer individuali­
stischen, anti-autoritären, populistisch-demokratischen Grundhaltung können die 
Erweckungsprediger des 19. Jahrhunderts als Vorläufer der Fernsehevangelisten 
des späten 20. Jahrhunderts gesehen werden. Sie schufen mit ihren parakirchli­
chen Unternehmen die institutionelle Grundlage für die elektronische Kirche der 
70er und 80er Jahre, die als Teil einer traditionalistischen Bewegung konservativer 
Protestanten innerhalb einer neuen Erweckungsperiode gesehen werden kann. 

Aus dem durch die Erweckungsbewegungen entstandenen Evangelikalis­
mus entwickelte sich Anfang des 20. Jahrhunderts die konservative Bewegung des 
Fundamentalismus als eine Art "reaktionärer Evangelikalismus" gegen die sozialre­
formerische "Soda! Gospel"-Theologie und die moderne Bibelkritik der liberalen 
Theologie. 

10 Vgl. Razelle Frank!, Televangelism (Anm. 1), 14, 30. 
11 Vgl. Klaus-M. Kodalle, Zivilreligion in Amerika: Zwischen Rechtfertigung und Kritik. 

In: Klaus M. Kodalle (Hg.): Gott und Politik in den USA. Frankfurt/M.: Athenäum 
Verlag, 1988, 19-73, 49ff. 

12 Vgl. Razelle Frank!, Televangelism (Anm. 1), xiv, 46-47. 
13 Vgl. Klaus-M. Kodalle (Anm. 11), 49. · 

226 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der persönlichen, privaten Religion der Amerikaner steht eine öffentliche, 
allgemeine Religion, auch "Zivilreligion" genannt, gegenüber. 14 Die Zivilreligion ist 
an keine einzelne Religion gebunden, sondern integriert politische und religiöse 
Ideen der amerikanischen Geschichte - wie das puritanische Sendungsbewußt­
sein, den Missionsgedanken der Erweckungsprediger, das patriotistische und zu­
gleich pragmatische Denken konservativer Protestanten - zu einer spezifischen 
Symbolik. Die Bezugnahme auf diesen zivilreligiösen Symbolkomplex dient der 
Konsensbildung zwischen den verschiedenen Ethnien und Religionen Amerikas. 
Anhänger der Neuen Christlichen Rechten und die religiös-konservativen Fernseh­
prediger der elektronischen Kirche hatten seit Ende der 70er Jahre eine Artikulati­
onsfunktion für die rhetorischen Muster des wertkonservativen amerikanischen 
Credos. 

2. Die Fernsehindustrie und religiöses Fernsehen 
in den Vereinigten Staaten 

2.1 Die Fernsehindustrie 

Die zunehmende Zahl von Fersehstationen in Amerika15, die hohe Anzahl 
von Fernsehgeräten in amerikanischen Haushalten16 und die starke Nutzung des 
Mediums17 lassen sich durch den privatwirtschaftlich-kommerziellen Charakter des 
Rundfunks in Amerika erklären. 

1920 ging der erste kommerzielle amerikanische Radiosender auf Sendung. 
1926 gab es in den USA bereits 500 Sender, die rein privatwirtschaftlich waren, d. h. 
unabhängig von staatlichen Instanzen. Sie finanzierten sich nur durch den Verkauf 
von Sendezeiten.18 

14 Vgl. Robert N. Bellah, Civil Religion in America. In: Daedalus, Vol. 96 (1967), 1-21; 
Jürgen Gebhardt, Amerikanismus- Politische Kultur und Zivilreligion in den USA. In: 
Aus Politik und Zeitgeschichte. Beilage zur; Wochenzeitung Das Parlament B49/90 
(30. November 1990), 16f.; Gustav H. Blanke, Dasamerikanische Sendungsbewußt­
sein: Zur Kontinuität rhetorischer Grundmuster im öffentlichen Leben in den USA. In: 
Klaus-M. Kodalle (Hg.), Gott und Politik in den USA. Frankfurt/M.: Athenäum Verlag 
1988, 187-188; Klaus-M. Kodalle, Zivilreligion in Amerika, (Anm. 11), 19-73. 

15 1981 gab es 1031 kommerzielle Fernsehsender und 269 öffentliche, nicht kommerzi­
elle Sender. Vgl. Tom Bethell, Spreading the News. In: Mal Oettinger/John Stirn/ 
Valerie Kreutzer (eds.): The Role of the Media. USA: United States Information Agen­
cy, o.J. The Role of the Media, 20. 

16 Statistiken zeigen, daß fast jeder Haushalt ein oder mehrere Geräte besitzt. Vgl. Ben 
Armstrong, The Electric Church (Anm. 1), 82; George Comstock, The Impact ofTele­
vision on American Institutions. In: JOC 28 (Frühling 1978), 12 

17 Nach einer Statistik des Forschungsinstituts A.C.Nielsen Company von 1985läuft der 
Fernsehapparat durchschnittlich sieben Stunden am Tag, wobei der Durchschnitts­
amerikaner durchschnittlich viereinhalb Stunden am Tag bzw. 30 Stunden pro Woche 
fernsieht. Sendungen mit den höchsten Einschaltquoten erreichen bis zu 36 Millionen 
Haushalte. Vgl. William Fore, Television and Religion, The Shaping of Faith, Values 
and Culture. Minneapolis: Augsburg Publishing House 1987, 16. 

18 Vgl. Joachim Schmidt, Rundfunkmission-einMassenmedium wird Instrument. Er­
langen: Verlag der Ev.-Luth. Mission, 1980, 32. 

227 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fast jeder Antragsteller erhielt vom amerikanischen Handelsministerium 
("U.S. Department of Commerce") eine Sendefrequenz. Bald kam es zu Störungen 
und Überlagerungen in den Luftwellen, was die amerikanische Regierung veran­
laßte, eine staatliche Reglementierung im technischen Bereich einzuführen. Der 
Kongreß verabschiedete das ,Radio Act of 1927' und erteilte der "Federal Radio 
Commission" (FRC), aus der 1934 die "Federal Communications Commission" 
(FCC) hervorging, die alleinige Befugnis der Frequenzenverteilung und Femsehli­
zenzerteilung.19 

Die "Federal Communications Commission" (FCC) ist eine dem amerikani­
schen Kongress direkt unterstellte, aber regierungsunabhängige Regulierungs­
kommission.20 Die FCC unterscheidet zwischen den "kommerziellen" Sendem­
dazu gehören alle privatwirtschaftlichen, durch Werbung finanzierten, regionalen 
und lokalen Rundfunk- und Femsehgesellschaften, d. h. auch viele religiöse Fern­
sehsender- und den öffentlichen, "nicht-kommerziellen" Sendern, die von Ge­
meinden, politischen und kultun~llen Verbänden, Universitäten und ähnlichen In­
stitutionen betrieben und durch Zuschauerspenden und jährliche Bundeszuschüs­
se unterstützt werden. Die Richtlinien zur Regulierung kommerzieller und nicht­
kommerzieller Fernsehstationen unterscheiden sich allerdings kaum. Der wesent­
liche Unterschied besteht in der Tatsache, daß nicht-kommerzielle Sender keine 
Werbezeiten verkaufen dürfen. 

Ausgeschlossen von diesem Lizenzierungssystem sind die sog. "networks", 
die großen nationalen Rundfunkanstalten in den USA, wie beispielsweise NBC, 
ABC und CBS. Sie werden als "program distribution companies" angesehen, d. h. 
sie kaufen auf vertraglicher Basis Sendungen von freien Fernsehproduktionsfir­
men und liefern diese an ihre im ganzen Land vertretenen Tochtergesellschaften, 
die sog. "affiliates". Der 1934 gegründeten FCC steht gemäß dem "Communications 
Act" von 1934 nur die öffentliche Überwachung technischer Vorschriften im Rund­
funk zu und nicht die Einflußnahme auf die Programmgestaltung, d. h. die Behör­
de hat keine Möglichkeiten der Einflußnahme (z. B. durch Zensur) auf Qualität und 
Quantität der Programme und auf die Werbung. Doch da der kommerzielle Rund­
funk als öffentlicher Besitz angesehen wird, müssen sich diejenigen, die ihn nut­
zen, auch gegenüber der Öffentlichkeit in einer bestimmten Weise verpflichten. 
Die Vergabe oder Erneuerung einer Sendelizenz hängt davon ab, ob der Bewerber 
sich bereit erklärt Programme anzubieten, die dem öffentlichen Interesse ("public 
interest") dienen. 21 

Die Art der Finanzierung der kommerziellen Rundfunk- und Fernsehgesell­
schaften Amerikas durch Werbeeinnahmen, beeinflußt die Programmgestaltung 
und den Inhalt der Sendungen. Die Abhängigkeit vom Verkauf von Werbezeiten 
und damit von steigenden Zuschauerzahlen führt zu einer Homogenisierung der 
Programmgattungen, einer Nivellierung der Inhalte und zu zunehmender Syndika­
lisierung von Programmen. Dies erklärt den großen Anteil von Unterhaltungssen-

19 Vgl. Quentin]. Schultze, Evangelical Radio and the Rise of the Electronic Church, 
1921-1948. In: Journal of Broadcasting & Electronic Media 32/3 (1988), 292. 

20 Vgl. Tom Bethell, Spreading the News (Anm. 15), 18. 
21 Vgl. LindaJo Lacey, The Electric Church: An FCC-"Established" Institution? In: Federal 

Communications Law Journal 31 (Frühling 1979), 247 

228 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dungen und Serien im amerikanischen Fernsehen und die Herausbildung eines 
"Prominenten-Systems" im Unterhaltungsbereich, bei den Nachrichten sowie bei 
der elektronischen Kirche. Dadurch wird den Zuschauern die Identifikation mit 
dem Programm erleichtert, um eine Bindung an das Programm zu erreichen . 

. Schließlich macht sich die Abhängigkeit von den Gesetzen des kapitalistischen 
Marktes auch in der Struktur des Programms bemerkbar, welches in fünfzehn-, 
dreißig- und sechzigminütige Einheiten aufgeteilt ist. 

Die Konkurrenz der überregionalen Sendeanstalten NBC, ABC und CBS, 
die in den 70er Jahren etwa 90 o/o und 1990 nur noch 66 o/o der Fernsehzuschauer an 
sich binden konnten, sind etwa 5.000 Kabelsysteme in den USA. Zwei Drittel der 
ca. 90 Mio. Fernsehhaushalte waren 1990 verkabelt und konnten bis zu 50 Kanäle 
empfangen. Das Programm der Kabelsender wird teilweise selbst produziert und 
teilweise von syndikalisierten Satellitenprogrammen übemommen.22 

2.2 Religiöses Fernsehen 

Amerikanische Kirchen und Denominationen reagierten sofort auf das neue 
Medium Radio: Schon 1920, dem Jahr der ersten kommerziellen Rundfunkübertra­
gung, wurde bereits der erste Gottesdienst ausgestrahlt. Bald schon kauften und 
betrieben religiöse Organisationen ihre eigenen meist nicht-kommerziellen Sen­
der. 1924 betrieben lokale Kirchengemeinden und andere religiöse Organisationen 
29 Stationen und 1925 stieg die Zahl auf7U3 

Zwar erhielten Anfang der 20er Jahre Mainline-Kirchen und evangelikale 
Gruppen in ausgewogenem Maße Lizenzen vom amerikanischen Handelsministe­
rium, doch evangelikale Protestanten, insbesondere Baptisten, dominierten im 
religiösen Rundfunk. Dies lag einerseits an dem geistigen Klima der Zeit, welches 
von einem geschwächten traditionellen Protestantismus und einem durch die Er­
weckungsbewegungen erstarkten Evangelikalismus gekennzeichnet war. Ande­
rerseits bedingte das Aktivitätsprinzip der evangelikalen Denominationen - ver­
bunden mit dem Erfolgszwang, der aus der calvinistischen Tradition herrührte, und 
der Adaption an den "American Way of Life" - unterschiedliche Einstellungen 
gegenüber der Übernahme dieser neuen Methoden zur Verkündigung religiöser 
Botschaften: Während die Verwendung des neuen Mediums die skeptischen Main­
line-Kirchen zu theologischen Reflexionen bewegte, sahen die Evangelikalen im 
Rundfunk eine neue Möglichkeit, die institutionalisierten Erweckungsbewegun­
gen des 19. Jahrhunderts fortzuführen. 

Die rapide Zunahme evangelikaler Radioprediger wurde durch das neue 
Radio-Gesetz von 1927 und die damals vom Staat neu gebildete "Federal Radio 
Commission" (FRC) gebremst. Religiösen Gruppen wurden von der FRC keine 
neue Sendelizenz erteilt und bestehende religiöse Sender wurden gezwungen, 
entweder ihre Frequenzen mit anderen Sendem zu teilen oder eine Frequenz nur 

22 Vgl. Berndt Ostendorf, Radio und Fernsehen. In: W. P. Adams/E.-0. Czempiei!B. 
Ostendorf u. a. (Hg.): Länderbericht USA II, Bonn: Bundeszentrale für politische 
Bildung, 1990, 589. 

23 Vgl. Quentin). Schultze, Evangelical Radio and the Rise of the Electronic Church 
(Anm. 19), 291. 

229 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zeitlich begrenzt zu nutzen. Zwar reduzierte sich die Zahl religiöser Radiosender in 
den 30er Jahren, doch die Evangelikalen und Fundamentalisten wandten sich nun 
an kommerzielle Stationen in ganz Amerika, um ihr Programm zu verbreiten. Mit 
der Entwicklung der "networks" war es nun möglich, mit einer Predigt etwa eine 
Million Menschen zu erreichen. 

Die Regelungen der "Federal Communications Commission" enthielten bis 
1%0 eine Klausel, wonach Rundfunkanstalten gemeinnützigen Organisationen 
("non-profit organizations")- dazu gehörten auch Kirchen und Denominationen­
einen gewissen Prozentsatz an kostenloser Sendezeit zur Verfügung stellen muß­
ten, um ihr Quantum an "public interest" zu erfüllen. Es war den Rundfunkanstal­
ten überlassen, religiösen Gruppen kostenlose Sendezeit ("free" oder "sustaining 
time") zur Verfügung zu stellen oder sie zu verkaufen ("paid" oder "commercial 
time).24 Wenn kostenlose Sendezeiten vergeben wurden, dann meistens nur an die 
gut organisierten Denominationen, d. h. an die Katholiken, an die Mainline-Prote­
stanten mit ihrer Organisation "Federal Council of Churches of Christ" (FCCC) und 
zu einem geringeren Teil an die Juden. 

Die Evangelikalen dagegen erhielten selten kostenlose Sendezeiten. So kam 
es, daß viele evangelikale Prediger, aufgrund der ihnen zugeteilten schwachen 
Sendefrequenzen, in den 30er Jahren ihre Radiostationen aufgaben und mit Hilfe 
der eingenommen Spendengelder Sendezeiten bei kommerziellen lokalen Radio­
sendern, u. a. auch bei einigen"affiliates" der nationalen Rundfunkanstalten kauf­
ten. 

Dieser offensichtliche Nachteil für die evangelikalen Radioprediger wirkte 
sich allerdings für den Aufbau der elektronischen Kirche positiv aus, denn die 
Evangelikalen meisterten bald die Produktion von publikumsattraktiven Sendun­
gen und die Mobilisierung von Spendengeldern. 

1932 strahlten die Evangelikalen bereits mehr als 400 religiöse Programme 
auf 80 lokalen Sendem aus - damit bestritten sie mehr als 8 % des gesamten 
nationalen Radioprogramms. 25 Evangelikale Baptisten, Fundamentalisten und An­
hänger der Pfingstkirchen, die zwei Drittel ihrer Sendezeiten kauften, hatten insge­
samt mehr Übertragungszeit als Mainline-Protestanten, die nur ein Drittel ihrer Zeit 
kaufen mußten. 

Um die Evangelikalen auf den lokalen Rundfunk zu beschränken, versuch­
ten die überregionalen Fenrsehanstalten und die Mainline-Protestanten, vertreten 
durch die FCCC, durch eine restringierende Politik, evangelikale Rundfunkgestal­
ter aus dem nationalen Rundfunkbetrieb auszuschließen. 

1942 gründeten die konservativen Christen die "National Association of 
Evangelicals" (NAE), um sich gegen den Einfluß der "Federal Council of Churches" 
(FCCC) zu behaupten.26 1944 gründeten dann 150 evangelikaleFunk-und Fern-

24 Vgl. Razelle Frank!, Televangelism (Anm. 1), 68. 
25 Vgl. Jeffrey K. Hadden/ Anson D. Shupe (eds.), Televangelism (Anm. 8), 113; Quentin 

). Schultze, Evangelical Radio and the Rise of the Electronic Church (Anm. 19), 296. 
26 1979 vertrat die "National Association of Evangelicals" (NAE) mehr als 38.000 konser­

vative Kirchen in Amerika. Vgl. Ben Armstrong, The Electric Church (Anm. 1), 49. 

230 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sehmacher der NAE eine eigene Organisation für evangelikale Rundfunkbetreiber 
- die "National Religious Broadcasters" (NRB). Religiöse Organisationen traten 
1944 der NRB bei, 1985 waren bereits 1050 evangelikale Rundfunkbelreiber Mit­
glieder. 

Die NRB setzte sich für die Rede- und Meinungsfreiheit im religiösen Rund­
funk ein und für die uneingeschränkte Freiheit, Sendezeiten für religiöse Program­
me zu kaufen. Ihre Bemühungen führten zu einigen Erfolgen für den evangelika­
len Rundfunk. Trotzdem war es für konservative Christen in den 40er und 50er 
Jahren schwer, sich in dem neuen Medium Fernsehen gegen die Mainline-Kirchen 
zu behaupten, die in dieser Zeit den Höchststand ihrer Mitgliederzahlen erlebten. 
Die Mainline-Protestanten, die zum "mainstream" des amerikanischen kulturellen 
und religiösen Lebens gehörten, waren damit auch stärker in der Fernsehindustrie 
vertreten als die Evangelikalen oder Fundamentalisten, die darauf kaum einen 
Einfluß hatten. Erschwerend kam hinzu, daß sich die liberalen Protestanten 1950 in 
der "National Council of Churches of Christ" (NCC) neu organisiert hatten. Die NCC 
hatte ebenfalls eine eigene Abteilung für religiösen Rundfunk gegründet - die 
.Broadcasting and Film Commission" (BFC) -, die erneut gegen die bezahlten 
religiösen Programme vorging. Sie drängten die nationalen Sendeanstalten "sustai­
ned-time-only"-Regelungen für das Radio und das neue Medium Fernsehen zu 
erstellen. 27 

Das dualistische System - kostenlose Sendezeit bei den überregionalen 
Sendeanstalten für die organisierten Kirchen, insbesondere die Mainline-Protestan­
ten, und bezahlte Programme bei unabhängigen Stationen für die evangelikalen 
und fundamentalistischenAnbieter-wurde also vom Radio auf das Medium Fern­
sehen übertragen. 28 

Dagegen protestierten die evangelikalen Rundfunkgestalter der NRB solan­
ge, bis die "Federal Communications Commission" (FCC) mit dem "Code of Stan­
dards of 1 %0" entschied, daß nicht nur kostenlos gesendete kirchliche Program­
me, sondern auch bezahlte religiöse Sendungen das Kriterium der "public interest" 
erfüllen müssen. 

Es war natürlich viel lukrativer, Geld für Sendezeiten einzunehmen als die 
Produktionskosten für die Mainline-Programme zu stellen. Daher kamen die loka­
len Sender, die sich bis zu diesem Zeitpunkt meistens an die Vorgaben der nationa­
len Rundfunkanstalten gehalten hatten,den evangelikalen und fundamentalisti­
schen Predigern, die bereit waren ihre Sendezeiten zu kaufen, immer mehr entge­
gen. Der zunehmende Wettbewerb unter Fernsehevangelisten führte zu einer Stei­
gerung des Verkaufswertes der Sendeplätze. 

Während Anfang der 60er Jahre die Hälfte aller religiösen Fernsehprogram­
me von den etablierten Kirchen und die andere Hälfte von evangelikalen Denomi­
nationen bestritten wurden, änderte sich diese Gewichtung noch im Laufe des 
Jahrzehnts. Die Zahl der kostenlos gesendeten Programme der großen Rund-

27 Vgl.Jeffrey K. Hadden/Anson D. Shupe (eds.), Televangelism (Anm. 8), 49. 
28 Vgl. Stewart M. Hoover, The Electronic Giant: A Critique of the Telecommunications 

Revolution from a Christian Perspective. Illinois: The Brethren Press, 1982, 119. 

231 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


funkanstalten ging stark zurück, während die Zahl der denominationeil unabhän­
gig produzierten, durch Zuschauerspenden finanzierten religiösen Programme 
und Stationen, die den Namen elektronische Kirche erhielten, deutlich anwuchs. 
1970 war die elektronische Kirche der am schnellsten expandierende Sektor des 
amerikanischen Fernsehens. Diese Entwicklung, die einherging mit Mitgliederver­
lusten der Mainline-Kirchen und dem Erstarken der konservativen Christen, be­
schleunigte sich im Laufe der 70er Jahre und flachte erst nach den Skandalen der 
TelevangelistenJim Bakker undJimmy Swaggart Mitte der 80er Jahre ab. 

Aufgrund nachteiliger Behandlung durch die FCC und die nationalen Rund­
funkanstalten waren die evangelikalen Prediger schon früh darauf angewiesen, 
Sendestunden beim kommerziellen Rundfunk zu erwerben. Als Folgeerscheinung 
erlangten sie technische Professionalität und übten sich in der Herstellung publi­
kumsattraktiver Religionsunterhaltung, um die Spendeneinnahmen durch ihre Zu­
schauer zu sichern. Die Mainline-Kirchen hingegen kamen selten über "langweili­
ge Abfilmungen sonntäglicher Gottesdienste" hinaus.29 

Wie das evangelikale Radio in den 20er und 30er Jahren, so wurde nun die 
elektronische Kirche zum ,big business', das gleichzeitig zur Integration der evan­
gelikalen Bewegung beitrug und ihr eine nationale Identität verlieh. Die elektroni­
schen Medien ermöglichten es den konservativen Christen Amerikas, ihre eigenen 
charismatischen Führer zu fördern und ihre Wertvorstellungen zu legitimieren. 

3. Die Elektronische Kirche bzw. das Phänomen des "Televangelism" 

Die elektronische Kirche bezeichnet nicht religiösen Rundfunk allgemein, 
sondern die unabhängig produzierten, durch Spendengelder finanzierten und na­
tional verbreiteten Programme konservativer Fernsehprediger und ihrer parakirch­
lichen Unternehmen.30 Den Begriff "electric church" für diese spezielle Form des 
religiösen Fernsehens prägte 1979 Ben Armstrong, der damalige Direktor der "Na­
tional Religious Broadcasters" (NRB).31 

Ben Armstrang argumentiert, die elektronische Kirche sei kein neues Phä­
nomen, sondern nur eine revolutionäre neue Form des rituellen kirchlichen Got­
tesdienstes mit Einsatz modernster Technologie. 

Dagegen vertritt die Soziologin Razelle Frankl die Meinung, daß die elektro­
nische Kirche eine neue sozia-religiöse Institution sei, hervorgegangen aus einer 
Mischung zwischen den institutionalisierten Erweckungsbewegungen des 19. Jahr­
hunderts und der Institution des amerikanischen Fernsehens. 

29 Hans Norbert Janowski (Hg.): Die kanalisierte Botschaft. Religion in den Medien -
Medienreligion. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1987, 70. 

30 Die hier genannte Definition der elektronischen Kirche ist die gängigste. Vgl. Peter G. 
Horsfield, Religious Television. The American Experience, New York/London: Long­
man Inc., 1984, 53. Einige wenige Autoren beziehen sich mit diesem Begriff nur auf 
die 10 populärsten Televangelisten und ihre Fernsehkirchen, andere wiederrum 
schließen jegliche elektronische Kommunikation ein, deren Inhalt von Sendern und 
Empfängern gleichermaßen als religiös empfunden wird. Vgl. Razelle Frank!, Tele­
vangelism (Anm. 1), 3, 7. 

31 Vgl. Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime Time Preachers (Anm. 7), 75, 178f. 

232 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


"Statt eine erfolgreiche Anwendung und Ausdehnung des religiösen Rund­
funks zu sein, wird augenscheinlich, daß wir einen völlig neuen Typus ,Kirche' 
haben, eine neue Institution, stimuliert und kreiert mit Hilfe der Fernsehtechnolo­
gie."3z 

Razelle Frank! zeigt, daß die elektronische Kirche ein wichtiges Kriterium 
nicht erfüllt: Die Bildung von Gruppensolidarität und die Integration der einzelnen 
Gruppenmitglieder in eine rituelle Gemeinschaft. Statt interpersoneller Kommuni­
kation zwischen Pfarrer und Gemeinde tritt die einseitige, unpersönliche Vermitt­
lung religiöser Botschaften durch das Medium Fernsehen.33 

Martin E. Marty, lutheranischer Pfarrer und Professor an der Universität von 
Chicago, nennt folgende wesentliche Merkmale der elektronischen Kirche: Sie ist 
eine Erscheinung konservativer Christen in Amerika und ihrer Rundfunkorganisati­
on "National Religious Broadcasters" (NRB). Im Mittelpunkt steht ein evangelikaler 
Prediger, dessen Anziehungskraft nicht nur auf seiner Fähigkeit zu unterhalten 
basiert, er ist eine Autoritätsperson, dessen Anerkennung durch das Publikum im 
wesentlichen auf seiner Präsenz durch das Fernsehen beruht. Dadurch ist dieses 
Publikum - welches Marty bewußt Klientel statt Kirchengemeinde nennt - bereit, 
ihn und seine Vorhaben durch regelmäßige Spenden zu finanzieren. 

"Die sichtbarsten Führer der modernen amerikanischen Religion sind die 
,Medienberühmtheiten', die Unterhalter, deren ,Führerschaft' primär auf ihrem 
Massenanklang beruht. ... Solch ein Führer braucht keine theologische Ausbildung 
und formale Schulung und Erfahrung in einem geistlichen Amt mehr, weil seine 
Autorität auf Erfolg- gleich auf welchem Gebiet- beruht. "34 

Die elektronische Kirche stellt mehr dar als religiöses Fernsehen, sie ist ein 
unabhängiges Großunternehmen innerhalb der amerikanischen Fernseh- und Re­
ligionslandschaft. Wie die Erweckungsprediger Finn"ey, Moody und Sunday, so 
haben auch die Fernsehprediger der elektronischen Kirche des späten 20. Jahrhun­
derts kirchen- und staatsunabhängige autarke Organisationen, sog. Parakirchen 
("parachurches"), geschaffen. Sie basieren auf einer hierarchisch strukturierten Oli­
garchie, die den Prinzipien der freien Marktwirtschaft gehorcht. Ihre Position in­
nerhalb der amerikanischen Fernsehindustrie ist einzigartig. Keine bürokratischen 
Strukturen schränken die Macht des Fernsehpredigers ein. Der Gesamtumsatz der 
8-10 prominentesten Fernsehprediger Amerikas in den 80er Jahren wurde auf eine 
Milliarde Dollar geschätzt. 1980 erzielte Jim Bakker beispielsweise 51 Mio. Dollar 
an Spendeneinnahmen, Pat Robertson 47 Mio. undJimmy Swaggart 20 Mio. Dollar. 
Mit diesen Einnahmen finanzierten sie ihre eigenen Universitäten, Zeitungen und 
Verlage, Schallplattenfirmen für Gospel-Musik und ständige "Projekte", wie Kran-

32 Von der Verfasserio ins Deutsche übersetzt. Für Originalzitat siehe Razelle Frank!, 
Televangelism (Anm. 1), 8. 

33 Vgl. William F. Fore,'There is no suchthing as a TV pastor'. In: TV Guide (19. Juli 
1980), 15-18. 

34 Von der Verfasserio übersetzt. Für Originalzitat siehe Richard Quebedaux, By What 
Authority. The Rise of Personality Cults in American· Christiä'nity. San Francisco: 
Harper & Row, Publishers, 1982, 113, 114. 

233 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kenhäuser, gläserne Kathedralen, Luxushotels, Freizeitparks etc. Die Wall Street 
Journal bezeichnete 1978 die elektronische Kirche als "big business" .35 

Doch im Gegensatz zu anderen wettbewerbliehen Unternehmen genießt 
die elektronische Kirche -wie alle gemeinnützigen und religiösen Organisationen 
in Amerika- den Status der Steuerbefreiung. Nach den Richtlinien der "Federal 
Communications Commission" und dem Bundessteuergesetz wird die elektroni­
sche Kirche als "religious non-profit organization" klassifiziert. Das bedeutet, daß 
sämtliche Einnahmen, auch Zuschauerspenden, nicht versteuert werden. Ob die 
Fernsehevangelisten die Bedingungen einer steuerbefreiten "non-profit"-Organi­
sation erfüllen, überprüft das Bundesfinanzamt der Vereinigten Staaten (IRS). Die 
amerikanische Börsenaufsichtsbehörde ("Securities and Exchange Commission 
(SEC)) hat die Aufgabe, die Methoden der Kapitalbeschaffung und den Verkauf 
von Aktien und Wertpapieren durch die Fernsehprediger zu kontrollieren. 

Als Ergebnis eines Rationalisierungsprozesses besitzt die elektronische Kir­
che ihre eigenen Strukturen, Funktionen, Rollen, Normen, Verhaltensmuster und 
eine eigene Ethik zur effektiven Verfolgung festgesetzter Zielvorstellungen. Zu den 
Zielvorstellungen der Fernsehprediger gehört die Evangelisierung möglichst vieler 
Menschen und die Revitalisierung einer sog. "old-time religion".36 

Diese Abhängigkeit von den Zuschauern und deren finanzieller Unterstüt­
zung ist einer der wesentlichen Unterschiede zwischen der elektronischen Kirche 
und dem religiösen Rundfunk anderer Kirchen, wie beispielsweise dem der Main­
line-Protestanten. Um die erwünschten Massen zu erreichen und zu binden, predi­
gen die evangelikalen, fundamentalistischen und besonders die charismatischen 
Fernsehprediger eine populär inspirierende Religion, die mit ihren zivilreligiösen 
Elementen eine breite Masse von Amerikanern anspricht und die unmittelbare 
Befriedigung der Individuen verspricht. Damit läßt sich die elektronische Kirche 
einerseits in die religiöse Tradition der Erweckungsbewegungen in Amerika ein­
ordnen, andererseits in die säkulare Tradition der "popular culture".37 

Mehr noch als die Anpassung der Programminhalte und -formen an die 
Bedürfnisse der Durchschnittsamerikaner kennzeichnet die elektronische Kirche 
die Abhängigkeit von ihren Zuschauern. Um diese an ihr Programm zu binden 
bzw. eine Produktbindung zu schaffen und die finanzielle Unterstützung zu si­
chern, benutzt die elektronische Kirche sämtliche psychologischen Marketing- und 
Public Relations-Methoden. Neben Heilsversprechungen, der Bereinigung von 
Sünden, Gesundheit, Wohlstand und Freude bietet die elektronische Kirche auch 
,kostenlose' Geschenke, wie religiöse Bücher, Broschüren, Platten, Jesus-Ansteck­
nadeln, Puppen und andere Geschenke gegen die Entsendung einer Spende. Auf 
diese Weise erhalten die Fernsehprediger Namen und Adressen ihrer Zuschauer, 
die sie für ihre computerisierte Adressverwaltung und ihren Briefversand verwen-

35 ]im Montgomel)', The Electric Church. In: The Wall Street]ournal (19. Mai 1978), 1, 29. 
36 Vgl. TIME, Backtothat Oldtime Religion. In: TIME (26. Dezember 1977), 52-58. 
37 Für eine Definition von ,.popular culture" siehe Robert K. Merton, Social Theol)' and 

Social Structure. Glencoe, Illinois: Free Press 1957, 441: Merton setzt ,.popular cultu­
re" gleich mit "mass beliefs" und ,.public opinion"; ebenso Harold L. Nieburg, Public 
Opinion, Tracking and Targeting. New York: Praeger Publishers 1984, 34-38. 

234 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den. Die Zuschauer erhalten regelmäßig Post von ihrem Fernsehprediger, der 
ihnen schriftlich Segen spendet und um neue Spendengelder bittet. So wird eine 
Nähe zwischen dem Televangelisten und dem Publikum suggeriert. Während der 
Sendung werden gebührenfreie Telefonnummern eingeblendet für die Zuschauer, 
die ein Bonus-Geschenk erhalten oder eine Spende entrichten wollen. Die Tele­
fonnummern, unter denen man spirituelle oder alltägliche Lebensberatung von 
Mitarbeitern der elektronischen Kirche erhalten kann, sind allerdings nicht gebüh­
renfrei.38 

Neben dem missionarischen Eifer, viele Menschen zu evangelisieren, haben 
die Fernsehprediger der elektronischen Kirche auch soziale und politische Ziele. 
Nach einer gemeinsamen Studie der Annenberg School of Communications der 
Universität Pennsylvania und dem Meinungsforschungsinstitut Gallup von 1984 
werden in den Programmen der elektronischen Kirche selten theologische The­
men angesprochen. Stattdessen überwiegen soziale, moralische und politische 
Themen.39 

Jeffrey K. Hadden und Anson Shupe betonen, daß die Anpassung der religi­
ösen Botschaft an das Medium Fernsehen eine Veränderung dieser Botschaft mit 
sich bringt. 

Jeffrey K. Hadden und Charles E. Swann sehen in der elektronischen Kirche 
mehr als eine religiöse Erscheinung. Sie bezeichnen sie als ein soziales und kultu­
relles Phänomen mit der Kraft einer neuen Gegenkultur, die im Gegensatz zum 
"counterculture movement" der 60er Jahre keine links-liberalen, sondern rechts­
konservative und zivilreligiöse Werte vertritt. Als Teil einer kulturellen Revolution 
bringt sie alte, wiederbelebte Verhaltensmuster und Wertvorstellungen mit sich. Mit 
ihrem Buch "Prime Time Preachers - The Rising Power of Televangelism" prägten 
Hadden und Swann für dieses gesellschaftliche und für Amerika spezifische Phä­
nomen den hybriden Begriff "televangelism" .40 

Kritiker dieses Phänomens- das sind Vertreter der organisierten und eta­
blierten Hauptkirchen Amerikas, liberale Journalisten, aber auch konservative Ver­
treter aus den eigenen Reihen - schließen sich der Ansicht Martin E. Martys an. Er 
warnt vor dem potentiellen negativen Einfluß der elektronischen Kirche und ihrer 
"unsichtbaren Religion" für die traditionelle Kirchengemeinde.41 

38 Vgl. Franklin B. Krohn, The Sixty-Minute Commercial: Marketing Salvation. In: Hu­
manist (November/Dezember 1980), 28-29. 

39 Vgl. George Gerbner/Larry Gross/Stewart Hoover/Michael Morgan/Nancy Sisnoriel­
li/Harry E. Cotugno/Robert Wuthnow, Religion and Television. A Research Report by 
The Annenberg School of Communications, University of Pennsylvania and the Gal­
lup Organization, Inc., 2 Bände, Pennsylvania, Philadelphia: The Annenberg School 
of Communications, Univ. of Pennsylvania, April1984, dort Bd.1, 22-58. 

40 Vgl. Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime Time Preachers (Anm. 7), 3, 85. 
41 Vgl. Martin E. Marty, "The Invisible Religion," Presbyter1an Survey, May 1979, 13 zit. n. 

Stewart M. Hoover, The Electronic Giant (Anm. 28), 117. 

235 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. Der Erfolg der elektronischen Kirche 

Nach Angaben der Organisation der evangelikalen Rundfunkbetreiber NRB 
gab es 1987 1.370 religiöse Radiosender, 221 religiöse Fernsehsender und 4 große 
christliche Rundfunkanstalten, deren tägliches 24-stündiges Programm über Satelli­
ten national ausgestrahlt wurde. Zusammen erreichten die Fernsehevangelisten 
der elektronischen Kirche in den 80er Jahren wöchentlich zwischen 13 und 20 Mio. 
Haushalte.42 Aufgrund ihrer marktbeherrschenden Stellung innerhalb des religiö­
sen Rundfunks sprechen einige Beobachter von einem Monopol der elektroni­
schen Kirche. 

In den 50er Jahren waren Fernsehprediger der elektronischen Kirche noch 
auf periphere und kleinere Marktsegmente im lokalen Bereich beschränkt, wäh­
rend die organisierten Kirchen ihre Programme über ABC, NBC und CBS ausstrah­
len konnten. In den 60er und 70er Jahren hatten die unabhängigen lokalen Fern­
sehstationen sowie die lokalen "affiliates" der nationalen Rundfunkanstalten die 
Rentabilität des Verkaufs von Sendeplätzen für unabhängig produzierte religiöse 
Programme der evangelikalen Prediger erkannt, so daß 1977 die evangelikalen 
Fernsehprediger bereits 92 % der gesamten religiösen Sendezeiten einnahmen, 
während nur noch 8% der Sendezeiten kostenlos vergeben wurden.43 

Die elektronische Kirche erlebte ihren größten Aufschwung Anfang bis 
Mitte der 70er Jahre. Dagegen nahm die Zahl der kostenlos gesendeten "network"­
Programme, d. h. vorwiegend Produktionen der Mainline-Protestanten, Katholi­
ken und Juden, drastisch ab. 

In den 80er Jahren waren die Mehrzahl (83,3 %) religiöser Sendungen syndi­
kalisierte Programme, d. h. national verbreitete und ausgestrahlte Programme. 
Davon waren die meisten Produktionen von unabhängigen evangelikalen Grup­
pen. 

Die Fernsehprediger der elektronischen Kirche erlangten zunehmend eine 
größere finanzielle Unabhängigkeit von den Rundfunkanstalten und Fernsehsta­
tionen. Dafür wuchs ihre finanzielle Abhängigkeit von den Zuschauern, mit deren 
Spenden sie Sendezeiten kauften. Einige Televangelisten versuchten, aus dem sog. 
"religious ghetto" - den für religiöse Programme üblichen sonntäglichen Sende­
blöcken, vor allem Sonntag morgens- auszubrechen und Sendezeiten an Wochen­
tagen mit höheren Einschaltquoten zu erlangen. Dies ist vor allen Dingen solchen 
prominenten Televangelisten gelungen, die eigene Fernsehstationen oder Kabel­
sender besitzen oder solchen, die statt des traditionellen Gottesdienstes unterhal­
tende Talk-Shows moderieren.44 

Um größere Einschaltquoten zu erlangen, gestalteten die Fernsehprediger 
der elektronischen Kirche im Laufe der Jahre publikumsattraktivere Sendungen. 
Statt herkömmlicher Gottesdienstübertragungen rückten unterhaltendere Sende-

42 Vgl. Jeffrey K. Hadden/ Anson D. Shupe (eds.), Televangelism (Anm. 8), 86. 
43 Vgl. Peter G. Horsfield, Religious Television. The American Experience (Anm. 30), 9f, 

88-94. 
44 Vgl. Peter G. Horsfield, Religious Television. The American Experience (Anm. 30), 95-99. 

236 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


formen, wie religiöse Talk-Shows, in den Vordergrund. Ihre Sendungen wurden 
häufiger in Studios mit Live-Publikum produziert und es traten Chöre und Sänger 
auf. Gebete wurden immer seltener gesprochen, stattdessen erlangten Spenden­
aufrufe eine größere Bedeutung. Über neue technische Übertragungsmöglichkei­
ten - Kabel und Satelliten - erreichten die Televangelisten ein erweitertes Publi­
kum. Einige Fernsehprediger gründeten eigene Kabelsender, wie Pat Robertsons 
"CBN Cable Network", )im Bakkers "PTL Network" oder Jeny Falwells "Liberty 
Broadcasting Network" (LBN). 

Im folgenden sollen die drei Einflußfaktoren dargestellt werden, die we­
sentlich zum Erfolg und zu dieser einzigartigen Stellung der elektronischen Kirche 
innerhalb des religiösen Fernsehens in Amerika beigetragen haben: Der Einfluß 
der "Federal Communications Commission" (FCC), der Einfluß des amerikani­
schen kommerziellen Fernsehens und der Einfluß der religiös-konservativen Fern­
sehprediger selbst. 

4.1 Der Einfluß der "Federal Communications Garnmission" (FCC) 

Die "Federal Communications Commission" (FCC) schafft als ausführendes 
Organ der amerikanischen Regierung den rechtlichen Rahmen, innerhalb dessen 
eine Interaktion zwischen Religion und Fernsehen überhaupt erst möglich ist. 
Kritiker behaupten, daß die FCC durch ihre Entscheidungen zum Aufstieg der 
elektronischen Kirche beigetragen habe. Dabei habe die dem Kongress unterstellte 
Aufsichtsbehörde die "establishment"-Klausel des ersten Zusatzartikels der Verfas­
sung nicht beachtet, die die Errichtung, Unterstützung oder Förderung einer Religi­
on untersagt.4

' 

Die Medienjuristin Linda Jo Lacey weist in ihrem ausführlichen Artikel auf 
unausgewogene Entscheidungen der FCC zugunsten der elektronischen Kirche 
hin.46 

Zum Beispiel wirft Lacey der FCC eine zu milde Handhabung bezüglich der 
Geldbeschaffungsmethoden religiöser Prediger über den Äther vor. Weder die 
Werberegeln, die für das kommerzielle Fernsehen gelten, noch diejenigen, die für 
das öffentliche Fernsehen gelten, können für religiöse Programme angewandt 
werden. Zwar besteht für öffentliche, nicht-kommerzielle Sender ein striktes Ver­
bot, während ihrer Sendungen für bestimmte Produkte oder Personengruppen 
Gelder zu erbitten, doch die FCC hat es versäumt, diese Regulierung bei religiösen 
Gruppen oder Organisationen durchzusetzen. Dadurch können diese Gruppen 
ungehindert Bibeln, Platten und anderen Produkte über den Äther verkaufen und 
neue Kunden anwerben. 

Diese und andere FCC-Regelungen machten es für Fernsehsender lukrati­
ver, ihre Sendezeiten an evangelikale und fundamentalistische Gruppen zu ver­
kaufen, die bereit waren dafür zu bezahlen, als sie kostenlos an die Hauptkirchen 
zu vergeben. 

45 Vgl. LindaJo Lacey, The Electric Church: An FCC-"Established" Institution? (Anm. 21), 
235-236. 

46 Ebd. 

237 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassend ist festzustellen, daß die "Federal Communications Com­
mission" in der Vergangenheit meistens eine abneigende Haltung gegenüber der 
aktiven Einflußnahme auf religiöse Sendungen, insbesondere der elektronischen 
Kirche, gezeigt hat. Die FCC berief sich- wie auch die Fernsehprediger der elektro­
nischen Kirche- immer wieder auf ihre im "Communications Act" festgelegte, 
neutrale Haltung und die im ersten Zusatzartikel der Verfassung garantierte freie 
Religionsausübung der Fernsehprediger, ihr Recht auf Rede- und Meinungsfreiheit 
und ihren Schutz vor einer Regierungskontrolle. Dadurch ermöglichte die Auf­
sichtsbehörde der elektronischen Kirche sowohl den Zugang zum öffentlichen, 
nichtkommerziellen als auch zum kommerziellen Fernsehen in Amerika. Trotz 
allem behandelte die FCC die Fernsehkirchen der konservativen Protestanten wie 
gemeinnützige Organisationen und wandte nicht die für kommerzielle Fernseh­
sender geltenden Regulierungen an. Sie ermöglichte den Televangelisten nicht nur 
den uneingeschränkten Kauf von Sendezeiten, sondern zeigte sich auch in ihren 
Entscheidungen bezüglich kontroverser und politischer Inhalte in religiösen Pro­
grammen ambivalent. Sie entzog sich der Verantwortung für die Inhalte, indem sie 
den Fernsehsendern die Aufgabe der Objektivität und Ausgewogenheit überließ. 

4.2 Der Einfluß des amerikanischen kommerziellen Fernsehens als Industrie 
und Institution 

Der Erfolg der Fernsehprediger beruht zu einem wesentlichen Teil auf dem 
wirtschaftlichen und sozialen Einfluß des Mediums Fernsehen in Amerika, der 
zweiten institutionellen Komponente des "televangelism" neben der Institution 
Religion im allgemeinen und der Institution der Erweckungsbewegungen im spe­
ziellen. 

Die kommerzielle amerikanische Fernsehindustrie unterstützte durch ihre 
begünstigenden Richtlinien die evangelikalen Fernsehprediger, die zwar eine reli­
giöse Minderheit darstellten, aber dafür zahlungsfähig und wettbewerbsorientiert 
waren. Außerdem herrschte zwischen dem amerikanischen Fernsehen und den 
Televangelisten eine Übereinstimmung bezüglich funktionaler Interessen: 

Die Marktorientierung des kommerziellen amerikanischen Fernsehens be­
dingt eine starke Abhängigkeit des Fernsehens von der Werbeindustrie, deren 
ökonomische Interessen im Konfliktfall größere Beachtung finden als die innovati­
ven oder kreativen Vorschläge der Fernsehproduzenten. 

Die elektronische Kirche stellt eine Mischform zwischen dem öffentlichen 
Bildungsfernsehen ("public television") und dem kommerziellen Fernsehen dar: 
Die professionellen Televangelisten sind Teil der amerikanischen kommerziellen 
Fernsehindustrie, denn sie verkaufen ein Produkt: "Commercial television sells 
soap and hamburgers, while religious television sells redemption and salvation."47 

Doch die Fernsehprediger werden nicht von Werbesponsoren finanziert, 
sondern von ihrem Publikum. Daher gelten für sie die FCC-Regelungen, die auch 
für religiöse Organisationen angewandt werden, und nicht die, die auch für kom­
merzielle Rundfunkherreiber gelten. Um das sie finanzierende Publikum an sich zu 

47 Razelle Frank!, Televangelism (Anm. 1), 9. 

238 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


binden, setzen die religiös-konsetvativen Fernsehprediger die gleichen Marketing­
und psychologischen Methoden ein wie das kommerzielle amerikanische Fernse­
hen einerseits und wie ihre Vorläufer, die Erweckungsprediger des 19. Jahrhun­
derts, andererseits. Die Erweckungsprediger unterwarfen sich dem äußeren Ratio­
nalisierungsprozeß, indem sie ihre Arbeitsweisen und ihre Organisations- und 
Rollenstrukturen standardisierten. Auch die kommerzielle Fernsehindustrie beugt 
sich dem wirtschaftlichen Druck, indem sie ihre Programmformate und damit ihre 
Arbeitsprozesse zu festgelegten Routinevorgängen macht. Kontinuität und Konso­
nanz durch standardisierte Programmuster, geregelte Sendezeiten und -längen und 
Werbeunterbrechungen im 15-minütigen Rhythmus erleichtern den Rundfunkan­
stalten den Verkauf ihrer Programme an ihre "affiliates" oder andere unabhängige 
Sender. 

Neben der traditionellen Messeübertragung verwenden die etablierten 
Fernsehprediger der elektronischen Kirche von den sechs Grundformaten des 
amerikanischen kommerziellen Fernsehens - episodische Serien, Nachrichten, 
Sport, Talk-Shows, Unterhaltungssendungen und Spiel-Shows - alle, außer 
Sportsendungen und Spiel-Shows. Ihre Sendungen bestehen ebenfalls aus profes­
sionell produzierten Einzelsegmenten, wodurch sie gegebenenfalls leicht zu kür­
zen sind. Bei der herkömmlichen Übertragung des Gottesdienstes aus einer Kirche 
oder während einer Zeltmission basiert der Inhalt dieser Einzelsegmente stark auf 
dem Einfluß der Erweckungspredigten: Neben musikalischen Einlagen kommt in 
der Sendung eine Predigt und eine religiöse Botschaft des charismatischen Fern­
sehpredigers vor, der eine dominante Rolle innerhalb der Sendung einnimmt. Ein 
weiteres Segment wird von einem Intetview mit einer prominenten christlich­
konsetvativen Persönlichkeit bestimmt. Segmente mit Geschenkangeboten, Spen­
denaufrufen und dem Angebot der Telefonseelsorge durch Mitarbeiter der Sen­
dung durchbrechen die anderen Programmelemente. 

Bei den religiösen "Infotainment"-Sendungen, deren Wohnzimmer-Kulisse 
den säkularen Talk-Shows des kommerziellen Fernsehens nachempfunden ist, 
bestehen die Segmente aus Intetviews mit Gästen, magazinartigen 'Beiträgen über 
politische und "human-interest"-Themen wie Gesundheit, Ernährung, Familienan­
gelegenheiten usw., oder unterhaltenden Show-Einlagen und einem Segment, bei 
dem der Fernsehprediger seine Zuschauer zur Bekehrung und zum Spenden auf­
fordert. Zwischen den beiden Extremformen - dem traditionellen, durch die Er­
weckungspredigten geprägten Gottesdienst einerseits und der durch säkulare 
Fernsehnormen geprägten Magazinsendung andererseits - gibt es verschiedene 
abgestufte Mischformen. 

Gemeinsam ist allen die charismatische Autorität des Televangelisten, der 
bemüht ist, eine Vertrautheit und Intimität zu seinen Zuschauern aufzubauen. Dies 
gelingt ihm einerseits mit den produktioneilen Mitteln des Fernsehens, d. h. durch 
eine subjektive Kameraführung (Nahaufnahmen des Fernsehpredigers), durch den 
vertrauten und freundschaftlichen Umgang mit den Mitwirkenden der Sendung 
(oftmals Familienmitglieder) und durch das Einbeziehen des Live-Publikums. An­
dererseits nähert sich die elektronische Kirche ihrem Publikum über die Pro­
gramminhalte. Den gleichen ökonomischen Zwängen der freien Marktwirt­
schaft unterworfen, orientiert sich die elektronische Kirche an den Programmstruk­
turen, -inhalten und Produktionsweisen der kommerziellen amerikanischen Fern-

239 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sehindustrie. Die Televangelisten verfügen über die gleichen technischen Möglich­
keiten der Fernsehproduktion wie kommerzielle Rundfunkveranstalter. Durch die 
Selektion von Inhalten und durch die Betonung, Aufmachung und Häufigkeit der 
Behandlung von bestimmten Themen (Agenda-Setting-Funktion) konstituiert die 
Fernsehkirche als Institution eine eigene soziale Realität. 

Die elektronische Kirche ist eine Synthese zweier Institutionen, die ihrer­
seits ein eigenes gesellschaftliches Werte- und Normensystem, eigene Moralvor­
stellungen und stereotype Rollenverteilungen propagieren: Religion und Fernse­
hen sind beide Mythenproduzenten, deren Interpretation des Lebens eine eigene 
soziale Realität darstellt. Als kontinuierlicher Bestandteil der Alltagserfahrung tra­
gen beide Institutionen zur Sozialisation und Kultivation von Realitätsvorstellun­
gen der Gesellschaft bei. Problematisch erscheint die Tatsache, daß die durch die 
elektronische Kirche vermittelte soziale Realität eher der Realitätsdefinition des 
Fernsehens als der der christlichen Religion entspricht.48 William F. Fore stellt die 
durch das Fernsehen vermittelten ,,Mythen" den christlichen Werten gegenüber: 
Die im Fernsehen vermittelte sozialdarwinistiche Vorstellung vom Überleben des 
Stärksten (impliziert Amerika als Weltmacht), die Vorstellung, daß der uneinge­
schränkte Erwerb von Konsumgütern Glück bedeutet und der Glaube, daß Reich­
tum, Eigentum, Macht und Fortschritt positive Ziele und wichtiger als soziales 
Engagement sind, stehen im Widerspruch zu den christlichen Vorstellungen, daß 
Geiz, Stolz und Unmäßigkeit Sünde sind und Nächstenliebe im Vordergrund ste­
hen sollte.49 

Für die evangelikalen und fundamentalistischen Fernsehprediger ist die 
Anpassung ihrer religiösen Botschaft an die ökonomischen und ideologischen 
Bedingungen des Fernsehens keineswegs paradox, denn ihre konservativ-religiö­
se Tradition befürwortet das kapitalistische System der freien Marktwirtschaft und 
den Einsatz aller technologischen Mittel für den Fortschritt. Wie ihre Vorläufer, die 
Erweckungsprediger, sind die Fernsehprediger selbst prominente, im Wohlstand 
lebende Persönlichkeiten, die sich damit rechtfertigen, daß Gott jene mit Erfolg 
und Reichtum belohnt, die sich seiner widmen. Ebenso in der evangelikalen Tradi­
tion verankert ist die Tendenz zur Dramatisierung, Sensationalisierung und Verein­
fachung der religiösen Botschaft, die ein utilitaristisches Denken fördert. 

Durch den direkten wirtschaftlichen Einfluß der amerikanischen Fernsehin­
dustrie und den indirekten sozialen Einfluß der Institution Fernsehen erhielt die 
elektronische Kirche eine dominierende Position innerhalb des religiösen Fernse­
hens in Amerika. Auf diese Weise formte das Fernsehen die öffentliche Meinung, 
die den evangelikalen Fernsehpredigern mehr Einfluß zuschrieb als tatsächlich 
vorhanden. 

4.3 Der Einfluß der religiös-konseroativen Fernsehprediger 

Der Erfolg der elektronischen Kirche wurde nicht nur durch äußere Fakto­
ren bestimmt. Die religiös-konservativen Televangelisten trugen selbst wesentlich 

48 Vgl. George Gerbner et al., Religion and Television (Anm. 39), Band 1, 12-14; Band 2, 
47-58. 

49 William F. Fore, Mass Media's Mythic World: At Odds with Christian Values. In: The 
Christian Century 94 09. Januar 1977), 32-38. 

240 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dazu bei, indem sie die Art der Finanzierung, das technologische Niveau, die 
Theologie und Ethik und die Inhalte der elektronischen Kirche bestimmten, wo­
durch diese sich vom religiösen Fernsehen der etablierten Großkirchen unterschei­
det. 

Die Televangelisten hatten im Gegensatz zu den Programmachern der 
Hauptkirchen eine relative wirtschaftliche Unabhängigkeit von der Fernsehindu­
strie erlangt. Gleichzeitig war ihre wirtschaftliche Abhängigkeit von ihren Zuschau­
ern gewachsen. 

Aus dieser Position heraus entwickelte sich eine "theology of technology" 
derevangelikalenund fundamentalistischen Fernsehpastoren. Damit ist eine teleo­
logische, utilitaristische ethische Haltung gemeint, wonach alle Mittel einer zweck­
gerichteten Handlung gerechtfertigt werden, solange ihr eine berechtigte Motivati­
on zugrunde liegt. 

Die evangelikalen und fundamentalistischen Fernsehprediger waren schon 
immer offen für den technologischen Fortschritt. Quentin]. Schultze spricht vom 
"Mythos der elektronischen Kirche", der begründet ist im technologischen Opti­
mismus der Evangelikalen des 20. Jahrhunderts und ihrem Glauben an den christli­
chen Fortschritt durch den Einsatz modernster elektronischer Technologien.50 Sie 
beherrschten nicht nur alle Methoden der Telekommunikation, sondern waren 
auch mit der Computertechnologie und den professionellen Werbe- und Marke­
ting-Methoden vertraut. 

Die Pastoren der elektronischen Kirche kannten ihr Zielpublikurn: Anhän­
ger des evangelikalen, fundamentalistischen oder charismatischen Christentums, 
die politisch konservativ orientiert waren und eine Bereitschaft mitbrachten, sich in 
religiösen Angelegenheiten leiten und unterrichten zu lassen. Um den verschiede­
nen psychologischen Ängsten und Bedürfnissen des Publikums- eine zunehmen­
de "Verlassenheitserfahrung" aufgrund mangelnder Betreuung durch die her­
kömmlichen religiösen, politischen und sozialen Institutionen, ihre Angst vor ei­
nem moralischen Verfall Amerikas und ihr persönliches Bedürfnis nach Geborgen­
heit - entgegenzukommen, wandten sich die Fernsehprediger thematisch und 
methodisch an verschiedene Segmente dieses Zielpublikums. 

"Während die Hauptkirchen die gute Nachricht von einem liebenden und 
vergebenden Gott predigen, der ewiges Leben gewährt, hat die elektronische 
Kirche bemerkt, daß man in unserer Zeit konkreter sein muß und auch unmittelba­
re Befriedigung versprechen muß. "51 

Einige evangeÜkale Fernsehprediger (z. B. Billy Graham, Rex Humbard, 
Oral Roberts, Jim Bakker, Robert Schuller und Jimmy Swaggart) boten ihren Zu­
schauern eine Religion, die so unterhaltsam, populär und inspirierend war wie die 
der Erweckungsprediger. Die populär inspirierende Religion machte von zivilreli­
giösen Symbolen Gebrauch- Patriotismus wurde als heilige Pflicht dargestellt. 

50 Vgl. Quentin). Schultze, The Mythos of the Electronic Church, in: Critical Studies in 
Mass Communication 4/3 (September 1987), 245-261. 

51 Hans Schwarz, Die elektronische Kirche als Ausdruck amerikanischer Religiösität. In: 
Klaus M. Kodalle (Hg.): Gott und Politik in den USA, 1988, 124. 

241 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eine auf das Individuum bezogene Religion förderte, wie bei den Purita­
nern, eine Privatisierung des Glaubens. Im Mittelpunkt stand das persönliche Be­
kehrungserlebnis als Antriebskraft für individuelle und soziale Veränderungen, d. 
h. nur der Glaube an Gott konnte zur Bewältigung persönlicher Probleme beitra­
gen. 

Ihr eigener wirtschaftlicher Erfolg und persönlicher Reichtum und Inter­
views mit bekehrten, prominenten und erfolgreichen Gästen aus der Wirtschaft 
oder Unterhaltungsbranche bestätigten, daß Gott einen starken Glauben mit Wohl­
stand, Glück, Freude und auch Ruhm belohnt. Während die Fernsehprediger 
selbst von der "Theologie des positiven Denkens" sprachen, beschrieben Kritiker 
diese Taktik als das "successful people syndrome" bzw. eine "Wohlstands- und 
Erfolgstheologie". 52 

Während Fernsehprediger der Pflogstkirche oder charismatischen Bewe­
gung eine höhere Emotionalität und Einbindung des Zuschauers boten- indem sie 
Heilungen und Wunder gegen Krankheit, Lebenskrisen oder beruflichen Mißerfolg 
versprachen- offerierten andere Televangelisten (z. B. ]erry Falwell, Pat Robertson 
und James Robinson) ihren Zuschauern einen sog. "kulturellen Fundamentalis­
mus", d. h. sie förderten die ethnozentristischen Gefühle vieler Amerikaner durch 
eine Kombination aus religiösem Fundamentalismus, politischem Konservatismus 
und einer patriotischen Zivilreligion. 

Zwischen der populär inspirierenden Religion der einen und dem kulturel­
len Fundamentalismus der anderen Fernsehpastoren gab es verschiedene Misch­
formen. Allen gemeinsam war die vom Fernsehprediger beabsichtigte Personali­
sierung der Botschaft. Dies versuchte er durch direkte Spendenaufrufe und telefo­
nische und postalische Zuschauerbetreuung, deren Ziel zum einen die Zuschauer­
bindung und damit die finanzielle Absicherung war, zum anderen die Evangelisie­
rung, Missionierung und moralische Unterrichtung. Die Fernsehprediger setzten, 
wie ihre Vorläufer, die Erweckungsprediger des 19. Jahrhunderts, oder wie die 
modernen Werbetreibenden, Mittel der "mass persuasion" ein, d. h. Mittel der 
psychologischen Überzeugung unter dem Einfluß bestimmter Merkmale der Me­
dienbotschaft.53 Um eine effektive Medienwirkung zu erlangen,bedarf es neben 
der Bedürfnisbefriedigung des Publikums durch die vermittelte Botschaft auch der 
ergänzenden interpersonellen Kommunikation. 54 

52 Vgl. William F. Fore, Beyond the Electronic Church. In: The Christian Century 98 (7.-
14. Januar 1981), 30. 

53 Mittels des bewußten Einsatzes von Rhetorik oder anderen Reizen durch die Sti­
mulusseite des Kommunikationsprozesses erzielen Werbetreibende und Prediger 
eine effektive und erfolgreiche Kommunikation, d. h. sie versuchen Einstellungs- und 
Verhaltensänderungen bei einem Massenpublikum zu bewirken. Für eine Analyse 
der persuasiven Sprache der Televangelisten vgl. Rosemarie Schmidt/Joseph F. Kess, 
Television Advertising and Televangelism. Discourse Analysis of persuasive langua­
ge. Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins Publishing Company 1986. 

54 Vgl. Paul F. Lazarsfeld/Robert K. Merton, Mass Communication, Popular Taste, and 
Organized Social Action 0948), in: W. Schramm/D. F. Roberts (Hg.), The Processand 
Effects of Mass Communications. Revised Edition. Urbana: University of Illinois Press 
1971, 575-578, 575ff. . 

242 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die evangelikalen Fernsehprediger gehörten zu den wenigen gesellschaftli­
chen Gruppen, die kostenintensive postalische und telefonische Kampagnen fi­
nanzieren konnten. 55 

Die Annenberg!Gallup-Studie von 1984 zeigte, daß die prominentesten 
Fernsehprediger am häufigsten und aggressivsten um Spenden baten. Das durch­
schnittlich erbetene Minimum war 31 Dollar und das durchschnittliche Maximum 
lag bei 600 Dollar. Als Spendengründe oder Anreize nannten die Televangelisten 
am häufigsten die Finanzierung ihrer Sendezeiten oder die Verbreitung des Evan­
geliums. Weitere Spendenappelle der charismatischen Televangelisten galten spe­
ziellen Projekten der Prediger (z. B. Bauvorhaben), finanziellen Krisen ihrer Fern­
sehkirchen, der Unterstützung wohltätiger Zwecke, moralischer Kampagnen (z. B. 
gegen Pornographie) und politischer Aktivitäten (z. B. für die rechtliche Durchset­
zung des Schulgebets). Neben diesen direkten Spendenaufforderungen, boten die 
Televangelisten häufig auch Preise und Geschenke (z. B. Kassetten, Schallplatten 
und Bibeln, Schmuck) gegen Spenden. Mehrmals während der Sendung einge­
blendete Telefonummern gaben den Zuschauern die Möglichkeit per Anruf ein 
Geschenk zu erwerben. Diese Methode der Spendenbeschaffung will eine Pro­
duktbindung herstellen, in diesem Fall an die elektronische Kirche. 

Ähnlich wie beim mittelalterlichen Ablaßwesen boten ein Viertel der promi­
nenten Fernsehprediger gegen eine Spende Heilungen körperlicher oder seeli­
scher Gebrechen. Einige boten sogar eine materielleVergütungder Spende, d. h. 
sie versicherten auch die Heilung finanzieller Nöte ihrer Zuschauer oder die Erfül­
lung ihrer materiellen Wünsche. Das Prinzip dieser sofortigen Nutzen verspre­
chenden "Gospel ofProsperity" besteht darin, eine gegenseitige Abhängigkeit zwi­
schen Fernsehpfarrer und Zuschauer herzustellen. 

Mancheevangelikalen Fernsehprediger offerierten ihren Spendern die Mit­
gliedschaft in einem Club ihrer elektronischen Kirche, wie Jim Bakkers "PTI.-Club" 
oder Pat Robertsons "700 Club". Dadurch soll dem Zuschauer ein Gefühl der 
Zugehörigkeit, der Vertrautheit und der Gemeinschaft vermittelt werden, welches 
durch den computerisierten Postbeantwortungsservice und die telefonische Seel­
sorge gefördert wird. 

55 Vgl. Peter G. Horsfield, Religious Television. The American Experience (Anm. 30), 
84f; Robert Abelman, Religious Television Uses and Gratifications. In: JOBEM 31/3 
(Sommer 1987), 2 

243 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Während die Massenmediennutzung allgemein auch als "para-social inter­
action" bezeichnet wird, 56 kann man bei der elektronischen Kirche von einer utili­
taristisch motivierten para-personalen Kommunikationsform sprechen. 57 Jeffrey K. 
Hadden spricht vom Einfluß der "dritten Kommunikationsrevolution", die die Ent­
wicklung der elektronischen Kirche nachhaltig beeinflußt hat. Die Fernseh-Evan­
gelisten, selbst "media managers" bzw. "media manipulators", beeinflußen nun 
ihrerseits das religiöse, kulturelle und politische Leben Amerikas. 

5. Die politische und soziale Wirkung konservativer Protestanten 
und der Fernsehprediger 

Die elektronische Kirche bzw. das Phänomen des "televangelism" läßt sich 
nur dann als gesellschaftliche und kulturell bedeutsame Erscheinung verstehen, 
wenn man das politische und soziale Wirken und den Einfluß der Fernsehprediger 
erkennt. 

Der Einfluß der Evangelikalen und Fundamentalisten auf die amerikanische 
Innen- und Außenpolitik, Gesellschaftspolitik, Gesetzgebung und Bildungsinstitu­
tionen war immer dann am größten, wenn die etablierten politischen und religiö­
sen Institutionen nicht mehr auf die sich rasch verändernden sozio-ökonomischen 
Verhältnisse antworten konnten. Das politische Engagement konservativer Chri­
sten war zwar oftmals gegen die liberal-soziale Politik gerichtet, doch ihre Ziele 
orientierten sich weniger an einer bestimmten Parteipolitik als vielmehr an einer 
zivilreligiösen Interpretation der amerikanischen Verfassung. 

Da sich die Anhänger der evangelikalen und fundamentalistischen Bewe­
gung aus verschiedenen Denominationen rekrutieren, ist ihr Wahlverhalten nicht 
direkt bestimmbar. Umfragen ergaben, daß die evangelikalen, fundam~ntalistischen 
und charismatischen Christen zwar nicht einer bestimmten Partei zuzuordnen wa­
ren, doch im Vergleich zur Gesamtbevölkerung erwiesen sie sich als konservativer in 
ihren Einstellungen. Es war bezeichnend, daß Albert J. Menendez in seinem Buch 
über das Wahlverhalten religiöser Gruppen 1977 die Evangelikalen als "sleeping 
giant" charakterisierte.58 Der Wahlausgang im Jahre 1980 war für viele Amerikaner 
der Beweis, daß der schlafende, konservative Riese geweckt worden war. 

56 Vgl. Donald Horton/R. Richard Wohl, Mass Communication and Para-Sodal Interacti­
on. Observations on Intimacy at a Distance. In: "Psychiatry", 19. ]g. 1956, 215-229 zit. 
n. Hans Mathias Kepplinger, Die Grenzen des Wirkungsbegriffs. In: Publizistik 27 
(1982), 103: und zit. n. Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime Time Preachers 
(Anm. 7), 13, 65-67, 103f.: Die Para-soziale Interaktion der Massenmedien mit ihrem 
Publikum bedeutet, daß durch den ständigen Kontakt der Zuschauer mit gewissen 
Charakteren in Fernsehsendungen eine gewisse Familiarität und Intimität erzeugt 
wird. Der Zuschauer glaubt die Charaktere zu kennen und zu verstehen. Dieser 
Ansatz läßt sich mit Hilfe der Theorie der symbolischen Interaktion erklären. 

57 Die elektronische Kirche geht über die parasoziale Interaktion hinaus, indem sie den 
direkten Kontakt mit den Zuschauern sucht, um eine größere Intimität zu erzeugen. 
Vgl. Hermann Boventer, Profanes Medium, Elektronische Kirche. Die religiöse Bot­
schaft auf dem Bildschirm, in: ders. (Hg.), Ethik des Journalismus. Zur Philosophie 
der Medienkultur, Konstanz (Universitätsverlag) 1985, 215-377, 216. 

58 Albert]. Menendez, Religion at the Polis. Philadelphia: Westminster Press 1977 zit. n. 
Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime Time Preachers (Anm. 7), 161. 

244 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In den Augen der konservativen Christen Amerikas versagte in den 6üer 
Jahren die liberale Politik und ihre neue Interpretation der Zivilreligion. Die Stu­
dentenunruhen, die Protestbewegungen gegen den Vietnam-Krieg und die Ghet­
toaufstände waren der Beweis, daß das politische System nicht in der Lage war, 

. "peace, law and order" zu gewährleisten. Dieser Legitimitätsverlust politischer In­
stitutionen wurde in den 70er Jahren durch die Immoralität der Nixon-Ära, die 
verfassungsrechtliche Unterstützung der säkularen Humanisten und die Legitimie­
rung der Abtreibung durch den Supreme Court bestätigt. 

Die steigende Unzufriedenheit mit dem politischen Establishment der De­
mokratischen und Republikanischen Partei äußerte sich einerseits durch die Fluk­
tuation von Wechselwählern innerhalb des Parteiensystems, andererseits durch die 
politische Mobilisierung evangelikaler und fundamentalistischer Gruppen. Der 
Kernpunkt ihres "plan to save America" war die Rückkehr zur traditionellen Inter­
pretation der Zivilreligion und deren fundamentaler moralischer Wertvorstellun­
gen. 

Zwar hatten Evangelikale und Fundamentalisten bis Mitte der 70er Jahre 
gepredigt, daß es dem christlichen Verständnis widerspräche, sich in die weltliche 
Politik einzumischen, doch angesichts des moralischen Wertewandels, den sie als 
"eklatanten Übelstand" empfanden, sahen sich einige fundamentalistische Fern­
sehevangelisten berufen, sich gleichzeitig um eine religiöse Renaissance zu bemü­
hen und sich politisch zu engagieren. 

Mit dem Ziel, religiöse wie nichtreligiöse Amerikaner in den Prozeß der 
moralischen Sanierung Amerikas einzubinden, gründetenevangelikaleund funda­
mentalistische Christen- unter anderem Fernsehprediger wie Jerry Falwell- Ende 
der 70er Jahre diverse partei-und religionsunabhängige lnteressensgruppen. Da 
die religiös-konservativen Fernsehprediger aus Vorsicht vor FCC-Maßnahmen in 
ihren Fernsehsendungen nur bedingt politische Inhalte ansprechen konnten, ver­
suchten sie mittels dieser auf staats- und lokaler Ebene institutionalisierten Grup­
pen der sog. Neuen Christlichen Rechten ("New Christian Right"; NCR) politisch 
Einfluß zu nehmen. Die NCR arbeitete eng mit der Neuen Rechten ("New Right"; 
NR) zusammen. Letztere bezeichnet nicht nur die wiederauflebenden konservati­
ven Kräfte in Amerika, sondern eine Gruppe von Kommunikations-, Werbe- und 
Marketingspezialisten, die außerhalb des institutionalisierten Parteiapparates agier­
te. 

Gemeinsam ergriffen die NR und die NCR folgende Maßnahmen: Sie infor­
mierten die Öffentlichkeit über ihre Anliegen durch die Programme der elektroni­
schen Kirche und anderer Medien und mobilisierten "passive"Wähler, sich an Wah­
len zu beteiligen. Sie wählten politische und parteipolitische Außenseiter, die sich 
im Kongreß für die rechtliche Durchsetzung ihrer Forderungen einsetzten. Dies 
zeigte sich bei den Wahlen zum Kongreß 1978 und 1984, bei denen die Niederlage 
einiger liberaler Senatoren und Kongreßabgeordneter herbeigeführt wurde und 
diese durch konservative Senatoren ersetzt wurden. 59 

59 Vgl. Allan]. Mayer, A Tide ofBorn-Again. In: Newsweek, 15. September 1980, 29, 32; 
James ManniSarah A. Peterson, Preachers in Politics: Decisive Force in '80? In: U.S. 
News and World Report 05. September 1980), 25. 

245 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die diversen Gruppen der Neuen Christlichen Rechted'0 unterstützten kein 
einheitliches parteipolitisches Programm, sondern einzelne, moralisch besetzte so­
ziale und politische Themen ("single issues"), wie beispielsweise die Abtreibungs­
frage, die Durchsetzung des Schulgebetes an öffentlichen Schulen, den Kampf 
gegen die Lehre der Evolutionstheorie und den weltlichen Humanismus an öffent­
lichen Schulen, die Ablehnung der rechtlichen Gleichstellung von Frauen ("Equal 
Rights Arnendment") und Homosexuellen und die Zensur pornographischer und 
obszöner Schriften. 

Politisch unterstützten sie Israel und das jüdische Volk, appellierten an die 
Wiederherstellung der militärischen Überlegenheit der USA - besonders gegen­
über dem "gottlosen Kommunismus". 

Trotz ihrer verschiedenen Interessen fühlten sich die Gruppen der Neuen 
Christlichen Rechten verbunden in ihrem gemeinsamen Anliegen, den morali­
schen Verfall Amerikas aufzuhalten und die traditionelle Symbolik der ZivilreHgon 
wiederzubeleben. 

Dies erklärt die Wahl des zwar demokratischen, aber in erster Linie evange­
likalen Jimmy Carter 1976 zum Präsidenten der Vereinigten Staaten. Zum ersten 
Mal setzte ein amerikanischer Präsidentschaftskandidat neben der zivilreligiösen 
Symbolik seine persönliche Religion ein, um die Kandidatur zu erlangen. Die Wahl 
Carters machte die amerikanischen Medien auf die große Zahl der Evangelikalen 
aufmerksam (Schätzungen schwanken zwischen 30 und 85 Mio.), was den Mei­
nungsforscher George Gallup veranlaßte, das Jahr 1976 "The Year of the Evangeli­
cal" zu nennen. Die Enttäuschung über Jimmy Carters Amtsperiode führte zu einer 
Veränderung des Wählerverhaltens zugunsten der Republikanischen Partei und zu 
Lasten der Demokratischen Partei. Bei den Wahlen 1980 wechselte die Mehrheit 
der Protestanten und der Katholiken von der Demokratischen zur Republikani­
schen Partei. Dieses Wahlergebnis führten die religiösen Gemeinschaften und die 
Medien auf die intensive Kooperation zwischen der NR und der NCR zurück. 

Die Verbreitung politischer Ansichten von Predigern über den Rundfunk 
war kein neues, jedoch ein seltenes Phänomen in der Geschichte des religiösen 
Rundfunks. In den 80er Jahren äußerten Fernsehprediger der NCR zunehmend 
auch in ihren Programmen offen ihre konservativen Ansichten zu den moralisch 
relevanten Themen und riefen ihre Zuschauer auf, bei den Wahlen den republika­
nischen Präsidentschaftskandidaten Ronald Reagan zu unterstützen. 

So zeigen die wenigen Inhaltsanalysen, die zu den Programmen der Tele­
vangelisten erstellt wurden, daß die Behandlung religiöser Themen Mitte der 80er 
Jahre merklich zurückging. Gleichzeitig räumten die konservativen Fernsehpredi­
ger sozialen und politischen Inhalten mehr Sendezeit ein.61 1983 machten religiöse 

60 Zum Beispiel "Moral Majority, Inc.", "Christian Voice", "the Conservative Caucus", "the 
(Religious) Roundtable", etc. Vgl. Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime Time 
Preachers (Anm. 7), 133-140; Perry Dean Young, God's Bullies. Native Reflections on 
Preachers and Politics. New York: Holt, Rinehart and Winston 1982, 95. 

61 Vgl. George Gerbner et al. (. .. ) (Anm. 39), Religion and Television, Band 1, 8f, 41-47; 
Robert Abelman/Kimberly Neuendorf, How Religious is Religious Television Pro­
gramming? In: JOC 35/1 0985), 98-110; Robert Abelman!Gary Pettey, How Political is 
Religious Television? In: JQ 65/2 (Sommer 1988), 313-319. 

246 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Themen drei Viertel des gesamten Programmangebotes der prominentesten Tel­
evangelisten aus. Nur ein Viertel der Sendezeit wurde sozialen und politischen 
Themen gewidmet, wovon letztere nur knapp 4 o/o ausmachten. 3 Jahre später 
bestand knapp 20 o/o des Programmangebotes dieser Televangelisten aus politi­
schen Themen. 

In ihrer Öffentlichkeitsarbeit wurden die NCR und ihre konservativen Fern­
sehprediger indirekt durch die amerikanischen Massenmedien unterstützt. 1976 
hatten die Evangelikalen erstmals die Aufmerksamkeit der Medien auf sich gelenkt. 
Neben religiösen Fachzeitschriften- wie"Christianity Today" und "Christian Cen­
tury"- widmeten die großen nationalen und internationalen Zeitungen und Zeit­
schriften und die nationalen Fernsehanstalten ABC, NBC und CBS der erstarken­
den evangelikalen Bewegung und ihrer elektronischen Kirche mehr Platz und 
Sendezeit. 

Im Herbst 1980 behauptete die Neue Christliche Rechte, bereits 2-3 Mio. 
amerikanische "wiedergeborene" Christen in die Wählerliste eingetragen zu ha­
ben, und die Medien sprachen von dem ausschlaggebenden Einfluß dieser konser­
vativen politisch-religiösen Bewegung auf die Wahl Reagans. 

Im selbenJahr unterstützte Ronald Reagan erstmals öffentlich die Evangeli­
kalen. Er kritisierte die "moralische Neutralität" der amerikanischen Regierung, des 
Obersten Gerichtshofes und anderer amerikanischer Institutionen und versprach, 
den Kreuzzug für eine moralische Erneuerung Amerikas mit anzuführen. Er versi­
cherte, daß seine Administration zu den traditionellen moralischen Werten in der 
Politik zurückkehren werde. Seine Legitimierung der konservativen Christen zeigt, 
daß auch Reagan die "moral majority" als die neue öffentliche Meinung erkannte. 
Sie zu mißachten, hätte ihm den Wahlsieg kosten können. 

Schließlich gelang es der NCR und den konservativen Televangelisten, sich 
auch innerhalb des politischen Institutionensystems Gehör zu verschaffen, um ihre 
Forderungen durchzusetzen. Das Oberste Gericht änderte in einigen Fällen seine 
Rechtsprechung zur Abtreibung, Pornographie und zur Pressefreiheit zugunsten 
derNCR. 

Es bestand also eine gegenseitige Zusammenarbeit und Abhängigkeit zwi­
schen der NCR, ihren konservativen Fernsehpredigern und der Regierung, wobei 
diese Verbindung auch von kirchlichen und politischen Kreisen kritisiert wurde.62 

Der damalige Vize-Präsident George Bush, eigentlich Mitglied der Episkopalkir-

62 Neben den liberalen protestantischen, katholischen und jüdischen Mainline-Kirchen 
wurde auch aus den eigenen evangelikalen Reihen Kritik gegen dieses neue politi­
sche Engagement geäußert, denn es entsprach nicht dem historischen Prinzip der 
Nichteinmischung religiöser Gruppen in die säkulare Politik. Bestehende links-libe­
rale Bewegungen, wie "Common Cause" und die "American Civil Liberties Union .. 
(ACLU), mobilisierten sich und neue "anti-New Religious Right"-Organisationen, wie 
"People for the American Way", "Americans for Common Sense" und "Moral Alternati­
ves in Politics", wurden gegründet. Vgl. Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime 
TimePreachers (Anm. 7), 143-148, 153. 

247 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ehe, bezeichnete sich als "wiedergeborenen" Christen und kommunizierte mit den 
Fernsehevangelisten Billy Graham und Jerry Falwell, um ebenfalls das Vertrauen 
der Neuen Christlichen Rechten und ihrer Fernsehprediger zu gewinnen. 

Neben Bush war 1986 der Televangelist Pat Robertson einer der aussichts­
reichsten Präsidentschaftskandidatenbewerber. Indem Robertson seine elektroni­
sche Kirche und das dazugehörige Kommunikationsnetz einsetzte, mobilisierte er 
nicht nur seine evangelikalen Anhänger. Er fand Zuspruch bei vielen konservati­
ven Wählern, die sich nach der moralischen Sanierung Amerikas sehnten, die 
Reagan versprochen, aber nicht vollbracht hatte. Für seine Wahlkampfkampagne 
1988 standen Robertson über 11 Mio. Dollar Spenden zur Verfügung. 

Es ist schwierig festzustellen, inwieweit die Fernsehprediger und die NCR in 
den 80er Jahren tatsächlich die Wähler und damit den Ausgang der Wahlen beein­
flußt haben, denn ihr Wirken fand während einer Phase der allgemeinen politi­
schen Rechtsorientierung in Amerika statt. Nichtsdestotrotz wurden sie sowohl von 
Reagan als auch von den Medien und der Öffentlichkeit als bedeutsame gesell­
schaftliche Gruppierung angesehen. Ihre politischen, sozialen und rechtlichen 
Vorschläge, die die konservativen Protestanten und die Televangelisten veröffent­
lichten, wurden von der Regierung akzeptiert und oftmals auch legitimiert. Die 
Kraft der religiös und politisch konservativen Protestanten liegt in ihrem Zugang 
zum Medium Fernsehen, der es ihnen ermöglicht, ihre loyalen Anhänger zu gesell­
schaftlichen Aktionen zu mobilisieren. 

6. Zuschauer der elektronischen Kirche 

Da die Zuschauer, die sich von den Televangelisten zu Spenden zur Finan­
zierung der elektronischen Kirche mobilisieren lassen, eine potentielle politische 
Kraft darstellen, sind sie für die Fernsehprediger der elektronischen Kirche von 
größerer Bedeutung als für Prediger religiöser Fernsehsendungen der Mainline­
Kirchen. 

Als 1980 die Medien über den potentiellen Einfluß der elektronischen Kir­
che auf die Wahlen berichteten, stieg das öffentliche Interesse an der politischen 
und sozialen Bedeutung des "televangelism". Kritiker behaupteten, die elektroni­
sche Kirche fördere eine Privatisierung der Religion, d. h. immer mehr Menschen 
würden das private religiöse Erlebnis der Fernsehkirche dem gemeinschaftlich 
erlebten Kirchenbesuch vorziehen.63 Einher ging die Frage nach den Einschaltquo­
ten der Programme der Fernsehprediger. Bezüglich ihrer Schätzungen über das 
eigene Publikum lagen die Televangelisten in der Tradition der evangelikalen 
Erweckungsprediger, die die Zahl der bekehrten Seelen als Zeichen des Erfolges 
deuteten und daher zu Übertreibungen neigten: Ben Armstrong, Vorsitzender der 
"National Religious Broadcasters" (NRB), eröffnete sein Buch "The Electric Church" 
0979) mit einer Schätzung des wöchentlichen Gesamtpublikums der elektroni­
schen Kirche von 130 Mio. Zuschauern. Während ]im Bakker das Publikum seiner 
Sendung "PTI..-Club" auf 20 Mio. Zuschauer einschätzte, sprach]erry Falwell1980 

63 Vgl. Hermann Boventer, Profanes Medium, Elektronische Kirche (Anm. 57); Robert 
Wuthnow, The Social Significance of Religious Television. In: Review of Religious 
Research 29/2 (Dezember 1987), 126-128. 

248 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bei der nationalen republikanischen Wahlversammlung in Detroit vor Journalisten 
von 50 Mio. Zuschauern, die seine Sendung wöchentlich sahen. Kritiker der elek­
tronischen Kirche- insbesondere Mitglieder des Nationalrats der Mainline-Prote­
stanten NCC- behaupteten dagegen, daß insgesamt höchstens 10 Mio. Amerika­
ner wöchentlich die Programme der Televangelisten einschalteten. Im Verlauf die­
ser Kontroverse um die tatsächliche Größe des Publikums der elektronischen Kir­
che - auch "the great audience-size debate" genannt - wurden Anfang der 80er 
Jahre neue Studien zu den Einschaltquoten religiöser Programme veröffentlicht. 
Doch unterschiedliche Definitionen, Erhebungs- und Meßmethoden der verschie­
denen Untersuchungen führten zu differierenden Ergebnissen, die sich nur schwer 
miteinander vergleichen lassen. 

6.1 Einschaltquoten 

Es gibt nur wenige Zahlen über das gesamte Publikum aller religiösen Fern­
sehsendungen, d. h. alle von den überregionalen Sendeanstalten produzierten, 
lokalen Sendungen und Kabelprogramme sowie "specials" (z. B. Billy Grahams 
Sendungen) inbegriffen. Nach einigen Schätzungen sahen Ende der 70er/ Anfang 
der 80er Jahre etwa 40 Mio. erwachsene Amerikaner wöchentlich mindestens eine 
Stunde religiöse Sendungen. 

Die hier geschilderten Angaben beziehen sich im wesentlichen auf die 
Programme der elektronischen Kirche und andere "syndicated religious pro­
grams", d. h. national syndikalisierte und ausgestrahlte religiöse Programme deno­
minationeil unabhängiger Gruppen, die die Mehrheit des religiösen Programman­
gebotes in Amerika darstellen. 

Die zwei privaten Zuschauerforschungsinstitute, A. C. Nielsen Company 
und Arbitron Company, die kontinuierlich die Hör- und Sehgewohnheiten des 
lokalen, regionalen und nationalen Radio- und Fernsehpublikums in den USA 
untersuchen, liefern auch regelmäßig Informationen über die national ausgestrahl­
ten religiösen Programme. 

Veröffentlichte Nielsen- und Arbitron-Zahlen über das durchschnittliche 
monatliche Gesamtpublikum syndikalisierter religiöser Programme zeigen einen 
deutlichen Trend: Das größte Wachstum erlebten die Sendungen der elektroni­
schen Kirche zwischen 1970 und 1976. In dieser Zeit hatte sich gleichzeitig die 
Gesamtzahl der syndikalisierten religiösen Programme nahezu verdoppelt als auch 
das monatliche Gesamtpublikum für diese Sendungen von knapp 10 Mio. auf 
knapp 23 Mio. Zuschauer erhöht. Davon schauten über die Hälfte die syndikalisier­
ten Programme der zehn populärsten Fernsehprediger. Während 1977 die Gesamt­
zahl der syndikalisierten religiösen Programme zurückfiel und sich das monatliche 
Gesamtpublikum verringerte, erreichte der Anteil der monatlichen Zuschauer der 
Sendungen der "top ten"-Fernsehprediger mit über 15 Mio. Zuschauern einen 
vorläufigen Höhepunkt. Bis 1981 fluktuierten diese Zahlen, um sich auf ein monat­
liches Gesamtpublikum von 21,7 Mio. Zuschauern für alle 64 national ausgestrahl­
ten religiösen Programme einzupendeln. Davon schauten fast 14 Mio. Personen 
die Programme der 10 populärsten Fernsehprediger. 

Diese Erkenntnisse stießen auf die Kritik der Televangelisten,die sich auf 
weitaus höhere Einschaltquoten beriefen. Dagegen kritisierten liberale Protestan-

249 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten, daß die Daten viel zu hoch seien. Aufgrund dieser Auseinandersetzung beauf­
tragte ein gemeinsamer Ausschuß von liberalen und konservativen Rundfunkbe­
treibern die Annenberg School of Communications der University of Pennsylvania 
und die Gallup Organization mit einer nationalen Studie über die Zuschauer religi­
öser Fernsehsendungen.64 

Die beiden Forscherteams hatten nicht nur unterschiedliche Meßmethoden 
angewandt, sondern kamen auch zu unterschiedlichen Zuschauerschätzungen: 
Das Annenberg Team hatte zwei regionale Untersuchungen im Nordosten und 
Südosten Amerikas durchgeführt. Gegenstand der Analyse waren die wöchentli­
chen Fernsehtagebücher von 2.602 Fernsehzuschauern. Nach dieser Studie wurde 
das wöchentliche Publikum syndikalisierter religiöser Fernsehsendungen auf 13,3 
Mio. Zuschauer geschätzt bzw. 6,2 o/o der Personen aller Fernsehhaushalte in den 
USA. Das Gallup-Team hatte im Mai 1983 eine nationale repräsentative Umfrage 
unter 2.003 Personen durchgeführt und kam zu dem Ergebnis, daß etwa jeder 
dritte Erwachsene (bzw. 32 o/o der Befragten, das entspricht etwa 70 Mio. Zuschau­
ern) in den letzten 30 Tagen und 18 o/o (das entspricht etwa 40 Mio. Zuschauern) in 
den letzten 7 Tagen ein religiöses Fernsehprogramm gesehen hatten. 

Da keine der beiden Studien verkabelte Haushalte berücksichtigten, beauf­
tragte der Fernsehprediger Pat Robertson die A. C. Nielsen Company, eine Unter­
suchung für seinen christlichen Kabelsender CBN und die "top ten" der religiösen 
Programme der elektronischen Kirche durchzuführen. Sowohl diese Untersu­
chung, als auch eine Gallup-Urnfrage von 1987 kamen zu dem Ergebnis, daß 39% 
der Amerikaner in den letzten 30 Tagen und 25 % in der vergangeneo Woche ein 
religiöses Programm gesehen hatten.65 

Peter G. Horsfield argumentiert, daß - ungeachtet aller meßmethodischen 
Differenzen- höchstens 10-15 Mio. Zuschauer wöchentlich regelmäßig die Sen­
dungen der elektronischen Kirche sähen, wobei viele dieser "Seher" mehrere syn­
dikalisierte religiöse Programme schauten, was zu einer erhöhten Gesamtzahl der 
Zuschauer führe. 

Die hier zitierten Zuschauerzahlen für alle syndikalisierten religiösen Pro­
gramme und die der populärsten Televangelisten legen die Vermutung nahe, daß 
die elektronische Kirche 1977/78- zumindest zahlenmäßig gesehen- ihren größ­
ten Einfluß hatte und nicht im Wahljahr 1980, als die Medien durch ihre Fokussie­
rung das öffentliche Interesse an ihr weckten. 

Die Debatte um die Einschaltquoten ließ oftmals demographische, soziale, 
kulturelle und religiöse Faktoren außer acht, ohne die sich die elektronische Kirche 
als soziales und politisches Phänomen nicht begreifen läßt. 

64 Vgl. George Gerbner/Larry Gross/Stewart Hoover et al. (eds.), Religion and Televisi­
on (Anm. 39). 

65 Vgl. David W. Clark/Paul H. Virts, Religious Television Audiences: A New Develop­
ment in Measuring Audience Size. Unveröffentlichter Vortrag vor der Jahresversamm­
lung der "Society for the Scientific Study ofReligion", Savannah, Georgia, 25. Oktober 
1985 zit. n. ]effrey K. Hadden!Anson D. Shupe (eds.), Televangelism (Anm. 8), 154-
157. 

250 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2 Demographische, sozio-ökonomische und religiöse Merkmale 

Über die demographischen, sozio-ökonomischen Und religiösen Eigen­
schaften des Publikums religiöser Fernsehsendungen herrscht in der Wissenschaft 
eine größere Übereinstimmung als bezüglich der Einschaltquoten. Die Annen­
berg/Gallup-Studie von 1984, die "Seher" (Personen, die in den vergangeneu 30 
Tagen ein religiöses Programm angeschaut hatten) religiöser Programme mit den 
"Nichtsehern" verglich, bestätigte die Erkenntnisse der meisten Studien über das 
religiöse Radio- und Fernsehpublikum, die seit Mitte der 50er Jahre erstellt worden 
waren: 

"Die Zuschauer religiöser Programme sind im großen und ganzen auch die 
Gläubigen, die Kirchgänger, die Spender. Ihr Zuschauen ... scheint Ausdruck, Kul­
tivierung und Bestätigung einer Reihe von religiösen Anschauungen zu sein und 
nicht ein Ersatz für diese. Das Profil dieses Publikums religiöser Sendungen scheint 
... etwas älter, mit geringerer Ausbildung und Einkommen, konservativer und "fun­
damentalistischer" zu sein, und sie scheinen eher in ländlichen Gegenden und im 
Süden und Mittleren Westen zu leben als solche Personen, die keine religiösen 
Programme sehen. "66 

Obwohl festgestellt worden ist, daß beim nationalen Fernsehpublikum 
Sonntagsmorgens das Verhältnis zwischen Männern und Frauen ausgewogen ist, 
sind die Zuschauer religiöser Fernsehsendungen überwiegend weiblich. In der 
Annenberg/Gallup-Studie sahen 44% der befragtenMännerund 56% der befrag­
ten Frauen religiöse Programme. Frauen fielen auch häufiger in die Kategorie der 
"Viel-Seher" (die mehr als 2 Stunden wöchentlich religiöse Programme sahen) als 
Männer. 

Über die Hälfte der Zuschauer ist 50 Jahre alt und älter, wobei ältere Frauen 
häufiger religiöse Sendungen schauen als ältere Männer. Dabei ist die Anzahl der 
verwitweten und geschiedenen Frauen höher als bei den Personen, die keine 
religiösen Sendungen sehen. Nur etwa ein Fünftel aller in der Annenberg/Gallup­
Studie befragten "Seher" waren jünger als 30. 

Personen mit geringeren Einkommen und geringerer Ausbildung sehen 
signifikant häufiger religiöse Sendungen als Personen in höheren Einkommens­
klassen mit einer besseren Ausbildung. Nur 10 % der befragten "Seher" in der 
Annenberg/Gallup-Studie von 1984 verfügten über einen College-Abschluß, wo­
hingegen über ein Drittel (38 %) nicht einmal die Highschool abgeschlossen hatte. 
Dagegen überwog bei den "Nichtsehern" die Zahl der Highschool-Absolventen 
(43 %) und etwa ein Fünftel (19 %) von ihnen hatte ein College-Diplom. 

Es wurde deutlich, daß die meisten Zuschauer religiöser Fernsehsendungen 
ältere Menschen mit einer geringeren Ausbildung sind (52 % hatten keinen High­
school-Abschluß). Die Gruppe der unter 30-jährigen mit College-Abschluß (13 %) 
schaute diese Programme dagegen nur selten. Das Meinungsforschungsinstitut 
Gallup nennt soziale Isolation, die schlechtere physische und psychische Verfas-

66 Von der Verfasserin ins Deutsche übersetzt. Für Originalzitat siene George Gerbner et 
al., Religion and Television (Anm. 39), Band 2, 2-3. 

251 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sung und die reduzierte Mobilität älterer Menschen als Gründe dafür, daß ältere 
Personen häufig religiöse Shows sehen. 

Bei der Kategorisierung in "weiße" und "farbige" Amerikaner zeigte sich, 
daß die Mehrzahl der "Seher" (81 o/o) "weiß" war und nur ein Fünftel (19 %) 
rassischen Minderheiten angehörte. 

Obwohl die meisten religiösen Sendungen, vor allem die Sendungen der 
prominenten Televangelisten der elektronischen Kirche, landesweit und in fast 
allen Großstädten Amerikas ausgestrahlt wurden, ließen sich ihre Zuschauer geo­
graphisch fixieren. Zwar waren sie proportional gleichhäufig in Städten, Vorstäd­
ten und ländlichen Gebieten wohnhaft, doch im Vergleich zu "Nichtsehern" lebten 
verhältnismäßig mehr "Seher" in ländlichen Gebieten (36 o/o zu 27 o/o). Regional 
betrachtet, konzentrierten sie sich auf den Süden und mittleren Westen Amerikas. 
Etwa zwei Drittel der Zuschauer religiöser Programme lebte in diesen vom Funda­
mentalismus geprägten Gegenden, die auch als Bibel-Gürtel ("Bible Belt") be­
zeichnet werden.67 In den östlichen Staaten, wo 1980 etwa ein Fünftel (22,5 o/o) aller 
Amerikaner lebten, werden dagegen religiöse Programme seltener gesehen. 

Die Zuschauer religiöser Sendungen unterschieden sich auch bezüglich 
ihrer Religiösität von Personen, die solche Programme nicht schauten. Fast drei 
Viertel der untersuchten "Seher" waren Protestanten (72 o/o), wobei sie meistens 
baptistischen Denominationen und den Methodisten angehörten. Knapp 20 o/o der 
Befragten waren Anhänger der Römisch-Katholischen Kirche. Im Vergleich waren 
bei den "Nichtsehern" 40 o/o Katholiken und die Hälfte Protestanten. Allerdings 
sollte man hier beachten, daß die meisten religiösen Fernsehsendungen von prote­
stantischen, insbesondere evangelikalen Gruppen produziert werden. 

Drei Viertel der befragten Zuschauer waren Kirchenmitglieder (77 o/o) und 
fast ebensoviele antworteten auf die Frage "How important is religion in your own 
life?": "Very important" (71 o/o), während nicht einmal die Hälfte der befragten 
"Nicht -Seher" Religion als sehr wichtig einstuften. Das Publikum religiöser Sendun­
gen ging auch regelmäßiger in die Kirche als die Personen, die sich solche Pro­
gramme nicht anschauten. 

Im Vergleich zu den befragten "Nicht-Sehern" waren die "Seher" häufiger 
Evangelikale bzw. Fundamentalisten, d. h. sie glaubten signifikant häufiger an die 
Irrtumsfreiheit der Bibel, die sie als verbalinspiriertes Wort Gottes ansahen, sie 
behaupteten mehr als doppelt so oft ein Erlebnis der "Wiedergeburt" gehabt zu 
haben als Personen, die keine religiösen Programme sahen (55 o/o zu 24 o/o) und 
zwei Drittel der Befragten hatten einen missionarischen Eifer, der sie dazu beweg­
te, andere Leute zu evangelisieren. 

67 Vgl. Stephen W. Tweedie, Viewing the Bible Belt. In: Journal of Popular Culture 11/4 
0978), 865, 873. Tweedie definiert diese Region als "a broad zone stretching from 
Virginia to northern Florida in the East and from Dakotas to central Texas in the West." 

252 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.3 Motivationen und Gratifikationen 

Die Rezipientenforschung bezüglich religiöser Fernsehsendungen befaßt 
sich mehr mit der Mediennutzung, d. h. den Einschaltquoten, und dem Einfluß 
latenter Dispositionen der Empfänger als mit den Zuschauerabsichten bzw. den 
ihnen zugrunde liegenden Bedürfnissen und Motiven, solche Sendungen zu se­
hen. Geringer noch ist die Anzahl der wissenschaftlichen Untersuchungen über die 
Wirkungen der Sendungen der Televangelisten. Die Televangelisten versuchen, 
ihre Zuschauer mittels Methoden der "Persuasion" psychologisch und ideologisch 
zu beeinflussen. Da die Massenkommunikation als parasoziale Interaktion die 
Änderungen von Meinungen, Einstellungen und Verhaltensweisen erschwert, so 
der amerikanische Soziologe Roben K. Merton, muß eine charismatische Fernseh­
autorität die Motivationen und Bedürfnisse der Zuschauer ansprechen, um eine 
effektive Wirkung zu erzielen.68 

Der in den 40er Jahren entwickelte "Nutzens-und-Belohnungs-Ansatz" 
("uses and gratifications approach"), der statt der Absichten der Kommunikatoren 
die Bedürfnisse der Empfänger in den Mittelpunkt des Forschungsinteresses stellt, 
erlangte Ende der 60er/ Anfang der 70er Jahre große Bedeutung in der Kommuni­
kationsforschung. 

Untersucht werden einerseits psychische (bzw. kognitive und affektive) 
und soziale (bzw. integrative und interaktive) Bedürfnisse der Medienrezipienten, 
anderseits der vom Publikum erwartete Nutzen (gratifications sought) und die 
tatsächlich erlangte Befriedigung dieser Bedürfnisse oder die Belohnung für die 
von Motivationen begründete Handlung (gratifications obtained). Schließlich wird 
die weiterführende Frage nach den Folgen gestellt, d. h. wie sich diese Erfahrun­
gen der Rezipienten in ihrem Kommunikationsverhalten manifestieren. Bei diesem 
Forschungsansatz werden also die Leser, Hörer und Zuschauer nicht als homoge­
nes, passives Massenpublikum betrachtet, sondern als aktive, zielorientierte Teil­
nehmer am Kommunikationsprozeß. 

Die "uses and gratifications"-Forschung unterscheidet im wesentlichen zwi­
schen: 
- Dem Informationsbedürfnis, z. B. Befriedigung von Neugier und allgemeinem 

Interesse, Lernen und Weiterbildung. 
- Dem Bedürfnis nach persönlicher Identität, z. B. Stärkung der persönlichen 

Werthaltungen, Suche nach Verhaltensmodellen, Identifikation mit anderen in 
den Medien. 

- Dem Bedürfnis nach Integration und Interaktion, z. B. soziale Empathie, Identi­
fikation mit anderen und Entwicklung eines Zugehörigkeitsgefühls, Kon­
taktaufbau zur Familie, Freunden und zur Gesellschaft. 

- Dem Unterhaltungsbedürfnis, z. B. Wirklichkeitsflucht, Ablenkung von Proble­
men, Entspannung, kulturelle oder ästhetische Erbauung.<"! 

68 Vgl. Robert K. Merton et al., Mass Persuasion. The Social Psychology ofthe War Bond 
Drive. New York/London: Harper & Brothers Pub!., 1946, 185f. 

69 Vgl. Denis McQuail, Mass Communication Theory. An Introduction. London/New­
bury Park/Beverly Hills/New Delhi: Sage Publications 21987,73. 

253 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zwischen diesen Funktionen besteht oftmals eine gegenseitige Abhängigkeit. 

Das Meinungsforschungsinstitut Gallup fragte die Zuschauer religiöser Pro­
gramme nach ihren Motivationen, solche Sendungen zu sehen und faßte die Ant­
worten in Kategorien zusammen. Jeder fünfte Befragte gab an, Gefallen an diesen 
Programmen zu finden, ohne dieses Vergnügen näher zu spezifizieren. Andere 
häufig genannte Gründe bezogen sich auf den religiösen Inhalt dieser Sendungen. 
Jeder siebte "Seher" erwähnte, daß religiöse Fernsehsendungen für ihn einen Er­
satz für den Kirchenbesuch darstellten. Fast genauso viele nannten die "geistige 
Erbauung oder die Inspiration", die ihnen diese Programme vermittelten. Die we­
nigsten Befragten - etwa jeder Fünfte -gaben Gründe an, die nicht den religiösen 
Inhalt der Sendungen betrafen, wie "Informationen/Lernen" (8 %), "Das Programm 
war zufällig gerade an" (7 %) oder "Unterhaltung" (2 %). 

In einem zweiten Schritt händigte das Gallup-Team den Zuschauern eine 
Liste mit 10 möglichen Gratifikationen aus, die sie von religiösen Fernsehsendun­
gen erhalten könnten. Die Befragten wurden gebeten, alljene Aussagen anzukreu­
zen, die ihrer positiven Meinung über diese Programme entsprachen. Über die 
Hälfte der Befragten wählten "Die Predigt/das Gebet" und jeweils ein Drittel nann­
te "die Musik", "die geistige Erbauung" und "das Gefühl der Nähe zu Gott". Die 
Zuschauer der elektronischen Kirche versprachen sich also in erster Linie einen 
religiösen Nutzen von diesen Programmen. Jeweils ein Viertel der "Seher'' nannte 
außerdem "allgemeines Vergnügen", "mehr über Weltereignisse erfahren" und "In­
formationen über wichtige moralische oder soziale Themen erhalten". Seltener 
nannten die Befragten Gratifikationen, die vor allem von Kirchen befriedigt wer­
den, wie "das Erlebnis des Gottesdienstes", "sich als besserer oder stärkerer 
Mensch fühlen" oder "das Gefühl der Gemeinsamkeit oder Kameradschaft". Die 
Zuschauer religiöser Fernsehsendungen sind also von vornherein religiös moti­
viert, solche Sendungen zu sehen.70 

Judith M. Suddenbaum stellte ebenfalls fest, daß die Motive, Bedürfnisse 
und Wertvorstellungen religiöser Zuschauer kirchenspezifisch und nicht medien­
bzw. fernsehspezifisch sind.71 Daraus leiten Kritiker der elektronischen Kirche das 
Argument ab, daß die Sendungen der Televangelisten eine institutionelle Bedro­
hung für die traditionellen Kirchen darstellen.72 Um herauszufinden, inwieweit sich 

70 Damit bestätigt die Annenberg/Gallup-Studie Ergebnisse früherer Studien über die 
Motivationen der Zuschauer religiöser Fernsehsendungen und den Nutzen, den sie 
von diesen erwarten und erhalten. Für Dissertationen und andere wissenschaftliche 
Studien auf diesem Gebiet aus den sechzigerund siebziger Jahren siehe Peter G. 
Horsfield, Religious Television. The American Experience (Anm. 30), 120-121; Robert 
Abelman, Motivations for Viewing "The 700 Club". In: JQ 65/1 (Sommer 1988), 114-
115. 

71 Vgl. Judith M. Buddenbaum, Characteristics and Media-Related Needs of the Audien­
ce for Religious TV. In: JQ 58/2 (Sommer 1981), 266-272; vgl. auch Gary D. Gaddy/ 
David Pritchard, Is Religious Knowledge Gained From Broadcasts? In: JOC 35/1 (Win­
ter 1985), 129. 

72 Dieses Argument wurde insbesondere von dem Psychologen und Fernsehwissen­
schaftler Robert Lieben und von den liberalen Theologen Harvey Cox, Martin E. 
Marty und William F. Fore hervorgebracht. Vgl. Peter G. Horsfield, Religious Televisi­
on. The American Experience (Anm. 30), 52-63: Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, 
Prime Time Preachers (Anm. 7), 177f, 180-185. 

254 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Gratifikationen von Kirche und religiösen Sendungen überschneiden, fragte 
das Gallup-Team die "Seher" und "Vielseher" religiöser Sendungen und Personen, 
die mindestens einmal wöchentlich die Kirche besuchten, nach dem erwarteten 
Nutzen und den tatsächlich erhaltenen Gratifikationen, die sie von beiden Institu-

. tionen erhielten. Wie sich herausstellte, boten religiöse Fernsehsendungen viele 
Gratifikationen, die auch die Kirchen boten, nämlich Gebete, spirituelle Erbauung, 
und Musik. Gratifikationen, die nur selten vom Fernsehgottesdienst, aber vorwie­
gend von lokalen Kirchengemeinden befriedigt wurden, betrafen den Ritual- und 
Erlebnischarakter des kirchlichen Gottesdienstes, wie das Gefühl der Nähe zu 
Gott, der Eindruck der Gemeinsamkeit und Kameradschaft und das Gefühl, per­
sönliche Stärke zu erlangen. 

Die meisten Zuschauer der elektronischen Kirche waren sehr religiöse und 
engagierte Kirchenmitglieder. Sie waren der Meinung, daß die Evangelisierung, 
Missionierung und religiöse Unterrichtung primär die Aufgaben der lokalen Kirche 
und nicht des Fernsehgottesdienstes seien.73 Ein Viertel der in der Annenbergl 
Gallup-Studie untersuchten Sendungen der elektronischen Kirche erwähnte die 
lokale Kirchengemeinde und 11,5 o/o forderten ihre Zuschauer auf, diese zu besu­
chen. Zwar folgten diesem Rat nur 7 o/o der befragten "Seher", aber noch geringer 
war die Anzahl derer, die sagten, daß sie aufgrund der Sendungen der Televangeli­
sten ihre Kirchenaktivitäten (z. B. freiwillige Mitarbeit in der lokalen Kirchenge­
meinde oder Spenden an die Kirche) eingeschränkt hätten (3 o/o). Die meisten 
Zuschauer (90 o/o) gaben an, daß diese Sendungen keinen Einfluß auf ihre Kir­
chenaktivitäten hätten. Die Frage nach der Zufriedenheit mit der eigenen lokalen 
Kirche und deren Arbeit ergab, daß die Mehrheit der Zuschauer (71 o/o) mit dieser 
zufrieden war. Damit, so folgert die Annenberg!Gallup-Studie, scheint die Unzu­
friedenheit mit der lokalen Kirchengemeinde nicht der ausschlaggebende Beweg­
grund zu sein, sich den Televangelisten zu widmen. 

Personen, die die elektronische Kirche als Ersatz für den Kirchenbesuch 
nutzten, waren vorwiegend ältere, alleinstehende Menschen, die weniger mobil 
waren und allgemein mehr fernsahen- sog. "Gewohnheits-Seher" ("habitual vie­
wers"). Sie erwarteten von den Sendungen der Televangelisten die Befriedigung 
kirchenspezifischer als auch fernsehspezifischer Bedürfnisse, d. h. sie nutzten die­
se Programme als Informationsquelle, als Ersatz für fehlende Geselligkeit oder 
Partnerschaft, um Zeit zu füllen, als Entspannung und Erbauung und als Wirklich­
keitsflucht.74 Eine andere Personengruppe, die religiöse Programme der Kirche 
vorzogen, waren Menschen, die mit ihrer örtlichen Kirche unzufrieden waren, d. h. 
deren spezielle Bedürfnisse dort nicht befriedigt wurden. 

73 Vgl. George Gerbner et al., Religion and Television (Anm. 39), Band 1, 4, 66; Band 2, 
32; Gary D. Gaddy/David Pritchard, Is Religious Knowledge Gained From Broad­
casts? In: JQ 64 (Winter 1986), 840-848: Gaddy und Pritchard kamen in ihrer Untersu­
chung zu dem Ergebnis, daß Zuschauer religiöser Sendungen ihr religiöses Wissen 
eher von traditionellen religiösen Medien (Bibel, Kirche, Schule) beziehen als von 
den christlichen Fernsehsendungen. 

74 Vgl. Alan M. Rubin, Ritualized and Instrumental Television Viewing. In: JOC 34 (Som­
mer 1984), 69 

255 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Motivationen der Zuschauer religiöser Sendungen unterscheiden sich 
also nicht nur von denen der Fernsehzuschauer allgemein. Auch innerhalb der 
Gruppe der religiösen Zuschauer gibt es Subgruppen, deren Motivationen unter­
schiedlich sein können. Allen gemeinsam scheint allerdings eine Unzufriedenheit 
mit dem moralischen und religiösen Klima in Amerika zu sein. 

Die Forscher der Annenberg/Gallup-Studie stellten fest, daß 84 % der "Se­
her" unzufrieden waren über "the way moral standards have been changing in 
America". Davon waren 50 o/o "sehr unzufrieden" (im Gegensatz zu den "Nicht­
Sehern", von denen nur 31 o/o "sehr unzufrieden" waren). 

Eine Befragung zum Spendenverhalten der Zuschauer ergab, daß ein Vier­
tel der befragten "Seher" schon einmal eine Spende an ein religiöses Fernsehpro­
gramm entrichtet hatte, wovon allerdings nur die wenigsten (5 %) regelmäßig 
spendeten. Die meisten gaben an, "hin und wieder" zu spenden oder nur aufgrund 
besonderer Spendenappelle der Televangelisten. Über die Hälfte der Befragten 
richteten ihre Spende nur an ein Programm, 10 o/o gaben ihre Gelder 2 verschiede­
nen Programmen und nur 2% finanzierten 3 oder mehrere Programme. Nach der 
Höhe der Spende gefragt, gab jeweils etwa ein Viertel der Zuschauer an: "$ 10 oder 
weniger" (7 %), "zwischen $ 11 und $ 29" (5 %), "zwischen $ 30 und $ 74" (7 %), "$ 
75 oder mehr" (7 %).75 

Die regionale Untersuchung der Annenberg School of Communications 
zum Spendenverhalten zeigte zudem, daß die Spender nicht nur den oberen, 
sondern häufig auch den unteren Einkommensklassen angehörten. Stewart M. 
Hoover stellte in seinen Studien fest, daß die Spender der elektronischen Kirche 
nicht immer auch deren Programme sehen. Die Loyalität dieser Spender ergibt sich 
nicht aus den Sendungen der Televangelisten, sondern aus der Nutzung weitrei­
chender Angebote ihrer parakirchlichen Unternehmen, die den Kontakt zu ihren 
Anhängern aufrechterhalten?6 Mehr als 30 o/o der in der Annenberg!Gallup-Studie 
befragten Zuschauer berichteten, daß sie von einer solchen elektronischen Parakir­
che Spendenbriefe erhalten hätten und 11 o/o gaben zu, ihrerseits brieflichen oder 
telefonischen Kontakt mit einer Fernsehkirche aufgenommen zu haben. So erhiel­
ten ]erry Falwell, Oral Roberts und Jimmy Swaggart durchschnittlich 10.000 bis 
20.000 Briefe täglich, während Pat Robertson und ]im Bakker ebenso viele Zu­
schaueranrufe erhielten.77 

75 Vgl. George Gerbner et al. (Anm. 39), Religion and Television, Band 2, 21, Tabelle 7 
auf 22, 67-69, Tabellen 30,31: Die sozialen und religiösen Eigenschaften der Spender 
stimmen im wesentlichen mit den Eigenschaften der Zuschauer religiöser Sendungen 
überein, d. h. ältere, evangelikale, verheiratete Frauen, die regelmäßig die Kirche 
besuchen, spenden auch häufiger. 

76 Stewart M. Hoover, The religious television audience: a matter of significance, or 
size?, in: Review of Religous Research 29/2 (Dezember 1987), 135-152, 148. 

77 Vgl. George Gerbner et al., Religion and Television, Band 2, 4, 22f.; Peter G. Hors­
field, Religious Television. The American Experience (Anm. 30), 140f; Hans Norbert 
Janowski, Die kanalisierte Botschaft (Anm. 29), 73. 

256 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassung 

Die facettenreiche Erscheinung der elektronischen Kirche läßt sich nur 
durch die Aufarbeitung ihrer beiden institutionellen Komponenten- Religion und 
Fernsehen in den USA- begreifen. Erst die Verschmelzung dieser beiden wesentli­
chen Elemente der Alltagskultur in den USA brachte die elektronische Kirche bzw. 
das Phänomen des "televangelism" hervor. 

Seit Anfang des 17. Jahrhunderts prägt die Religion das private und öffentli­
che Leben der Amerikaner. Die von der spezifischen Religiösität der calvinistischen 
Puritaner und der Erweckungsprediger des 18. und 19. Jahrhunderts geformten 
Wertvorstellungen und Normen (Sendungsbewußtsein, Missionsgedanke, Aktivi­
tätsprinzip, Arbeitsethos, Erfolgszwang, Individualismus etc.) und die sich daraus 
entwickelnde utilitaristische Ethik fanden Eingang in die öffentliche Zivilreligion 
Amerikas und bestimmen wesentlich die Ziele und Inhalte der elektronischen 
Kirche: Im Vordergrund steht die Evangelisierung und Bekehrung möglichst vieler 
Zuschauer, die die finanzielle Basis der elektronischen Kirche darstellen. Um die­
ses Ziel zu erreichen, predigen die Televangelisten entweder eine populär inspirie­
rende Religion oder einen kulturellen Fundamentalismus mit zivilreligiösem Unter­
ton. In beiden Fällen ist die Botschaft stark personalisiert, um ein Gefühl der 
Intimität zwischen Fernsehpastor und Zuschauergemeinde herzustellen. Hierin 
besteht eines der wesentlichsten Erfolgskriterien dieser religiös-konservativen Pro­
testantenseit den 70er Jahren in Amerika. Im Gegensatz zu den etablierten Groß­
kirchen, erkannten sie die Bedürfnisse ihrer Zuschauer: Die Unzufriedenheit vieler 
Amerikaner mit dem moralischen Klima und mit den politischen und sozialen 
Institutionen in ihrem Land und ihr gleichzeitiges Verlangen nach einfachen Erklä­
rungsmustern, nach einer durch Autoritätsstrukturen gesicherten Stabilität und 
nach einem emotionalen, persönlichem Religionserlebnis. 

Dieselben religiös geprägten Wertvorstellungen, die die Inhalte der elektro­
nischen Kirche beeinflußen, erklären auch, weshalb die Kommerzialisierung von 
Religion im Fernsehen durch die konservativen Protestanten in keinem wirklichen 
Widerspruch zu ihren christlichen Prinzipien steht. Ihr pragmatisches Denken, 
besonders gegenüber dem technologischen Fortschritt, bedingte geradezu von 
Beginn an die Verwendung der neuesten Technologien im Bereich der Telekom­
munikation, wie das Fernsehen im allgemeinen, die Kabel- und Satellitentechnik 
sowie die Datenkommunikation im speziellen. Man kann die Fernsehprediger der 
elektronischen Kirche als Vorreiter beim Einsatz der neuen Medien im religiösen 
Rundfunk bezeichnen. 

Die Erweckungsprediger des 19. Jahrhunderts hinterließen den Fernsehpre­
digern des späten 20. Jahrhunderts ein weiteres entscheidendes Vermächtnis, näm­
lich die institutionelle Grundlage für Massenevangelisationen. Unter der Vorausset­
zung der seit 1791 in der amerikanischen Verfassung verankerten Religions-, Mei­
nungs- und Redefreiheit sowie der Garantie der Freiheit von staatlicher Kontrolle, 
schufen sie erstmals autarke und von Kirchenstrukturen unabhängige Parakirchen 
mit einer hierarchischen Rollenverteilung, die dem charismatischen Prediger die 
größte Macht zuteilte. Die Evangelisationskampagnen wurden zu routinierten, 
straff organisierten Ereignissen, deren Erfolg - d. h. der Gewinn möglichst vieler 
spendenbereiter Seelen - mit psychologischen, Public Relations- und Marketing-

257 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


methoden herbeigeführt wurde. Um eine breite Öffentlichkeit anzusprechen, bo­
ten diese evangelikalen Prediger ein egalitäres Religionskonzept, welches auf 
theologische Reflexion zugunsten von Unterhaltung - in Form von visuellen und 
theatralischen Darbietungen- verzichtete. Damit reihten sie sich, wie die Televan­
gelisten des Fernsehzeitalters nach ihnen - ebenfalls charismatische Autoritätsper­
sonen innerhalb ihrer parakirchlichen Unternehmen -, in die Tradition der "popu­
lar culture" ein. Der einzige wesentliche Unterschied zwischen den Erweckungs­
predigten des 19. und der elektronischen Kirche des späten 20. Jahrhunderts ist der 
Einsatz modernster Kommunikationstechnologie. 

Seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts kam die "Federal Communicati­
ons Commission" der elektronischen Kirche entgegen, indem sie ihr durch begün­
stigende Regelungen den uneingeschränkten Zugang zum kommerziellen und 
zum öffentlichen, nicht-kommerziellen Fernsehen verschaffte. Aus wirtschaftli­
chem Interesse heraus änderten s.chließlich auch die großen überregionalen Fern­
sehgesellschaften CBS, NBC und ABC ihre Richtlinien zugunsten der elektroni­
schen Kirche und zogen künftig die bezahlten Programme religiös-konservativer 
Gruppen denen vor, die von den Hauptkirchen auf Kosten der Fernsehanstalten 
produziert und gesendet wurden. 

Doch die Televangelisten trugen auch selbst auf vielfältige Weise zu der 
marktbeherrschenden Stellung der elektronischen Kirche innerhalb des religiösen 
Rundfunks bei, indem sie beispielsweise ihre Programmformate und -inhalte an 
die Anforderungen des amerikanischen Fernsehens anpaßten und einen hohen 
Grad an Professionalität in der Fernsehproduktion erreichten. Die jüngste Genera­
tion der Fernsehprediger produziert weniger herkömmliche Fernsehpredigten als 
vielmehr unterhaltende Talk-Shows nach dem Vorbild des säkularen kommerziel­
len Fernsehens. Auch die Inhalte sind nicht mehr primär religiöser, sondern immer 
häufiger sozialer und politischer Natur. Betrachtet man diese Inhalte vor dem 
Hintergrund der von der elektronischen Kirche vermittelten Wertvorstellungen 
(wie Erfolg, Macht, Gewinnstreben, Konsum und Sicherheit, statt sozialem Engage­
ment und Nächstenliebe), so wird deutlich, daß die von der elektronischen Kirche 
konstruierte soziale Realität eher mit der Realitätsdefinition des Fernsehens und 
weniger mit der der christlichen Religion übereinstimmt. 

Die 80er Jahre, auch als "decade of destiny" oder "Ecstatic Eighties" bezeich­
net, waren die Zeit des größten politischen und gesellschaftspolitischen Wirkens 
und Einfloßes der elektronischen Kirche und ihrer Televangelisten, als Teil der 
Bewegung der Neuen Christlichen Rechten in Amerika. Die Darstellung des Zu­
sammenspiels der religiös-konservativen Fernsehpastoren innerhalb der NCR mit 
der wiedererstarkten Neuen Rechten zeigt, daß die Televangelisten keine unbe­
deutende Randerscheinung, sondern einen ernstzunehmenden politischen Wäh­
lerblock darstellten, der sich bei den Medien und innerhalb des politischen Institu­
tionensystems Gehör verschafft hatte. Am deutlichsten wurde dies wohl an der 
Präsidentschaftskandidatur des Televangelisten Pat Robertson im Wahljahr 1988. 

Die Zuschaueranalyse macht deutlich, daß das Publikum der elektroni­
schen Kirche in den 80er Jahren zwar eine relativ kleine, sehr religiöse und in erster 
Linie konservative Subgruppe innerhalb der amerikanischen Fernsehbevölkerung 
war, doch diese Zuschauer selektierten und sahen die Programme der Televangeli-

258 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sten gezielt. Da die von ihnen erwarteten Bedürfnisse von ihren Fernsehpredigern 
auch befriedigt wurden, legitimierten diese loyalen Zuschauer die Aktivitäten der 
elektronischen Kirche. Dies zeigte sich unter anderem in ihrem Spendenverhalten, 
in den Anruferzahlen bei den jeweiligen Fernsehkirchen und in ihrem Engagement 
in den diversen Gruppen der Neuen Christlichen Rechten. 

SUMMARY: The ,Electronic Church' in the United States of America 

The term ,electronic church' comprises more than just religious television as 
it is also produced to a lesser degree by other religious groups in Arnerica. The 
electronic church is above all an industry and an established institution within the 
American religion and television scene. 

This article will give an overview of the electronic church in the United 
States which does not yet exist in Germany in this form. It will show in which 
specific way the two components ,electronic' (or television) and ,church' (or religi­
on) have contributed towards the formation and the success of this institution. The 
structure an organization of the Arnerican television industry and the development 
of religious radio broadcasting will be explained. 

Furthermore, it will be shown that the television evangelists do not only 
want to reach a broad public via their television messages, but that they are also 
looking for other ways. Here, the extent of the influence of the conservative televi­
sion preachers on the legislature, executive und judicature in the Arnerica of the 
1980s will be shown clearly. 

In conclusion, there will be an analysis of the recipients of the television 
evangelists and their programmes. An account of the viewing figures of the electro­
nic church, the demographic, sozio-economic and religious composition of its 
spectators and their motivation as to watehing these religious television program­
mes is meant to make possible an estination of the influence and the effect of the 
electronic church. 

RESUME: L'eglise electronique aux Etats-Unis d'Amerique 

Le terme "eglise electronique" camporte plus qu'une notion de television 
religeuse, comme celles qui sont produites en petit nombre par d'autres groupes 
religieux en Arnerique. L'eglise electronique est avant taut une industrie et une 
institution etablie ä l'interieur du cadre americain de Ia religion et de Ia television. 

Cet article doit nous donner un aper~u de ce que represente l'eglise electro­
nique aux Etats-Unis, une eglise qui, en Allemagne, n'existe pas encore saus cette 
forme. On va exposer de quelle fa~on specifique !es deux composantes "electroni­
que" (ou encore "television") et "eglise" (ou encore "religion") ont contribue a Ia 
naissance et au succes de cette institution. On ca expliquer Ia structure et 
l'organisation de l'industrie americaine de Ia television et l'evolution de Ia radio 
religieuse. 

Ensuite, on montrera que !es "televangelistes" ne veulent pas seulement 
atteindre un !arge public par leurs message televises, mais qu'ils cherchent aussi 
d'autres chemins. On evoquera ici l'etendue de l'influence des predicateurs conser-

259 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vateurs de Ia television sur Je pouvoir legislatif, le pouvoir executif et le pouvoir 
judiciaire en Amerique des annees quatre-vingts. 

L'artide se terrnine par uneanalysedes auditeurs des "televangelistes" et de 
leurs emissions. Deselements tels que l'apen;u du taux d'ecoute de l'eglise electro­
nique, la composition demographique, socio-economique et religieuse de ses tele­
spectateurs, ainsi que leurs motivations a regarder ces emissions religieuse 
televisees, doivent permettrede mesurer l'influence de l'eglise electronique. 

RESUMEN: La Iglesia Electr6nica en los Estados Unidas de America 

EI concepto "iglesia electr6nica" tiene un contenido mas amplio que el de 
televisfon religiosa, que se da tambien en una mfnima medida entre otros grupos 
religiosos en America. La iglesia electr6nica es, sobre todo, una industria y una 
instituci6n establecida dentro del panorama de Ia televisi6n y de la religi6n. 

Este artfculo pretende dar una visi6n general de Ia iglesia electr6nica de los 
Estados Unidos, que en esa forrna no es conocida todavia en Alemania. 

Se expone de que manera especifica han contribuido estos dos componen­
tes "electr6nico" (es decir, televisi6n) e iglesia (es decir, religi6n), a Ia forrnaci6n, 
creaci6n y exito de esta instituci6n. 

Se explica dilucida Ia estructura y organizaci6n de Ia industria televisiva 
americana y el desarrollo de la radiodifusi6n religiosa. 

Adicionalmente se muestra que los tele-evangelistas no solo quieren llegar a 
la opini6n publica a traves de sus mensajes televisivos, sino que tambien buscan 
otros caminos. Ademas se pone en daro la dimensi6n de la influencia que tuvieron 
los predicadores de televisi6n conservadores durante los aiios ochenta, en el cam­
po legislativo, ejecutivo y judicial. 

A esto Je sigue, por ultimo, un analisis de los receptores de los televangeli­
stas y de sus programas. Mirando el porcentaje de la participaci6n de televidentes 
de Ia iglesia electr6nica, Ia conforrnaci6n demogcifica, socio-econ6mica y religio­
sa, asi como las motivaciones de ellos para ver estos programas, nos perrnite medir 
la influencia y las consecuencias de la iglesia electr6nica. 

260 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

