Communicatio Socialis 26 (1993), Nr. 3: 222-260
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Die Elektronische Kirche
in den Vereinigten Staaten von Amerika

von Jutta Odile Hess

Die Massenmedien in den 80er Jahren reagierten auf den raschen Aufstieg
und Popularititsgewinn religios-konservativer Fernsehprediger. Ihr sichtbarer
wirtschaftlicher Erfolg, ihre politischen Bestrebungen, sowie die Finanz- und Sex-
Skandale einiger populirer Fernsehpfarrer hatten ihren Nachrichtenwert schlagar-
tig erhoht. In den USA wie auch in Deutschland wurden sie von den Medien als
~Showmaster im rosa Smoking“ stereotypisiert, ihr Erfolg auf zwielichtige Ge-
schiftspraktiken zurtickgefiihrt. Dies ist zwar auch das Bild, welches bei einer
grofen Offentlichkeit in Erinnerung bleibt, doch die Televangelisten und ihre
Fernsehkirchen sind auch ein fiir die Sozialwissenschaften bedeutsames Phino-
men.

Angeregt durch die 6ffentliche Diskussion in den Medien, stieg in den 80er
Jahren das wissenschaftliche Interesse an der sog. ,elektronischen Kirche*! — den
unabhingigen, publikumsunterstitzten Fernsehsendungen religits-konservativer
Prediger in den Vereinigten Staaten von Amerika.

Doch der Begriff elektronische Kirche beinhaltet mehr als nur religitses
Fernsehen, wie es in geringerem Maf3e auch von anderen religidsen Gruppen in
Amerika produziert wird. Die elektronische Kirche ist vor allem eine Industrie und
eine etablierte Institution innerhalb der amerikanischen Religions- und Fernseh-
landschaft.

Jutta Odile Hess M.A. ist Kommunikationswissenschaftlerin und arbeitet als freie Journa-
listin in Mainz.

1 Der englische Begriff ,electric church®, den Ben Armstrong 1979 mit seinem Buch:

The Electric Church. Nashville/New York: Thomas Nelson Publishers, Inc. 1979,
pragte, wird in der Literatur von Beflirwortern des Phinomens verwendet. Kritiker
dagegen sprechen von der ,electronic church®, von ,pray TV oder ,the docetic
church®. Vgl. Razelle Frankl, Televangelism. The Marketing of Popular Religion. Car-
bondale: Southern Illinois University Press 1987, 7; Louis Gorfain, Pray TV. In: New
York (6. Oktober 1980), 48; Mark R. Sills, The Docetic Church. In: The Christian
Century 98 (21. Januar 1981), 37.
In diesem Artikel wird die deutsche Ubersetzung ,elektronische Kirche“ von der
Verfasserin ohne negative oder positive Konnotation verwendet. Das hybride engli-
sche Wort televangelism“ — 1981 von Jeffrey K. Hadden und Charles E. Swann durch
ihr Buch ,Prime Time Preachers. The Rising Power of Televangelism* eingefiihrt —
bezeichnet ebenfalls die Fernsehaktivititen evangelikaler und anderer religi¢s-kon-
servativer Prediger, wobei dieser Begriff die soziale Bedeutung des Phinomens im-
pliziert. Um auf diese Konnotation hinzuweisen, wird in dieser Arbeit der Begriff
nicht tibersetzt. Nur fiir Prediger der elektronischen Kirche, und nicht etwa fiir religi-
6se Fernsehveranstalter allgemein, werden im folgenden die Begriffe ,Fernsehpredi-
ger®, ,Televangelisten®, ,Fernsehpfarrer“, ,Fernsehpastor“ und dergleichen verwen-
det. Auch hier werden keine Konnotationen impliziert.

222

13.01.2026, 01:38:57. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dieser Artikel soll einen Uberblick iiber die elektronische Kirche in den
Vereinigten Staaten geben, die es in dieser Form in Deutschland noch nicht gibt.?
Da die elektronische Kirche ein integraler Bestandteil des kulturellen, wirtschaftli-
chen, sozialen und politischen Lebens in Amerika ist, befassen sich Studien tiber
sie, sowohl mit kommunikationswissenschaftlichen als auch mit soziologischen
Aspekten.

Es soll dargestellt werden, auf welch spezifische Weise die beiden Kompo-
nenten ,elektronisch” (bzw. Fernsehen) und ,Kirche“ (bzw. Religion) zum Entste-
hen und zum Erfolg dieser Institution beigetragen haben. Bereits die ersten purita-
nischen Siedler Amerikas Anfang des 17. Jahrhunderts und die Erweckungspredi-
ger des 18. und 19. Jahrhunderts haben sowohl die Wert- und Moralvorstellungen
als auch die Ziele und Inhalte der elektronischen Kirche bestimmt.

Erldutert wird die Struktur und Organisation der amerikanischen Fernsehin-
dustrie und die Entwicklung des religiosen Rundfunks. Hier haben spezielle Um-
stinde, wie zum Beispiel die Entscheidungen der ,Federal Communications Com-
mission“ (FCC) und die Regelungen der grofen Uberregionalen Fernsehgesell-
schaften CBS, NBC und ABC, die besondere Ausformung der elektronischen Kir-
che entscheidend mitbestimmt.

Ferner soll gezeigt werden, da® die Televangelisten, die man in einem
Modell des Kommunikationsprozesses auch als Sender bzw. Kommunikatoren
bezeichnen wiirde,? nicht nur mittels ihrer durch das Fernsehen vermittelten Bot-
schaft eine breite Offentlichkeit erreichen wollen, sondern auch andere Wege
suchen. Hier wird das Ausmaf des EinfluRes der konservativen Fernsehprediger
auf die Legislative, Exekutive und Judikative im Amerika der 80er Jahre verdeut-
licht.

AbschlieBend folgt eine Analyse der Rezipienten der Televangelisten und
ihrer Sendungen. Ein Bild {iber die Einschaltquoten der elektronischen Kirche, die
demographische, sozio-tkonomische und religidse Zusammensetzung ihrer Zu-
schauer, sowie ihre Motivationen, diese religitsen Fernsehsendungen zu sehen,
soll es ermoglichen, den Einflug und die Wirkung der elektronischen Kirche zu
ermessen.

Die Betrachtung des gegenwirtigen Forschungsstandes zur elektronischen
Kirche zeigt, dal diesem Thema in der Kommunikationsforschung in Deutschland
und sogar in Amerika relativ wenig Beachtung geschenkt wurde.

2 Eine ausfihrlichere Behandlung dieses Themas bietet die Magisterarbeit ,Die Elek-
tronische Kirche in den Vereinigten Staaten von Amerika“ von Jutta Odile Hess,
erstellt am Institut fiir Publizistik der Johannes Gutenberg-Universitit Mainz vom Juli
1992.

3 Fir einen Abri8 verschiedener Modelle des Kommunikationsprozesses siehe Elisa-
beth Noelle-Neumann/Winfried Schulz/Jiirgen Wilke (Hg.), Das Fischer Lexikon. Pu-
blizistik Massenkommunikation. Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch Verlag GmbH
1989, 100-105.

223

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Religion und Religiositat in den Vereinigten Staaten

Keine industrialisierte Nation ist so religits wie Amerika. Nach einer Gallup-
Umfrage glauben 94 % der Amerikaner an Gott und 40 % der Bevolkerung geht
regelmitig zur Kirche.? Die personliche, private Religion der Amerikaner spiegelt
sich in der fiir die heutige religiose Landschaft Amerikas kennzeichnenden Be-
kenntnisvielfalt wieder. Es gibt liber 200 sog. Denominationen in den USA, d. h.
vom Staat unabhingige religidse Gruppen, deren Mitgliedschaft und Finanzierung
auf dem Prinzip der Freiwilligkeit (,voluntarism*) beruht.> In den USA werden
religivse Gruppen und Kirchen nicht vom Staat unterstiitzt, der ihnen lediglich
steuerliche Privilegien gewihrt. Da auch keine Kirchensteuern erhoben werden,
miussen sich die Denominationen durch Spenden ihrer Mitglieder finanzieren. Es
ist Uiblich, da® Gemeindemitglieder ihrer Denomination mindestens ein Zehntel
ihres Einkommens abgeben. Diese Finanzierungsmethode ist ein Erklarungsgrund
fiir das Entstehen und den Erfolg der elektronischen Kirche, die hauptsichlich
durch Spendeneinnahmen finanziert wird.

Mit etwa 38 % der Gesamtbevolkerung sind die Katholiken die groite De-
nomination in den USA (circa 50 Mio. Mitglieder). 40 Mio. Amerikaner gehtren den
sog. weilen ,Mainline“-Kirchen an, d. h. den orthodox protestantischen Denomi-
nationen — wie Presbyterianer, Episkopalisten, Kongregationalisten, Anglikaner u.
a.% Die Mainline-Protestanten werden durch die Dachorganisation ,National Coun-
cil of the Churches of Christ“ (NCC) reprisentiert, wihrend die evangelikalen
Protestanten in der ,National Association of Evangelicals® (NAE) organisiert sind.
Etwa 30 % aller Amerikaner bekennen sich zu den Evangelikalen, unter Einschlufl
der Baptisten und der diversen fundamentalistischen Gruppen (etwa 40 Mio. Mit-
glieder). Amerikaner jiidischen Bekenntnisses machen etwa 3 % der Gesamtbevol-
kerung aus.”

Der Protestantismus der Gegenwart lift sich in ein liberales, ein gemifigtes
und ein konservatives Lager unterteilen. Als liberale Protestanten gelten z. B. die
Episkopalisten, die Presbyterianer und die United Church of Christ. Sie stellen etwa
18 % der gesamten protestantischen Bevolkerung Amerikas dar. Zu den gemiRig-
ten Protestanten zihlen die sog. ,frontier¢-Religionen — die Methodisten, die Bapti-
sten des Nordens und die Disciples of Christ — und die mittel- und nordeuropii-
schen Einwandererreligionen: die Vereinigten Lutheraner und die hollindisch und
deutsch Reformierten. Thr Anteil am amerikanischen Protestantismus betrigt ca. 44
% verglichen mit 38 % konservativen Protestanten, zu denen unter anderen die

4 In den meisten europiischen Lindern liegt die entsprechende Quote unter 8 %. Vgl.
Erich Geldbach, Religion und Politik: Religious Liberty. In: Klaus-M. Kodalle (Hg.),
Gott und Politik in den USA. Frankfurt/M.: Athendum Verlag 1988, 238.

5 Die Denomination ist die rechtliche Organisationsform religioser Gruppen in den
USA. vgl. Linda K. Pritchard, Religious Change in Nineteenth-Century America. In:
Charles Y. Glock/Robert N. Bellah (eds.): New Religious Consciousness. Berkeley/
Los Angeles/London: University of California Press 1976, 303.

6 Vgl. Wade Clark Roof, America’s Voluntary Establishment: Mainline Religion in Tran-
sition. In: Daedalus, Vol. 111 (Winter 1982), 171.

7 Vgl Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime Time Preachers. The Rising Power of
Televangelism. Massachusetts/California/etc.: Addison-Wesley Publishing Company,
Inc. 1981, 77

224

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Baptisten des Siidens, Evangelikale und Fundamentalisten und die charismati-
schen Bekenntnisse — die Pentecostals, Holiness-Gruppen, die Assemblies of God,
die Churches of God — zihlen.

Als Evangelikale bezeichnen sich in den Vereinigten Staaten Mitglieder ver-
schiedener, vorwiegend protestantischer Denominationen. Trotz unterschiedlicher
theologischer Auffassungen zwischen den Evangelikalen verschiedener Denomi-
nationen gibt es einige gemeinsame Merkmale, wie beispielsweise die verpflich-
tende Bindung an die Bibel als das Wort Gottes, die Vergebung der Siinden der
Menschen nur durch den Glauben (nicht durch eigene Wiedergutmachung) und
die Notwendigkeit des persdnlichen Bekehrungserlebnisses (nur der kann sich als
Christ bezeichnen, der sich in einer bestimmten Form personlich fiir das Heilsan-
gebot Gottes entschieden hat, d. h. die Erfahrung der ,Wiedergeburt aus dem
Glauben®“ gemacht hat). Damit verbunden ist ein Bemiithen um Einheit aller ,wie-
dergeborenen® Christen sowie die Bereitschaft, sich personlich in Evangelisa-
tion und Mission zu engagieren.

Der Evangelikalismus entwickelte sich aus den Erweckungswellen des 19.
Jahrhunderts. Reprisentativ fiir die Institutionalisierung dieser Erweckungsbewe-
gungen stehen drei Evangelisten — Charles G. Finney, Dwight L. Moody und Billy
Sunday. Thre zwischen 1830 und 1900 initiierten Evangelisationskampagnen waren
perfekt organisierte und geplante Massenveranstaltungen. Durch die Verteilung
von Flugblittern sowie Zeitungs- und Plakatwerbungen sicherten sich diese Laien-
pfarrer eine grofe Teilnahmerzahl an ihren Evangelisationsveranstaltungen. Sie
setzten ferner neue Methoden der rationalen und logischen Uberzeugungskunst
(Persuasion) ein und machten aus den mystischen, spiritistischen Erweckungen
pragmatische, routinierte Ereignisse. Um bei den Massen religidsen Enthusiasmus
zu schiiren, predigten sie eine populir inspirierende Religion, wobei sie dramati-
sche, umgangssprachliche und emotionale Rhetorik verwendeten. Auch personli-
che Ansprachen an zu bekehrende Personen und der Einsatz von populdren musi-
kalischen Elementen, die vom Publikum mitgesungen werden konnten, gehorten
zum Repertoire dieser Erweckungsprediger.®

Finney, Moody und Sunday trugen zur Demokratisierung des amerikani-
schen Protestantismus bei, indem sie statt der calvinistischen Pridestinationslehre
eine Theologie der individuellen moralischen Verantwortung und des aktiven
Evangelikalismus vertraten. Nicht nur auserwihlte Personen, sondern jeder aktiv
Gliubige konnte die Gnade Gottes erlangen.” Mit dieser neuen Ethik gingen struk-
turelle Verinderungen einher: Im Mittelpunkt standen nicht mehr die Pfarrer der
herkommlichen protestantischen Kirchen, die durch ihre verurteilenden und dro-
henden Predigten Autoritit erlangt hatten, sondern die Erweckungsprediger, die
mit ihren rhetorisch einfach aufgebauten und hoffnungsspendenden Predigten

8 Vgl Jeffrey K. Hadden/Anson D. Shupe (eds.), Televangelism. Power and Politics on
God’s Frontier. New York: Henry Holt and Company, 1988, 44; Larry Martz/Ginney
Carroll (eds.), Ministry of Greed. The Inside Story of Televangelists and Their Holy
Wars. A Newsweek Book. New York: Weidenfeld and Nicolson, 1988, 28.

9 Vgl. Razelle Frankl, Televangelism (Anm. 1), 36, 41; Larry Martz/Ginney Carroll
(eds.), Ministry of Greed (Anm. 8), 27, 28; Jeffrey K. Hadden/Anson D. Shupe (eds.),
Televangelism (Anm. 8), 44.

225

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ihren Anhingern den ProzeR der Erlosung erleichtern wollten. Die neue Rolle des
Predigers war die des Vermittlers.

Diesen Predigern wurde, wie spiter den Fernsehpredigern, der Vorwurf des
Anti-Intellektualismus gemacht, d. h. der Geringschitzung theologischer Probleme
bei gleichzeitiger Forderung einer passiven ,pop culture* der Massen durch unter-
haltsame Veranstaltungen.’

Auch setzten Finney, Moody und Sunday neue MaRstibe fir Erfolg und
Weisheit: Nicht die Ausbildung und der soziale Status eines Pfarrers innerhalb
seiner Kirche, sondern nur die Zahl der bekehrten Seelen, die die nétigen finanzi-
ellen Ressourcen stellten, galten als Erfolgskriterium. Diese christliche Verkaufs-
strategie ist heute kennzeichnend fiir die elektronische Kirche. Wegen der Abhin-
gigkeit und der Fixierung auf statistische Erfolgsnachweise propagieren die Tele-
vangelisten einen entmystifizierten Gott des positiven Denkens, der Christen aller
Denominationen und gesellschaftlicher Schichten anspricht. Spendern werden im
Gegenzug Seelenheil und Geschenke versprochen."

Moody und Sunday umgingen die Autorititsstrukturen der lokalen Kirchen-
gemeinden und wandten sich an prominente Geschiftsleute mit der Bitte um
finanzielle Unterstiitzung ihres Vorhabens. Damit schufen diese Erweckungspredi-
ger erstmals evangelikale Imperien, denominationell unabhingige, sich selbst ver-
waltende und selbst finanzierende Institutionen.’? Finney, Moody und Sunday
hatten eine ideale Organisationsform geschaffen, die unabhingig von herkommli-
clzen Denominationen ihre eigenen Strukturen und Funktionen vorgab. Eine neue
aktivititsorientierte believe-as-you-like, worship-as-you-please“-Religion brachte
einen entmystifizierten Gott hervor, der der Aligemeinheit niitzlich sein sollte.”® Der
charismatische Prediger verkorperte eine neue utilitaristische Ethik, die einen po-
puldren, inspirierenden und unterhaltsamen Predigerstil sowie den Einsatz neuer
psychologischer Methoden, Geschiftspraktiken und modemer Kommunikations-
mittel zur Mobilisierung eines groen Publikums rechtfertigte. Mit ihrer individuali-
stischen, anti-autoritidren, populistisch-demokratischen Grundhaltung kénnen die
Erweckungsprediger des 19. Jahrhunderts als Vorlidufer der Fernsehevangelisten
des spiten 20. Jahrhunderts gesehen werden. Sie schufen mit ihren parakirchli-
chen Unternehmen die institutionelle Grundlage fiir die elektronische Kirche der
70er und 80er Jahre, die als Teil einer traditionalistischen Bewegung konservativer
Protestanten innerhalb einer neuen Erweckungsperiode gesehen werden kann.

Aus dem durch die Erweckungsbewegungen entstandenen Evangelikalis-
mus entwickelte sich Anfang des 20. Jahrhunderts die konservative Bewegung des
Fundamentalismus als eine Art ,reaktionirer Evangelikalismus“ gegen die sozialre-
formerische ,Social Gospel“-Theologie und die modeme Bibelkritik der liberalen
Theologie.

10 Vgl. Razelle Frankl, Televangelism (Anm. 1), 14, 30.

11 Vgl. Klaus-M. Kodalle, Zivilreligion in Amerika: Zwischen Rechtfertigung und Kritik.
In: Klaus M. Kodalle (Hg.): Gott und Politik in den USA. Frankfurt/M.: Athenium
Verlag, 1988, 19-73, 49ff.

12 Vgl. Razelle Frankl, Televangelism (Anm. 1), xiv, 46-47.

13 Vgl. Klaus-M. Kodalle (Anm. 11), 49.

226

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der personlichen, privaten Religion der Amerikaner steht eine Offentliche,
aligemeine Religion, auch ,Zivilreligion“ genannt, gegeniiber.! Die Zivilreligion ist
an keine einzelne Religion gebunden, sondern integriert politische und religitse
Ideen der amerikanischen Geschichte — wie das puritanische Sendungsbewuft-
sein, den Missionsgedanken der Erweckungsprediger, das patriotistische und zu-
gleich pragmatische Denken konservativer Protestanten — zu einer spezifischen
Symbolik. Die Bezugnahme auf diesen zivilreligiosen Symbolkomplex dient der
Konsensbildung zwischen den verschiedenen Ethnien und Religionen Amerkas.
Anhinger der Neuen Christlichen Rechten und die religi¢s-konservativen Fernseh-
prediger der elektronischen Kirche hatten seit Ende der 70er Jahre eine Artikulati-
onsfunktion fiir die rhetorischen Muster des wertkonservativen amerikanischen
Credos.

2. Die Fernsehindustrie und religioses Fernsehen
in den Vereinigten Staaten

2.1 Die Fernsehindustrie

Die zunehmende Zahl von Fersehstationen in Amerika'®, die hohe Anzahl
von Fernsehgeriten in amerikanischen Haushalten'® und die starke Nutzung des
Mediums'” lassen sich durch den privatwirtschaftlich-kommerziellen Charakter des
Rundfunks in Amerika erkliren.

1920 ging der erste kommerzielle amerikanische Radiosender auf Sendung.
1926 gab es in den USA bereits 500 Sender, die rein privatwirtschaftlich waren, d. h.
unabhingig von staatlichen Instanzen. Sie finanzierten sich nur durch den Verkauf
von Sendezeiten.'®

14 Vgl. Robert N. Bellah, Civil Religion in America. In: Daedalus, Vol. 96 (1967), 1-21;
Jiirgen Gebhardt, Amerikanismus — Politische Kultur und Zivilreligion in den USA. In:
Aus Politik und Zeitgeschichte. Beilage zur; Wochenzeitung Das Parlament B49/90
(30. November 1990), 16f.; Gustav H. Blanke, Das amerikanische Sendungsbewuft-
sein: Zur Kontinuitit thetorischer Grundmuster im 6ffentlichen Leben in den USA. In:
Klaus-M. Kodalle (Hg.), Gott und Politik in den USA. Frankfurt/M.: Athendum Verlag
1988, 187-188; Klaus-M. Kodalle, Zivilreligion in Amerika, (Anm. 11), 19-73.

15 1981 gab es 1031 kommerzielle Fernsehsender und 269 6ffentliche, nicht kommerzi-
elle Sender. Vgl. Tom Bethell, Spreading the News. In: Mal Oettinger/John Stirn/
Valerie Kreutzer (eds.): The Role of the Media. USA: United States Information Agen-
¢y, 0J. The Role of the Media, 20.

16 Statistiken zeigen, daR fast jeder Haushalt ein oder mehrere Gerite besitzt. Vgl. Ben
Armstrong, The Electric Church (Anm. 1), 82; George Comstock, The Impact of Tele-
vision on American Institutions. In: JOC 28 (Friihling 1978), 12

17 Nach einer Statistik des Forschungsinstituts A.C.Nielsen Company von 1985 liduft der
Fernsehapparat durchschnittlich sieben Stunden am Tag, wobei der Durchschnitts-
amerikaner durchschnittlich viereinhalb Stunden am Tag bzw. 30 Stunden pro Woche
fernsieht. Sendungen mit den héchsten Einschaltquoten erreichen bis zu 36 Millionen
Haushalte. Vgl. William Fore, Television and Religion, The Shaping of Faith, Values
and Culture. Minneapolis: Augsburg Publishing House 1987, 16.

18 Vgl. Joachim Schmidt, Rundfunkmission — ein Massenmedium wird Instrument. Er-
langen: Verlag der Ev.-Luth. Mission, 1980, 32.

227

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fast jeder Antragsteller erhielt vom amerikanischen Handelsministerium
(,U.S. Department of Commerce*) eine Sendefrequenz. Bald kam es zu Storungen
und Uberlagerungen in den Luftwellen, was die amerikanische Regierung veran-
lagte, eine staatliche Reglementierung im technischen Bereich einzufiihren. Der
Kongref3 verabschiedete das ,Radio Act of 1927 und erteilte der ,Federal Radio
Commission“ (FRC), aus der 1934 die ,Federal Communications Commission*
(FCC) hervorging, die alleinige Befugnis der Frequenzenverteilung und Fernsehli-
zenzerteilung ¥

Die ,Federal Communications Commission* (FCC) ist eine dem amerikani-
schen Kongress direkt unterstellte, aber regierungsunabhingige Regulierungs-
kommission.? Die FCC unterscheidet zwischen den ,kommerziellen“ Sendern —
dazu gehdren alle privatwirtschaftlichen, durch Werbung finanzierten, regionalen
und lokalen Rundfunk- und Fernsehgesellschaften, d. h. auch viele religitse Fern-
sehsender — und den offentlichen, ,nicht-kommerziellen“ Sendern, die von Ge-
meinden, politischen und kulturellen Verbinden, Universititen und dhnlichen In-
stitutionen betrieben und durch Zuschauerspenden und jahrliche Bundeszuschiis-
se unterstiitzt werden. Die Richtlinien zur Regulierung kommerzieller und nicht-
kommerzieller Fernsehstationen unterscheiden sich allerdings kaum. Der wesent-
liche Unterschied besteht in der Tatsache, daR nicht-kommerzielle Sender keine
Werbezeiten verkaufen dirfen.

Ausgeschlossen von diesem Lizenzierungssystem sind die sog. ,networks,
die grolen nationalen Rundfunkanstalten in den USA, wie beispielsweise NBC,
ABC und CBS. Sie werden als ,program distribution companies“ angesehen, d. h.
sie kaufen auf vertraglicher Basis Sendungen von freien Fernsehproduktionsfir-
men und liefern diese an ihre im ganzen Land vertretenen Tochtergesellschaften,
die sog. ,affiliates“. Der 1934 gegriindeten FCC steht gemiR dem ,Communications
Act” von 1934 nur die 6ffentliche Uberwachung technischer Vorschriften im Rund-
funk zu und nicht die EinfluBnahme auf die Programmgestaltung, d. h. die Behor-
de hat keine Moglichkeiten der EinfluBnahme (z. B. durch Zensur) auf Qualitit und
Quantitit der Programme und auf die Werbung. Doch da der kommerzielle Rund-
funk als offentlicher Besitz angesehen wird, miissen sich diejenigen, die ihn nut-
zen, auch gegeniiber der Offentlichkeit in einer bestimmten Weise verpflichten.
Die Vergabe oder Erneuerung einer Sendelizenz hingt davon ab, ob der Bewerber
sich bereit erklirt Programme anzubieten, die dem 6ffentlichen Interesse (,public
interest*) dienen.?

Die Art der Finanzierung der kommerziellen Rundfunk- und Fernsehgesell-
schaften Amerikas durch Werbeeinnahmen, beeinflufit die Programmgestaltung
und den Inhalt der Sendungen. Die Abhingigkeit vom Verkauf von Werbezeiten
und damit von steigenden Zuschauerzahlen fihrt zu einer Homogenisierung der
Programmgattungen, einer Nivellierung der Inhalte und zu zunehmender Syndika-
lisierung von Programmen. Dies erklirt den groffen Anteil von Unterhaltungssen-

12 Vgl. Quentin J. Schultze, Evangelical Radio and the Rise of the Electronic Church,
1921-1948. In: Journal of Broadcasting & Electronic Media 32/3 (1988), 292.

20 Vgl. Tom Bethell, Spreading the News (Anm. 15), 18.

21 Vgl. Linda Jo Lacey, The Electric Church: An FCC-“Established* Institution? In: Federal
Communications Law Journal 31 (Frithling 1979), 247

228

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dungen und Serien im amerikanischen Fernsehen und die Herausbildung eines
LProminenten-Systems“ im Unterhaltungsbereich, bei den Nachrichten sowie bei
der elektronischen Kirche. Dadurch wird den Zuschauern die Identifikation mit
dem Programm erleichtert, um eine Bindung an das Programm zu erreichen.
.SchlieRlich macht sich die Abhingigkeit von den Gesetzen des kapitalistischen
Marktes auch in der Struktur des Programms bemerkbar, welches in finfzehn-,
dreiBig- und sechzigminiitige Einheiten aufgeteilt ist.

Die Konkurrenz der iberregionalen Sendeanstalten NBC, ABC und CBS,
die in den 70er Jahren etwa 90 % und 1990 nur noch 66 % der Fernsehzuschauer an
sich binden konnten, sind etwa 5.000 Kabelsysteme in den USA. Zwei Dirittel der
ca. 90 Mio. Fernsehhaushalte waren 1990 verkabelt und konnten bis zu 50 Kanile
empfangen. Das Programm der Kabelsender wird teilweise selbst produziert und
teilweise von syndikalisierten Satellitenprogrammen {ibernommen.*

2.2 Religidses Fernseben

Amerikanische Kirchen und Denominationen reagierten sofort auf das neue
Medium Radio: Schon 1920, dem Jahr der ersten kommerziellen Rundfunktibertra-
gung, wurde bereits der erste Gottesdienst ausgestrahlt. Bald schon kauften und
betrieben religidse Organisationen ihre eigenen meist nicht-kommerziellen Sen-
der. 1924 betrieben lokale Kirchengemeinden und andere religiose Organisationen
29 Stationen und 1925 stieg die Zahl auf 71.2

Zwar erhielten Anfang der 20er Jahre Mainline-Kirchen und evangelikale
Gruppen in ausgewogenem Mafle Lizenzen vom amerikanischen Handelsministe-
rium, doch evangelikale Protestanten, insbesondere Baptisten, dominierten im
religivsen Rundfunk. Dies lag einerseits an dem geistigen Klima der Zeit, welches
von einem geschwichten traditionellen Protestantismus und einem durch die Er-
weckungsbewegungen erstarkten Evangelikalismus gekennzeichnet war. Ande-
rerseits bedingte das Aktivitdtsprinzip der evangelikalen Denominationen — ver-
bunden mit dem Erfolgszwang, der aus der calvinistischen Tradition herrihrte, und
der Adaption an den ,American Way of Life“ — unterschiedliche Einstellungen
gegeniiber der Ubernahme dieser neuen Methoden zur Verkiindigung religi¢ser
Botschaften: Wihrend die Verwendung des neuen Mediums die skeptischen Main-
line-Kirchen zu theologischen Reflexionen bewegte, sahen die Evangelikalen im
Rundfunk eine neue Moglichkeit, die institutionalisierten Erweckungsbewegun-
gen des 19. Jahrhunderts fortzufiihren.

Die rapide Zunahme evangelikaler Radioprediger wurde durch das neue
Radio-Gesetz von 1927 und die damals vom Staat neu gebildete ,Federal Radio
Commission®“ (FRC) gebremst. Religidsen Gruppen wurden von der FRC keine
neue Sendelizenz erteilt und bestehende religidse Sender wurden gezwungen,
entweder ihre Frequenzen mit anderen Sendern zu teilen oder eine Frequenz nur

22 Vgl. Berndt Ostendorf, Radio und Fernsehen. In: W. P. Adams/E.-O. Czempiel/B.
Ostendorf u. a. (Hg.): Linderbericht USA II, Bonn: Bundeszentrale fiir politische
Bildung, 1990, 589.

23 Vgl. Quentin J. Schultze, Evangelical Radio and the Rise of the Electronic Church
(Anm. 19), 291.

229

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zeitlich begrenzt zu nutzen. Zwar reduzierte sich die Zahl religitser Radiosender in
den 30er Jahren, doch die Evangelikalen und Fundamentalisten wandten sich nun
an kommerzielle Stationen in ganz Amerika, um ihr Programm zu verbreiten. Mit
der Entwicklung der ,networks“ war es nun méglich, mit einer Predigt etwa eine
Million Menschen zu erreichen.

Die Regelungen der ,Federal Communications Commission* enthielten bis
1960 eine Klausel, wonach Rundfunkanstalten gemeinniitzigen Organisationen
(,non-profit organijzations“) — dazu gehorten auch Kirchen und Denominationen -
einen gewissen Prozentsatz an kostenloser Sendezeit zur Verfiigung stellen mug-
ten, um ihr Quantum an ,public interest* zu erfillen. Es war den Rundfunkanstal-
ten liberlassen, religidsen Gruppen kostenlose Sendezeit (,free“ oder ,sustaining
time“) zur Verfligung zu stellen oder sie zu verkaufen (,paid“ oder ,commercial
time).** Wenn kostenlose Sendezeiten vergeben wurden, dann meistens nur an die
gut organisierten Denominationen, d. h. an die Katholiken, an die Mainline-Prote-
stanten mit ihrer Organisation ,Federal Council of Churches of Christ (FCCC) und
zu einem geringeren Teil an die Juden.

Die Evangelikalen dagegen erhielten selten kostenlose Sendezeiten. So kam
es, daB viele evangelikale Prediger, aufgrund der ihnen zugeteilten schwachen
Sendefrequenzen, in den 30er Jahren ihre Radiostationen aufgaben und mit Hilfe
der eingenommen Spendengelder Sendezeiten bei kommerziellen lokalen Radio-
sendern, u. a. auch bei einigen“affiliates“ der nationalen Rundfunkanstalten kauf-
ten.

Dieser offensichtliche Nachteil fiir die evangelikalen Radioprediger wirkte
sich allerdings fiir den Aufbau der elektronischen Kirche positiv aus, denn die
Evangelikalen meisterten bald die Produktion von publikumsattraktiven Sendun-
gen und die Mobilisierung von Spendengeldern.

1932 strahlten die Evangelikalen bereits mehr als 400 religidse Programme
auf 80 lokalen Sendern aus — damit bestritten sie mehr als 8 % des gesamten
nationalen Radioprogramms.? Evangelikale Baptisten, Fundamentalisten und An-
hinger der Pfingstkirchen, die zwei Drittel ihrer Sendezeiten kauften, hatten insge-
samt mehr Ubertragungszeit als Mainline-Protestanten, die nur ein Drittel ihrer Zeit
kaufen mufiten.

Um die Evangelikalen auf den lokalen Rundfunk zu beschrinken, versuch-
ten die Giberregionalen Fenrsehanstalten und die Mainline-Protestanten, vertreten
durch die FCCC, durch eine restringierende Politik, evangelikale Rundfunkgestal-
ter aus dem nationalen Rundfunkbetrieb auszuschlief3en.

1942 griindeten die konservativen Christen die ,National Association of
Evangelicals“ (NAE), um sich gegen den EinfluR der ,Federal Council of Churches*
(FCCC) zu behaupten.® 1944 griindeten dann 150 evangelikale Funk- und Fern-

24 Vgl. Razelle Frankl, Televangelism (Anm. 1), 68.

25 Vgl. Jeffrey K. Hadden/Anson D. Shupe (eds.), Televangelism (Anm. 8), 113; Quentin
J. Schultze, Evangelical Radio and the Rise of the Electronic Church (Anm. 19), 296.

26 1979 vertrat die ,National Association of Evangelicals“ (NAE) mehr als 38.000 konser-
vative Kirchen in Amerika. Vgl. Ben Armstrong, The Electric Church (Anm. 1), 49.

230

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sehmacher der NAE eine eigene Organisation fir evangelikale Rundfunkbetreiber
- die ,National Religious Broadcasters® (NRB). Religiose Organisationen traten
1944 der NRB bei, 1985 waren bereits 1050 evangelikale Rundfunkbetreiber Mit-
glieder.

Die NRB setzte sich fiir die Rede- und Meinungsfreiheit im religiésen Rund-
funk ein und fiir die uneingeschrinkte Freiheit, Sendezeiten fiir religitse Program-
me zu kaufen. Thre Bemithungen fithrten zu einigen Erfolgen fiir den evangelika-
len Rundfunk. Trotzdem war es fiir konservative Christen in den 40er und 50er
Jahren schwer, sich in dem neuen Medium Fernsehen gegen die Mainline-Kirchen
zu behaupten, die in dieser Zeit den Hochststand ihrer Mitgliederzahlen erlebten.
Die Mainline-Protestanten, die zum ,mainstream*“ des amerikanischen kulturellen
und religidsen Lebens gehorten, waren damit auch stirker in der Fernsehindustrie
vertreten als die Evangelikalen oder Fundamentalisten, die darauf kaum einen
Einflus hatten. Erschwerend kam hinzu, daf sich die liberalen Protestanten 1950 in
der ,National Council of Churches of Christ* (NCC) neu organisiert hatten. Die NCC
hatte ebenfalls eine eigene Abteilung fir religivsen Rundfunk gegriindet — die
,Broadcasting and Film Commission“ (BFC) -, die erneut gegen die bezahlten
religidsen Programme vorging. Sie dringten die nationalen Sendeanstalten ,sustai-
ned-time-only“-Regelungen fiir das Radio und das neue Medium Fernsehen zu
erstellen.

Das dualistische System — kostenlose Sendezeit bei den Uberregionalen
Sendeanstalten fiir die organisierten Kirchen, insbesondere die Mainline-Protestan-
ten, und bezahlte Programme bei unabhingigen Stationen fir die evangelikalen
und fundamentalistischen Anbieter — wurde also vom Radio auf das Medium Fern-
sehen Ubertragen.®

Dagegen protestierten die evangelikalen Rundfunkgestalter der NRB solan-
ge, bis die ,Federal Communications Commission“ (FCC) mit dem ,Code of Stan-
dards of 1960“ entschied, daf nicht nur kostenlos gesendete kirchliche Program-
me, sondern auch bezahlte religitse Sendungen das Kriterium der ,public interest*
erfiillen mussen.

Es war natiirlich viel lukrativer, Geld fliir Sendezeiten einzunehmen als die
Produktionskosten fiir die Mainline-Programme zu stellen. Daher kamen die loka-
len Sender, die sich bis zu diesem Zeitpunkt meistens an die Vorgaben der nationa-
len Rundfunkanstalten gehalten hatten,den evangelikalen und fundamentalisti-
schen Predigern, die bereit waren ihre Sendezeiten zu kaufen, immer mehr entge-
gen. Der zunehmende Wettbewerb unter Fernsehevangelisten fiihrte zu einer Stei-
gerung des Verkaufswertes der Sendeplitze.

Wihrend Anfang der 60er Jahre die Hilfte aller religiésen Fernsehprogram-
me von den etablierten Kirchen und die andere Hilfte von evangelikalen Denomi-
nationen bestritten wurden, inderte sich diese Gewichtung noch im Laufe des
Jahrzehnts. Die Zahl der kostenlos gesendeten Programme der grofen Rund-

27 Vgl. Jeffrey K. Hadden/Anson D. Shupe (eds.), Televangelism (Anm. 8), 49.
28 Vgl. Stewart M. Hoover, The Electronic Giant: A Critique of the Telecommunications
Revolution from a Christian Perspective. Illinois: The Brethren Press, 1982, 119.

231

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

funkanstalten ging stark zuriick, wihrend die Zahl der denominationell unabhin-
gig produzierten, durch Zuschauerspenden finanzierten religiosen Programme
und Stationen, die den Namen elektronische Kirche erhielten, deutlich anwuchs.
1970 war die elektronische Kirche der am schnellsten expandierende Sektor des
amerikanischen Fernsehens. Diese Entwicklung, die einherging mit Mitgliederver-
lusten der Mainline-Kirchen und dem Erstarken der konservativen Christen, be-
schleunigte sich im Laufe der 70er Jahre und flachte erst nach den Skandalen der
Televangelisten Jim Bakker und Jimmy Swaggart Mitte der 80er Jahre ab.

Aufgrund nachteiliger Behandlung durch die FCC und die nationalen Rund-
funkanstalten waren die evangelikalen Prediger schon friih darauf angewiesen,
Sendestunden beim kommerziellen Rundfunk zu erwerben. Als Folgeerscheinung
erlangten sie technische Professionalitdt und {ibten sich in der Herstellung publi-
kumsattraktiver Religionsunterhaltung, um die Spendeneinnahmen durch ihre Zu-
schauer zu sichern. Die Mainline-Kirchen hingegen kamen selten tiber ,langweili-
ge Abfilmungen sonntiglicher Gottesdienste* hinaus.”

Wie das evangelikale Radio in den 20er und 30er Jahren, so wurde nun die
elektronische Kirche zum ,big business, das gleichzeitig zur Integration der evan-
gelikalen Bewegung beitrug und ihr eine nationale Identitit verlieh. Die elektroni-
schen Medien ermdglichten es den konservativen Christen Amerikas, ihre eigenen
charismatischen Fiihrer zu fordern und ihre Wertvorstellungen zu legitimieren.

3. Die Elektronische Kirche bzw. das Phinomen des ,Televangelism*

Die elektronische Kirche bezeichnet nicht religiosen Rundfunk allgemein,
sondern die unabhingig produzierten, durch Spendengelder finanzierten und na-
tional verbreiteten Programme konservativer Fernsehprediger und ihrer parakirch-
lichen Unternehmen.* Den Begriff ,electric church fiir diese spezielle Form des
religiosen Fernsehens prigte 1979 Ben Armstrong, der damalige Direktor der ,Na-
tional Religious Broadcasters* (NRB).*!

Ben Armstrong argumentiert, die elektronische Kirche sei kein neues Phi-
nomen, sondern nur eine revolutiondre neue Form des rituellen kirchlichen Got-
tesdienstes mit Einsatz modernster Technologie.

Dagegen vertritt die Soziologin Razelle Frankl die Meinung, dag die elektro-
nische Kirche eine neue sozio-religidse Institution sei, hervorgegangen aus einer
Mischung zwischen den institutionalisierten Erweckungsbewegungen des 19. Jahr-
hunderts und der Institution des amerikanischen Fernsehens.

29 Hans Norbert Janowski (Hg.): Die kanalisierte Botschaft. Religion in den Medien -
Medienreligion. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1987, 70.

30 Die hier genannte Definition der elektronischen Kirche ist die gingigste. Vgl. Peter G.
Horsfield, Religious Television. The American Experience, New York/London: Long-
man Inc., 1984, 53. Einige wenige Autoren beziehen sich mit diesem Begriff nur auf
die 10 populirsten Televangelisten und ihre Fernsehkirchen, andere wiederrum
schlieRen jegliche elektronische Kommunikation ein, deren Inhalt von Sendern und
Empfingern gleichermaRen als religids empfunden wird. Vgl. Razelle Frankl, Tele-
vangelism (Anm. 1), 3, 7.

31 Vgl. Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime Time Preachers (Anm. 7), 75, 178f.

232

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ldtatt eine erfolgreiche Anwendung und Ausdehnung des religiosen Rund-
funks zu sein, wird augenscheinlich, daf wir einen vollig neuen Typus Kirche'
haben, eine neue Institution, stimuliert und kreiert mit Hilfe der Fernsehtechnolo-
gie.“*

Razelle Frankl zeigt, daf die elektronische Kirche ein wichtiges Kriterium
nicht erfillt: Die Bildung von Gruppensolidaritit und die Integration der einzelnen
Gruppenmitglieder in eine rituelle Gemeinschaft. Statt interpersoneller Kommuni-
kation zwischen Pfarrer und Gemeinde tritt die einseitige, unpersonliche Vermitt-
lung religioser Botschaften durch das Medium Fernsehen.?

Martin E. Marty, lutheranischer Pfarrer und Professor an der Universitit von
Chicago, nennt folgende wesentliche Merkmale der elektronischen Kirche: Sie ist
eine Erscheinung konservativer Christen in Amerika und ihrer Rundfunkorganisati-
on ,National Religious Broadcasters (NRB). Im Mittelpunkt steht ein evangelikaler
Prediger, dessen Anziehungskraft nicht nur auf seiner Fihigkeit zu unterhalten
basiert, er ist eine Autorititsperson, dessen Anerkennung durch das Publikum im
wesentlichen auf seiner Prisenz durch das Fernsehen beruht. Dadurch ist dieses
Publikum ~ welches Marty bewuft Klientel statt Kirchengemeinde nennt — bereit,
ihn und seine Vorhaben durch regelmiiRige Spenden zu finanzieren.

,Die sichtbarsten Fihrer der modernen amerikanischen Religion sind die
Medienberihmtheiten’, die Unterhalter, deren Fiihrerschaft’ primdr auf ihrem
Massenanklang beruht. ... Solch ein Fithrer braucht keine theologische Ausbildung
und formale Schulung und Erfahrung in einem geistlichen Amt mehr, weil seine
Autoritit auf Erfolg — gleich auf welchem Gebiet — beruht.“*

Die elektronische Kirche stellt mehr dar als religioses Fernsehen, sie ist ein
unabhingiges Grofunternehmen innerhalb der amerikanischen Fernseh- und Re-
ligionslandschaft. Wie die Erweckungsprediger Finney, Moody und Sunday, so
haben auch die Fernsehprediger der elektronischen Kirche des spiten 20. Jahrhun-
derts kirchen- und staatsunabhingige autarke Organisationen, sog. Parakirchen
(,parachurches®), geschaffen. Sie basieren auf einer hierarchisch strukturierten Oli-
garchie, die den Prinzipien der freien Marktwirtschaft gehorcht. Thre Position in-
nerhalb der amerikanischen Fernsehindustrie ist einzigartig. Keine buirokratischen
Strukturen schrinken die Macht des Fernsehpredigers ein. Der Gesamtumsatz der
8-10 prominentesten Fernsehprediger Amerikas in den 80er Jahren wurde auf eine
Milliarde Dollar geschitzt. 1980 erzielte Jim Bakker beispielsweise 51 Mio. Dollar
an Spendeneinnahmen, Pat Robertson 47 Mio. und Jimmy Swaggart 20 Mio. Dollar.
Mit diesen Einnahmen finanzierten sie jhre eigenen Universititen, Zeitungen und
Verlage, Schallplattenfirmen fir Gospel-Musik und stidndige ,Projekte®, wie Kran-

32 Von der Verfasserin ins Deutsche tbersetzt. Fiir Originalzitat siehe Razelle Frankl,
Televangelism (Anm. 1), 8. '

33 Vgl. William F. Fore,'There is no such thing as a TV pastor’. In: TV Guide (19. Juli
1980), 15-18.

34 Von der Verfasserin tibersetzt. Fiir Originalzitat siehe Richard Quebedaux, By What
Authority. The Rise of Personality Cults in Americah’ Christidnity. San Francisco:
Harper & Row, Publishers, 1982, 113, 114.

233

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

kenhiuser, gliserne Kathedralen, Luxushotels, Freizeitparks etc. Die Wall Street
Journal bezeichnete 1978 die elektronische Kirche als ,big business“.>

Doch im Gegensatz zu anderen wettbewerblichen Unternehmen geniefit
die elektronische Kirche — wie alle gemeinniitzigen und religi¢sen Organisationen
in Amerika — den Status der Steuerbefreiung. Nach den Richtlinien der ,Federal
Communications Commission“ und dem Bundessteuergesetz wird die elektroni-
sche Kirche als ,religious non-profit organization“ Kklassifiziert. Das bedeutet, da
simtliche Einnahmen, auch Zuschauerspenden, nicht versteuert werden. Ob die
Fernsehevangelisten die Bedingungen einer steuerbefreiten ,non-profit“-Organi-
sation erfiillen, Gberpriift das Bundesfinanzamt der Vereinigten Staaten (IRS). Die
amerikanische Borsenaufsichtsbehorde (,Securities and Exchange Commission
(SEC)) hat die Aufgabe, die Methoden der Kapitalbeschaffung und den Verkauf
von Aktien und Wertpapieren durch die Fernsehprediger zu kontrollieren.

Als Ergebnis eines Rationalisierungsprozesses besitzt die elektronische Kir-
che ihre eigenen Strukturen, Funktionen, Rollen, Normen, Verhaltensmuster und
eine eigene Ethik zur effektiven Verfolgung festgesetzter Zielvorstellungen. Zu den
Zielvorstellungen der Fernsehprediger gehort die Evangelisierung moglichst vieler
Menschen und die Revitalisierung einer sog. ,old-time religion“.%

Diese Abhingigkeit von den Zuschauern und deren finanzieller Unterstiit-
zung ist einer der wesentlichen Unterschiede zwischen der elektronischen Kirche
und dem religidsen Rundfunk anderer Kirchen, wie beispielsweise dem der Main-
line-Protestanten. Um die erwiinschten Massen zu erreichen und zu binden, predi-
gen die evangelikalen, fundamentalistischen und besonders die charismatischen
Fernsehprediger eine populir inspirierende Religion, die mit ihren zivilreligiosen
Elementen eine breite Masse von Amerikanern anspricht und die unmittelbare
Befriedigung der Individuen verspricht. Damit 148t sich die elektronische Kirche
einerseits in die religidse Tradition der Erweckungsbewegungen in Amerika ein-
ordnen, andererseits in die sikulare Tradition der ,popular culture® ¥

Mehr noch als die Anpassung der Programminhalte und -formen an die
Bediirfnisse der Durchschnittsamerikaner kennzeichnet die elektronische Kirche
die Abhiingigkeit von ihren Zuschauern. Um diese an ihr Programm zu binden
bzw. eine Produktbindung zu schaffen und die finanzielle Unterstiitzung zu si-
chern, benutzt die elektronische Kirche simtliche psychologischen Marketing- und
Public Relations-Methoden. Neben Heilsversprechungen, der Bereinigung von
Sunden, Gesundheit, Wohlstand und Freude bietet die elektronische Kirche auch
Jostenlose* Geschenke, wie religitse Blicher, Broschiiren, Platten, Jesus-Ansteck-
nadeln, Puppen und andere Geschenke gegen die Entsendung einer Spende. Auf
diese Weise erhalten die Fernsehprediger Namen und Adressen ihrer Zuschauer,
die sie fiir ihre computerisierte Adressverwaltung und ihren Briefversand verwen-

35 Jim Montgomery, The Electric Church. In: The Wall Street Journal (19. Mai 1978), 1, 29.

36 Vgl. TIME, Back to that Oldtime Religion. In: TIME (26. Dezember 1977), 52-58.

37 Fir eine Definition von ,popular culture“ sieche Robert K. Merton, Social Theory and
Social Structure. Glencoe, lllinois: Free Press 1957, 441: Merton setzt ,popular cultu-
re* gleich mit ,mass beliefs“ und ,public opinion“; ebenso Harold L. Nieburg, Public
Opinion, Tracking and Targeting. New York: Praeger Publishers 1984, 34-38.

234

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den. Die Zuschauer erhalten regelmifig Post von ihrem Fernsehprediger, der
ihnen schriftlich Segen spendet und um neue Spendengelder bittet. So wird eine
Nihe zwischen dem Televangelisten und dem Publikum suggeriert. Wihrend der
Sendung werden gebuhrenfreie Telefonnummern eingeblendet fir die Zuschauer,
die ein Bonus-Geschenk erhalten oder eine Spende entrichten wollen. Die Tele-
fonnummern, unter denen man spirituelle oder alltigliche Lebensberatung von
Mitarbeitern der elektronischen Kirche erhalten kann, sind allerdings nicht gebiih-
renfrei.?®

Neben dem missionarischen Eifer, viele Menschen zu evangelisieren, haben
die Fernsehprediger der elektronischen Kirche auch soziale und politische Ziele.
Nach einer gemeinsamen Studie der Annenberg School of Communications der
Universitit Pennsylvania und dem Meinungsforschungsinstitut Gallup von 1984
werden in den Programmen der elektronischen Kirche selten theologische The-
men angesprochen. Stattdessen liberwiegen soziale, moralische und politische
Themen.¥

Jeffrey K. Hadden und Anson Shupe betonen, daf die Anpassung der religi-
6sen Botschaft an das Medium Fernsehen eine Verinderung dieser Botschaft mit
sich bringt.

Jeffrey K. Hadden und Charles E. Swann sehen in der elektronischen Kirche
mehr als eine religiése Erscheinung. Sie bezeichnen sie als ein soziales und kultu-
relles Phinomen mit der Kraft einer neuen Gegenkultur, die im Gegensatz zum
,counterculture movement“ der 60er Jahre keine links-liberalen, sondemn rechts-
konservative und zivilreligiose Werte vertritt. Als Teil einer kulturellen Revolution
bringt sie alte, wiederbelebte Verhaltensmuster und Wertvorstellungen mit sich. Mit
ihrem Buch ,Prime Time Preachers — The Rising Power of Televangelism* prigten
Hadden und Swann fiir dieses gesellschaftliche und fiir Amerika spezifische Pha-
nomen den hybriden Begriff ,televangelism“. %

Kritiker dieses Phinomens —~ das sind Vertreter der organisierten und eta-
blierten Hauptkirchen Amerikas, liberale Journalisten, aber auch konservative Ver-
treter aus den eigenen Reihen — schliefden sich der Ansicht Martin E. Martys an. Er
warnt vor dem potentiellen negativen Einflug der elektronischen Kirche und ihrer
,unsichtbaren Religion* fiir die traditionelle Kirchengemeinde.”

38 Vgl. Franklin B. Krohn, The Sixty-Minute Commercial: Marketing Salvation. In: Hu-
manist (November/Dezember 1980), 28-29.

39 Vgl. George Gerbner/Larry Gross/Stewart Hoover/Michael Morgan/Nancy Signoriel-
li/Harry E. Cotugno/Robert Wuthnow, Religion and Television. A Research Report by
The Annenberg School of Communications, University of Pennsylvania and the Gal-
lup Organization, Inc., 2 Binde, Pennsylvania, Philadelphia: The Annenberg School
of Communications, Univ. of Pennsylvania, April 1984, dort Bd.1, 22-58.

40 Vvgl. Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime Time Preachers (Anm. 7), 3, 85.

41 Vgl. Martin E. Marty, ,The Invisible Religion,“ Presbyteridn Survey, May 1979, 13 zit. n.
Stewart M. Hoover, The Electronic Giant (Anm. 28), 117.

235

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Der Erfolg der elektronischen Kirche

Nach Angaben der Organisation der evangelikalen Rundfunkbetreiber NRB
gab es 1987 1.370 religitse Radiosender, 221 religitse Fernsehsender und 4 groRe
christliche Rundfunkanstalten, deren tigliches 24-stiindiges Programm (iber Satelli-
ten national ausgestrahlt wurde. Zusammen erreichten die Fernsehevangelisten
der elektronischen Kirche in den 80er Jahren wochentlich zwischen 13 und 20 Mio.
Haushalte.*? Aufgrund ihrer marktbeherrschenden Stellung innerhalb des religis-
sen Rundfunks sprechen einige Beobachter von einem Monopol der elektroni-
schen Kirche.

In den 50er Jahren waren Fernsehprediger der elektronischen Kirche noch
auf periphere und kleinere Marktsegmente im lokalen Bereich beschrinkt, wih-
rend die organisierten Kirchen ihre Programme iiber ABC, NBC und CBS ausstrah-
len konnten. In den 60er und 70er Jahren hatten die unabhingigen lokalen Fern-
sehstationen sowie die lokalen affiliates* der nationalen Rundfunkanstalten die
Rentabilitidt des Verkaufs von Sendeplitzen fiir unabhingig produzierte religiose
Programme der evangelikalen Prediger erkannt, so da 1977 die evangelikalen
Fernsehprediger bereits 92 % der gesamten religidsen Sendezeiten einnahmen,
wihrend nur noch 8 % der Sendezeiten kostenlos vergeben wurden. 3

Die elektronische Kirche erlebte ihren groften Aufschwung Anfang bis
Mitte der 70er Jahre. Dagegen nahm die Zahl der kostenlos gesendeten ,network*-
Programme, d. h. vorwiegend Produktionen der Mainline-Protestanten, Katholi-
ken und Juden, drastisch ab.

In den 80er Jahren waren die Mehrzahl (83,3 %) religidser Sendungen syndi-
kalisierte Programme, d. h. national verbreitete und ausgestrahlte Programme.
Davon waren die meisten Produktionen von unabhingigen evangelikalen Grup-
pen.

Die Fernsehprediger der elektronischen Kirche erlangten zunehmend eine
groere finanzielle Unabhingigkeit von den Rundfunkanstalten und Fernsehsta-
tionen. Dafiir wuchs ihre finanzielle Abhidngigkeit von den Zuschauern, mit deren
Spenden sie Sendezeiten kauften. Einige Televangelisten versuchten, aus dem sog.
Lreligious ghetto“ ~ den fiir religitse Programme {iblichen sonntiglichen Sende-
blécken, vor allem Sonntag morgens — auszubrechen und Sendezeiten an Wochen-
tagen mit hdheren Einschaltquoten zu erlangen. Dies ist vor allen Dingen solchen
prominenten Televangelisten gelungen, die eigene Fernsehstationen oder Kabel-
sender besitzen oder solchen, die statt des traditionellen Gottesdienstes unterhal-
tende Talk-Shows moderieren.*

Um groB3ere Einschaltquoten zu erlangen, gestalteten die Fernsehprediger
der elektronischen Kirche im Laufe der Jahre publikumsattraktivere Sendungen.
Statt herkommlicher Gottesdienstiibertragungen riickten unterhaltendere Sende-

42 Vgl. Jeffrey K. Hadden/Anson D. Shupe (eds.), Televangelism (Anm. 8), 86.

43 Vgl. Peter G. Horsfield, Religious Television. The American Experience (Anm. 30), 9f,
88-94.

44 Vgl. Peter G. Horsfield, Religious Television. The American Experience (Anm. 30), 95-99.

236

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

formen, wie religiose Talk-Shows, in den Vordergrund. Thre Sendungen wurden
hdufiger in Studios mit Live-Publikum produziert und es traten Chore und Sianger
auf, Gebete wurden immer seltener gesprochen, stattdessen erlangten Spenden-
aufrufe eine groRere Bedeutung. Uber neue technische Ubertragungsmdglichkei-
ten — Kabel und Satelliten — erreichten die Televangelisten ein erweitertes Publi-
kum. Einige Fernsehprediger griindeten eigene Kabelsender, wie Pat Robertsons
,CBN Cable Network®, Jim Bakkers ,PTL Network“ oder Jerry Falwells ,Liberty
Broadcasting Network® (LBN).

Im folgenden sollen die drei Einflugfaktoren dargestellt werden, die we-
sentlich zum Erfolg und zu dieser einzigartigen Stellung der elektronischen Kirche
innerhalb des religidsen Fernsehens in Amerika beigetragen haben: Der Einfluf}
der ,Federal Communications Commission“ (FCC), der Einflu des amerikani-
schen kommerziellen Fernsehens und der EinfluR der religios-konservativen Fern-
sehprediger selbst.

4.1 Der Einflup der ,,Federal Communications Commission“ (FCC)

Die ,Federal Communications Commission® (FCC) schafft als ausfiihrendes
Organ der amerikanischen Regierung den rechtlichen Rahmen, innerhalb dessen
eine Interaktion zwischen Religion und Fermsehen tberhaupt erst moglich ist.
Kritiker behaupten, daf die FCC durch ihre Entscheidungen zum Aufstieg der
elektronischen Kirche beigetragen habe. Dabei habe die dem Kongress unterstellte
Aufsichtsbehorde die ,establishment“-Klausel des ersten Zusatzartikels der Verfas-
sung nicht beachtet, die die Errichtung, Unterstiitzung oder Forderung einer Religi-
on untersagt.

Die Medienjuristin Linda Jo Lacey weist in ihrem ausfihrlichen Artikel auf
unausgewogene Entscheidungen der FCC zugunsten der elektronischen Kirche
hin.*

Zum Beispiel wirft Lacey der FCC eine zu milde Handhabung beziiglich der
Geldbeschaffungsmethoden religioser Prediger Uber den Ather vor. Weder die
Werberegeln, die fiir das kommerzielle Fernsehen gelten, noch diejenigen, die fur
das offentliche Fernsehen gelten, konnen fir religiose Programme angewandt
werden. Zwar besteht fiir 6ffentliche, nicht-kommerzielle Sender ein striktes Ver-
bot, wihrend ihrer Sendungen fiir bestimmte Produkte oder Personengruppen
Gelder zu erbitten, doch die FCC hat es versiumt, diese Regulierung bei religitsen
Gruppen oder Organisationen durchzusetzen. Dadurch konnen diese Gruppen
ungehindert Bibeln, Platten und anderen Produkte {iber den Ather verkaufen und
neue Kunden anwerben,

Diese und andere FCC-Regelungen machten es fiir Fernsehsender lukrati-
ver, ihre Sendezeiten an evangelikale und fundamentalistische Gruppen zu ver-
kaufen, die bereit waren dafiir zu bezahlen, als sie kostenlos an die Hauptkirchen
zu vergeben.

45 Vgl. Linda Jo Lacey, The Electric Church: An FCC-“Established Institution? (Anm. 21),
235-236.
46 Ebd.

237

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassend ist festzustellen, daf die ,Federal Communications Com-
mission“ in der Vergangenheit meistens eine abneigende Haltung gegentiber der
aktiven EinfluBnahme auf religitse Sendungen, insbesondere der elektronischen
Kirche, gezeigt hat. Die FCC berief sich — wie auch die Fernsehprediger der elektro-
nischen Kirche -~ immer wieder auf ihre im ,Communications Act“ festgelegte,
neutrale Haltung und die im ersten Zusatzartikel der Verfassung garantierte freie
Religionsaustibung der Fernsehprediger, ihr Recht auf Rede- und Meinungsfreiheit
und ihren Schutz vor einer Regierungskontrolle. Dadurch ermoglichte die Auf-
sichtsbehorde der elektronischen Kirche sowohl den Zugang zum Offentlichen,
nichtkommerziellen als auch zum kommerziellen Fernsehen in Amerika. Trotz
allem behandelte die FCC die Fernsehkirchen der konservativen Protestanten wie
gemeinniitzige Organisationen und wandte nicht die fiir kommerzielle Fernseh-
sender geltenden Regulierungen an. Sie ermoglichte den Televangelisten nicht nur
den uneingeschrinkten Kauf von Sendezeiten, sondern zeigte sich auch in ihren
Entscheidungen beziiglich kontroverser und politischer Inhalte in religidsen Pro-
grammen ambivalent. Sie entzog sich der Verantwortung fiir die Inhalte, indem sie
den Fernsehsendern die Aufgabe der Objektivitit und Ausgewogenheit iberlieR.

4.2 Der Einfluss des amerikanischen kommerziellen Fernsebens als Industrie
und Institution

Der Erfolg der Fernsehprediger beruht zu einem wesentlichen Teil auf dem
wirtschaftlichen und sozialen EinfluB des Mediums Fernsehen in Amerika, der
zweiten institutionellen Komponente des ,televangelism“ neben der Institution
Religion im allgemeinen und der Institution der Erweckungsbewegungen im spe-
ziellen.

Die kommerzielle amerikanische Fernsehindustrie unterstiitzte durch ihre
begiinstigenden Richtlinien die evangelikalen Fernsehprediger, die zwar eine reli-
giose Minderheit darstellten, aber dafiir zahlungsfihig und wettbewerbsorientiert
waren. Aulerdem herrschte zwischen dem amerikanischen Fernsehen und den
Televangelisten eine Ubereinstimmung beziiglich funktionaler Interessen:

Die Marktorientierung des kommerziellen amerikanischen Fernsehens be-
dingt eine starke Abhingigkeit des Fernsehens von der Werbeindustrie, deren
okonomische Interessen im Konfliktfall groere Beachtung finden als die innovati-
ven oder kreativen Vorschlige der Fernsehproduzenten.

Die elektronische Kirche stellt eine Mischform zwischen dem offentlichen
Bildungsfernsehen (,public television“) und dem kommerziellen Fernsehen dar:
Die professionellen Televangelisten sind Teil der amerikanischen kommerziellen
Fernsehindustrie, denn sie verkaufen ein Produkt: ,Commercial television sells
soap and hamburgers, while religious television sells redemption and salvation.“’

Doch die Fernsehprediger werden nicht von Werbesponsoren finanziert,
sondern von ihrem Publikum. Daher gelten fiir sie die FCC-Regelungen, die auch
fur religiose Organisationen angewandt werden, und nicht die, die auch fiir kom-
merzielle Rundfunkbetreiber gelten. Um das sie finanzierende Publikum an sich zu

47 Razelle Frankl, Televangelism (Anm. 1), 9.

238

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

binden, setzen die religiGs-konservativen Fernsehprediger die gleichen Marketing-
und psychologischen Methoden ein wie das kommerzielle amerikanische Fernse-
hen einerseits und wie ihre Vorliufer, die Erweckungsprediger des 19. Jahrhun-
derts, andererseits. Die Erweckungsprediger unterwarfen sich dem dufleren Ratio-
nalisierungsprozeR, indem sie ihre Arbeitsweisen und ihre Organisations- und
Rollenstrukturen standardisierten. Auch die kommerzielle Fernsehindustrie beugt
sich dem wirtschaftlichen Druck, indem sie ihre Programmformate und damit ihre
Arbeitsprozesse zu festgelegten Routinevorgingen macht. Kontinuitit und Konso-
nanz durch standardisierte Programmuster, geregelte Sendezeiten und -lingen und
Werbeunterbrechungen im 15-miniitigen Rhythmus erleichtern den Rundfunkan-
stalten den Verkauf ihrer Programme an ihre ,affiliates* oder andere unabhingige
Sender. ‘

Neben der traditionellen Messetbertragung verwenden die etablierten
Fernsehprediger der elektronischen Kirche von den sechs Grundformaten des
amerikanischen kommerziellen Fernsehens — episodische Serien, Nachrichten,
Sport, Talk-Shows, Unterhaltungssendungen und Spiel-Shows — alle, aufler
Sportsendungen und Spiel-Shows. Thre Sendungen bestehen ebenfalls aus profes-
sionell produzierten Einzelsegmenten, wodurch sie gegebenenfalls leicht zu kiir-
zen sind. Bei der herkémmlichen Ubertragung des Gottesdienstes aus einer Kirche
oder wihrend einer Zeltmission basiert der Inhalt dieser Einzelsegmente stark auf
dem EinfluB der Erweckungspredigten: Neben musikalischen Einlagen kommt in
der Sendung eine Predigt und eine religiose Botschaft des charismatischen Fern-
sehpredigers vor, der eine dominante Rolle innerhalb der Sendung einnimmt. Ein
weiteres Segment wird von einem Interview mit einer prominenten christlich-
konservativen Personlichkeit bestimmt. Segmente mit Geschenkangeboten, Spen-
denaufrufen und dem Angebot der Telefonseelsorge durch Mitarbeiter der Sen-
dung durchbrechen die anderen Programmelemente.

Bei den religitsen ,Infotainment“-Sendungen, deren Wohnzimmer-Kulisse
den sikularen Talk-Shows des kommerziellen Fernsehens nachempfunden ist,
bestehen die Segmente aus Interviews mit Gisten, magazinartigen Beitrigen liber
politische und ,human-interest‘-Themen wie Gesundheit, Emihrung, Familienan-
gelegenheiten usw., oder unterhaltenden Show-Einlagen und einem Segment, bei
dem der Fernsehprediger seine Zuschauer zur Bekehrung und zum Spenden auf-
fordert. Zwischen den beiden Extremformen — dem traditionellen, durch die Er-
weckungspredigten geprigten Gottesdienst einerseits und der durch sikulare
Fernsehnormen geprigten Magazinsendung andererseits — gibt es verschiedene
abgestufte Mischformen.

Gemeinsam ist allen die charismatische Autoritit des Televangelisten, der
bemtiht ist, eine Vertrautheit und Intimitit zu seinen Zuschauern aufzubauen. Dies
gelingt ihm einerseits mit den produktionellen Mitteln des Fernsehens, d. h. durch
eine subjektive Kamerafithrung (Nahaufnahmen des Fernsehpredigers), durch den
vertrauten und freundschaftlichen Umgang mit den Mitwirkenden der Sendung
(oftmals Familienmitglieder) und durch das Einbeziehen des Live-Publikums. An-
dererseits nihert sich die elektronische Kirche ihrem Publikum tber die Pro-
gramminhalte. Den gleichen ©konomischen Zwingen der freien Marktwirt-
schaft unterworfen, orientiert sich die elektronische Kirche an den Programmstruk-
turen, -inhalten und Produktionsweisen der kommerziellen amerikanischen Fern-

239

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sehindustrie. Die Televangelisten verfiigen Uiber die gleichen technischen Moglich-
keiten der Fernsehproduktion wie kommerzielle Rundfunkveranstalter. Durch die
Selektion von Inhalten und durch die Betonung, Aufmachung und Hiufigkeit der
Behandlung von bestimmten Themen (Agenda-Setting-Funktion) konstituiert die
Fernsehkirche als Institution eine eigene soziale Realitit.

Die elektronische Kirche ist eine Synthese zweier Institutionen, die ihrer-
seits ein eigenes gesellschaftliches Werte- und Normensystem, eigene Moralvor-
stellungen und stereotype Rollenverteilungen propagieren: Religion und Fernse-
hen sind beide Mythenproduzenten, deren Interpretation des Lebens eine eigene
soziale Realitit darstellt. Als kontinuierlicher Bestandteil der Alltagserfahrung tra-
gen beide Institutionen zur Sozialisation und Kultivation von Realititsvorstellun-
gen der Gesellschaft bei. Problematisch erscheint die Tatsache, daf$ die durch die
elektronische Kirche vermittelte soziale Realitit eher der Realititsdefinition des
Fernsehens als der der christlichen Religion entspricht.* William F. Fore stellt die
durch das Fernsehen vermittelten ,Mythen“ den christlichen Werten gegeniber:
Die im Fernsehen vermittelte sozialdarwinistiche Vorstellung vom Uberleben des
Stirksten (impliziert Amerika als Weltmacht), die Vorstellung, da der uneinge-
schriankte Erwerb von Konsumgiitern Gliick bedeutet und der Glaube, daf Reich-
tum, Eigentum, Macht und Fortschritt positive Ziele und wichtiger als soziales
Engagement sind, stehen im Widerspruch zu den christlichen Vorstellungen, daf3
Geiz, Stolz und UnmiRigkeit Siinde sind und Nichstenliebe im Vordergrund ste-
hen sollte.®

Fir die evangelikalen und fundamentalistischen Fernsehprediger ist die
Anpassung ihrer religidsen Botschaft an die 6konomischen und ideologischen
Bedingungen des Fernsehens keineswegs paradox, denn ihre konservativ-religio-
se Tradition befiirwortet das kapitalistische System der freien Marktwirtschaft und
den Einsatz aller technologischen Mittel fiir den Fortschritt. Wie ihre Vorldufer, die
Erweckungsprediger, sind die Fernsehprediger selbst prominente, im Wohlstand
lebende Personlichkeiten, die sich damit rechtfertigen, daf Gott jene mit Erfolg
und Reichtum belohnt, die sich seiner widmen. Ebenso in der evangelikalen Tradi-
tion verankert ist die Tendenz zur Dramatisierung, Sensationalisierung und Verein-
fachung der religitsen Botschaft, die ein utilitaristisches Denken fordert.

Durch den direkten wirtschaftlichen Einfluf3 der amerikanischen Fernsehin-
dustrie und den indirekten sozialen Einflu der Institution Fernsehen erhielt die
elektronische Kirche eine dominierende Position innerhalb des religi¢sen Fernse-
hens in Amerika. Auf diese Weise formte das Fernsehen die offentliche Meinung,
die den evangelikalen Fernsehpredigern mehr Einflu zuschrieb als tatsichlich
vorhanden.

4.3 Der Einflufs der religiGs-konservativen Fernsebprediger

Der Erfolg der elektronischen Kirche wurde nicht nur durch duRere Fakto-
ren bestimmt. Die religits-konservativen Televangelisten trugen selbst wesentlich

48 Vgl. George Gerbner et al., Religion and Television (Anm. 39), Band 1, 12-14; Band 2,
47-58.

49 William F. Fore, Mass Media’s Mythic World: At Odds with Christian Values. In: The
Christian Century 94 (19. Januar 1977), 32-38.

240

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dazu bei, indem sie die Art der Finanzierung, das technologische Niveau, die
Theologie und Ethik und die Inhalte der elektronischen Kirche bestimmten, wo-

durch diese sich vom religitsen Fernsehen der etablierten GroRkirchen unterschei-
det.

Die Televangelisten hatten im Gegensatz zu den Programmachern der
Hauptkirchen eine relative wirtschaftliche Unabhingigkeit von der Fernsehindu-
strie erlangt. Gleichzeitig war ihre wirtschaftliche Abhiingigkeit von ihren Zuschau-
ern gewachsen.

Aus dieser Position heraus entwickelte sich eine ,theology of technology*
der evangelikalen und fundamentalistischen Fernsehpastoren. Damit ist eine teleo-
logische, utilitaristische ethische Haltung gemeint, wonach alle Mittel einer zweck-
gerichteten Handlung gerechtfertigt werden, solange ihr eine berechtigte Motivati-
on zugrunde liegt.

Die evangelikalen und fundamentalistischen Fernsehprediger waren schon
immer offen fur den technologischen Fortschritt. Quentin J. Schultze spricht vom
,Mythos der elektronischen Kirche®, der begriindet ist im technologischen Opti-
mismus der Evangelikalen des 20. Jahrhunderts und ihrem Glauben an den christli-
chen Fortschritt durch den Einsatz modernster elektronischer Technologien.* Sie
beherrschten nicht nur alle Methoden der Telekommunikation, sondern waren
auch mit der Computertechnologie und den professionellen Werbe- und Marke-
ting-Methoden vertraut.

Die Pastoren der elektronischen Kirche kannten ihr Zielpublikum: Anhin-
ger des evangelikalen, fundamentalistischen oder charismatischen Christentums,
die politisch konservativ orientiert waren und eine Beréitschaft mitbrachten, sich in
religiosen Angelegenheiten leiten und unterrichten zu lassen. Um den verschiede-
nen psychologischen Angsten und Bediirfnissen des Publikums — eine zunehmen-
de ,Verlassenheitserfahrung® aufgrund mangelnder Betreuung durch die her-
kommlichen religiosen, politischen und sozialen Institutionen, ihre Angst vor ei-
nem moralischen Verfall Amerikas und ihr personliches Bedrfnis nach Geborgen-
heit — entgegenzukommen, wandten sich die Fernsehprediger thematisch und
methodisch an verschiedene Segmente dieses Zielpublikums.

,Wihrend die Hauptkirchen die gute Nachricht von einem liebenden und
vergebenden Gott predigen, der ewiges Leben gewihrt, hat die elektronische
Kirche bemerkt, daR man in unserer Zeit konkreter sein muf3 und auch unmittelba-
re Befriedigung versprechen mug.“*!

Einige evangelikale Fernsehprediger (z. B. Billy Graham, Rex Humbard,
Oral Roberts, Jim Bakker, Robert Schuller und Jimmy Swaggart) boten ihren Zu-
schauern eine Religion, die so unterhaltsam, populir und inspirierend war wie die
der Erweckungsprediger. Die populir inspirierende Religion machte von zivilreli-
gitsen Symbolen Gebrauch - Patriotismus wurde als heilige Pflicht dargestellt.

50 Vgl. Quentin J. Schultze, The Mythos of the Electronic Church, in: Critical Studies in
Mass Communication 4/3 (September 1987), 245-261.

51 Hans Schwarz, Die elektronische Kirche als Ausdruck amerikanischer Religiositit. In:
Klaus M. Kodalle (Hg.): Gott und Politik in den USA, 1988, 124.

241

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eine auf das Individuum bezogene Religion forderte, wie bei den Purita-
nemn, eine Privatisierung des Glaubens. Im Mittelpunkt stand das personliche Be-
kehrungserlebnis als Antriebskraft fiir individuelle und soziale Verinderungen, d.
h. nur der Glaube an Gott konnte zur Bewiltigung personlicher Probleme beitra-
gen.

Thr eigener wirtschaftlicher Erfolg und personlicher Reichtum und Inter-
views mit bekehrten, prominenten und erfolgreichen Gisten aus der Wirtschaft
oder Unterhaltungsbranche bestitigten, da Gott einen starken Glauben mit Wohl-
stand, Glick, Freude und auch Ruhm belohnt. Wihrend die Fernsehprediger
selbst von der ,Theologie des positiven Denkens“ sprachen, beschrieben Kritiker
diese Taktik als das ,successful people syndrome* bzw. eine ,Wohlstands- und
Erfolgstheologie*.>

Wihrend Fernsehprediger der Pfingstkirche oder charismatischen Bewe-
gung eine hohere Emotionalitit und Einbindung des Zuschauers boten ~ indem sie
Heilungen und Wunder gegen Krankheit, Lebenskrisen oder beruflichen MiRerfolg
versprachen — offerierten andere Televangelisten (z. B. Jerry Falwell, Pat Robertson
und James Robinson) ihren Zuschauern einen sog. ,kulturellen Fundamentalis-
mus®, d. h. sie forderten die ethnozentristischen Gefiihle vieler Amerikaner durch
eine Kombination aus religidsem Fundamentalismus, politischem Konservatismus
und einer patriotischen Zivilreligion.

Zwischen der populir inspirierenden Religion der einen und dem kulturel-
len Fundamentalismus der anderen Fernsehpastoren gab es verschiedene Misch-
formen. Allen gemeinsam war die vom Fernsehprediger beabsichtigte Personali-
sierung der Botschaft. Dies versuchte er durch direkte Spendenaufrufe und telefo-
nische und postalische Zuschauerbetreuung, deren Ziel zum einen die Zuschauer-
bindung und damit die finanzielle Absicherung war, zum anderen die Evangelisie-
rung, Missionierung und moralische Unterrichtung. Die Fernsehprediger setzten,
wie ihre Vorliufer, die Erweckungsprediger des 19. Jahrhunderts, oder wie die
modernen Werbetreibenden, Mittel der ,mass persuasion® ein, d. h. Mittel der
psychologischen Uberzeugung unter dem EinfluR bestimmter Merkmale der Me-
dienbotschaft.®® Um eine effektive Medienwirkung zu erlangen,bedarf es neben
der Bediirfnisbefriedigung des Publikums durch die vermittelte Botschaft auch der
erginzenden interpersonellen Kommunikation.*

52 Vgl. William F. Fore, Beyond the Electronic Church. In: The Christian Century 98 (7.-
14. Januar 1981), 30.

53 Mittels des bewuflten Einsatzes von Rhetorik oder anderen Reizen durch die Sti-
mulusseite des Kommunikationsprozesses erzielen Werbetreibende und Prediger
eine effektive und erfolgreiche Kommunikation, d. h. sie versuchen Einstellungs- und
Verhaltensinderungen bei einem Massenpublikum zu bewirken. Fir eine Analyse
der persuasiven Sprache der Televangelisten vgl. Rosemarie Schmidt/Joseph F. Kess,
Television Advertising and Televangelism. Discourse Analysis of persuasive langua-
ge. Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins Publishing Company 1986.

54 Vgl. Paul F. Lazarsfeld/Robert K. Merton, Mass Communication, Popular Taste, and
Organized Social Action (1948), in: W. Schramm/D. F. Roberts (Hg.), The Process and
Effects of Mass Communications. Revised Edition. Urbana: University of Illinois Press
1971, 575-578, 575ft. ’

242

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die evangelikalen Fernsehprediger gehorten zu den wenigen gesellschaftli-
chen Gruppen, die kostenintensive postalische und telefonische Kampagnen fi-
nanzieren konnten.”

Die Annenberg/Gallup-Studie von 1984 zeigte, da die prominentesten
Fernsehprediger am hiufigsten und aggressivsten um Spenden baten. Das durch-
schnittlich erbetene Minimum war 31 Dollar und das durchschnittliche Maximum
lag bei 600 Dollar. Als Spendengriinde oder Anreize nannten die Televangelisten
am hdufigsten die Finanzierung ihrer Sendezeiten oder die Verbreitung des Evan-
geliums. Weitere Spendenappelle der charismatischen Televangelisten galten spe-
ziellen Projekten der Prediger (z. B. Bauvorhaben), finanziellen Krisen ihrer Fern-
sehkirchen, der Unterstiitzung wohltitiger Zwecke, moralischer Kampagnen (z. B.
gegen Pornographie) und politischer Aktivititen (z. B. fiir die rechtliche Durchset-
zung des Schulgebets). Neben diesen direkten Spendenaufforderungen, boten die
Televangelisten hiufig auch Preise und Geschenke (z. B. Kassetten, Schallplatten
und Bibeln, Schmuck) gegen Spenden. Mehrmals wihrend der Sendung einge-
blendete Telefonummern gaben den Zuschauern die Moglichkeit per Anruf ein
Geschenk zu erwerben. Diese Methode der Spendenbeschaffung will eine Pro-
duktbindung herstellen, in diesem Fall an die elektronische Kirche.

Ahnlich wie beim mittelalterlichen AblaBwesen boten ein Viertel der promi-
nenten Fernsehprediger gegen eine Spende Heilungen korperlicher oder seeli-
scher Gebrechen. Einige boten sogar eine materielleVerglitung der Spende, d. h.
sie versicherten auch die Heilung finanzieller Note ihrer Zuschauer oder die Erfiil-
lung ihrer materiellen Wiinsche. Das Prinzip dieser sofortigen Nutzen verspre-
chenden ,Gospel of Prosperity“ besteht darin, eine gegenseitige Abhidngigkeit zwi-
schen Fernsehpfarrer und Zuschauer herzustellen.

Manche evangelikalen Fernsehprediger offerierten ihren Spendern die Mit-
gliedschaft in einem Club ihrer elektronischen Kirche, wie Jim Bakkers ,PTL-Club“
oder Pat Robertsons ,700 Club“, Dadurch soll dem Zuschauer ein Gefiihl der
Zugehorigkeit, der Vertrautheit und der Gemeinschaft vermittelt werden, welches
durch den computerisierten Postbeantwortungsservice und die telefonische Seel-
sorge gefordert wird.

55 Vgl. Peter G. Horsfield, Religious Television. The American Experience (Anm. 30),
84f; Robert Abelman, Religious Television Uses and Gratifications. In: JOBEM 31/3
(Sommer 1987), 2

243

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wihrend die Massenmediennutzung allgemein auch als ,para-social inter-
action“ bezeichnet wird,* kann man bei der elektronischen Kirche von einer utili-
taristisch motivierten para-personalen Kommunikationsform sprechen.” Jeffrey K.
Hadden spricht vom Einflug der ,dritten Kommunikationsrevolution“, die die Ent-
wicklung der elektronischen Kirche nachhaltig beeinfluit hat. Die Fernseh-Evan-
gelisten, selbst ,media managers* bzw. ,media manipulators, beeinfluen nun
ihrerseits das religitse, kulturelle und politische Leben Amerikas.

5. Die politische und soziale Wirkung konservativer Protestanten
und der Fernsehprediger

Die elektronische Kirche bzw. das Phinomen des ,televangelism“ iRt sich
nur dann als gesellschaftliche und kulturell bedeutsame Erscheinung verstehen,
wenn man das politische und soziale Wirken und den Einflug der Fernsehprediger
erkennt,

Der EinfluR der Evangelikalen und Fundamentalisten auf die amerikanische
Innen- und Auienpolitik, Gesellschaftspolitik, Gesetzgebung und Bildungsinstitu-
tionen war immer dann am groften, wenn die etablierten politischen und religio-
sen Institutionen nicht mehr auf die sich rasch verindernden sozio-6konomischen
Verhiltnisse antworten konnten. Das politische Engagement konservativer Chri-
sten war zwar oftmals gegen die liberal-soziale Politik gerichtet, doch ihre Ziele
orientierten sich weniger an einer bestimmten Parteipolitik als vielmehr an einer
zivilreligiosen Interpretation der amerikanischen Verfassung.

Da sich die Anhinger der evangelikalen und fundamentalistischen Bewe-
gung aus verschiedenen Denominationen rekrutieren, ist ihr Wahlverhalten nicht
direkt bestimmbar. Umfragen ergaben, daR die evangelikalen, fundamentalistischen
und charismatischen Christen zwar nicht einer bestimmten Partei zuzuordnen wa-
ren, doch im Vergleich zur Gesamtbevolkerung erwiesen sie sich als konservativer in
ihren Einstellungen. Es war bezeichnend, da8 Albert J. Menendez in seinem Buch
Uber das Wahlverhalten religioser Gruppen 1977 die Evangelikalen als ,sleeping
giant* charakterisierte.”® Der Wahlausgang im Jahre 1980 war fiir viele Amerikaner
der Beweis, daR der schlafende, konservative Riese geweckt worden war.

56 Vgl. Donald Horton/R. Richard Wohl, Mass Communication and Para-Social Interacti-
on. Observations on Intimacy at a Distance. In: ,Psychiatry*, 19. Jg. 1956, 215-229 zit.
n. Hans Mathias Kepplinger, Die Grenzen des Wirkungsbegriffs. In: Publizistik 27
(1982), 103: und zit. n. Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime Time Preachers
(Anm. 7), 13, 65-67, 103f.: Die Para-soziale Interaktion der Massenmedien mit ihrem
Publikum bedeutet, daf durch den stindigen Kontakt der Zuschauer mit gewissen
Charakteren in Fernsehsendungen eine gewisse Familiaritit und Intimitit erzeugt
wird. Der Zuschauer glaubt die Charaktere zu kennen und zu verstehen. Dieser
Ansatz iRt sich mit Hilfe der Theorie der symbolischen Interaktion erkliren.

57 Die elektronische Kirche geht iiber die parasoziale Interaktion hinaus, indem sie den
direkten Kontakt mit den Zuschauern sucht, um eine gréfere Intimitit zu erzeugen.
Vgl. Hermann Boventer, Profanes Medium, Elektronische Kirche. Die religitse Bot-
schaft auf dem Bildschirm, in: ders. (Hg.), Ethik des Journalismus. Zur Philosophie
der Medienkultur, Konstanz (Universititsverlag) 1985, 215-377, 216.

58 Albert J. Menendez, Religion at the Polls. Philadelphia: Westminster Press 1977 zit. n.
Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime Time Preachers (Anm. 7), 161.

244

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

In den Augen der konservativen Christen Amerikas versagte in den 60er
Jahren die liberale Politik und ihre neue Interpretation der Zivilreligion. Die Stu-
dentenunruhen, die Protestbewegungen gegen den Vietnam-Krieg und die Ghet-
toaufstinde waren der Beweis, da®l das politische System nicht in der Lage war,

. peace, law and order“ zu gewihrleisten. Dieser Legitimititsverlust politischer In-
stitutionen wurde in den 70er Jahren durch die Immoralitit der Nixon-Ara, die
verfassungsrechtliche Unterstitzung der sdkularen Humanisten und die Legitimie-
rung der Abtreibung durch den Supreme Court bestitigt.

Die steigende Unzufriedenheit mit dem politischen Establishment der De-
mokratischen und Republikanischen Partei dufierte sich einerseits durch die Fluk-
tuation von Wechselwihlern innerhalb des Parteiensystems, andererseits durch die
politische Mobilisierung evangelikaler und fundamentalistischer Gruppen. Der
Kernpunkt ihres ,plan to save America“ war die Rickkehr zur traditionellen Inter-
pretation der Zivilreligion und deren fundamentaler moralischer Wertvorstellun-
gen.

Zwar hatten Evangelikale und Fundamentalisten bis Mitte der 70er Jahre
gepredigt, daB es dem christlichen Verstindnis widerspriche, sich in die weltliche
Politik einzumischen, doch angesichts des moralischen Wertewandels, den sie als
,eklatanten Ubelstand“ empfanden, sahen sich einige fundamentalistische Fern-
sehevangelisten berufen, sich gleichzeitig um eine religidse Renaissance zu bemii-
hen und sich politisch zu engagieren.

Mit dem Ziel, religidose wie nichtreligiése Amerikaner in den Prozef§ der
moralischen Sanierung Amerikas einzubinden, griindeten evangelikale und funda-
mentalistische Christen — unter anderem Fernsehprediger wie Jerry Falwell — Ende
der 70er Jahre diverse partei- und religionsunabhingige Interessensgruppen. Da
die religids-konservativen Fernsehprediger aus Vorsicht vor FCC-Mainahmen in
ihren Fernsehsendungen nur bedingt politische Inhalte ansprechen konnten, ver-
suchten sie mittels dieser auf staats- und lokaler Ebene institutionalisierten Grup-
pen der sog. Neuen Christlichen Rechten (,New Christian Right“; NCR) politisch
Einflu zu nehmen. Die NCR arbeitete eng mit der Neuen Rechten (,New Right*;
NR) zusammen. Letztere bezeichnet nicht nur die wiederauflebenden konservati-
ven Krifte in Amerika, sondern eine Gruppe von Kommunikations-, Werbe- und
Marketingspezialisten, die auBerhalb des institutionalisierten Parteiapparates agier-
te.

Gemeinsam ergriffen die NR und die NCR folgende Manahmen: Sie infor-
mierten die Offentlichkeit {iber ihre Anliegen durch die Programme der elektroni-
schen Kirche und anderer Medien und mobilisierten ,passive“Wihler, sich an Wah-
len zu beteiligen. Sie wihlten politische und parteipolitische AuBenseiter, die sich
im Kongref fiir die rechtliche Durchsetzung ihrer Forderungen einsetzten. Dies
zeigte sich bei den Wahlen zum Kongref 1978 und 1984, bei denen die Niederlage
einiger liberaler Senatoren und Kongref8abgeordneter herbeigefithrt wurde und
diese durch konservative Senatoren ersetzt wurden.*

59 Vgl. Allan J. Mayer, A Tide of Born-Again. In: Newsweek, 15. September 1980, 29, 32;
James Mann/Sarah A. Peterson, Preachers in Politics: Decisive Force in '80? In: U.S.
News and World Report (15. September 1980), 25.

245

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die diversen Gruppen der Neuen Christlichen Rechten® unterstiitzten kein
einheitliches parteipolitisches Programm, sondern einzelne, moralisch besetzte so-
ziale und politische Themen (,single issues*), wie beispielsweise die Abtreibungs-
frage, die Durchsetzung des Schulgebetes an offentlichen Schulen, den Kampf
gegen die Lehre der Evolutionstheorie und den weltlichen Humanismus an offent-
lichen Schulen, die Ablehnung der rechtlichen Gleichstellung von Frauen (,Equal
Rights Amendment*) und Homosexuellen und die Zensur pornographischer und
obszoner Schriften.

Politisch unterstiitzten sie Israel und das judische Volk, appellierten an die
Wiederherstellung der militirischen Uberlegenheit der USA — besonders gegen-
iiber dem ,gottlosen Kommunismus*.

Trotz ihrer verschiedenen Interessen fihlten sich die Gruppen der Neuen
Christlichen Rechten verbunden in ihrem gemeinsamen Anliegen, den morali-
schen Verfall Amerikas aufzuhalten und die traditionelle Symbolik der Zivilreligon
wiederzubeleben.

Dies erklirt die Wahl des zwar demokratischen, aber in erster Linie evange-
likalen Jimmy Carter 1976 zum Prisidenten der Vereinigten Staaten. Zum ersten
Mal setzte ein amerikanischer Prisidentschaftskandidat neben der zivilreligi¢sen
Symbolik seine personliche Religion ein, um die Kandidatur zu erlangen. Die Wahl
Carters machte die amerikanischen Medien auf die groRe Zahl der Evangelikalen
aufmerksam (Schitzungen schwanken zwischen 30 und 85 Mio.), was den Mei-
nungsforscher George Gallup veranlaRte, das Jahr 1976 , The Year of the Evangeli-
cal“ zu nennen. Die Enttiuschung iber Jimmy Carters Amtsperiode fithrte zu einer
Verinderung des Wihlerverhaltens zugunsten der Republikanischen Partei und zu
Lasten der Demokratischen Partei. Bei den Wahlen 1980 wechselte die Mehrheit
der Protestanten und der Katholiken von der Demokratischen zur Republikani-
schen Partei. Dieses Wahlergebnis fiihrten die religiésen Gemeinschaften und die
Medien auf die intensive Kooperation zwischen der NR und der NCR zuriick.

Die Verbreitung politischer Ansichten von Predigern iber den Rundfunk
war kein neues, jedoch ein seltenes Phinomen in der Geschichte des religidsen
Rundfunks. In den 80er Jahren duRerten Fernsehprediger der NCR zunehmend
auch in ihren Programmen offen ihre konservativen Ansichten zu den moralisch
relevanten Themen und riefen ihre Zuschauer auf, bei den Wahlen den republika-
nischen Prisidentschaftskandidaten Ronald Reagan zu unterstiitzen.

So zeigen die wenigen Inhaltsanalysen, die zu den Programmen der Tele-
vangelisten erstellt wurden, daR die Behandlung religi¢ser Themen Mitte der 80er
Jahre merklich zuriickging. Gleichzeitig riumten die konservativen Fernsehpredi-
ger sozialen und politischen Inhalten mehr Sendezeit ein.%' 1983 machten religitse

60 Zum Beispiel ,Moral Majority, Inc.“, ,Christian Voice*, ,the Conservative Caucus®, ,the
(Religious) Roundtable®, etc. Vgl. Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime Time
Preachers (Anm. 7), 133-140; Perry Dean Young, God’s Bullies. Native Reflections on
Preachers and Politics. New York: Holt, Rinehart and Winston 1982, 95.

61 Vgl. George Gerbner et al. (...) (Anm. 39), Religion and Television, Band 1, 8f, 41-47;
Robert Abelman/Kimberly Neuendorf, How Religious is Religious Television Pro-
gramming? In: JOC 35/1 (1985), 98-110; Robert Abelman/Gary Pettey, How Political is
Religious Television? In: JQ 65/2 (Sommer 1988), 313-319.

246

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Themen drei Viertel des gesamten Programmangebotes der prominentesten Tel-
evangelisten aus. Nur ein Viertel der Sendezeit wurde sozialen und politischen
Themen gewidmet, wovon letztere nur knapp 4 % ausmachten. 3 Jahre spiter
bestand knapp 20 % des Programmangebotes dieser Televangelisten aus politi-
schen Themen.

In ihrer Offentlichkeitsarbeit wurden die NCR und ihre konservativen Fern-
sehprediger indirekt durch die amerikanischen Massenmedien unterstiitzt. 1976
hatten die Evangelikalen erstmals die Aufmerksamkeit der Medien auf sich gelenkt.
Neben religiosen Fachzeitschriften — wie“Christianity Today* und ,Christian Cen-
tury“ — widmeten die groen nationalen und internationalen Zeitungen und Zeit-
schriften und die nationalen Fernsehanstalten ABC, NBC und CBS der erstarken-
den evangelikalen Bewegung und ihrer elektronischen Kirche mehr Platz und
Sendezeit.

Im Herbst 1980 behauptete die Neue Christliche Rechte, bereits 2-3 Mio.
amerikanische ,wiedergeborene“ Christen in die Wihlerliste eingetragen zu ha-
ben, und die Medien sprachen von dem ausschlaggebenden Einflu dieser konser-
vativen politisch-religiosen Bewegung auf die Wahl Reagans.

Im selben Jahr unterstiitzte Ronald Reagan erstmals offentlich die Evangeli-
kalen. Er kritisierte die ,moralische Neutralitit* der amerikanischen Regierung, des
Obersten Gerichtshofes und anderer amerikanischer Institutionen und versprach,
den Kreuzzug fiir eine moralische Emeuerung Amerikas mit anzufiihren. Er versi-
cherte, daf3 seine Administration zu den traditionellen moralischen Werten in der
Politik zuriickkehren werde. Seine Legitimierung der konservativen Christen zeigt,
daR auch Reagan die ,moral majority“ als die neue offentliche Meinung erkannte.
Sie zu milachten, hitte ihm den Wahlsieg kosten kénnen.

Schliedlich gelang es der NCR und den konservativen Televangelisten, sich
auch innerhalb des politischen Institutionensystems Gehor zu verschaffen, um ihre
Forderungen durchzusetzen. Das Oberste Gericht dnderte in einigen Fillen seine
Rechtsprechung zur Abtreibung, Pornographie und zur Pressefreiheit zugunsten
der NCR.

Es bestand also eine gegenseitige Zusammenarbeit und Abhingigkeit zwi-
schen der NCR, ihren konservativen Fernsehpredigern und der Regierung, wobei
diese Verbindung auch von kirchlichen und politischen Kreisen kritisiert wurde.*2
Der damalige Vize-Prisident George Bush, eigentlich Mitglied der Episkopalkir-

62 Neben den liberalen protestantischen, katholischen und jidischen Mainline-Kirchen
wurde auch aus den eigenen evangelikalen Reihen Kritik gegen dieses neue politi-
sche Engagement geduRert, denn es entsprach nicht dem historischen Prinzip der
Nichteinmischung religidser Gruppen in die sikulare Politik. Bestehende links-libe-
rale Bewegungen, wie ,Common Cause und die ,American Civil Liberties Union"
(ACLU), mobilisierten sich und neue ,anti-New Religious Right“-Organisationen, wie
~People for the American Way*, ,Americans for Common Sense* und ,Moral Alternati-
ves in Politics*, wurden gegriindet. Vgl. Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann, Prime
TimePreachers (Anm. 7), 143-148, 153.

247

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

che, bezeichnete sich als ,wiedergeborenen” Christen und kommunizierte mit den
Fernsehevangelisten Billy Graham und Jerry Falwell, um ebenfalls das Vertrauen
der Neuen Christlichen Rechten und ihrer Fernsehprediger zu gewinnen.

Neben Bush war 1986 der Televangelist Pat Robertson einer der aussichts-
reichsten Prisidentschaftskandidatenbewerber. Indem Robertson seine elektroni-
sche Kirche und das dazugehorige Kommunikationsnetz einsetzte, mobilisierte er
nicht nur seine evangelikalen Anhinger. Er fand Zuspruch bei vielen konservati-
ven Wihlern, die sich nach der moralischen Sanierung Amerikas sehnten, die
Reagan versprochen, aber nicht vollbracht hatte. Fiir seine Wahlkampfkampagne
1988 standen Robertson {iber 11 Mio. Dollar Spenden zur Verfiigung.

Es ist schwierig festzustellen, inwieweit die Fernsehprediger und die NCR in
den 80er Jahren tatsichlich die Wihler und damit den Ausgang der Wahlen beein-
fluRt haben, denn ihr Wirken fand wihrend einer Phase der allgemeinen politi-
schen Rechtsorientierung in Amerika statt. Nichtsdestotrotz wurden sie sowohl von
Reagan als auch von den Medien und der Offentlichkeit als bedeutsame gesell-
schaftliche Gruppierung angesehen. Ihre politischen, sozialen und rechtlichen
Vorschlige, die die konservativen Protestanten und die Televangelisten veroffent-
lichten, wurden von der Regierung akzeptiert und oftmals auch legitimiert. Die
Kraft der religios und politisch konservativen Protestanten liegt in ihrem Zugang
zum Medium Fernsehen, der es ihnen ermdoglicht, ihre loyalen Anhidnger zu gesell-
schaftlichen Aktionen zu mobilisieren.

6. Zuschauer der elektronischen Kirche

Da die Zuschauer, die sich von den Televangelisten zu Spenden zur Finan-
zierung der elektronischen Kirche mobilisieren lassen, eine potentielle politische
Kraft darstellen, sind sie fiir die Fernsehprediger der elektronischen Kirche von
groRerer Bedeutung als fiir Prediger religioser Fernsehsendungen der Mainline-
Kirchen.

Als 1980 die Medien ber den potentiellen Einflug der elektronischen Kir-
che auf die Wahlen berichteten, stieg das offentliche Interesse an der politischen
und sozialen Bedeutung des ,televangelism“. Kritiker behaupteten, die elektroni-
sche Kirche fordere eine Privatisierung der Religion, d. h. immer mehr Menschen
wiirden das private religiose Erlebnis der Fernsehkirche dem gemeinschaftlich
erlebten Kirchenbesuch vorziehen.” Einher ging die Frage nach den Einschaltquo-
ten der Programme der Fernsehprediger. Bezliglich ihrer Schitzungen tber das
eigene Publikum lagen die Televangelisten in der Tradition der evangelikalen
Erweckungsprediger, die die Zahl der bekehrten Seelen als Zeichen des Erfolges
deuteten und daher zu Ubertreibungen neigten: Ben Armstrong, Vorsitzender der
,National Religious Broadcasters“ (NRB), ertffnete sein Buch ,The Electric Church®
(1979) mit einer Schitzung des wochentlichen Gesamtpublikums der elektroni-
schen Kirche von 130 Mio. Zuschauern. Wihrend Jim Bakker das Publikum seiner
Sendung ,PTL-Club“ auf 20 Mio. Zuschauer einschitzte, sprach Jerry Falwell 1980

63 Vgl. Hermann Boventer, Profanes Medium, Elektronische Kirche (Anm. 57); Robert
Wuthnow, The Social Significance of Religious Television. In: Review of Religious
Research 29/2 (Dezember 1987), 126-128.

248

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bei der nationalen republikanischen Wahlversammlung in Detroit vor Journalisten
von 50 Mio. Zuschauern, die seine Sendung wochentlich sahen. Kritiker der elek-
tronischen Kirche — insbesondere Mitglieder des Nationalrats der Mainline-Prote-
stanten NCC — behaupteten dagegen, daR insgesamt hochstens 10 Mio. Amerika-
ner wochentlich die Programme der Televangelisten einschalteten. Im Verlauf die-
ser Kontroverse um die tatsichliche GroRe des Publikums der elektronischen Kir-
che — auch ,the great audience-size debate“ genannt — wurden Anfang der 80er
Jahre neue Studien zu den Einschaltquoten religioser Programme verotffentlicht.
Doch unterschiedliche Definitionen, Erhebungs- und Memethoden der verschie-
denen Untersuchungen fiihrten zu differierenden Ergebnissen, die sich nur schwer
miteinander vergleichen lassen.

6.1 Einschaltquoten

Es gibt nur wenige Zahlen liber das gesamte Publikum aller religitsen Fern-
sehsendungen, d. h. alle von den Uberregionalen Sendeanstalten produzierten,
lokalen Sendungen und Kabelprogramme sowie ,specials® (z. B. Billy Grahams
Sendungen) inbegriffen. Nach einigen Schitzungen sahen Ende der 70er/Anfang
der 80er Jahre etwa 40 Mio. erwachsene Amerikaner wochentlich mindestens eine
Stunde religitse Sendungen.

Die hier geschilderten Angaben beziehen sich im wesentlichen auf die
Programme der elektronischen Kirche und andere ,syndicated religious pro-
grams”, d. h. national syndikalisierte und ausgestrahlte religidse Programme deno-
minationell unabhingiger Gruppen, die die Mehrheit des religiésen Programman-
gebotes in Amerika darstellen.

Die zwei privaten Zuschauerforschungsinstitute, A. C. Nielsen Company
und Arbitron Company, die kontinuierlich die Hor- und Sehgewohnheiten des
lokalen, regionalen und nationalen Radio- und Fernsehpublikums in den USA
untersuchen, liefern auch regelmigig Informationen tiber die national ausgestrahl-
ten religidsen Programme.

Veroffentlichte Nielsen- und Arbitron-Zahlen Uber das durchschnittliche
monatliche Gesamtpublikum syndikalisierter religitser Programme zeigen einen
deutlichen Trend: Das groite Wachstum erlebten die Sendungen der elektroni-
schen Kirche zwischen 1970 und 1976. In dieser Zeit hatte sich gleichzeitig die
Gesamtzahl der syndikalisierten religidsen Programme nahezu verdoppelt als auch
das monatliche Gesamtpublikum fiir diese Sendungen von knapp 10 Mio. auf
knapp 23 Mio. Zuschauer erhéht. Davon schauten tiber die Hilfte die syndikalisier-
ten Programme der zehn populirsten Fernsehprediger. Wihrend 1977 die Gesamt-
zahl der syndikalisierten religiosen Programme zuriickfiel und sich das monatliche
Gesamtpublikum verringerte, erreichte der Anteil der monatlichen Zuschauer der
Sendungen der ,top ten“-Fernsehprediger mit iber 15 Mio. Zuschauern einen
vorlaufigen Hohepunkt. Bis 1981 fluktuierten diese Zahlen, um sich auf ein monat-
liches Gésamtpublikum von 21,7 Mio. Zuschauern fiir alle 64 national ausgestrahl-
ten religiésen Programme einzupendeln. Davon schauten fast 14 Mio. Personen
die Programme der 10 populirsten Fernsehprediger.

Diese Erkenntnisse stieRen auf die Kritik der Televangelisten,die sich auf
weitaus hohere Einschaltquoten beriefen. Dagegen kritisierten liberale Protestan-

249

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ten, daf die Daten viel zu hoch seien. Aufgrund dieser Auseinandersetzung beauf-
tragte ein gemeinsamer Ausschufd von liberalen und konservativen Rundfunkbe-
treibern die Annenberg School of Communications der University of Pennsylvania
und die Gallup Organization mit einer nationalen Studie Uiber die Zuschauer religi-
oser Fernsehsendungen.®

Die beiden Forscherteams hatten nicht nur unterschiedliche Memethoden
angewandt, sondern kamen auch zu unterschiedlichen Zuschauerschitzungen:
Das Annenberg Team hatte zwei regionale Untersuchungen im Nordosten und
Siidosten Amerikas durchgefiihrt. Gegenstand der Analyse waren die wéchentli-
chen Fernsehtagebiicher von 2.602 Fernsehzuschauern. Nach dieser Studie wurde
das wochentliche Publikum syndikalisierter religioser Fernsehsendungen auf 13,3
Mio. Zuschauer geschitzt bzw. 6,2 % der Personen aller Fernsehhaushalte in den
USA. Das Gallup-Team hatte im Mai 1983 eine nationale reprisentative Umfrage
unter 2.003 Personen durchgefiihrt und kam zu dem Ergebnis, daf etwa jeder
dritte Erwachsene (bzw. 32 % der Befragten, das entspricht etwa 70 Mio. Zuschau-
ern) in den letzten 30 Tagen und 18 % (das entspricht etwa 40 Mio. Zuschauern) in
den letzten 7 Tagen ein religidses Fernsehprogramm gesehen hatten.

Da keine der beiden Studien verkabelte Haushalte berlicksichtigten, beauf-
tragte der Fernsehprediger Pat Robertson die A. C. Nielsen Company, eine Unter-
suchung fiir seinen christlichen Kabelsender CBN und die ,top ten“ der religitsen
Programme der elektronischen Kirche durchzufiihren. Sowohl diese Untersu-
chung, als auch eine Gallup-Umfrage von 1987 kamen zu dem Ergebnis, da 39 %
der Amerikaner in den letzten 30 Tagen und 25 % in der vergangenen Woche ein
religioses Programm gesehen hatten.

Peter G. Horsfield argumentiert, da — ungeachtet aller mefRmethodischen
Differenzen — hochstens 10-15 Mio. Zuschauer wochentlich regelmiRig die Sen-
dungen der elektronischen Kirche sihen, wobei viele dieser ,Seher“ mehrere syn-
dikalisierte religitse Programme schauten, was zu einer erhdhten Gesamtzahl der
Zuschauer fiihre.

Die hier zitierten Zuschauerzahlen fur alle syndikalisierten religitsen Pro-
gramme und die der populirsten Televangelisten legen die Vermutung nahe, daf3
die elektronische Kirche 1977/78 — zumindest zahlenmiRig gesehen — ihren grog-
ten EinfluR hatte und nicht im Wahljahr 1980, als die Medien durch ihre Fokussie-
rung das offentliche Interesse an ihr weckten.

Die Debatte um die Einschaltquoten lieR oftmals demographische, soziale,
kulturelle und religitse Faktoren aufer acht, ohne die sich die elektronische Kirche
als soziales und politisches Phinomen nicht begreifen l4ft.

64 Vgl. George Gerbner/Larry Gross/Stewart Hoover et al. (eds.), Religion and Televisi-
on (Anm. 39).

65 Vgl. David W. Clark/Paul H. Virts, Religious Television Audiences: A New Develop-
ment in Measuring Audience Size. Unveroffentlichter Vortrag vor der Jahresversamm-
lung der ,Society for the Scientific Study of Religion®, Savannah, Georgia, 25. Oktober
1985 zit. n. Jeffrey K. Hadden/Anson D. Shupe (eds.), Televangelism (Anm. 8), 154-
157.

250

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Demograpbische, sozio-Okonomische und religidse Merkmale

Uber die demographischen, sozio-konomischen und religiésen Eigen-
schaften des Publikums religitser Fernsehsendungen herrscht in der Wissenschaft
eine groRere Ubereinstimmung als beziglich der Einschaltquoten. Die Annen-
berg/Gallup-Studie von 1984, die ,Seher* (Personen, die in den vergangenen 30
Tagen ein religitses Programm angeschaut hatten) religidser Programme mit den
,Nichtsehern® verglich, bestitigte die Erkenntnisse der meisten Studien uiber das
religidse Radio- und Fernsehpublikum, die seit Mitte der S0er Jahre erstellt worden
waren:

,Die Zuschauer religioser Programme sind im gro8en und ganzen auch die
Glaubigen, die Kirchginger, die Spender. Thr Zuschauen ... scheint Ausdruck, Kul-
tivierung und Bestitigung einer Reihe von religidsen Anschauungen zu sein und
nicht ein Ersatz fiir diese. Das Profil dieses Publikums religidser Sendungen scheint
... etwas dlter, mit geringerer Ausbildung und Einkommen, konservativer und ,fun-
damentalistischer” zu sein, und sie scheinen eher in ldndlichen Gegenden und im
Siiden und Mittleren Westen zu leben als solche Personen, die keine religidsen
Programme sehen.“%

Obwohl festgestellt worden ist, da beim nationalen Fernsehpublikum
Sonntagsmorgens das Verhiltnis zwischen Minnern und Frauen ausgewogen ist,
sind die Zuschauer religitser Fernsehsendungen tiberwiegend weiblich. In der
Annenberg/Gallup-Studie sahen 44 % der befragten Minner und 56 % der befrag-
ten Frauen religitse Programme. Frauen fielen auch hiufiger in die Kategorie der
,viel-Seher¢ (die mehr als 2 Stunden wochentlich religitse Programme sahen) als
Minner.

Uber die Hilfte der Zuschauer ist 50 Jahre alt und ilter, wobei iltere Frauen
haufiger religivse Sendungen schauen als dltere Minner. Dabei ist die Anzahl der
verwitweten und geschiedenen Frauen hoher als bei den Personen, die keine
religiosen Sendungen sehen. Nur etwa ein Fiinftel aller in der Annenberg/Gallup-
Studie befragten ,Seher” waren jinger als 30.

Personen mit geringeren Einkommen und geringerer Ausbildung sehen
signifikant hdufiger religidse Sendungen als Personen in hoheren Einkommens-
klassen mit einer besseren Ausbildung. Nur 10 % der befragten ,Seher” in der
Annenberg/Gallup-Studie von 1984 verfiigten liber einen College-Abschluf3, wo-
hingegen uber ein Drittel (38 %) nicht einmal die Highschool abgeschlossen hatte.
Dagegen iiberwog bei den ,Nichtsehern® die Zahl der Highschool-Absolventen
(43 %) und etwa ein Flnftel (19 %) von ihnen hatte ein College-Diplom.

Es wurde deutlich, daR die meisten Zuschauer religioser Fernsehsendungen
dltere Menschen mit einer geringeren Ausbildung sind (52 % hatten keinen High-
school-AbschluR). Die Gruppe der unter 30-jahrigen mit College-Abschlu8 (13 %)
schaute diese Programme dagegen nur selten. Das Meinungsforschungsinstitut
Gallup nennt soziale Isolation, die schlechtere physische und psychische Verfas-

66 Von der Verfasserin ins Deutsche iibersetzt. Fiir Originilzitat siche George Gerbner et
al., Religion and Television (Anm. 39), Band 2, 2-3.

251

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sung und die reduzierte Mobilitdt dlterer Menschen als Griinde dafiir, daf iltere
Personen hiufig religiose Shows sehen.

Bei der Kategorisierung in ,weiffe“ und ,farbige* Amerikaner zeigte sich,
dafd die Mehrzahl der ,Seher” (81 %) ,weif3* war und nur ein Funftel (19 %)
rassischen Minderheiten angehorte.

Obwohl die meisten religidsen Sendungen, vor allem die Sendungen der
prominenten Televangelisten der elektronischen Kirche, landesweit und in fast .
allen GroRstddten Amerikas ausgestrahlt wurden, lieRen sich ihre Zuschauer geo-
graphisch fixieren. Zwar waren sie proportional gleichhiufig in Stddten, Vorstid-
ten und lindlichen Gebieten wohnhaft, doch im Vergleich zu ,Nichtsehern® lebten
verhiltnismaRig mehr ,Seher in lindlichen Gebieten (36 % zu 27 %). Regional
betrachtet, konzentrierten sie sich auf den Siden und mittleren Westen Amerikas.
Etwa zwei Drittel der Zuschauer religidser Programme lebte in diesen vom Funda-
mentalismus geprigten Gegenden, die auch als Bibel-Giirtel (,Bible Belt“) be-
zeichnet werden.®” In den 6stlichen Staaten, wo 1980 etwa ein Fiinftel (22,5 %) aller
Amerikaner lebten, werden dagegen religitdse Programme seltener gesehen.

Die Zuschauer religioser Sendungen unterschieden sich auch beziglich
ihrer Religitsitit von Personen, die solche Programme nicht schauten. Fast drei
Viertel der untersuchten ,Seher* waren Protestanten (72 %), wobei sie meistens
baptistischen Denominationen und den Methodisten angehorten. Knapp 20 % der
Befragten waren Anhinger der Romisch-Katholischen Kirche. Im Vergleich waren
bei den ,Nichtsehern“ 40 % Katholiken und die Hilfte Protestanten. Allerdings
sollte man hier beachten, daf die meisten religidsen Fernsehsendungen von prote-
stantischen, insbesondere evangelikalen Gruppen produziert werden.

Drei Viertel der befragten Zuschauer waren Kirchenmitglieder (77 %) und
fast ebensoviele antworteten auf die Frage ,How important is religion in your own
life?: ,Very important“ (71 %), wihrend nicht einmal die Hilfte der befragten
,Nicht-Seher“ Religion als sehr wichtig einstuften. Das Publikum religitser Sendun-
gen ging auch regelmiRiger in die Kirche als die Personen, die sich solche Pro-
gramme nicht anschauten.

Im Vergleich zu den befragten ,Nicht-Sehern“ waren die ,Seher hiufiger
Evangelikale bzw. Fundamentalisten, d. h. sie glaubten signifikant hdufiger an die
Irrtumsfreiheit der Bibel, die sie als verbalinspiriertes Wort Gottes ansahen, sie
behaupteten mehr als doppelt so oft ein Erlebnis der ,Wiedergeburt® gehabt zu
haben als Personen, die keine religiésen Programme sahen (55 % zu 24 %) und
zwei Drittel der Befragten hatten einen missionarischen Eifer, der sie dazu beweg-
te, andere Leute zu evangelisieren.

67 Vgl. Stephen W. Tweedie, Viewing the Bible Belt. In: Journal of Popular Culture 11/4
(1978), 865, 873. Tweedie definiert diese Region als ,a broad zone stretching from
Virginia to northern Florida in the East and from Dakotas to central Texas in the West.“

252

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Motivationen und Gratifikationen

Die Rezipientenforschung beziiglich religioser Fernsehsendungen befat
sich mehr mit der Mediennutzung, d. h. den Einschaltquoten, und dem Einflul
latenter Dispositionen der Empfinger als mit den Zuschauerabsichten bzw. den
ihnen zugrunde liegenden Bedirfnissen und Motiven, solche Sendungen zu se-
hen. Geringer noch ist die Anzahl der wissenschaftlichen Untersuchungen tiber die
Wirkungen der Sendungen der Televangelisten. Die Televangelisten versuchen,
ihre Zuschauer mittels Methoden der ,Persuasion* psychologisch und ideologisch
zu beeinflussen. Da die Massenkommunikation als parasoziale Interaktion die
Anderungen von Meinungen, Einstellungen und Verhaltensweisen erschwert, so
der amerikanische Soziologe Robert K. Merton, muf eine charismatische Fernseh-
autoritit die Motivationen und Bediirfnisse der Zuschauer ansprechen, um eine
effektive Wirkung zu erzielen.®

Der in den 40er Jahren entwickelte ,Nutzens-und-Belohnungs-Ansatz*
(,uses and gratifications approach®), der statt der Absichten der Kommunikatoren
die Bedurfnisse der Empfinger in den Mittelpunkt des Forschungsinteresses stellt,
erlangte Ende der 60er/Anfang der 70er Jahre grofe Bedeutung in der Kommuni-
kationsforschung.

Untersucht werden einerseits psychische (bzw. kognitive und affektive)
und soziale (bzw. integrative und interaktive) Bediirfnisse der Medienrezipienten,
anderseits der vom Publikum erwartete Nutzen (gratifications sought) und die
tatsdchlich erlangte Befriedigung dieser Bedtirfnisse oder die Belohnung fiir die
von Motivationen begriindete Handlung (gratifications obtained). Schlie3lich wird
die weiterfithrende Frage nach den Folgen gestellt, d. h. wie sich diese Effahrun-
gen der Rezipienten in ihrem Kommunikationsverhalten manifestieren. Bei diesem
Forschungsansatz werden also die Leser, Horer und Zuschauer nicht als homoge-
nes, passives Massenpublikum betrachtet, sondern als aktive, zielorientierte Teil-
nehmer armn Kommunikationsprozes.

Die ,uses and gratifications“-Forschung unterscheidet im wesentlichen zwi-
schen:

— Dem Informationsbediirfnis, z. B. Befriedigung von Neugier und allgemeinem
Interesse, Lernen und Weiterbildung,

— Dem Bediirfnis nach personlicher Identitit, z. B. Stirkung der personlichen
Werthaltungen, Suche nach Verhaltensmodellen, Identifikation mit anderen in
den Medien.

— Dem Bediirfnis nach Integration und Interaktion, z. B. soziale Empathie, Identi-
fikation mit anderen und Entwicklung eines Zugehorigkeitsgefiihls, Kon-
taktaufbau zur Familie, Freunden und zur Gesellschaft.

— Dem Unterhaltungsbediirfnis, z. B. Wirklichkeitsflucht, Ablenkung von Proble-
men, Entspannung, kulturelle oder 4sthetische Erbauung.®

68 Vgl. Robert K. Merton et al., Mass Persuasion. The Social Psychology of the War Bond
Drive. New York/London: Harper & Brothers Publ., 1946, 185f.

69 Vgl. Denis McQuail, Mass Communication Theory. An Introduction. London/New-
bury Park/Beverly Hills/New Delhi: Sage Publications 21987, 73.

253

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen diesen Funktionen besteht oftmals eine gegenseitige Abhingigkeit.

Das Meinungsforschungsinstitut Gallup fragte die Zuschauer religioser Pro-
gramme nach ihren Motivationen, solche Sendungen zu sehen und fafite die Ant-
worten in Kategorien zusammen. Jeder fiinfte Befragte gab an, Gefallen an diesen
Programmen zu finden, ohne dieses Vergniigen niher zu spezifizieren. Andere
hiufig genannte Griinde bezogen sich auf den religitsen Inhalt dieser Sendungen.
Jeder siebte ,Seher‘ erwihnte, daR religiose Fernsehsendungen fiir ihn einen Er-
satz fir den Kirchenbesuch darstellten. Fast genauso viele nannten die ,geistige
Erbauung oder die Inspiration, die ihnen diese Programme vermittelten. Die we-
nigsten Befragten - etwa jeder Fiinfte — gaben Griinde an, die nicht den religitsen
Inhalt der Sendungen betrafen, wie ,Informationen/Lernen® (8 %), ,Das Programm
war zufillig gerade an* (7 %) oder ,Unterhaltung* (2 %).

In einem zweiten Schritt hindigte das Gallup-Team den Zuschauern eine
Liste mit 10 moglichen Gratifikationen aus, die sie von religiosen Fernsehsendun-
gen erhalten konnten. Die Befragten wurden gebeten, all jene Aussagen anzukreu-
zen, die ihrer positiven Meinung iber diese Programme entsprachen. Uber die
Hilfte der Befragten wihlten ,Die Predigt/das Gebet” und jeweils ein Drittel nann-
te ,die Musik“, ,die geistige Erbauung” und ,das Gefiihl der Nihe zu Gott“. Die
Zuschauer der elektronischen Kirche versprachen sich also in erster Linie einen
religivsen Nutzen von diesen Programmen. Jeweils ein Viertel der ,Seher” nannte
auRerdem ,allgemeines Vergnigen®, ,mehr iber Weltereignisse erfahren und ,In-
formationen Uber wichtige moralische oder soziale Themen erhalten®. Seltener
nannten die Befragten Gratifikationen, die vor allem von Kirchen befriedigt wer-
den, wie ,das Erlebnis des Gottesdienstes”, ,sich als besserer oder stirkerer
Mensch fiihlen“ oder ,das Gefiihl der Gemeinsamkeit oder Kameradschaft®. Die
Zuschauer religioser Fernsehsendungen sind also von vornherein religitos moti-
viert, solche Sendungen zu sehen.”

Judith M. Buddenbaum stellte ebenfalls fest, daR die Motive, Bedurfnisse
und Wertvorstellungen religi¢ser Zuschauer kirchenspezifisch und nicht medien-
bzw. femsehspezifisch sind.” Daraus leiten Kritiker der elektronischen Kirche das
Argument ab, daf die Sendungen der Televangelisten eine institutionelle Bedro-
hung fir die traditionellen Kirchen darstellen.”? Um herauszufinden, inwieweit sich

70 Damit bestitigt die Annenberg/Gallup-Studie Ergebnisse fritherer Studien tber die
Motivationen der Zuschauer religidser Fernsehsendungen und den Nutzen, den sie
von diesen erwarten und erhalten. Fiir Dissertationen und andere wissenschaftliche
Studien auf diesem Gebiet aus den sechziger und siebziger Jahren siehe Peter G.
Horsfield, Religious Television. The American Experience (Anm. 30), 120-121; Robert
Abelman, Motivations for Viewing ,The 700 Club“. In: JQ 65/1 (Sommer 1988), 114-
115.

71 vgl. Judith M. Buddenbaum, Characteristics and Media-Related Needs of the Audien-
ce for Religious TV. In: JQ 58/2 (Sommer 1981), 266-272; vgl. auch Gary D. Gaddy/
David Pritchard, Is Religious Knowledge Gained From Broadcasts? In: JOC 35/1 (Win-
ter 1985), 129.

72 Dieses Argument wurde insbesondere von dem Psychologen und Fernsehwissen-
schaftler Robert Liebert und von den liberalen Theologen Harvey Cox, Martin E.
Marty und William F. Fore hervorgebracht. Vgl. Peter G. Horsfield, Religious Televisi-
on. The American Experience (Anm. 30), 52-63: Jeffrey K. Hadden/Charles E. Swann,
Prime Time Preachers (Anm. 7), 177f, 180-185.

254

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Gratifikationen von Kirche und religiosen Sendungen tiberschneiden, fragte
das Gallup-Team die ,Seher* und ,Vielseher religitser Sendungen und Personen,
die mindestens einmal wochentlich die Kirche besuchten, nach dem erwarteten
Nutzen und den tatsichlich erhaltenen Gratifikationen, die sie von beiden Institu-

-tionen erhielten. Wie sich herausstellte, boten religiose Fernsehsendungen viele

Gratifikationen, die auch die Kirchen boten, nidmlich Gebete, spirituelle Erbauung,
und Musik. Gratifikationen, die nur selten vom Fernsehgottesdienst, aber vorwie-
gend von lokalen Kirchengemeinden befriedigt wurden, betrafen den Ritual- und
Erlebnischarakter des kirchlichen Gottesdienstes, wie das Gefithl der Nihe zu
Gott, der Eindruck der Gemeinsamkeit und Kameradschaft und das Gefiihl, per-
sonliche Stirke zu erlangen.

Die meisten Zuschauer der elektronischen Kirche waren sehr religitse und
engagierte Kirchenmitglieder. Sie waren der Meinung, daf§ die Evangelisierung,
Missionierung und religiése Unterrichtung primir die Aufgaben der lokalen Kirche
und nicht des Fernsehgottesdienstes seien.”? Ein Viertel der in der Annenberg/
Gallup-Studie untersuchten Sendungen der elektronischen Kirche erwihnte die
lokale Kirchengemeinde und 11,5 % forderten ihre Zuschauer auf, diese zu besu-
chen. Zwar folgten diesem Rat nur 7 % der befragten ,Seher, aber noch geringer
war die Anzahl derer, die sagten, dag sie aufgrund der Sendungen der Televangeli-
sten ihre Kirchenaktivititen (z. B. freiwillige Mitarbeit in der lokalen Kirchenge-
meinde oder Spenden an die Kirche) eingeschrinkt hitten (3 %). Die meisten
Zuschauer (90 %) gaben an, da diese Sendungen keinen Einfluf auf ihre Kir-
chenaktivititen hitten. Die Frage nach der Zufriedenheit mit der eigenen lokalen
Kirche und deren Arbeit ergab, daf$ die Mehrheit der Zuschauer (71 %) mit dieser
zufrieden war. Damit, so folgert die Annenberg/Gallup-Studie, scheint die Unzu-
friedenheit mit der lokalen Kirchengemeinde nicht der ausschlaggebende Beweg-
grund zu sein, sich den Televangelisten zu widmen.

Personen, die die elektronische Kirche als Ersatz fiir den Kirchenbesuch
nutzten, waren vorwiegend iltere, alleinstehende Menschen, die weniger mobil
waren und allgemein mehr fernsahen - sog. ,Gewohnheits-Seher* (, habitual vie-
wers“). Sie erwarteten von den Sendungen der Televangelisten die Befriedigung
kirchenspezifischer als auch fernsehspezifischer Bediirfnisse, d. h. sie nutzten die-
se Programme als Informationsquelle, als Ersatz fur fehlende Geselligkeit oder
Partnerschaft, um Zeit zu fillen, als Entspannung und Erbauung und als Wirklich-
keitsflucht.” Eine andere Personengruppe, die religidse Programme der Kirche
vorzogen, waren Menschen, die mit ihrer ortlichen Kirche unzufrieden waren, d. h.
deren spezielle Bediirfnisse dort nicht befriedigt wurden.

73 Vgl. George Gerbner et al., Religion and Television (Anm. 39), Band 1, 4, 66; Band 2,
32; Gary D. Gaddy/David Pritchard, Is Religious Knowledge Gained From Broad-
casts? In: JQ 64 (Winter 1986), 840-848: Gaddy und Pritchard kamen in ihrer Untersu-
chung zu dem Ergebnis, dafl Zuschauer religidser Sendungen ihr religidoses Wissen
eher von traditionellen religiosen Medien (Bibel, Kirche, Schule) beziehen als von
den christlichen Fernsehsendungen.

74 Vgl. Alan M. Rubin, Ritualized and Instrumental Television Viewing. In: JOC 34 (Som-
mer 1984), 69

255

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Motivationen der Zuschauer religidser Sendungen unterscheiden sich
also nicht nur von denen der Fernsehzuschauer allgemein. Auch innerhalb der
Gruppe der religiosen Zuschauer gibt es Subgruppen, deren Motivationen unter-
schiedlich sein konnen. Allen gemeinsam scheint allerdings eine Unzufriedenheit
mit dem moralischen und religiosen Klima in Amerika zu sein.

Die Forscher der Annenberg/Gallup-Studie stellten fest, daB 84 % der ,Se-
her“ unzufrieden waren tber ,the way moral standards have been changing in
America“. Davon waren 50 % ,sehr unzufrieden“ (im Gegensatz zu den ,Nicht-
Sehern®, von denen nur 31 % _sehr unzufrieden“ waren).

Eine Befragung zum Spendenverhalten der Zuschauer ergab, dag ein Vier-
tel der befragten ,Seher“ schon einmal eine Spende an ein religitses Fernsehpro-
gramm entrichtet hatte, wovon allerdings nur die wenigsten (5 %) regelmiRig
spendeten. Die meisten gaben an, ,hin und wieder* zu spenden oder nur aufgrund
besonderer Spendenappelle der Televangelisten. Uber die Hilfte der Befragten
richteten ihre Spende nur an ein Programm, 10 % gaben ihre Gelder 2 verschiede-
nen Programmen und nur 2 % finanzierten 3 oder mehrere Programme. Nach der
Hohe der Spende gefragt, gab jeweils etwa ein Viertel der Zuschauer an: ,$ 10 oder
weniger“ (7 %), ,zwischen $ 11 und $ 29 (5 %), ,zwischen $ 30 und $ 74“ (7 %), ,$
75 oder mehr* (7 %).7

Die regionale Untersuchung der Annenberg School of Communications
zum Spendenverhalten zeigte zudem, da® die Spender nicht nur den oberen,
sondern hiufig auch den unteren Einkommensklassen angehorten. Stewart M.
Hoover stellte in seinen Studien fest, daf die Spender der elektronischen Kirche
nicht immer auch deren Programme sehen. Die Loyalitit dieser Spender ergibt sich
nicht aus den Sendungen der Televangelisten, sondern aus der Nutzung weitrei-
chender Angebote ihrer parakirchlichen Unternehmen, die den Kontakt zu ihren
Anhingern aufrechterhalten.” Mehr als 30 % der in der Annenberg/Gallup-Studie
befragten Zuschauer berichteten, dag sie von einer solchen elektronischen Parakir-
che Spendenbriefe erhalten hitten und 11 % gaben zu, ihrerseits brieflichen oder
telefonischen Kontakt mit einer Fernsehkirche aufgenommen zu haben. So erhiel-
ten Jerry Falwell, Oral Roberts und Jimmy Swaggart durchschnittlich 10.000 bis
20.000 Briefe tiglich, wihrend Pat Robertson und Jim Bakker ebenso viele Zu-
schaueranrufe erhielten.”

75 Vgl. George Gerbner et al. (Anm. 39), Religion and Television, Band 2, 21, Tabelle 7
auf 22, 67-69, Tabellen 30,31: Die sozialen und religitsen Eigenschaften der Spender
stimmen im wesentlichen mit den Eigenschaften der Zuschauer religioser Sendungen
tberein, d. h. iltere, evangelikale, verheiratete Frauen, die regelmiRig die Kirche
besuchen, spenden auch hiufiger.

76 Stewart M. Hoover, The religious television audience: a matter of significance, or
size?, in: Review of Religous Research 29/2 (Dezember 1987), 135-152, 148.

77 Vgl. George Gerbner et al., Religion and Television, Band 2, 4, 22f.; Peter G. Hors-
field, Religious Television. The American Experience (Anm. 30), 140f; Hans Norbert
Janowski, Die kanalisierte Botschaft (Anm. 29), 73.

256

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung

Die facettenreiche Erscheinung der elektronischen Kirche 4Rt sich nur
durch die Aufarbeitung ihrer beiden institutionellen Komponenten — Religion und
Fernsehen in den USA - begreifen. Erst die Verschmelzung dieser beiden wesentli-
chen Elemente der Alltagskultur in den USA brachte die elektronische Kirche bzw.
das Phinomen des ,televangelism* hervor.

Seit Anfang des 17. Jahrhunderts prigt die Religion das private und offentli-
che Leben der Amerikaner. Die von der spezifischen Religiositit der calvinistischen
Puritaner und der Erweckungsprediger des 18. und 19. Jahrhunderts geformten
Wertvorstellungen und Normen (Sendungsbewufltsein, Missionsgedanke, Aktivi-
titsprinzip, Arbeitsethos, Erfolgszwang, Individualismus etc.) und die sich daraus
entwickelnde utilitaristische Ethik fanden Eingang in die 6ffentliche Zivilreligion
Amerikas und bestimmen wesentlich die Ziele und Inhalte der elektronischen
Kirche: Im Vordergrund steht die Evangelisierung und Bekehrung méglichst vieler
Zuschauer, die die finanzielle Basis der elektronischen Kirche darstellen. Um die-
ses Ziel zu erreichen, predigen die Televangelisten entweder eine populir inspirie-
rende Religion oder einen kulturellen Fundamentalismus mit zivilreligi¢sem Unter-
ton. In beiden Fillen ist die Botschaft stark personalisiert, um ein Gefiihl der
Intimitdt zwischen Fernsehpastor und Zuschauergemeinde herzustellen. Hierin
besteht eines der wesentlichsten Erfolgskriterien dieser religits-konservativen Pro-
testanten seit den 70er Jahren in Amerika. Im Gegensatz zu den etablierten Grof3-
kirchen, erkannten sie die Bediirfnisse ihrer Zuschauer: Die Unzufriedenheit vieler
Amerikaner mit dem moralischen Klima und mit den politischen und sozialen
Institutionen in ihrem Land und ihr gleichzeitiges Verlangen nach einfachen Erkli-
rungsmustern, nach einer durch Autorititsstrukturen gesicherten Stabilitit und
nach einem emotionalen, personlichem Religionserlebnis.

Dieselben religios gepragten Wertvorstellungen, die die Inhalte der elektro-
nischen Kirche beeinfluBen, erkliren auch, weshalb die Kommerzialisierung von
Religion im Fernsehen durch die konservativen Protestanten in keinem wirklichen
Widerspruch zu ihren christlichen Prinzipien steht. Thr pragmatisches Denken,
besonders gegeniiber dem technologischen Fortschritt, bedingte geradezu von
Beginn an die Verwendung der neuesten Technologien im Bereich der Telekom-
munikation, wie das Fernsehen im allgemeinen, die Kabel- und Satellitentechnik
sowie die Datenkommunikation im speziellen. Man kann die Fernsehprediger der
elektronischen Kirche als Vorreiter beim Einsatz der neuen Medien im religiosen
Rundfunk bezeichnen.

Die Erweckungsprediger des 19. Jahrhunderts hinterlieBen den Fernsehpre-
digern des spiten 20. Jahrhunderts ein weiteres entscheidendes Vermichtnis, nim-
lich die institutionelle Grundlage fir Massenevangelisationen. Unter der Vorausset-
zung der seit 1791 in der amerikanischen Verfassung verankerten Religions-, Mei-
nungs- und Redefreiheit sowie der Garantie der Freiheit von staatlicher Kontrolie,
schufen sie erstmals autarke und von Kirchenstrukturen unabhingige Parakirchen
mit einer hierarchischen Rollenverteilung, die dem charismatischen Prediger die
grofite Macht zuteilte. Die Evangelisationskampagnen wurden zu routinierten,
straff organisierten Ereignissen, deren Erfolg — d. h. der Gewinn moglichst vieler
spendenbereiter Seelen — mit psychologischen, Public Relations- und Marketing-

257

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

methoden herbeigefiihrt wurde. Um eine breite Offentlichkeit anzusprechen, bo-
ten diese evangelikalen Prediger ein egalitires Religionskonzept, welches auf
theologische Reflexion zugunsten von Unterhaltung — in Form von visuellen und
theatralischen Darbietungen — verzichtete. Damit reihten sie sich, wie die Televan-
gelisten des Fernsehzeitalters nach ihnen — ebenfalls charismatische Autorititsper-
sonen innerhalb ihrer parakirchlichen Unternehmen -, in die Tradition der ,popu-
lar culture® ein. Der einzige wesentliche Unterschied zwischen den Erweckungs-
predigten des 19. und der elektronischen Kirche des spiten 20. Jahrhunderts ist der
Einsatz modernster Kommunikationstechnologie.

Seit der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts kam die ,Federal Communicati-
ons Commission® der elektronischen Kirche entgegen, indem sie ihr durch begiin-
stigende Regelungen den uneingeschrinkten Zugang zum kommerziellen und
zum Offentlichen, nicht-kommerziellen Fernsehen verschaffte. Aus wirtschaftli-
chem Interesse heraus inderten schlielich auch die groRen tiberregionalen Fern-
sehgesellschaften CBS, NBC und ABC ihre Richtlinien zugunsten der elektroni-
schen Kirche und zogen kunftig die bezahlten Programme religids-konservativer
Gruppen denen vor, die von den Hauptkirchen auf Kosten der Fernsehanstalten
produziert und gesendet wurden.

Doch die Televangelisten trugen auch selbst auf vielfiltige Weise zu der
marktbeherrschenden Stellung der elektronischen Kirche innerhalb des religitsen
Rundfunks bei, indem sie beispielsweise ihre Programmformate und -inhalte an
die Anforderungen des amerikanischen Fernsehens anpaften und einen hohen
Grad an Professionalitit in der Fernsehproduktion erreichten. Die jlingste Genera-
tion der Fernsehprediger produziert weniger herkommliche Fernsehpredigten als
vielmehr unterhaltende Talk-Shows nach dem Vorbild des sikularen kommerziel-
len Fernsehens. Auch die Inhalte sind nicht mehr primir religioser, sondern immer
hiufiger sozialer und politischer Natur. Betrachtet man diese Inhalte vor dem
Hintergrund der von der elektronischen Kirche vermittelten Wertvorstellungen
(wie Erfolg, Macht, Gewinnstreben, Konsum und Sicherheit, statt sozialem Engage-
ment und Nichstenliebe), so wird deutlich, daR die von der elektronischen Kirche
konstruierte soziale Realitiit eher mit der Realititsdefinition des Fernsehens und
weniger mit der der christlichen Religion tibereinstimmt.

Die 80er Jahre, auch als ,decade of destiny“ oder ,Ecstatic Eighties“ bezeich-
net, waren die Zeit des groften politischen und gesellschaftspolitischen Wirkens
und EinfluRes der elektronischen Kirche und ihrer Televangelisten, als Teil der
Bewegung der Neuen Christlichen Rechten in Amerika. Die Darstellung des Zu-
sammenspiels der religids-konservativen Fernsehpastoren innerhalb der NCR mit
der wiedererstarkten Neuen Rechten zeigt, daR die Televangelisten keine unbe-
deutende Randerscheinung, sondern einen ernstzunehmenden politischen Wih-
lerblock darstellten, der sich bei den Medien und innerhalb des politischen Institu-
tionensystems Gehor verschafft hatte. Am deutlichsten wurde dies wohl an der
Prisidentschaftskandidatur des Televangelisten Pat Robertson im Wahljahr 1988.

Die Zuschaueranalyse macht deutlich, daff das Publikum der elektroni-
schen Kirche in den 80er Jahren zwar eine relativ kleine, sehr religiése und in erster
Linie konservative Subgruppe innerhalb der amerikanischen Fernsehbevolkerung
war, doch diese Zuschauer selektierten und sahen die Programme der Televangeli-

258

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sten gezielt. Da die von ihnen erwarteten Bedurfnisse von ihren Fernsehpredigern
auch befriedigt wurden, legitimierten diese loyalen Zuschauer die Aktivititen der
elektronischen Kirche. Dies zeigte sich unter anderem in ihrem Spendenverhalten,
in den Anruferzahlen bei den jeweiligen Fernsehkirchen und in ihrem Engagement
in den diversen Gruppen der Neuen Christlichen Rechten.

SUMMARY: The Electronic Church‘ in the United States of America

The term ,electronic church’ comprises more than just religious television as
it is also produced to a lesser degree by other religious groups in America. The
electronic church is above all an industry and an established institution within the
American religion and television scene.

This article will give an overview of the electronic church in the United
States which does not yet exist in Germany in this form. It will show in which
specific way the two components ,electronic (or television) and ,church’ (or religi-
on) have contributed towards the formation and the success of this institution. The
structure an organization of the American television industry and the development
of religious radio broadcasting will be explained.

Furthermore, it will be shown that the television evangelists do not only
want to reach a broad public via their television messages, but that they are also
looking for other ways. Here, the extent of the influence of the conservative televi-
sion preachers on the legislature, executive und judicature in the America of the
1980s will be shown clearly.

In conclusion, there will be an analysis of the recipients of the television
evangelists and their programmes. An account of the viewing figures of the electro-
nic church, the demographic, sozio-economic and religious composition of its
spectators and their motivation as to watching these religious television program-
mes is meant to make possible an estination of the influence and the effect of the
electronic church.

RESUME: L'église électronique aux Etats-Unis d’Amérique

Le terme ,église électronique* comporte plus qu'une notion de télévision
religeuse, comme celles qui sont produites en petit nombre par d’autres groupes
religieux en Amérique. L'église électronique est avant tout une industrie et une
institution établie 4 I'interieur du cadre américain de la religion et de la télévision.

Cet article doit nous donner un apercu de ce que représente I'église électro-
nique aux Etats-Unis, une église qui, en Allemagne, n’existe pas encore sous cette
forme. On va exposer de quelle facon spécifique les deux composantes ,électroni-
que® (ou encore télévision*) et ,église* (ou encore ,religion®) ont contribué 2 la
naissance et au succes de cette institution. On ca expliquer la structure et
l'organisation de l'industrie américaine de la télévision et I'évolution de la radio
religieuse.

Ensuite, on montrera que les télévangélistes“ ne veulent pas seulement
atteindre un large public par leurs message télévisés, mais qu’ils cherchent aussi
d’autres chemins. On évoquera ici I'étendue de l'influence des prédicateurs conser-

259

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vateurs de la télévision sur le pouvoir législatif, le pouvoir exécutif et le pouvoir
judiciaire en Amérique des années quatre-vingts.

Larticle se termine par une analyse des auditeurs des ,télévangélistes* et de
leurs émissions. Des éléments tels que I'aper¢u du taux d’écoute de I'eglise électro-
nique, la composition démographique, socio-économique et religieuse de ses télé-
spectateurs, ainsi que leurs motivations a regarder ces émissions religieuse
télévisées, doivent permettre de mesurer l'influence de I'église électronique.

RESUMEN: La Iglesia Electronica en los Estados Unidos de América

El concepto ,iglesia electronica“ tiene un contenido mas amplio que el de
television religiosa, que se da también en una minima medida entre otros grupos
religiosos en América. La iglesia electronica es, sobre todo, una industria y una
institucién establecida dentro del panorama de la television y de la religion.

Este articulo pretende dar una visién general de la iglesia electronica de los
Estados Unidos, que en esa forma no es conocida todavia en Alemania.

Se expone de qué manera especifica han contribuido estos dos componen-
tes ,electronico (es decir, televisidn) e iglesia (es decir, religién), a la formacion,
creacion y éxito de esta institucion.

Se explica dilucida la estructura y organizacion de la industria televisiva
americana y el desarrollo de la radiodifusion religiosa.

Adicionalmente se muestra que los tele-evangelistas no s6lo quieren llegar a
la opinién piblica a través de sus mensajes televisivos, sino que también buscan
otros caminos. Ademds se pone en claro la dimensién de la influencia que tuvieron
los predicadores de television conservadores durante los afios ochenta, en el cam-
po legislativo, ejecutivo y judicial.

A ésto le sigue, por Gltimo, un analisis de los receptores de los televangeli-
stas y de sus programas. Mirando el porcentaje de la participacion de televidentes
de la iglesia electrénica, la conformacidon demogrifica, socio-econémica y religio-
sa, asi como las motivaciones de ellos para ver estos programas, nos permite medir
la influencia y las consecuencias de la iglesia electronica.

260

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1893-3-222 - am 13.01.2026, 01:38:57. [E—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1993-3-222
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

