KONFLIKTZONEN

schlichtweg nur begrenzt fihig sei. Zwar fiithre die Riickbindung an die Philosophie
zu einer gewissen Anmut und stammbaumartigen Herkunft (»grace and pedigree«),
doch sie verleugne ihre eigene Wiirde (»a dignity all its own«) und missachte, dass die
Architektur die Substanz der Philosophie materiell vergroBern konne.®® Kipnis® Aus-
fiihrungen belegen am eindriicklichsten die Angst der Architektlnnen, als minderwer-
tige Ubersetzende der Philosophie verstanden zu werden. Sie zeugen von dem Willen,
die Autonomie und die Wiirde der Architektur zu wahren, wéhrend sich gleichzeitig
der Architekturdiskurs vielen anderen Disziplinen zu 6ffnen versucht. Damit ist eine
Gratwanderung zwischen Transdisziplinaritit und disziplindrer Autonomie verbunden.

4.3 Zwischen Transdisziplinaritat und disziplinarer Autonomie

Bereits die architektonische Auseinandersetzung mit der Dekonstruktion fiihrte zu ei-
ner konzeptuellen Ndhe der Architektur zur Philosophie bei gleichzeitiger Abgrenzung.
Am offensichtlichsten wird dies in Wigleys Buch The Architecture of Deconstruction.
Derrida’s Haunt (1993), das sich wie eine taktische Aufwertung der Architektur ge-
geniiber der Philosophie liest. Wigley versucht darzulegen, dass die Architektur bereits
in der Philosophie der Dekonstruktion eine zentrale Rolle einnehme und nicht erst
a posteriori das philosophische Konzept der Dekonstruktion in Architektur iibersetzt
worden sei (siehe 1.1). Burns macht auf diese Art von disziplindren Konflikten auf-
merksam, wenn sie schreibt:

»Architectural readings of deconstruction in the 1980s concerned themselves with reception in one
register: the disciplinary difference between architecture and philosophy. [...] The scattered remarks
on the peculiarly architectural nature of the translation were foot patrols on the borders of disciplinary
difference, examining how architecture reconstituted French philosophical and literary writing as

architectural.«’’

Eine solche Gratwanderung zwischen der ersehnten Néhe zu anderen Disziplinen,
darunter vor allem die Philosophie, und der disziplindren Abgrenzung der Architek-
tur bzw. der architektonischen Ubersetzung lisst sich auch in den Any-Konferenzen
nachverfolgen.

4.3.1 Die Idee der Transdisziplinaritat
Wenn Davidson iiber das Any-Projekt schreibt, dann wird wiederholt der Versuch
deutlich, die Architektur als eine Gastgeberin fiir transdisziplindre Diskussionen zu

etablieren:

»Inviting other disciplines to join a discussion on architecture allows architecture to see itself through

other disciplines, but still does not establish it as a host. It is when other disciplines project notions

66 Ebd.,S.4s.
67 Burns2010,S. 249f.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE

209


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

such as critical theory in literature and philosophy into architecture, using architecture as a source or

reference, that architecture becomes a host for critical thought.«

Die Vorstellung der Durchdringung disziplindrer Grenzen, indem architektonische
Diskurse oder Objekte als Quellen und Gegensténde in andere Disziplinen integriert
werden und vice versa, sowie die Idee eines wechselseitigen Lernens lassen sich als
ein Wunsch nach Transdisziplinaritdt zusammenfassen. Transdisziplinaritit gewinnt
im akademischen Bereich in den 1990er Jahren an Bedeutung, so wird beispielsweise
1987 das »Centre International de Recherches et Etudes Transdisciplinaires« gegriin-
det, auf dessen ersten Kongress 1994 die Charta der Transdisziplinaritét verabschiedet
wird. In den Geisteswissenschaften werden Projekte begonnen, die multi-, inter- oder
transdisziplindr sind, wobei die begrifflichen Abgrenzungen oftmals unscharf sind.
Haufig geht es um ein gemeinschaftliches und ganzheitliches, die Disziplinen iiber-
greifendes und deren Grenzen auflésendes Forschen.

Speziell die Panel-Uberschriften der »Anyplace«-Konferenz bezeugen die
transdisziplindre Herangehensweise, so folgen auf »The Province of Architecture in
Thought« unter anderem die Panels »The Installation of Architecture in Science and
Technology«, »The Charge of Architecture in the Arts« und » The Residence of Archi-
tecture in Politics« — Stets geht es um den Platz der Architektur in anderen Diszipli-
nen. Gleichermaflen kreisen die Debatten um die Bedeutung jener Disziplinen fiir die
Architektur. Diese Diskurse werden besonders dadurch erreicht, dass eine Vielzahl
an Akteuren aus verschiedenen Disziplinen zu den Any-Konferenzen eingeladen wird,
so schildert es Derrida 1991 wie folgt: »I’m always struck by what happens at such a
table as this. With the aleatory conjunction of discourses and people, we try to find a
meaningful way of organizing the discussion between presentations with people who
are not prepared to meet.«*

Was bei dieser disziplindren Mischung passiert, formuliert beispielsweise der tiir-
kische Architekt Fatih Ugurla auf der » Anytime«-Konferenz. Laut ihm werfe die So-
ziologin Saskia Sassen wichtige architektonische Fragen auf, die sie zwar nicht archi-
tektonisch beantworte, die ihn aber dazu ermutigen, als Architekt soziologische Fragen
zu stellen.” Sassen selbst schitzt an den Any-Konferenzen, dass sie ihr ermdglichen,
sich in anderen disziplindren Bereichen zu versuchen.”" Beide profitieren also von der
Verbindung tiblicherweise getrennter disziplindrer Felder. Hinter dem Wunsch nach
Transdisziplinaritit steht die Idee, dass gerade an der Schwelle der eigenen Disziplin
Architektur am produktivsten sein kann und dass insbesondere {iber diese Schwelle
hinweg ein gewinnbringender Austausch von Ideen erfolgt.

Die Diskussionen der Any-Konferenzen werden als Ort betrachtet, an dem sich
vor allem Architektur und Philosophie intensiv miteinander verbinden. Die Idee ei-
ner gemeinschaftlichen Aufgabe wird durch die Behauptung verstérkt, dass die Phi-
losophie in ihrer traditionellen Rolle gestorben sei. Diese Ansicht vertritt die italie-
nische Philosophin Rosi Braidotti auf der » Anyhow«-Konferenz: »One of the most
cheerful things I heard in my happy days at the Sorbonne, when philosophy was dead

68 Davidson1997b, S. 95.
69 Derrida,Jacques, in: Davidson 1991, S.169.
70 Ugurla, Fatih, in: Davidson1999, S.142.

71 Sassen, Saskia, in: Davidson 2000, S. 138.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONFLIKTZONEN

and agonizing, was that the essence of the philosophical debate would be happen-
ing outside the hallowed walls of the discipline, and that is exactly what is taking
place here.«’* Die Philosophie finde nun andernorts und zwar, Braidotti zufolge, im
Rahmen der Any-Konferenzen statt. Fiir Grosz findet sie nicht nur im Architekturdis-
kurs, sondern auch in der Biologie statt, allerdings haben die Biologlnnen im Unter-
schied zu den Architektlnnen kein Interesse an der Philosophie. Sie sind sich sozu-
sagen des philosophischen Potenzials ihres Diskurses nicht bewusst, die Mitglieder
der Anyone Corporation hingegen sehr wohl: »This is an exciting milieu to work in
because architects — the architects here at any rate — are more interested in philosophy
than the philosophers I work with.«”* Grosz ist eine der groBten Verfechterinnen einer
intensiven Verbindung von Architektur und Philosophie, so fragt sie auf der letzten
Any-Konferenz:

»And how can each be used by the other, not just to affirm itself and receive external approval but also
to question and thus to expand itself, to become otherwise, without assuming any privilege or primacy
of the one over the other and without assuming that the relation between them must be one of direct

utility or translation?«’*

Das, was Architektur und Philosophie gemeinsam haben, sei, so Grosz, eine Logik
des Erfindens (»logic of invention«), die philosophische Denkkategorien mit prag-
matischen Gegebenheiten empirischer Projekte verbinde und sich damit von der
aristotelischen Logik der Identitét unterscheide.” Dieses Verstindnis von Philosophie
basiert allerdings mafgeblich auf der Art und Weise, wie Deleuze selbst Philosophie
konzeptualisiert, so erklért sie weiter: »Philosophy, according to Deleuze, is both a
mode of solving problems and a mode of thinking or theorizing multiplicities. Archi-
tecture too is bound up with problem solving and with multiplicities«’. Auf dhnliche
Weise beschreiben Frichot und Loo in dem Sammelband Deleuze and Architecture
die Gemeinsamkeiten beider Disziplinen. Sie konzeptualisieren eine fundamentale
Freundschaft zwischen Philosophie und Architektur, die sie dadurch zu begriinden
versuchen, dass Deleuze und Guattari die Philosophie mit architektonischen Begriffen
definieren: » The philosophers’ answer to >what is philosophy?« is always architectural
when they say it is >the art of forming, inventing and fabricating concepts«.«’” Hier
werden die Praktiken des Bildens bzw. Formens, des Erfindens — wie bei Grosz — und
des Herstellens fiir abstrakte Tétigkeiten des Denkens und Philosophierens verwendet.

72 Braidotti, Rosi, in: Davidson 1998a, S. 258. Vgl. auch den tiirkischen Philosophen Unal Nalbantoglu:
»There is nothing that | can tell the architects — | may hold a place on those hills as much as they do.
I believe that what we call philosophy is something that has exhausted itself.«: Nalbantoglu, Unal, in:
Davidson 1999, S.146.

73 Grosz, Elizabeth, in: Davidson1998a, S. 258.

74 Grosz1997b, S.12.

75 Vgl.:»l want to explicate what | understand as a particularly underrepresented philosophical mode,
which philosophy may share with architecture, what might be called aslogic of invention<as opposed
to an Aristotelian logic of identity, reflection, reason, self-containment.«: Grosz, Elizabeth: Architec-
ture from the Outside. Essays on Virtual and Real Space, New York/NY 2001, S. 112.

76 Grosz1997b, S.12.

77 Frichot/Loo 2013, S.1. Vgl. Deleuze / Guattari: WP 1996, S. 2.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE

m


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

Frichot und Loo begreifen daher die Freundschaft zwischen Architektur und Philo-
sophie — wohlgemerkt Deleuzes (und Guattaris) Konzeption von Philosophie — als
gegenseitig befruchtend: »We can say that Deleuze’s concepts have provided archi-
tecture with lines of flight or the conditions of possibility of thinking otherwise, at the
same time reinforcing architecture’s relevance to the discipline of philosophy, whether
metaphorical or ontological.«’® Diese architektonisch-philosophische Freundschaft,
wie Grosz sowie Frichot und Loo sie konzipieren, bedingt, dass Philosophie im Sinne
Deleuzes (und Guattaris) verstanden wird.

In Bezug auf das Verhiltnis von Architektur und Philosophie zeichnet sich in-
nerhalb der Anyone Corporation ein Konflikt zwischen der Herstellung von Nihe im
Sehen von Gemeinsamkeiten und der Abgrenzung durch die Konzentration auf Unter-
schiede ab. Die eine Seite sieht gar keine Moglichkeit der Trennung beider Diszipli-
nen, denn das Architektonische sei immer schon im Philosophischen und vice versa
vorhanden. Offensichtlich wird dies in der Présentationsform von Isozaki und Asada
(siche 3.1.1.4). Indem sie stets gemeinsam und sich abwechselnd vortragen, lassen sie
die Zuteilung der Rollen »Architekt« und »Philosoph« nicht zu:

»Well, we chose the form of our presentation because Arata [Isozaki] didn’t want to speak as a profes-
sional architect and I [Asada] didn’t want to speak as a philosopher commentator. We thought our pre-
sentation should [...] be a fragmentary non-conversation which takes place in the interspace between

architecture and philosophy without any relation to the dialectical totalization.«”®

Die andere Seite spricht sich fiir eine Trennung beider Disziplinen aus, so betont die
Philosophin Agacinsky den radikalen Graben zwischen dem philosophischen Diskurs,
in dem tiber Begriffe und Konzepte reflektiert werde, und dem architektonischen Dis-
kurs, der auf der Produktion von architektonischen Objekten basiere: » We are not here
to unify the two and come to a consensus so that all of a sudden a concept can function
everywhere and function as well in a process of philosophical reflexion as in an ar-
chitectural project.«® Auch Grosz sieht, neben der Ahnlichkeit zwischen Philosophie
und Architektur, gerade in den Konfliktzonen eine Produktivitit fiir beide Seiten: »I
would be much happier saying there are points we don’t share, that there are gaps and
oppositions and silences which don’t prevent the possibility of learning but which
make learning much riskier.«®' Ahnlich sieht es Tschumi, wenn er betont, dass es nicht
um eine Angleichung gehen diirfe, sondern um das Einbringen der jeweils eigenen,
unterschiedlichen Denklogik in Bezug auf gemeinsame Fragen.®? Doch die Differenz
beider Disziplinen und das Vorhandensein des jeweils Spezifischen wird nicht nur als
positiv und produktiv gewertet. Zugleich findet eine Abgrenzungs- und Abschottungs-
bewegung statt.

78 Frichot/Loo2013,S.1.

79 Asada, Akira, in: Davidson 1991, S. 86.

80 Agacinsky, Sylviane, in: Davidson 1995, S. 46.
81 Grosz, Elizabeth, in: Davidson 1995, S. 257.

82 Tschumi, Bernard, in: Davidson 1995, S. 47. Vgl. Girard, der 1996 in »Pour un soupgon de philosophie
en architecture« fordert, dass das Ziel nicht eine Anndaherung (»rapprocher«) von Architektur und
Philosophie sein sollte, sondern dass sich beide gegenseitig ins Wanken bringen (»solliciter«): Girard
1996, S. 30f.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONFLIKTZONEN
4.3.2 Das spezifisch architektonische Wissen

Auf der »Anyplace«-Konferenz betont Eisenman eine Undurchdringlichkeit zwischen
Philosophie und Architektur. Letzterer wohne als Gebrauchsmedium eine Zweckdien-
lichkeit und als Oberflichenmedium eine Zeichenhaftigkeit inne, die der Philosophie
fremd seien. Das Konzept der Innerlichkeit, mit dem Eisenman das bezeichnet, was
der Architektur eigen ist und sie einzigartig macht (siche 3.1.3.3), bedingt die Abgren-
zung vom Anderen, in diesem Kontext der Philosophie, die wiederum genutzt wird,
um sich der Innerlichkeit zu nédhern: »[I]t is perhaps necessary to rethink the interiority
of architecture: to use these conceptualizing mechanisms that the philosophers bring
to us, to find a way to open up the interiority of architecture«®’. Bei Eisenman hilft
die Philosophie der Architektur in ihrem Prozess der Selbsterkennung. Gleichzeitig
helfe auch die Architektur der Philosophie, denn Letztere habe, so legt es Agacinsky
dar, das Problem, den Raum zu denken, da er sich dem analytischen Denken wider-
setze.? Sie zitiert aus Paul Valérys Eupalinos ou [’architecte (1921), einen Dialog
zwischen Sokrates und Phaidros iiber den Unterschied zwischen Bauen und Erkennen,
in dem Sokrates sich fragt, ob er seine Berufung als Architekt verfehlt habe. Sein
Interesse an der architektonischen Tatigkeit liege, so Agacinsky, darin, dass sie die
Ausfiihrung einer Idee beinhalte und nicht im Geistigen verharre. Agacinskys Argu-
mentation entsprechend wird die rdumliche und visuelle Umsetzung einer Idee als
einer der wichtigsten Unterschiede zwischen Architektur und Philosophie betont, die
allein der Architektur vorbehalten bleibe. Zum Beispiel charakterisiert Asada auf dem
Any-Event »The Virtual House« Eisenmans Position wie folgt: »Eisenman insists
on the distinction between philosopher and architect: he says that philosophers can
argue but can’t see how their logic is spatially and visually developed, whereas an
architect can develop his own logic visually and spatially.«*> Mit dem Insistieren auf
der spezifisch architektonischen Fahigkeit zur rdumlich-visuellen Umsetzung einer
Idee ist die Diskussion um das Auge der ArchitektInnen verbunden, die auf der ersten
Any-Konferenz gefiihrt wird.

Dal Co postuliert zu Beginn, dass die PhilosophInnen unfahig seien, Raum und
Gebdude zu sehen. Thnen fehle das architektonische Auge: »I am absolutely fed up
with philosophers speaking about architecture because they don’t see, they are unable
to see. [...] They don’t perceive building and space.«*® In der darauf folgenden Debatte
befinden sich auf der einen Seite Dal Co und Moneo. Beide sprechen sich fiir ein spe-
zifisch architektonisches Wissen aus, das nicht verloren gehen diirfe und das gewihr-
leiste, dass, so Moneo, lediglich die Architekturdisziplin richtige Antworten auf archi-
tektonische Probleme liefern konne. Die Augen der Architektlnnen seien, so Dal Co,
einzigartig, vor allem in ihrem Blick fiir die Materialitéit von Objekten.?” Auf der an-
deren Seite stehen Somol, Rajchman und Sola-Morales, die dariiber iibereinstimmen,

83 Eisenman, Peter, in: Davidson 1995, S. 44.

84 Agacinsky, Sylviane, in: Ebd., S. 44 und 47. Laut Harris erkldren vor allem die Arbeiten von Architekt-
Innen und Architekturtheoretikerlnnen Deleuze und Guattaris teilweise diffuse Philosophie des
Raumes: Harris 2005, S. 36.

85 Asada, Akira, in: Jury Discussion, in: ANY, Nr. 20,1997, S. 34.
86 Dal Co, Francesco, in: Davidson 1991, S.133.
87 Moneo, Raffael und Dal Co, Francesco, in: Ebd., S.133 und 135.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE

213


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

dass dieser spezifisch architektonische Blick kein Faktum, sondern je nach Zeit und
Kontext Verdnderungen unterworfen sei. Es sei gerade das Fremde und Andere, das,
so Sola-Morales, nétige Erneuerungen und Abweichungen der Sehgewohnheiten des
architektonischen Auges bewirke: »[N]othing is more exhaustive and poor than to be
closed inside a specific experience.«*® Die Aufgabe von historisch und theoretisch
arbeitenden Akteurlnnen im Architekturdiskurs ist folglich, mittels Theorie tradierte
Praktiken zu hinterfragen und gegebenenfalls Verdnderungen zu bewirken.

Die Diskussion wird hitziger als Rajchman bemerkt, dass insbesondere Deleuze
sich intensiv mit der Visualitit in der Philosophie auseinandergesetzt habe. Mit
Deleuze konnen Architektlnnen lernen, dass wirkliches Sehen bedeute, das zu sehen,
was unsichtbar ist. Dal Co mokiert sich iiber die Vorstellung, dass die Philosophie den
ArchitektInnen helfen kdnne: » To me, the idea is absurd in the sense that it is the same
as saying, »Well, there is this obscure philosopher and because music is in such state,
this philosopher will help us make better music and will help us understand music. ««®
Dass PhilosophInnen neue Ideen iiber und fiir die Architektur haben, berge, so Dal Co,
die Gefahr, dass ihre Theorien als Vorschriften benutzt werden: »[U]nfortunately, this
society is very anxious to find the prescriptions or direction or recipe on which to fall
back and say, »Well, if we have this philosopher to give us direction, then we can be
good critics and we can be good architects.«*® Rajchman gibt ihm recht, dass es nicht
um Vorschriften gehen diirfe, sondern um gegenseitige DenkanstoB3e:

»1 don’t think that in proposing Deleuze as somebody who might be of interest to architects that I
was proposing that they find in Deleuze some way of making their buildings. It was a much more
complicated relationship between how they conceive of their building, what they do themselves, and
what they think. Architects after all think. And maybe they would be interested in this. I am not at all

attempting to prescribe Deleuzian constructions, whatever that would mean.«’!

Rajchman verdeutlicht an dieser Stelle, dass die Trennung zwischen einer auf theore-
tischen Reflexionen basierenden Philosophie und einer Architektur, die allein die Her-
stellung von Architektur fokussiere, zu kurz greift. Schlielich, so Rajchman, sei auch
die Reflexion Teil der Tatigkeit von Architektinnen. Die Debatte um das spezifisch
architektonische Auge zeigt, dass der Kontakt der Architektur mit der Philosophie fiir
die Architektlnnen als Gefahr gesehen wird, dass sie ihre spezifische Expertise verlie-
ren. Diese Argumentation ist letztlich Ausdruck der Angst, dass die Architektur ihre
Autonomie einbiile, wenn sie sich zu sehr der philosophischen Disziplin anndhert.
Wenn Derrida bereits auf der ersten Any-Konferenz daran erinnert, dass hier
letztlich iiber Architektur geredet werden solle, so zeigt dies, dass die Diskussionen
Gefahr laufen, von ihrem eigentlichen Thema abzukommen.’?> Vor dem Hintergrund
der theoretischen Debatten mahnt ebenso Sola-Morales auf der darauffolgenden
Konferenz an, dass Architektur nun einmal kein allgemeiner Gedanke sei, sondern

88 Sola-Morales, Ignaside, in: Ebd., S.135.
89 DalCo, Francesco, in: Ebd., S. 134.

90 Dal Co, Francesco, in: Ebd.

91 Rajchman,John, in: Ebd.

92 Derrida, Jacques, in: Davidson1991, S. 90.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONFLIKTZONEN

ein spezifisches Ding, das sowohl mit Asthetik, Praxis und praktischen Ereignissen
verbunden sei.”> Ein Zuriickfinden zur Architektur hieBe ihm zufolge, den Fokus wie-
der verstérkt auf die architektonische Praxis und das Gebaute zu legen (siche 3.2.1).
Es muss betont werden, dass die Architektur in verschiedenen Bedeutungen die Biihne
der Any-Diskussionen betritt. Auf der » Anyone«-Konferenz wird angemerkt, dass von
verschiedenen Arten von Architektur gesprochen werde, ohne diese aufeinander abzu-
stimmen: Architektur sei bei Derrida der geordnete Aufbau philosophischer Gedan-
kengebéude, in den Vortragen der ArchitektInnen die Konstruktion und Organisation
von physischem Raum und bei dem Science-Fiction Autor William Gibson, der mit
dem Roman Neuromancer (1984) den Begriff des Cyberspace geprégt hat, die Struktur
virtueller Umgebungen.®* Diese Anmerkung aus dem Publikum belegt, dass der trans-
disziplindre Diskurs droht, den Architekturbegriff derart zu verwéssern, sodass unklar
wird, was eigentlich der Diskursgegenstand Architektur ist.

Auf der letzten Any-Konferenz kommt es daher zu einer Kontroverse zwischen
zwei Lagern. Auf der einen Seite zeigt sich Jacques Herzog tiber das allmédhliche Ver-
schwinden importierter, fremder Theorien aus dem Architekturdiskurs erleichtert. Fiir
ihn konne die Architektur nur dann iiberleben, wenn jedes Denken iiber Architektur
aus der Architektur selbst heraus entstehe und in architektonische Objekte miinde, um
nicht in theoretischen Diskursen zu verharren. SchlieBlich beinhalte Architektur, so
Herzog, primédr materielle, physische sowie sinnliche Qualititen und wirke auf den
Korper des Menschen ein. Dies miindet in die Aussage, dass Architektur nun einmal
Architektur sei (»architecture is architecture«®®) und dass die Schwierigkeit darin liege,
aus Gedanken Architektur werden zu lassen.

Auf der anderen Seite erscheint Ingraham im Hinblick auf Herzogs Aussage
bestiirzt:

»] can’t quite believe what I’m hearing from this incredibly distinguished panel of architects and think-
ers. Every single one of you is a theorist. As theorists, you confront the material information that is

before you [... and] you reach out for it, you theorize it, and by so doing, you become an architect.«*®

Sola-Morales steht ihr bei, denn fiir ihn fiihre die Tautologie, dass Architektur Ar-
chitektur sei, in eine Sackgasse, in der kein Diskurs iiber Architektur mehr moglich
sei. Gleichzeitig stimmt er Herzog zu, dass die materielle Bedingung der Architektur
nicht vernachlissigt werden diirfe.”” Doch es sei gerade die Verbindung beider Berei-
che — Theorie und Praxis — bzw. die Auflosung der Grenze zwischen ihnen, welche die
Architektur bereichere:

»During this morning’s session, I thought we were presented with very academic definitions — »this is
architecture,< »architecture is architecture,< »too much theory,« »the wrong kind of theory.< Because of

these divisions, I thought the session was not particularly interesting. This afternoon, though, we have

93 Sola-Morales, Ignasi de, in: Davidson 1992, S.150.
94 »Anyone, in: Davidson1991, S.171.

95 Herzog,Jacques, in: Davidson 2001, S. 128.

96 Ingraham, Catherine, in: Ebd., S.129.

97 Sola-Morales, Ignasi de, in: Ebd.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE

215


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

heard talks that deliberatively looked to confuse and blur these divisions — a confusion that I see as

essential to the enrichment of our future work.«’®

Es sei geradezu »vergeblich und dumme«, permanent die Autonomie der Architektur-
disziplin beschiitzen zu wollen, deklariert Kurt Foster und erinnert daran, dass auf
die Phase des Barocks, in der die Grenzen der Kunstgattungen verwischt wurden, der
Klassizismus folgte, der wieder die Essenz und das Spezifische jeder Disziplin hervor-
hob. Eine dhnliche Entwicklung sei, so Foster, gegenwirtig im Ubergang zum dritten
Jahrtausend zu beobachten.”

Laut Sola-Morales sei es das Ziel der Any-Konferenzen, dass Personen von au-
Berhalb den Architekturdiskurs befruchten und stimulieren, um etwas wirklich Neues
zu kreieren: »We don’t just play inside the discipline — the word discipline is always
something of a security net — but rather find ways to go into the problems that ar-
chitecture faces outside itself.«'° Sola-Morales macht hier eine interessante Aussage,
denn das Festhalten am Eigenen bzw. der eigenen Disziplin bildet einen Rettungsanker,
der davor schiitzt, sich auf dem Meer der Transdisziplinaritdt zu verlieren. In Zei-
ten der Komplexitdt und Unbestimmtheit verhilft er zur Vergewisserung der eigenen
»Identitdt.

4.3.3 Die These einer Identitatskrise

»We demand a rooted place and a dispersed existence all at once«'®!, sagt Peter Galison
auf der » Anyplace«-Konferenz und weist damit auf ein Paradox hin, das auch Grosz
und Tschumi ansprechen. Letzterer bemerkt die paradoxe Situation in der Konfrontati-
on eines vornehmlich abstrakten und primér interdisziplindren Diskurses mit der spezi-
fischen Fokussierung auf Fragen der Definition von Architektur: Zum einen werde die
Bedeutung und das Selbstverstindnis der Architektur durch die anderen Disziplinen
herausgefordert, weil sie jeweils andere Vorstellungen von Raum und dessen Nutzung
mit sich bringen. Zum anderen wird wiederholt die Autonomie der Architektur dekla-
riert und betont, dass Architektur Architektur sei, genauso wie Philosophie Philosophie
und Film Film bleibe, sodass jede Kreuzung dieser Kategorien unweigerlich zu einer
minderwertigen Wissenschaft fithre bzw. die Eigenarten der Disziplinen missachten
wiirde.!”? Auf der einen Seite soll die Architektur mit ihrem AuBen bzw. dem Anderen
konfrontiert werden, um sie auf diese Weise zu erweitern. Auf der anderen Seite wird
die Autonomie der Architektur und das Gebaute als Spezifikum der architektonischen
Disziplin verteidigt. Tschumi schlussfolgert, dass dieser Gegensatz lediglich zwischen
den Mitgliedern der Anyone Corporation, die fiir eine Offnung der Architektur fiir das
Andere pléddieren, und dem sogenannten »architektonischen Establishment« bestehe.
Letzteres propagiere Folgendes: »If you want to be, or call yourself, an architect, don’t
draw, don’t write, don’t teach, and above all, don’t talk to philosophers and poets.

98 Sola-Morales, Ignaside, in: Ebd., S.172.

99 Foster, Kurt, in: Ebd., S.175.

100 Sola-Morales, Ignasi de, in: Davidson1998a, S. 49. Eig. Herv.
101 Galison, Peter, in: Davidson 1995, S. 99.

102 Tschumi, Bernard, in: Ebd., S. 40.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONFLIKTZONEN

Don’t engage in sinful mixed relations: Just build, pure and simple.«'®® Darauf auf-
bauend stilisiert Tschumi die Anyone Corporation als » Avantgarde« gegen den Rest
der in traditionellen Werten gefangenen Welt, wobei Eisenman ihm zustimmt. Beide
ignorieren, dass die Diskrepanz durchaus Teil ihres eigenen Diskurses ist.

Im Gegensatz zu Tschumi sieht Grosz den Konflikt vor allem innerhalb der Mit-
glieder der Anyone Corporation und scheut sich nicht davor, diesen auszusprechen:

»One of the exciting things about this conference was the way that it attempted — and it wasn’t entirely
successful in doing this — to bring architecture together with its others, those others being constituted as
philosophy, the arts, popular culture, and so on. Each of these others is in a certain way constitutively
necessary for forming the kind of identity or lack of identity that architecture has at the moment. But I
was struck by the fact that architects in particular seem to be fearful of the permeability of the walls or

boundaries that separate architecture from its outside.«'%*

Die Angst vor einer Durchldssigkeit der disziplindren Grenzen und der stindige Re-
kurs auf die spezifische Eigenart, Selbstpositionierung und Definition der Architektur
fihrt Grosz auf eine Identitétskrise zuriick. Sie erkennt dabei, dass die Beschiftigung
mit dem Anderen ein Teil der eigenen Selbstbestimmung ist. Ein AuBlerhalb kann es
schlieBlich nur dann geben, wenn eine Grenze zwischen dem Innen bzw. Eigenem
und dem AuBlen bzw. Anderem gezogen wird. Somit besteht das Paradox darin, dass
die Expansion des Architekturbegriffs und die Inkorporierung nicht-architektonischer
Konzepte zu einer Art Kontraktion der Architektur fithrt, in der sie sich abzugren-
zen und selbst zu bestimmen versucht. Derart formuliert es Tschumi auf der letzten
Any-Konferenz: »As an architect, I’ve been thinking, more generally, of the paradox-
ical way in which the more architecture expands, the more it also contracts«'®. Ne-
ben dem Willen, die Konfrontation mit dem Anderen als Bereicherung zu empfinden,
schleicht sich auch das paradoxe Verlangen ein, dass >Eigene< vor dem >Fremdenc¢
zu schiitzen, obwohl an eine immer schon vorhandene beiderseitige Durchmischung
geglaubt wird.

Wieso kommt diese Identitétskrise jetzt auf, fragt sich Grosz. Ihre Antwort liegt
in der Beobachtung, dass in jener Zeit zahlreiche Disziplinen, darunter die Philosophie,
ebenfalls ihre Grundfesten hinterfragen. Das fiihrt sie zu der zweiten Frage: »[H]ow to
problematize the foundations of the discipline without eliminating the discipline«!%¢?
Die Losung sieht sie in den Ansétzen von Deleuze und Derrida, die traditionelle Di-
chotomien zwar zu zerstéren versuchen, aber immer auch deren historische Beharr-
lichkeit und formende Funktion fiir Disziplinen, wie wir sie kennen, thematisieren.
Das Verlangen nach dem Eigenen versucht Grosz zu stillen, indem sie der Architektur
einen gerade nicht eigenen und womdglich ungeeigneten, dafiir jedoch befreienden
Platz in Aussicht stellt, der allerdings nicht weiter erklart wird. Vielmehr zieht sie den
Hut vor den ArchitektInnen, die den Mut aufgebracht haben, sich den Fragen anderer
Disziplinen zu stellen, um den Status der Architektur zu diskutieren.'®’

103 Tschumi, Bernard, in: Ebd., S. 42.
104 Grosz, Elizabeth, in: Ebd., S. 253.
105 Tschumi, Bernard, in: Davidson 2001, S. 57.
106 Grosz, Elizabeth, in: Davidson 1995, S. 253.
107 Grosz, Elizabeth, in: Ebd., S. 261.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE

217


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

Grosz’ Annahme einer Identititskrise bewirkt bei den ArchitektInnen zwei Arten
von Reaktionen. Auf der einen Seite sieht Kwinter darin eine »neurotische und pro-
vinzielle« Position, die von einer Invasion des Auflen in das Innere der Architektur
ausgehe. Er hingegen vertritt die These, dass die Architektur gar kein Auflen besitze,
keine Disziplin sei und erst recht keine autonome Identitdt aufweise. Vielmehr komme
ihr eine privilegierte Position in Bezug auf Multidisziplinaritit zu: »Architecture for
me, offers a broad site of resistance, a place of encounter, struggle, and recombination,
a kind of plan d’immanence (to cite the beautiful, physical spatial concept of Deleuze
and Guattari), where all other disciplines and practices come to find their form.«'*
Diese Aussage fiihrt ihn dazu, danach zu fragen, warum die Architektur nicht als Kom-
mandopraxis fiir alle Disziplinen und Praktiken des dritten Jahrtausends begriffen wer-
den sollte. Solch eine zentrale Position rdumt auch Pérez-Gomez der Architektur ein.
Allerdings ist sie fiir ihn eine privilegierte Disziplin, da sie das menschliche Wissen
in Raum und Zeit verkorpere. Selbst professionelle Philosophlnnen seien wiederholt
davon beeindruckt, so Pérez-Gomez, wie viel Architektlnnen von Philosophie verste-
hen. Er geht selbst so weit zu bemerken, dass er mehr {iber Philosophie lerne, wenn
Architekten wie Eisenman und Libeskind dariiber reden als wenn PhilosophInnen alles
verwirren und mystifizieren wiirden. Architektlnnen sollen daher nicht auf Philosophie
antworten, sondern mutig sein, eine eigene Position zu formulieren:

»] still believe architects must speak, they must possess a discourse which is an integral part of their
work, not something added that philosophers and scientists may »do better.« Furthermore, 1 would
argue that the discourse of architects from >within« the discipline [...] has much more relevance for

anyone sitting behind a drafting table [...].«'%

Bei Kwinter und Pérez-Gomez steckt die Architektur in keiner Krise, sondern behaup-
tet eine zentrale Stellung im Gefiige der Disziplinen. Beide Positionen sind im Grunde
erneut Ausdruck des Willens, die Autonomie und die Bedeutung der Architektur zu
betonen.

Auf der anderen Seite stimmt Libeskind Grosz zu, denn die Architektur habe
sich, seiner Ansicht nach, erschopft. Es gebe keinen eindeutigen Platz mehr fiir sie auf
der Welt, wobei dies, so Libeskind, nicht nur fiir die Architektur gelte, sondern auch
fiir andere Disziplinen.""” Tschumi behauptet daraufhin, dass in einer Zeit, in der viele,
wenn nicht gar alle Disziplinen sich selbst hinterfragen, auf die Architektur als ein Ort
der Gewissheit (»place of certainty«) geblickt werde. Doch Gewissheit demonstriere
die Architektur, so Tschumi, letztlich einzig im Gebauten. Der Architekturdiskurs, ins-
besondere jener der Any-Konferenzen, liefere hingegen keine klaren Positionen mehr,
sondern Fragen.'"! Dieses Einbrechen eines festen Standpunktes der Architektur be-
wirke, so der Architekt Brian Boigon, vorrangig Angst:

»This is a conference about architecture in which people from other disciplines have come and spec-

ulated on their place in that field. It hasn’t been a conference with a level playing field on which all

108 Kwinter, Sanford, in: Ebd., S. 255. Herv.i. O.

109 Pérez-Goémez, Alberto, Brief vom 19.06.1994, in: Ebd., S. 266.
110 Libeskind, Daniel, in: Ebd., S. 260.

111 Tschumi, Bernard, in: Ebd., S. 259.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONFLIKTZONEN

disciplines come together to exchange goods. It is clearly an issue of ontology for architecture, of what

it means to be in architecture today.«''?

Die Any-Konferenzen sind, wird dieser Argumentation gefolgt, Ausdruck existentiel-
ler Fragen, die sich ArchitektInnen in Zeiten einer Identitétskrise stellen.

Wird in der Tat solch eine existenzielle Krise in den 1990er Jahren empfunden
und wenn ja, aus welchen Griinden? Agrest argumentiert in den 1970er Jahren, dass
die Autonomiefrage dann auftauche, wenn sich die ArchitektInnen um ihren eigenen
Stellenwert sorgen. Thre These ist, dass mit dem Aufkommen der Massenmedien und
deren expansiven Einfluss auf alle kulturellen Bereiche in den 1950er Jahren das Spe-
zifische der Architektur stetig schwieriger zu bestimmen gewesen sei, weswegen auf
der einen Seite die Generation der 1960er Jahre begann, die Architektur mit Hilfe der
Kybernetik und systematischer Entwurfsforschungen zu verwissenschaftlichen, wéh-
rend auf der anderen Seite Architektlnnen, wie Eisenman, versuchten, auf der Ebene
der Form immanente und spezifisch eigene Charakteristika der Architektur zu finden. '
Was ldsst die ArchitektInnen auf den Any-Konferenzen am Stellenwert der Architektur
zweifeln?

Die 1990er Jahre werden fast einstimmig als ein Einschnitt wahrgenommen, so
konstatiert Kwinter auf der letzten Any-Konferenz das Vorhandensein unruhiger Zei-
ten und Taylor sieht im Fall der Berliner Mauer den bildlichen Ausdruck fiir die Um-
wilzungen der 1990er Jahre.!" Bereits 1993 versucht Moneo die allgemein gefiihlte
Krisenstimmung in der Architekturdisziplin zu beschwichtigen: »1 also believe that we
must lose the fear that we are caught in an absolutely exceptional moment of history.
As far as I am concerned, we are experiencing the same moment in history that any of
our forebears may have experienced.«''* Doch die Verdnderungen werden primér an
den Entwicklungen im Bereich der digitalen Technologie und an der Globalisierung
festgemacht. Besonders der Cyberspace stelle die ArchitektInnen vor Herausforderun-
gen, so formuliert Asada das Problem der Ortsgebundenheit von Architektur in Bezug
auf das Internet:

»While it is not so difficult to locate an architecture on a given substantive site, our reality today is
covered, more and more, by the globalized electronic information network — the net — where the in-
visible intensive network of flow overpowers the visible extensive space. If architecture is becoming
merely a mobile address to be connected to the net, how can placing be possible? Does it mean the
disappearance of architecture as such?«'!®

Der Architekt Romi Khosla bemerkt, dass durch die Verschiebung ins Virtuelle ins-
besondere die reale Materialitdt der Architektur als traditionelle Eigenschaft des
Architektonischen infrage gestellt werde,'” wohingegen Diller davor warnt, dass
die Architektur durch den Cyberspace vereinnahmt werde und sich nur noch damit

112 Boigon, Brian, in: Ebd., S. 260.

113 Agrest, Diana: Design versus Non-Design, in: Oppositions, Nr. 6,1976, S. 45—68.
114 Kwinter, Sanford und Taylor, Mark C., in: Davidson 2001, S. 90.

115 Moneo, Rafael, in: Davidson1994a, S. 91.

116 Isozaki/Asada1995,S. 208, A-2.

117 Khosla, Romi, in: Davidson 2001, S. 58.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE

219


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

beschiftigt, ihre angeblich marginale Rolle zu beklagen."'® SchlieBlich benennt Lynn
einen Wertverlust der klassischen Rolle der Architektlnnen, wenn er erklért, dass er
sich wie ein Subunternehmer fiihle, der innerhalb des Computerprogramms einen Bei-
trag zum Entwurf beisteuere, als wie ein Architekt, der jeden Winkel und jede Ecke
des Projekts plane.'” Das Digitale scheint also vor allem das Selbstbild sowohl der
architektonischen Disziplin (Ortsgebundenheit und Dinghaftigkeit) als auch der Ent-
werfenden (Machtposition) ins Wanken zu bringen.

Der Begriff der Globalisierung kursiert seit den 1970er Jahren, wird aber erst in
den 1990er Jahren zu einem Leitwort in 6ffentlichen und akademischen Debatten.'?°
Fiir die Architektlnnen bedeutet die weltweite Verflechtung zwischen Personen, Un-
ternehmen und Institutionen in wirtschaftlichen, politischen und kulturellen Bereichen
hauptsichlich eine Verschiebung des Raumbegriffs.'?! Durch die Globalisierung ver-
liere dieser seine lokale Spezifitit und miisse stdrker in Richtung Infrastruktur und
Distribution von Waren gedacht werden. Besonders Isozaki und Asada thematisieren
die globale Ausbreitung des Kapitalismus, die Auflosung von Nationalstaatlichkeit
und das Verlorengehen von Lokalitét. Fiir die Architektur kommen sie zu folgender
Einschitzung: »Apparently architecture, whose destiny is to fix on the local, will be
excluded from the new paradigm. As such it will be sustained simply as a form, just
as painting an sculpture have been kept as >art<, without any inherent effectuality.«!?
Architektur wird dementsprechend als &sthetisches Objekt zur Ware degradiert. The-
ma der Any-Konferenzen ist auch, dass die Globalisierung die Macht internationaler
Konzerne verstérkt, denen sich die ArchitektInnen ausliefern miissen. Durch ihre 6ko-
nomische Abhingigkeit seien sie dazu verdammt, zu kooperieren und sich mitschuldig
zu machen. Dies flihrt Eisenman auf der » Anywise«-Konferenz zu der Aussage, dass
die Architektur ein entmachteter Diskurs sei, der hochstens die Entmachteten, aber
nicht die Michtigen vertreten konne.'?* Mit der Globalisierung und den damit verbun-
denen Aspekten, wie der Zunahme weltweit agierender Unternehmen, kultureller Ver-
mischungs- und Homogenisierungsprozesse, globaler Informationsstrome, Beschleu-
nigung und soziale Exklusion, verbinden die ArchitektInnen letztlich die Angst um die
Rolle und den Einfluss der Architektur.

Wihrend Koolhaas 1997 bemerkt, dass die Unsicherheit unter den Teilnehmen-
den der Any-Konferenzen zunehme und zu Beginn weitaus mehr Selbstvertrauen iiber
die Moglichkeiten der Architektur zu spiiren gewesen sei,'** spricht Davidson 1999
offen eine Krise an:

»We are facing another crisis of an age and we’ve got to think about renaming architecture. Perhaps

this is where the undecideability that has been the framework of the Any project [...] really comes into

118 Diller, Elizabeth, in: Ebd., S.173.

119 Lynn, Greg, in: Davidson 1999, S. 286.

120 James, Paul /Steger, Manfred B.: A Genealogy of »Globalization«: The Career of a Concept, in: Global-
izations, Nr. 4, 2014, S. 419.

121 Vgl. die Diskussionen in Davidson 1994a, S. 60ff. und 9off.; Davidson 1996, S. 65ff. und S. 149;
Davidson1997a, S.104; Davidson 1999, S. 245; und Davidson 2000, S. 87 und S. 138.

122 Isozaki/Asada1995, S. 209, I-3.

123 Eisenman, Peter, in: Davidson 1996, S. 64.

124 Koolhaas, Rem, in: Davidson1998a, S. 99.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONFLIKTZONEN

play. I felt challenged yesterday by Rosalind Krauss when she talked about the promiscuity of unde-
cideability and the need for specificity. Maybe renaming is part of that pursuit of specificity, figuring

out what we’re going to do.«'?

Das Zitat verdeutlicht Davidsons Erkenntnis, dass die Beschéftigung mit dem Un-
bestimmten und Unentschiedenen im Grunde eine Suche nach dem Eigenen der Ar-
chitektur bedeutet und damit Teil eines Selbstfindungsprozesses ist. Der Dialog der
Architektur mit dem Anderen dient letztlich dazu, sich im Fremden widerzuspiegeln
mit dem Ziel, sich selbst dabei neu zu entdecken.

4.3.4 Das Ende des Dialogs

2001 zieht Schwarz folgende Bilanz der Any-Konferenzen: »Zehn Jahre lang such-
ten Architekten den Dialog mit Philosophen, Historikern und Soziologen — und
sind gescheitert.«'?® Er bezieht sich dabei auf Eisenmans Vortrag auf der letzten
Any-Konferenz. Unter dem Titel »Making the Cut« argumentiert Eisenman, dass der
mit dem Any-Projekt beabsichtigte inhaltliche Austausch zwischen den Akteuren ver-
schiedener Disziplinen nicht stattgefunden habe. Bereits ein Jahr zuvor bemerkt er
Folgendes: »In listening to the presentations today, I think we have real problems
communicating and understanding what each of us means by affect and the body and
reality and space and time.«'?” In »Making the Cut« schlussfolgert Eisenman daher,
dass die Architektlnnen in Zukunft allein unter sich debattieren sollten. Er beendet
damit den Dialog zwischen den verschiedenen Disziplinen:

»[W]e are not communicating. We talk across each other. If we were to honestly say how many of the
presentations we actually found relevant to what we are talking about as architects, I think there would
be very few. In this profession we don’t talk to one another anymore. [...] The most important architec-
tural debate that I ever remember taking place in this country was the meeting in Charlottesville, where
we only had architects, and it was just dynamite; an open, viable thing because everybody understood

the ground rules.«'?

Er habe, so Eisenman weiter, viel von PhilosophInnen, wie Karatani oder Grosz, ge-
lernt, aber er konne das Gelernte nicht auf seine Entwiirfe anwenden. Diese Erkenntnis
fiihre ihn zu der Behauptung, dass die Theorie in der Architektur im Grunde in der Pra-
xis liege (»1 think theory in architecture is practice.«'??). Damit nahert er sich den Ende
der 1990er Jahre einsetzenden antitheoretischen Bewegungen an, fiir deren Vertreter
gerade Eisenman eine zu iiberwindende Form eines Architekten verkorpert, der Ar-
chitekturen schafft, die unbedingt die kritische und theoretische Auseinandersetzung
sichtbar machen sollen (siche 3.1.3.4). Eisenmans Kehrtwende ist zudem ein Beweis

125 Davidson 2000, S. 281.

126 Schwarz2001,S. 63.

127 Eisenman, Peter, in: Davidson 2000, S. 182. Vgl. Eisenman, Peter: Making the Cut, in: Davidson 2001,
S.260-263.

128 Eisenman, Peter, in: Davidson 2001, S. 270. Siehe o. A.: The Charlottesville Tapes. Transcript of the
Conference at the University of Virginia School of Architecture, 12.-13.11.1982, New York/NY 1985.

129 Eisenman, Peter, in: Davidson 2001, S. 270. Herv. i. O.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE

221


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

fiir die hier vertretene These, dass die iibersteigerte Inszenierung der Ubersetzung von
philosophischer Theorie in Architektur im Rahmen der Anyone Corporation nicht nur
die antitheoretische und postkritische Architekturbewegung der 2000er Jahre als Ge-
genreaktion hervorbringt, sondern dass die Debatten der Any-Konferenzen diese auch
inhaltlich vorbereiten und einleiten (siche 5.2.2).

Lynns Reaktion auf Eisenmans Schlussstrich steht stellvertretend fiir andere Teil-
nehmende der letzten Any-Konferenz, so duBlert er sich, dass Eisenman entweder eine
Finte lege, die er nicht verstehe, oder dass er schlichtweg ein kiinstliches Ende des
Any-Projekts inszeniere.'*® Unmissverstindlicher formuliert es Kwinter, wenn er in
Eisenmans Konklusion einen »dreisten Ausdruck von erstaunlicher Engstirnigkeit«
(»an unapologetic expression of stunning parochialism«) sehe, der den nachfolgenden
Generationen die Bewegungsfreiheit nehme:

»To seek to isolate architecture, to try and mobilize a kind of rappel a I’ordre so that the problems
formulated within architectural practice cite and target problems that do not continue beyond the com-
fortable academic borders of an architecture defined four or five hundred years ago, seems to condemn

us to a kind of aphasia.«'3!

Kwinter begreift Eisenmans Vorstof} als eine kurzsichtige Fokussierung auf die Frage,
was Architektur sei — er nennt dies »the >constitutional argument< in architecture« —,
wihrend die wirklich wichtigen Probleme und Herausforderungen, die beispielsweise
die Digitalisierung und Globalisierung mit sich bringen, nicht angegangen werden.
SchlieBlich mokiert er sich dariiber, dass Eisenman ihnen in zehn Jahren erzdhlen
werde, man solle alte Bleiglasfenster studieren.'*? In dieser Auseinandersetzung wird
deutlich, dass die jingere Generation Eisenman einen gewissen Anachronismus und
eine Art Besessenheit, sich immer wieder mit der Definition und der Identitit von
Architektur zu befassen, vorwirft. Der letzte Aspekt wird bei Ockman deutlich, wenn
sie eine permanente essentialistische Rhetorik beklagt: »The surprising thing for me at
this conference is to hear so much essentialist rhetoric again and again — talk of irre-
ducible essences, of specificity, of the interiority of architecture, of what architecture is
and what it’s not.«!* Ihrer Ansicht nach ist die konstante Beschéftigung mit sich selbst
ein spezifisches Trauma der Architektur.

Die éltere Generation, vertreten durch Vidler, antwortet damit, dass sich jede Dis-
ziplin besténdig hinterfragen und neu definieren miisse, ansonsten gebe es das Konzept
Disziplin nicht.!** Ebenso sieht Grosz in der Selbstbefragung die grofte Stirke der
Architektur:

»As a philosopher, I’ve never been to a philosophy conference to which an architect has been invit-

ed, and that’s to our loss, not our gain. So it seems to me that it’s precisely this identity crisis that

130 Lynn, Greg, in: Ebd.

131 Kwinter, Sanford, in: Ebd., S. 265. Herv. i. O.
132 Kwinter, Sanford, in: Ebd., S. 269.

133 Ockman,Joan, in: Ebd.

134 Vidler, Anthony, in: Ebd.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONFLIKTZONEN

architecture is going through that makes it open to its outside in a way that no other professional

discipline is.«'3

In Bezug auf das von Eisenman konstatierte Scheitern und den dadurch begriindeten
Riickzug in innerarchitektonische Diskurse meldet sich eine Person aus dem Publikum
mit folgendem Kommentar: » You bring people together from different disciplines and
different practices and different generations not so that they breed and produce a new
animal that you then legitimate as the future new transaction or collaboration, but
somehow to actually understand that it’s a bastard, and just leave it there.«'*® Die
Selbstbefragung unter Zuhilfenahme des >fremden< Blicks anderer Disziplinen muss
demzufolge nicht unbedingt erfolgreich sein bzw. ist ein Scheitern auch produktiv.
Gleichermalien argumentiert Sola-Morales in seinem Schlusswort. Das Any-Projekt
sei vielleicht gescheitert, es sei aber grandios gescheitert, da so viele interdisziplinédre
Diskussionen gefiihrt wurden und gegenseitige Beeinflussungen entstanden sind:

»Typically architects don’t articulate explanations of their own work. So to fill this void left by the
architects’ own resistances to talking, we communicate with other disciplines like science, literature,
poetry, rthetoric, etc. I think it’s sad that we expect after ten years to have the solution or to have devel-
oped the alternative. In many ways we are successful because these ten years have been a great failure

—but it’s a great failure of discussion and cross-interferences between many sides.«'’

SchlieBlich, so auch Taylor, sei es gerade der Austausch zwischen sonst so fernen Ak-
teurInnen, der geschitzt wurde und aus dem ArchitektInnen Neues lernen konnten.'*8

Damit zeigt sich, dass auch die letzte Diskussion, die im Rahmen der
Any-Konferenzen gefiihrt wird, eine Gratwanderung der Architektlnnen zwischen
Transdisziplinaritit und disziplindrer Abgrenzung, zwischen einem Dialog mit dem
Anderen und fortlaufenden >Selbstgesprichen, zwischen Offnung nach AuBen und
Riickzug nach Innen ist. Eisenman schafft einen kiinstlichen Schlussstrich, indem er
das Projekt der Anyone Corporation fiir gescheitert erklart. Doch nicht der multidis-
ziplindre Austausch ist gescheitert, denn er hat wihrend der zehn Any-Konferenzen
stattgefunden. Vielmehr liegt das Misslingen in einem Diskurs, der eine antikritische
Architekturhaltung entstehen lésst (siehe 5.2.2).

Die Konfliktzonen zeigen sich sowohl innerhalb der Anyone Corporation als auch
auflerhalb. Es wird den sich auf Deleuze beziehenden Architektlnnen vorgeworfen,
dass sie erstens an Stelle eines Erkenntnisgewinns im Rahmen eines unabhéngigen
historischen oder theoretischen Diskurses iiber Architektur die philosophischen Kon-
zepte rein instrumentell auf architektonische Formen und Formgenerierungsprozesse
anwenden und sie dabei entpolitisieren. Zweitens wird beanstandet, dass sie die Ter-
minologie von Deleuze (und Guattari) ohne Wissen iiber deren Inhalt und Kontext
alleinig als Modewdrter verwenden, um sich mit den Philosophennamen Autoritit
zu beschaffen, obwohl eben jene Philosophen Autoritdtsmodelle ablehnen. Zu ihrer

135 Grosz, Elizabeth, in: Ebd.

136 Audience, in: Ebd., S. 271.

137 Sola-Morales, Ignaside, in: Ebd., S. 272.
138 Taylor, MarkC., in: Ebd., S. 269.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE

223


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

Verteidigung verweisen jene ArchitektInnen darauf, dass erstens jede Ubersetzung
Differenz mit sich bringe und insbesondere die kiinstlerische Kreativitdt schlicht-
weg kein Richtig-Verstehen verlange. Zudem habe zweitens selbst Deleuze gefordert,
»monstrése Kinder mit Philosophen zu zeugen« und seine Konzepte wie Werkzeuge zu
gebrauchen. Fiir die Autonomie der Architektur eintretend wird drittens in Anschlag
gebracht, dass die Konzepte von Deleuze (und Guattari) nur eine theoretische Entspre-
chung von genuin architektonischen Entwicklungen sind und keine Ubersetzung von
Philosophie in Architektur. Die Diskussionen der Any-Konferenzen zeugen von dem
Waunsch nach Transdisziplinaritdt und einer engen Verbindung von Architektur und
Philosophie, die in einer Zeit der Globalisierung, Digitalisierung und genereller trans-
disziplindrer Dialoge sowie vor dem Hintergrund von Deleuzes eigener Forderung
nach einer Pop-Philosophie (siehe 2.1.1) als notwendig erachtet werden. Gleichzeitig
schiiren sie bei den Architektlnnen die Angst vor Autonomie- und Identititsverlust.
Die permanente disziplindre Abgrenzung und die Beschiftigung mit dem spezifisch
Architektonischen sind Ausdruck dieser Angste. Der Kontakt zwischen der Architek-
tur und der Philosophie erweist sich als konfliktreicher Aushandlungsprozess zweier
differenter Disziplinen, die Schnittmengen besitzen. Die Kontaktzonen schliefen so-
mit die Konfliktzonen immer schon mit ein. Es sind die teilweise hitzigen Debatten
iiber gemeinsame und verschiedene Begriffe, Konzepte oder Strukturen, durch die
beide Disziplinen kontinuierlich miteinander im Austausch stehen und sich weiter-
entwickeln. Im gemeinsamen Diskurs erfolgen immerfort Beriihrungs- und Abgren-
zungsbewegungen, in deren Zuge sich beide als spezifische Disziplinen konstituieren.
Fiir die Architektur ist die externe Differenz zur Philosophie zugleich intern, denn der
Kontakt zur Philosophie und die Abgrenzung von ihr spiegeln sich im konfliktreichen
Verhéltnis der architektonischen Praxis zur Architekturtheorie wider. Erst der archi-
tekturinterne Konflikt zwischen Theorie und Praxis befeuert die Ndhe zur Philosophie
und didmpft sie zugleich. In den Ubersetzungsprozessen zwischen Architektur und
Philosophie erscheint somit sowohl das Gemeinsame als auch das spezifisch Eigene.
Die Verbindungen verunmdglichen eine Grenzziehung, wéihrend die Unterschiede eine
Gleichsetzung verhindern. Es ist ein Spiel zwischen Ndhe und Distanz, in dem sich
Transdisziplinaritdt und disziplindre Konstituierung gegenseitig bedingen.

- am 14.02.2026, 07:39:26. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839453261-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

