FORMEN DER STREITREGELUNG JENSEITS DES STAATES

Georg Klute

Nach dem Ende des Ost-West-Konfliktes und der damit verbundenen Angst
vor einem atomaren Krieg riickten innerstaatliche Konflikte und Kleinkriege
in das Zentrum der offentlichen Aufmerksamkeit. Vielleicht weil sie so
,»klein“ und daher handhabbar schienen, vielleicht um neue Geldquellen zu er-
schlieBen, befasste sich nun auch die Entwicklungspolitik mit gewaltsamen
Konflikten, deren Regelung sie zuvor vollstindig staatlicher Diplomatie iiber-
lassen hatte. Man suchte nach Moglichkeiten der Pravention und begann den
Aufbau von ,Frihwarnsystemen®, ,Priventionsnetzwerken®, , Konfliktlo-
sungs- oder Streitregelungsmechanismen®.'

Die Aussichten zum Anzapfen neuer Geldquellen waren auch in Deutsch-
land giinstig, weil die neue rot-griine Regierung Krisenpravention und friedli-
che Konfliktbeilegung zu ,iibergreifenden Zielen“ ihrer Politik erklirt hatte.?
AuBlen-, Verteidigungs- und Entwicklungspolitik sollten zusammenwirken,
um mit einem breiten Spektrum von MaBnahmen der Entwicklungszusam-
menarbeit wie ,klassischen Entwicklungsprojekten, bis hin zu ziviler, aber
auch militdrischer Beteiligung an ,,Friedenseinsdtzen der UNO weltweit in-
tervenieren zu konnen. (vgl. Mehler/Ribaux 2000).

Fiir die Entwicklungszusammenarbeit ging es zundchst darum herauszu-
finden, wann und vor allem wie sie zur Streitregelung beitragen konnte. Als
Grundlage fiir eine Reihe von Studien und Untersuchungen, wie etwa einer
grof3 angelegten Untersuchung des Deutschen Instituts fiir Entwicklungspoli-
tik, die ,,Wirkungen der Entwicklungszusammenarbeit in Konfliktsituationen*
am Beispiel Malis, El Salvadors, Sri Lankas, Athiopiens, Kenias und Ruandas
darstellte (Klingebiel 1999), diente ein Indikatorenkatalog.’ Dieser Katalog
sollte iiber die Verdnderung innergesellschaftlicher Konfliktlinien und die
»Gewaltneigung®™ bzw. , Friedensfahigkeit von Gesellschaften Auskunft ge-

Vgl. etwa Matthies (1998); Engel (1999) oder Mehler/Ribaux (2000).

BMZ: Zwei Jahre Entwicklungspolitik der Bundesrepublik aus SPD und Biind-
nis 90/Die Griinen, Halbzeitbilanz und Perspektiven, September 2000, S.16
(www.bmz.de).

3 Dieser von Angelika Spelten entwickelte Katalog (der Speltensche Indikatoren-
katalog) wird von der Autorin selbst zusammenfassend der wissenschaftlichen
Offentlichkeit vorgestellt, vgl. Spelten (1999).

N —

298

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FORMEN DER STREITREGELUNG JENSEITS DES STAATES

ben. Die fraglichen Gesellschaften wurden in ein Schema verschiedener Eska-
lationsstufen mit den dazugehorigen Schwellenwerten eingeordnet.

Eine solche Vorgehensweise, komplexe Konflikte in sehr unterschiedli-
chen kulturellen und historischen Kontexten mit einem vergleichsweise einfa-
chen Indikatorenkatalog erfassen zu wollen, geriet bald unter Kritik. Im Be-
sonderen wurde argumentiert, dass einfach ,,westliche” Vorstellungen von
Staatlichkeit und sozialer Ordnung auf andere Kulturen iibertragen und als
»Messwert“ zur Erstellung der Konflikt-Indikatoren herangezogen worden
seien. Wie aber jeweils konkret mit Konflikten und Streit umgegangen werde
und ob es erfolgreiche Streitregelungsmechanismen auch jenseits staatlichen
Eingreifens gebe, werde kaum erfasst. Angesichts der ,,Schwiche des Staates
in vielen ,,Entwicklungsldndern® seien dies jedoch die entscheidenden Fra-
gen.* Auf Grund dieser Kritik begann eine Suche nach traditionellen, d. h. his-
torisch und kulturell ,,eingebetteten” Mechanismen der friedlichen Konflikt-
austragung oder Streitregelung, die vor allem von der nichtstaatlichen Ent-
wicklungszusammenarbeit ausging.

Die Suche nach traditionellen Konflikt- oder Streitregelungsmechanismen
wurde zum Konigsweg iiberall dort, wo der jeweilige Staat sein Recht nicht
mehr durchsetzen und Streit nicht mehr schlichten konnte. In einem Uberblick
iiber die Diskussionen zur Krisenprivention und Konfliktbearbeitung in der
Entwicklungszusammenarbeit dimpfen Andreas Mehler und Claude Ribaux
jedoch die bisherige Euphorie; sie kennzeichnen traditionelle Streitregelungen
als ,,undemokratisch*; iiberhaupt diirfe man von solchen Traditionen nur we-
nig halten, weil sie schlieflich die Eskalation bestehender Konflikte in ge-
waltsame Auseinandersetzungen nicht hétten verhindern kdnnen (vgl. Meh-
ler/Ribaux 2000).

Mir selbst allerdings scheint an diesen Versuchen, ,traditionelle* Streitre-
gelungsmechanismen wieder zu beleben, um sie zur Losung aktueller gewalt-
samer Konflikte zu nutzen, anderes viel bemerkenswerter: Abgesehen davon,
dass es groBter Sorgfalt bediirfte, traditionelle, d.h. in diesem Zusammenhang
vorkoloniale und vorstaatliche Streitregelungsmechanismen, zu rekonstruie-
ren, abgesehen auch davon, dass die Ausbildung, Einrichtung und AuBenfi-
nanzierung von Mediatoren, Schlichtern, Friedenskonferenzen etc. von einiger
Blauvdugigkeit zeugt, weil nicht immer deutlich ist, was diese gegen die Inte-
ressen michtiger und auch militdrisch méachtiger Gruppierungen ausrichten
konnten, werden vor allem zwei Sachverhalte libersehen: Zum einen, dass die
Regulierung von Konflikten zu den konstitutiven Elementen von Vergesell-
schaftung und zugleich ihren wichtigsten Voraussetzungen gehort;” zum ande-
ren, und mit dem ersten Sachverhalt eng zusammenhéngend, die Tatsache,

4 Vgl. dazu besonders die Darstellung in Hohne (2002).

5 Georg Elwert hat bei seinen Reflexionen zur Konfliktregulierung vor allem die
Tatsache im Blick, dass die Regelung von Konflikten Voraussetzung jeder Ver-
gesellschaftung ist: ,,...[D]ie Normalisierung und Institutionalisierung von Kon-
flikten [ist] eine unabdingbare Voraussetzung fiir sozialen Zusammenhalt [...]“
(Elwert, in diesem Band).

299

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG KLUTE

dass die Institutionalisierung von Richtern, Friedensstiftern oder auch Schlich-
tungseinrichtungen zu einem Teil von Prozessen der Herrschaftsbildung wer-
den kann. Dies ist allerdings eine alte Erkenntnis; schon im Alten Israel nann-
te man gottbegnadete Volksfiihrer ,,GroBe Richter”, und auch Koénige oder
andere Fiihrer trugen zusétzlich den Richtertitel; im Alten Testament geht be-
zeichnenderweise das Buch der Richter dem der Konige voraus.

Fir Max Weber gehorte der Typ des ,,Richters”, neben den Typen des
,Patriarchen” und des ,,Heerfiihrers“ (oder des ,,Anfiihrers in der Gefahr*), zu
den drei Archetypen von Herrschern. Heinrich Popitz hat gezeigt, dass die Po-
sition des ,,Richters* Antwort auf das grundlegende gesellschaftliche Problem
von Normkonflikten ist (Popitz 1992: 247). Es ist der ,,Richter”, der verhin-
dert, dass ,,Normbriiche zu endlosen Konflikten fithren“ (ebd.: 250), und des-
halb ist die Position des Richters zundchst viel mehr Instanz der Friedensstif-
tung als Instanz zum Vollzug der Rache oder der Strafe.

Aus diesen Erwégungen ergibt sich — so meine erste These —, dass die Ein-
richtung lokaler ,traditioneller” Streitregelungsmechanismen durch Projekte
der Entwicklungszusammenarbeit mit einem doppelten Manko behaftet ist: ei-
nem ersten Manko, das sie mit vielen lokalen Initiativen der Entwicklungshil-
fewelt teilt, nimlich von auflen induziert zu sein, und einem zweiten Manko,
nimlich dass sie Potential fiir die Akkumulation von lokaler Macht und gege-
benenfalls fiir die Errichtung einer lokalen Herrschaft darstellt, auch ohne dass
die urspriinglichen Initiatoren dies beabsichtigt oder solche Zusammenhinge
iiberhaupt geahnt hitten. Von auflen finanzierte Friedensstifter oder Streitre-
gelungseinrichtungen jedenfalls stellen tatsichlich eine Bedrohung fiir die
Herrschaft des betroffenen Staates dar und hdhlen seine Legitimitdt in weit
stirkerem MaB aus, als dies, wie Neubert (1997) gezeigt hat, durch wohl-
fahrtsstaatliche Projekte der Entwicklungszusammenarbeit sowieso schon ge-
schieht.

Meine zweite These ist, dass der Riickgriff auf ,traditionelle®, vorstaatli-
che Konflikt- und Streitregelungsmechanismen fiir die betroffenen Menschen
kein Konigsweg ist, sondern eine sekundire Option darstellt. Ich gehe davon
aus, dass heute jede Herrschaft an der Idee einer generalisierten Staatlichkeit
gemessen wird. Der Begriff der generalisierten Staatlichkeit verweist auf die
Kernbereiche moderner staatlicher Herrschaft: Gebietsherrschaft, Streben
nach dem Gewaltmonopol, Normsetzung und Normdurchsetzung. Ich gehe
weiter davon aus, dass sich die Utopie einer generalisierten Staatlichkeit
weltweit durchgesetzt hat und dass die Menschen den Staat heute nicht nur als
gewalttitigen Leviathan vorstellen, sondern auch als duBlerst effektive Instanz,
die Recht und Ordnung durchsetzen, vor Gewalt schiitzen und Konflikte regu-
lieren kann. Deshalb kann die Anwendung vorstaatlicher Konflikt- und Streit-
regelungsmechanismen, wie sie von einigen Projekten der Entwicklungszu-
sammenarbeit propagiert und gefordert wird, fiir die meisten Menschen hochs-
tens eine nachrangige, sekundére Option sein.

Im Folgenden will ich diese Zusammenhinge an einem afrikanischen und
einem siidostasiatischen Fall erldutern. Die Gegeniiberstellung so weit ausein-

300

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FORMEN DER STREITREGELUNG JENSEITS DES STAATES

ander liegender und ganz unterschiedlicher ethnographischer Beispiele mag
problematisch erscheinen; die von mir gewihlten Fille weisen allerdings eine
Reihe von Gemeinsamkeiten auf, die einen Vergleich moglich machen: Bei
beiden haben wir es mit einem Kontext schwacher Staatlichkeit zu tun, in dem
das staatliche Gewaltmonopol nur mangelhaft oder gar nicht durchgesetzt ist.
Dem entspricht, dass auch die Einhaltung bzw. Nichteinhaltung staatlicher
Normen kaum sanktioniert wird. In beiden Féllen gibt es Formen der Streitre-
gelung, die als ,.traditionell* dargestellt werden, und in beiden Féllen schlieB3-
lich hat sich die Entwicklungszusammenarbeit diesen ,traditionellen” Formen
der Streitregelung angenommen, um sie an Stelle schwacher, aber doch vor-
handener Streitregelungseinrichtungen des jeweiligen Staates zu fordern und
zu finanzieren.

Ich werde zunichst beide Kontexte darstellen und dann zu einigen zu-
sammenfassenden Schlussfolgerungen kommen.

Afrikanische Friedenstreffen

Im Dezember 2003 und im Januar 2004 haben in der Siidsahara beinahe zeit-
gleich vier Tuareg-Festivals stattgefunden. Das grofite war das ,,Wiistenfesti-
val“ in der Gegend von Timbuktu in Mali. Im Zentrum dieses Festivals steht
eindeutig die Musik. International renommierte Kiinstler wurden eingeladen
und zahlreiche Musiker aus Mali, Mauretanien, Senegal, der Elfenbeinkiiste,
Marokko, Algerien, Benin und Niger, aber auch aus Deutschland, Holland,
Frankreich und den USA spielten auf dem Festival. Hunderte westlicher Giste
nahmen teil. Die Liste der Sponsoren ist beeindruckend: Das Afiika-Festival
aus Wiirzburg, die Francophonie, die Europdische Kommission, die GTZ,
Sfinks (aus Belgien), Triban Union (aus Frankreich) und die Volkswagen AG,
um nur die groften Geldgeber zu nennen.® Das Interesse der Medien, vor al-
lem der Bildmedien, war enorm. Dieses Interesse macht das Sponsoring der
kommerziellen Firmen verstdndlich. Die Entwicklungshilfe und die Politik er-
klérten die Subventionen ihrerseits mit der Férderung der lokalen Tourismus-
industrie.

Die tibrigen Festivals setzten andere Schwerpunkte. Das Festival von Es-
suk” im Nordosten Malis nicht weit von der algerischen Grenze etwa fand in
der Ndhe der Ruinen der mittelalterlichen Stadt von Essuk oder Tademekkat
statt, die groBer als das zeitgleiche Kumbi Saleh gewesen ist und wo die altes-
ten arabischen Inschriften des gesamten afrikanischen Kontinents — auf3erhalb
Nordafrikas natiirlich — gefunden worden sind (vgl. Farias 1990). Mit der
Wahl gerade dieses Ortes betonten die Veranstalter die alte Geschichte der
Ethnie der Tuareg; denn fast alle iibrigen Regionalgruppen der Tuareg neh-
men in ihrer jeweiligen Geschichte einen Aufenthalt bei der Stadt Tademekkat

6 Vgl etwa: http://www.afro.wuerzburg.de/desert/
7 Vgl http://www kidal.info/FETE/Essouk/ und die weiteren hier angefiihrten
links.

301

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG KLUTE

an. Das Festival tamadacht in der Gegend von Menaka im Osten Malis an der
nigrischen Grenze hatte seinen Schwerpunkt in der Darstellung der regionalen
Kultur,8 und sollte, ganz dhnlich wie das ,,Festival des Air* im Norden Nigers,
die lokale Tourismus- und die lokale Kunsthandwerksindustrie fordern.

Trotz aller unterschiedlichen Gewichtung, Musik, Geschichte, Kultur,
Wirtschaftsforderung, ist all diesen Festivals jedoch eines gemeinsam: die Be-
hauptung namlich, hier wiirden uralte Traditionen der Begegnung und des
Ausgleichs wieder aufgegriffen, die sowohl unter den verschiedenen Regio-
nalgruppen der Tuareg als auch zwischen den Tuareg und anderen Ethnien
dem Aussprechen von Differenzen und der friedlichen Regelung von Streit
gedient hitten. Diese vorkolonialen Traditionen seien dann vor allem durch
die Errichtung des Kolonialstaates verloren gegangen und wiirden erst in
jungster Zeit wieder aufgegriffen.

Es lohnt ein kurzer Blick auf die Vorgeschichte dieser Festivals, um sol-
che Behauptungen besser einordnen und meine erste These iiberpriifen zu
kénnen.’

Im Jahr 1994 hatten die Tuaregrebellionen in Mali den Charakter eines
ethnischen Konfliktes angenommen; jede zuvor geltende Beschrinkung des
Gebrauchs von Gewalt war fallengelassen worden. Es gab keine Unbeteiligten
mehr; die Unterscheidung zwischen Bewaffneten und Unbewaffneten wurde
durch das Kriterium der Zugehorigkeit ersetzt: Angegriffen wurden all die, die
zu ,,ihnen®, verschont all die, die zu ,,uns* gehorten. In dieser Phase schlugen
die Konfliktparteien, immer wieder vorangetriecben von dem Wunsch nach
Rache, einen Weg ein, der ohne weiteres in dem Versuch eines gegenseitigen
Genozids hitte enden konnen. Es war eine Phase ,,verallgemeinerter Gewalt*
(Beck 1996: 83), in der jeder Opfer und jeder Téter sein konnte. Neben den
offiziell anerkannten Rebellenbewegungen und der malischen Armee operier-
ten nun im Norden von Mali zahlreiche weitere bewaffnete Gruppierungen,
die, trotz ihrer oft wohl tonenden Namen, nicht auf politische Ziele, sondern
auf lohnende Beute und Rache aus waren, so dass auch sie ihre Angriffe kei-
neswegs auf Bewaffnete beschrankten. Keine der Konfliktparteien war in die-
ser Phase in der Lage, die unbewaffnete Bevolkerung, ja kaum die eigene An-
hingerschaft vor Gewalt zu schiitzen.

Anfang und Ende dieser Phase unbeschrénkter, ,,verallgemeinerter Ge-
walt* lassen sich ziemlich eindeutig bestimmen. Sie begann im Friithjahr 1994
und endete um die Jahreswende 1994/95. Je lédnger diese Phase dauerte, umso
kriegsmiider wurde die (unbewaffnete) Zivilbevolkerung im Norden Malis,
die am stérksten unter der ,,verallgemeinerten Gewalt zu leiden hatte. In die-
ser Situation ergriff im November 1994 ein Notabler der Songhai, zugleich
Biirgermeister der Kleinstadt Bourem in der Region von Gao, die Initiative
und lud die traditionellen Héuptlinge der Region, Tuareg wie Songhai, zu ei-
nem Vers6hnungstreffen ein. Das Treffen kam zustande, und die Teilnehmer

8 Vgl.: http://www.malitourisme.com/fr/cgi-bin/view_article.pl?id=160.
9 Die folgende Darstellung bezieht sich auf die Schilderung in Klute (2001).

302

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FORMEN DER STREITREGELUNG JENSEITS DES STAATES

verabredeten schriftlich, dass sich ,,Nomaden* und ,,Sesshafte” (sprich: Tua-
reg und Songhai) in Zukunft gegenseitig tolerieren wollten.

Im Nachhinein lisst sich erkennen, dass die traditionellen Hauptlinge bei-
der Seiten nicht nur eine festgefahrene Situation, in der keine der beteiligten
Kriegsparteien einen entscheidenden Sieg erringen konnten, aufgeldst haben,
sie haben auch verstanden, dass in der Rolle des Mittlers und Friedensstifters
ein Potential zur Akkumulation von Macht und gegebenenfalls der Wieder-
herstellung ihrer vormaligen Herrschaftsposition lag. Wéhrend der eigentli-
chen Kriegshandlungen war den meisten von ihnen jeglicher 6ffentliche Ein-
fluss verloren gegangen. Gegeniiber Bewaffneten, Rebellen oder Militdrs, hat-
ten weder ihre auf Abstammung gegriindete moralische Autoritét, noch ihre
vom Staat verlichene Stellung als administrative Hauptlinge gezéhlt, in dieser
(Kriegs-) Zeit sprachen nur die Waffen.

Das Novembertreffen von Bourem gilt als der Beginn des Friedensprozes-
ses, der schlieBlich im Méirz 1996 mit der zeremoniellen Verbrennung von
3.000 Kriegswaffen in Timbuktu zum Abschluss gekommen ist. Das Treffen
von Bourem gelangte jedoch nicht wegen der dort getroffenen Vereinbarun-
gen zu Bedeutung, sondern weil es das Startsignal fiir Dutzende weiterer dhn-
licher Treffen zwischen Nomaden und Sesshaften, von Nomaden oder Sess-
haften untereinander, allgemein: aller im Norden Malis lebenden Gruppen in
vielfachen Konstellationen gegeben hat. Zunéchst folgte im Januar 1995, e-
benfalls in Bourem, ein Treffen mit ganz dhnlichen Ergebnissen wie beim ers-
ten Treffen im November 1994: Wiederherstellung der alten Beziehungen
zwischen den Ethnien, Aufbau gegenseitigen Vertrauens und Gewahrleistung
der Sicherheit in der Region etc."”

Von den folgenden Treffen ist besonders das von M’Bouna in der région
de Tombouctou vom 8. bis 11. September 1995 erwidhnenswert; zum ersten
Mal wird ein Versohnungstreffen in diesem rein malischen Konflikt weitge-
hend von auflen finanziert. Deutschland stellte tiber das GTZ-Programm ,,Pro-
gramm Mali Nord“ fiir die etwa 2.000 Teilnehmer immerhin 13 Millionen
FCFA oder ca. 40.000,- DM zur Verfiigung."' Nun, nachdem zum ersten Mal
die Moglichkeit der AuBlenfinanzierung solcher Treffen erkannt ist, fanden an-
schlieBend an verschiedenen Orten im Norden von Mali zahlreiche Versoh-
nungstreffen in schneller Folge statt: drei im Oktober 1995, vier im November
1995, drei im Dezember 1995, sechs im Januar 1996, sieben im Februar 1996,
zwoOlf im Mérz 1996 und eines Anfang Juni 1996; diese Treffen wurden mit
insgesamt 56.871.000 FCFA oder etwa 190.000 DM von auswirtigen Ent-
wicklungsagenturen finanziert (vgl. Lode 1996: 54). Moglicherweise haben
noch viele weitere Treffen stattgefunden, die nach aulen jedoch nicht bekannt

10 Le Malien 1995, Communiqué de la Rencontre du 10 au 11 Janvier 1995 a Bou-
rem. In: Le Malien, no. 97, du 16 janvier 1995: 3.

11 Rocksloh-Papendieck, Barbara/Touré-Diallo, Fadimata Bintou (1995): Eindrii-
cke vom Ausséhnungstreffen in M’Bouna, Kreis Goundam, Region von Tim-
buktu vom 8. bis 11. September 1995, Bamako: Projektbericht Programm Mali-
Nord.

303

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG KLUTE

wurden, weil sie von lokalen (malischen) Organisationen finanziert oder mit
eigenen Mitteln durchgefiihrt worden sein sollen (vgl. Poulton/Ag Youssouf
1998: 110).

In der Welt der Entwicklungshilfe war man iiberaus begeistert. Versoh-
nungstreffen waren eben die Ereignisse, die genau den Anspriichen und
zugleich den Interessen von Entwicklungsagenturen entsprachen. Sie gingen
von der Bevolkerung aus, versprachen eine einheimische Losung fiir ein tiber-
aus schwieriges Problem, ndmlich die Streitregelung eines Biirgerkrieges,
weshalb man groBle Akzeptanz in der Bevdlkerung und ,,Nachhaltigkeit® der
einmal gefundenen Losung erwarten durfte, sie konnten als ,,Friedensforde-
rung®, ,,Krisenbewéltigung™ oder sogar als ,,Krisenpravention“ hervorragend
in dem immer enger werdenden Markt der Entwicklungshilfe in den westli-
chen Geberlander verkauft werden, sie fithren meist Mitglieder der so genann-
ten Zivilgesellschaft zusammen, womit die Entwicklungsagenturen einerseits
Distanz zum Staat wahren konnten, dessen Vertreter sie als korrupt oder in-
kompetent oder als beides ansahen, andererseits nicht in den Geruch kamen,
mit bewaffneten Rebellen oder Miliziondren gemein zu sein, sie sind unge-
mein billig — bis auf das von der deutschen GTZ finanzierte Treffen in
M’Bouna hat keines der folgenden Treffen mehr als 5.000 US $ gekostet —
und garantierten bei diesen so giinstigen Preisen fiir die einzelnen Entwick-
lungsagenturen grofle Aufmerksamkeit in den nationalen und internationalen
Medien.

Vielleicht ebenso begeistert wie die Entwicklungsagenturen waren Lokal-
politiker im Norden Malis. Viele von ihnen erschienen — eingeladen oder nicht
— auf den Versohnungstreffen. RegelmdBig nahmen Vertreter der staatlichen
Verwaltung teil, hdufig Offiziere der malischen Armee, ebenso hiufig Vertre-
ter der verschiedenen Rebellenbewegungen und Milizen, und immer Angeho-
rige des ,traditionellen Hauptlingtums®, fiir die die Versohnungstreffen eine
Gelegenheit waren, wieder in der politischen Offentlichkeit aufzutreten.

Es liegt jedoch auf der Hand, dass Versohnungstreffen dann sinnlos wer-
den, wenn der Anlass zur Vers6hnung nicht mehr existiert. Warum sollte es
auch nach dem offiziellen Ende des Biirgerkrieges in Mali im Jahr 1996 wei-
tere Versohnungstreffen mit den ehemaligen Feinden geben?

Von allen Hauptlingsgruppen in Mali war es als erste diejenige von Kidal
im Nordosten von Mali, die den doppelten Nutzen solcher Friedenstreffen er-
kannte: als Vehikel zur Kanalisierung auswdrtiger Zuwendungen und als
Moglichkeit zur Konsolidierung ihrer Herrschaft. Ich habe an anderer Stelle
gezeigt, dass es dieser Gruppe gelungen ist, die Mittler- und Friedensdienste,
die Teil des Musters von Gruppenstrategien des kolonialen und postkolonialen
Hauptlingtums sind, in eine regionale parasouverdne Herrschaft zu tberfiih-
ren (vgl. Klute 1998). Sie hat in einem internen Konflikt der Tuareg unterein-
ander Frieden gestiftet, indem sie die augenblickliche Macht des militérischen
Sieges in eine parasouverdne Herrschaft verwandelte (vgl. Klute 1999). Zu
dieser parasouverdnen Position gehoren der Anspruch auf das regionale Ge-
waltmonopol, das Recht zur Besetzung von regional oder national wichtigen

304

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FORMEN DER STREITREGELUNG JENSEITS DES STAATES

Amtern, schlieBlich auch direkte Beziehungen zu internationalen Organisatio-
nen der Konfliktregelung und der Entwicklungshilfe, mit deren Zuwendungen
man die parasouverdne Position finanziell abzusichern sucht.

Diese Hauptlingsgruppe fiihrte die Versohnungstreffen auch nach Ende
des Friedensprozesses einfach weiter. Zunichst trugen die Veranstaltungen
wie zuvor den Titel rencontres intercommunautaires, vielleicht auch, um wei-
terhin Zuwendungen aus der Entwicklungshilfewelt zu erhalten, vor allem von
norwegischen Organisationen, die sich in dieser Hinsicht einen gewissen Ruf
erworben haben. Schon 1997 jedoch war dieses Etikett nicht mehr aufrechtzu-
erhalten, weil nur noch Tuareg und nur noch Mitglieder der eigenen Regio-
nalgruppe erschienen. Jetzt erfand man die Tradition des faqubalt (oder Emp-
fang), auf dem lokale Geschehnisse, Konflikte etc. diskutiert und der regiona-
le Zusammenhalt gestdrkt werden sollte. Seither hat es in jedem Jahr eine sol-
che regionale Zusammenkunft gegeben. Alle tibrigen Festivals, die ich zu An-
fang aufgelistet habe, sind im Ubrigen nur dem Beispiel der Tuareg aus Kidal
gefolgt.

Wie mit und auf diesen Treffen und Festivals regionale Politik gemacht
wird, lasst sich besonders anschaulich an der taqubalt von 1999 zeigen. Das
Erstaunliche an dem Treffen dieses Jahres war, dass es weit siidlich von der
Region Kidal, der Herkunftsregion der Organisatoren, in der Region Gao statt-
fand. Hintergrund fiir die ungewdhnliche Wahl des Festplatzes war ein jahre-
langer Streit zwischen beiden Regionen um eine reiche Viehweide und
zugleich um die Wihlerstimmen zahlreicher dort lebender Nomaden, der nicht
nur verbal, z.B. vor dem malischen Nationalparlament, sondern auch mit
Morden, Entfiilhrungen oder dem Raub von Wahlurnen ausgetragen worden
war. Wieder hatte die parasouverdne Hauptlingsgruppe nach dem Muster der
kolonialen und postkolonialen Intermedidre das Machtpotential der Vermitt-
lung und Friedensstiftung eingesetzt. Um in diesem Fall jedoch iiberhaupt als
Friedensstifterin auftreten zu kdnnen, musste zunichst ein gewaltsamer Kon-
flikt vorhanden sein. Zu diesem Zweck stellte die Hauptlingsgruppe eine be-
waffnete Miliz auf, die der Auseinandersetzung einen gewaltsamen Charakter
verleihen konnte. Wéhrend diese Miliz bewaffnete Aktionen durchfiihrte, bo-
ten sich die Hauptlinge als Mittler zu der Miliz an, die von ihnen selbst erst
ins Leben gerufen worden war.

Die malische Zentralregierung erkannte zwar die Bedrohung ihres Ge-
waltmonopols, schétzte sich aber als zu schwach ein, um das Problem milita-
risch zu 16sen. Stattdessen organisierte sie nach dem Vorbild der Friedens-
und Versohnungstreffen eine groe Zusammenkunft und entsandte eine Reihe
hochrangiger Vertreter: den Prisidenten der Nationalversammlung, den Um-
weltminister, einen Berater des Prisidenten Konaré, die Gouverneure der be-
troffenen Regionen und andere. Aulerdem wurden die Vertreter der im Nor-
den Malis operierenden Entwicklungshilfeagenturen, die ,traditionellen Auto-
ritdten™ (sprich: Hauptlinge), die Abgeordneten der betroffenen Gebiete und
die Vertreter der (de jure schon seit zwei Jahren aufgeldsten, de facto aber
noch bestehenden) Rebellenbewegungen eingeladen. Zwar erorterte man drei

305

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG KLUTE

Tage lang das Problem, eine Losung wurde aber nicht gefunden (vgl. Vallet
1998, 145: 16).

Um ihren Anspruch auf das umstrittene Gebiet ostentativ zu demonstrieren
und ihren Willen zur Erweiterung ihrer Gebietsherrschaft zu bekréftigen, lu-
den die parasouverdnen Hauptlinge von Kidal zu einer faqubalt in eben dem
Gebiet ein, auf das sie Anspruch erhoben. Die tagubalt kam in einem traditio-
nellen, folkloristisch geschmiickten Gewand daher, ist aber tatsdchlich ein
Beispiel fiir eine ,,erfundene Tradition®. Zwar empfingen in vorkolonialer Zeit
die Tuareg zahlreiche Géste und feierten groBle Feste, periodische, jahrliche
Zusammenkiinfte der Mitglieder einer oder gar mehrerer Regionalgruppen zur
politischen Beratung aber, wie sie die Tradition der taqubalt unterstellt, hat es
in dieser Form iiberhaupt nicht und zur politischen Beratung nur gelegentlich
und unregelmiBig gegeben.

Hinter dem folkloristischen, ,.traditionellen* Anstrich der taqubalt lie3
sich ein bedrohlicher Aspekt erkennen: Wéhrend die Tuareg mit indigogeférb-
ten Gewidndern, Schwertern und Kamelen die Tradition darstellten, warteten —
bildlich gesprochen — hinter den nichsten Diinen die Pick-ups und die Ka-
lashnikow ihrer Miliz. Jedoch scheint der folkloristische Anstrich der faqubalt
eine Reihe hochrangiger Géste zur Teilnahme bewogen zu haben: U.a. kamen
der amerikanische Botschafter und Frau, der kanadische Botschafter und Frau
und der Vertreter des franzdsischen Botschafters. In der ,,lokalen politischen
Arena“ ist der Zentralstaat also keinesfalls nur ein ,,virtueller Akteur” (Bier-
schenk/Olivier de Sardan 1996: 24) neben anderen Akteuren, auf den man zur
Verfolgung partikularer Interessen zuriickgreifen kann oder auch nicht, son-
dern lokale Politik hat heute einen systematischen Bezug zur nationalen und
sogar internationalen Politik. Dieser Bezug erschopft sich keineswegs in der
Zuwendung finanzieller Mittel, sondern es geht auch um politische Symbolik,
die vor allem das eigene politische Gewicht sowohl gegeniiber regionalen
Konkurrenten als auch gegeniiber der Zentralregierung erhdhen soll.

Dass die ,,erfundene Tradition® der taqubalt seither jedes Jahr stattgefun-
den hat, ist Zeichen der weiteren Festigung dieser parasouverdnen Herrschatft.
Die folgenden Zusammenkiinfte bekamen deutlich den Charakter einer rituali-
sierten Konfirmation der Herrschaft der Parasouverdne. Die Feste dienten
nicht nur der Bestitigung des Zusammenhalts der Regionalgruppe, sondern
die Anwesenden wurden auch aufgefordert, wie ich von einem Teilnehmer
weil}, der Hauptlingsfamilie auf den Koran die Treue zu schworen.

306

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FORMEN DER STREITREGELUNG JENSEITS DES STAATES

Kollektive Selbsthilfe auf Sumbawa (Indonesien)

Auszug aus dem Polizeiregister des Bezirks Bima auf der indonesischen Insel
Sumbawa zwischen Januar 2000 und Mai 2001:"

16.9.2000

Bewohner von Penagra und Penatoi bewerfen sich mit Steinen, 9 Hauser beschidigt,
ein Kutsche verbrannt. Grund: Ein Biirger Penagras, aber wohnhaft in Penatoi, hat in
einer anderen Sache einen anderen Biirger Penagras verteidigt.

23.9.2000
Einwohner von Bontokape greifen das Dorf Daru an. 8 Héuser total zerstort. Grund:
ein Biirger Botokapes wurde von jemand aus Daru geschlagen.

18.10.2000
Einwohner von Ngali greifen den Ort Ncera an, 11 Verletzte durch Pfeile. Grund:
Biirger Ngalis in Messerstecherei mit Biirger Nceras verwickelt.

16.11.2000
Konflikt zwischen den Orten Tangga und Sie, 3 Verletzte, davon einer schwer.
Grund: Konflikt zwischen Schiilern beider Orte.

23.12.2000
Konflikt zwischen Sondosia und Bonto, 4 Verletzte. Grund: Wegelagerei auf Biirger
von Sondosia.

29.12.2000
Konflikt zwischen Lido und Ncera, 4 Hiuser beschadigt, eine Wasserpumpe kaputt,
4 Verletzte. Grund: Einwohner von Ncera von Einwohnern Lidos verpriigelt.

22.1.2001

Konflikt zwischen Rupe, Laju und Tanjung Mas, 36 Hauser verbrannt, 1 Toter.
Grund: Streit zwischen zwei Biirgern aus den Gemeinden Sondo und Waworada,
sowie Wegblockade in Tanjung Mas.

3.3.2001
Konflikt zwischen Lela und Jatibaru, Biiro des Biirgermeisters verbrannt. Grund:
Einwohner Lelas verpriigelt von Einwohnern Jatibarus.

16.5.2001

Konflikt zwischen Tente und Palibelo, nachdem ein Biirger Tentes verpriigelt, geto-
tet, verbrannt und die Leiche in einen Fluss geworfen wurde. Daraufhin greifen
Einwohner Tentes den Ort Palibelo an, 2 Verletzte durch selbst gebaute Schusswaf-
fen.

An dieser Synopsis fillt einiges auf: In keinem der dargestellten Fille greift
die Erkldrung, die besonders in den multiethnischen und multireligidsen Staa-

12 Diese Synopsis wurde von Florian Schlichting (2003: 33) aus den Akten der Po-
lizeikommandantur des Bezirks Bima auf der Insel Sumbawa (Indonesien) zu-
sammengestellt. Fille von ,,Selbstjustiz mit Todesfolge* (ebd.) konnte Schlich-
ting allerdings nicht einsehen. Meine Uberlegungen zur gewalttitigen Selbsthilfe
in Bima beruhen weitgehend auf der Darstellung in Schlichting (2003).

307

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG KLUTE

ten der Dritten Welt liblicherweise fiir gewalttitige Konflikte angefiihrt wird:
die Behauptung von Konfliktlinien aufgrund unterschiedlicher ethnischer oder
religioser Zugehdrigkeiten. Tatsdchlich handelt es sich bei den Einwohnern
des Bezirks Bima — abgesehen von Zuwanderern in den Kiistenstidten — um
eine ethnisch und religiés weitgehend homogene Bevolkerung, bei der zudem
keine eklatanten 6konomischen Unterschiede festzustellen sind. Nicht unter-
schiedliche ethnische oder religiése Gruppierungen priigeln hier aufeinander
ein, sondern die Bewohner von Dorfern oder Stadtvierteln. Etwas Zweites fallt
auf: In allen Fillen erscheint der Anlass fir den Ausbruch der Gewalt (der in
den Polizeiakten als ,,Grund* bezeichnet wird) ziemlich beliebig: Schon eine
Rauferei zwischen Schiilern kann geniigen, dass ganze Dorfer aufeinander
einschlagen. Ein indirekter Indikator fiir die Beliebigkeit der Anldsse mag
auch die Auflistung der Konfliktursachen aus emischer Sicht sein: diese rei-
chen von Rempeleien, Konkurrenz junger Minner um junge Frauen, Dieb-
stahlen, Verkehrsunfillen, Frechheit der Jugend, Niedergang der Moral, hitzi-
gem Temperament der Bimanesen, falschem Verstindnis von Demokratie
(Volksherrschaft) bis zu Streit um Erbe oder wirtschaftlicher Armut (vgl.
Schlichting 2003: 35).

Tatséchlich handelt es sich in den dargestellten Féllen um Beispiele fiir
kollektive Selbstjustiz oder kollektive gewallttitige Selbsthilfe. Dass die Institu-
tionen des indonesischen Staates, die eigentlich zur Regelung von Streit ein-
gerichtet worden sind, an erster Stelle die Polizeibehorden, in keinem der Fal-
le wirksam eingreifen oder gar den Ausbruch von Gewalt verhindern konnten,
kann zunichst mit der schwierigen Ubergangsperiode erklirt werden, in der
sich Indonesien zurzeit befindet. Es stofit auf Probleme, in der Nach-Soeharto-
Zeit eine demokratische Ordnung zu etablieren; alte Machteliten, allen voran
die Armee und der so genannte Soeharto-Klan, blockieren und sabotieren, wo
sie nur kénnen; Sezessionsbestrebungen peripherer Landesteile, aber auch die
Umbruchssituation sind von Gewalt begleitet; welchen Weg das Land nehmen
wird, scheint noch nicht entschieden. So wie der Beginn der Errichtung einer
staatlichen Herrschaft von Gewalt, vor allem den gewaltsamen Versuchen von
Seiten des Staates zur Monopolisierung aller Gewalt, bestimmt ist (vgl. Klu-
te/Trotha 2000), so ist auch die herrschaftsoffene Situation wihrend der Um-
bruchssituation in Indonesien durch Gewalt, vor allem durch Formen gewalt-
samer Selbsthilfe gekennzeichnet.

Ahnlich wie im Fall der taqubalt oder der anderen regionalen Zusammen-
kiinfte bei den Tuareg in Mali und Niger wird auch im indonesischen Bima
fiir diese manchmal todlich verlaufenden Dorfkriege eine ,,uralte Tradition*
beschworen: das Ndempa. Ndempa war eine gewaltsame Auseinandersetzung
zwischen einzelnen Dorfern, ein Dorfkrieg, der sich von den heutigen Kriegen
vor allem durch eine stirkere Einschrinkung der Gewaltausiibung unterschie-
den haben soll. Wahrend heute Waffen eingesetzt werden, kdmpfte man frither
mit der ,,offenen Hand“. Wéhrend Todesfalle frither den Kampf beendet und
keine Racheakte nach sich gezogen haben sollen, ist dies heute nicht immer
der Fall. Allerdings sind auch die heutigen gewalttitigen Auseinandersetzun-

308

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FORMEN DER STREITREGELUNG JENSEITS DES STAATES

gen nicht vollig regellos. Die Unterscheidung zwischen Beteiligten und Unbe-
teiligten, die Ankiindigung des Beginns der Auseinandersetzung, die Unter-
brechung der Feindseligkeiten zur Beisetzung der Toten, die Beendigung der
Konflikte durch Verhandlungen etc. (vgl. Schlichting 2003: 58) zeigen, dass
die Regeln des Ndempa nicht génzlich ungiiltig sind.

Wieweit die revitalisierten Erinnerungen an das Ideal des Ndempa tatsich-
lich zutreffen, konnen wir nicht entscheiden. Sicherlich jedoch stand auch das
Ndempa wie alle Formen der gewalttitigen Selbsthilfe vor dem Konsensprob-
lem. Gerd Spittler hat darauf aufmerksam gemacht, dass die gewalttitige
Selbsthilfe, namentlich die Fehde, die er behandelt, zwar genauen Regeln
folgte, dass ihre Effizienz als Mechanismus zur Streitregelung jedoch fraglich
war. Es sind im Wesentlichen zwei Probleme, die die Wirksamkeit der ge-
walttdtigen Selbsthilfe als Streitregelungsmechanismus abschwichen: das
Machtproblem und das Konsensproblem. Das Machtproblem bezieht sich dar-
auf, dass beide Konfliktparteien etwa gleich stark sein miissen; sonst setzt sich
der Stirkere durch und das Recht des Schwicheren bleibt auf der Strecke.
Entscheidender fiir die Wirksamkeit der gewalttitigen Selbsthilfe zur Streitre-
gelung ist jedoch das Konsensproblem: Beide Konfliktparteien ndmlich miis-
sen eine einheitliche Interpretation der Ereignisse sowie der ergriffenen oder
noch offenen Sanktionen erreichen; andernfalls kann es nicht zu einer Unter-
brechung der fiir gewalttétige Selbsthilfe typischen Konfliktkette und nicht zu
einer Beilegung des Streits kommen (vgl. Spittler 1980).

Ganz offensichtlich ist auch das immer neue Aufflackern von Dorfkriegen
in Bima Ausdruck des Konsensproblems der gewalttitigen Selbsthilfe. Warum
aber greifen die Menschen dennoch auf diese Form der Streitregelung zuriick?
Ist es die einzige Moglichkeit der Streitregelung oder gibt es Alternativen?
Tatséchlich existiert in Bima die Position des fokoh (= Autoritit), dessen Stel-
lung in vielerlei Hinsicht an die des melanesischen big man erinnert."> Heute
lassen sich zwei Kategorien von tokoh unterscheiden: die formellen fokoh, das
sind diejenigen mit staatlichen Amtern, Biirgermeister, Abgeordnete, Polizei-
chefs etc. und die informellen tokoh, die ihrerseits in Alteste, religidse und to-
koh der Jugend unterschieden werden.

Die fokoh treten auf den Plan, wenn die gewalttdtigen Auseinandersetzun-
gen zu einem ersten vorldufigen Abschluss gekommen sind. Ziel ist, einen
Neubeginn der Kampfhandlungen zu verhindern, indem man bei beiden Par-
teien eine einheitliche Interpretation der Ereignisse zu erreichen sucht, damit
die Konfliktkette unterbricht. Dies geschieht durch die Einladung zu einer
Verhandlungsrunde, die in Indonesien rekonsiliasi genannt wird. Zunichst
begeben sich formelle fokoh, deren Aufgabe eigentlich die Konfliktregelung
sein sollte, auf die Suche nach informellen tokoh, von denen man annimmt,
dass sie gute Kontakte zu einer der beiden Konfliktparteien unterhalten. Diese
informellen fokoh ihrerseits beginnen nun Verhandlungen und Gespréche, de-

13 Die Kennzeichnung der tokoh folgt Schlichting (2003: 83ff.), der sich vor allem
auf eigene Erhebungen bezieht.

309

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG KLUTE

ren Ergebnis sie jeweils ,,ihrer* Konfliktpartei vortragen. Kommt es zu einem
Kompromiss, erwartet man von den informellen fokoh, dass diese sich fiir die
Einhaltung der Verabredungen einsetzen.

Die Schwichen eines solchen Streitregelungsverfahrens liegen auf der
Hand: Zunéchst wird es nur zu hiufig vorkommen, dass sich kein formeller
tokoh findet, der die Initiative ergreift. Eine zweite Frage ist, ob es dem fokoh
gelingt, seinerseits informelle tokoh zu finden, die bereit sind, eine Verhand-
lungsrunde zu erdffnen. Jedes Scheitern miisste sich ja nachtriglich auf das
Prestige des tokoh auswirken, auf dem sein Ansehen vor allem beruht.
SchlieBlich ist entscheidend, wie tragfihig der erreichte Kompromiss ist. Da
die Kdmpfer selbst nicht an den eigentlichen Verhandlungen teilnehmen, die
sowieso sehr informell sind, miissen sie sich nicht verpflichtet fiihlen, auf je-
den Fall eine neue Runde der Auseinandersetzung zu vermeiden.

Mit Blick auf die parasouverdnen Héauptlinge der Tuareg stellt sich aller-
dings die Frage, warum die tokoh nicht ebenso gehandelt haben. Wihrend je-
ne als Intermedidre der kolonialen und postkolonialen Regime Streitrege-
lungs- und Schlichtungskompetenzen eingeprobt und sie dann in Verbindung
mit Gewaltmitteln zur Akkumulation von Machtchancen genutzt haben, um
sie in eine parasouverdne Position zu lberfiihren, begniigen sich diese mit
Prestige. Selbstverstindlich sind auch die fokoh Intermedidre, und auch sie
ziehen neben Prestige auch Macht aus ihren Mittler- und Streitschlichtungs-
diensten. Es gibt jedoch wichtige Unterschiede: Wahrend die Gesellschaft der
Tuareg stark stratifiziert ist und eindeutige Herrschaftspositionen kennt, die
nicht an einzelne Personen gebunden sind, ist die dorfliche Gemeinschaft in
Bima weitgehend egalitér. Das Prestige eines tokoh ist Ergebnis individueller
Reputation, die liber den Lebenszyklus schwanken kann, und die Herausbil-
dung einer herrschenden Klasse, wie sie der Geburtsadel bei den Tuareg dar-
stellte, ist nicht zu erkennen. Ein zweiter Unterschied liegt darin, dass die pa-
rasouverdne Hauptlingsgruppe in Mali aus der Allianz mit einer Rebellenbe-
wegung liber Zwangsmittel verfiigt, mit denen sie etwa die Einhaltung von
Friedensvereinbarungen sehr wirksam sanktionieren kann. Solche Zwangmit-
tel haben die tokoh nicht. Thre Sanktionsmdglichkeiten beschrianken sich weit-
gehend auf die Berufung der Tradition und moralische Appelle, die aber gera-
de in Kriegszeiten wenig wirksam sind, weil sich erst im Nachhinein ent-
scheidet, wer als Sieger aus den Auseinandersetzungen hervorgeht und wessen
Moral in Zukunft gelten wird.

Wenn die Entwicklungszusammenarbeit — wie in diesem Fall die GTZ —
MaBnahmen zur ,,Krisenpriavention und Foérderung von Konfliktldsungspoten-
zialen im Bezirk Bima“ durchfiihrt, sollte sie sich — und hier greife ich den Ti-
tel der anfangs erwihnten Studie wieder auf — tiber die ,,Wirkungen der Ent-
wicklungszusammenarbeit in Konfliktsituationen* so weit wie mdglich Klar-
heit verschaffen: Die Organisierung von rekonsiliasi, also Verhandlungsrun-
den, und die Forderung von Mediatoren, also fokoh, kénnen nicht nur dazu
beitragen, das Konsensproblem der gewalttétigen Selbsthilfe zu 16sen und eine
mogliche Konfliktkette zu unterbrechen, sondern auch dazu, einigen tokoh

310

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FORMEN DER STREITREGELUNG JENSEITS DES STAATES

iiber finanzielle Zuwendungen Mittel zur Akkumulation von Machtchancen
und gegebenenfalls der Errichtung einer lokalen Herrschaft in die Hand zu
geben. In keinem Fall jedoch vermag die Unterstiitzung der rekonsiliasi und
der in Bima tdtigen Mittler iiber den Rahmen der gewalttétigen Selbsthilfe in
seiner bimanesischen Form des Ndempa hinauszuweisen.

Schlussfolgerungen

Anders als evolutionistische oder systemtheoretische Thesen zur Durchset-
zung staatlicher Herrschaft annehmen, haben die obigen Beispiele gezeigt,
dass sowohl die Aufrechterhaltung als auch die Durchsetzung staatlicher
Herrschaft an mannigfache und historisch stets prekdre Voraussetzungen ge-
bunden sind. Es besteht durchaus kein Automatismus einer Entwicklung von
der gewalttdtigen Selbsthilfe hin zu einer gewaltlos verlaufenden Streitrege-
lung unter Mitwirkung der Institutionen einer staatlichen Macht. Der Prozess
der Verstaatlichung der Welt ist nicht irreversibel, sondern durchaus umkehr-
bar.

Allerdings rede ich hier nicht einer Umkehrung der Entwicklung, einem
Riickfall in vorstaatliche Ordnungsformen das Wort. Vielmehr lassen sich
neue Formen politischer Herrschaft jenseits des Staates westlicher Prigung
mit den ihnen entsprechenden Formen der Streitregelung beobachten. Eine
dieser Formen, die ich am nordmalischen Beispiel beschrieben habe, lésst sich
als parasouverdine Streitregelung kennzeichnen; die gewalttitigen Auseinan-
dersetzungen in Bima hat Florian Schlichting mit dem gliicklichen Begriff der
»Sekunddren gewalttdiitigen Selbsthilfe benannt.

Die erfolgreiche Streitregelung und die gelungene Friedensvermittlung
zwischen den Rebellenbewegungen der Tuareg und dem malischen Staat ha-
ben den Hauptlingen im Norden von Mali ihre verloren gegangene intermedi-
dre Machtstellung wieder verschafft. Eine der Hauptlingsgruppen hat es zu-
dem verstanden, die aus jeder Streitregelung entstehenden Machtchancen in
eine regionale parasouverdne Herrschaft zu verfestigen. Dabei bedient sie
sich auch der Mittel der internationalen Entwicklungszusammenarbeit, die an-
gesichts der vermeintlichen Schwiche oder Abwesenheit staatlicher Streitre-
gelungseinrichtungen auf ,traditionelle Konfliktregelung® setzt, vermutlich,
ohne sich iiber die Konsequenzen einer solchen Intervention ginzlich klar zu
sein.

Der einst méchtige indonesische Staat ist mit dem Sturz Sochartos von ei-
nem Regime abgeldst worden, dem nahezu alle Elemente des modernen (We-
berschen) Staates verloren gegangen zu sein scheinen. Auf lokaler Ebene kann
das heutige indonesische Regime weder geltendes Recht, noch gar sein Ge-
waltmonopol durchsetzen. In dieser Situation des Umbruchs greifen die Men-
schen zur Selbsthilfe, auch zur gewalttitigen Selbsthilfe, die sie eben mit der
Schwiche oder gar der Abwesenheit des Staates — und damit an erster Stelle

311

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG KLUTE

dem Fehlen von Schutz vor Gewalt, der ersten Aufgabe des Staates — begriin-
den und legitimieren.

Die Beschreibung aktueller lokaler Gewaltphdnomene entspricht jedoch
nur vordergriindig dem Hobbeschen Bild von der ,,Gewalt aller gegen alle.
Tatsdchlich nédmlich ist diese Art der heutigen indonesischen gewalttitigen
Selbsthilfe kein Riickfall in den Urzustand des Menschen, sondern eine nach-
rangige, ,,sekunddre* Option. Sie ist deshalb nachrangig, weil die Menschen
den Staat nicht nur als gewalttitigen Leviathan kennen gelernt haben, sondern
auch als Instanz, die Recht und Ordnung durchsetzen und die Menschen vor
Gewalt schiitzen konnte. Man hat den Staat als duBerst effektives Mittel der
Gewaltbegrenzung, die im Zentrum aller Vergesellschaftung steht, kennen ge-
lernt.

Mir scheint, dass heute jede Herrschaft im Kontext verallgemeinerter
Staatlichkeit gesehen wird. Unter diesem Begriff fasse ich einen geographisch
und einen inhaltlich bestimmten Aspekt: a) Alle Gebiete der Erde sind unter
Staaten aufgeteilt oder werden von Staaten beansprucht. b) Jede aktuelle Herr-
schaft orientiert sich an Mustern moderner staatlicher Herrschaft. Die Orien-
tierung an Herrschaftsmustern des modernen Staates gilt nicht nur fiir souve-
rdne Staaten, sondern auch fiir die neuen Formen politischer Herrschaft jen-
seits des Staates.

Die Muster, an denen sich aktuelle Herrschaften orientieren, verweisen auf
die Kernbereiche moderner Staatlichkeit, Gebietsherrschaft, Streben nach dem
Gewaltmonopol, Normsetzung und Normdurchsetzung. Hinter die Utopie des
Staates, so mochte ich argumentieren, und vor allem hinter die Utopie des
Rechtsstaates mit seiner gelungenen Losung des Gewaltproblems iiber die
Durchsetzung des Gewaltmonopols auf der einen und die Selbstbeschrinkung
der eigenen Gewalt auf der anderen Seite, lassen sich die Menschen heute
nicht mehr freiwillig zuriickfithren.

Literatur

Beck, Kurt (1996): ,,Nomads of Northern Kordofan and the State: From Vio-
lence to pacification®, in: Georg Klute (Hg.), Nomads and the State, special
issue of Nomadic Peoples 38, S. 73-98.

Bierschenk, Thomas/Olivier de Sardan, Jean-Pierre (1996): ,,.Les pouvoirs en
I’absence de 1’état. Configurations du pouvoir politique local et rapports a
I’état en milieu rural centrafricain®, in: Working Papers on African Socie-
ties 1, Berlin: Das Arabische Buch.

Elwert, Georg, in diesem Band.

Engel, Ulf/Mehler, Andreas (Hg.) (1998): Gewaltsame Konflikte und ihre
Prdvention in Afrika, Hamburg: Institut fir Afrika-Kunde.

Engel, Ulf (1999): EU-Konfliktpravention in Afrika: Konzepte und Perspekti-
ven, in: Hans Peter Hahn/Gerd Spittler (Hg.), Afrika und die Globali-
sierung, Hamburg: Lit, S. 91-98.

312

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FORMEN DER STREITREGELUNG JENSEITS DES STAATES

Farias, Paulo F. de Moraes (1990): ,,The Oldest Extant Writing of West Af-
rica: Medieval Epigraphs from Essuk, Saney, and Egef-n-Tawaqqast (Ma-
1), in: Journal des Africanistes 60, S. 65-113.

Hahn, Hans Peter/Spittler, Gerd (Hg.) (1999): Afrika und die Globalisierung,
Miinster, Hamburg, London: Lit.

Hohne, Markus V. (2002): Somalia zwischen Krieg und Frieden. Strategien
der friedlichen Konfliktaustragung auf internationaler und lokaler Ebene,
Hamburg: Institut fiir Afrika-Kunde im Verbund Deutsches Ubersee-
Institut.

Klingebiel, Stephan (1999): Wirkungen der Entwicklungszusammenarbeit in
Konfliktsituationen — Querschnittsbericht zur Evaluierung der deutschen
Entwicklungszusammenarbeit in sechs Lindern, Berlin: DIE

Klute, Georg/Trotha, Trutz von (2000): ,,Wege zum Frieden. Vom Kleinkrieg
zum parastaatlichen Frieden im Norden von Mali®, in: Sociologus 50, S. 1-
36.

Klute, Georg (1998): ,,Hundert Jahre Chef. Vom administrativen Hauptling-
tum zur regionalen Parasouverénitit™, in: Working Papers on African So-
cieties 26, Berlin: Das Arabische Buch.

Klute, Georg (1999): ,,Vom Krieg zum Frieden im Norden von Mali®, in:
Hans Peter Hahn/Gerd Spittler (Hg.), Afrika und die Globalisierung, Miins-
ter, Hamburg, London: Lit, S. 455-472.

Klute, Georg (2001): Die Rebellionen der Tuareg in Mali und Niger, Manu-
skript (Habilitationsschrift).

Lode, Kére (1996): Synthése du Processus des Rencontres Intercommunautai-
res du Nord du Mali (d’Aout 1995 a Mars 1996), Stavanger: Mis-
jonshegskolens forlag.

Matthies, Volker (1998): ,,Die Organisation fiir Afrikanische Einheit (OAU):
Der Mechanismus fiir die Priavention und die Lésung von Konflikten®, in:
Ulf Engel/Andreas Mehler (Hg.), Gewaltsame Konflikte und ihre Priventi-
on in Afrika, Hamburg: Lit, S. 41-59.

Mehler, Andreas/Ribaux, Claude (2000): Krisenprdvention und Konfliktbear-
beitung in der Technischen Zusammenarbeit. Ein Uberblick zur natio-nalen
und internationalen Diskussion, Wiesbaden: Schriftenreihe der GTZ.

Neubert, Dieter (1997): Entwicklungspolitische Hoffnungen und gesellschafi-
liche Wirklichkeit. Eine vergleichende Ldnderfallstudie von afrikani-schen
Nicht-Regierungsorganisationen in Kenia und Ruanda, Frankfurt, New Y-
ork: Campus.

Popitz, Heinrich (1992): Phdnomene der Macht, Tiibingen: Mohr.

Poulton, Robin-Edward/Ag Youssouf, Ibrahim (1998): 4 Peace of Timbuktu.
Democratic Governance, Development and African Peacemaking, New
York, Geneva: United Nations Publications.

Rocksloh-Papendieck, Barbara / Tour¢-Diallo, Fadimata Bintou (1995): Ein-
driicke vom Aussohnungstreffen in M’Bouna, Kreis Goundam, Region von
Timbuktu vom 8. bis 11. September 1995, Bamako: Projektbericht Pro-
gramm Mali-Nord.

313

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG KLUTE

Schlichting, Florian (2003): Selbsthilfe in der Krise des Staates — Eine Fall-
studie zur Streitregelung in Bima/Indonesien, unverdffentlichte Ma-
gisterarbeit am Institut fiir Ethnologie der FU Berlin.

Spelten, Angelika (1999): ,,Praventive MaBBnahmen in der Entwicklungszu-
sammenarbeit. Indikatorenkatalog zur Bestimmung des Einsatzzeit-
punktes®, in: Osterreichisches Studienzentrum fiir Frieden und Kon-
fliktlosung (Hg.), Krisenprdvention, Friedensbericht 1999, S. 121-136.

Spittler, Gerd (1980): ,Konfliktaustragung in akephalen Gesellschaften:
Selbsthilfe und Verhandlung®, in: Erhard Blankenburg (Hg.), Alternative
Rechtsformen und Alternativen zum Recht, Opladen: Westdeutscher Verlag,
S. 142-164.

Vallet, Michel (1990-1999): ,,La vie au Sahara et en zone saharo-sahélienne.
Chronique de Michel Vallet”, in: La Rahla — Amicale des Sahariens — Le
Saharien 2 (114) — 4 (151).

314

https://dol.org/1014361/9783839402719-015 - am 14.02.2026, 21:38:38.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

