Il. Dekonstruktionen des modernen
Subjekts in Text: Vom Begriff zur
Metapher und Praktik des Diskurses

»Vom Zeitalter der Klassik bis zum Ende der
Romantik (das heift, bis in unsere Tage) haben
Schriftsteller und Moralisten immer wieder von

Neuem herausgefunden, daf3 die Person keine
Einheit ist, oder daB3 sie sogar nichts ist, daB3 ich

ein anderer ist, oder nichts als ein leerer Raum
des Widerhalls.« (Todorov 1985, 293)

»Wovon man nicht sprechen kann, davon kann
man auch nicht schweigen: davon soll man
schreiben.« (Bennington/Derrida)

Ging es bislang um den Aufweis der engen Verkniipfung von Subjekt
und Text im allgemeinen, so soll in diesem Teil der Frage nachgegangen
werden, welche sprachlichen Reprisentationsformen konkret zur Dar-
stellung des Subjekts favorisiert oder abgelehnt wurden, welche Subjekt-
formierungen sich daraus ergeben und welche Textmodelle zugrundege-
legt werden.

1. Das Subjekt als begriffliches Schema

In der Tradition der Philosophie erscheint das Subjekt (oder Selbst) als
Begriff; versteht man darunter ein »durch Abstraktion gewonnenes ge-

71

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

dankliches Konzept, durch das Gegenstande oder Sachverhalte aufgrund
bestimmter Eigenschaften und/oder Beziehungen klassifizert« und durch
sprachliche Termini reprisentiert werden.' Dariiber hinaus fungierte es
in der Moderne als Apriori, als die Voraussetzung von Begriffen. Ent-
scheidend wurde die Herausbildung des modernen Subjekts von Kant
und Hegel geprégt, worauf ich zundchst eingehen mochte, weil hier die
Grundlage fuir die post/moderne Kritik zu finden ist. Dies kann aller-
dings nur stichwortartig geschehen, um den konzeptuellen Rahmen zu
skizzieren, der das Subjekt als Begriff hervorgebracht hat.

Ublicherweise wird Réné Descartes zugeschrieben, die Verkniipfung
von Subjektivitit und Rationalitdt begriindet und damit die menschliche
Vernunft in Gestalt eines Selbst-Bewusstseins als Garanten von Sein
und Wirklichkeit eingesetzt zu haben. Die Grundlage bildet die Formel
cogito ergo sum.* Erst mit Kant vollendete sich jedoch der Wechsel von
der Frage nach dem Sein zu dem des Bewusstseins, indem er das sub-
jektive Erkenntnisvermdgen mit einem universalen Wahrheitsanspruch
versah.” Dariiber wurde eine Hierarchie installiert, in der das ungesi-
cherte Sein der zu erkennenden Welt vom gesicherten Sein des Bewusst-

1 Lexikon der Sprachwissenschaft unter dem Eintrag »Begriff« (Bulmann
1983, 64).

2 Bzw. ego sum ego exito (Von der Methode... Teil 4 (Descartes 1990); Me-
ditationen, Teil 11 (Descartes 1994). Der Name Descartes fungiert hdufig
als Chiffre fur ein totalitires Subjektkonzept, Diese Lesart geht auch auf
Derrida zuriick. In seiner Lesart bestimmt das Cogifo-Schema das (meta-
physische) Sein des Ich als Essenz eines denkenden Wesens (»ich denke,
also bin ich ein denkendes Wesen«), und macht zugleich diese Essenz zur
Existenzgrundlage. Diese Zuschreibung ist jedoch umstritten. So beschrei-
bt Foucault in Die Ordnung der Dinge (1974) totalitire Tendenzen fiir das
»klassische Zeitalters«, fiir das Kant mafigeblich steht, in dem das Subjekt
die Dinge seiner Wahrnehmung und seinem Klassifikationssystem von I-
dentitdt und Differenz unterwirft (vgl. ebd. 84ff). Die Vollendung des To-
talitdren findet bei Foucault jedoch erst mit dem philosophischen Idealis-
mus des 19. Jahrhunderts bzw. der Institutionalisierung moderner Wissen-
schaften statt, in dem das Subjekt nicht mehr nur Ausgangspunkt, sondern
als »positive Gestalt im Feld des Wissens« (ebd. 393) auch Fluchtpunkt al-
ler Erkenntnisbemiihungen wird. Das cartesianische Cogito erscheint in
Foucaults Geschichte dagegen als ein Konzept, das in erster Linie als
Warnung vor der Unzuverlédssigkeit und Briichigkeit subjektiven Denkens
zu verstehen sei (ebd. 390f). In eine dhnliche Richtung argumentiert auch
Olejniczak, die die gradlinige Entwicklung zum autonomen Subjekt als
»Riickprojektion nachromantischer Vorstellungen« (1996, 6) kritisierte.
Stattdessen betont sie den heteronomen Charakter des cartesianischen Co-
gito, das sich immer in Abhéingigkeit von einer ihr selbst unterschiedenen
Sache befinde (Olejniczak 1996, 23ff; vgl. auch Konersmann 1988, 102).

3 In: Kritik der reinen Vernunft (Kant 1995a). Ich folge hier der Darstellung
von Schnédelbach (1985, 61fY).

72

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

seins abhingt — nur das, was als Begriff im Bewusstsein reprasentiert ist,
wird als substanziell qualifiziert. Die Vorstellung einer denkenden Sub-
stanz (res cogitans), wie sie Descartes annahm, wurde ersetzt durch die
Verstandestitigkeit der Synthese, wodurch die die Vorstellungen von
der Welt mit den als reine Verstandesbegriffe definierten Kategorien
iiber ein »transzendentales Schema« (Kant 1995a, B 178) verkniipft wer-
den. Damit, so die Abwendung Kants von der »reinen Vernunft« , wurde
Erkenntnis nicht mehr allein auf den Verstand zuriickgefiihrt, sondern
bezog die sinnliche Wahrnehmung ein. Das Selbstbewusstsein als refle-
xives Vermogen bildet den Grund der Einheit des Bewusstseins:

»[...] das, was, in dem es die Vorstellung: Ich denke, hervorbringt, die alle an-
dere muB begleiten konnen und in allem BewuBtsein ein und dasselbe ist, von
keiner weiter begleitet werden kann.« (Kant 1995a, B132).

Das bedeutet umgekehrt, dass sich alle Vorstellungen zu einem Be-
wusstsein vereinigen miissen, um Selbstidentitét hervorzubringen.4 Zwar
differenzierte Kant die Vernunftideale aus, indem er dem rational-trans-
zendentalen Erkenntnissubjekt, das als Bedingung der Moglichkeit aller
Vorstellungen fungierte, ein empirisch-praktisches Subjekt an die Seite
stellte, dem die Freiheit zukommen sollte, jenseits natiirlich-sinnlicher
Gebundenheit aus Pflicht und nach moralischen Gesetzen zu handeln,
das heifit in erster Linie, sich als autonomes Selbst auf der Grundlage
seines (zum Gesetz gewordenen) Willens zu behaupten (in Kritik der
praktischen Vernunft, Kant 1995b). Allerdings, so die Kritik von Gernot

4 Vgl Ritter/Griinder 1995, 298. Dabei kommt es zu einem Zirkelschluss:
Denn die Reflexivitit des Denkens stellt die Moglichkeitsbedingung von
Wahrnehmung dar, indem erst mithilfe der Verstandeskategorien die dif-
fusen Sinneseindriicke (Vorstellungen) zu einer Einheit gebracht werden.
Das Bewusstsein erhilt hier die Funktion zugesprochen, zugleich diesen
Vorgang in einer Selbstschau wahrzunehmen. Bildet aber das Bewusstsein
den Gegenstand der Vorstellung, so kommt es aus logischer Perspektive
zu einem Kurzschluss: Insofern dasjenige, wovon Bewusstsein besteht
(das Bewusstsein als Gegenstand) erst mit seiner Bewusstwerdung (durch
das vorstellende Bewusstseins-Subjekt) in den Blick kommt, wire jede
Bewusstseinsform auf eine ihr tibergeordnete angewiesen. Es kdme also zu
einer endlosen Vervielfiltigung. Oder aber die Bestimmung des Selbst-
Bewusstsein iiber das denkende Ich endet in einem Zirkel, insofern die Re-
flexion, die das Ich des SelbstBewusstseins erkliren will, das Wissen um
dieses Ich bereits voraussetzt, ohne das es dieses nicht erkennen konnte.
Selbstreflexion als Selbstbezug des Bewusstsein erwies sich also aus logi-
scher Sicht als widerspriichliches Modell (vgl. Frank 1988, 10ff). Derrida
thematisierte die Unmoglichkeit der Gleichzeitigkeit von Wahrnehmung
und Denken bzw. Erinnern mit Freuds »Wunderblock« in Freud und der
Schauplatz der Schrift (Derrida 1976a).

73

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

und Hartmut Béhme, blieb die reine Vernunft als Bestimmungsgrund
von Subjektivitit erhalten, da das empirische Subjekt nur dann die An-
forderungen an Autonomie und Sittlichkeit erfiillen konne, wenn es die
Bedingungen des Vernunftsubjekts erfiille. Bchme/Bohme verstehen die
Subjektivierung daher als Disziplinierungsmafnahme:

»[...] [die] Identitdt des Subjekts ist keineswegs eine Eigenschaft des empiri-
schen Menschen, sie ist vielmehr Produkt einer Disziplin, die er sich unterwer-
fen muB, soll er sals verniinftiges Subjekt mitreden konnen. [...] Die Einheit
muf} nach den Kategorien des reinen Verstandes zustande kommen. Sonst wi-
re namlich nicht zu verhindern, dafl jeder Mensch seine eigene Einheit zu-
stande bringen, daB jeder in einer privaten Welt oder gar in mehreren Welten
leben wiirde. Als objektiv gilt aber nur, was fiir alle gilt. Objektivitit und Ge-
neralitdt sind Wechselbegriffe, sagt Kant. Die Generalitit wird so hergestellt,
dal3 jedes empirische Ich seine Vorstellungen so miteinander verkniipft, daf3
sie mit den Vorstellungen aller anderen — verniinftigen — Subjekte verkniipft
werden konnen.« (Bohme/Bshme 1985, 303).

Damit wurden also auch die Voraussetzungen fiir Intersubjektivitit ge-
schaffen (s.u).

Auch Hegels Subjekt geriet wegen seines Gestus” der Vereinnah-
mung in die Kritik. Im Unterschied zu Kant handelt es sich um ein dia-
lektisches Modell, in dem sich das Subjekt als logischer Reflexionsbe-
griff zwischen dem Subjektiven und dem Objektiven zum Absoluten
entfaltet. Das Subjekt gilt dabei sowohl als Kern des Menschen im Sinne
einer jedem Individuum innewohnenden Wesenheit, das sich selbst her-
vorbringt, indem es sich die Welt aneignet, als auch als Bedingung des
Uberindividuellen (wie der Ethik und des Rechts) und letztlich des Ide-
alen (Kosing (Hg.) 1985). Entscheidend ist die dialektische »Bewegung
des Sichselbstsetzens«, die Hegel als »Vermittlung des »Sichanderswer-
dens mit sich selbst« beschrieb (Hegel 1970, 21):

»[...] nur diese sich wiederherstellende Gleichheit oder die Reflexion im An-
derssein in sich selbst — nicht eine urspriingliche Einheit als solche, oder un-
mittelbare als solche, ist das Wahre. Es ist das Werden seiner selbst, der Kreis,
der sein Ende als seinen Zweck voraussetzt und zum Anfange hat, und nur
durch die Ausfithrung und sein Ende wirklich ist.« (Hegel 1970, 21)

Gemeinsam mit der teleologischen Ausrichtung wurde auch die funda-
mentale Bestimmung zum Ansatzpunkt der Kritik. Hegel setzt in seiner
Bestimmung das Subjekt mit »lebendiger Substanz«, »Sein« und
»Wahrheit« in eins (ebd.).

74

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Das Subjekt erscheint unter diesen Voraussetzungen also eines, das
konstitutiv an Vernunft gekniipft ist,” wobei es sowohl in verdoppelter
Gestalt (als Erkentnnissubjekt und als praktisches) oder geteilt und wie-
dervereinigt (Hegel) auftritt. Selbstidentitit spielt in jedem Fall eine
grundlegende Rolle, sei es als Synthese von Wahrnehmung und Vor-
stellung (Kant) oder Vermittlung von Subjektivem und Objektivem
(Hegel). Ein radikaler Bruch des Subjekts gegeniiber der »Welt«, dem
Anderen, erscheint als zwingende Voraussetzung. Bei Kant erscheint sie
als Voraussetzung fiir die Moglichkeit des Erkennens als auch als Folge
der angestrebten Autonomie des praktischen Subjekts, das sich selbst ein
Gesetz gibt (Ritter/Griindner 1995, 476). Hegels »Entzweiung« (1970,
21) sieht eine radikale Trennung methodisch vor. Im Gegenzug soll, so
eine verbreitete Lesart, dieses Andere (iiber die Verstandeskategorien,
den Willen oder die Vermittlung) wieder angeeignet werden.

Um diesen Vereinnahmungsbestrebungen der abstrakten Transzen-
dentalphilosophie entgegenzutreten, wurde die Vernunft im 20. Jahr-
hundert verlagert. In Sprach- und Kommunikationstheorien wird sie
nicht mehr transzendental (oder empirisch) begriindet, sondern verniinf-
tige Subjektivitdt verteilt sich auf »intersubjektive Wechselseitigkeit«
(Bubner 1998, 238):

»[...] Vernunft [verlagert sich] auf den rational geregelten Dialog, in dem ver-
schiedene Subjekte einander den Zugriff auf das Subjektivitatsprinzip als sol-
ches ermdglichen und wechselseitig stabilisieren. Der Selbstbezug verlduft da-
bei intersubjektiv tiber den anderen, den Partner.« (Ebd., 239)

Auch wenn der Andere zum Subjekt wird, ldsst sich jedoch einwenden,
dass er »auf eine blofle Funktion der Anerkennung reduziert« werde, so
die Schlussfolgerung von Wetzel (2002). Zur Begriindung heilit es: »Ei-
ne uv.a. von Habermas geforderte symmetrische Beziehung des Anderen
kann aber der Andersheit des Anderen nicht gerecht werden, weil sie
den fundamentalen Bruch zwischen einem Ich und einem Anderen vor-
schnell konsensuell aufzulgsen sucht.« (Ebd.) Hier geht es also um die
Nichtanerkennung von Differenz, welche als die Konsequenz der Kons-
tellation des »Alles-oder-Nichts« (siehe Kap. 1.4) des Subjekts kritisiert
wurde.

Angesichts der Kritik ergab sich in der philosophischen Ausprigung
der »Postmoderne«-Debatte die Frage, ob und inwieweit ein vereinheit-
lichendes Begriffsschema des Subjekts tiberhaupt noch erforderlich sei.
Lyotards Diktum vom Ende der »groflen Erzéhlung« des Subjekts fiihrte

5 Siehe dazu niher Bubner 1998.

75

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

diesbeziiglich zu einer kontroversen Diskussion. Lyotard wollte die
Grenze der Erkldrungsmacht des Vernunftsubjekts ebenso wie des Sub-
jekts der Geschichte der Aufkldrung aufweisen, die angesichts »postmo-
derner« Gesellschafts- und Technikentwicklungen mit ihrer Ausdiffe-
renzierung des Wissens ihre Uberzeugungskraft verloren hitten: »Die
narrative Funktion verliert ihre Funktoren, den groen Heroen, die gro-
Ben Gefahren, die groBen Irrfahrten und das grof3e Ziel.« (Lyotard 1986,
14). Das Subjekt erscheint hier nicht mehr als iiberméichtig, sondern
schon langst nicht mehr in der Lage, einen narrativen Zusammenhang zu
stiften. Eben dieser Befund wurde zum Ausgangspunkt der Gegenposi-
tion, die forderte, der postmodernen Ausdifferenzierung und Zersplitte-
rung der Wirklichkeiten miisse ein vereinheitlichendes Moment entge-
gengehalten werden.

So stellte auch Manfed Frank aus einer philosophisch-pragmatischen
Sicht das Indidviduum als ein notwendiges synthetisierendes Prinzip
heraus, welches gerade die stets stattfindenden qualitativen Wechsel von
(Selbst- und Welt-)Bedeutungen in einer gewissen Kontinuitéit begriin-
den konne. Frank nahm ein hermeneutisches Verstidndnis des Einzel-
subjekts in Anspruch, welches iiber die Alternative des entweder trans-
zendental bestimmten sprechenden Subjekts oder des Ich als semanti-
sche Funktion der Sprache hinausgehen wollte, indem er die widerstén-
digen und eigenbedeutenden Qualitéten des singuldren Individuums gel-
tend machte. Sie bestiinden in der Fihigkeit zur Bedeutungsverinde-
rung, indem das Individuum sich »eingefligt in einen intersubjektiven
Verstandigungsrahmen sprechend auf den Sinn seiner Welt hin entwirft«
(Frank 1988, 23). Die individuellen Einzelnen seien nicht unabhingig
von ihrem Kontext zu verstehen, aber auch nicht véllig von iiberméchti-
gen Bedeutungszuschreibungen determiniert, so dass sie als »direkter
Widersacher des Gedankens der Einheit und Abgeschlossenheit der
Struktur« (Frank 1988, 25) fungieren konnten. Auch die Philosophin
Herta Nagl-Docekal forderte eine Subjektform als allgemeine Moglich-
keitsbedingung besonderer Individualitit ein. Sie betrachtete aus ethi-
schen Griinden Kants empirisches Subjekt als notwendige Vorausset-
zung dafiir, Verantwortlichkeiten zuweisen zu konnen (Nagl-Docekal
1987, 14). Sie zeigte, dass auch Lyotards Forderung nach einem pluralen
Subjekt letztlich auf einen universalen Geltungsanspruch hinauslduft:
nidmlich auf die gleiche Moglichkeit fiir alle, ihr »jeweiliges Spiel in
Ruhe spielen zu konnen« (Nagl-Docekal 1988, 239). Anstatt das prakti-
sche Subjekt Kants zu unterlaufen, so die Lesart Nagl-Docekals, setzt
Lyotard es in seiner formalen Bestimmung wieder ein. Der Blick aufs
Ganze scheint hier also nicht zu umgehen zu sein.

76

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Um jeglichen Ansatz von Formalisierung und Totalisierung zu ver-
meiden, wandte sich Derrida entschieden gegen jegliche Schematisie-
rung des Subjekts — sei es als transzendentales oder als empirisches Sub-
jekt im Kantschen Sinn, allgemeiner als Subjekt des Wissens oder der
Erfahrungen gedacht. Denn es sei genau diese Formierung — der Begriff
eines Subjekts als solches (as such); oder in der Terminologie Franks,
der »unhintergehbaren Erfahrung von Subjektvitit«,® — die dem Subjekt
seinen autoritativen und dogmatischen Charakter verleihe (Derrida 1991,
108). Das moderne Subjekt erscheint nicht allein in seinem jeweiligen
Begriffsinhalt problematisch, sondern bereits in seiner diskursiven Fun-
ktion als begriffliches Schema, das Bedeutungsmdoglichkeiten selektiert
und fixiert — jede Bestimmung erweist sich hier schon als Préskription.
Das gilt auch fiir die Setzung eines empirisch-praktischen Subjekts als
Tréger von Verantwortung: Auch dieses komme, so Derrida, nicht ohne
eine essenzielle Bestimmung als Vernunftwesen aus, welche die indivi-
duelle Existenz als moralisch-praktisches Selbstverhéltnis an ein tran-
szendentales Substrat binde. Anstatt, wie eingefordert, Verantwortlich-
keit zu erzeugen, schreiben fiir Derrida solche essenzielle Bestimmun-
gen die Logik instrumenteller Rationalitét (im principle of calculability,
ebd.) fort, die zu Aneignung und Abgrenzungen fithrten. Solange die
Frage der Wesenhaftigkeit nicht ausgerdumt ist, stellt es fiir Derrida
auch keinen Ausweg dar, die Bestimmung des Subjekts um Eigen-
schaften, die aus dem autonomen Bewusstseinssubjekt ausgeschlossen
waren, wie Pluralitit oder Intersubjektivitét, zu ergédnzen. Denn auch in
einem solchen, auch hermeneutischen, Verstindnis wire die Totalitit
der Bestimmung nicht verdndert. Derrida bestimmt die Subjektphiloso-
phie mit ihrem Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit als notwendigerweise
totalitdr, verfangen in der Logik des Alles oder Nichts:

»lIt is impossible or illegitimate to form a philosophical concept outside this lo-
gic of all or nothing. But one can (and it is what I try to do elsewhere) think or
deconstruct the concept of concept otherwise, think a différance which would
be neither of nature nor of degree, and of which I say [...] that they are not en-
tirely words or concepts.« (Derrida 198811, 117)

Es gibt also auch hier kein AuBerhalb. Anstatt jedoch regelmiBig ein
neues Bedeutungszentrum zu fixieren und einen Begriff durch einen an-
deren abzuldsen, fordert Derrida, die Bedeutungsstruktur des Begriffli-
chen selbst (»the concept of concept«) zu dekonstruieren. Die De-

6 Dass Frank damit nicht tiber die traditionelle Vorstellung eines reinen Ver-
nunftsubjekts hinausgeht, kritisierte auch Elisabeth List aus phdnomenolo-
gischer Perspektive (List 1993, 113).

77

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

konstruktion des Begriffs steht im Rahmen einer Ethik, die dem Ande-
ren als irreduzible Heterogenitit zur Geltung verhelfen will.

Was das in Bezug auf das Subjekt bedeuten mag, soll in Kapitel II.
4. weiterverfolgt werden. Zunichst jedoch soll ein Blick auf die Be-
stimmung des Subjekts als Metapher folgen.

2. Das Subjekt als Metapher

Wenn auch kein Auflerhalb des Subjektfeldes verfiigbar scheint, so galt
die kritische Suche doch einem anderen Reprisentationsverhéltnis von
Subjektivitit und Identitit, Eigenem und Anderem. Als Versuch, das Di-
lemma zu umgehen, das Eigentliche des Subjekts bestimmen und auf
den Begriff bringen zu miissen, und es damit zugleich zu tiberhéhen und
einzugrenzen, lisst sich die Reprisentation des Subjekts in rhetorischen
Figuren verstehen. Der Darstellung als Metapher, als Inbegriff des »Un-
eigentlichen«, kommt dabei eine privilegierte Rolle zu. Traditioneller-
weise nimmt die Metapher mit ihren Zuschreibungen als sinnlich-bild-
haft den Gegenpol zur Intelligibilitit des Begriff ein. Im Unterschied
zum Begriff basiert sie nicht auf dem Prinzip von Identitit und Unter-
schied, sondern auf Ahnlichkeitsbeziehungen.

Ralf Konersmann wies in seiner Untersuchung zur Représentation
neuzeitlicher Subjektivitdt (1988) die fundamentale Bedeutung der Me-
tapher fir die Darstellung subjektiver Selbstverhiltnisse auf. Er stellte
die These auf, dass die Metaphorik des Spiegels im humanistischen, ide-
alistischen und romantischen Gebrauch auf eine besonders anschauliche
Weise Stabilitdt wie Instabilitdt von Subjektivitdt artikulieren konnte.
Die Metapher steht dabei zunédchst im Dienste der oben beschriebenen
Funktion des Cogifo-Schemas; also der Funktion, einen sinnvollen
Weltbezug sicherzustellen, wie es sie dem Subjekt im neuzeitlichen Pro-
zess des Auseinandertretens von Ich und Welt als bedeutungsstiftendes
Zentrum zugedacht wurde. Gegeniiber der — drohenden — Spaltung im
Prozess der Selbstreflexion fungiert die Metapher als eine »Konjunktion,
die die Einheit des Subjekts mit der Differenz der Positionen von Sub-
jekt und Objekt versohnt, die es als Teil dieser Relation doch zugleich
auch tbergreift.« (Konersmann 1988, 17) Dort, wo die Spiegelmetapher,
wie im idealistischen Konzept, die Welt als das Spiegelbild des ver-
niinftigen Geistes zeigt, erhdlt das verniinftige Subjekt zugleich seinen
Platz in der Welt zuriickgespiegelt. Konersmann spricht hier von Funk-
tionen der »Entlastung« und der Komplexititsreduktion der Metapher,
insofern sie Welt- wie Selbstbezug in einer tibersichtlichen Weise orga-

78

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

nisiere (ebd., 31). Die Metapher tritt hier also an, Gegensitze wie die
von Geist und Natur, Denken und Sein im Bild zu vermitteln.

Doch auch der Gegenentwurf zum rationalistischen Subjekt, die ei-
gensinnige Subjektivitit, die sich dem Begriff entzieht, lie3 sich mithilfe
der Metapher zum Ausdruck bringen. Die Metapher — nun nicht mehr
des transparenten, sondern des opaken (oder auch zerbrochenen) Spie-
gels — erfiillte ihre Funktion in der Romantik, so Konersmann, iiber ihre
Fahigkeit, als bildhafter Ausdruck die Nichtgreifbarkeit eines Phéno-
mens selbst abzubilden. In dem Mafle, in dem Subjektivitét als unver-
fiigbares Moment gegeniiber dem universalisierenden Begriff und gegen
die Abwertung in der Philosophie als Gegengewicht zu gesellschaftli-
chen Identitidtsvorgaben aufgewertet wurde, erschien die poetische, me-
taphorische Sprache als der geeignetere Ort:

»Die literarisch présentierte Subjektivitdt unterscheidet sich von der logifi-
zierten dadurch, daf} sie Positivierungen meidet, sich den rigoristischen Anfor-
derungen des Begriffs entzieht und nur auf sprachlichen Umwegen als Rétsel
vorgestellt wird. Was Subjektivitdt nun >eigentlich< oder >wesentlich« sei, das
bleibt unsagbar, und so ist jeder Objektivationsversuch zur Metaphorisierung
gendtigt, d.h. zur Anerkennung der »Metapher des Subjekts<. Die Metapher,
und, wie um 1800 endgiiltig deutlich wird, namentlich die Metapher des Spie-
gels, bricht und wahrt dieses Schweigen des Subjekts vor sich selbst mit einem
Wort.« (Konersmann 1988, 39)

Konersmann bestimmte hier nicht mehr blof3 einzelne Metaphern als
Reprisentationsform des Subjekts, sondern stellt wesentliche Ahnlich-
keitsbeziehungen zwischen dem Subjekt und der Metapher als solcher
her, die neben ihrer »Briickenfunktion« auch in ihrer »Uneigentlichkeit«
bestiinden. Damit stellt sich die Frage, inwieweit die Konstruktion des
Subjekts als Metapher tatsdchlich die beiden Positionen (verkiirzt als
»hermeneutische« versus »dekonstruktive«), die sich in der Frage der
begrifflichen Verfasstheit des Subjekts oben unversohnlich gegeniiber-
standen, in sich vereinbaren konnte, da die Metapher eine Ausdrucks-
form darstelllt, die auch dem »Unsagbaren« eine Artikulationsmoglich-
keit zu bieten scheint, ohne ganz auf Reprisentationen zu verzichten. Im
Gegenteil erlaubte sie eine Pluralitit der begrifflichen Zuschreibungen,
deren sprachlicher Charakter mit ausgestellt wiirde.

Zur Kldrung dieser Frage ist ein Blick auf das zugrundeliegende Me-
taphernverstidndnis hilfreich: Die Eigenschaften, die Konersmann der
Metapher zuschreibt, stimmen zunéchst mit der Bestimmung in der Rhe-
torik bzw. in der Poetologie iiberein: Die Fihigkeit der Metapher zur
Bedeutungsstabilisierung werden auch hier einer Briickenfunktion der

79

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Metapher zugeschrieben, die darin besteht, im Prozess der »Ubertra-
gung« semantischer Merkmale verschiedene Sinnbereiche miteinander
zu verschmelzen, indem sie Analogiebeziehungen herstellt.” Dabei wer-
den nicht nur tradierte Bedeutungen transportiert, sondern es entstehen
auch neue Bedeutungsaspekte, welche die der Metapher zugesprochene
Innovationskraft ausmachen. Lange galt die Metapher als besonders po-
etische Trope, da ihre Qualitét sich nicht danach bemaB, ob die Analogie
einer empirischen Uberpriifiing standhielt, sondern nach der Originalitit
der Verkniipfung und den dadurch erdffneten sprachlichen Ausdrucks-
moglichkeiten bewertet wurde. Im Gegenzug galt sie, insbesondere der
Philosophie, als zutiefst unzuverldssig, insofern sie nicht nur eine sub-
jektive, sprachlich-imagindre Bedeutungsgestaltung zur Grundlage er-
hob, sondern die solchermafien kreierte Analogiebeziehung zudem nicht
offen ausstellt; sie muss stets als eine Substitutionsbeziehung rekon-
struiert werden. Dagegen betont Konersmann unter Bezug auf die Her-
meneutik Hans Blumenbergs die erkenntnisstiftende Funktionszuschrei-
bung der Metapher und bezeichnet sie als »abgekiirzte Philosophie«
(Konersmann 1988, 21). Das instabile Moment der »Uneigentlichkeit«
metaphorischer Bedeutung, die zwischen zwei (oder mehr) Kontextbe-
zligen oszilliert, wird nun auch im philosophischen Verstindnis zum
Vorzug der Metapher gegeniiber dem Begriff. Denn mit Hilfe etablierter
Bedeutung, das heiflit konkreten Bedeutungszuschreibungen, die als un-
strittig gelten, lasse sich auch dasjenige darstellen, was sich aufgrund
seiner Abstraktheit oder Mehrdeutigkeit der Eindeutigkeit des Begriffs
entziehe oder ihn als radikal Neues iibersteige:

»Einerseits hilft die Metapher, riskante Aussagen zu formulieren, indem sie
das Wagnis der Innovation mindert und durch Bezugnahme auf standardisierte
Pragungen Vertrautheit suggeriert. Andererseits [...] ist sie Indikator kontextu-
eller Verschiebungen. Als Représentant eines Abwesenden, als etablierter Re-
gelverstof} ist die Metapher das Sprachinstrument schlechthin, die diskursive
Formation, in der sie auftaucht, zu erschiittern und zu neuen Konventionen
iberzuleiten. Metaphern sind immer auch Signale von Liicken, von Desidera-
ten, Figurationen des Unaussprechlichen. Als notorische Storung, die ihre un-
mittelbare textuelle Umgebung tiberschreitet und fremde Texte und ihre Re-

7  Die Ubertragung erfolgt in der klassischen Bestimmung vorzugsweise aus
dem Bereich »konkreter« auf »abstrakte« Bedeutungen. Inzwischen wird
jedoch nicht mehr von einem fixen Kern der »uneigentlichen« Bedeutung
gesprochen, der sich infolge der Ubertragung bildet, sondern von einer
Uberlagerung von Kontexten, in der zwischen Bildspender und -Empfin-
ger das Verhiltnis von »eigentlicher« und »uneigentlicher« Bedeutung in
der Schwebe gehalten wird. Vgl. zur Metaphernproblematik Drux 1988,
Gamm 1992, insbs. 65f.

80

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

geln herbeizitiert, hélt sie das Unsagbare auch dann noch gegenwirtig, wenn
eine zwischenzeitlich an ihre Stelle getretene konzeptionelle Bestimmung sich
als unbefriedigend erwiesen hat.« (Konersmann 1988, 23f).

Was dem Begriff ab- und der Metapher zugesprochen wird, ist die Kon-
stituierung eines vorbegrifflichen »projektiven Raums« (ebd.), der zwar
weiterhin durch seine bildhaften, imagindren Elemente vom Begriff un-
terschieden bleibt, aber keinen direkten Gegensatz bildet, sondern — in
einer Abwendung vom romantischen Bedeutungsgehalt —, nun in den
Dienst rationaler Begriffsbildung gestellt werden kann. Die »Kompen-
sationsfunktion« (ebd.), die Konersmann der Metapher gegeniiber dem
Begriff zuspricht, beruht also auf ihren provisorischen, indirekten, inno-
vativen Eigenschaften, die sie befihigen, Bedeutungen zugleich zu sta-
bilisieren und einen Bedeutungswandel herbeizufiihren, indem sie viel-
faltige Bedeutungen aus einer Vielzahl sich iiberlagernder Kontexte an-
bietet und zugleich eine bestimmte Perspektive etabliert, die als Aus-
gangspunkt einer begrifflichen Analyse dienen kann.

Konersmann bediente sich selbst dieser der Metapher zugeschriebe-
nen Mechanismen, indem er im Interesse einer Begriffsbildung des Sub-
jektiven mithilfe der Spiegelmetapher einen »projektiven Raum« ent-
warf, der sich zwischen Sein (dem sichtbaren Abbild) und Schein (dem
triigerischen Bild oder dem Verborgenen) des Subjekts entfalte. Die
Spiegelmetapher wird letztlich zum Ausdruck einer Nicht-Positiver-
barkeit des Selbstverhiltnisses, das historisch als ein ungesichertes Pro-
blem verhandelt worden sei.® Subjektivitit erhilt hier einen Status des
Dazwischen, des Momenthaften, was sich nicht essentiell und dauerhaft
fassen lasst — was schlieBlich in der Metapher als solcher représentiert
wird: Konersmann bestimmte Subjektivitdt schlieBlich positiv allein in
ihrer Uneigentlichkeit, in der »eigentiimlichen Prisenz der Metapher«
(ebd. 237). Konersmanns Geschichte endet mit dieser Verschiebung, mit
der aus dem Spiegel als einer poetischen Metapher des Subjekts nun die
Metapher selbst zum Spiegel des Subjekts wird.

Dies hat unterschiedliche Konsequenzen: Die Metapher erscheint
letztlich deshalb besonders privilegiert, subjektive Selbstverhiltnisse au-
zudriicken, da ihr dhnliche Eigenschaften zugeschrieben werden wie
dem Subjekt. Die Hierarchie von Eigentlichkeit-Uneigentlichkeit wird

8 Die These lautet, daB3 sich hinter der Alternative »idealistischer und anni-
hilierender« Auffassung von Subjektivitit ein »vorausliegender Typ von
Subjektivitit« verberge, »der nicht nur nicht einklagbar ist, sondern auch
sich selbst nicht einklagt, weil er sich selbst ungreifbar ist. Eine Subjekti-
vitdt mithin, die weder postulierbar ist noch diskreditierbar, sondern in ei-
nem rigorosen Verstidndnis Problem.« (Konersmann 1988, 15).

81

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

generell nicht in Frage gestellt, der Bereich des Eigentlichen jedoch er-
weitert, indem es nun auch dem Uneigentlichen mit der Metapher eine
eigentliche begriffliche Referenz zuordnet. Sie erscheint damit nicht
mehr als poetische Metapher, die Bilder evoziert, sondern als eine kon-
zeptuelle Metapher, die Erkenntnis stiftet.” Diese Funktion wird nun auf
das Subjekt tibertragen, das iiber seine analog gesetzten Eigenschaften
(insbesondere die Briickenfunktion und Uneigentlichkeit) ebenfalls als
erkenntnisstiftendes Schema in Erscheinung tritt, das Auskunft gibt iiber
die Uneigentlichkeit seiner Selbstbeziehung bzw. die Unméglichkeit von
stabiler Selbsterkenntnis.

Damit l4sst sich Subjektivitdt als Reprasentationsform und abhingig
von dieser verstehen, insofern sie das von Frank eingeforderte syntheti-
sierende Moment herstellt, welches noch das Unsagbare einschlieft. In-
wieweit sich die sprachliche Verfasstheit jedoch auf existenzieller Ebene
bewegt — das Anliegen Derridas — bleibt hier noch offen. Diese Dimen-
sion wurde im psychoanalytisch-(post)strukturalistischen Kontext von
Jacques Lacan entwickelt. Mit Lacans Metapherntheorie lassen sich die
beschriebenen Eigenschaften der Metapher — »Uneigentlichkeit«, »Brii-
ckenfunktion«, »Innovation«, »Konsolidierung« und nicht zuletzt die
des »Spiegels« — als psycho-linguistische Prozesse verstehen, welche die
Grundlagen von Subjektivitdt bilden. Vor diesem Hintergrund erscheint,
wie nun gezeigt werden soll, die von Konersmann angebotene Losung,
das Subjekt als Metapher zu begreifen, zugleich selbstverstindlich wie
ungeniigend.

3. Metapher und Metonymie bei J. Lacan

Lacan bestimmte in dem Text Das Dréingen des Buchstabens im Unbe-
wussten oder die Vernunft seit Freud (1975a) die grundlegenden sym-
bolischen Signifikationsprozesse als metaphorisch und metonymisch,
womit er das strukturalistische Verstidndnis tibernahm, in dem Metapher
und Metonymie nicht mehr einzelne rhetorische Figuren, sondern grund-
legende Sinngebungsweisen bezeichnen.'” Sie entsprechen bei Lacan

9 Zur konzeptionellen Metapher siehe Lakoff/Johnson 1980; zur Kritik Der-
ridas an s@mtlichen Formen der Verwendung von Metaphern als Begriff
Kap. 2.4, zweiter Abschnitt.

10 Dieser Bedeutungswandel geht zuriick auf den russischen Formalisten Ro-
man Jakobson (1971), der die rhetorischen Bezeichnungen auf de Saussu-
res Unterscheidung sprachlicher Dimensionen tibertrug. Metapher be-
zeichnet demnach die paradigmatische Dimension, welche die Auswahl
(Substitution) unterschiedlicher Zeichen nach dem Prinzip der Similaritét

82

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

den Prozessen des Unbewussten, die Freud als Verdichtung und Ver-
schiebung beschrieb. Die Metapher richtet eine Beziehung der Substitu-
tion ein, in der ein Signifikant durch einen anderen verdréngt wird, wo-
bei er als latente Bedeutung (Signifikat) wirksam bleibt. In der Verkniip-
fung zwischen bewusster und unbewusster Rede entsteht eine Bedeu-
tungsverdichtung: »in einer einzigen Vorstellung kénnen alle Bedeutun-
gen zusammentflieen, die durch die sich dort kreuzenden Assoziations-
ketten herangetragen werden.« (Laplanche/Pontalis 1973, 397). Die Me-
tapher hat einen bedeutungsstabilisierenden Effekt, indem sie die im
Substitutionsprozess gewonnenen Relationen festschreibt. Auf diese
Weise werden Begriffe stabilisiert (und zu sogenannten »gefrorenen
oder »toten« Metaphern, denen man ihren metaphorischen Charakter
nicht mehr ansieht, vgl. Grosz 1990, 99f). Bedeutungsfixierende Mo-
mente benennt Lacan auch als »Steppunkt« (Suzure)."!

Dem Metaphorischen wird also auch in diesem Kontext eine konso-
lidierende Funktion zugesprochen und ebenso auch eine innovative: La-
can spricht von einem »schopferischen« oder »poetischen Funken«, der
im Substitutionsprozess entspringe (Lacan 1975a, 32f).'* Beide Funktio-
nen werden als symbolische Prozesse des Unbewussten bestimmt. Der
»poetische Funken« der Metapher kann sich jedoch erst in der metony-
mischen Bewegung entfalten. Denn wihrend die metaphorische Bewe-
gung Bedeutung erzeugt, indem sie eine Zeichenrelation stillstellt, si-
chert die metonymische Bewegung eine Bedeutungsvielfalt, indem sie
die Moglichkeit der Verschiebung entlang unterschiedlicher Kontexte —
das »Gleiten des Signifizierten unter dem Signifikanten« (Lacan 1975a,
27) — offenhilt. In dieser Verkniipfung zu Signifikantenketten lédsst sich
nun auch die oben angefiihrte Briickenfunktion als grundlegender sym-

an einem syntaktischen Ort bestimmt; Metonymie die syntagmatische Di-
mension der Verkettung von Zeichen auf einer Ebene nach dem Prinzip
der Kontiguitit (der raumzeitlichen »Beriihrung«). Lacan halt fiir die Me-
tapher die Formel bereit ein Wort fiir ein anderes, wobei der Signifikant
nicht ersetzt, sondern »verstellt« wird; die Metonymie bestimmt er als
Wort fiir Wort-Verkniipfung, die sich auf die Verkettung von Signifikan-
ten bezieht (Lacan 1975a, 30ff). Zum Vergleich: In der Rhetorik bezeich-
net die Metapher (griech. metapherein, anderswohin tragen) die Ersetzung
eines Ausdrucks durch einen anderen aufgrund einer Ahnlichkeitsbezie-
hung, die zu einer Merkmalsiibertragung fiihrt (»verkiirzter Vergleich«).
Metonymie (griech. metonymia, Umbenennung) bezeichnet die Ersetzung
eines Ausdrucks durch einen anderen, der zu seinem Bedeutungsfeld ge-
hort, z. B. pars pro toto (»Segel« fiir »Schiff«); vgl. Best 1994.

11 Lacan 1975, 27; vgl. auch Silverman (1973) zur weiteren Aufnahme.

12 Lacan besteht darauf, dass die Bedeutung nicht, wie in der Poetik {iblich,
auf ein vorausgesetztes Drittes zuriickgefiihrt werden kann, sondern dieses
erst durch den Substitutionsprozess erzeugt wird (Lacan 1975, 32).

83

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

bolischer Prozess verstehen. Lacan schreibt dem Metonymischen die
Fahigkeit zu, die (Traum-)Zensur zu umgehen, ja sogar die »Macht, ge-
sellschaftliche Hindernisse aus dem Weg zu rdumen« (ebd., 33), indem
sie die verdeckten Signifikanten durch ihre Verkniipfung mit der signifi-
kanten Kette »gegenwirtig« hilt. Allerdings geschieht dies nicht in der
Reprisentation einer eindeutigen Referenz, sondern als »differentielle
Artikulation« (Lummerding 1994, 80f), in der Bedeutung in Differenz-
Beziehungen zwischen den Signifikanten hergestellt wird. Sein und Pri-
senz von Subjekt und Welt sind niemals unmittelbar und absolut, son-
dern stets nur in der Relation von Vorstellungsbild (Signifikat) und Zei-
chenkérper (Signifikant) gegeben.'® Sinn zeigt sich so erst im Nachhi-
nein, und zwar nicht gebunden an ein eindeutiges Element, sondern er
»insistiert« in der Signifikantenkette; das heifit, er wird erst vor der Ge-
samtheit der symbolischen Struktur sichtbar, die Lacan als eine viel-
stimmigen Partitur beschreibt (Lacan 1975a, 27f). Die Uneigentlichkeit
der metaphorisch-metonymisch erzeugten Bedeutung besteht also hier
nicht darin, dass ein Wort mit ihm fremder Bedeutung aufgeladen wird
oder auf etwas anderes verweist als auf seinen eigentlichen Referenten,
sondern sie ist die Eigenschaft von Bedeutung schlechthin, insofern es
kein Eigentliches gibt, das unabhingig vom Bedeutungssystem wire.
Unsagbar hingegen erscheint all das, was metaphorischen Verdringun-
gen anheim fillt, seien sie individueller oder kollektiver Art. Zugleich
verweist die Metapher als tiberdeterminierter Bedeutungsknoten auf sol-
che Verdrangungen und fungiert deshalb als das von Konersmann so be-
zeichnete »Stormoment« (Konersmann 1988, 23f, s.0.), sie wird tat-
sichlich der »Reprisentant eines Abwesenden« (ebd.)."*

Ebensowenig wie das Eigentliche der Bedeutung gibt es bei Lacan
ein Eigentliches des Subjekts jenseits der Sprache. Thre metaphorischen
und metonymischen Bewegungen strukturieren es zweifach, und zwar
entlang einer Ordnung von Sein und Mangel. Die Metapher wird mit der
Frage des Seins des Subjekts verkniipft, das sich auf den zwei Ebenen
des Bewussten wie des Unbewussten verschieden gestaltet: Zum einen
beschreibt Lacan mit dem metaphorischen Verfahren der Ersetzung und
Verdringung auch die Symptombildung des Subjekts, wobei »das
Fleisch oder die Funktion« als »signifikantes Element« genommen wer-
de (Lacan 1975a, 44). Das Symptom enthilt die »Wahrheit« des Sub-
jekts (ebd.), und das bedeutet hier die verdrangte Wahrheit seines (un-
bewussten) Begehrens. Die Zuschreibung eines eigentlichen Seins zu
dem unbewussten (»wahren«) Subjekt zielt darauf, die Vorstellung des

13 Pagel (1991) spricht hier von einem symbolischen »Vertrag« (S. 44).
14 Bei Lacan heifit es: »die Metapher hat ihren Platz genau da, wo Sinn im
Un-sinn entsteht« (1975a, 33).

84

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Bewusstseins-Subjekts, das im cogito zum Sein zu kommen gedenkt
(»ich denke, also bin ich«, siche Kap. II.1), als Tduschung zu entlarven.
Statt eine Einheit von Denken und Sein zu bilden, generiert die selbstre-
flexive Wendung eine Spaltung (in Subjekt und Objekt des Denkens
bzw. sprechendes und gesprochenes Ich), die einzig in Sprache zu einer
— illusiondren — Vermittlung zu kommen scheint. Tatsdchlich beweist
sich hier fiir Lacan nur die Wirkungsmacht der Sprache und die konsti-
tutive Abhdngigkeit des Subjekts von ihrer symbolischen Ordnung. An
die Stelle des autonomen, selbst-identischen Subjekts tritt dessen fun-
damentale Selbstdifferenz und eine »radikale Heteronomie« (ebd., 50).
Daher kehrt Lacan das Schema um: »Ich denke, wo ich nicht bin, also
bin ich, wo ich nicht denke« (ebd., 43) — am anderen Ort des Unbe-
wullten, der zugleich der Ort des Anderen, des Symbolischen néamlich,
ist.

Subjektivitdt, hier resultierend aus der Verkniipfung von Sprache
und Unbewusstem, erscheint angewiesen auf die symbolische Ordnung,
die ihr zwar vorgédngig und der Kontrolle entzogen ist, in der sie jedoch
in der Bestdtigung durch den Anderen zum Sein gelangt, das heiit in
Sprache bzw. im dialogischen Sprechen."” Der Eintritt in die Sprache be-
grindet andererseits einen fundamentalen Bruch zwischen dem symbo-
lisch sich konstituierenden Subjekt und einer (im Nachhinein angenom-
menen) Unmittelbarkeit von Welt- und Selbsterfahrung, indem diese
Welt negiert wird: »Das Symbol«, heifit es bei Lacan »stellt sich so zu-
ndchst als Mord der Sache dar, und dieser Tod konstituiert im Subjekt
die Verewigung seines Begehrens« (Lacan 1973b, 166).'® Der Riss zwi-
schen Ich und Welt ldsst sich also nicht mit Hilfe der Sprache tiberbrii-
cken, insofern es die symbolische Relation ist, die ihn erzeugt. Daraus
ergibt sich ein fundamentaler Mangel — an Sein, Identitét, Sinn — wel-
cher das Begehren des Subjekts motiviert.'” Die gleichen symbolischen
Signifikationsprozesse, die das Subjekt irreduziblen Spaltungen und Dif-

15 Vgl. zu dem Anderen als Zeugen Pagel 1991, 52f.

16 Wobei »Sache« oder »Ding« sich nicht direkt auf Objekte beziehen, son-
dern auf einen Erfahrungskomplex des Kleinkindes zwischen Trennung
und Einheit (im fort/da-Spiel, Lacan 1973b, 165). Indem das Kind sich im
Spiel eine symbolische Ordnung schafft , wird sein Wunsch und Bediirfnis
zum »Begehren« transformiert. Da das Objekt des Begehrens niemals ein-
holbar ist.

17 »The loss of the primal object creates a lack which the child will attempt
to fill using language to signify its demands. The language at its disposal
replaces an ontological lack (lack of nature, lack of identity, lack of fixed
objects) with a lack at the level constitutive of language (the lack of an-
chorage between the signifier and the signified: the lack constitutive of
each sign). This lack is the most basic feature of desire and is both assu-
med and covered over by signification.« (Grosz 1990, 102)

85

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

ferenzierungen unterwerfen, ermoglichen die Artikulation und die Aner-
kennung des Begehrens, durch die sich das unbewufite Subjekt aus-
zeichnet. Hier kommt die metonymische Bewegung in Spiel, an die sich
das Begehren heftet und die es zugleich strukturiert.

Das Subjekt erscheint damit als ein »exzentrisches« (Lacan 1975a,
50), das konstitutiv an den Signifikanten gebunden ist; genauer: »|...]
das als stindig sich verdndernder, in Bezug zu anderen sich verschie-
bender Signfikant gleichzeitig als Produzent und als Effekt in einem
System der Bedeutungsproduktion funktioniert.« (Lummerding 1994,
100). Die bedeutungsproduzierende Bindung kann, wie beschrieben,
zwei Qualitdten annehmen, so dass das Subjekt entweder metaphorisch
fixiert (im Symptom) oder metonymisch gleitend (im Begehren) in Er-
scheinung tritt. Wahrend Lacan einerseits das Offenhalten der Bewe-
gung zum Ziel erklirt, beschreibt er andererseits die Notwendigkeit der
Bindung an einen Signifikanten, {iber den das Subjekt tiberhaupt erst ei-
nen Platz in der symbolischen Ordnung gewinnt. Diese ordnungsstif-
tende Funktion iibernimmt der Name des Vaters, eine paternale Meta-
pher welche die Bedeutung des Subjekts und die Moglichkeit, »ich« zu
sagen, allererst hervorbringt (Grosz 1990, 103f). Dies geschieht durch
die Inaugurierung eines zentralen Signfikanten, des Phallus," durch den
das Subjekt entlang einer Achse von (Phallus) Haben oder Sein positio-
niert wird und dariiber seine Geschlechtsidentitit gewinnt."’

Die Gewinnung von Subjektivitdt ist hier also nicht nur an die Bin-
dung an einen Signifikanten gekniipft, sondern dariiber hinaus an die
Geschlechterdifferenz. Die Uneigentlichkeit des Subjekts — wie die der
Bedeutung — wird mit seiner fundamentalen Abhéngigkeit von einer ihm
vorgingigen Signfikantenstruktur erkldrt, die sein Begehren in einer
symbolischen Ordnung unter dem phallischen Gesetz des Vaters organi-
sieren. Die »Wahrheit« des Subjekts bleibt darin ebenfalls unsagbar, in-

18 Der Phallus agiert deshalb als zentraler Signifikant, da er der Signfikant
sei, »der bestimmt ist, die Signifikatswirkungen in ihrer Gesamtheit zu be-
zeichnen, soweit der Signifikant diese konditioniert durch seine Gegen-
wart als Signifikant« (Lacan 1975b, 126). Als »Signifikant ohne Signifi-
kat« présentiert er den »Mangel schlechthin« (Lummerding 1994, 84f);
zugleich konstituiert diese Mangelhaftigkeit das Begehren bzw. fungiert
als »Grund« oder »Statthalter der Ursache« des Begehrens des Anderen
(Lacan 1975b, 128f).

19 Dies steht im Kontext des Odipus-Komplexes: »The child only resolves
the complex and acquires a speaking position with respect to the Father’s
Name, i.e. the principle generating the phallus as threshold signifier to the
symbolic order. The subject is positioned »over« the phallus, that is, on the
one side (the masculine) or the other (the feminine), only because father’s
phallic status replaces the mother’s.« (Grosz 1990, 105) Zur Diskussion
der Konsequenzen fiir die Geschlechterordnung siehe Kap. I11.5.

86

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

sofern die Bewegung differenzieller Verweisung auf andere Signifikan-
ten bestdndig das Schwinden des Signifikats bewirkt und damit einen
»Entzug an Sein« (Pagel 1991, 83) — also an Selbstidentitdt und Kohi-
renz — provoziert. Uneigentlichkeit/ Unsagbarkeit lassen sich also in die-
sem Kontext als Phidnomene verstehen, die aus kulturell bestimmten
Prozessen der Sprache wie des Unbewussten resultieren. Ungeniigend
erscheint die Bestimmung des Subjekts als metaphorisch verfasst nun
dort, wo neben einer befreienden Wirkung der Metapher durch das
Kniipfen von Ahnlichkeitsbeziehungen die Gewaltférmigkeit der Repri-
sentation iibersehen wird, die noch darin steckt. In Die Metapher des
Subjekts (Lacan 1975a, einem Nachtrag zum Dréngen des Buchstaben)
kommt Lacan darauf zu sprechen:

»Wir unsererseits sind der Auffassung, dafl es hier gilt, die Dimension des
Anwurfs nicht zu tibersehen, denn aus ihr entspringt die Metapher. Ein An-
wurf, weit schlimmerer Art, als man sich vorstellt, wenn man das Gesagte auf
eine kriegerische Invektive zuriickfithrt. In ihm ndmlich nimmt jenes Unrecht
seinen Anfang, das ohne Grund einem jeden Subjekt angetan wird dadurch,
daf3 ein beliebiges anderes Subjekt sich veranlafBit sieht, ihm irgendeine Eigen-
schaft anzudichten. yDie Katze macht Wau-wau, der Hund Miau.< So lernt das
Kind das Alphabet von den Gewalten des Diskurses, und so setzt es das Den-
ken ein.« (Lacan, 1975a, 58)

»Keinerlei Bedeutung«, so heilit es weiter, »hat als gesicherter Bestand
auch nur irgend etwas mit dem zu tun, was hier in Rede steht.« (Ebd.)20
Die Gewaltformigkeit besteht also in der Beliebigkeit der »Anwiirfe,
was die Kontingenz zeigt, mit der das Subjekt mit einem Signifikanten
identifiziert wird. Lacan leitet daraus eine Bestdtigung des »Gesetzes«
ab, demzufolge »das Aussagen sich niemals auf die Aussage irgendeines
Diskurses reduzieren ldsst« (ebd., 59). Der Bruch zwischen Sein und
Sprache ist also nicht zu schlieBen; zu dem Mangel an Referenz gesellt
sich das UbermaR an symbolischer Bedeutungsstiftung. In dieser Span-
nung entfalten metaphorische Représentationen ihre existenziellen Wir-
kungen, indem sie bestimmen, wie das Subjekt zwischen Haben und
Sein positioniert wird.

Aus dieser Abhédngigkeit des Subjekts hilft auch der Verweis auf die
Bildhaftigkeit der Metapher nicht heraus, der eine poetische Bedeu-
tungsoffnung zugeschrieben wird. Die traditionelle Gegeniibersetzung
von Metapher und Begriff setzt eine Unterscheidung zwischen Sinnli-

20 Das stimmt auch dann noch, wenn »wau-wau« unter anderem einem Hund
(oder »miau« einer Katze) zugeordnet wird, wie man leicht beobachten
kann.

87

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

chem und Intelligiblem voraus, die sich in Lacans Sprachtheorie gerade
nicht wiederfindet. Stattdessen wird die Unterscheidung von Begriff und
Metapher durch die von Metapher und Metonymie ersetzt. Zwar er-
scheint die strukturelle Unterscheidung zwischen einer eindeutigen Be-
deutungsproduktion (durch Begriff oder dem lacanschen Metaphori-
schen) und Pluralitdt von Bedeutung (in der rhetorischen Metapher bzw.
dem Metonymischen) dhnlich. Der strukturalistische Ansatz Lacans ver-
neint jedoch, wie gezeigt, jegliche Unmittelbarkeit von Sprache, die mit
ihrer »Sinnlichkeit« unterstellt wiirde. Stattdessen zeigt sich, so Lum-
merding, eine durchgéngige Kontingenz darin, »da3 sprachliche und vi-
suelle bzw. bildliche Reprisentationen untrennbar miteinander verbun-
den sind und in einem interaktiven Netz Bedeutungen/Signifikan-
ten/Subjekte produzieren, die niemals auf einen bestimmten Referenten
fixierbar oder reduzierbar sind.« (Lummerding 1994, 99). Weder lassen
sich bildhafte Momente eindeutig ablosen von begrifflichen, noch stel-
len sie hier ein spezielles Befreiungspotenzial dar.”' Im Gegenteil, so hat
Lacan an anderer Stelle in seinen Ausfithrungen zum Spiegelstadium
(Lacan 1973a) gezeigt, fiihrt gerade das Bild — und hier insbesondere das
Spiegelbild — zu einer imagindren Fixierung des Ich. Andererseits zeigen
diese Ausfithrungen jedoch auch, dass die Konstituierung eines Selbst-
schemas unumgénglich in der Subjektentwicklung ist, auch und gerade
wenn es sich um imaginire Verkennungen handelt.

Lacans Theorie von der Metapher des Subjekts erscheint insgesamt
ambivalent: Wahrend eine metaphorische Fixierung einerseits unum-
génglich erscheint, soll das (mannliche) Subjekt einen Platz in der sym-
bolischen Ordnung einnehmen konnen, so wird andererseits die Not-
wendigkeit einer Offnung im Signifikationsprozess, eines FlieBens her-
ausgestellt, auf dem sich das Begehren des (unbewuflten) Subjekts ent-
falten soll, das sich nun als selbst-different und exzentrisch erweist. Das
Dilemma des Subjekts erscheint hier verschoben: an die Stelle des Alles-
oder-Nichts tritt die Alternative von Sein und Mangel, die das Subjekt in
der Spannung zwischen der imagindren Selbstiiberhohung und der Ak-
zeptanz von Determinierung und Endlichkeit situiert; anders ausge-
driickt: zwischen Lustprinzip und Realitdtsprinzip. Allerdings er6ffnet
Lacan mit dem »exzentrischen« Subjekt die Perspektive der Uberschrei-
tung hin auf ein »wahres Sein«, das sich im »vollen Sprechen« dialo-
gisch realisieren wird (Lacan 1973b). Das bleibt allerdings ebenfalls
mehrdeutig.

21 Die Verkniipfung von begrifflichen und bildlichen Elementen hat schon
im Zeichenmodell de Saussures statt, insofern sich hier bildliche Vorstel-
lungen mit Lauten (eigentlich auch: »Lautvorstellungen«) verbinden; siche
auch Bal/Bryson (1991).

88

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

4. Indexikalitdat und Medialitidt (J. Derrida)

Die Konstruktion des »Subjekts als Text« lieB sich bislang verstehen als
eine Koppelung der Moglichkeitsbedingungen des Subjekts an die Kon-
zepte des Begriffs bzw. der Metapher (der Metonymie), wobei diese als
erkenntnis- und existenzstiftende Schemata (bzw. Bewegungen) selbst
zu Modellen fiir das Subjekt wurden. Eine Fundamentalkritik an den
Begrifflichkeiten nicht nur des Subjekts, sondern auch von Begriff und
Metapher iibte Jacques Derrida. Das fiihrt zur Frage, inwieweit sich die
Dekonstruktion noch auf diese Begrifflichkeiten stiitzt und wie dann ein
eventuelles Verhéltnis zu fassen wire. Zur Klarung dieses Verhéltnisses
wende ich mich noch einmal etwas detaillierter Derridas radikaler Be-
fragung des Subjekts zu unter dem Aspekt, wie die Textualitdt des Sub-
jekts zu verstehen ist. Ich werde das Représentationsmodell, unter dem
Subjektivitdt bei Derrida in Erscheinung tritt, mit /ndexikalitdt bezeich-
nen. Dariiber lassen sich die grundlegenden und wirkungsreiche Be-
grifflichkeiten Derridas, hier Text, Signatur, Performativ (erster Ab-
schnitt) sowie die ethische Dimension der Bejahung (3. Abschnitt) mit-
einander in Verbindung bringen. Das soll ergénzt werden um den Beg-
riff der Metaphorizitdt, der eine grundlegende Metaphernkritik und den
Aspekt der Medialitdit von Sprache enthilt.

Textualitat — Indexikalitdt — Performanz

Derridas Schritt vom modernen Bewusstseins-Subjekts zum Phédnomen
der Schrift bzw. des Textes erleichtert die Lektiire des Subjekts keines-
wegs (vgl. Kap. 1.3), wie im Folgenden nochmal genauer an diesen Be-
grifflichkeiten gezeigt werden soll. Denn im Unterschied etwa zu einer
hermeneutischen Bestimmung des »Subjekts als Text« als ein symboli-
sches Gebilde, das als geschriebenes in weitgehend abgeschlossener
Form der Interpretation vorliegt,” ist im dekonstruktiven Kontext der
Zugang eben durch die inhdrente Bewegung der Schrift verwehrt.
Derrida erweiterte in der Grammatologie (1983) das Verstidndnis
von Schrift (gramma) von der blolen Notation gesprochener Sprache in
Form von Zeichen zur allgemeinen Bedingung von Sinnhaftigkeit und
Erfahrung (Derrida 1983, 29). Die semiologische Voraussetzung besteht
in der Annahme, dass die Bedeutung eines Zeichens relativ ist, also erst
in einer Kette oder einem »Spiel« von Differenzen hervorgebracht wird

22 Hermeneutische Lesarten fanden sich vor allem in der ethnologischen Dis-
kussion um »Ethnografie als Text« der 80er/Anfang 90er Jahre (vgl.
Pritsch 1989).

89

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

— also durch jene vorgingige Bewegung von Unterbrechung und Auf-
schub, die Derrida mit différance bezeichnete: »jene Bewegung, durch
die sich die Sprache oder jeder Code, jedes Verweisungssystem im all-
gemeinen »historisch¢ als Gewebe von Differenzen konstituiert« (Der-
rida 19881, 38). Ausgehend von de Saussures Zeichenmodell entwarf
Derrida ein Modell von Schrift, in dem sich Gegenwirtiges durch die
Differenz zwischen Gegenwértigem und Nicht-Gegenwértigem in einer
Ansammlung von Spuren konstitutiert.”® »Sein« soll demnach nicht als
Prasenz gedacht werden, sondern in Form einer differenziellen Spur
bzw. eines Netzwerkes solcher Spuren, die erst Erfahrung erméglichten.
Den signifikanten Raum, der sich in der raum-zeitlich gedachten Spur
und ihrer Verflechtung er6ffnet, bezeichnet Derrida mit Text oder Textu-
alitit. Uber den Geltungsbereich einer abgegrenzten symbolischen
Sphére hinaus konstituiert der zu einem allgemeinen Bedeutungsraum
erweiterte Begriff von Text, wie Derrida in Limited Inc. ausfiihrte, Wirk-
lichkeit insgesamt:

»What I call »text< implies all the structures called >real<, »economics, >histori-
cal¢, »socio-institutional¢, in short: all possible referents. Another way of re-
calling once again that >there is nothing outside the text«. That does not mean
that all referents ares suspended, denied or enclosed in a book, as people have
claimed, or have been naive enough to believe and to have accused me of be-
lieving. But it does mean that every referent, all reality has the structure of a
differential trace, and that one cannot refer to this >real< except in an interpre-
tive experience. The latter neither yields meaning nor assumes it except in a
movement of differential referring. That’s all.« (Derrida 198811, 148).

Damit handelt es sich nicht, wie haufig nahegelegt, um eine vollstindige
Suspendierung von Referenz, sondern um die ihrer Unmittelbarkeit:
»Différance is a reference and vice versa« heit Derridas Formel dafiir
(198811, 137).**

23 Gegenwirtiges entsteht also erst dann, wenn es auf ein Differentes — das
Nicht-Gegenwirtige, die Vergangenheit oder Zukunft — bezogen ist: »Ein
Intervall mull es von dem trennen, was es nicht ist, damit es es selbst sei,
aber dieses Intervall, das es als Gegenwart konstituiert, muf} gleichzeitig
die Gegenwart in sich selbst trennen, und so mit der Gegenwart alles
scheiden, was man von ihr her denken kann, das heif3it, in unserer meta-
physischen Sprache, jedes Seiende, besonders die Substanz oder das Sub-
jekt.« (Derrida 19881, 39).

24 Diese Verweisungsbewegung ist jedoch zusitzlich verkompliziert durch
die ihr eigene Zeitlichkeit. Um einen Zeitbegriff zu gewinnen, der ihm den
Bewusstseinsprozessen addquat erschien, verallgemeinerte Derrida Freuds
Beobachtungen zur frithkindlichen Sexualitit (Derrida 1976a, 326).
Wahrnehmung ist demnach, wie die Primérvorgénge bei Freud, als eine

90

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Mit den Postulaten der Uneinholbarkeit von absolutem Sinn und der
stets wirksam werdenden Selbstdifferenz bezog Derrida Stellung gegen
jegliches nostalgisches »Heimweh nach dem Ursprung« (Derrida 1976,
441), das sich sich um die Thematik der zerbrochenen Unmittelbarkeit —
dem Bruch von Ich und Welt — rankt und das er noch im Strukturalismus
Lévi-Straussscher Pragung am Werke sah und offenbar ebenso bei La-
can. Zumindest ldsst sich so seine Kritik vestehen, Lacan beziehe sich
weiterhin auf letzte Wahrheiten, die u.a. an das Subjekt gekniipft wiir-
den. Dazu gehort etwa Lacans Vision einer erfiillten Gegenwiértigkeit
des Ichs im »vollen Sprechen« (s.0.). Die Kritik bezieht sich grundle-
gend auf einen Phono- und Logozentrismus, den Derrida in den (frithen)
Texten Lacans ausmacht, also die Privilegierung gesprochener Sprache,
die mit einem absoluten Wahrheitsanspruch (der »Prisenz«) versehen
werde (vgl. Derrida 1998b, 42f). In diesen Komplex gehort weiterhin die
Privilegierung des Phallus in Lacans Symbolordnung. Derrida verstand
dies als den Versuch, einen transzendentalen Ort der Wahrheit zu etab-
lieren und lehnt ihn als »Phallogozentrismus« ab.? Denn, so liele sich
dies begriinden, insofern der Phallus als »Signifikant ohne Signifikat der
Mangel schlechthin« (Lummerding 1994, 84f) ist, l4sst er sich als zwar
als ein negatives, nichtsdestotrotz sinnkonstituierendes Zentrum be-
schreiben. Derrida wandte sich weiterhin gegen eine Autonomie des Si-
gnifikanten, wie sie im Phallus représentiert sei, ndmlich als eine Se-
parierung der materiellen Seite des Zeichens (Signfikant) von seiner
ideellen (Signifikat). Gegen die Annahme eines reinen Signifikanten,
wie sie in der Rede von der »Materialitit des Signifikanten« vorausge-
setzt werde, betonte Derrida das ideelle Moment des Signifikanten sowie

nachtréigliche Konstruktion zu verstehen, die wie eine komplexe schriftli-
che Aufzeichnung funktioniere. Dafiir steht Freuds Metaper des Wunder-
blocks. Die Spur ist hier der entscheidende Begriff, mit dem Wiederhol-
barkeit und schlieBlich eine »Umkehrbarkeit von Zeit und Raum« (Derrida
19764, 326) in der Schrift gedacht werden kann. Das hat Konsequenzen
fiir die Funktion des Subjekts: Das (Autor-)Subjekt als zeitlos-stabile Ein-
heit wird abgelost durch »ein System von Beziehungen zwischen den
Schichten: des Wunderblocks, des Psychischen, der Gesellschaft, der
Welt. Im Innern dieser Szene ist die punktuelle Einfachheit des klassisch-
en Subjektes unauffindbar.« (Ebd., 344f)

25 Ob zu Recht oder Unrecht, sei hier dahin gestellt. Zu Derridas Kritik an
Lacan siehe kurz auch in 1998b. Vgl. auch zustimmend Gondek 1998,
202ff. Zur Kritik siehe Johnsons Lektiire, in der sie das reduktionistische
Vorgehen von Derridas Lacan-Lektiire aufweist (1980a). Lummerding
schlédgt eine Lesart von Lacan vor, die den Phallus als Aufweis von Diffe-
renzialitit als Bedingung des Symbolischen versteht, womit Derridas Vor-
stellungen eingeholt wiren (Lummerding 1994, 86fY).

91

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

die konstitutive Verwobenheit von Signifikat/Signifikant, die eine strikte
Scheidung als Idealisierung erscheinen lisst.*®

Worauf es Derrida also anlegte, ist die Durchkreuzung binérer Ord-
nungen — von Signifikat/Signfikant, Sein/Mangel — durch die Bewegung
der différance. Dabei werden die grundlegenden Zeichenordnungen de
Saussures oder Lacans nicht verworfen, wohl aber neu arrangiert. Der
Begriff des Zeichens (bzw. marque) wird ebenso beibehalten wie die
Sinnstiftungsverfahren, die Lacan beschrieb. Derrida kehrte — hier mit
Lacan — in seiner »allgemeinen Grammatologie« de Saussures Hierar-
chie zwischen Signifikat und Signifikant um. Die Bewegung der diffe-
rance enthdlt denn auch beide Momente der Bedeutungsstiftung, die La-
can mit dem Metaphorischen und dem Metonymischen beschrieb: die
Substitution von Bedeutung im Bruch (in Form des Zitierens bzw. des
Supplements) und die Verschiebung/Verweisung (in der Spur). Indem
Derrida Bedeutung und die Verantwortung fiir eine unbegrenzte Bedeu-
tungsproduktion nicht mehr an ein Subjekt, sondern an die Bewegung
der différance kniipft, scheint das Subjekt endgiiltig aus dem Zentrum
des Interesses geriickt. Damit ist es aber nicht »verschwunden«, sondern
in Abhéngigkeit zur différance gesetzt. Diese Relation ist doppelt ge-
fasst: Zum einen wird das Subjekt als begriffliche Setzung zum fixieren-
den Gegenpol,”” zum anderen ist es unter der Bewegung der différance
einem Entzug ausgesetzt, der sich gegen eine solche Sinnfixierung rich-
tet.

Konkreteres ist iiber das Subjekt zumindest in den fritheren Texten
Derridas nicht zu erfahren. Als Ensemble von Relationen und Spuren er-
scheint das »postdekonstruktive« Subjekt diffus.”® Weitere Auskiinfte
dazu gab Derrida in dem Interview »Eating Well¢, or the Calculation of
the Subject (1991) auf die Frage von Jean-Luc Nancy Who comes after
the Subject?. Derrida gab mehrere Anworten, in denen sich das Subjekt
zu einer Serie differenzieller Momente ausformt: »the proper name in ex-
appropriation, signature, affirmation without closure, trace, différance

26 Vgl. Bennington/Derrida 1994, 39f; Derrida 1983, 25, 110f, 165. — Keine
Beachtung findet hier, dass sich, wie auch Lummerding (1994, 89f) her-
vorhebt, bereits bei Lacan die Begrifflichkeiten verschoben hatten — Signi-
fikat und Signifikant bezeichnen nicht mehr die zwei Seiten des Zeichens,
sondern zwei sinnstiftende »Ordnungen« (des Bewussten und des Unbe-
wussten, vgl. Lacan 1975a, 21).

27 Hier bedient sich Derrida ebenfalls des psychoanalytischen Konzepts der
Suture (vgl. Derrida 1991, 108).

28 Die Bezeichnung »post-deconstructive« wird von Derrida in dem Inter-
view Eating well verwendet, und zwar in Bezug auf alle Theorien seit
Heidegger, die ein dekonstruktives Moment forcierten (Derrida 1991,
107).

92

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

from self, destinerrance« (Derrida 1991, 100). Jeder dieser Namen fiihrt
in unterschiedliche, von Derrida erarbeitete Lektiirezusammenhénge und
legt Spuren an, die auf sich als différance, als eine fortwdhrende Serie
von Abweichung und Aufschub, zuriickverweisen.”’ Positive Bestim-
mungen erscheinen hier nicht vorab benennbar, nicht einmal in Bezug
auf den Ort. Um jeder moglichen Eigenheit zu entgehen, lehnt Derrida
jede topologische Bestimmung ab, die er durch eine »chronographische«
Bewegung ersetzen mochte: »an instance (without stance, a >without<
without negativity)« (Derrida 1991, 99f). Jeglichem Subjekt-Schema als
Muster, Gestalt oder Haltung (stance) ist damit eine Absage erteilt. Das
betrifft nicht nur die Vorstellung eines absoluten Subjekts, sondern
ebenso die eines situierten: An die Stelle verorteter Subjektivitit, wie
immer relativiert sie auch sein mag, tritt die Vorstellung einer Verzeitli-
chung, wie sie in der différance bzw. der Spur thematisiert ist, als eine
Bewegung der Vor- und Nachtréglichkeit ihrer Konstruktion.

Damit ist also das Subjekt vollstindig verschoben auf eine Kon-
struktionsebene, wo es als Effekt von unterschiedlichen Ubertragungsbe-
wegungen in der Schrift erscheint. In seiner Heteronomie ldsst sich kein
Eigentliches beanspruchen. Um der Gefahr einer Resubstanzialisierung
zu umgehen, soll das Subjekt bei Derrida nicht mehr als Begriff Geltung
erhalten, sondern lediglich als Index: »provisionally as an index for the
discussion« (Derrida 1991, 99). Was hier als rein immanente Bezugnah-
me auf die Diskussion um den »Tod des Subjekts« erscheint, bietet je-
doch sehr wohl eine Reprisentationsform fiir ein Subjekt »nach« — oder
besser »in« — der Dekonstruktion. Mit Indexikalitcit, so mein Lektiire-
vorschlag, den ich im Weiteren ausfithren mochte, lassen sich die Be-
dingungen des Textes zusammenfiihren, unter denen Subjektivitit bei
Derrida in Erscheinung treten kann.

Dazu zunidchst ein Blick auf die Definition des Index: Gegeniiber
dem Begriff oder der Metapher, denen Derrida, genau wie Lacan, eine
fixierende, »kalkulierende« Funktion zusprach (Derrida 1991, 109), er-
scheint der Index vergleichsweise bedeutungsoffen. Logische wie semi-
otische Bestimmungen definieren indexikalische Ausdriicke als strikt
kontextabhdngig: An die Stelle eines unverdnderlichen »Seins« oder ei-
ner stabilen Referenz tritt die pragmatische Dimension von Bedeutung
in den Vordergrund, also der Bezug auf die aktuelle Sprechsituation und
die beteiligten Sprecherlnnen bzw. Rezipientlnnen.*® In der Semiotik

29 Derrida fiihrt die aufgezihlten Namen an, um auf das selbstdekonstruktive
Moment in der Subjektphilosophie hinzuweisen; so Signatur bei Austin,
exappropriation bei Heidegger etc.

30 »Indexikalische« oder »deiktische« Ausdriicke« sind in der Formalen Lo-
gik »sprachliche Ausdriicke, die auf die Person-Raum-Zeitstruktur der je-

93

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

von Ch.S. Peirce ist der Index als Zeichenfunktion mit einer speziellen
Eigenschaft versehen, die als »existentielle Relation zu seinem Objekt«
bestimmt wird (Peirce 1983, 65). Damit wird einerseits die Erfahrung
von Realitit als ein gemeinsamer, evidenter Bezugspunkt vorausgesetzt
(wie in dem Standardbeispiel »Rauch« als Index fiir »Feuer«), dies zu-
gleich jedoch relativiert, indem die Auffassung von der Konventionalitét
des Zeichens vertreten wird: »Er [der Index] wird zu einem Zeichen
aufgrund des Zufalls, daB er so aufgefalit wird« (ebd.). Bal/Bryson in-
terpretieren den Index daher als ein Strukturelement kontextueller Ver-
weisungen und Verkniipfungen zwischen Zeichen, bedeutenden Objek-
ten, Produzentlnnen und Rezipientlnnen. Dartiber stellen sie eine Ver-
bindung zu der Spur bzw. der Signatur bei Derrida her: »It [the signa-
ture] is the most typical case of the Derridian >traces, the indexical sign
that refers by contiguity« (1991, 190).*" Diese Verbindung soll kurz er-
lautert werden:

Anhand der Signatur machte Derrida in dem Text Signatur Ereignis
Kontext (1988la) sein Verstidndnis von der Zitathaftigkeit des Zeichens
deutlich. Die Unterschrift (Signatur) ldsst sich zunéchst tiber ihre autori-
sierende Funktion als Index verstehen, die behauptet, unmissverstand-
lich auf die Quelle eines Textes zuriickzuverweisen. Derrida wendet sich
gegen einen solchen Authentizitdtsanspruch, wie er analog zu dem einer
gesprochenen AuBerung gebildet ist — und ebenfalls in einer realisti-
schen Deutung des Peircschen Index vorausgesetzt wird, ndmlich eine
AuBerung (ein Schriftstiick) oder eine Bedeutungszuweisung iiber die
Erfahrung von Anwesenheit und Einmaligkeit zu autorisieren (Derrida
19881a, 312). Stattdessen, so die Argumentation, funktioniere die Sig-
natur, wie jedes andere Zeichen, nur tiber ihre Reproduzierbarkeit, und
damit tiber die Ablosbarkeit vom aktuellen Kontext, wodurch die pro-
klamierte Einmaligkeit durchkreuzt wird. Erfahrung, so ein Fazit, ist
stets nur vermittelt zu haben: »es gibt keine Erfahrung von reiner Anwe-
senheit, sondern nur Ketten von differentiellen Zeichen (marques)«
(Derrida 1988Ia, 301). Eingespannt in die zeitrdumliche Bewegung der
différance spaltet sich die Signatur nun auf, sie weist ebenso zuriick, auf
mogliche »Quellen«, wie vor auf zukiinftige Lektiiren und dariiberhi-

weiligen AuBerungssituation bezogen sind, deren Referenz also abhingig
ist vom Sprech- bzw. Handlungskontext.« (Bulmann 1983, 83).

31 Bal/Bryson argumentieren in ihrer semiologischen Interpretation gegen
ein realistisches Verstdndnis des Index-Begriffs. Sie zeigen, dass die »exi-
stenziellen Verkniipfungen« einen Zeichencharakter der Realitét nicht aus-
schlieft; sie lassen sich ebenso auf Elemente innerhalb eines Bildes oder
Textes beziehen (Bal/Bryson1991, 190). Einen Schritt weiter geht Uwe
Wirth in seinem Versuch, die Begrifflichkeiten Derridas (wie z.B. Iterier-
barkeit) mit Hilfe von Peirce auszuformulieren (Wirth 2002, 47f).

94

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

naus auf deren Abwesenheiten, Endlichkeit und Tod.** Die Signatur —
und mit ihr die Autorschaft — fachert sich auf zum Movens der Textpro-
duktion-Rezeption, die jedoch nicht in einem Moment einholbar und fi-
xierbar ist. Damit, so ldsst sich mit Bal/Bryson schlussfolgern, behélt die
Signatur zwar ihre indexikale, anzeigende Funktion, die aber nicht als
unmittelbare zu denken ist, sondern als stets gebrochene Verweisungs-
spur. Die Brechung hat Derrida unter dem Namen der Performanz als
eine der Schrift inhdrente Wiederholungsstruktur ndher bestimmt.

Die Befragung der Signatur steht im Zusammenhang mit Derridas
Auseinandersetzung mit Austins Sprechakttheorie und dessen Bestim-
mung des performativen Aktes, also jenen AuBerungen, mit denen »man
etwas tut, indem man etwas sagt« (Austin 1979, 112). Derrida machte
dabei gerade das zum Ausgangspunkt seiner Uberlegungen, was Austin
aus seiner Untersuchung ausschloss, ndmlich die »unernsten«, zitatfor-
migen AuBerungen, denen Austin absprach, die entsprechenden Hand-
lungen »ernsthaft« zu vollziehen.*® Derrida setzt dieser Annahme das
Konzept der Iterierbarkeit als unendliche Rezitierbarkeit und Rekon-
textualisierbarkeit entgegen:

»Jedes linguistische oder nicht-linguistische, gesprochene oder geschriebene
[...] Zeichen kann als kleine oder groBie Einheit zitiert, in Anfithrungszeichen
gesetzt werden; dadurch kann es mit jedem gegebenen Kontext brechen, un-
endlich viele neue Kontexte auf eine absolut nicht saturierbare Weise erzeu-
gen. Dies setzt nicht voraus, das das Zeichen (marque) au3erhalb von Kontext
gilt, sondern im Gegenteil, da3 es nur Kontexte ohne absolutes Verankerungs-
zentrum gibt. Diese Zitathaftigkeit, diese Verdoppelung oder Doppeltheit, die-
se Iterierbarkeit des Zeichens (marque) ist kein Zufall und keine Anomalie,
sondern das (Normale/Anormale), ohne welches ein Zeichen (marque) sogar
nicht mehr auf sogenannte »normale< Weise funktionieren konnte. Was wire

32 Derrida 19881a, 298, vgl. auch Bal/Bryson 1991, 191.

33 Austin fithrt eine ganze Reihe solcher Beispiele auf, in denen die Handlun-
gen »verungliicken«, wie z.B. missbrauchliche Versprechen. »In einer
ganz besonderen Weise sind performative AuBerungen unernst oder nich-
tig, wenn ein Schauspieler sie auf der Biihne tut oder wenn sie in einem
Gedicht vorkommen oder wenn sie jemand zu sich selbst sagt. Jede AuBe-
rung kann einen Szenenwechsel in gleicher Weise erleben. Unter solchen
Umsténden wird die Sprache auf ganz bestimmte, dabei verstidndliche und
durchschaubare Weise unernst gebraucht, und zwar wird der gewéhnliche
Gebrauch parasitir ausgenutzt.« (Austin 1979, 43f). Diese Ausschlussbe-
dingung fiihrte zu einer Kontroverse zwischen Derrida und Searle bzw.
Habermas. Zu den unterschiedlichen Handlungsbegriffen und zu der Frage
der Grenzziehung zwischen »fiktivem« und »nicht-fiktivem« Sprechen
sieche Wirth 2002, 17ff.

95

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

ein Zeichen (marque), das man nicht zitieren kénnte? Und dessen Ursprung
nicht unterwegs verloren gehen konnte?« (Derrida 19881a, 304)

Derrida fiihrte seinen Schriftbegriff mit Austins Performanzbegriff so
zusammen, dass beide Konzepte modifiziert wurden: Das Zeichen bzw.
die Schrift erhielt einen grundlegenden performativen Charakter als Akt
der Wiederholung, die zum Bruch mit dem jeweiligen Kontext bzw. dem
»Aufpropfen« (ebd. 300) auf andere Kontexte besteht. Damit 16ste sich
Austins konkrete Bezugnahme auf eine bestimmte, konventionalisierte
Sprechsituation (wie Taufe, Versprechen etc.) auf, der Handlungscha-
rakter wurde generalisiert und in den Schriftbegriff selbst hineingenom-
men. Konventionalitit ist nicht mehr, wie bei Austin, als ein aufller-
sprachliches Handeln gefasst: »Der >Ritus< ist keine Eventualitét, son-
dern als Iterierbarkeit ein strukturelles Merkmale jedes Zeichen (mar-
que)« (ebd., 307). Der performative Akt wird also von Derrida umfor-
muliert zu einem strukturellen Akt, der die Kommunikation auf grundle-
gender Ebene bestimmt.

Damit erfahren die Instanzen des klassischen Kommunikationsmo-
dells (Sender — Empfinger — Nachricht/Code) eine Verschiebung, wie
sie bereits fiir den Autor beschrieben wurde: aus der privilegierten Stel-
lung des Senders als Ausgangspunkt der Sprechhandlung wird eine Po-
sition in einem sprachlich konstituierten Netz, auf die Spuren (wie die
Signatur) verweisen. Die Schrift bricht mit dem Horizont der »direkten«
Kommunikation und relativiert auf diese Weise die Autoritit der Spre-
cherlnnen-Intention wie die Annahme einer unmittelbaren Referenz
(ebd., 299). Uber Detridas Verstindnis des Performativen erhielt der Be-
griff der Kommunikation selbst eine neue Ausrichtung: Sie wird nicht
als »Beforderung oder Ubermittlung eines Bedeutungsinhalts« (ebd.,
304f) verstanden, sondern als »die Mitteilung einer urspriinglichen (in
einer allgemeinen Theorie des Handelns zu definierenden) Bewegung,
einer Operation und das Hervorrufen einer Wirkung. Mitteilung (com-
muniquer) hiee, im Fall des performative [...] durch den AnstoB3 eines
Zeichens (marque) eine Kraft mitzuteilen (communiquer).« (ebd., 305).
Derrida bezog sich hier auf Austins Vorstellung einer Kraft des Perfor-
mativen, der illokutiondren Kraft,”* die in der Regel gedacht ist als
»Bindungsenergie, kraft deren der Sprecher eine soziale Beziehung mit

34 Austin 16ste seine Unterscheidung zwischen konstativen und performati-
ven AuBerungen auf zugunsten der Dreiteilung von lokutiondrem, illoku-
tiondrem und perlokutiondrem Akt, wobei die letzteren beiden unter-
schiedliche Funktionen des Sprechhandelns bezeichnen. Die illokutionére
Kraft wird schlieflich allen AuBerungen zugesprochen (Austin 1979,
112ff).

96

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

dem Adressaten aufnimmt, die auch zukiinftige Verpflichtungen ein-
schlieft« (Kramer 2002, 334). Bei Derrida ist diese Kraft dagegen nicht
vorrangig Subjekt-bezogen — und womdglich von diesem zu instrumen-
talisieren — sondern eine grundlegende Eigenschaft von Sprache, kon-
ventionelle Beziehungen auf allen Ebenen zu stiften und zu pragen. Die-
se Kraft ist jedoch, dank der Wiederholungsstruktur des Zeichens, an die
sie gebunden ist, immer schon gedoppelt und somit geteilt — und daher
als Mit-Teilung zu denken: als doppelte Bewegung von Setzung und
Entzug, die einen Raum fiir Ubermittlung erst herstellt.*

Was bei dieser Verlagerung des Performativen wegfillt, ist also eine
grundsétzliche Differenzierung zwischen Sprechsituationen und so auch
die zwischen »fiktivem« und »nicht-fiktivem« Sprechen. Beide unterlie-
gen bei Derrida den gleichen Bedingungen der Wiederholungsstruktur,
welche einen direkten Zugriff auf die Bedeutung iiber einen klar ab-
grenzbaren und bestimmbaren Kontext vereitelt. Was dagegen — mit
Austin — gewonnen wird, ist eine Antwort auf das Dilemma von Ober-
flache und Tiefe, das hdufig mit dem Begriff der Performanz verbunden
ist. Es besteht, wie Sibylle Kridmer zeigte, in der Idealisierung einer
sprachlichen Tiefenebene, die als ein implizites Regelsystem der gram-
matischen oder kommunikativen Kompetenz eines idealen Sprechers ge-
dacht ist, auf die alle aktuellen sprachlichen AuBerungen zuriickgefiihrt
werden: »Das Verhiltnis von Kompetenz und Performanz wird gewon-
nen am Vorbild des Verhéltnisses zwischen einem universalen Muster
und seiner partikuldren, damit aber immer verzerrenden und mangelhaf-
ten Realisierung. [..] Die Kompetenz gibt die Form ab, die Performanz
aber ihre Deformation.« (Krdamer, 2002, 329). Ein solches Konstrukt
findet sich sowohl in Zeichen-orientierten Theorien (wie in der Unter-
scheidung von /angue und parole im Strukturalismus de Saussures oder
in Kompetenz und Performanz bei Chomskys Universalgrammatik), als
auch bei Sprechakt- bzw. Kommunikationstheorien, die eine ideale
Sprecherkompetenz fiir das Gelingen von Komunikation voraussetzen
(Searle, Habermas). Diese Idealisierung steht im Dienste der Operatio-
nalisierung der »Tiefenstruktur«: »Die Kompetenz ist ein Konnen, das
aus einem Wissen hervorgeht. Eine Erklarung von Sprache und Kommu-
nikation besteht dann darin, diese implizite universalgrammatische oder

35 In diesem Sinn schreibt Tholen: »Vielmehr teilt sich uns die Sprache,
ebenso wie das metonymische Begehren, das jene in Anspruch nimmt, nur
mit, indem sie uns teilt und sich teilt. Ihr differentieller Aufschub artiku-
liert allererst die Anwesenheit und Abwesenheit von Kommunizierenden.«
(Tholen 1999, 26). Kommunikation bzw. Gemeinschaftlichkeit sei daher
angewiesen auf »das Geschehen der Ubermittlung, das uns voraus ist bzw.
auf uns zukommt, um ein >Wir< der Kommunikation erst zu bilden.«
(Ebd., 27)

97

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

universalpragmatische Kompetenz durch Regelbeschreibungen als ein
Wissenssystem explizit zu machen« (ebd., 327).

Genau gegen diese Idee der Abgeschlossenheit und Homogenitét
von Sprache, die zudem, wie bei Habermas, mit einem Kommunikati-
onsideal gekoppelt ist, das auf Konsens abzielt, setzte Derrida die Unab-
geschlossenheit und damit die Unkontrollierbarkeit jeglicher sprachlich-
en AuBerung. Insofern Sprache nicht als ein Regelsystem gefasst werden
soll — die einzig verbleibenden »Regeln« ist die der différance bzw. der
Iteration — bedarf es auch nicht der Projektion einer Tiefenebene, die das
Sein der Sprache letztgiiltig verbiirgt. Die Vorstellung der Représenta-
tion — sei es einer sprachlichen Struktur in einer AuBerung, einer Sache
in einem Zeichen oder eines Sprechers in einer AuBerung — weicht der
des Performativen, in der Sprache/Kommunikation als Akt der Zitation
formuliert ist. Das »Zwei-Welten-Modell« (Krdmer 2002, 333) repra-
sentativer Sprache wird abgeldst durch ein Modell der Differenzialitét
und Serialitiit. Bedeutung kommt hier nicht im Verhiltnis zweier Ebe-
nen zustande, sondern aufgrund einer zeitlich gedachten, infiniten Wie-
derholungsstruktur, die in der Wiederholung Abweichungen produ-
ziert.® Durch die Analogisierung von Kommunikation und Schrift —
Derrida spricht von einer »allgemeine[n] graphematische[n] Struktur
einer jeden >Kommunikation«« (Derrida 1988Ia, 311) — entsteht auch
hier wieder die rdumliche Struktur des Textes, die als Eigenbewegung
oder Eigensinnigkeit der Schrift die direkte Referenzbeziehung vereitelt,
indem sie sie »unterbricht« (ebd.), aufschiebt, teilt.

Dieser »allgemeine Raum« (ebd.) der Schrift oder Kommunikation
wurde auch als medialer Raum bestimmt, etwa als »atopischer Raum der
Ubertragbarkeit« (Tholen 1999, 21), der Wahrnehmung generell be-
stimmt. Im Begriff des Medialen treffen sich die Ausarbeitungen Derri-
das zur Performanz und der Metaphorizitit: Betonen diese das struktu-
relle Moment der Wiederholung und Mit-Teilung, so fokussieren jene
die allgemeine Bewegung der Ubertragung, unter der die Schrift jedes
Objekt als etwas in Erscheinung bringt (siche nichstes Unterkapitel).’’

36 Gegen eine strikte Trennung in innen und auflen heifit es: »dafl Austin [...]
nur jene Konventionalitit zur beriicksichtigen scheint, die den Umstand
der AuBerung bildet, ihre kontextuelle Umgebung, und nicht eine gewisse
innere Kontextualitit dessen, was die AuBerung selbst konstituiert alls das,
was man [...] unter der problematischen Rubrik der »Beliebigkeit des Zei-
chens« zusammenfaf3t, wodurch die Schwierigkeit ausgeweitet, verscharft
und radikalisiert wird.« (Derrida 1988la, 307). Zum Verhéltnis von Seria-
litdat, Wiederholung und Performativitét sieche genauer Strowick 1999.

37 Umgekehrt wurden diese Konzepte verwendet, um den Begriff der Media-
litdt auszuarbeiten. So bestimmte Kramer Medialitit als Performativitit,
wobei sie neben den materiellen Aspekten der Verkorperungsbedingungen

98

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Mit der Medialitit der Schrift riickt ein Dazwischen in den Vordergrund,
das die Art und Weise, wie etwas (als etwas) zu sehen gegeben wird, be-
stimmt; eine »materielle« Komponente, oder, wie Kramer es bezeichnet,
die »Verkorperungsbedingungen« von Sinn (Krdmer 2002, 345). Ent-
scheidend ist hier, das dieses Dazwischen bei Derrida nicht als ein fest-
umrissenes Medium im Sinne eines abgrenzbaren Dritten in Erscheinung
tritt. Das hat zum einen die Konsequenz, dass sich die Schrift nicht als
ein spezifisches Medium bestimmen und etwa gegeniiber der Stimme
abgrenzen ldsst, wie eine medientheoretische Forderung lautet.”® Zum
anderen ldsst sich die Schrift aber auch nicht direkt mit einer allgemei-
nen Instanz der Reprisentation gleichsetzen, die »zwischen einem >Ers-
ten< und einem >Zweiten< vermittelt«, wie Peirce die Funktion des Zei-
chens bestimmte (Wirth 2002, 48). Vielmehr betont Derrida die unkon-
trollierbaren Wechselwirkungen, die aus einer Vermittlung stets eine un-
vollstindige wie iiberschiissige Ubermittlung machen. Wichtig werden
hier die Ubertragungswege/-bewegungen, die sich im Sinne des parer-
gonalen Rahmens lesen lieBen, also als ein eine — vermeintlich — duflere
Begrenzung, die »von einem bestimmten Auflen her, im Inneren des
Verfahrens mitwirkt; weder einfach au3en noch einfach innen« (Derrida
1992, 74). Statt von einem abgegrenzten Medium lésst sich daher eher
von einer »mediating zone« (Bal/Bryson 1991, 192) sprechen, in der
sich in und durch die Schrift die Verhiltnisse von Innen und Aullen, von
Ubertragung und Ubertragenem, indexikalisch verweben und dabei ver-
schieben.” Damit lisst sich Schrift oder Textualitit als einen Entwurf
eines Dritten/eines dritten Raums verstehen, der Gegensitze nicht ver-
s6hnt, sondern »das Element ist, in dem die Gegensitze sich einander
entgegensetzen« (Culler 1988, 158) und so einen verstorende Wirkung

aufweist.*’

die Wirkungen des rituellen Auffithrungscharakters im Sprechen hervor-
hebt (Kramer 2002, 344ff). Tholen (1999) verbindet dagegen mit seiner
Frage nach den Bedingungen noch dieser Materialitit den Begriff der Me-
dialitdt mit Metaphorizitit und den darin implizierten Ubertragungs-
bedingungen.

38 Etwa von Kramer 2002. Siehe dazu auch Wirth 2002.

39 Somit ldsst sich kein Horizont der Kommunikation als gegeben vorausset-
zen. Im Gegenteil ist »Differenz als priexistenter Zeit-Raum der Eroft-
nung von Spielrdumen [...] kein gegebener Horizont, sondern die Ver-
schiebung, die den Horizont als jeweiligen Ausschnitt von Mdoglicheiten
zu denken erlaubt.« (Tholen 1999, 26, FN22). Tholen spricht in Bezug auf
Medialitét als Mit-teilung auch von einer »horizontverschiebenden Dazwi-
schenkunft« (ebd., 29).

40 Vgl. Kap. L5., zweiter Abschnitt. Der »dritte Raum« war gleichfalls be-
deutsam fiir das Konzept des Hybriden (Kap. IV.2) und in einem allge-

99

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Metaphorizitéat

Mit Blick auf den Ausgangsfrage meiner Derrida-Lektiire nach dem
Verhéltnis von Subjekt und Metapher nach ihrer Dekonstruktion bleibt
noch die Rolle der Metapher fiir Derridas Subjektdiskurs zu befragen.
Explizit war bislang lediglich die Rede vom schlieBenden Effekt der
Metapher. Implizit fanden jedoch auch in Eating Well im klassischen
Sinn rhetorische Figuren Verwendung zur Subjekt-Représentation — ne-
ben der metonymischen Signatur auch die Metapher des Subjektils. Las-
sen sich Metaphern also weiterhin fiir das Subjekt nutzbar machen und
sich zudem in den Dienst der derridaschen Ethik stellen? Um dies niher
zu beleuchten, mochte ich zunéchst auf Derridas Kritik der Verwendung
der Metapher in der Philosophie eingehen, um sie auch noch einmal auf
den Metaphernbegriff von Blumenberg/ Konersmann aus Kap. 11.2 riick-
zubeziehen. Diese Kritik fithrte Derrida zum Konzept der Metaphorizi-
tat, die dann in Verbindung mit der Subjektproblematik gebracht wird.
In den Texten, in denen Derrida diesen Ansatz entwickelt (Weiffle My-
thologie 19881b und Entzug der Metapher 1998) wird das Konzept der
Metaphorizitit nicht in erster Linie auf das Subjekt bezogen. Meine Lek-
tire zielt im Folgenden darauf, gewisse Analogiebeziehungen aufzu-
zeigen bzw. herzustellen, um die Moglichkeitsbedingungen des Subjekts
unter dem dekonstruktiven Konzept der Metaphorizitit zu beleuchten.

In den genannten Texten Weifse Mythologie (19881b) und Entzug der
Metapher (1998) wird zunidchst deutlich, dass die Frage nach dem Sub-
jekt als Metapher, wie Konersmann sie stellte, auch fiir Derrida nicht
weiterfihrt. Die Begriindung ist allerdings eine andere als bei Lacan, in-
sofern Derrida nicht (allein) mit dem Unbewussten argumentiert, son-
dern sich vorrangig auf die Seinsphilosophie bezieht. Wie Lacan kehrt
sich auch bei Derrida die traditionelle Hierarchie zwischen Begriff und
Metapher, Subjekt und Sprache um. Dabei wird klar, dass er an einer
Lesart nicht interessiert ist, welche in einer bloen Umkehr den meta-
phorischen Charakter philosophischer Begriffe entlarvt. So liefe sich
etwa das Subjekt etymologisch als Zugrundeliegendes oder Substanz be-
stimmen. Eine solcher »etymologischer Empirismus«, wie Derrida diese
Umkehr bezeichnet (1988Ib, 210), verschiebe lediglich den Wahr-
heitsanspruch auf eine Bedeutungsebene, die sich als die tiefere, natiirli-
che geriert: »Die intelligible Welt der Metaphysik wére somit nur eine
analogische Ubertragung der sinnlichen Welt der Physik.« (Benning-
ton/Derrida 1994, 131). Der der Metapher unterlegte Dualismus zwi-

meineren Sinn fiir zahlreiche feministische Ansitze, siche Teil III. und IV
bzw. zusammenfassend Kap. V.

100

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

schen wortlicher und metaphorischer Bedeutung, zwischen Sinnlichem
und Intelligiblen etc. werde dadurch nicht auler Kraft gesetzt, im Ge-
genteil, erscheint die idealisierende Bewegung noch verstérkt, die unter-
stellt, ein sprachlicher Ausdruck koénne iiber sich hinausweisen, von ei-
nem »eigentlich sinnlichen Sinn« zu einem »eigentlich geistigen« (Der-
rida 1988Ib, 219).*! Die klassisch symbolistische Funktion in der Philo-
sophie beschrinke zudem die Metapher, indem sie sie auf eine reine
Ausdrucksform reduziere, mit der eine Idee représentiert werden solle,
»so0 als ob jedes dieser Worter oder jeder dieser Begriffe {iberhaupt keine
Geschichte hitte« (Derrida 1988Ib, 217). Die auch von Konersmann in
Anspruch genommene Funktion der Metapher als »abgekiirzte Philoso-
phie« machte in diesem Sinne die Metapher iiberfliissig, wenn sie ledig-
lich als eine duBlere Form verstanden wird, welche die Funktion eines
Begriffs tibernimmt.

Aber auch die gegenteilige Tendenz, der Metapher eine bedeutungs-
stiftende Funktion mit einer eigenen Wesenheit zuzuschreiben, ist in die-
sem Kontext problematisch (vgl. Derrida 1988Ib, 222). Konersmann
fithrte u.a. die Instabilitdt von Bedeutung sowie die Uneindeutigkeit von
intuitiv zu gewinnenden bzw. bildhaften Bedeutungen als Eigenschaften
an, die der Metapher wesentlich zukommen. Ersterem lie8e sich der Be-
griff des Zeichens gegeniiberstellen: Was Konersmann hier zur spezi-
fischen Eigenschaften der Metapher erklért, beschreibt Derrida als Ei-
genschaft jedes Zeichen (Signifikanten). Eine Abgrenzung iiber diese
Eigenschaften fiihrt also nur dazu, folgt man der derridaschen Logik, die
im Kontrast produzierte Eindeutigkeit des Begriffs (oder Transzen-
dentalitdt des Signifikats, Derrida 19881b) zu stabilisieren. Letzteres, die
Zuschreibung einer bildlich-intuitiven Funktion, bewertet Derrida als ei-
ne Einverleibungsstrategie: »Die Philosophie bestimmt somit die Me-
tapher als vorldufigen Sinnverlust, als Einsparung ohne irreparable
Schidigung des Eigentlichen, als sicherliche unvermeidlicher Umweg,
jedoch als Geschichte hinsichtlich und im Horizont der zirkuldren Wie-
deraneignung des eigentlichen Sinns.« (Derrida 1988Ib, 257). Die Meta-
pher erscheint wiederum geldscht, wenn sie nun im Eigentlichen auf-
geht. Dies gilt auch dann noch, so lésst sich schlussfolgern, wenn der ei-
gentliche Sinn, wie bei Konersmann, Uneigentlichkeit heifdt, also dar-

41 Derrida liefert mit seiner Kritik am etymologischen Empirismus eine
wichtige Argumentation nicht nur gegen die philosophisch-hermeneuti-
sche Auffassung vom Subjekt als Metapher, sondern auch gegen kon-
struktivistische Entwiirfe des Subjekts, wie z.B. der einflussreiche kogni-
tiv-linguistische Ansatz der konzeptuellen Metapher, den George Lakoff
in den 80er Jahren ausgearbeitet hat. Hier wird der Begrift durch die Me-
tapher als die effizientere Art des Denkens komplett ersetzt und auf eine
empirische Ebene zuriickgefiihrt (vgl. Lakoff 1992).

101

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

iiber erneut reifiziert wird. Die Metapher spielt daher, wie der Text deut-
lich macht, in der Philosophie eine ambivalente Rolle: Einerseits er-
scheint sie ihr als Element einer anderen Gattung, der Literatur, »be-
drohlich und fremd«,* andererseits trachtet sie die beunruhigende Diffe-
renz wieder aufzuheben, denn

»[...] [die Metapher] ist dem durch sie Bedrohten Komplizin, ist ihm unent-
behrlich in dem MaBe, als der Um-weg ein von der Funktion der Ahnlichkeit
(mimesis und homoiosis) geleiteter, unter dem Gesetz des Selben erfolgter
Riick-weg ist. Die Opposition von Intuition, Begriff und BewuBtsein ist an
diesem Punkt nicht mehr relevant. Diese drei Werte gehoren der Ordnung und
Bewegung des Sinns an. Ebenso die Metapher.« (Derrida 1988Ib, 257)

Die Metapher erweist sich in diesem Kontext also als nicht weniger
schematisch als der Begriff, da sie derselben Ordnung des Sinns zugeho-
rig erscheint.

Die Frage nach dem Eigentlichen der Metapher fiihrt Derrida vom
Begriff der Metapher, der eine von der eigentlichen Bedeutung abgelei-
tete Wirklichkeit bezeichnen soll, zur Metapher der Metapher. Dieses
Konstrukt sprengt den Begriffsrahmen, insofern sie auf keine letztgiil-
tige, begriffliche Grundlage eines eigentlichen Sinns zuriickfiihrt, son-
dern als eine Beziehung zwischen Figur und Figur (zwischen Uneigent-
lichem und Uneigentlichem) eine endlose Bewegung nach dem Muster
der mise en abyme in Gang setzt.® Die Metapher der Metapher wird zu
der Figur, die das Feld tiberschreitet, das sie einzugrenzen versucht, so
dass das Feld aufgrund der Logik des supplementiren Elements »nie-
mals gesittigt« sei (Derrida 1988Ib, 214).

In der Metapher der Metapher erkennt Derrida die grundlegende
Weise der Bedeutungskonstitution in der Philosophie, die nun als Griin-
dertrope oder »definierende Trope« benannt wird (Derrida 1988Ib, 218;
246). Griindertropen, wie etwa Licht,** erscheinen aufgrund ihres meta-
phorisch-bildlichen Charakters als »natiirlich«, dabei sind sie Setzungen,
deren Mechanismus Derrida auf die rhetorische Figur der Katachrese

42 Derrida beschreibt die Geschichte der Metapher auch unter dem Zeichen
von Orientalismus: Die Metapher mit ihren bildhaften Eigenschaften galt
als orientalisch (Derrida 19881b, 257) und steht der Metaphysik als »weifle
Mythologie« der Vernunft gegeniiber (Derrida 19881b, 209).

43 Vgl. Gasché 1998, 255. Mise en abyme bezeichnet eine unendliche Uber-
schreitungsbewegung zwischen einem Bild und seinem AuBeren, siehe
dazu auch Derridas Ausfiihrungen zum Uberschreiten des Rahmens in
Derrida 1992, 56ff.

44 Derrida nennt als »Griindertropen« der Philosophie die folgenden: »Licht,
Blendung, Haben, Sein, Tun, Nehmen, Verstehen« (Derrida 1988b, 247).

102

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

zuriickfiithrt. Die Katachrese, als »mifibrauchlicher Gebrauch« eines
Wortes aus der antiken Rhetorik ausgeschlossen, bietet nun Aufschluss
tiber die Art und Weise der Symbolbildung und deren Thematisierung
im philosophischen Diskurs.* Da die Katachrese nicht als Ubertragung
einer Bedeutung auf eine andere erscheint, sondern als ein Verfahren, in
dem ein Zeichen einem Sinn auferlegt wird, der bislang iiber kein Zei-
chen verfiigt, macht sie den »kiinstlichen« Charakter der Symbolbildung
deutlich. Die Katachrese konnte damit als Moglichkeit, eine andere
Form von Nicht-Eigentlichkeit zu benennen, in Erscheinung treten: »Als
der Name einer Figur, die sich aber nicht mehr durch einen ei-
gentlicheren Sinn ersetzen lasst, ist die Katachrese eine Art eigentlichen,
aber eben darum nicht ganz eigentlichen Sinnes.« (Bennington/Derrida
1994, 139). Von einer Substitution der Zeichenrelation, wie sie fiir die
Metapherndefinition typisch ist, ist hier nicht die Rede, stattdessen er-
scheint sie als »irruptive Extension eines eigentlichen Zeichens auf eine
Idee hin« (Derrida 19881b, 246). Dieser Prozess wird, so die Kritik Der-
ridas am Diskurs der Philosophie, nicht als Hervorbringung von Sinn im
Prozess der Etablierung einer willkiirlichen (aber nicht unmotivierten)
Relation verstanden, sondern als »Offenbarung, Enthiillung, An-den-
Tag-Bringen, als Wahrheit« (ebd, 248). Diese »erzwungenen Meta-
phern« oder Katachresen, sind, in den Worten Gaschés, »tatsdchlich
nichts anderes als gewaltsam schopferische tropologische Bewegungen,
die innerhalb der Sprache die Werte des Eigentlichen begriinden.« (Ga-
sché 1998, 257). Die Benennung eines Eigentlichen erscheint also erneut
als ein urspriinglich gewaltsamer Akt.

Als einen solchen Akt kénnte man nun auch das Subjekt verstehen:
als eine katachretische Setzung, die zum philosophischen Wahrheits-
zentrum wurde. Mithilfe der derridaschen Verdoppelung liele sie sich
nun auch bestimmen als Grundlage der Grundlage oder Substanz der
Substanz. Die »tropische Supplementaritit«, von der Derrida in Bezug
auf die Metapher (der Metapher) spricht (Derrida 1988Ib, 214), also die
stetige Frage nach dem Eigentlichen des Uneigentlichen, das zu einer
Uberschreitung und Offnung des Bedeutungsfeldes fiihrt, scheint beim

45 Im Literaturlexikon liest es sich so: »Katachrese (griech. katachre-
sis=Miflbrauch); Gebrauch e. Wortes in uneigentlicher Bedeutung. 1. not-
wendige Metapher zur Ausfiillung e. sprachlichen Liicke, d.h.e. fehlenden
Begriffsbezeichnung, bes. Abstrakta durch e. aus anderen bildlichen (me-
taphorische K.) oder verwandten (metonymische K.) Bereichen iibertrage-
nes Wort, z.B. »Bartc e. Schliissels. Allg. des Bildes unbewufiter Gebrauch
und Mangel des eigentl. Ausdrucks unterscheidet sie von der Metapher
[...]- 2. in antiker Rhetorik Kakozleon, = schlecht Nachahmendes [...]. 3.
schlechthin fehlerhafte Verwendung von dem Sinn nicht genau entspre-
chenden Ausdriicken.« (Wilpert 1979).

103

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Subjekt jedoch zunéchst nicht wirksam zu sein. Hier stellt sich vielmehr
die Frage nach dem Eigentlichen des Eigentlichen, die den begrifflichen
Zugriff eher zu verstdrken, denn zu unterminieren vermag.

Allerdings fiihrt Derrida an anderer Stelle eine andere Lesart des
Subjekts vor, und zwar unter dem Namen des Subjektils (Derrida
1986b). Das franzosische sujectile bezeichnet wortwortlich den mate-
riellen Grund der Einschreibung, ndmlich die Leinwand, das Papier oder
die Wand, auf die die Zeichen aufgetragen werden: »Es ist also bedeu-
tungsloses Darunter, das die Bedeutungen tragt« (Kimmerle 1988, 101).
Kimmerle deutet dies als das Anliegen Derridas, die Notwendigkeit der
Sinnentleerung und deren Konsequenzen aufzuweisen: »Wo es keinen
Sinn mehr auszudriicken gibt, driickt das vermeintliche Medium des
Ausdrucks, die Sprache oder die kiinstlerische Form, nur noch sich
selbst aus.« (ebd., 106).° Anstatt um eine Vervielfiltigung geht es also
um einen Entzug des Sinns, der wiederum zu dem materiellen Grund
von Bedeutung, also zur Sprache, fiihrt. Hier konnte man allerdings auch
vermuten, es handele sich weiterhin weiterhin um eine traditionell meta-
phorische Lesart des Subjekts, wobei die Grundlage, der eigentliche
Sinn, lediglich ausgetauscht wurde: An die Stelle der unfassbaren Sub-
stanz der metaphysischen Subjektphilosophie tritt die Materialitit, der —
ebenfalls undenkbare — pure materielle Grund von Bedeutung. Aller-
dings kommt hier nun der Entzug des Sinns ins Spiel, ein fiir Derrida
unhintergehbares Moment der metaphorischen Bedeutungsstiftung, das
in der Form des Subjektils mitausgestellt werden konne.

Denn Metaphorizitit besteht bei Derrida aus einer Doppelbewegung:
Die Gegenbewegung zur katachretischen Setzung wird im gleichnami-
gen Text als Entzug der Metapher (1998) ausgefiihrt. Der Entzug be-
schreibt ein Phanomen der Ausléschung auf einer bedeutungskonstituti-
ven Ebene, mit dem sich der Akt der Setzung der ersten Tropen selbst
ausloscht. Das bringt die Differenz zwischen dem Ontischen und dem
Ontologischen auf eine Weise ins Spiel, in der sie sich selbst als Setzung

46 Derrida diskutierte das Subjektil in der Auseinandersetzung mit Artaud.
Auch der Prozess des »Entsinnens« wurde konsequenterweise als ein ge-
waltsamer Akt gewertet (vgl. Kimmerle 1988, 104). Gewalt und Grau-
samkeit (bei Artaud) haben einen positiven Zweck, ndmlich das Erstarrte
zum Leben zu bringen: »Die Destruktion ist auch Konstruktiong, die in
der Verbindung Subjektil-Projektil als Projektion entwickelt werde (vgl.
Kimmerle 1988, 110: »Die Destruktion ist auch Konstruktion, die »projec-
tion< [= Vorentwurf] enthiillt ihren Doppelsinn. Indem sie den Sinn zer-
stort, macht sie den Sinntréger sichtbar. Er hat wie das Subjektil nicht sel-
ber einen Sinn. Vorerst bleibt er passiv, allenfalls ein Vorentwurf ...« ).

104

- am 14.02.2026, 10:20:27. =



https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

befragen ldsst.*’ Derrida zielte damit auf einer konstitutiven Ebene auf
die Frage, was der Unterscheidung in Metapher und Begriff vorausgeht.
Dieses, so Gaschés, werde undarstellbar:

»Unnennbar ist es weder aufgrund einer romantischen Nostalgie fiir das Un-
aussprechliche, noch weil die beschrinkten Vermogen des Menschen als ei-
nem endlichen Wesen zu begrenzt wiren, um das auszudriicken, was iiber sie
hinausgeht. Unennbar ist dieses Irreduzible vielmehr aufgrund seiner exorbi-
tanten Stellung beziiglich der Opposition von Eigentlichem und Figuralem,
von Sein und Wesen, von Gott und Mensch, eine Stellung, die jener Logik ent-
kommt, die den Logos mit dem Sein zusammenschlieit. Derrida spricht von
ihm als Quasi-Metaphorizitit oder einfach Metaphorizitit.« (Gasché 1998,
237)®

Metaphorizitit, in ihrer doppelten Bewegung aus Setzung und Entzug,
erscheint als die reine Bewegung der Ubertragung, die von einer ur-
spriinglich erscheinenden Setzung iiber das Bild zum Begriff fiihrt, zu-
gleich aber auch als Bewegung von Figur zu Figur gelesen werden kann.
Sie geht tiber die Unterscheidung in Eigentliches und Figiirliches hinaus,
als sie eine Kontinuitdt herstellt, vor der Begriff und Metapher in Bezug
zueinander gesetzt werden konnen.*’

47 »Der >Entzug/doppelte Zug¢ (retrait) ist weder ein Ding, ein Seiendes,
noch ein Sinn. Er zieht sich vom Sein des Seienden als solches und von
der Sprache zuriick, ohne zu sein, ohne da3 er an anderer Stelle ausge-
drickt wire; er reifit die ontologische Differenz selber auf.« (Derrida
1998, 233) Vgl. auch Gasché (1998, 258), der den Entzug als Komple-
mentérbegriff zum Heideggerischen Zug bestimmt: »Die Quasi-Metapho-
rizitdt des Zugs, durch den ein Verhiltnis oder eine Referenz im allgemei-
nen gespurt wird, durch den etwas erstmals tiberhaupt zum Vorschein
kommen kann, impliziert auch ein urspriingliches Zuriickziehen, einen
Entzug oder Riickzug des Zugs.«

48 Hier stellt sich die Frage, wie metaphysisch noch die Begriftlichkeiten
Derridas sind. Gasché grenzt sie folgendermaflen ab: »Das Quasi- soll
darauf hinweisen, dal die Metaphorizitit eine Struktur und Funktion hat,
die den Transzendentalen gleicht, ohne jedoch tatsdchlich ein solches zu
sein« (1998, 264). Als Unterscheidungsmerkmal fiithrt Gasché u.a. an, dass
es sich bei der Metaphorizitdt nicht um eine apriorische Struktur der sub-
jektiven Erkenntnis handelt (ebd.).

49 Vgl. Gasché, der die »allgemeine Metaphorizitit« folgendermafien be-
stimmt: »Diese allgemeine Metaphorizitit ermoglicht es Metapher und
Begriff, zundchst tiberhaupt in eine Beziehung zueinander zu treten, um
sich dann einem wechselseitigen Austausch hinzugeben. Es ist eine Glie-
derung, die es einem Begriff erlaubt, der idealisierte Widerpart eines sinn-
lichen Bildes zu sein, ohne sich dabei jedoch in irgendeiner letztgiiltigen
Weise auf sein sinnliches Substrat reduzieren zu lassen. Die allgemeine
Metaphorizitit regelt diesen Austausch, seine Allgemeinheit und Univer-

105

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Das Element, welches die Kontinuitit herstellt, ist die Analogie. Sie
erscheint in diesem Kontext nicht mehr auf die Metapher beschrinkt,
wie es in der traditionellen Rhetorik der Fall ist. Was mit dem Begriff
der Metaphorizitit vielmehr verhandelt wird, so die These, die Gasché
ausgearbeitet hat, ist die ontologische Frage nach dem Sein und seiner
Reprisentation, die letzlich analogisch verfasst erscheinen. Ausgangs-
punkt ist die von Heidegger entworfenen »Als-Struktur des Verstehens«
(Gasché 1998, 247), die jedes Seinsverstindnis von einer Ubertragungs-
bewegung abhingig macht: »Die Beziehung »auf etwas hin¢ in der pri-
miren Weise des umsichtigen Verstehens macht aus jedem Verstehen
von etwas ein Verstehen von etwas als etwas.« (ebd.) Derrida bestimmte
die Analogie als »die Briicke selbst«, welche die Abgriinde zwischen
zwei Welten — vorzugsweise zwischen dem Ontischen und dem Ontolo-
gischen — iiberbriicken soll.>® Die in der Hermeneutik positiv bewertete
Briickenfunktion der Metapher stellt sich in diesem Kontext als eine
Homogenisierung von Differenzen dar, die als konstitutiv fiir die Einheit
des Seins verstanden wird (vgl. Gasché 1998, 251). Die analogische
Verfasstheit produziert jedoch eine Verdoppelung, nach der jedes Seins-
verstindnis — auch und gerade des Seins als solches — von einer Uber-
tragungsbewegung abhéngig ist, die »das Allgemeine zur selben Zeit
fortwihrend enteignet und partikularisiert« (ebd., 253).>" Auch die Onto-
logie mit ihrem Allgemeinheitsanspruch kann sich, so die Schluss-
folgerung, dem nicht entziehen: »Die Analogie ist die Regel, nicht der
Logos.« (Ebd., 251)

Derridas Verschiebung von Metapher zu Metaphorizitit erscheint al-
so als eine Erweiterung einer bestimmten Ubertragung — von Sinnlichem
zu Intelligiblem, von uneigentlichem zu eigentlichem Sinn — hin zu einer
allgemeinen Ubertragungsbewegung, die sich als grundlegend fiir die
Bedeutungskonstitution darstellt. Bereits in der Grammatologie sprach
Derrida von Metaphorizitit als »elementare Ubertragung« (Derrida
1983, 500), womit er den grundsétzlich medialen Charakter der Schrift

salitdt, ohne daB dies jemals in der traditionellen Philosophie thematisiert
wurde.« (Gasché 1998, 255)

50 Derrida 1992, 55. Hier geht es um eine Auseinandersetzung mit Kant. Zur
These der Verkniipfung des philosophischen Analogieproblems in Bezug
auf das Sein und Derridas Metapherntheorie vgl. Gasché 1998, 2471f.

51 Eine Voraussetzung, damit »Sein« von »Analogie« affiziert werden kann,
besteht darin, dass die Analogie dem Begriff von Sein bereits eingeschrie-
ben sein muss: »In der Tat ist es gerade die Idee der Einheit des Seins, die
Idee eines Seins als solchem, des Seins als Gedachtem, die die innere Ver-
dopplung des Seins verlangt, um als solche zu erscheinen. Der Raum die-
ser inneren Veropplung innerhalb des Seins ist der urspriingliche Raum
der Analogie oder Metapher im allegemeinen.« (Gasché 1998, 252).

106

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

hervorhebt, welche Universalitit sowohl begriindet als auch durch-
kreuzt.”> Die Metapher verliert also ihre privilegierte Stellung, was etwa
die hervorgehobene Briickenfunktion, intuitive Kraft etc. betrifft. Zu-
gleich aber auch ihre untergeordnete Position gegeniiber dem Begriff,
indem sie nun zu einer generellen Eigenschaft avanciert. Das Denken
des Seins sei »die Metaphorizitit tiberhaupt«, heilt es in Die Schrift und
die Differenz (1976, 210). Was Derrida auf diese Weise zu denken gibt,
ist die Verschiebung der ontologischen Frage nach dem Sein zur Frage
nach der tatsdchlichen oder méglichen Form, in der es zu denken wire.
Das Metaphorische avanciert dabei von einer bloBen Reprisentations-
form zur Schaltstelle zwischen Sein und Begriff bzw. Ontischem und
Ontologischen.

Unter dieser Perspektive erscheint auch das Subjekt bei Derrida von
der Metaphorizitiit als einer analogischen Ubertragung affiziert: im Den-
ken des Subjekts als Subjektil, als Leinwand oder Schrift(grund). Damit
steht nicht mehr ein letzter Grund, der einen Absolutheitsanspruch tra-
gen konnte, im Vordergrund, sondern dessen Geschlossenheit wird {iber-
schritten durch die Bestimmung des Subjekts als etwas. Insofern auch
die Bestimmung des Subjekts auf ein supplementires Element ange-
wiesen bleibt — wie sinn-entleert es sich auch immer darstellt — erweist
sich die Metaphorizitit als Bewegung von Setzung und Entzug ebenfalls
als Grundbedingung des Subjekts.”® Zugleich geht damit eine Desillu-
sionierung einher, was die Hoffnung angeht, iiber die Metapher Auf-
schluss tiber das Wesen des damit Bezeichneten zu erlangen. Denn wenn
eine Ubertragungsbewegung konstitutiv ist, so kann sie nicht mehr mit
einer immanenten Ahnlichkeit begriindet werden, sondern erscheint rein
zufillig.

Im Unterschied zu einer Vereindeutigung des Uneindeutigen, die
etwa Konersmann mithilfe der Metapher anstrebte, besteht der Effekt
der derridaschen Lektiiren darin, eben diese eindeutige Scheidung in
Eindeutiges/Uneindeutiges zu durchkreuzen. Wird diese Ambivalenz im
traditionellen Konzept des Subjekts verdeckt, so kann sie in Form des
Subjektils ausgestellt werden. Das Subjektil, so ldsst sich schlielich
konstatieren, tritt hier nicht als philosophische Metapher im Sinne einer
Représentationen von etwas, von einem vorgingigen Subjektbegriff, auf,

52 Eine Gleichsetzung zwischen Metaphorizitit und Schrift wird explizit bei
Bennington/Derrida (1994, 141) vorgenommen.

53 Dariiber hinaus scheint sich im Subjekt die Frage des Seins zu verdoppeln:
Ist schon Metaphorizitit mit der Frage nach dem Sein verbunden, so trifft
sie auf die Bestimmung des Subjekts als Prisenz eines Eigentlichen, We-
sentlichen. Statt einer Antwort auf die Frage nach dem Denkens des Seins
potenzieren sich hier deren Schwierigkeiten.

107

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

sondern erscheint vielmehr selbst als performative Griindertrope des
derridaschen Diskurses der Dekonstruktion, die ausfithren, wovon sie
sprechen: die metaphorische Bewegung von Setzung, Entzug, Verwei-
sung, in der Bedeutung iibertragen wird. Unter »Subjekt(il)« lédsst sich
nun nichts mehr verstehen, was auf sich als Substanzielles oder gar iiber
sich hinaus als Grund allen Seins verweist, ohne jedoch »nichts« zu
»sein«.

Der Ruf des Anderen

Dass sich prinzipiell nicht auflerhalb affirmativer Aussagen operieren
lasst, daran lie3 auch Derrida keinen Zweifel. Der affirmative Gestus
richtet sich jedoch nicht, wie gerade gezeigt, auf eine zugrundeliegende
Subjektivitit (als »Seiendes«) als Letztbegriindung. Sondern er ist als
eine Form der »Bejahung« formuliert, die sich an den anderen bindet,
und zwar an den vorausgehenden »Ruf« des anderen, wie er sich etwa
mit der Frage »who?« artikuliert:

»The singularity of the »who« is not the individuality of a thing that would be
identical to itself, it is not an atom. It is a singularity that dislocates or divides
itself in gathering itself together to answer to the other, whose call somehow
precedes its own identification with itself, for to this call I can only answer,
have already answered, even if I think I am answering >no<«. (Derrida 1991,
100f)

Derrida spricht von zwei Arten der Anrufung: eine, die sich determinie-
rend in Bezug auf den Adressaten auswirkt, insofern dieser gezwungen
ist, auf die Frage wer? als »jemand« zu antworten. Ein solcher Vorgang
kommt dem subjektbildenden Mechanismus der Ideologie gleich, den
Althusser unter Interpellation beschrieb: Die Anrufung von Individuen
im Namen eines Absoluten, welche sie jenem unterwirft.”* Diesem »ato-
mistischen« Modell von Subjektivitét setzt Derrida eine Singularitét un-
ter dem Vorzeichen der Selbstdifferenz entgegen. Beide Versionen set-
zen eine semiologisch-psychoanalytische Begriindung voraus, wonach
Subjektivitdt in einer intersubjektiven, sprachlich konstituierten Relation
begriindet ist. Hier kommt erneut die Indexikalitit ins Spiel: Der Lingu-
ist Emile Benveniste beschrieb eine solche sprachliche Konstituierung
von Subjektivitdt, und zwar durch indexikalische Ausdriicke, insbeson-
dere durch die Personalpronomen ick und du. Diese Pronomen bieten
bei Benveniste als unspezifisches Oppositionspaar die sprachlichen For-

54 Althusser 1976. Zur Kritik an der Absolutheit der ideologischen Unterwer-
fung und der Bedeutungslosigkeit des Subjekts siche Hauck 1991, 93f.

108

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

men, in denen sich das einzelne Selbst dialogisch im Kontrast erfihrt
bzw. als SprecherIn und DialogpartnerIn konstituiert wird: »In der Dis-
kursinstanz, in der ich den Sprecher bezeichnet, wird dieser als >Subjekt<
ausgesagt« (Benveniste 1974, 291). Es handelt sich um sprachliche For-
men, die weder auf einen Begriff, noch auf eine unverianderliche Person
verweisen, sondern sie zeigen eine Sprecherln in einem bestimmten Dis-
kurskontext an.” Ist menschliche Subjektivitiit fiir Benveniste sprachlich
verfasst, da erst Sprache die notwendige Identitdt einer psychischen Ein-
heit ermogliche (ebd., 289) so zeigt sich diese hochst instabil, insofern
sie nur in den tatsichlich getitigten AuBerungen artikuliert wird und
damit stets diskontinuierlich bleibt.

Die Vorstellung des Subjekts als »set of relationships« (Silverman
1983, 52) geht zuriick auf Lacan, der dies, wie gezeigt, zum Ausgangs-
punkt seines Verstidndnisses des Subjekts machte. »Was ich im Sprechen
suche, ist die Antwort des anderen. Was mich als Subjekt konstituiert,
ist meine Frage« (Lacan 1973b, 143); lautet eine vielzitierte Sentenz, mit
der Lacan die determinierende Funktion der Bindung des Subjektiven an
sprachliche Signifikanten herausstellt. Wie insbesondere im psychoana-
Iytischen Setting ersichtlich ist, kann Sprache nicht auf eine Informati-
onslibermittlung oder eine Bestitigung oder Ablehnung gesprochener
Inhalte reduziert werden, sondern im Vordergrund steht hier die Antwort
auf ein Begehren — ein Begehren nach Antwort, die das Subjekt besti-
tigt. Jede Antwort — zumal die des Analytikers — ist fiir Lacan daher mit
einer Verantwortung verbunden. Was hier also auf dem Spiel steht, ist
nicht nur die Akzeptanz eines beliebigen subjektiven Diskurses, sondern
die Anerkennung des Subjekts selbst, das sich nur als und in Sprache ar-
tikulieren kann. Derrida greift dies auf, wenn er den »Ruf« des anderen
als Voraussetzung der Selbstidentifizierung formuliert, wobei in der Per-
spektive gegeniiber den hier angefiihrten AuBerungen von Lacan eine
Akzentverschiebung stattfindet: Nicht die eigene Frage, sondern die
Moglichkeit — oder die Notwendigkeit — der Beantwortung der Frage des
anderen stellt die Bedingung des Sprechens dar. Diese Motiv wird auch
wiederkehren in den Texten von Judith Butler (vgl. Kap. IV.1).

55 Die Bedingungen des Dialogs sind es Benveniste zu Folge, welche die
»Person« konstituiert, indem jeder Sprecher auf sich als ick referiert — sich
»als Subjekt hinstellt« — und dabei zugleich ein du als Gegeniiber konsti-
tuiert, das seinerseits das ich bestitigt (indem es sich mit der Position des
du identifiziert bzw. das ich als du anspricht) (Benveniste 1974, 289ff).
Dieser Argumentationszusammenhang spielt explizit (vgl. Silverman
1983), vor allem aber implizit eine wichtige Rolle fiir ein dialogisches
Subjektverstindnis, wie es auch in der frithen feministischen Subjekt-De-
batte entwickelt wurde (vgl. Kap.111.4).

109

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Bei Derrida fiihrt die Spur des anderen iiber das Subjektive bzw. das
Intersubjektive, das sich bei Lacan als das verallgemeinerte Andere im
Symbolischen manifestiert, endgiiltig hinaus, und zwar zu einer vorgén-
gigen Alteritdt. Sie hat, aus ethischen Griinden, unennbar zu bleiben:

»The origin of the call that comes from nowhere, an origin in any case that is
not yet a divine or human jsubjects, institutes a responsibility that is to be
found at the root of all ulterior responsibilities (moral, juridical, political) [...].
Something of this call of the other must remain nonreappropriable, nonsubjec-
tivable, and in a certain way nonidentifiable, a sheer supposition, so as to re-
main other, a singular call to response or to responsibility.« (Derrida 1991,
110f)

Im Unterschied zur determinierenden Anrufung bleibt der Ruf des ande-
ren also unbestimmt in Bezug auf seine Herkunft; er ist nicht an Huma-
nitdt gebunden, sondern soll dieser noch in der Unterscheidung zwischen
Humanem/Nicht-Humanem oder zwischen Lebendigem/Nicht-Lebendi-
gem vorausgehen. Dieses Unbenennbare (Unidentifizierbare) ist dabei
nicht als negatives Moment gedacht,”® sondern als eine unbedingte Form
der »Bejahung«, die zum Herzstiick der Dekonstruktion avanciert: »[...]
the affirmation that motivates the deconstruction is unconditional, impe-
rative, and immediate« (Derrida 1991, 117). — Es tiberrascht nicht, dass
Simon Critchley (1997) das Unbenennbare/Unbedingte nun wieder auf
die différance zuriickfiihrt. Von ihr schreibt Derrida, sie sei dasjenige,
was »nominale Effekte moglich« mache, letzlich »ein metaphysischer
Name« (Derrida 19881, 51).

Die Wirkungsweise dieser Bejahung, welche die Dekonstruktion be-
griindet, liegt in ihrer Fihigkeit, Kontexte zu 6ffnen. Critchley be-
schreibt sie als das ethische Moment der Dekonstruktion, das wirksam
wird, indem es die Abgeschlossenheit eines determinierten Kontextes
unterbricht und ihn durch diese Intervention — welche sich also als Inter-
vention der différance erweist — zu einer offenen Struktur macht (Crit-
chley 1997, 327f). Derridas Aussage, es gebe nichts auflerhalb von
(Kon)texten verliert dadurch ihren totalitdren Charakter, dass sie einer
mKlausel der Unabgeschlossenheit«« unterldgen, »nach der ein unbe-
dingtes Gebot den bedingten Kontext unterbrechen kann«.”” Der Clou

56 Hier liegt die Besonderheit der différance, die gerade nicht als eine abso-
lute Differenz im Sinne Hegels zu denken ist — eine Differenz, die ris-
kierte, in eine absolute Identitit umzuschlagen —, sondern als Kraft bzw.
als »Spannungsverhéltnis mindestens zweier Krifte« (Bennington/Derrida,
89), der auflerhalb kein ontischer Status zukommt. Zur différance als Drit-
ter Raum siehe auch Kap. V.

57 Critchley 1997, 338; Zitat im Zitat: orig. Derrida 1988II, 152f.

110

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

dieser Konstruktion besteht darin, dass das Unbedingte selbst ein Effekt
ist: »Derrida behauptet nicht, da das Unbedingte irgendwo aufBerhalb
allen Kontextes gegenwértig oder vorhanden ist, sondern vielmehr, daf3
es als Unterbrechung oder Unabgeschlossenheit irgendeines bestimmten
Kontextes entsteht; es ist ein Gebot oder Gesetz, »das diese oder jene
Bestimung eines gegebenen Kontextes transzendiert. <«

Die différance und die Unmoglichkeit einer endgiiltigen Bedeu-
tungsschlieBung erscheint nun auch als ein Ausweg aus dem von Lacan
angefiihrten Dilemma des Subjekts, mit der Abhdngigkeit von der Spra-
che vollstindig dem Anderen und seinen »Anwiirfen« ausgeliefert zu
sein.”’ Das Risiko der Gewalt der Benennung erscheint zwar auch bei
Derrida unhintergehbar,” findet aber seinen Gegenpart in der beschrie-
benen Mdglichkeit der der bruchhaften Uberschreitung des Kontextes.
Darin besteht fiir Derrida die vielleicht postdekonstruktiv zu nennende
Form der Verantwortung und, im Unterschied zu einer Subjekt-gebunde-
nen Moral, die einzig legitime: »responsibility is excessive or it is not a
responsibility«, heifit es apodiktisch am Ende von Eating Well (Derrida
1991, 118).°! Derridas Alternative zur diskursiven Vereinnahmung lau-
tet daher auch nicht, den Diskurs abzubrechen und zum Schweigen zu
bringen — dies ist, wie ich unten zeigen will, eine Strategie von Foucault
—, noch die Behauptung eines unschuldigen Auflen. Stattdessen geht es
ihm um das Offenhalten der diskursiven Bewegung, welche die Mog-

58 Critchley/Derrida ebd. Critchley deutet die Unabgeschlossenheit im Sinne
des Kantischen kategorischen Imperativs, der als Gesetz wirksam wird —
eine Deutung, die Derrida selbst nahelegt, wenn er die Affirmation auch
darin nicht erschopft sieht (Derrida 1991, 117).

59 Zumal die différance auch Derridas Einsatz gegen die phallozentrische
Struktur des Symbolischen ist, welche die Macht an eine ménnliche Figur
im Zentrum bindet, s.o. (vgl. Derrida 1991, 114).

60 Und zwar von Anfang an, wie es in der Grammatologie heif3it: »In der Tat
gab es eine erste Gewalt zu benennen. Benennen, die Namen geben, die es
unter Umstédnden untersagt ist auszusprechen, das ist die urspriingliche
Gewalt der Sprache, die darin besteht, den absoluten Vokativ in eine Dif-
ferenz einzuschreiben, zu ordnen, zu suspendieren. Das Einzige im System
zu denken, es in das System einzuschreiben, das ist die Geste der Ur-
Schrift: Ur-Gewalt, Verlust des Eigentlichen, der absoluten Néhe, der
Selbstpriasenz, in Wahrheit aber Verlust dessen, was nie stattgehabt hat
[...].« (Derrida, 1983, 197).

61 »Der ethische Moment, der die Dekonstruktion begriindet, ist dieses Ja-sa-
gen zum Unbenennbaren, ein Moment unbedingter Bejahung, der an eine
Alteritdt adressiert ist, die weder von der logozentrischen Begrifflichkeit
ausgeschlossen noch in ihr eingeschlossen sein kann.« (Critchley 1997,
340). Hier deutet sich das auch in Eating Well praktizierte Doppelmoment
der Verantwortung an, die sich als Verantwortung der Tradition gegeniiber
sowie im Bruch mit ihr duflert, vgl. dazu Gehring 1997 (insbes. 248).

111

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

lichkeit der fortwidhrenden Selbstabweichung in der verschiebenden
Wiederholung der différance ermoglicht.

In diesem Sinne bildet die Bejahung bzw. die différance den Gegen-
pol zum Subjekt: Gerinnt das Subjekt zum stabilisierenden, fixierenden
Moment, so wird dieses durch die die différance erschiittert und in Be-
wegung gebracht.”® Dies zeigt sich, so Derrida in einem anderen Inter-
view, ganz praktisch in jedem Prozess der Identifizierung: Sobald eine
Identifizierung, ein Ich-Sagen stattfindet, werde angesichts der Diskre-
panz zwischen dieser spezifischen Zuschreibung und der Forderung
nach Selbstidentitdt ein widerstdndiges Moment mobilisiert und so ein
disengagement hervorgerufen: »ldentification is a difference to itself, a
difference with/of itself« (Derrida 1995, 339f); und weiter: »the >I< cons-
titutes the very form of resistance« — diejenigen Motive, die Judith But-
ler wie auch in anderer Form Trinh fiir ihre Subjektdekonstruktionen
entfaltet haben (siehe Kap. IV.). Gegen die Forderung nach Selbstiden-
titdt, die als Kehrseite Mangel oder Verlust provoziert, setzt Derrida des-
halb ein Verstdndnis von Identifizierung, das nicht nur die konstitutive
Abhingigkeit des Eigenen vom Anderen mitdenkt, sondern, in der ethi-
schen Geste eines unbedingten Respekts, die Verdnderung des Eigenen
durch den anderen zur Voraussetzung macht (Derrida 1991, 115f).

Derridas Strategie im Umgang mit der Konstellation von Alles oder
Nichts (Sein und Mangel) des Subjekts ldsst sich zusammenfassend als
eine doppelte beschreiben: Zunédchst nimmt Derrida, im Rahmen seines
Anliegens einer immanenten Dekonstruktion diese Logik als unhinter-
gehbare Voraussetzung des philosophischen Diskurses an. Unter diesen
Voraussetzungen kann das Subjekt zwar briichig erscheinen, aber nicht
anders als pures Sein bzw. als auf das Bewultsein fokussierte humanis-
tische Essenz in Erscheinung treten. In der Konfrontation mit seinem
AuBen (wie die Schrift, Zeitlichkeit, das Andere) werden jedoch dessen
Grenzen sichtbar, die dann zur Verschiebung fithren. Auf eine kurze
Formel gebracht, wird das abstrakte Sein des Subjekts transformiert zu
einer konstitutiven Abhidngigkeit von der Schrift, das heiflt, von den
Bewegungen der différance und der Iteration. Der Mangel oder die
Nichtexistenz des Subjekts wird abgeldst durch eine konstitutive Ver-
flechtung mit dem anderen auf der Grundlage minimaler Setzungen.63

62 »lt [the affirmation] can always upset, at least, the instituted rhythm of
every pause (and the subject is a pause, a stance, the stabilizing arrest, the
thesis, or rather the hypothesis we will always need)«. (Derrida 1991,
117).

63 Dazu gehoren auch die »ldentitdtspunkte«, die Derrida sehr wohl als
gleichbleibende Elemente annimmt (aber deren Gewichtung gegeniiber
den Momenten des Wandels umkehrt, vgl. 1988II); siche auch Gondek
1998, 213.

112

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Eingebunden in die Bewegung der Metaphorizitit aus Setzen von Be-
deutung und Entzug bewegt es sich in einem Ubergangsmedium, einem
dritten Raum zwischen Sein und Begriff. Vom klassischen Cogito-Sub-
jekt unterscheidet sich das »postdekonstruktive« dadurch, dass die bei-
den Momente nicht analog gesetzt bzw. vereinnahmt werden, sondern
ihre verstérende Wirkung entfalten sollen. Das Subjekt tritt hier nicht
mehr unmittelbar als vermittelnde Instanz auf, sondern ist der Verwei-
sungsbewegung unterworfen, so dass es selbst lediglich in indexikaler
Form in Erscheinung treten kann: als Verweis auf seine Abhingigkeit
vom Kontext und das Eingebundensein in ein Geflecht signifikanter Re-
lationen, so dass der Bezug zur Realitit kontingent erscheint. Damit ver-
dndert sich die zentrale Stabilisierungsfunktion, die dem (im weiteren
Sinn) modernen Subjekt zukam: Das »Subjekt« ist weder der Garant fiir
ein »Sein«, noch fiir stabile Bedeutung.

Im Gegenzug tibernimmt auch der Text diese Funktion nicht (mehr),
eben wie oben fiir »postmoderne« Konstellationen behauptet (Kap. 1.5,
dritter Abschnitt). Hier ldsst sich nun genauer bestimmen, dass Textua-
litat als medialer Zwischenraum den Dualismus von Sprache und Sein
durchkreuzt, und ihr als solchem die Funktion zugesprochen wird, Be-
deutungen und Wirklichkeiten allererst herstellen zu konnen, ndamlich
durch die pure Moglichkeit der Bezeichnung von etwas als etwas. Ent-
sprechend der Verweisungsstruktur erweisen sich jedoch weder die Re-
ferenzbezichung als eindeutig oder stabil noch die Relationen innerhalb
der Sprache (zwischen Signifikat und Signifikant), vielmehr sind die je-
weiligen Pole selbst in Frage gestellt. Im Unterschied zu KritikerInnen
des Postmodernen wird dies von Derrida (und anderen) nicht als Verlust
bewertet, noch versucht, das Sein des Subjekts in der Metapher erneut
dingfest zu machen. Indexikalitit und Metaphorizitét, die in meiner Er-
zdhlung von Derrida die Rede vom metaphorischen Subjekt ablosen, las-
sen sich vielmehr als Ermoglichungsstruktur von Bedeutungs- und Exis-
tenzweisen verstehen. Denn im Effekt werden unterschiedliche Subjekt-
Aspekte freigesetzt (wie unter Signatur oder Subjektil beschrieben), die
nicht mehr unter einem Namen vereinheitlicht werden miissen, sondern
seriell in Erscheinung treten kénnen.

Ob diese Strategien ausreichen, die Vereinnahmungstendenzen des mo-
dernen Denkens aufler Kraft zu setzen, hat Michel Foucault bezweifelt.
Seine Ansétze zur Neuformulierung des Subjekts auf der Grundlage ei-
nes expliziten Machtbegriffs haben die Postmoderne-Debatte innerhalb
und auBBerhalb der feministischen Diskurse seit etwa Mitte der 80er Jahre
stark beeinflusst. Im Folgenden sollen Foucaults Kritik des modernen
Subjekts, auch im Vergleich zu zentralen Begriffen Derridas, zwei un-

113

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

terschiedliche Thematisierung des unterworfenen Subjekts sowie die
Rolle des Schreibens als Selbsttechnik bzw. Machttechnologie niher be-
trachtet werden.

5. Das Subjekt der Praktiken (M. Foucault)
Das Gesicht des Humanismus und sein Zerfall in Sprache

Michel Foucault provozierte in den 60er Jahren mit seiner Erzéhlung
tiber den modernen Menschen als Konstrukt: Den Menschen als Zent-
rum des Wissens bestimmte er als »Erfindung« des 18./19. Jahrhunderts
und sprach ihm damit nicht nur einen Ursprung in den Tiefen der Ge-
schichte ab, sondern wettete auch auf dessen baldiges Ende: »dal} der
Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand« (Fou-
cault 1974, 462). Diese AuBerung hatte einen nicht unwesentlichen An-
teil daran, dass sich das Diktum vom »Tod des Subjekts« so hartnickig
hielt. Was hier dem Verschwinden preisgegeben wird, ist der Mensch in
seiner humanistisch-anthropologischen Gestalt, das heif3t, in seiner Stili-
sierung als eine bestimmte »Seinsweise« (ebd., 389), die, wie Foucault
nachzeichnet, zur Grundlage der modernen Wissensordnung (épisteme)
wird. Alles Wissen tiber die Welt wie iiber das Denken selbst findet
demnach seine Begriindung im Menschen als Subjekt wie Objekt der
Erkenntnis. Das »menschliche Gesicht« ldsst sich als das Schema verste-
hen, mit dem sich der moderne Humanismus eine letztbegriindende Ge-
stalt gibt.

Foucaults Formulierung ldsst sich auch rhetorisch verstehen, so dass
diese Geste als eine performative Setzung lesbar wird, und zwar im Sin-
ne der Prosopopdie. In der dekonstruktiven Lesart von Paul de Man
(1984) bedeutet sie ein Gesicht verleihen, wodurch mit dem setzenden,
figurierenden Aspekt die Abhéngigkeit von Sprache herausgehoben
wird.** Umgekehrt zur Personifikation (der traditionellen Bestimmung
der Prosopopdie) wird nicht eine Wesensgleichheit zwischen etwas
Menschlichem und etwas Nicht-Menschlichem behauptet, also ein An-
thropomorphismus produziert, sondern die Abhingigkeit des Mensch-
lichen vom sprachlichen Akt des Gebens einer Figur, eines Gesichts
(vgl. Chase 1998, 416). Daraus entsteht eine aporetische Spannung, die

64 Prosopopdie, von griech. prosopon: Gesicht, Person und poiein: machen
(Wilpert 1979, 540), gibt beide Moglichkeiten vor. »Prosopon als »Ge-
sicht« oder »Maske« zu iibersetzen und nicht als »Person< impliziert, daf3
ein Gesicht die Bedingung — nicht das Aquivalent — der Existenz einer
Person ist.« (Chase 1998, 415).

114

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

den Anthropomorphismus selbst attackiert, indem die Figur als Figur
deutlich wird. »Prosopopdéie, das Geben eines Gesichts, ist also das Aus-
16schen des Gesichts (de-facement), insofern das Gesicht, wenn es durch
den Akt der Sprache gegeben wird, »nur< eine Figur ist.« (Chase 1998,
418). Diese Bewegung weist Ahnlichkeiten auf zu Derridas Beschrei-
bung der Katachrese als Setzung, die stets von einem Entzug begleitet ist
(s.0.) —auch de Man stellt einen solchen Bezug zur Katachrese her.

Wihrend hier Setzung und Ausloschung als zwei Seiten einer Me-
daille verstanden werden, die als aporetische Struktur aufgewiesen wer-
den (de Man) bzw. iiber die eine verschiebende Wiederholung ange-
strebt wird (Derrida), forderte Foucault allein die Ausloschung der
menschlichen Gestalt »wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand«. Dass
Foucault einer Verschiebung der Figur des Menschen nichts abgewinnen
konnte, liegt in seiner Absage an die Ethik der Moderne begriindet, die
von dem Imperativ durchdrungen sei, Verborgenes aufzudecken und
sich anzueignen:

»Das ganze moderne Denken ist von dem Gesetz durchdrungen, das Unge-
dachte zu denken, in der Form des Fiir sich die Inhalte des An sich zu reflek-
tieren, den Menschen aus der Entfremdung zu befreien (désaliéner), indem
man ihn mit seinem eigenen Wesen verséhnt, den Horizont zu erkldren, der
den Erfahrungen ihren Hintergrund der unmittelbaren und entwaffneten Evi-
denz gibt, den Schleier des Unbewulten zu liiften, sich in seinem Schweigen
zu absorbieren oder das Ohr auf sein unbegrenztes Gemurmel zu richten.«
(Foucault 1974, 394)

Performativitit erscheint dabei nicht als das (der Sprache zugehorige)
Andere, sondern als Bestreben des Denkens, sich das Andere des Men-
schen anzueignen und es dabei zu instrumentalisieren und zu transfor-
mieren: »es kann nicht umhin, entweder zu befreien oder zu versklaven«
(ebd., 396). Dies gilt zunédchst fiir das hermeneutische Denken, das sich
angesichts eines endgiiltig verlorenen gegangenen Ursprungs der eigene
Historizitdt, des eigenen Geworden-Seins positiv versichern muss; es
scheint aber auch ebenso fiir die Bewegungen unter umgekehrtem Vor-
zeichen zu gelten, die eine Leere oder Abwesenheit des Ursprungs kon-
statieren — um ihn dann, so Foucaults Schlussfolgerung, negativ zu be-
wahren.®

65 Foucault 1974, 401. Inwieweit man das als giiltige Beschreibung der De-
konstruktion verstehen will, ist abhiéngig von der Lesart (vgl. Kap. IL.6,
erster Abschn.). Derrida verwahrte sich jedenfalls gegen die Zuordnung
zur »negativen Theologie« (Bennington/Derrida 1994, §8).

115

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Im Unterschied zur Dekonstruktion traute Foucault also der Mog-
lichkeit einer Umwertung von Begriffen und damit ihrer Uberschreitung
nicht, insofern sie sich als Aneignungs noch der Grenzen und des Unge-
dachten herausstellt. Speziell gilt dies fiir das menschliche Subjekt, das
seiner Dialektik aus Mangel und Sein per se nicht entkomme, insofern
dieses die Grundlage des philosophischen Denkens der Moderne selbst
darstelle. Das moderne Konzept des Menschen, das Foucault zufolge die
positivistischen Institutionen der Humanwissenschaften hervorgebracht
habe, sei demnach nicht allein deshalb totalitir, weil es jegliches Sein
auf sein eigenes Denken zuriickfiihre, sondern weil es darin noch das
AuBerhalb seines Denkens einzuverleiben suche. Foucault spricht von
dem Paradox der »empirisch-transzendentalen Dublette« (ebd.), das dem
rationalen Denken die empirische Dimension hinzufiigt, deren Meistung
als »Uberhang der Erfahrungen« ihm jedoch stets entgehe. Im Unter-
schied zum descarteschen Cogito fithre das Denken nun nicht mehr zum
Sein, sondern an die Grenzen des Denkens: zum Nicht-Denken in Form
des Nichtbekannten, Ungedachten ebenso wie zu vorgingigen Struktu-
ren von Sprache, Arbeit, Leben — die drei Momente, die Foucault zu-
folge die moderne Episteme bestimmen (vgl. ebd., 390f). Foucault zeigt,
wie in einem Doppelschritt das endliche Subjekt als begrenzt und man-
gelhaft konstituiert wird, um es anschliefend zu iiberwinden: Im ersten
Schritt wird die Frage nach dem Subjekt in ein Auflen des Denkens ver-
lagert, wo sie als ontologische Frage nach dem Sein des Menschen ge-
stellt wird.®® Diese Bewegung konstitutiert erst das Sein des Menschen
in Abhédngigkeit von etwas Ungedachtem, Nicht-Einholbarem. Und ge-
nau dadurch entsteht auch erst der Mensch als Mangelwesen, dem etwa
Lacan ein Begehren nach Ganzheit zuschrieb. Hier wird ein Grund fiir
Foucaults strikte Ablehnung psychoanalytischen Denkens deutlich: La-
cans gegen Descartes und die BewuBtseinsphilosophie gerichtete Sen-
tenz »ich bin, wo ich nicht denke« (s.0.), die Foucault indirekt zitiert
(1974, 392), produziert nach Foucault mit dem Gegensatz von Denken
und Sein genau die unaufhebbare Mangelstruktur, die sie therapeutisch
bewiltigen wolle.

66 Im Unterschied zum »klassischen«, erkenntnistheoretischen Denken, das
mit Descartes, aber auch mit Kant, die Frage nach den Moglichkeiten des
Erkennes (des Bewusstseins) stellte, geht es Foucault hier um das anthro-
pologische Sein, das in den Vordergrund riickt. Kants kritische Fragen —
die erkenntnistheoretische »Was kann ich wissen?«, die ethische »Was
soll ich tun?«, die geschichtsphilosophische »Was darf ich hoffen?« — er-
fahren demnach eine anthropologische Ausrichtung, indem sie auf eine
vierte, ontologische Frage — »was ist der Mensch?« bezogen werden (Fou-
cault 1974, 410). Vgl. auch die Lektiire von Elke Dauk (1989, 41f).

116

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Das (selbstproduzierte) Begehren nach Ganzheit wird in Foucaults
Analyse sodann in einem zweiten Schritt erfiillt, indem das AufBen in ei-
ner metareflexiven Bewegung, der »Analytik der Endlichkeit«, wieder
angeeignet werde. Die Endlichkeit des Menschen erweist sich darin als
Maoglichkeitsbedingung der vorgingigen Strukturen: »Der Mensch exis-
tiert nur, insofern er einen Korper, Verlangen (Bediirfnisse) und eine
Sprache hat; und die positiven Formen von vorhandener Sprache, Ar-
beit, Leben erstehen allein aus dieser seiner zugrundeliegenden Endlich-
keit.« (Dauk 1989, 40) Die individuelle Endlichkeit erscheint so aufge-
hoben in einem transzendentalen Humanismus. Eine mogliche Bedro-
hung des Bewusstseinssubjekts durch die Einsicht in seine Endlichkeit
und in die Fremdheit eines AuBlen, dessen Strukturen es bestimmen,
wird abgewendet, indem das Nicht-Denken in positive Gestalten des
Wissens, wie Das Unbewufite verwandelt wird. Die Analytik der End-
lichkeit,»in der das Sein des Menschen alle Formen in ihrer Positivitit
begriinden kann« (Foucault 1974, 380), fithrt damit jedes andere auf das
Gleiche — auf sich selbst — zuriick. Der »Mensch« umspannt somit beide
Pole: ein empirisch und transzendental bestimmtes, vom Cogifo be-
stimmtes Sein, das alle Seinsmoglichkeiten definiert, und ein Nichts
bzw. ein Ungedachtes, das als Doppelgidnger des Bewusstseinssubjekt
den Hintergrund positiven Wissens figuriert und als Moglichkeitsbedin-
gung das Denken des Seins begriindet. Aus diesem anthropologischen
Zirkel fuihrt bei Foucault nur noch das »Ende des Menschen« heraus:

»In unserer heutigen Zeit kann man nur noch in der Leere des verschwunde-
nen Menschen denken. Diese Leere stellt kein Manko her, sie schreibt keine
auszufiillende Liicke vor. Sie ist nichts mehr und nichts weniger als die Ent-
faltung eines Raums, in dem es schlieBlich moglich ist, zu denken.« (Foucault
1974, 412)

Foucault erklért also keinerlei Form fiir zuldssig, um grundlegend mit
der Subjektlogik zu brechen — weder die einer bestimmten Negation
noch eine Minimalformel im Sinne eines Vorentwurfs oder eines selbst-
differenten Gebildes a /a Derrida. Dabei wiederholt sich jedoch die Al-
les-oder-Nichts-Struktur, die typisch ist fiir die Behandlung des mo-
dernen Subjekts. Denn das Verschwinden des Subjekts des Humanismus
macht bei Foucault nicht nur Platz fiir die Philosophie, sondern auch fiir
die Sprache. Sie wird zunichst als ein Gegenmoment zum totalitdren
Subjekt gesetzt. Ebenso wie in der Dekonstruktion wird das Denken der
Sprache nun zu einem Moment der Offnung des modernen Denkens; es
kiindigt fiir Foucault bereits eine neue Episteme an: »Der Mensch hat
sich gebildet, als die Sprache zur Verstreuung bestimmt war, und wird

117

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

sich deshalb wohl auflésen, wenn die Sprache sich wieder sammelt.«
(Foucault 1974, 461)

Das meint, dass das Denken des Seins des Menschen durch das des
»Seins der Sprache« abgelost wird, wie Foucault es mit der strukturalen
Linguistik und in der Literatur der Moderne praktiziert sicht. Die Spra-
che tibernimmt hier diejenigen Funktionen, die dem menschlichen Sub-
jekt in der Moderne zukommt, ndmlich zwischen Empirischen und Tran-
szendentalem zu vermitteln (ebenso wie zwischen dem Positiven und
dem Grundlegenden, zwischen Sinnzentrum und Struktur); sie fiihrt
aber, im Unterschied zum Sein des Menschen »zu einer Leerstelle, zur
Erfahrung einer Grenze, an der jede Vermittlung scheitert« (Dauk 1989,
59, vgl. Foucault 1974, 459). Je mehr die Sprache in den Vordergrund
tritt, desto eher kann der Mensch zu einer »heiteren Inexistenz zuriick-
kehren« (Foucault 1974, 461). Das Denken der Endlichkeit des Men-
schen bleibt darin noch enthalten, insofern die Sprache sie nun anzeigt,
soll aber nicht zum sinnbestimmenden Moment werden, das in eine
Ganzheit tiberfithrt werden muss.

Trotz dieser programmatischen Einschrinkung bleibt die Hyposta-
sierung der literarischen Sprache, die Foucault insbesondere in seinen
frithen Schriften zur Literatur betrieb, problematisch. Die literarische
Sprache der Moderne erscheint hier als Gegendiskurs: Insofern sie sich
auf sich selbst bezieht, ihre Formen und Formierungen auslotet ebenso
wie die Beziehungen zwischen dem Sagbaren und dem Unsagbaren,
wird sie zum Ort, der »das Denken des Draulen« ermoglicht. Unter dem
gleichnamigen Titel analysierte Foucault das Projekt experimentellen
Schreibens von Maurice Blanchot (Foucault 1988b), der ihm fiir diese
Perspektive des Uberschreitens von Sprache in ihr AuBen als Vorbild
diente. Was sich mehr vor als in der Sprache erdffnet, ist, wie Foucault
bereits in Die Ordung der Dinge ausfiihrte, eine »stumme, bedeutungs-
lose Region« oder ein »Raum« (Foucault 1974, 459), der sich nicht als
begrenztes Bedeutungsfeld etabliert, sondern als ein struktureller Raum
von Beziehungen gedacht ist, den die Sprache vor aller Bedeutung ein-
richtet und der letztlich ein »Raum der Leere« als Vorbedingung des
Sprechens wie dessen Zerstreuung darstellt.”” An diesem Punkt trifft
sich Foucaults Sprachverstdndnis wieder mit dem Derridas — der, wie
gezeigt, sich ja ebenfalls auf Blanchot bezog —, insofern es mit der
Macht autonomer Spracheffekte die Subversion bzw. den Entzug von
Bedeutung fokussiert, die zuallerst die klassische Trias von »Subjekt«,

67 Siehe ausfiihrlicher zu diesem Programm der Sprache als Raum, den Fou-
cault bei Blanchot entlehnt (der sich wiederum auf Mallarmés Verstidndnis
des literarischen Raums bezieht) die Lektiire von Gehring (1994, 271Y).

118

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

»Sinn« und »Sein« betreffen.”® Ahnlich wie Derrida beschreibt Foucault
das AufBlen im Innen, als ein »Riss« oder »Aufbrechen« von Ungeregel-
tem (Foucault 1988b, 133), das sowohl das sprechende Subjekt als auch
die diskursive Ordnung des Sprachlichen selbst in Frage stellt.” Zu-
gleich findet jedoch das ganz Andere in Gestalt der »Leere« eine positi-
ve Form (Foucault 1988b, 132). Es wird nun affirmierbar, ndmlich als
das, worauf Foucault mit den von Blanchot entlehnten Bezeichnungen
des namenlosen »Murmelns« oder »Rieselns« der Sprache, dem anony-
men »Rauschen« oder generalisiert dem »Sein der Sprache« referiert
(Foucault 1988b, 153). Hier lassen sich Beziige zu Derridas Geste der
»Bejahung« herstellen, insofern es auch Foucault mit dem Sein der
Sprache um die Evokation von genuin Anderem, Fremden von diskursi-
ver Sprache durch Sprache geht. Anstatt das Unsichtbare im Bild sicht-
bar zu machen — die Aufgabe der klassischen Fiktion — bestimmte Fou-
cault Fiktionen bei Blanchot als »Zwischenrdume zwischen den Bil-
dern« (Foucault 1988b, 137), die sehen lieen, »wie unsichtbar die Un-
sichtbarkeit des Sichtbaren ist« (ebd.). Es geht also um einen Prozess,
»in dem sich das Auflen im Innen gleichsam abzeichnen kann und fiir
den der Vorgang des Schreibens/Lesens selbst Pate steht« (Gehring
1994, 40).

Im Unterschied zu Derrida schrieb Foucault nicht dem Schrifteffekt
generell diese entsubjektvierende und zerstreuende Wirkung zu, sondern
allein der literarischen Sprache (Blanchots und anderen), die in ihrem
»Sein« selbst zum Aufen (des Denkens) stilisiert wird. Was Foucault
hier interessierte, ist nicht die Sprache als solche, sondern ihre erkennt-
nisstiftende Funktion, das heilit, wie sie als Grenze iiber die Aporien des
begrifflichen Sprechens — und damit des Denkens — Auskunft gibt. Wah-
rend das reflexive Denken Gefahr laufe, wie bereits der Vorwurf gegen
das hermeneutische Denken lautete, implizit »die Erfahrung des Drau-
Ben in die Dimension der Innerlichkeit zuriickzufithren« (Foucault
1988b, 135), so macht literarisches Sprechen die Aporien deutlich, die
darin bestehen, dass noch die literarische »Umkehr« des reflexiven
Sprechens in dem Dilemma gefangen ist, sich entweder das Auflen als

68 »In seiner sprachlichen Inhdrenz unterminiert das Auflen das subjektiv
Authentische der Erfahrung sprachlicher GewiBheit, die Wahrheitsfihig-
keit des denkenden/gedachten Subjekts und den Status der Wahrheit ihrer
Ordnung selbst.« (Gehring 1994, 30).

69 Die man mit Gehring als zwei Formen des Auflen beschreiben kann: Zum
einen stellt das AuBen der Sprache etwas Vorgingiges-Anonymes, Unge-
regeltes dar, das nicht in ein geordnetes Innen iiberfiihrt werden kann, zum
anderen erscheint es als ein »lokalisierbares Ereignis von konkreter
Fremdheit, das im Inneren des sprachlichen Raumes stattfindet (Gehring
1994, 38f1).

119

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Bedeutendes einzuverleiben oder es aber im Akt des »Verheimlichens«,
»Verbergens«, »Verstellens« zu bezwingen (ebd., 153) — kurz: es auf die
eine oder andere Art zu verfehlen. Auch das fiktive Sprechen Blanchots
zeigt so die Vergeblichkeit, iiber sich selbst hinauszugelangen.

Die Stilisierung der literarischen Sprache als AuBlen des (begriffli-
chen, reflexiven) Denkens kommt so zweifach an ihre Grenze: Zum ei-
nen, was ihre Féahigkeit betrifft, sich selbst zu tiberschreiten und zum an-
deren, was ihre Bewertung als autonomes Geschehen angeht. Indem
Foucault die literarische Sprache zum exemplarischen Moment eines
anderen Denkens nimmt, entkommt er selbst seinem Vorwurf der Ein-
verleibung des anderen nicht. Denn die Sprache erscheint nun selbst
zum »stummen Horizont dessen [...] was sich in der sandigen Welt des
Nicht-Denkens ergibt« (Foucault 1974, 389) zu werden — also zu jener
Form des Nicht-Ich, welches das Ich (das Gesicht im Sand) nicht aus-
16scht, sondern sein Denken erst begriindet, wie Foucault es dem herme-
neutischen Diskurs vorwarf. Das »Sein der Sprache«, sei es als Leere
oder als Kraft der Verstellung bestimmt, wird nun als Mdglichkeit eines
neuen Denkens selbst verinnerlicht, oder, um in der Metaphorik zu blei-
ben, es formiert sich zu einem neuen Gesicht, welches sich im Gegenzug
als entduflertes gibt — sozusagen als purer Sand. Folgerichtig in seiner
Kritik nimmt Foucault spéter denn auch Abstand von dem, was er als
»Sakralisierung« der Literatur bezeichnet und worin er nun eine Uber-
hohung ihrer Selbstbeziiglichkeit zum absoluten Ausdruck sieht, der
falschlicherweise eine systemsprengende Kraft zugeschrieben werde
(Foucault 1990b, 231f).”

Doch nicht nur die Beurteilung von Sprache, auch die des Subjekt-
haften verdndert sich in den folgenden Texten; das »Sein« des Menschen
tritt ebenso zuriick wie das »Sein« der Sprache.

Das disziplinierte und das dsthetische Subjekt

Die Hoffnung auf einen post-humanistischen (nicht: -humanen, wie hiu-
fig unterstellt) Zustand griindete sich in Die Ordnung der Dinge auf die
Annahme einer bruchhaften Reihe von Organisationssystemen des Wis-
sens (episteme), derzufolge das menschliche Subjekt mit der modernen
Episteme um die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert seine Gestalt ge-
wonnen habe, die sich zum Zeitpunkt des Schreibens wieder aufzuldsen
begann. Foucault gab in seinen spiteren Texten das Verstidndnis einer
Aufeinanderfolge abgegrenzter Formationen auf zugunsten einer umfas-

70 Im Unterschied zu Derrida, der diese Paradoxien zur Grundlage eines an-
deren Denkens machte.

120

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

senden Genealogie des Subjekts als Geschichte der produktiven Fremd-
und Selbstdiziplinierung und ihrer Transformationen seit der Antike.
Dabei wich auch die Hoffnung auf einen »post«-Zustand, als Zustand
womdglicher Abwesenheit von diskursiven Zwiéngen, einer Einschit-
zung, wonach die Transformation des Selbstverhéltnisses nicht durch
Uberwindung von Machtverhiltnissen zu erreichen wire, sondern durch
deren Gestaltung.

Foucault stellte die Frage nach dem Subjekt unter zwei Perspektiven:
Zum einen als Frage der »Subjektivation«, also wie das Subjekt als ein
solches tiber disziplinierende und normierende Formen der Macht her-
vorgebracht wird, und zweitens als Frage der Selbsttechnologie (oder
Selbst-Subjektivation), das heifit, wie ein Subjekt sich als solches aner-
kennt (vgl. Foucault 1987a, 246f). Wéhrend die Frage einer produktiven
Unterwerfung unter regulierende Diskurse das Thema in Uberwachen
und Strafen (Foucault 1977) und auch noch in Der Wille zum Wissen
(Foucault 1983) war, befasste sich Foucault in den darauffolgenden Tex-
ten mit einem nicht-modernem Konzept des Selbst, namlich dem der &s-
thetischen Selbstgestaltung in der Antike, den »Selbsttechniken«

»[...] die es Individuen ermdglichen, mit eigenen Mitteln bestimmte Operatio-
nen mit ihren eigenn Korpern, mit ihren eigenen Seelen, mit ihrer eigenen Le-
bensfiithrung zu vollziehen, und zwar so, daB} sie sich selber transformieren,
sich selber modifizieren und einen Bestimmten Zustand von Vollkommenheit,
Gliick, Reinheit, tibernatiirliche Kraft erlangen.« (Foucault 1984a, 35f)

Dies wurde zunéchst als eine »Wende« im Denken Foucaults aufgefasst,
mit der, so z.B. Axel Honneth (1990, 7), nicht nur das Subjekt eine posi-
tive Thematisierung erfahre, sondern auch ethisch-moralische Uberle-
gungen wieder Anschlussmoglichkeiten fanden, indem sie an eben die-
ses Subjekt gebunden werden konnten.”' Auch in Teilen des feministi-
schen Diskurses begriindete dieser Gedanke eine verstirkte Zuwendung
zu Foucaults Texten ab Mitte der 1980er Jahre (vgl. Kap. I11.6). Fou-

71 Der Vorwurf des Unpolitischen beziiglich Foucaults Absage an das Sub-
jekt kam vor allem aus den Reihen der neueren Kritischen Theorie. Siehe
zur Kritik von Habermas, Honneth u.a., die sich auf die (vermeintliche)
Auflésung von Geltungsanspriichen und einen selbstwiderspriichlichen
Relativismus bezog, Honneth 1990 (der die frithe Kritik hier relativiert);
zur Kritik dieser Kritik Kocyba (1988). Zu einer teilweisen Revision der
Einschitzung siehe den Sammelband Honneth/Saar (Hg.) 2003. Fiir die
US-amerikanische Diskussion, in der Charles Taylor und andere dhnliche
Kritikpunkte an der »Verabschiedung« des Subjekts vorbrachten, siche
den Sammelband Conzens (Hg.) (1986).Zur These einer »Neubegriin-
dung« der Ethik s.a. Schmidt 1991, zur Kritik Gehring 1994, 285ff.

121

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

cault selbst bestimmte dagegen im Riickblick seine gesamten Arbeiten
seit Ende der 60er Jahre als ein »allgemeines Projekt« der Analyse sub-
jektiver Erfahrungspunkte, ndmlich des Wahnsinns, der Kriminalitét und
der Sexualitit.”” Séan Burke sah in diesem Gesamtprojekt, das er als
»prolonged meditation on the question of subjectivity« bezeichnet
(1998, 114), gar einen Versshnungsgedanken wirksam werden, der dem
in Die Ordnung der Dinge dem Untergang geweihten Subjekt nun eine
»nicht-entfremdete« (de-alienated) Form von Subjektivitidt entgegen-
setze: »[...] no longer split between transcendental and empirical essen-
ces, between a sovereign cogifo on the one hand and an impenetrable
unthought on the other.« (1998, 115).

Von einer Entfremdungslogik, die als Gegenstiick ein authentisches,
das heifit wahres und autonomes Subjekt impliziert, kann nun aber bei
Fouault gerade nicht die Rede sein: Nicht nur das disziplinierte Subjekt,
sondern auch das &sthetische Subjekt sind nicht unabhéngig von den sie
produzierenden Diskursen und den damit verkniipften Machtformen zu
denken.” Foucault zielte vielmehr darauf, die Alternative von selbst-
und fremdbestimmt aufzubrechen, und zwar mittels eines Konzept des
Selbst, das radikal heteronom gedacht ist und einem Konzept von
Macht, das sie als produktiv bestimmt. Programmatisch formulierte
Foucault drei methodische »Achsen«, welche seine Akzentuierung er-
lautern (vgl. Foucault 1989a, 10f): Statt der Suche nach einer historisch-
en Wahrheit des Subjekts entwickelte er erstens eine Analyse von Dis-
kurspraktiken, welche die entsprechenden Wissensbereiche formierten.
Statt einer Auffassung von Macht als Herrschaft, die von oben nach un-
ten wirksam wird, ging es Foucault zweitens um plurale Erscheinungs-
formen von Macht, die sich in »den vielféltigen Beziehungen, den offe-
nen Strategien und den rationalen Techniken« manifestierten und so als
unhintergehbares, wechselseitige Verhiltnisse gedacht sind (Foucault
1989a, 12). Drittens geht es darum, die fraglose Vorausetzung des »be-
gehrenden Subjekts« abzuldsen durch eine »Geschichte des Begehrens-
menschen«, das heif3t, durch

»[...] eine Analyse der Praktiken, durch die die Individuen dazu verhalten
worden sind, auf sich selber zu achten, sich als Begehrenssubjekte zu entzif-
fern, anzuerkennen und einzugestehen und damit zwischen sich und sich sel-
ber ein gewisses Verhiltnis einzueiten, das sie im Begehren die Wahrheit ihres
— natiirlichen oder gefallenen — Seins entdecken lisst.« (Foucault 1989a, 11f)

72 Vgl. Foucault 1989a, 10ff; 1988c, 15.

73 Vgl. Kocyba 1988, 47 und Gehring 1994, 71, die sich hier insbesondere
gegen die von W.Schmidt (1991) aufgestellte Deutung einer freien Selbst-
konstitution des Individuums wendet.

122

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Eine solche »Hermeneutik des Subjekts« (ebd.) erscheint so weniger als
Bruch in der Arbeit Foucaults, als vielmehr als eine weitere Dimension
des Projekts der »Analyse der Wahrheitsspiele«, anhand derer »sich der
Mensch sein eigenes Sein zu denken« gibt.™

Wohl aber lassen sich, je nach Fokussierung der Achsen der Unter-
suchung, unterschiedliche Perspektiven feststellen: Wéhrend in Die Ord-
nung der Dinge die Bedeutung des Subjekt-Diskurses auf der Ebene der
Wissensrdnungen im Zentrum stand, so entwickelte die Analyse von
normierenden Machtbeziechungen das formale Konstrukt des diszipli-
nierten (in Foucault 1977, ) bzw. sexualisierten (in Foucault 1983, 1)
Subekts, das mit der Fokussierung der Selbstkonstitution um das dsthe-
tische Selbst erginzt wurde (in Foucault 1989 a+b).”” Wenn auch das
Verhéltnis des disziplinierten zum &sthetischen Subjekt nicht in der Al-
ternative von fremdbestimmt/selbstbestimmt aufgeht, so ldsst Foucault
jedoch sehr wohl offen, die letztere Formierungsweise als eine durchaus
auch positiv zu bewertende Alternative zu Ersterer zu begreifen, wie ich
nun ausfithren mochte.

In Uberwachen und Strafen macht Foucault die Disziplin als be-
stimmende Form der Macht in der modernen Gesellschaft aus, und zwar
ausgehend von Ziichtigungs- und Abrichtungsverfahren, wie sie beim
Militdr, in der Schule und im Gefiangnis ab etwa dem 18. Jahrhundert
angewandt wurden. Die Disziplinarmacht ist als eine strategische Form
der Macht gedacht, die nicht nach dem Modell der Herrschaft des souve-
ranen Subjekts (des Konigs) agiert, sondern als eine spezifische Herr-
schaftstechnologie:

»Die »Disziplin< kann weder mit einer Institution, noch mit einem Apparat
identifiziert werden. Sie ist ein Typ von Macht; eine Modalitit der Ausiibung
von Gewalt; ein Komplex von Instrumenten, Techniken, Prozeduren, Einsatz-

74 Fur Foucault gibt es also weder zwischen dem ersten und den beiden letz-
ten Bianden von Sexualitcit und Wahrheit, noch zwischen den Arbeiten seit
der Geburt der Klinik und Die Ordnung der Dinge einen Bruch, sie geho-
ren alle seiner »Geschichte der Wahrheit« an: »Nicht zu einer Geschichte
dessen, was es Wahres in den Erkenntnissen geben mag, sondern zu einer
Analyse der »Wahrheitsspiele¢, der Spiele des Wahren und des Falschen,
in denen sich das Sein historisch als Erfahrung konstituiert, das heifit als
eines, das gedacht werden kann und muB. Anhand welcher Wahrheits-
spiele gibt sich der Mensch sein eigenes Sein zu denken, wenn er sich als
Irren wahrnimmt, wenn er sich als Kranken betrachtet, wenn er sich als le-
bendes, sprechendes und arbeitendes Wesen reflektiert, wenn er sich als
Kriminellen beurteilt und bestraft?« (Foucault 1989a, 13).

75 Kogler (1990) spricht daher von einem »dreidimensionalen« Subjekt-
begriff, der einen vorherigen »zweidimensionalen« abldse.

123

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

ebenen, Zielscheiben; sie ist eine »Physik« oder eine »>Anatomie« der Macht,
eine Technologie.« (Foucault 1977, 277)

Es handelt es sich um eine instrumentelle Form von Macht, die auf sozi-
alen Beziehungen basiert, die sich mit den naturwissenschaftlich-techni-
schen Erkenntnissen der Zeit verkniipften. Damit ist sie auf einer Mikro-
ebene zwischen komplexen staatlichen Institutionen und den Einzelnen
angesiedelt. Fiir Foucault verkorpert sich diese Form der Macht in der
rdaumlichen Anordnung des Panopticons, welches jedem Individuum sei-
ne Position zuweist.” Mittels machtvoller Verfahren der Uberpriifung,
des Ordnens und Klassifizierens wird so eine Form von Subjektivitéit
produziert, welche den 6konomischen Bediirfnissen der Zeit angepasst
ist: das tiberwachte, separierte und hierarchisch eingeordnete Diszipli-
narindividuum. Die Zurichtung bzw. Produktion der individualisierten
Korper-Subjekte setzt dabei, und dies ist das zentrale Merkmal der Dis-
ziplinar- und Normalisierungsmacht, nicht duflerlich an (etwa in Form
korperlicher Gewalt), sondern sie wirkt durch die Internalisierung von
Normen, so dass die Individuen vollstdndig in das Beziehungsgewebe,
die Maschine der Macht, verwoben ist: »Wir sind«, schreibt Foucault,
»eingeschlossen in das Raderwerk der panoptischen Maschine, das wir
selber in Gang halten — jeder ein Rédchen.« (Foucault 1977, 279). So-
wohl fixiert in der Ordnung der politischen Hierarchie als auch beliebig
verschiebbar in der Ordnung der Okonomie findet sich das Subjekt von
einer doppelten Bewegung der Individualisierung und Totalisierung her-
vorgebracht und unterworfen: zugleich abgesondert und beliebig kombi-
nierbar als Einzelnes verortet und in der Norm verallgemeinert. Ein Au-
Berhalb der Macht ist hier nicht vorgesehen, entsprechend bietet sich
auch kein Raum fiir die Vorstellung einer Eigenbewegung des Subjekts,
die nicht in diese Macht involviert ist.”’

76 Das Panopticon, eine von Bentham im 18. Jahrhundert entwickelte wa-
benférmige Architektur mit einem &dufleren Ring und einem inneren Wach-
turm, der selbst nicht eingesehen werden konnte, wurde als Straf-, Lehr-
oder Produktionsanstalt genutzt. Die Struktur der Anlage (Einteilung,
Uberwachung der Einzelnen, Automatisierung der Machtfunktion) fun-
giert bei Foucault als Modell der Disziplinarmacht, die sich ausgehend
von den Straf- und Erziehungsanstalten auf die gesamte Gesellschaft aus-
breiten konnte (Foucault 1977, 256ff). Die Anlage sei deshalb so bedeu-
tend, schreibt Foucault, »weil sie die Macht automatisiert und entindividu-
alisiert. Das Prinzip der Macht liegt weniger in einer Person, als vielmehr
in einer konzertierten Anordnung von Kérpern, Oberflachen, Lichtern und
Blicken; in einer Apparatur, deren innere Mechanismen das Verhéltnis
herstellen, in welchem die Individuen gefangen sind.« (Ebd.).

77 Dies war ein Ankniipfungspunkt fiir die Kritik an der Eindimensionalitt
sowohl der Gesellschaftsvorstellung als auch der »gelehrigen Korper«.

124

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

In den Texten um Sexualitit und Wahrheit hat Foucault dieses Mo-
dell modifiziert. Im ersten Band Der Wille zum Wissen wird der zuvor
als Maschine gegensténdlich verbildlichte Komplex aus Macht und Wis-
sen nun strukturell als Dispositiv bestimmt. Im Unterschied zum umfas-
senden Diskurs handelt es sich dabei um kleinere, quer dazu liegenden
Konfigurationen aus Praktiken und Techniken, in denen sich Macht und
Wissen verbinden und produktiv wirksam werden (Foucault 1983, 153).
Foucault betont nun stirker die Vervielfiltigung der Machtzentren, die
nun deutlicher zu einem heterogenen und in sich widerspriichlichen —
aber nicht weniger umfassenden — Machtbegriff fiihren.”®

Als ein zentrales Dispositiv der Moderne, das zwischen den Indivi-
duen und staatlichen Institutionen eingerichtet ist, identifiziert Foucault
den sexe. Er tritt in zwei Registern auf, zwischen denen es ein Scharnier
bildet: als Regulierung der Bevolkerung sowie als subjektivierende Dis-
ziplinierung des individuellen Korpers: »Der Sex eroffnet den Zugang
sowohl zum Leben des Korpers wie zum Leben der Gatttung. Es dient
als Matrix der Disziplinen und als Prinzip der Regulierungen.« (Fou-
cault 1983, 174). Die hier wirksame Form der Macht ist die Biomacht,
die sich um den Brennpunkt des »Lebens« eingerichtet hat, dessen Re-
gulierung ihr Anreiz wie ihre Legitimation darstellt. Techniken, die um
das Sexualitétsdispositiv eingerichtet sind, beschreibt Foucault, ausge-
hend von der Praxis des Gestéindnisses, als diskursive Techniken. Diese
Techniken lokalisieren ein verborgenes Geheimnis, die Wahrheit des
Begehrens, im Korperinneren. »Sex« wird, so schreibt Foucault, »zum
einzigen Signifikanten und universalen Signifikat« (Foucault 1983,
185). Unter ihm formieren sich die unterschiedlichsten Elemente — von
anatomischen und biologischen Elementen Verhaltensweisen, Empfin-

Vgl. etwa Cornelia Ott (1998, 43, 60f), die hier die Kritik von Vertretern
der neueren Kritischen Theorie an einem undifferenzierten Gesellschafts-
modell sowie an einem »behaviouristischen« Subjektkonzept vertritt. Aus
dem Blick gerit dabei die Funktion der begrenzten Konzeption des Kor-
persubjekts fur den philosophisch-historischen Subjektdiskurs, ndmlich
die traditionelle Voraussetzung des sich selbst-bewufiten Subjekts zu un-
terminieren. Foucault vermeidet ebenfalls, das Leibliche als ein die Macht
iiberschreitendes Moment zu postulieren. Anstatt den vehement kritisier-
ten Geist-Korper-Split zu wiederholen, bleibt der Leib »stille Grenzfigur
der Analyse« (Gehring 1994, 77).

78 Foucault spricht von Macht als eine »Vielfiltigkeit von Kraftverhiltnis-
sen, die ein Gebiet bevolkern und organisieren« und von »Allgegenwart
der Macht: nicht, weil sie das Privileg hat, unter ihrer unerschiitterlichen
Einheit alles zu versammeln, sondern weil sei sich in jedem Augenblick
und an jedem Punkt — oder vielmehr in der Beziehung zwischen Punkt und
Punkt — erzeugt. Nicht weil sie alles umfaft, sondern weil sie von iiberall
kommt, ist die Macht iiberall.« (Foucault 1983, 113, 114).

125

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

dungen und Liisten — zu einer fiktiven Einheit, die als »imaginérer
Punkt« Identitdt und Selbsterkenntnis sichert (ebd.). Das Ergebnis dieser
Subjektivierungstechniken ist ein sexualisiertes und zugleich entlang des
Geist-Korper-Dualismus gespaltenes Subjekt.

Das Sexualitéts-Dispositiv thematisiert also die Machtbeziehung, die
das individualisierte Subjekt zu sich selbst einrichtet — wie sich dieses
Subjekt im Einzelnen konstituiert, bleibt allerdings offen. Der von Fou-
cault geschilderte Prozess eines duleren Moments, eines »imagindren
Punkts«, der die Einheit des Subjekts bewerkstelligen soll, weist struktu-
relle Parallelen auf zu dem Vereinheitlichungsmechanismus, der rheto-
risch mit dem der Metapher bei Lacan/Derrida (s.0.) und psychoanaly-
tisch mit dem der Anrufung bzw. der Imago (oder der Suture) beschrie-
ben wurde. Da Foucault eine psychoanalytische Begrindung fiir den
Mechanismus der (Selbst-)Subjektivation ablehnt — ihm zufolge ist es ja
gerade die Idee eines freiszusetzenden Begehrens als eines unhintergeh-
baren »Inneren« welches zur Selbstunterordnung fiihrt — verschiebt sich
die Frage der Wirkungsweise auf die Struktur, die sich jeweils historisch
herausbildet. Im Zentrum stehen daher die institutionellen Verflechtun-
gen des Subjekts, in denen sich die Machtmatrix auf der Grundlage
praktischer Intersubjektvitdt ausbildet. Ein direkter Widerstand, bei-
spielsweise in der Form eines Gegendiskurses im Namen eines natiirli-
chen Korpers, erscheint solange wenig aussichtsreich, wie die Diskursi-
vierung des Sexes fortgesetzt wird und so neue Ansatzpunkt der Macht
schafft. Allerdings scheint bei Foucault die Moglichkeiten anderer For-
men der Selbsttechnik auf.

Selbsttechniken grenzte Foucault in den Folgetexten von anderen
Herrschaftstechniken ab: Sie lassen sich als spezielle Machttechniken
verstehen, die das Subjekt als Verstehens- und Verfiigungsformen tiber
sich selber schafft (Foucault 1984a, 35), eben in der oben beschriebenen
Weise als »BewuBtsein und Selbsterkenntnis seiner eigenen Identitét«
(Foucault 1987a, 246f). Foucaults Interesse richtet sich auf eine spe-
zielle Form der Selbsttechniken, denen er zwar keine Machtfreiheit, aber
eine grofere Freiheit in Bezug auf die Gestaltung zuspricht. Es sind dies
asthetisch und ethisch verfasste Kiinste der Existenz. In Der Gebrauch
der Liiste wird zu den Selbsttechniken erklért:

»Darunter sind gewuBlte und gewollte Praktiken zu verstehen, mit denen sich
die Menschen nicht nur die Regeln ihres Verhaltens festlegen, sondern sich
selber zu transformieren, sich in ihrem besonderen Sein zu modifizieren und
aus ihrem Leben ein Werk zu machen suchen, das gewisse &sthetische Werte
tragt und gewissen Stilkritererien entspricht.« (Foucault 1989a, 18)

126

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Diese Praktiken, die sich bei Foucault nach antikem Vorbild um die
Selbstsorge organisieren, scheinen potenziell dazu fahig zu sein, das ab-
geschlossene Innere des Korpersubjekts zu 6ffnen bzw. die strikte Sepa-
rierung zu vermeiden. Der Begriff der Stilisierung liele sich, wie Kirst-
en Hebel es vorgeschlagen hat, als eine dsthetische Formgebung lesen,
die als ethische Vorgabe an die Stelle der universalen Subjekt-Norm
tritt. Das hiefle, dass diese Selbstpraktiken nicht in einem fixierten und
normierten Kern des Subjekts verankert sind oder ihn hervorbringen,
sondern dass sie iiber eine Kreisbewegung »im Ausgang von sich iiber
ein anderes und der den Ausgangsstatus modifizierenden Riickkehr zu
sich« (Hebel 1990, 230) den Raum bereit stellen, in dem sich diese Prak-
tiken zu einem, wie auch immer gearteten, »Ensemble« formieren. Das
Selbst wird nicht aufgegeben, sondern zum »Ort eines sich stindig wan-
delnden Selbstverhiltnisses« (ebd.), das konstitutiv auf den Anderen als
»Medium« seiner Formung angewiesen ist.” Die strikte Subjekt-Objekt-
Spaltung wird so abgelost durch eine »wechselseitig dezentrierende
Transformation« (Hebel 1990, 237). Das bedeutet zum einen, dass es
sich nicht um ein versohntes, »ganzes« Selbst handelt (wie Burke oben
behauptete), sondern die Idee des ganzen Subjekts zugunsten eines im-
mer wieder aufs Neue zu verhandelnden und zu konstituierenden En-
sembles abgelost wird. An die Stelle einer Substanzidee, die das Subjekt
ausmachte, tritt die Idee einer Form. Zum zweiten wird der/das Andere
nicht in ein »ganz anderes« Auflen abgeschoben, das es einzuverleiben
oder zu negieren gilt, wie Foucault es dem Subjektdiskurs der Moderne
vorwarf. Sondern es erscheint als ein rein positives, grenzsetzendes und
—verschiebendes Moment. Es wird also mit diesem Modell der &stheti-
schen Selbstpraktiken eine relative Freiheit in Anspruch genommen —
nicht, wie Hebel betont, als Freiheit von, etwa Macht, gedacht, sondern
als Freiheit zu etwas, namlich zur Erfindung einer Form.®

Damit stehen sich bei Foucault nun doch zwei Konzepte gegeniiber.
Sie betreffen allerdings nicht die prinzipielle Vorstellung des Subjekts —
das normierte Subjekt und das &dsthetische Selbst unterscheiden sich
nicht in ihrem doppelten, aus Selbst- und Fremdtechniken fabrizierten
Verhiltnis zur Macht. Dass es kein Auflerhalb historischer sozialer Prak-

79 Hebel verweist hier auf »Hermeneutik und Subjekt« (Foucault 1985, 40):
»Der Andere in in der Praxis des Selbst unerldBlich, damit die Form, die
diese Praxis definiert, tatséchlich ihr Objekt fiillt. d.h. mit dem Selbst. Der
Andere ist unerldBlich, damit die Praxis des Selbst zu dem von ihr anvi-
sierten Selbst gelangt. Das ist die allgemeine Formel.«

80 Vgl. Hebel 1990, 233. Auch Gehring spricht von der Moglichkeit der
»Autoformation« (im Unterschied zur Autonomie; 1994, 86).

127

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

tiken gibt, dafiir steht auch der Begriff der Technologien, wie Ewald
ausfiihrte:

»Die Verhiltnisse der Menschen untereinander und die der Einzelnen zu sich
sind immer technischer Ordnung, niemals natiirlicher. Die Techniken selbst
sind vielfiltig. Sie sind ein besténdiger Ort der Erfindung. Die Menschen ho-
ren nicht auf, die Techniken ihrer gegenseitigen Abhingigkeiten zu verfeinern.
Anhand dieser Techniken schaffen die Individuen untereinander Verbindun-
gen, die damit zugleich stabilisiert werden. Die Techniken unterscheiden sich
von den Institutionen, von denen sie ausgegangen sind. Aber ebenso beziechen
sie Institutionen ein, und [...] konstituieren sie Gesellschaft.« (Ewald 1990,
100)

Von dieser Eingewobenheit in das soziale Netz aus Praktiken gibt es
entsprechend auch keine »Befreiung«, so Ewald weiter: »Es gibt aber
nur Produktionen, und der Begriff der Befreiung ist mit demjenigen der
Produktion nicht in Einklang zu bringen; es geht folglich darum, neue
Machtbeziehungen, neue Beziechungen zwischen den einzelnen Indivi-
duen und neue Formen sozialer Zugehorigkeit zu schaffen.« (Ebd.) Was
sich also unterscheidet, ist die Logik des Selbstverhiltnisses. Foucault
unterscheidet in Der Gebrauch der Liiste zwischen »Code-orientierten«
und »ethisch-orientierten Moralen« als unterschiedliche Subjektivie-
rungsformen: Unter den code-orientierten Moralen »vollzieht sich die
Subjektivierung hauptséchlich in einer quasi-juridischen Form, in der
sich das Moralsubjekt auf ein Gesetz oder ein Ensemble von Gesetzen
bezieht, denen es sich unterwerfen mufl« (Foucault 1989a, 41). Im Un-
terschied zu diesem totalitédren Modell, das darauf abzielt, tiber generelle
Normen bzw. Gesetze alle Verhaltensweisen abzudecken, liegt der Ak-
zent der ethisch-orientierten Moralen auf der Formung einer Selbstbe-
ziehung, die eine relative Herrschaft des Individuums tiber sich selbst
ermoglicht, wie sie es erlaubt, eine eigene Wahrheit tiber sich selbst zu
entwickeln — und auch wieder zu tiberschreiten (Foucault 1989a, 43).
Kocyba spricht auch von einem »Reflexivwerden« der Macht, so dass
sie sich auf »sich zuriickbeugt«: »[...] die in ihrem Kern politische Sub-
jektivitat des abendldndischen Menschen konstituiert sich als Faltung
der Kréfteverhdltnisse und vollzieht sich somit inmitten des Feldes der
Machtbeziehungen.« (Kocyba 1988, 47).81

Der Unterschied ist also gradueller Art, er liegt in der relativ grofe-
ren Vielfalt an Moglichkeiten, sich zu Regeln und Codes zu verhalten.

81 Ahnlich liest Butler (1997b) Foucault und greift diesen Gedanken fiir ihr
Subjektvierungskonzept auf, vgl. Kap. IV.1.2.Abschn., vgl. zur Aufnahme
des Bildes der Falte auch Probyn 1998 (Kap. 111.6).

128

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Schreiben als Selbst-Technologie

Die Konstruktion des Subjekts ist also ein Thema, das in Foucaults Tex-
ten eine zentrale Stellung einnimmt. Sie findet statt tiber Diskurse, also
iiber Wissensformationen, die sich in den Humanwissenschaften als ein
Set spezifischer Praktiken von Redeweisen herausgebildet hat, bzw. {iber
Praktiken und Techniken, die diskursiv wie nicht-diskursiv (im engeren
Sinn einer sprachlichen AuBerung) beschaffen sein konnen.® Hier wird
die Frage interessant, welchen Stellenwert die Sprache selbst in diesem
Konstruktionsprozess erhilt: Wie verhalten sich Sprache und Text zur
Asthetik der Existenz, inwiefern werden symbolisierende Praktiken als
Selbsttechnologien beschrieben und wie werden sie bewertet?

Trotz der Absage Foucaults an die Vorstellung von der literarischen
Sprache der Moderne als Gegenmodell zum normierenden Diskurs
bleibt die Frage ihrer Uberschreitungsfihigkeit fiir ihn relevant. So
spricht er im gleichen Interview von den »Mdoglichkeiten, aus der Philo-
sophie herauszutreten« (Foucault 1990b, 234), die er einem randgingi-
gen Schreiben zwischen Literatur und Philosophie zuschreibt. Anstatt
also Literatur als einen wiederum institutionalisierten Gegendiskurs auf-
zuwerten, fordert Foucault ein Schreiben, das die Grenzen der Institution
schlieBlich sprengt: »Dieses Kommen und Gehen durch die Wiande der
Philosophie selbst machte die Grenze zwichen dem Philosophischen und
dem Nicht-Philosophischen durchldssig — und schlieBlich ldcherlich.«
(Ebd.)

Eine andere Form der Uberschreitung, nimlich die zwischen Philo-
sophie und Alltag, findet Foucault in Formen autobiographischen
Schreibens. Unter dem Titel Schrift des Selbst (Ecriture de Soi, Foucault
1983a) beschreibt Foucault antike Schreibpraktiken, die als Selbsttech-
nologien fungieren. Dazu gehéren zum einen das Verfassen von Notiz-
biichern, die als Sammlung fiir wichtig erachteter Aussagen und als Ub-
ung zur Selbstvervollkommnung konzipiert waren. Zum anderen stellte
die Korrespondenz ein wichtiges Mittel der Selbst- und Fremdinstruk-
tion dar. Foucault betont, dass es hier, im Unterschied zur modernen Au-
tobiographie, nicht um eine Seelenerforschung ginge, um die Aufde-
ckung des Ungesagten, »sondern im Gegenteil darum, das schon Gesag-

82 In den spiteren Texten gewann der oben erwihnte Begriff des Dispositivs
an Bedeutung, eine kleinere, heterogene Einheit, die unterschiedliche dis-
kursive und im engeren Sinn nicht diskursive Praktiken umfasst: »Dis-
kurse, Institutionen, architektonische Vorrichtungen, Regulierungen, Ge-
setze, Verwaltungsmalinahmen, wissenschaftliche Aussagen, philosophi-
schen Sitze, Moral, Philanthropie usw.« (Foucault 1980, zit.n. Dreyfus/
Rabinow (1987), 150.

129

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

te zu sammeln, das zusammenzufassen, was einer horen oder lesen kon-
nte, und das zu keinem geringeren Zweck als dem der Selbstkonsti-
tution« (Foucault 1987b, 286, ebenso 1983a, 419). Anders als im moder-
nen Verstindnis von literarischem Schreiben geht es hier nicht um ein
Uberwinden des Selbst, sondern um ein positives Konzept der Selbst-
schopfung. Es speist sich aus vorgefundenen Regeln und Wahrheiten,
aus denen nicht nur persoénliche Wahrheiten abgeleitet werden, sondern
die — sittliche — Lebensform des Subjekts schlechthin, sein Ethos:

»[...] I"écriture constitue une étape essentielle dans le processus auquel tend
toute 1’askesis: a savoir 1"élaboration des discours regus et reconnus comme
vrais en principes rationnels d’action. Comme élément de 1’entrainement de
soi, 1"écriture a, pour utiliser une expression qu’on trouve chez Plutarque, une
fonction éthopoiétique: elle est un opérateur de la transformation de la vérité
en éthos.« (Foucault 1983a, 418)

Schreiben (Schrift) (ebenso wie die Relektiiren des Geschriebenen) fun-
giert als ein Medium, durch das der Schreibende iiber den Bezug auf
Autorititen und allgemein auf Vergangenes und Zukiinftiges eine Be-
ziehung zu sich herstellt. Durch die personliche Aneignung der (Wahr-
heits-)Diskurse wiirden diese subjektiviert (ebd., 419). Das heift in der
Konsequenz, wie Erdmann ausfiihrte: »Die individuelle Lebensform re-
voltiert nicht gegen den Diskurs, sondern wird an ihn angeschlossen. Ei-
ne selbstbewuflte Subjektvitit nimmt dann nicht am ProzeB der Macht
»unterténig¢ teil, sondern beginnt, sie nachzuahmen.« (Erdmann 1990,
273). Im Gegenzug findet eine »Objektivierung der Seele« (objectivati-
on de l'dme, Foucault 1983, 426) statt: Das Subjekt wird selbst zur Ver-
korperung des rationalen Prinzips, indem sich die Wahrheiten in ihm
vereinheitlichen, und sind als solche auch dem priifenden Blick der an-
deren ausgesetzt (am deutlichsten in der Korrespondenz). Zwar verkor-
pert sich die Moral nun individuell (anstatt, wie unter der Disziplinar-
macht, als ein normatives Gesetz zu wirken), aber auch das ethopoieti-
sche Schreiben ist eine Form der Disziplinierung, die zu einer ge-
wiinschten bzw. sozial akzeptierten Lebensform fiihrt. Foucault lésst
keinen Zweifel daran, dass er die Produktion von Texten aller Art zu den
Rationalisierungstechniken z#hlt (vgl. Erdmann 1990, 274). Zwischen
den ethopoietischen Texten antiker Selbstbeobachtung, christlichen
Uberlieferungen asketischer Gewissenserforschung und der modernen
Autobiographie bestehen nur graduelle Unterschiede. Die »Literatur des
Selbst« (Foucault 1987b, 289) tritt in keinem Fall als Gegendiskurs auf,
vielmehr stellt sie ein Kontinuum historischer Praktiken dar, die, je nach

130

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Moralordnung, der sie verpflichtet ist, das Individuum mehr oder weni-
ger objektiviert, ihm mehr oder weniger Freiraum lisst.®

Dennoch bleibt die Idee der Uberschreitung zwischen Alltiglichem
(Individuellen) und Philosophischem (Wahrheitsdiskurs), Asthetischem
und Ethischen, auch in den spéteren Texten Foucaults virulent. Worin,
so ldsst sich nun fragen, liegt genau das Movens einer solchen Uber-
schreitung: Dass Foucault es nicht im »Sein« der Sprache sucht, hat
auch zur Folge, dass die Frage der Schreibweise, in dem die Notizbiicher
und Briefe verfasst werden, nicht eigens thematisiert werden. Zwar
spricht Foucault ihnen einen medialen Charakter zu, ordnet mogliche
Eigenbedeutungen der Schrift jedoch der Frage nach dem Wahrheitsver-
héltnis unter, das sich in der gesamten Praktik des Schreibens artikuliert.
Im Vordergrund steht nicht eine (nur normativ zu bestimmende) &sthe-
tisch-literarische Qualitdt, sondern der Reflexionsgehalt des Textes unter
instrumentell-technischem Vorzeichen: »Es ist das Ziel der hypomne-
mata [das sind die antiken Notizbiicher, d.V.], aus der Sammlung des
durch Lehren, Zuhéren oder Lesen iibermittelten bruchstiickhaften /ogos
ein Mittel zu machen, mit dem man so addquat und so perfekt wie mog-
lich eine Beziehung eines zu sich herstellen kann« (Foucault 1987b,
286) — und zwar »eine Art permanenter politischer Beziehung eines zu
sich« (ebd., 284f). Schreiben erscheint also als eine Praktik der Ver-
mittlung sowohl des Selbst zu sich als auch zwischen den Individuen
bzw. zwischen Rationalitétsprinzipien und individueller Moral.

Ebensowenig wie die Schrift als solche ist es das Subjektive als sol-
che, welches die Macht des Diskurses iiberschreitet, wie es die Rede von
der »Subjektivierung« des Diskurses (s.0.) nahe legt: Keine authentisch
gedachte Selbst-Erfahrung wird hier aufgeboten, die sich der Macht des
Diskurses zu widersetzen vermag (s.a. voriges Unterkap.). Im Mittel-
punkt stehen wiederum Praktiken, durch die sich das Selbst formt und
geformt wird. Praktiken (nicht nur) des Schreibens erweisen sich damit
als diejenigen Momente, in denen sich Uberschreitungen vollziehen:

»Es reicht also nicht, zu sagen, dafl das Subjekt in einem symbolischen System
gebildet wird. Das Subjekt bildet sich nicht einfach im Spiel der Symbole. Es
bildet sich in realen und historisch analysierbaren Praktiken. Es gibt eine

83 Zum Modell der Selbstdiziplin im Unterschied zu dem der Fremddisziplin
schreibt Erdmann: »Die Anstrengung des Examinierens, der Bewertung,
der Selektion wird zuriickgenommen aus der Herrschaft der in Institutio-
nen gefestigten Diskurse in die Macht personlicher Lebensordnung. [...]
Die Instanz, die die Priifung und Verwaltung der Machtverhéltnisse vor-
nimmt, die Schrift, erfiillt zwar kontrollierende Gewalt, doch folgen ihr
keinerlei Bestrafungstechnologien.» (Erdmann 1990, 272f).

131

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Technologie der Selbstkonstitution, die symbolische Systeme durchschneidet,
withrend sie sie gebraucht.« (Foucault 1987b, 289)

Foucault bezieht sich mit den Praktiken auf ein Handlungsmoment, die
er gegen die Annahme der Ubermacht einer symbolischen Ordnung ins
Feld fiihrt. Dieses Moment erweist sich jedoch seinerseits als nicht ganz
einfach festzumachen. Petra Gehring bestimmte Praktiken oder Techni-
ken als »uneinheitliches und schwach definiertes Gebiet«, zugleich als
Rand- oder eben Uberscheitungsfiguren (Gehring 1994, 84). Zum einen
sind sie Teil der Diskurse, sozusagen die kleinsten und konkretesten
Agenten bzw. Produzenten von Macht.* Damit stehen sie auch fiir die
Wirklichkeit, d.h. fiir das, was in den Ordnungen des Wissens als positi-
ve Wirklichkeit Geltung erhdlt (vgl. ebd. 85, Fuln. 76). Foucault be-
stimmte die Praktiken denn auch als Grundlage der »Problematisierun-
gen, in denen das Sein sich gibt« (Foucault 1989a, 19), und die er zu an-
alysieren trachtete. Insoweit, wie sie sich zu einem historischen Muster
zusammenschlieen und zu einem Dispositiv werden, erhalten die Prak-
tiken eine analytische Doppelfunktion, in der sie sowohl als zu Analy-
sierendes vorfindbar gelten als auch als Erkenntnisraster oder »Dia-
grammu« (Dreyfus/Rabinow 1987, 151) fungieren.

Zum anderen bilden die Praktiken/Techniken eine Art Gegenstrate-
gie, welche die normierenden Diskurse zu 6ffnen in der Lage ist, etwa
als Schweigen gegeniiber der Sprache, als literarisches Sprechen gegen-
iiber dem metaphysischem Diskurs oder eben als Selbstbezug gegeniiber
normierender Subjektivation. »Die Praxis bildet dann ein bis dato nicht-
thematisierbares Aufien, das komplementir bleibt zum analysierten In-
nen, so Gehring (1994, 84); sie stellt ein »Medium der Uberschreitung«
dar, das »weder Innen noch AuBen agiert« (ebd.). Das ethopoietische
Schreiben, so lisst sich der Gedanke fortfithren, wiare demnach nicht nur
ein Medium der Uberschreitung fiir die daran beteiligten Individuen,
sondern auch Foucaults Einsatz auf der Textebene im Bemiihen um eine
»Desakralisierung« autobiographischen Schreibens, und damit um die
Uberschreitung der Genre-Grenzen.™

84 In Uberwachen und Strafen (1977) sind dies Praktiken der Architektur,
der Separierung, Zeitplanung oder Klassifizierung, die sich zu einem Dis-
positiv zusammenschlieBen; in Der Wille zum Wissen (1983) das Ges-
téndnis.

85 Vgl. auch Erdmann (1990, 267), die die These vertritt, Foucault »desakra-
lisiere« das literarische Schreiben mittels einer Aufwertung der »Schrift
des Banalen«. Interessant erscheint mir hingegen nicht die Enthronung ei-
nes literarischen Stils mittels eines anderen, sondern der vollige Verzicht
auf die normativen Kriterien von Literarizitdt/Banalitit, die die Art und
Weise, wie geschrieben wird, den Schreibenden {iberantwortet.

132

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Zusammenfassend lisst sich also feststellen, dass Foucault, ebenso
wie mit dem Begriff des Diskurses, mit dem komplementiren Begriff
der Praxis/der Praktiken einen Zwischenbereich er6ffnete, der zum einen
erlaubt, gesellschaftliche Wirklichkeit zu beschreiben, ohne auf eine in-
stitutionelle Struktur oder ein Subjekt als Handlungstriager zurtickzugrei-
fen. Zum anderen diente die Thematisierung der Praktiken aber auch da-
zu, iiber das Gegebene hinauszugreifen. Der Bezug auf Praktiken enthilt
immer auch ein Versprechen der Subversion, die Hoffnung auf wi-
derstindige Formierungen, die sich auch auf aktuelle Machtverhiltnisse
beziehen.*® Foucault spricht von méglichen Widerstandspunkten im
»Kern der Machtverhiltnisse« (Foucault 1987a, 259) als mogliche Um-
kehr- oder Fluchtpunkte, welche nicht die Ausiibung von Macht als sol-
cher, aber die Fixierung stabiler Machtverhiltnisse storten, »da es keine
Machtverhiltnisse ohne Punkte des Aufbegehrens, die ihr per Definitio-
nem entwischen« geben koénne (ebd., 260). In der Frage, wie genau sich
eine mogliche Subversion gestalten konnte, blieb Foucault allerdings
unkonkret. Das hat methodologische wie politische Griinde, wie noch zu
zeigen bleibt (s.u. und Kap. I1.6.).

Praktiken der Signifikation

Zunichst bleibt festzuhalten, dass Foucault weder die Macht noch die
subversiven Krifte auf eine universale Bedeutungsstruktur oder —-Bewe-
gung zuriickfiihrt, die mit »Schrift« oder »symbolischer Struktur« be-
schrieben werden konnte. Macht wird definiert als ein praktisches, rela-
tionales Geschehen, als »Einwirkung auf das Handeln anderer«, deren
Maoglichkeit mit »jeglichem gesellschaftlichen Verhéltnis« einhergehe
und »vielfiltige Formen individueller Ungleichheit, von Zielen, gegebe-
nen Instrumentierungen« etc., kurz, ein Gebilde widerstreitender Ele-
mente, produziere (Foucault 1987a, 258). Die Regulierung von Symbo-
lisierungen und Bedeutungsweisen stellt dabei nur eine Technik unter
anderen dar. In Technologie des Selbst (Foucault 1993a, 26) bzw. in Von
der Freundschaft (Foucault 1984a, 35) wird sie als Signifikations- bzw.
Kommunikationstechnologie benannt. Foucault grenzt sie ab von drei
weiteren Technologien, zusammen bilden sie die »Haupttypen von
Technik«, welche das Selbstverstindnis des Menschen produzierten:

86 Gehring spricht in diesem Zusammenhang von einer »gleichsam generali-
sierte[n] Magie, mit der die subversive Kritik sich selbst in die Zukunft
hinein fingiert« (Gehring 1994, 84). Hier fiihlt man sich auch an die Rolle
des Performativen erinnert, siche auch zur Diskussion von Butler (Kap.
Iv.1).

133

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

»1. Technologien der Produktion, die es uns ermdglichen, Dinge zu produzie-
ren, zu verdndern oder auf sonstige Weise zu manipulieren; 2. Technologien
von Zeichensystemen, die es uns gestattten, mit Zeichen, Bedeuutngen, Sym-
bolen oder Sinn umzugehen; 3. Technologien der Macht, die das Verhalten
von Individuen priagen und sie bestimmten Zwecken oder einer Herrschaft un-
terwerfe, die das Subjekt zum Objekt machen; 4. Technologien des Selbst
[...].« (Foucault 1993a, 27 [Hervorhebung d.V.])

Auffillig erscheint hier, dass die Signifikationstechnologien von den
Machttechnologien wie den Selbsttechnologien kategorisch unterschie-
den werden. Zwar rdumte Foucault bestdndige Wechselwirkungen ein
und wollte die Unterscheidungen als blof analytische verstanden wissen
(ebd., 27, Foucault 1987a, 252f). Dennoch bleibt erstaunlich, dass die
Untersuchung von Diskursregeln, die Foucault in seinen fritheren Texten
unternahm und die als Beschreibung von Signifikationstechnologien
verstanden werden konnen, in seinen spéteren Texten so zuriickgestellt
werden.®’” Foucault selbst erklirt dazu nur, dass sich sein Hauptinteresse
auf Technologien der Macht und des Selbst richtete (mit zunehmendem
Gewicht auf letzteren, vgl. Foucault 1993a, 27). Tatsdchlich wechselte
er mehrmals die Perspektive auf die Art und Weise, wie mit, Zeichen,
Bedeutungen Symbolen umzugehen sei, um schlieB8lich bei einem plu-
ralen und produktiven Modell zu landen, in dem die Frage systemati-
scher Ordnungen der praktischen Frage der Macht untergeordnet ist.*®
Das lisst sich auch als Versuch verstehen, das Problem zu vermeiden,
das mit der Aufdeckung von Signifikationstechnologien verbunden ist.
Denn diese riskiert, eine zugrundeliegende Struktur zu postulieren, die
an den Tag gebracht werden soll — also genau das, was Foucault seit Die
Ordnung der Dinge ablehnt.*’ Foucault sieht ein totalitires Moment so-
wohl im Strukturalismus und dessen Anspruch wirksam werden, die Ge-

87 Insbesondere Diskurs als Ensemble von Rede- und Formvorgaben, die das
Wissen nach bestimmten Kriterien organisieren, wie in »Die Ordnung des
Diskurses« (Foucault 1991).

88 Nahm Foucault in fritheren Untersuchungen an, dass alle Praktiken und
Diskurse auf eine zugrundeliegenden Struktur bzw. einen Code zuriickzu-
fithren seien (vgl. Dreyfus/Rabinow 1987, 89); so sind es in Die Ordnung
der Dinge (1974) historisch spezifische Wissensformierungen (episteme);
in der Ordnung des Diskurses (1991) Diskurse als formale Aussagesys-
teme, die Regeln u.a. der Verknappung unterliegen; erst mit der Genealo-
gie (ab Foucault 1983) betont Foucault den Stellenwert von Praktiken und
ihren produktiven Charakter.

89 Und dem, so die Kritik von Dreyfus/Rabinow, auch Foucaults eigene Un-
ternehmung in Archédologie des Wissens nicht entgeht, wo er die Ge-
samtheit der Aussagepraktiken und Regulierungen innerhalb der Human-
wissenschaften zu fassen sucht (1987, 105£f).

134

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

samtheit der Sprache beschreibbar zu machen, als auch in einem be-
stimmten Sinnverstehen, das auf die Explizierung von Hintergrund-
praktiken abzielen. Diese Hintergrundpraktiken sind es ndmlich, welche
es sowohl in der Hermeneutik als auch in der Phdnomenologie »gestat-
ten«, mit Sinn »umzugehen«, indem sie die stillschweigenden Voraus-
setzungen fiir ein Sinnverstehen bzw. fiir Kommunikation bilden. Hin-
tergrundpraktiken (oder, wie es bei Wittgenstein heiflt, Hintergrundwis-
sen) sind ein intersubjektiv geteiltes, in der Lebenswelt verwurzeltes
Wissen, vor dem situative Bedeutungsszuschreibungen stattfinden: In
der Hermeneutik »lenken nichtdiskursive Praktiken menschliches Han-
deln, indem sie einen Verstdndnishorizont errichten, vor dem nur be-
stimmte Diskurspraktiken, deren Objekte und Subjekte Sinn ergeben«
(Dreyfus/Rabinow 1987, 105). Das Ziel ist es daher, diesen Horizont als
Grundlage des Verstehens explizit zu machen. Ebenfalls hat die Phéno-
menlogie Husserls zum Ziel, »den Hintergrund, der urspriinglich als un-
gedachter und undenkbarer erscheint«, analysieren zu konnen (ebd., 60).

Die darin enthaltene Idee einer Kontinuitdt der liickenlosen Bedeu-
tung zwischen einer Tiefen- (bzw. Meta-) und einer Oberflichenebene
ist es, die Foucault ablehnt.” Er kehrt das Verhiltnis um: Nicht zugrun-
deliegende Annahmen bestimmen konkrete Praktiken, sondern die Prak-
tiken konstituieren die Idee von Oberfléche und Tiefe. Foucault konzen-
triert sich in seinen Arbeiten daher auf eine einzige Ebene: Vorfindbare
Praktiken geben demnach Aufschluss tiber ihr Gewordensein, sie sind
Verkorperungen und Interpretationen sozialer Wahrheiten. »Sie verkor-
pern ganz buchstiblich und handfest eine historisch gebildetet >Lebens-
form««, so Dreyfus/Rabinow: »Diese Lebensform hat kein Wesen, keine
Festigkeit, keine verborgene zugrundeliegende Einheit. Gleichwohl hat
sie ihre eigene spezifische Kohdrenz.« (1987, 155).

Foucault umgeht damit das zentrale Paradox, das mit dem Anspruch
der Aufklarung der Hintergrundpraktiken verbunden ist: Die Aufklarung
des Unaufkldrbaren, die zudem an einen Beobachter gebunden ist, der
sowohl die Hintergrundpraktiken implizit anwendet, als sie auch zu er-
kennen in der Lage sein soll. Zu ersterem schreiben Dreyfus/Rabinow:

»Der Hintergrund unbefragter Bindungen und Praktiken macht, gerade weil er
ungedacht ist, Denken und Handeln méglich, aber er entriickt auch deren Quelle
und Bedeutung unserer Kontrolle. Das Bestreben, den Hintergrund wieder an-
zueignen, mufl zur Enttduschung fiihren; da ist erstens die unvermeidliche Un-

90 Und damit auch das Konsensmodell von Habermas (vgl. ausfiihrlich Men-
ke 1990). Zwar bezieht sich Foucault in der Unterscheidung der Techno-
logien auf Habermas, lehnt aber eine Gleichsetzung von Machtverhalt-
nissen und Kommunikationsbeziehungen ab (Foucault 1987a, 252).

135

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

zufriedenheit ob der Sisyphusarbeit, einen Hintergrund, der aus einer endlosen
Reihe von Glauben besteht, deren jeder selbst wiederum nur von einem weiteren
Hintergrund Sinn ergibt, aufzukléren. [...] Und zweitens droht die Verzweiflung
des Nihilismus, denn konnte der Hintergrund vollig aufgeklért, objektiviert und
reprisentiert werden, so kiindete die derart gewonnene Uberwindung von Skla-
verei und Aberglauben nicht einen Triumph, sondern vielmehr das Ende sinn-
vollen Handelns an.« (Dreyfus/Rabinow 1987, 62f)

Foucault entzieht sich dem Mechanismus — nicht, indem er sich der An-
nahme von nicht-offensichtlichen Bedeutungen verweigert, wohl aber
dem Versuch, sie in irgendwelchen Tiefen (vorzugsweise des Subjekts)
als Wahrheit zu verorten. Sozusagen quer zu der als Rationalisierungs-
technik aufgewiesenen Gesténdnispraxis fragt Foucault danach, welche
Machtverhiltnisse diese wiederum etabliert, also welche Machtbezie-
hungen durch die Befragung von Hintergriinden entstehen (vgl. Foucault
1987a). Die Beobachterposition ist davon nicht ausgenommen — es gibt
kein Auflerhalb machtvoller Praktiken. Wohl aber gibt es Distanz, die
sich ebenfalls aus bestimmten Praktiken ergibt. Foucault beschreibt sol-
che Praktiken des Wissens, die, folgt man Dreyfus/Rabinow, wiederum
als Lektiire zu verstehen sind, »eine pragmatisch orientierte Lektiire der
Kohirenz gesellschaftlicher Praktiken« (Dreyfus/Rabinow 1987, 154).
Diese Lektiire schliefit die Lektiire seiner selbst nicht nur ein, sondern
macht sie zum Ausgangspunkt. Unter dem Namen »kritische Ontologie
unserer selbst« (Foucault 1990a, 53) formulierte Foucault ein ethisches
Programm, das er nicht als »Theorie« oder »Doktrin« verstanden wissen
wollte, sondern als eine Haltung, und zwar als eine Grenzhaltung: »ein
Ethos, ein philosophisches Leben, in dem die Kritik dessen, was wir
sind, zugleich die historische Analyse der uns gegebenen Grenzen ist
und ein Experiment der Moglichkeit ihrer Uberschreitung« (ebd.). Diese
Haltung begibt sich nicht auf die Suche nach formalen Strukturen der
Erkenntnis oder der Moral mit universaler Geltung, sondern versteht
sich als historische Untersuchung. Foucault bezeichnet diese Kritik als
genealogisch,

»[...] als sie nicht aus der Form unseres Seins das ableitet, was wir unmdoglich
tun und wissen konnen; sondern sie wird in der Kontingenz, die uns zu dem
gemacht hat, was wir sind, die Moglichkeit auffinden, nicht ldnger das zu sein,
zu tun oder zu denken, was wir sind, tun oder denken.« (Foucault 1990a, 49)

Damit erscheint die Idee der Situiertheit des erkennenden Subjekts ge-
geniiber der hermeneutischen Vorstellung verschoben: Wéhrend dort die
moglichst restlose Aufkldrung der situativen Hintergriinde angestrebt
wird mit dem Ziel, Erkenntnis zu objektivieren und dartiber zu legitimie-

136

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

ren, zielt Foucault auf die Analyse der Situierungsweisen selbst, die als
Ablagerung machtvoller Praktiken zum Erkenntnisobjekt werden. Damit
verkehrt sich die Gewichtung zwischen Subjekt und Objekt: Nicht das
Subjekt der Erkenntnis steht im Vordergrund, sondern die Subjekte,
Korper, Praktiken als historische Objekte.”’

Die durch die »Grenzhaltung« geleiteten Wissenpraktiken lassen
sich schlielich wiederum als ethopoietische verstehen — auch sie stellen
Beziehungen her und fithren zu Transformationen. Da wére zum einen
die Etablierung eines Selbstbezugs iiber das Streben nach einem histori-
schen Wissen. Dieses Streben hat Foucault an anderer Stelle als eine
Form der Selbstsorge beschrieben, die als »verindernde Erprobung sei-
ner selber« nicht zur Aneignung eines anderen, sondern zur Verédnde-
rung des Selbst durch das andere fiithren sollte (Foucault 1989a,16). Im
Gegenzug liee sich auch hier die Hoffnung auf eine Subjektivierung
des Wissensdiskurses vermuten, die zumindest soviel Freiraum entste-
hen lésst, dass die von Foucault hervorgehobenen Kontingenzen der Art
und Weise der Subjektivierung sichtbar wiirden. Das ethopoietische
Schreiben erhielte damit seine Fortfithrung in einer grenzgéngerischen
Praktik der Philosophie sowie seine erkenntnistheoretische und —prakti-
sche Aktualitit.

6. Text-Politik

AbschlieBend zu diesem Kapitel stellt sich die Frage, was mit der De-
konstruktion und Rekonstruktion der Subjektkonzepte in Hinblick auf
die Selbstreprisentation gewonnen ist. Mit Blick auf die kritische Re-
zeption mochte ich zundchst zwei problematische Aspekte herausgrei-
fen: Zum einen wird den hier untersuchten Autoren der Vorwurf ge-
macht, dass sie ihre Dekonstruktion nicht konsequent genug vorantrei-
ben, also die suggerierte »Auflosung« gar nicht stattfand. Stattdessen
wird eine Wiederkehr des Subjekts und, im schlimmsten Fall, auch des-
sen Uberhshung ausgemacht. Die dazu kontrire Kritik lautet, dass das
Subjekt so griindlich aufgelost worden sei, dass nicht nur das Bewusst-
seins- bzw. Handlungssubjekt preisgegeben wurde, sondern mit ihm
auch die Moglichkeit zur Selbstreflexion bzw. des gesellschaftspolitisch-
en Bezugs. Beide Kritiken treffen sich an dem Punkt, wo sie insbeson-
dere der Dekonstruktion vorhalten, in der reinen Immanenz zu verblei-
ben, so dass ihr das Verhaftetsein in historischen Traditionen sowie ihre
gesellschaftlich-institutionellen Bedingungen entgehen, in die sie konse-

91 An diesen Gedanken schlieit Haraway an, vgl. Kap. IV.3.

137

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

quenterweise auch nicht eingreifen kann. Was hier verhandelt wird, ist
die Frage nach den politischen Handlungsmdéglichkeiten, sowie das Ver-
standnis von Politischem bzw. Ethischem selbst.

Wiederkehr des Subjekts?

Eine »Wiederkehr« des Subjekts wurde nicht nur fiir die Texte Foucaults
thematisiert, sondern auch bei anderen, dem poststrukturalistischen Feld
zugerechneten Denkern ausgemacht. Eine entsprechende Kritik formu-
lierte der Literaturwissenschaftler Séan Burke in Bezug auf den soge-
nannten »Tod« des Autor-Subjekts. Das desavouierte abstrakte Autor-
subjekt, so die Kritik, erfahre im Zuge der Aufwertung von Text und
Sprache eine Riickkehr, und zwar in Gestalt des Diskurses oder des Tex-
tes selbst, die nun als subjekt-unabhingige, sinnstiftende Instanz auftri-
ten. Verstirkt werde dieser Effekt durch die, so Burke, »mythopoeti-
sche« (Burke 1998, 9) Inanspruchnahme literarischen Schreibens. So
biete etwa der Bezug auf Mallarmé, den Barthes und Foucault als Vor-
laufer reklamieren, gerade keine Grundlage fiir eine Absage an eine au-
toritative Form des Schreibens, sondern verschleierten diese unter dem
Namen der Sprache, die nun zum Ursprung aller Literatur erklért wird —
»a culmination of the romantic doctrine of inspiration«, so Burkes Be-
wertung (ebd., 10). Was auf diese Weise verdeckt bleibe, sei letztlich die
autoritative Rolle des Sprechers selbst. Denn seine Rede suchte sich, so-
zusagen als das »letzte Subjekt«, gegen die verkiindete Aufhebung von
Subjektautoritit/-Autorschaft als wahrheitssetzend zu behaupten.”

Nicht nur Burke sieht in diesem Phdnomen eine Fortsetzung des ro-
mantischen Denkens. Die Philosophin Cornelia Klinger beschrieb dieses
Phénomen als einen dialektischen Prozess der Resubstanzialisierung: In
dem MafBe, wie das Subjekt in der Romantik durch Prozesse der »Rela-
tivierung, Dezentrierung, Fragmentierung, Historisierung« einer »Ver-
flissigung und Verfliichtigung« anheim fiele (Klinger 1992, 42), wiirde
ein holistischer Gedanke wirksam, der das in plurale Einzelteile Zerfal-
lene wieder substanziell zusammenfiigte. »Seither«, so das Fazit Klin-
gers, »ist dieses Phdnomen des Umschlags von der dulersten Auflosung
aller festen Bestimmungen in die Zuflucht zu als unhintergehbar postu-
lierten (Glaubens)GewiBheiten eine in verschiedenen Kontexten akuali-

92 »Such indeed is the abyss awaiting any author of the death of man. The
subject who announces the disappearance of subjectivity does so only at
the risk of becoming — inferentially at least — the sole subject, the Last and
Absolute Subject, left to face his subjecthood in the face an otherwise sub-
jectless terrain, ever captive to a mirror of solipsism.« (Burke 1998, 103),
hier unter Bezug auf Lacan und Foucault.

138

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

sierte Moglichkeit des modernen westlichen Denkens geblieben.« (Ebd.,
43) Dieser Mechanismus ldsst sich im literarischen Feld beobachten, wo
die Sprache bzw. das literarische Werk zum erlosenden Zufluchtsort des
Subjekts wird, das sich von Aufldsung bedroht sieht.” Unter umgekehr-
tem Vorzeichen findet sich dieser Topos auch bei Blanchot, der hier
deshalb von Interesse ist, als sich sowohl Foucault als auch Derrida sich
durch ihn inspirieren lieBen: Schreiben bedeutet bei Blanchot die Suche
nach dem existenziellen Moment des Subjekts, wobei »die existentielle
Erfahrung des Schriftstellers nicht im Modus der Fiille (als Selbstver-
wirklichung), sondern im Modus des Entzugs (als notwendigen Selbst-
verlust)« gefasst werde (Biirger 1998, 198f). Der Verlust des Selbst an
das Werk erscheint auch hier als ein metaphysisches Ereignis: »Der Tod
des Subjekts ist bei Blanchot keine leidvolle Erfahrung, eher eine, in der,
wenn auch im Modus des Entzugs, Wesentliches sich zeigt« (Biirger
1998, 201). Die Resubstanzialisierung als Wiedereinsetzung des »gan-
zen« Ich findet hier also auf einer Negativfolie als totales Nichts statt.
Foucault wandte sich, wie oben gezeigt, nach anfinglicher Ubernah-
me von diesen Subjektvorstellungen ab. Derrida, der sich gleichfalls auf
den Entzug des Sinns als Konstante in der Sinnerfahrung beruft, hat, wie
oben in dem Derrida-Kapitel ausgefiihrt, Sicherungen gegen erneute To-
talisierungen eingebaut: das Konzept der différance, unterstiitzt von der
ethischen Geste der Bejahung, ist der Einsatz gegen die Alternative von
Sein und Mangel ebenso wie gegen Absolutheiten wie dem universalen
Nichts. Dem Moment des Entzugs gesellte Derrida die notwendige Set-
zung von Bedeutung bei. Damit bliebe die différance selbst als Kandida-
tin fiir das totalisierendes Moment, welches den Sinnzusammenhang be-
griindet. Liest man sie als Transzendental in Gestalt eines ontologischen
AuBen (des Seins bzw. des Bewusstseins), so kidme ihr eine solche
Funktion insoweit zu, als sie zur konstitutiven Grundlage von Bedeu-
tung wird. Allerdings ist diese Form der Schrift oder des Textes weit da-
von entfernt, wiederum als ein selbstgewisses Subjekt in Erscheinung zu
treten, denn es handelt sich um ein differenzielles »System von Spuren,
fir die es keine Riickkehr zu einem inner- oder aulertextlichen Ur-
sprung gibt« (Bossinade 2000, 140). Néher liegt daher eine andere Les-
art der différance, und zwar als Quasi-Transzendental.”* Rodolphe Ga-

93 Die Forderung nach Selbstaufgabe, um im Werk die eriillende Selbstver-
wirklichung zu erlangen, findet sich u.a. bei dem Symbolisten Stéphane
Mallarmé im 19. Jahrhundert (vgl. Biirger 1998, 198) als auch im US-
amerikanischen New Criticism Anfang 20. Jahrhundert, z.B. bei Eliot.
Vgl. auch Kap. 1.4.

94  Abgeleitet von »Quasi-Metaphorizitit« stammt der Begriff des »Quasi-
Transzendentals« von Gasché: »Das Quasi- soll darauf hinweisen, daf} die

139

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

sché bezeichnet damit »Hilfsmittel« auf konstitutiver Ebene, welche die
»Bedingungen der Moglichkeit und Unmoglichkeit der begrifflichen
Unterscheidung« (zwischen Subjekt und Objekt, Transzendentalem und
Empirischen etc.) benennen, »d.h., indem sie von dieser Differenz als
Differenz Rechenschaft geben« (Gasché 1998, 266) — ohne dass ihnen
ein eigenes Sein zugestanden wiirde. Derrida versieht dariiber seinen
Diskurs insgesamt mit der metaphorischen Geste des Als-ob, so dass ei-
ne Oszillationsbewegung zwischen eigentlicher und uneigentlicher Rede
in Gang gesetzt wird (vgl. Bennington/Derrida 1994, 134 und unten).
Die différance erscheint so zugleich als Auflen und als ein Moment der
Offnung, wobei die metaphysische Geste zugleich wiederholt und
durchgestrichen wird. Die Frage, inwieweit die Texte Derridas ein trans-
zendentales Subjekt, sei es als Text, Schrift (Spur) oder différance, wie-
der einsetzen, ldsst sich also sowohl bejahen als auch verneinen — bzw.
verweigert sich gerade einer klaren Antwort, insofern sie stets aufs Neue
die Bedingungen und die Geschichte von »Transzendenz« und »Sub-
jekt« aufruft.

In seinem hauptséchlichen Strang der Kritik hebt Burke eine weitere
»Riickkehr« in den Texten poststrukturalistischer Autoren hervor — nicht
mehr eines transzendentalen Subjekts, sondern die seines Gegenparts,
des empirischen Subjekts: »Two markedly distinct subjectivities are in
opposition: the one, transpersonal, extraworldly, normative and formal;
the other intrawordly, biographical, a subject of desire, for want of a bet-
ter word, a »material subject<.« (Burke 1998, 113).

Subjektivitdt in letzterem Sinne markiert eben jene Widerstindigkeit
des Subjektiven, deren Anerkennung auch von hermeneutischen Kriti-
kern eingefordert wurde.” Burke macht deutlich, dass diese als Prinzip
der Unsicherheit im Text operiert und u.a. auch von Derrida in Anspruch
genommen werde, wenn er autobiographische Spuren in unterschiedli-
chen Texten verfolge. Burke kommt zu dem Schluss, dass — auch wenn
vereinzelte AuBerungen, vorwiegend aus den 60er Jahren, zu der Ver-
mutung Anlass gaben, das (Autor-)Subjekt werde fiir irrelevant erklirt,
tatsdchlich das Gegenteil stattgefunden habe: »Indeed it would seem that
all antihumanist discourse finally makes overture to a new form of hu-
manism, the rejection of the subject functions as a passageway between
concepts of subjectivity.« (Burke 1998, 114).

Ich hatte gezeigt, dass unter den Konzepten der Indexikalitdt bzw.
Selbsttechnologie positive Konzepte in Ansétzen bei Derrida, deutlicher
bei Foucault zu finden sind, die allerdings als Verschiebung zu verste-

Metaphorizitit eine Struktur und Funktion hat, die den Transzendentalen
gleicht, ohne jedoch tatséchlich ein solches zu sein« (1998, 264).
95 Siehe die Passage zu Frank, Kap. II.1.

140

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

hen sind und nicht als »return«, ging es doch um eine begriffliche De-
konstruktion und gerade nicht um eine »Aufldsung«. Hier haben existen-
zielle Momente des Leiblichen oder des Sozialen durchaus ihren Platz,
zumindest, sofern sie nicht als Garant von Authentizitit oder Wahrheit
in Anspruch genommen werden. Vor diesem Hintergrund bleibt Burkes
Kritik der Zwiegespaltenheit der Subjektbegriffe, wobei er selbst den be-
grindenden Gegensatz (zwischen logischem und materiellen Subjekt)
beibehilt, unscharf.

Die Frage nach einem new humanism und wie dieser im Verhéltnis
zum Schlagwort gewordenen Antihumanismus steht, bleibt jedoch rele-
vant. Eine klassische Form des »materiellen« oder biographischen Sub-
jekts als sinnerkldrende Instanz, wie Burke suggeriert, steht hier sicher-
lich nicht zur Diskussion. Sowohl Foucault als auch Derrida lehnen das
autobiographische Ausdrucksmodell, nach dem ein Text das Innere des
Subjekts reprisentiert, ab und favorisieren stattdessen eine urspriingliche
AuBerlichkeit, die konstitutiv ist fiir das Subjekt; as bei Foucault die
Praktiken sind, ist bei Derrida die Schrift (vgl. auch Bossinade 2000,
138).” Derridas und Foucaults »Antihumanismus« bestand zunichst in
der Ablehnung einer fixierten Form dessen, was unter Mensch(lichkeit)
zu verstehen ist. Wahrend Foucault diese Form abzuweisen oder neu zu
gestalten suchte, konfrontierte Derrida sie immer wieder mit dem, was
sich vorzugsweise im Diskurs der Philosophie als dessen Auflen wieder
fand. Der Frage der Konstituierung des Menschlichen tiber das Nicht-
Menschlichen ndhert sich Derrida unter anderem tiber das Animalische
wie insbesondere iiber die Thematisierung des Technischen.”” Das Sub-
jekt erscheint abhingig von der Technik, die, am deutlichsten in Form
der Schrift, eine Technik der Rahmung, der Reprisentation und der
Ubertragung ist, und somit konstitutive Voraussetzung des Denkens.”

96 Vgl. auch Bossinade (2000, 138ff). Die Bezugnahme auf Subjektivitdt od-
er einzelne Verfasser (nicht: Autoren), die gerade bei Derrida in hohem
Male stattfindet, steht, wie Bossinade ebenfalls ausfiihrte, nicht im Inter-
esse, eine entduferte Innerlichkeit anstelle des Textes oder gegen ihn zu
analysieren.

97 Siehe zum Verhiltnis von Lebendigem und Nichtlebendigem Derrida
1991. Derrida spricht in Bezug auf die Verndchlidssigung des Animali-
schen hier auch von einer »Opferstruktur«, die dem Humanismus unterlegt
sei. Dass es sich dabei um eine gewaltférmige und willkiirlich Grenzzie-
hung handelt, macht Derrida auch im Bezug auf die aktuelle Biopolitik
deutlich: »We know less than ever where to cut — either at birth or at de-
ath. And this also means that we never know, and never have known, how
to cut up a subject.« (Derrida 1991, 17).

98 Das Verhiltnis der Maschine als Supplement des Bewusstseins, wie Der-
rida es anhand des Freudschen Wunderblocks als »Gedéchtnismaschine«
(Derrida 1976a) ausarbeitete, fasste Gondek zusammen: »[...] das Denken

141

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Derrida geht darum, die wechselseitige Abhédngigkeit in einer gegensei-
tigen Ubertragungsbewegung nachzuzeichnen, kurz, um das »ritselhafte
Verhiltnis des Lebendigen zu seinem Anderen« (Derrida 1983, 124). In
der Grammatologie steht dafiir die Spur: »Die Spur ist die Differenz, in
welcher das Erscheinen und die Bedeutung ihren Anfang nehmeng, heif3t
es dort (ebd., 114). Als »Artikulation des Lebendigen am Nicht-Leben-
digen schlechthin« (ebd.) wird sie zum ursprungslosen Ursprung von
Bedeutung, der die Differenz bewahrt und aufrecht erhélt, namentlich
die Differenz zwischen der »Welt« und dem »Erlebten« (ebd., 113).”
Eben das Aufrechterhalten dieser Differenz, die sich auch als Differenz
zwischen Ontischem und Ontologischem benennen ldsst, stellt sich als
Alternative zur Berechenbarkeit der technischen Vernunft dar.'”™ Das
Subjekt, konstitutiv verwoben mit dem Technischen, eingebunden in die
Technik der Schrift, findet also auch nur dort die Moglichkeit seiner Ar-
tikulation wie ihrer Uberschreitung: wenn es zeitlich und im Sinne der
différance als »Spiel der Differenzen« gedacht ist, das zwischen den Be-
stimmungen von Leben und Tod, Lebendigem und Nicht-Lebendigem
oszillieren kann. Nur diese Bewegung von Aufschub, Bruch und Ver-

hat keinen privilegierten Zugang zu sich selbst, sondern muf zur Erfas-
sung und Beschreibung seiner eigenen Prozesse denselben Weg einer
»EntduBerung« gehen, wie er der Technik (zumindest metaphorisch) zuge-
schrieben wird, muf} sich also um eines Begreifens seiner selbst willen den
technischen >Prothesen< anvertrauen, wie sie im geschichtlichen Prozef3
und Projekt der Menschheit vor allem in der abendldndischen Rationalitit
entwickelt worden sind.« (Gondek 1998, 207)

99 Marie-Luise Angerer machte auf die Verbindung zwischen »Anti-Hu-
manismus« und »Non-Humanismus« (Letzter bezogen auf ein Konzept
Guattaris) aufmerksam: »Ich bin hier allerdings mehr der Ansicht, dass ei-
ne genauere Uberpriifung dieses Non-Humanen anstiinde, in welcher Hin-
sicht es namlich mit einer anti-humanistischen Position notwendigerweise
korrespondiert, dahingehend, dass das subjektlose Zentrum des Anti-
Humanismus einen non-humanen Kern im >Innersten< des Humanen ge-
pflanzt hat. Im Fall des Anti-Humanismus ist es eine Struktur, eine Di-
mension, ein System etc., das dem Subjekt, dem sprechend-handelnden,
notwendigerweise vorangeht — und das in einer asymptotisch ansteigenden
Linie stets diese Vorgegebenheit verfehlt. Das Subjekt ist damit als Leer-
stelle benannt, also als ein Moment, das nicht ist, jedoch dem positiven
Sein des Individuums als Reales vor-steht. Dem gegeniiber ist das Non-
Humane, das dem Subjekt nicht unbedingt gegeniibersteht, jedoch in un-
terschiedlicher Weise zu dessen Identitdt beitrdgt, in einem pordsen Aus-
tausch mit der Objektwelt.« (Angerer 2001, 172) Bei Derrida finden sich
beide Momente: Die Schrift als »Anti-Humanes«, das dem Subjekt vo-
rausgeht, aber auch die Spur als »Non-Humanes«, das Uberginge zulisst
(wie genau sich diese Ubergiinge vollziehen, bleibt allerdings fraglich).

100 Vgl. Welsch 1996, 162.

142

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

schiebung, von Setzung und Entzug scheint die Instrumentalisierung,
zumindest zeitweilig, auler Kraft zu setzen.

Was Derrida als AuBlerbegriffliches versteht, ist also gerade kein
»vordiskursiver«, menschlicher »Kern«, sondern das, was dem Begriff
des Menschen entgeht: der Einbruch eines Anderen, wie er sich unter
dem Namen der Technik vollzog, eine Unbedingtheit in der Erschei-
nung. Dass sich fiir Derrida dariiber tatséchlich eine Neuformulierung
des Humanen abzeichnet, macht ein neuerer Text deutlich (Derrida
2001, s.u.).

Ebensowenig ldsst sich bei Foucault von einem subjektiven Kern
sprechen — ist es doch, wie gezeigt, die Idee eines Kerns selbst, die Fou-
cault vehement ablehnt. Zwar machen seine Texte, im Unterschied zu
denen Derridas, das »materielle« Subjekt, also den Koérper und die dort
ansetzenden Praktiken, zu einem zentralen Thema. Doch erscheint es zu
kurz gegriffen, allein dem lebendigen Leib einen Uberschuss an Bedeu-
tungsmoglichkeiten zuzuschreiben, von dem aus die notwendigen Ab-
weisungen oder Uberschreitungsmoglichkeiten ausgehen, wie Dreyfus/
Rabinow es Foucault unterstellen (1987, 198). Vielmehr scheint es doch
um die spezifischen Wissenspraktiken in ihrer Machtverwobenheit zu
gehen, unter denen Korper in ihrer Gewordenheit erst zu Tage treten
konnen. Der Korper als Ort, an dem sich Wissenspraktiken ablagern,
bedarf, wie Dreyfus/Rabinow ebenfalls ausfiihren, stets einer genealogi-
schen »Lektiire« (Dreyfus/Rabinow 1987, 154).

Auktoriale Prasenz und die Praktik des Textes

Soweit ist jedoch ein wichtiges Problem nicht geldst, das sowohl in der
Frage nach dem Stellenwert des Subjekts in Bezug auf den Text als auch
in der Frage nach (auto-)biographischen Elementen enthalten ist, nim-
lich die Frage nach dem Status der Sprechenden. Hinter der Rede von
Diskurs und Text dringt sich gerade das als Auslassung auf, was Fou-
cault gern ad acta gelegt hitte, ndmlich die Frage: wer spricht? (Fou-
cault 1988a). Das Problem der auktorialen Prisenz in den Texten Derri-
das und Foucaults wird dort relevant, wo der Eindruck entsteht, dass die
eigene Autor-Macht stillschweigend ausgespielt, aber nicht reflektiert
wird. Diese Frage ldsst sich nur mit einem Blick auf die Verfahrens-
weise oder die Praktiken der Texte kldren.

Derrida gibt sich — im Unterschied zu Foucault — zuweilen immerhin
noch einen Raum in seinen Texten. In dem oben mehrfach erwéhnten
Signatur Ereignis Kontext setzte er seinen Namen als Verfasser ein, und
zwar mittels seiner Signatur, also in einem performativen Akt, der aus-
fithrt, was im Text Gegenstand der kritischen Analyse ist. Damit wird

143

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

die Signatur als ein juridische Akt zugleich bestitigt und in der theore-
tisch gebrochenen Wiederholung in Frage gestellt.'”’ Dariiber hinaus
konstatiert Gehring bei Derrida wie bei Foucault unterschiedliche Stra-
tegien, durch welche die wissenschaftlichen Spielregeln hinsichtlich der
»autorschaftlichen Authentizitit« in Frage gestellt wiirden, und zwar
durch den Einsatz »unerlaubter Spannungseffekte von Distanz und
Nicht-Distanz zum eigenen Text« (Gehring 1994, 267):

»Dramatische Distanzlosigkeit — als Engagement fiirs historische Phinomen
(das >Romantische« am Positivismus Foucaults), als Hingabe an autonome Ef-
fekte im substanziell UnbewuBten der geistesgeschichtlichen Autoritdt (die
aufopfernden >Passionen< Derridas) [...] hat andererseits ebeso krasse Gegen-
stiicke, Distanzsignale wie: ironische Brechungen, Selbstdementis und -kom-
mentare — seien sie tendenziell zynisch (Foucault), kokett (Derrida) oder abge-
klart (Lyotard).« (Ebd.)

All dies trigt, so Gehring weiter, zum Durchbrechen oder Verweigern
einer Diskurskohdrenz bei, wodurch »Moglichkeitsrdume« (ebd.) ge-
schaffen wiirden. Sie er6ffnen sich in den Zwischenrdumen, die durch
die Ubereinanderlagerung von unterschiedlichen Bedeutungen (hier von
Textgattungen) entstehen und die eine Subversion von Wissenschaft,
Diskurs und Metaphysik befoérdern, indem sie deren Grenzziehungen in
Frage stellen. Der Vorrang der Lektiire bei Derrida ist als eine generelle
Strategie zu sehen, diesen subversiven Rdumen im Text Rechnung zu
tragen.'”” Statt expliziter Selbstreflexion steht also die Offenheit des
Textes im Vordergrund.

Dass auch das dekonstruierende oder subvertierende Lesen stets eine
Form von Gewalt beinhaltet, hat Derrida immer wieder hervorgehoben.
(Und dies nicht nur, weil auch dort Setzungen vorgenommen werden,
sondern weil auch die Gegenbewegung, der Entzug letzlich gewaltform-
ig ist, s.0.). Um die als unaufhebbar betrachtete Willkiir des Textes zu-
mindest zu minimieren, zielt Derridas Lektiire darauf ab, hinter das Ge-
lesene zuriickzutreten, um so die Aufgabe des Anspruchs auf die Beherr-

101 In einer Anmerkung heif3it es dazu: »Der — schriftliche — Text dieser —
miindlichen — Mitteilung mufite vor der Tagung an die Association des
sociétés de philosophie de langue francaise geschickt werden. Eine sol-
che Sendung mufite also unterzeichnet werden. Was ich gemacht habe
und hier nachmache. Wo? Da. J.D.« (Derrida 1988Ia, 314) — Und was
hier auch hitte nachgemacht werden kénnen. Im Zeitalter der digitalen
Unterschrift wire es vielleicht noch deutlicher kenntlich als Zitat.

102 Daran schlieit auch der Literatur- und Kulturwissenschaftler Homi Bha-
bha mit seinem einflussreichen Konzept des Third Space an (1994,
226ff). Siehe dazu Kap. IV.2.

144

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

schung eines Sujets, eines anderen Textes zu demonstrieren, »im Wege
einer Lektiire, die die eigene wie fremde Eindeutigkeit, die Ungerechtig-
keit des Definitiven torpediert« (Gehring 1994, 302f). Damit riskierten
die Lektiiren jedoch, ins Unverstindliche abzugleiten, so Gehring wei-
ter: »Derridas Lesen, gegen das eigene Handlungsmoment gerichtet und
womdglich gegen die eigene Textqualitit selbst, riskiert den eigenen
Sinn, um die Differenz, die es selbst »ist¢, ganz und gar zuriickzudréngen
— zugunsten des Gelesenen, aber mit dem Effekt einer metaphysischen
Vernebelung der ins Werk gesetzten Lesemoral.« (Gehring 1994, 302f).
Der Versuch der Minimierung der »Ungerechtigkeit« der Lektiire zu-
gunsten einer »Moral des besseren Hinhdrens« (Gehring 1994, 274) ver-
deckt also letzlich auch die eigene autoritative Schreibpraxis. Dieses Di-
lemma fiihrte, wie Gehring herausarbeitete, insbesondere bei denjenigen
Texten zu einem Paradox, in denen Derrida sich am stirksten poetischer
Strategien bediente, um die Wirkungsweise der Schrift, inklusive Will-
kiir und Gewalt auszustellen:

»Derrida spricht, und dazu zwingt die Sache, in seinen Texten immer, als Leh-
rer seines eigenen Verfahrens, mit. Auch die wildesten interpretatorischen
Briiche und disseminalen Eklektizismen finden umgehen ihre ausdriickliche
Riickbindung an die »Sache« der ontologischen différance in der Schrift: eine
Sache, um die es einem Sprecher im Text geht. Vielleicht ist es das, was ge-
rade den kompromiBlos >disseminierenden< Texten doch auch wieder die Pro-
vokationskraft nimmt: Formulieren sie den Anspruch, de facto und de jure, die
Schwelle der Theoretizitit von innen her offen zu legen, dann miissen ausge-
rechnet die »dezentrierenden< Lektiiren den eigentlichen Sinn des Experiments
erkldren, den Beweischarakter der Veranstaltung erldutern, die Restbindung an
die eigene Theorie im Munde fiithren.« (Gehring 1994, 158)

Das trug nicht nur zu der Gefahr bei, die Gondek/Waldenfels (1997, 8)
als einen »monothematischen Schematismus« bezeichneten, »mit dem
ein klassischer Philosoph nach dem anderen unter das »Logozentrismus«-
Verdikt gezwungen wiirde«. Sondern die Dekonstruktion schien sich in
einem Formalismus zu erschépfen, der letztendlich jeden Text metapho-
risch auf die sinnzerstreuende Kraft der Dekonstruktion selbst zurtick-
fiihrte und damit drohte, belanglos zu werden. '

103 Dabei hat die theoretische Redundanz durchaus strategischen Charakter,
wie Gehring an anderer Stelle ausfiihrte, ndmlich als Teil einer »Strate-
gie der minimalen Variation«: »Wie die Wiederkehr des Verdrangten
schreibt die Schrift »sich< in dieser Form ein. Uber das hinaus, was als
theoretische Wiederholung erscheint, bleibt [...] ein semantisch unein-
deutiger, widerstidndiger >Rest¢, der sich im Kontext der Lektiire wie ei-
ne mehr oder weniger illegitime Anspielung liest.« (Gehring 1994, 148f)

145

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Im Vergleich zu Foucault, der in seinen Texten jeglichen selbstrefe-
renziellen Kommentar unterlasst, kommt Gehring zu folgendem Schluss:

»Unter den gegenwirtigen Bedingungen von Theorie bleiben Texte de facto
da am provozierendsten, wo der Autor nicht ausdriicklich die Nachwelt zum
Urteil tiber das aufruft, was er riskiert, und sie geben sich de facto am we-
nigsten autoritdr abgesichert, wo sie den relativierenden Selbstkommentar
nach Art einer Metaphysik gegen die Metaphysik, sich z.B. als in ontologi-
schem Auftrag nurmehr lesender Autor zu reflektieren, unterlassen.« (Gehring
1994, 304)

Es erscheint zunichst einsichtig, dass auf diese Weise die Uberhohung
des eigenen Anliegens verhindert werden kann. Die Texte wiirden dhn-
lich ungeschiitzt von einer Lekiireanweisung, die zugleich als Legitima-
tion fungiert, auftreten wie literarische Texte. Wie diese bediirfen aber
auch sie einer Exegese — wenn nicht einer akribischen Spurensuche — die
schnell wieder auf die Autoren zuriickfiihrt. Denn sie provozieren genau
die Fragen, die Foucault fiir die Autorfunktion beschrieb: »woher er [der
Text] kommt, wer ihn geschrieben hat, zu welchem Zeitpunkt, unter
welchen Umstidnden oder nach welchem Entwurf« (Foucault 1988a,
19).'* Dabei setzen die Texte alles daran, eben diese Fragen auBer Kraft
zu setzen. Das Bestreben, die institutionelle Macht durch die performa-
tive Macht des Textes selbst zu unterlaufen, fithrt jedoch zur Etablierung
eigener diskursiver Zwinge: Derridas wie Foucaults Texte verlangen
nicht nur griindliche Kenntnisse der abendldndischen Philosophiege-
schichte, ebenso wie ihre eigenen Texte, die sich inhaltlich wie als Gen-
re zwischen Monographien, Sammelbianden und Interviews zugleich ge-
schlossen und uferlos ausweitbar prisentieren.'” Die Texte zwingen zu-

— und somit auf das Ungedachte bzw. Unbewufite hinweisen. Dieses
Moment verliert jedoch seine Wirkungskraft, wenn es ubiquitér einge-
setzt wird: »Die leichtentflammbare Dynamik eines bestimmten Zwi-
schenraums von Innen und Aufen erlischt, wenn dieser sich in einer un-
bestimmten Uberfiille von Lesarten verfliichtigt und an Dichte verliert.
Im wahrsten Sinne des Wortes beriihrt die Dekonstruktion von daher,
und zwar auf der Ebene, auf der sie wirken will, als Verfahren, die Kriti-
kalitdtsgrenzen ihrer eigenen Lektiire.« (Gehring 1994, 160).

104 Aus diesem Grund hat auch Foucaults eigene Strategie der Maskierung
nicht funktioniert, denn hier setzte genau das ein, was in »Was ist ein
Autor?« beschrieben ist: Wenn »uns der Text anonym erreicht, spielt
man sofort das Spiel der Autorsuche« (1988a, 19). Und so erscheint
selbstverstandlich das anonyme Interview »Der maskierte Philosoph«
von 1980 in einem Sammlung unter dem Namen Michel Foucault
(1984a).

105 Und das, so denke ich, noch in dem Bestreben, diese institutionelle
Macht zu unterlaufen — denn auch dieses Anliegen wird ohne griindliche

146

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

dem dazu, sie auf mehreren Ebenen zu lesen, um der konstativen wie der
performativen Dimension gerecht zu werden — wobei sich diese stets
vorldufig und ineinander verkehrbar verhalten. Was sie damit auch be-
fordern ist ein klassisch-akademisches Expertentum, das iiber die Pro-
duktion einschldgiger Monographien wiederum die Autor-Funktion mit-
begriindet und beeinflusst.'

Vielleicht hatte Derrida das im Blick, als er sich mit Zirkumfession
in einer verbliiffenden Weise des Genres der Autobiographie bediente,
um die Geschlossenheit der Darstellung seines Denkens als System zu
durchbrechen. Dieser Text ist zusammen mit Geoffrey Benningtons
Derridabase unter dem Titel Jacques Derrida erschienen (Bennington/
Derrida 1994). Wie im Vorwort erkldrt wird, wollte Bennington das
Denken Derridas »hinreichend systematisieren«, um »prinzipiell jedem
Benutzer zugénglich« zu sein, wéihrend als fortlaufender FuBBnotentext
Derridas Erinnerungen von einem Ich-Erzihler priasentiert werden. Dies
verfithrt dazu, den autobiographischen Text im klassisch-hermeneuti-
schen Sinn als Erklarung fiir den theoretischen Text zu betrachten. Hier,
schlieflich, bekdme Burke doch noch recht mit seiner Vermutung des
return of the author, der letzlich doch wieder als Wahrheitsquelle nicht
nur eines einzelnen Textes fungierte, sondern des zu einem Werk zu-
sammengefiigten Gesamttextes »Derrida«. Allerdings stellt sich im Ver-
lauf der Lektiire ein gegenteiliger Effekt ein, insofern beide Texte, der
theoretisch-erklarende Derridabase wie der autobiographische Zir-
kumfession, als Projektionsflache fiireinander fungieren, auf der sie je-
weils dem anderen Text vorgingig erscheinen. Anstatt einen — biogra-
phischen — Ursprung zu bezeichnen, thematisieren die Texte die Pro-
zesse der »Vor-rede« oder des »Einbettens« ebenso wie den der Projek-
tion, durch die nicht nur etwas zu sehen gegeben wird, sondern ebenso
anderes verdeckt bleibt (vgl. Rapaport 1997, 43). Inwieweit der Autor-
name, der nun auch den Titel des Buches darstellt (was durchaus als iro-
nische Geste hinsichtlich der eigenen Autorfunktion zu verstehen ist),

Kenntnis nicht verstanden. Geschweige denn eine dekonstruktive Text-
praxis, die Herman Rapaport beschrieb als »Form einer unendlichen An-
alyse«, »in der die Texte alle einander zur Vorrede (preface) dienen, so
dal} sie niemals ankommen oder ihren unterstellten theoretischen Be-
stimmungsort erreichen.« (Rapaport 1997, 43).

106 Inwieweit Derrida und Foucault nun eine diskursbegriindende Funktion
zukommt, wire die nidchste Frage. Angesichts vorgenommener Formali-
sierungen zum »Dekonstruktivismus« (vgl. Culler 1988), die durchaus
Derridas Zustimmung fanden (vgl. Derrida 1997a), konnte man das an-
nehmen. Andererseit treten sowohl »die Dekonstruktion« als auch »die
Genealogie« in Literaturwissenschaft, Philosophie u.a. als fachimmanen-
te Methodiken auf.

147

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

nun, da scheinbar autobiographisch untermauert, das Werk begriinden
kann, oder aber umgekehrt, die Texte den Autornamen spalten, partiku-
larisieren und zugleich verstellen, verbleibt in einer Ambivalenz.'”” Auf
diese Weise findet eine Brechung des selbstbeziiglichen Kommentars
statt, indem noch das Selbst der Reflexionen in Frage steht.

Hier zeigen sich also zwei Strategien, mit der (Selbst-)Autorisation
umzugehen, die beide auf der performativen Ebene des Textes ansetzen,
das heifit, die ihn als Handlungsmoment in einem diskursiven Zusam-
menhang verstehen. Sie greifen beide auf unterschiedliche Weise in die-
sen Kontext ein, auller Kraft setzen konnen sie die auktoriale Macht
letztlich nicht: Der Verzicht auf auktoriale Prisenz im Text — und zu-
weilen auch vor dem Text —, wie Foucault ihn praktizierte, provozierte
umgehend die Wiedereinsetzung eines Autornamens. Auch die Bre-
chung selbstbeziiglicher Kommentare, wie sie in Jacques Derrida vor-
gefiihrt wird, kann so gelesen werden, dass sie den Akt der Selbstlegiti-
mation lediglich auf die nichste, reflektiertere Stufe verschiebt. Provo-
kativ bleibt die Weigerung, einen klaren Standpunkt einzunehmen, den-
noch, und zwar insbesondere vor dem Hintergrund eines zweiten grof3en
Komplexes der Kritik, ndmlich der Frage nach politischer Relevanz und
Einflussmoglichkeiten dekonstruktiver/poststrukturalistischer Theorien.

Reformulierung des philosophischen Ethos”

Der Soziologe Pierre Bourdieu sprach der Dekonstruktion Derridas jeg-
liche gesellschaftspolitische Kritikfahigkeit ab, da diese trotz ihres
avantgardistischen Anspruchs letztlich das Feld idealistischer Philoso-
phie nicht verlassen habe und nicht in der Lage sei, ihre institutionellen
Verflechtungen zu thematisieren.'” Dagegen fiihrt der Literatursozio-
loge Peter V. Zima das praktische Engagement Derridas an,'®” stimmt

107 Fir Gondek/Waldenfels stehen dagegen nicht die Verstellung, sondern
die Preisgabe des Personlichen im Vordergrund, immerhin geht es u.a.
um die eigene Mutter und die eigene Beschneidung: »Doch der Preis,
den er [Derrida, d.V.] in Form einer KompromiBlosigkeit zahlt, die vor
personlicher Entbl6Bung nicht zuriickschreckt, ist hoch.« (1997, 15,
FuBinote 17).

108 »Die von der Philosophie verkiindete radikale Infragestellung findet ihre
faktischen Schranken an den Interessen, die sich aus der Zugehdrigkeit
zum Feld der politischen Produktion ergeben anders gesagt an der Exis-
tenz dieses Feldes und der damit gegebenen Zensur.« (Bourdieu 1982,
7751, zit. n. Zima 1994, 197).

109 Dazu zdhlt nicht nur die Nahe zur Tel-Quel-Gruppe mit ihrem kultur-
revolutiondren Programm um Julia Kristeva und Phillippe Sollers Ende
der 60er Jahre (vgl. Zima 1994, 198), sondern auch das Engagement in
der Gruppe GREPH (Gruppe zur Erforschung der philosophischen Leh-

148

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Bourdieu aber darin zu, dass die Dekonstruktion politische Praktiken
theoretisch nicht einholen kann, oder »sie hort [auf], Dekonstruktion zu
sein, sobald sie es versucht« (Zima 1994, 200). Den Grund dafiir ortet
Zima in dem Textgenre, dessen AnschlieBbarkeit an andere Diskurse
und dessen Anwendbarkeit auf soziale Probleme begrenzt seien. So
kommt auch er zu dem Schluss:

»Das kritische — im wesentlichen rhetorische — Instrumentarium, iiber das die
Dekonstruktion verfiigt, gestattet ihr nicht, den gesellschaftlichen und wirt-
schaftlichen Kontext zu erschlielen, in dem sie entstanden ist und in dem sie
wirkt.« (Zima 1994, 200f)

Der Vorwurf lautet zusammengefasst weiter, dass die Dekonstruktion
den Diskurs der Sozialwissenschaften nicht zur Kenntnis nimmt bzw.,
indem sie ihn generell unter den Verdacht der Metaphysik stellt, nicht
nur auf eine AnschlieBbarkeit verzichtet, sondern auch auf das gesell-
schaftskritische Potenzial.

Kontrér zu dieser Kritik formulierte Bennington nicht nur den An-
spruch, sondern auch das Wirken des dekonstruktiven Verfahrens als
»Neubestimmung der Philosophie in ihren institutionellen Beziigen«
(Bennington/Derrida 1994, 265), die einen integralen Bestandteil dessen
ausmache, »was >Dekonstruktion< heiit« (ebd.) und wodurch sich »die
Dekonstruktion von einer bloBen Kritik abhebt« (ebd.). Bennington be-
zieht sich mit seiner Begriindung u.a. auf den Text Du droit a la Philo-
sophie (1990), in dem Derrida den Wahrheitsanspruch der Philosophie
und ihre privilegierte institutionelle Stellung einer Dekonstruktion un-
terzieht. Hier zeigt sich die eingeforderte Selbstreflexivitit als Reflexion
auf die Institution, welche den Abgrenzungs- und Behauptungszwang
der wissenschaftlichen Disziplinen in den Blick nimmt.""" Dariiberhi-
naus geht es, so Bennington, um ein Denken neuer institutioneller Mog-
lichkeiten jenseits des Dualismus von Neubegriindung oder Absage an
die Philosophie. Das Ergebnis jedoch, so Benningtons Einschitzung,

re) und des College international de philosophie, die sich explizit fiir ei-
ne Aufhebung institutioneller Grenzen einsetzte (vgl. Bennington/Der-
rida 1994, 265; Derrida 1997b). Die Thematisierung (rechts- und sozial)
politischer Fragen unter dekonstruktivem Vorzeichen fanden in unter-
schiedlichen Ver6ffentlichungen ab Mitte der 80er statt.

110 Konkret geht es um die Abgrenzung zwischen Humanities und Philoso-
phie, insbesondere in der US-amerikanischen Diskussion (vgl. dazu auch
Derrida 2001). Der institutionelle Zwang, als Leitwissenschaft aufzutre-
ten bzw. auch umgekehrt der Anspruch der Sozialwissenschaften, Philo-
sophie als solche ablsen zu wollen, ist ein Ansinnen, das Bourdieu eb-
enfalls zugeschrieben werden kann, was dieser seinerseits nicht reflek-
tiert (vgl. Zima 1994, 199)

149

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

werde diejenigen enttduschen, die auf eine Konsolidierung der Ordnung
setzen, da eine institutionelle Politik der Dekonstruktion noch dieses
Ordnungsbegehren zu iiberschreiten trachte. An die Stelle einer klaren
Alternative trdte als Orientierungslinie die Idee »dall etwas ankomme,
daf} etwas geschehe, daB3 es Ereignis gebe« (Bennington/Derrida 1994,
271) — also das, was Critchley als Verantwortung der Bejahung be-
schrieb, »dieses Ja-sagen zum Unbenennbaren« (Critchley 1997, 340).
Diesem sollte Raum geschaffen werden iiber ein Umdenken, das sich
auf die immer schon gegebenen Prozesse der Dekonstruktion innerhalb
der Institutionen richtet.'"!

Hier fand sich ein Ansatzpunkt fiir (post)feministische, postkoloni-
ale, queer und andere Diskurse der 90er, die hier sehr wohl Anschluss-
moglichkeiten fiir eine politische, inner- und aufBer-universitdre Praxis
sahen, die sich gegen die institutionalisierten Hierarchien und Unge-
rechtigkeiten wenden.''? Zugleich aber zeigt sich hier auch die Grenze
der Umsetzbarkeit: Dekonstruktive Verfahren zielen auf das Ganze eines
Legitimations- und Wahrheitsanspruchs einer Institution, eines Diskur-
ses, die sich tiber implizite Ein- und Ausschlussmechanismen als Zent-
rum setzen — das gilt fiir die Institution der Philosophie ebenso wie fiir
den Diskurs des (Bewusstseins-)Subjekts oder die Geschlechterordnung.
Im Einzelfall ergeben sich jedoch die Bruchstellen weniger aus der Be-
zugnahme auf ein Allgemeines, als vielmehr aus konkreten Konstellati-
onen, die es dann mittels einer (mikro)soziologischen Analyse herauszu-
arbeiten gilt — wofiir dann eben auch auf die von Foucault entwickelten
Verfahren zuriickgegriffen wurden. An diesem Punkt erscheint es in der
Tat berechtigt zu fragen, ob die Dekonstruktion nicht tatsdchlich »auf-
hort, Dekonstruktion zu sein«, wie Zima oben konstatierte.!"” Jedenfalls
zeigt sich auch hier im praktisch-institutionellen Kontext das Verfahren
der Dekonstruktion, von der Immanenz eines diskursiven Raumes aus-
zugehen. Anstatt sich also in einem vermeintlichen Aufen einzurichten

111 »Eine »Institution¢, die sich von dieser Idee leiten lieBe (also von einer,
die nicht eigentlich eine Idee ist, die sich keiner Projektion ins Unendli-
che verdankt), eine solche Institution also miifite, um sich diesem Ereig-
nis zu 6ffnen und es willkommen zu heiflen, gleichsam die Leere schaf-
fen, in die es nur eintreten konnte.« (Bennington/Derrida 1994, 271)

112 Vgl. Kap. .6.3. Abschn., etwas ausfiihrlicher Pritsch 2001.

113 Simon Critchley fragt sich dies in Bezug auf Derridas Interviews und
anderen, durchaus programmatischen Texten (wie das Nachwort zu Li-
mited Inc): »Sind sie, genaugenommen, dekonstruktiv? Sind sie nicht
vielmehr politische oder kritische Texte, die sich einmischen und sich
einer entschiedenen Gefahr aussetzen? Und warum sagt Derrida auf
nicht-dekonstruktive Weise, was dekonstruktiv nicht gesagt werden
kann, was aber das eigentliche Sagen der Dekonstruktion ist, das heif3t
ihre ethisch-politische Verantwortung?« (Critchley 1997, 342).

150

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

— sei es metatheoretischer oder institutioneller Art — geht es darum, von
innen die Grenzziehungen zwischen Innnen und Auf3en in Frage zu stel-
len.

Was auf diese Weise in der Tat nicht erhéltlich ist, ist ein objektiver
Blick auf die Gesellschaft als Ganze, in die sich das eigene Tun einord-
nen ldsst. Genau dies, die Gesellschaft als einen »objektiven sozialen
Strukturzusammenhang« wahrzunehmen und in ihren Wechselwirkun-
gen aufzudecken ist das, was die Sozialwissenschaftlerin Regina Be-
cker-Schmidt fiir eine kritische Gesellschaftsanalyse einfordert (Becker-
Schmidt 1996, 27). Wihrend Becker-Schmidt als Vertreterin der Kriti-
schen Theorie den notwendigen Einbezug des Objektiven einforderte —
sei es die Geschichte fiir das gegenwirtige Bewusstsein, das Andere fiir
die Bestimmung des Eigenen, das Objektive fiir das Subjektive — so
setzt Derrida vorher an mit der Frage, wie genau eine solche Einbezie-
hung, die ein Uberschreiten des Eigenen voraussetzt, denkbar wire bzw.
welchen Einfluss noch diese Grenzziehung auf das Denken hat. Nicht
nur dem unmittelbaren Riickgriff auf »Geschichte« oder »Faktizitat« ist
bei Derrida der Weg verstellt, sondern ebenso dem vermittelten, inso-
fern, wie oben ausgefiihrt, der Weg vom Text zum Referenten eine
nicht-abschlieBbare Kontextualisierung erforderlich macht. Dies bedeu-
tet jedoch keinen Abschied von Geschichte, wie Derrida betont, sondern
deren Befragung. Anstatt als letztbegriindendender Ursprung und Ziel zu
fungieren, betont Derrida die prinzipielle Offenheit historischer Pro-
zesse.'" Ebensowenig geht es Derrida mit dem Bezug auf Text und
Sprache um vorgesellschaftliche Phianomene. Auch bei Derrida wird
Gesellschaftlichkeit als ein permanenter Prozess verstanden, die sich in
stetiger Abgrenzung und Vereinnahmung mit ihrem Anderen, der Natur,
konstituiert.'"® Zugleich zeigt sich die soziale Bindung einem konstituti-
ven Double-bind unterworfen — das bindende Moment beinhaltet zu-
gleich eine Zerstreuung (vgl. Bennington/Derrida, 241f). Différance, so
lasst sich schlieBlich der Vorwurf umkehren, steht nicht in Opposition
zum Gesellschaftlichen, sondern macht es aus, als »in jeder Aussage und
jedem Akt wiederholtes Ereignis« (ebd., 241).

Bei Derrida lassen sich also sehr wohl sozialphilosophische Ansétze
finden, die jedoch weniger ein dialektisches denn ein heterogenes Mo-

114 Vgl. Zima 1994, 213. Siehe zu Derridas ethischem Entwurf von Ge-
schichtlichkeit Derrida 1995, kurz auch 1997a, 58ff.

115 Gegen das Denken der Aufklirung (aber durchaus mit marxistischem
Denken) heiflt es bei Bennington: »Das Denken der Spur und der ur-
spriinglichen Wiederholung verbietet es, irgendeinen Ausgang aus der
Natur als ein irgendwann stattfindendes Ereignis zu denken.« (Benning-
ton/Derrida 1991, 244).

151

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

dell privilegieren. Statt klarer Scheidung von Ahnlichkeiten und Diffe-
renzen im Dienste eines Sinnverstehens durch ein Subjekt oder, wie im
Fall der Ideologickritik, die Aufldsung von bindrer Opposition in Ahn-
licheit, geht es bei der Dekonstruktion um die Erfahrbarkeit von un-
auflgslicher Widerspriichlichkeit und Alteritdt. Dabei ist, wie gezeigt,
die Dekonstruktion keineswegs unfihig, auf ihre Bedingungen zu re-
flektieren oder auf sie zu reagieren, wie von ihren KritikerInnen unter-
stellt — die Art der Reflexion unterscheidet sich jedoch von philosophi-
schen oder sozialwissenschaftlichen Metareflexionen, indem sie noch
diese Unterscheidung (in Elementar- und Metaebene) als thesis perfor-
mativ aufzuweisen sucht. Dabei stehen die Grenzen dessen, was als »po-
litisch« oder »gesellschaftlich« gilt, selbst in Frage und damit auch die
von den KritikerInnen vorgetragene Abgrenzung zwischen »Sprache«
und »Gesellschaft« (Becker-Schmidt) oder »politisch« und »rhetorisch«
(Zima, Bourdieu). Unter dekonstruierter Perspektive weitet sich »Ge-
sellschaftliches« in ein Unabschliebares aus:

»Wenn die Spur im allgemeinen die Differenz ins Selbe einschreibt, indem sie
die >Anwesenheit< des anderen in ihm markiert, dann trigt alles, was wir auf
dem Weg iiber die »Ubersetzungc die >Signatur¢, die >Gabes, die »Verschul-
dungg, das »Versprechens, die »Bejahung« etc. vorgetragen haben, dazu bei, die-
ses Verhiltnis zum anderen in einer Form zu denken, die man >ethisch< nennen
konnte [...]. Wenn das urspriingliche »ja< markiert, dafl es (schon) anderes gibt,
daB3 es immer schon begonnen hat, dann ist auch festzuhalten, dal man immer
schon im Gesellschaftlichen oder Politischen ist [...] — aber zugleich einzugeste-
hen, da3 man nicht schon weil}, worum es sich bei diesem Gesellschaftlichen
oder Politischen eigentlich handelt.« (Bennington/Derrida 1994, 237).!'6

Im Unterschied zur Ideologiekritik, die iiber die Konstruktion eines ei-
genen Standpunkts (und damit auch eines gegnerischen), tiber eine The-
orie der Gesellschaft und ihrer Strukturierung verfiigt, und dariiber klare
Ansatzpunkte fiir ein politisches Handeln benennt, verlangt eine de-
konstruktive »Politik« also zunichst die Kldrung dessen, was unter »Po-
litik« oder »politische Praktik« zu verstehen sei und welche Form der

116 Derrida spricht an anderer Stelle von einer »Strategie ohne Zweckma-
Bigkeit«, und weiter: »die aleatorische Strategie dessen, was eingesteht,
nicht zu wissen, wohin es geht« (Derrida 1997b, S.39). Das liest sich wie
ein erneuter Versuch, die von Gehring eingeforderte Offenheit ohne
Selbstrechtfertigung wiederzugewinnen, oder, wie es bei Derrida heif3t,
»die es geniet, ohne Verteidigung zu sein« (Ebd.). Dieser Versuch
bleibt jedoch auch hier zwiespiltig, insofern er dem Anliegen dient, die
hinter der Zerstreuung eingestandenermallen vernachlissigte thesis wie-
der einzuholen.

152

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Handlung als solche wirksam werden kann.''” Das heisst aber auch, dass
sie nicht den Anspruch vertritt, »fir sich« zu stehen, sondern stets an-
gewiesen bleibt auf eine bestehende Praktik, einen bestehenden Diskurs,
dem sie sich, um in der derridaschen Terminologie zu bleiben, parasitir
aufpropft. Vor diesem Hintergrund haben die KritikerInnen insofern
recht, dass die Dekonstruktion keine »eigene« Gesellschaftstheorie auf-
zuweisen hat, die tiber die Grundannahme einer sozial und sprachlich
verfassten Wirklichkeit hinausgeht, und aus der sich konkrete Hand-
lungsmaximen fiir eine mogliche Verdnderung ableiten lieBen.

Statt jedoch dekonstruktivem Vorgehen jegliche gesellschaftskriti-
sche Fahigkeiten abzusprechen, aber auch ohne einen direkten politi-
schen Handlungsanspruch zu iibernehmen, schlug Simon Critchley einen
Mittelweg vor. Er bestimmt die Dekonstruktion als »Philosophie des
Zogerns«, welche eine »Erfahrung der Unentscheidbarkeit« dem diskur-
siven Zwang zu politischen Entscheidungen voranstellt (Critchley 1997,
342)."'® Mit dieser Minimaldefinition ldsst sich auch das performative
Moment dekonstruktiver Lektiiren beschreiben, das, folgt man Critchley
weiter, dem ethischen Sagen selbst innewohnt:

»Ethisches Sagen ist gerade nichts, was gesagt werden kann; es ist vielmehr
das fortwdhrende Ungeschehenmachen des im Anrennen gegen seine Grenzen
herauskommenden Gesagten. Man begreift das ethische Sagen nicht innerhalb
des Gesagten; das Sagen kann nur in seiner Unbegreiflichkeit begriffen wer-
den, in seiner Storung oder Unterbrechung des Gesagten.« (Critchley 1997,
3439H)'"°

Diese Geste der Unterbrechung ist insofern radikal, als sie auf das Er-
scheinen-Lassens des reinen Ereignisses abzielt, oder, wie es bei Derrida

117 So die Kritik von Kriiger an der Abwesenheit eines sozialen Handlungs-
begriffs (2001, 130). Die Diskussion tauchte auch im Zusammenhang
mit Butler auf, vgl. Kap. IV.1.

118 Das lieBe sich auch als Antwort lesen auf die Kritik von Marlis Kriiger,
dekonstruktive Lektiiren als Handlungstheorie zu nehmen. »Soziales
Handeln folgt nicht nach den gleichen Mustern wie Theoretisieren iiber
Texte«, schreibt sie, denn soziales Handeln erfordere situative Entschei-
dungen und konnte nicht offengehalten werden wie theoretische Per-
spektiven (Kriiger 2001, 130). Mit Critchley ldsst sich die Dekonstruk-
tion als Verzogerung verstehen, die einen Reflexionsraum eroffnet, der
die Implikationen eines solchen Entscheidungszwangs befragt.

119 Critchley bezieht sich hier auf ein Zitat von Wittgenstein: »Der Mensch
hat den Trieb gegen die Grenzen der Sprache anzurennen. Denken Sie
zum Beispiel an das Erstaunen, daf} etwas existiert. Das Erstaunen kann
nicht in Form eine Frage ausgedriickt werden und es gibt auch keine
Antwort.« (Wittgenstein 1965, S. 12; deutsche Ubers. zit.n. Critchley
1997, 343, FuBin. 97).

153

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

weiter heifit, auf das Ermoglichen eines Unmdglichen, das heifit von et-
was, das zuvor nicht denkbar war. Das ist zunéchst noch kein politisches
oder theoretisches Programm, wohl aber eine ethische Leitlinie:

»Es steht nicht fest, es ist nicht voraussagbar — es ist nur einfach besser, daf3
etwas geschieht. Das ist alles: Dal etwas geschieht, ist besser, das ist alles.
Aber es ist eine schwindelerregende Wahl: Sie geht jeder Ethik, jeder Politik,
jeder Asthetik, jeder historischen und sozialen Realitit voraus.« (Derrida
1997a, 37)

Programmatisch ausgearbeitet hat Derrida das Moment des Unbedingten
in Bezug auf die »Universitét«, das heifit, auf ein bestimmtes universita-
res Denken, das er insbesondere in den Humanities wiederfindet (Die
unbedingte Universitdt, Derrida 2001). Sie seien der privilegierte Ort,
von dem aus eine Selbstreflexion/Selbstdekonstruktion nicht nur der In-
stitution, sondern auch des Menschlichen, das in ihnen verhandelt wird,
ausgehen konne. Denn die Humanities béten ein wirkungsvolles Modell
des Sprechens, das sich von ihrem Gegenstand herleite, insbesondere der
fiktionalen Rede der Literatur, nimlich das »Recht, alles offentlich aus-
sprechen zur diirfen« (ebd., 15) Dieses »Recht auf Fiktion« bzw. »Er-
probung« gelte es in der 6ffentlichen Rede zu bewahren und zu verstér-
ken (ebd., 14). Was zunichst wie eine Riickkehr zu einem Sphidrenmo-
dell anmutet, in dem das Asthetische mit seinem Denken des »als ob« —
das hier auf das Wissenschaftliche ausgeweitet wird — zum Gegenmodell
der Gesellschaft wird, unterzieht Derrida jedoch weiteren Dekonstrukti-
onen. Das Denken des »als ob« wird dabei zunéchst auf seine Instru-
mentalisierungen befragt, das heisst darauf hin, ob es tatsdchlich einen
sicheren Zugang zur Welt und zu dem, was als menschlich gilt, bietet.
Derrida bezieht hier nicht nur die Funktion des »als ob« fiir Kants Kon-
zept der Urteilskraft ein, sondern, gleichsam als ihre Anwendung, auch
neuere Diskurse zur »Globalisierung«, zur Verdnderung der Arbeit und
der Ausbreitung multimedialer Techniken. Das »als ob« erscheint hier
noch nicht als Unterbrechung, sondern vielmehr als stillschweigende
Voraussetzung eines instrumentellen, humanistischen Diskurses.

Die Frage nach dem 6ffentlichen Sprechen fiihrt Derrida erneut zum
Performativ. Dessen Verwendung an dieser Stelle kann als implizite Kri-
tik an der ubiquitdren Ausweitung des Begriffs gerade in den Humani-
ties der letzten Jahre gelesen werden: Derrida konkretisiert den Begriff,
indem er ihn wieder auf Austins Sprechakt zuriickfithrt und nimmt ihm
dabei die uneingeschrinkt positive Konnotation, die zumeist mit seiner
Verwendung einhergeht. An die Stelle der Kreativitit der performativen
Auffilhrung tritt die Begrenzung der konventionellen Erfiillung — die

154

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Bedingungen des tatsdchlich unbedingten »Ereignisses« sieht Derrida so
gerade nicht realisiert:'*

»Das Ereignis muf} nicht allein den konstativen und propositionalen Modus
der Sprache des Wissens (S ist P) aus der Fassung bringen, sondern darf selbst
der Befehlsgewalt des performativen speech act eines Subjekts nicht mehr un-
terstehen. Wo immer ich durch einen performativen Akt, der wie jeder Per-
formativ von Vereinbarungen und Konventionen, von legitimen Fiktionen und
einem bestimmten »als ob« verbiirgt wird, ein Ereignis hervorbringen oder be-
stimmen kann, werde ich zwar gewil} nicht sagen, daB nichts geschieht — aber
es lasst doch das, was stattfindet, geschieht oder (mit) mir geschieht, innerhalb
des Horizonts einer Erwartung, eines Vorverstidndnisses oder ganz einfach: in-
nerhalb des Horizonts sich noch kontrollieren oder programmieren. Es gehort
der Ordnung des beherrschbaren Méglichen an, es ist Entfaltung dessen, was
bereits moglich ist. Es gehort der Ordnung des Vermdogens an, des »ich kanng,
»ich bin fihig zu.... Keine Uberraschung, kein Ereignis im starken Sinn.«
(Derrida 2001, 71f)

Stattdessen geht es Derrida um das Denken eines »Unméglichen«: »Was
stattfindet, darf sich nicht bereits als moglich oder notwendig ankiindi-
gen, wenn anders das Ereignis seines Hereinbrechens nicht im voraus
neutralisiert sein soll. Das Ereignis unterliegt einem vielleicht, das sich
nicht dem Maoglichen, sondern dem Unméglichen anheim gibt.« (Ebd.,
74)

Mit der Verbindung des als ob mit dem unbedingten Ereignis sind
die Grundbedingungen skizziert, unter denen Derrida die Humanities
und in deren Folge auch den Humanismus selbst reformulieren méchte.
Der Text lisst sich lesen als eine Uberleitung von der Dekonstruktion als
theoriegebundenes Verfahren zu einer praktischen Umsetzung — so fin-
den sich hier ganz konkrete Forderungen fiir eine Umgestaltung der
Humanities und des universitiren Denkens nach diesem Modell. Die
ethische Geste der Dekonstruktion ldsst sich jedoch nicht umstandslos
mit programmatischen Forderungen gleichsetzen, sondern sie zieht sich
letztlich zuriick in das Postulat einer Unbedingtheit. Diese ist, wie Der-
rida schon zu Beginn klarstellt, »ohne Macht und Vermégen« (ebd., 13),
wohl aber mit einer ethischen Verpflichtung versehen, ndmlich durch
das »ja« der Bejahung: Gleich einem Performativ »beschreibt es nichts
und konstatiert nichts, es verpflichtet, indem es antwortet« (ebd.). Von
der Dekonstruktion ldsst sich also als einer ethischen Verpflichtung
sprechen, Fragen zu stellen/in Frage zu stellen und damit Gewissheiten

120 Siehe zur Uberbetonung des Kreativititsaspekts auch kritisch Krimer
(2002, 345).

155

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

in die Schwebe des als 0b zu versetzen — auch und gerade »als ob« dies
jeweils noch Dekonstruktion sei.

Auch an Foucault, der sich weitaus pragmatischer und konkreter auf
gesellschaftliche Institutionen und Praktiken bezog, wurde zunichst die
Kritik der mangelnden Reflexion des eigenen Standpunkts laut, verbun-
den mit einer Kritik an der Absage universaler Werte. Was als diskurs-
politische Strategie zur Vermeidung von normativen Prinzipien inter-
pretiert werden konnte, wurde zum einen wegen der angeblich daraus
resultierenden Beschriankung des Geltungsbereichs von Foucaults histo-
rischen Studien kritisiert. Zum anderen wurde ein Selbstwiderspruch
zwischen dem theoretischen Anspruch und der konkreten Textpraktik
ausgemacht, die sehr wohl von universalen Werten der Freiheit oder
Emanzipation zeugten. Die zugrundeliegende Frage, ob ein kritischer
Standpunkt ohne einen Bezug auf universale Werte moglich sei, wurde
zu einem hartnéckigen Streitpunkt (vgl. Honneth 1990, 14ff).121

Foucault selbst begriindete sein Vorgehen gleichermaflen diskurspo-
litisch wie erkenntnistheoretisch. Diskurspolitisch ist die Weigerung
motiviert, {iber die Aufstellung universaler Werte erneut zur Normierung
der Individuen beizutragen. Foucault sah diese Gefahr insbesondere
auch fiir die sozialen Bewegungen der 70er/8oer Jahre, die sich mit ihren
Konstruktionen eines Gegenstandpunktes noch keineswegs der Einver-
leibung durch normative Prinzipien und der Regulierung von Identitét
und Sexualitét entzégen. Daher empfahl er auf die Frage nach einer ho-
mosexuellen Gegenkultur zunéchst eine negative Strategie:

»Sobald ein Programm vorliegt, wird es zum Gesetz, d.h. es verbietet andere
Entwiirfe und Erfindungen. [...] Das Programm muf} leer sein. Man muf} einen
Hohlraum schaffen, zeigen, wie die Dinge historisch eingetreten sind, zwar
aus diesem oder jenem verstehbaren Grund, aber nicht notwendig. Man muf3
das Verstehbare auf dem Hintergrund des Leeren erscheinen lassen, Notwen-
digkeiten verneinen und denken, dal das Vorhandene noch lange nicht alle
moglichen Réume ausfiillt. Das hiefe, eine wirkliche unumgehbare Herausfor-
derung aus der Frage machen: womit kann man spielen und wie ein Spiel er-
finden?« (Foucault 1984a, 92f)

121 Dies war das Hauptargument von Habermas gegen Foucault (in: Der
philosophische Diskurs der Moderne, Kap. X). Ich beziehe mich hier auf
die frithe Rezeption innerhalb der Kritischen Theorie, wie Honneth sie in
seiner Einleitung zu dem Sammelband Ethos der Moderne (Erdmann et.
al. (Hg.) 1990) zusammenfasste. Uber die teilweise starke Revision die-
ser Kritik gab die Frankfurter Foucault-Tagung Zwischenbilanz einer
Rezeption (2001) Auskunft (vgl. Honneth et.al. 2003). Zur gleichen Kri-
tik im feministischen Kontext siche Ott (1998, 32ff).

156

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

Eine tatséichliche Transformation bedarf also einer Distanznahme. Ahn-
lich wie Derrida fordert Foucault einen diskursiven Erméglichungs-
Raum, in dem Dinge »geschehen«. Anders als bei Derrida entsteht die-
ser Raum nicht im »Hereinbrechen« oder einer »Stérung« des Gesagten
(vgl. oben), sondern im historischen Aufweis seiner Kontingenz. Fou-
cault begriindete an anderer Stelle, weshalb er eine negative Strategie fiir
erforderlich halt:

»Wobei das Ziel heute weniger darin besteht, zu entdecken, als vielmehr abzu-
weisen, was wir sind. Wir miissen uns das, was wir sein konnen, ausdenken
und aufbauen, um diese Art von politischem >double-bind« abzuschiitteln, der
in der gleichzeitigen Individualisierung und Totalisierung durch moderne
Machtstrukturen besteht. AbschlieBend konnte man sagen, dal das politische,
ethische, soziale und philosophische Problem, das sich uns heute stellt, nicht
darin liegt, das Individuum vom Staat und dessen Institutionen zu befreien,
sondern uns sowohl vom Staat als auch vom Typ der Individualisierung, der
mit ihm verbunden ist zu befreien. Wir miissen neue Formen der Subjektivitit
zustandebringen, indem wie die Art von Individualitdt, die man uns jahrhun-
dertelang auferlegt hat, zuriickweisen.« (Foucault 1987a, 250)'*

Anstatt also, wie in der (frithen) Rezeption, von einem Gegeneinander
zwischen negativen und positiven Strategien im Vorgehen Foucaults
auszugehen, ldsst sich vielmehr von einem Sowohl-als-auch sprechen:
Die negative Strategie der Abweisung erscheint hier als Voraussetzung
fiir eine positiven Strategie, neue Formen von Subjektivitit zustande zu
bringen. Dass auch einem »leeren« Programm ethische Richtlinien un-
terliegen, wird hier offensichtlich. Foucault verband diese Ansitze in
dem insbesondere in der US-amerikanischen Diskussion viel rezipierten
Text Was ist Aufkldrung? (1990a). In diesem posthum veroffentlichten
Text verschrieb sich Foucault zwar nicht einer Rehabilitierung des Hu-
manismus (im Gegenteil, diesen lehnt er als Theorie der Natur des Men-
schen weiterhin ab), wohl aber einiger Prinzipien der Aufklarung, die er
bei Kant fand, insbesondere in der Frage nach der Relation des Selbst
zur Gegenwart und dessen Reflexionsmoglichkeiten. Er erschien vielen
nicht nur als nachtrigliche programmatische Begriindung und Aufkla-
rung von Widerspriichen, sondern auch als weitere Wendung zu ratio-
nalen Prinzipien.

Ausgehend von Kants gleichnamigem Text entwickelte Foucault in
diesem Text seine Ausdeutung aufklérerisch-ethischen Tuns. Aufkli-
rung bedeutet demnach, eine bestimmte »Haltung« einzunehmen, die ge-

122 Die Idee der Zuriickweisung hat Butler in »Undoing Gender« aufgenom-
men (2004).

157

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

rade nicht auf eine Suche nach universalen Werten ausgerichtet ist, son-
dern ein kritisches Bewusstsein der eigenen Gegenwart artikuliert und
damit die Etablierung eines modernen Selbstbewusstseins (Foucault
1990a, 42, 36f). In dieser kritischen Haltung sah Foucault die gleichen
Fragen oder Problematisierungen wirksam werden, die er selbst mit ei-
ner historischen Ontologie des Selbst verband, ndmlich »den Bezug zur
Gegenwart, die historische Seinsweise und die Konstitution seiner selbst
als autonomes Subjekt« (ebd., 45). Unter dieser Perspektive kann sich
Foucault zu einer aufkldrerischen Haltung als ein philosophisches Ethos
bekennen, das explizit als Doppelstrategie formuliert ist. Negativ geht es
um die Abweisung, dessen, was wir sind, ndmlich als von der Aufkla-
rung und ihren »Typen politischer Institutionen, Formen des Wissens,
Projekte der Rationalisierung von Wissen und Praktiken und technologi-
schen Entwicklungen« (ebd., 46) historisch determinierte Wesen. Zu
dem Projekt der historischen Analyse als gehort fiir Foucault auch die
Entkoppelung von Aufklarung und der Vorstellung universaler Vernunft
(die Foucault fiir die Rationalisierung der Gesellschaft verantwortlich
macht) bzw. dem Humanismus (den er als Codierung der menschlichen
Natur ablehnt, ebd., 47). Die Pluralisierung dessen, was unter Aufkla-
rung zu verstehen ist, ermdglicht es Foucault nun auch, weiterhin aus ei-
ner immanenten Perspektive zu schreiben und trotzdem eine andere
Sichtweise einzunehmen. Foucault argumentiert sozusagen mit der Auf-
kldrung gegen sie, wenn er etwa dem humanistischen Normierungsver-
fahren das aufklédrerische »Prinzip einer Kritik und einer permanenten
Kreation unserer selbst« (ebd., 47) entgegenhilt.

Dass Foucault von einer methodischen Unmdglichkeit ausgeht, ei-
nen Standpunkt auBBerhalb der sozialen Welt und ihrer Machtverhiltnisse
zu beziehen, die es zu beschreiben gilt, hatte ich oben in Bezug auf die
Hintergrundpraktiken angefiihrt. Dass dies keineswegs ein Abgleiten in
einen »perspektivlosen Relativismus« (Honneth 1990, 14) bedeutet, son-
dern eine Relativierung der eigenen Geltungsanspriiche, ohne jedoch
den Anspruch auf Systematik oder den Bezug auf Allgemeinheit aufzu-
geben, wird in dem Aufkidrungs-Text ausgefiihrt. Foucault beschreibt hier
seine Grenzhaltung als eine positive Strategie einer praktischen Kritik
der Uberschreitung. Thre Systematik erhilt sie durch die Untersuchung
der Praktiken, die anhand dreier »Achsen« der Analyse zu erfolgen ha-
be, namlich des Wissens, der Macht und der Ethik (ebd., 51f). Thre Giil-
tigkeit liegt dabei nicht in der Ubertragbarkeit von Analysen des histori-
schen Materials (etwa zum Verhéltnis von Vernunft und Wahnsinn), als
vielmehr in den darin zu Tage tretenden allgemeinen Fragestellungen:
»Das Studium dieser Problematisierungsweisen (d.h. dessen, was weder
eine anthropologische Konstante noch eine zeitliche Variation ist) ist

158

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

daher die Art, Fragen von allgemeiner Bedeutung in ihrer historisch ein-
zigartigen Form zu analysieren.« (ebd., 52).

Was sich wie ein handhabbares Wissenschaftsprogramm ausnimmt,
erweist sich diskurspolitisch letztlich jedoch wiederum als weitgehend
offen. Wie genau Subversionen in Gang gesetzt werden, oder, wie
McNay fragt, »was bestimmte Praktiken an sich haben, das sie gegen-
iiber der Einverleibung in vorherrschende Konzeptionen von Individua-
litdt gegeniiber widerstandsfihig sein 14sst« (McNay, 1996, 355), bleibt
im Dunkeln. Foucault gibt hier lediglich an, dass Begrenzungen iiber-
schritten werden (sollen), indem sie befragt werden. Die Wirkungsweise
solcher Befragungen bleibt allerdings unvorhersehbar — ob eine negative
Strategie tatsdchlich zum Abbruch des normierenden Diskurses fiihrt,
oder aber eine positive Strategie die Spielrdume erweitert, ist von der je
spezifischen Situation abhéngig.

Dieses Programm eines philosophischen Ethos erscheint den Aus-
fiihrungen Derridas nicht in der Zielrichtung, wohl aber im Vorgehen
genau entgegengesetzt: Statt der Absage an einen Prisenzgedanken geht
es Foucault um die Frage, wie eine Beziehung zum Gegenwértigen her-
gestellt werden kann; wo Derrida seine Perspektive der Subversion in
die Zukunft richtet, weist Foucault strikt auf das Geworden-Sein. Wih-
rend Derrida eine Praktik des Humanismus wieder aufwerten mochte,
bevorzugt Foucault aufkldrerische Grundgedanken. Beide Anliegen
konnen so auf den ersten Blick tatséchlich als eine »Riickkehr« zu den
groflen Erzéhlungen der Moderne erscheinen. Aber sie verdndern deren
Gestalt dadurch, dass jede programmatische AuBerung erneut einer Be-
fragung unterzogen wird, so dass sie sich einer direkten Indienstnahme
verweigern. Die Dekonstruktion als Unterbrechung oder Stérung des
Diskurses sowie Foucaults Forderung nach Schaffen eines Hohlraums
zielen darauf, eine Distanz herzustellen, die den Blick zunichst auf die
Produktionsweise der Diskurse lenken. An zentraler Stelle steht hier die
Frage nach den Folgen universaler Annahmen. Selbst wenn diese An-
nahmen soweit relativiert werden, dass sie im Modus des als-ob gedacht
werden — wie es bei Kant der Fall ist, aber auch bei Habermas«< idealer
Kommunikationsgemeinschaft — finden sie weder bei Derrida noch bei
Foucault Zustimmung. Beider Anliegen ist, wie gezeigt, die Reformulie-
rung der Philosophie dahingehend, dass unterschiedliche Geltungsan-
spriiche anerkannt werden, statt einen gemeinsamen Horizont des Ver-
stehens anzunehmen oder anzustreben. Derrida weist darauf, dass es ge-
rade diese Unterstellung ist, die vorhandene Differenzen verdeckt, in-
dem sie stets auf den gesetzten Horizont zurtickfiihrt. Stattdessen schlédgt
er eine Gratwanderung vor, mit der einerseits der »fiktionale« Status des
Sprechens (Derrida 2001, 14) ausgestellt werden soll, wihrend anderer-

159

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

seits dieser Modus in Anspruch genommen werden soll, um ein Anderes
zu ermdglichen — also die dekonstruktive Strategie von Setzung und Ent-
zug von Bedeutung. Foucault stiitzt sich in seinem aufkldrerisches Tun
ebenfalls nicht auf die vermeintliche Fundierung durch gemeinsame An-
nahmen, sondern will die Grenzen dieser Setzungen in ihrer historischen
Kontingenz befragen. Die programmatischen Grundlagen erscheinen
nun so weit verschoben, dass schlieflich »Humanismus« als De-
konstruktion erscheint, » Aufklarung« als Genealogie.

Das bedeutet, wie gezeigt, keine Absage an Wertsetzungen — im Ge-
genteil: die Anerkennung von Differenzen, Pluralitit und Heterogenitét
im Allgemeinen sowie die des Erscheinens des Anderen in der je spezi-
fischen Situation werden gegen die Identitdtslogik instrumenteller Ver-
nunft aufgeboten. Sie erscheinen allerdings offener — d.h. auch, offen-
sichtlicher als Setzungen — und so weit weniger abgesichert als diejeni-
gen Wertsetzungen, die sich universal geben. Das bedeutet gerade nicht,
wie die starke Resonanz der 80er/90er Jahre zeigte, dass auf ihrer Basis
keine kritische Haltung entstehen koénnte. Das Problem liegt nicht in der
Absage an Werte oder die Unreflektiertheit des eigenen Vorgehens — un-
ter Zuhilfenahme impliziter Strategien werden die eigenen Strategien
sehr wohl auch als Paradoxa reflektiert.'”

Problematisch erscheint dagegen anderes. Die Grenze der Dekon-
struktion liegt, wie Gehring analysiert hat, in der Fokussierung eines lo-
gischen Wahrheitsanspruchs, was den Geltungsbereich einschrankt:
»Die aporetische »Erfahrung¢, diejenige Unentscheidbarkeit, die im We-
ge jenes dekonstruierenden Spiels der Logik heraufbeschworen wird,
so das Fazit, konne man eben »nur gegen Texte spielen [...], deren Exis-
tenz an die die Idee der Wahrheit gekniipft ist« (Gehring 1997, 254). Die
Macht des Normativen, wie es sich etwa im Recht finde, kénne so gera-
de nicht gebrochen werden, denn diese liege nicht vorrangig in ihrem
Wahrheitsanspruch.'**

Anders verhilt es sich bei Foucault, der die Kontingenz des Fakti-
schen nicht ontologisch, sondern historisch begriindet. Die Wirkungs-
weise von Normalitit ist erkldrtes Untersuchungsziel von Foucault, wo-
zu er, im Unterschied zu Derrida, einen Machtbegriff entwickelte, mit

123 Zu nennen wire hier etwa das Verhiltnis zwischen Derridas Absage an
die Metaphysik und seine quasi-transzendentalen Setzungen oder Fou-
caults Pendeln zwischen positivistischem Beharren und Bestrebungen
der Transgression.

124 Diese Kritik erscheint durch den Text Die unbedingte Universitdit inso-
fern iiberholt, als dort mit dem Performativ die Macht der Konventionen
thematisiert wird — vielleicht in Anschluss an Judith Butler, die diese
Verbindung der Konzepte (der Iteration bei Derrida und dem Normali-
sierungsdiskurs bei Foucault) hergestellt hat.

160

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

dem sich deren Entstehen und Erhalt erkldren lassen. Was hier im Ge-
genzug problematisch erscheint, sind die Moglichkeiten der Distanz-
nahme. Foucault forderte unter dem Eindruck der sozialen Bewegungen
der Ende 60er bis Anfang 80er Jahre die Trennung von Politik und Sub-
jekt, um die Verflechtung zwischen Institution und Einzelnen, die er fiir
die Ausbildung normativer Subjekte verantwortlich machte, aufzuheben.
Aber, wie sich zwanzig Jahre spiter zeigt, bedeutet die Asthetisierung
des Selbst an sich noch keinen Ausweg aus der Normalisierung, im Ge-
genteil, wurde sie doch in normative Diskurse integriert. Derrida trigt
diesem Problem gewissermaflen Rechnung, wenn er die Institution der
Universitit als Ort eines kritisch-reflexiven Sprechens in Anspruch neh-
men will. Dies geschieht vor dem Hintergrund der Erfahrung der 80er/
90er Jahre, wo dekonstruktive bzw. poststrukturalistische Theorien ins-
besondere an den US-amerikanischen Universititen einen groflen Ein-
fluss in politischer Hinsicht gewinnen konnte. Die Universitét (insbe-
sondere die Humanities) erscheinen als ein Ermoglichkeitsraum, in dem
sich Ideen entwickeln konnen, die in der Folge diesen Schutzraum iiber-
schreiten sollen — so jedenfalls das Postulat Derridas (2001, 74).

7. Topologie des Subjekts

Der Bogen, der in diesem Teil der Arbeit geschlagen wurde, reichte von
der begrifflichen iiber eine figurative Bestimmung des Subjekts zur De-
konstruktion und Rekonstruktion dieser Bestimmungen unter poststruk-
turalistischem Vorzeichen. Dabei wurde deutlich, dass die Verschiebung
des Subjekts vom Begriff zur Metapher die problematischen Aspekte ei-
ner begrifflichen Bestimmung nicht zwangsldufig auBler Kraft setzte.
Zwar stellte das metaphorische Subjekt, wie es in Kap. I1.2 beschrieben
wurde, seinen eigenen Setzungscharakter deutlicher aus. Insoweit die
Metapher aber als Begriff eingesetzt wurde, iibernahm sie die kritisierten
Eigenschaften begrifflicher Représentation. Zu diesen Eigenschaften
zdhlten die inhaltliche Fixierung, die Differenzen verdeckt und sich das
Partikular-Individuelle unterordnet, ebenso die fortgesetzte Trennung
von Sinnlichem und Intelligiblem. Das klassische Reprisentationsver-
héltnis von Subjektivitit und Text, in dem der Text als Ausdrucksmedi-
um von Subjektivitit verstanden wurde, blieb intakt; die Metapher er-
schien im hermeneutischen Modell nicht als eine heterogenes Element,
sondern deshalb als ein addquates Ausdrucks- und Erkenntnismedium,
da ihr eine Wesensdhnlichkeit mit dem Subjekt unterstellt wurde.

Mit den poststrukturalistisch beeinflussten Ansitzen kehrte sich das
Verhéltnis von Text und Subjekt um, indem eine verallgemeinerte Tex-

161

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

tualitét (als Symbolisches bei Lacan, u.a. als Metaphorizitét bei Derrida;
als Diskursivitdt bei Foucault) zur konstitutiven Bedingung des Subjekts
avanciert. Damit verdnderten sich auch die Bestimmungen einer Reihe
von Eigenschaften, welche fiir das klassisch-moderne Subjekt relevant
waren: Aus der Selbstidentitdt, die im Dienste der Stabilisierung des
Weltverhéltnissses des Ich stand, wurde eine sprachlich-diskursiv be-
griindete Selbstdifferenz, die entprechend auch die Vorstellungen von
Autonomie anfocht. Die konstitutive Abhédngigkeit vom a/Anderen wur-
de sowohl als Abhingigkeit vom konkreten anderen gefasst, als auch
vom allgemeinen Anderen, in Gestalt des Sprachlich-Symbolischen (La-
can), der sprachlichen Bewegung der différance (Derrida) oder des sub-
jektivierenden) Diskurses. Sprache (im Sinne sprachlich-diskursiver
Formationen) wurden hier zugleich Subjekt-ermdglichende wie -unter-
werfende Eigenschaften zugesprochen und so als unhintergehbare pro-
thetische Technik (Derrida) bzw. Technologien und Praktiken (Foucault)
aufgefasst. Damit ging es nicht nur um eine heteronome Bestimmung
des Subjekts, sondern um eine grundlegende Infragestellung der Grenz-
zichungen zwischen Innen und AuBen, Eigenem und Anderem. Dies
zeigte sich auch in der Verschiebung der Bestimmung des Subjekts von
der Substanz zur Form , die nur iiber ein konstitutives Aullen erreichbar
ist (Foucaults Selbstformierungen) bzw. deren grundlegendes Merkmal
die Nicht-Festlegung ist (Derridas Anliegen, das »Unmégliche« offen zu
halten). In der Aufmerksamkeit fiir die Gestaltung und Reprisentations-
weise einer solchen Form liegt denn auch die »postdekonstruktive« Ver-
antwortung (im Unterschied etwa zur Festlegung von Handlungstri-
gern).

Die synthethisierenden Funktionen des Bewusstseinssubjekts sind
insofern auf die verallgemeinerte Textualitdt tibergegangen, als sie zum
wirklichkeitsstiftenden Medium wurde. Da die konstitutive Abhdngig-
keit des Subjekts von diesen sprachlich-symbolischen Strukturen akzep-
tiert war, verlor der in der Moderne beklagte Mangel an Sein seinen
Schrecken. An seine Stelle trat der Mangel an Sprache (an Artikulati-
onsmoglichkeiten), der fiir Ausschliisse verantwortlich gemacht wurde
(Derrida). Die Vernunft als solche hat sich verduferlicht und verviel-
facht, und zwar nicht allein zum Modell des intersubjektiven Dialogs,
sondern zum Netz (Foucault) bzw. zur unabgeschlossen Polyphonie der
Schrift (Derrida).

Insgesamt ist das Verhiltnis zwischen Subjekt und Text prekédrer
geworden: An die Stelle eines hermeneutischen Oberflidchen/Tiefen-
Modells, das die Moglichkeit sinnhafter, tiberzeitlicher Bedeutungsstif-
tungen versprach, traten Konzepte unabgeschlossener, kontingenter und

162

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

in starkem Malle kontextabhidngiger Textmodelle: Die serielle Perfor-
mativitit Derridas, die an die Stelle des Zwei-Sphiaren-Modells lediglich
eine vorausliegende Moglichkeit zum Sprachhandeln setzt; Diskurse und
Praktiken bei Foucault, die in ihrer Genese betrachtet werden sollen
(nicht aber als vorausgesetzte Strukturen). Mit der Ausweitung der Tex-
tualitét verlieren dsthetisch-poetische Strategien ihre Ausnahmefunktion:
Dem poetischen Sprechen oder Schreiben kommt kein speziell Geheim-
nivolles mehr zu, welches es zum privilegierten Ausdrucksmittel subjek-
tiver Verhiltnisse machen konnte (wie etwa in der Romantik). An diese
Stelle riickt die Frage nach der Politik des Textes, also nach den ethisch-
politischen Wirkungen sprachlicher Reprasentationen.

Mit der Rezeption von Lacan, Derrida und Foucault und anderen auf
theoretischer Ebene wie auch den politischen Bewegungen der 1970er/
80er Jahre fand eine Aufwertung von Pluralitdt, Heterogenitat, Partiku-
laritdt und Selbstdifferenz statt. Dariiber haben sich die Subjektformen
in vielfiltiger Weise ausdifferenziert, wie die Arbeiten von Steve Pile
und Nigel Thrift (1995a+b) zeigen. Sie sollen abschliefend zu diesem
Teil der Arbeit und als Uberleitung zu feministischen Thematisierungen
kurz vorgestellt werden, da sie wesentliche Aspekte, die bislang disku-
tiert wurden, unter einer etwas anderen Perspektive zusammenfiihren.

Die Autoren unternahmen die Aufgabe, das das Subjekt einem map-
ping zu unterziehen, was nicht ohne Schwierigkeiten verlief:

»The human subject is difficult to map for numerous reasons. There is the dif-
ficulty of mapping something that does not have precise boundaries. There is
the difficulty of mapping something that cannot be counted as singular but
only as a mass of different and sometimes conflicting subject positions. There
is the difficulty of mapping something that is always on the move, culturally,
and in fact. There is the difficulty of mapping something that is only partially
locable in time-space. Then, finally, there is the difficulty of deploying the
representational metaphor of mapping with its history of subordination to
Enlightenment logic in which everything can be surveyed and pinned down.«
(Pile/Thrift 1995a, 1)

Trotz einiger Bedenken gegeniiber der Kartenmetapher erscheint eine
tropische Darstellungsweise weiterhin als diejenige, die am zuverldssig-
sten Auskunft iiber das Subjekt zu geben verspricht. Dabei verdndert
sich jedoch, was unter »Subjekt« beschrieben wird. Der Wandel von der
Metaphorik des Spiegels zu der der Karte/des Netzes macht das deutlich:
An die Stelle einer Fokussierung des Subjekts im Zentrum der Welt, als
Eigentliches und Selbstidentisches und dessen Gegenteil, die Auflosung,

163

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Zerstreuung oder der Mangel des Subjekts, tritt eine Vervielfiltigung,
ein Netz aus differenten Bedeutungsknoten. Die Ablgsung einer ontolo-
gischen durch eine epistemologische Betrachtungsweise, die Pile/Thrift
vorfithren, macht die Vielfalt der unterschiedlichen Konzepte poststrukt-
uralistischer, dekonstruktiver oder konstruktivistischer Provenienz sicht-
bar, die sich hinter dem Topos der »postmodernen« Vervielfiltigung des
Subjekts (siehe Kap. 1.1) verbergen:

Pile/Thrift identifizieren fiinf Hauptkategorien, in die sich die fiir die
zeitgenossischen Diskurse wichtigen Vorstellungen auffachern: Korper,
Selbst, Person, Identitdt und Subjekt (Pile/Thrift 1995a, 7ff). Jeder die-
ser Bezeichnungen steht fiir ein ganzes Spektrum von Bedeutungen. So
erscheint der Korper ebenso als Grundlage wie als Oberfléche, als Ur-
sprung wie als Effekt von Bedeutungen und Handlungen. Das Selbst
changiert zwischen seiner apriorischen Bestimmung (Kant) und dem
Projekt der Selbstschopfung (Foucault). Die Vorstellung der Person
wird dagegen fiir historisch iiberholt erklirt, insofern sie den kulturellen
Rahmen cines Selbst beschreibe, der in erster Linie auf westliche Vor-
stellungen zuriickgehe. Stattdessen gewédnnen Vorstellungen von Identi-
tit an Gewicht, die sich von einer »einstimmigen« zur »mehrstimmi-
gen« Konzeption gewandelt hidtten bis hin zur hybriden Identitdt im
postkolonialen Diskurs, in der »the ethnic absolutism of jroot< meta-
phors, fixes in place, is replaced by mobile >route< metaphors which can
lay down a challenge to fixed identities of »cultural insiderism«« (ebd.,
10). Im Subjekt kulminieren schlieBlich diese Bestimmungen. Auch
wenn wiederum keine Einigkeit dariiber bestiinde, was darunter in einem
positiven Sinn zu verstehen sei, »except that the subject is a primary
element of being« (ebd., 11) bestitigen die Autoren seinen Status als
Unhintergehbares — nun unter verdnderten Vorzeichen gegeniiber ra-
tionalistischen Bestimmungen:

»Nowadays, the subject and subjectivity are more likely to be conceived of as
rooted in the spatial home of the body, and therefore situated, as composed of
by a >federation¢ of different discourses/persona, united and orchestrated to a
greater or lesser extent by narrative, and as registered through a whole series
of senses.« (Pile/Thrift 1995a, 11)

Das vorgefithrte Mapping macht Zweierlei deutlich: Zum einen hat
durch die Situierung des Subjekts — sei es »im Korper« oder »im Dis-
kurs« oder beides — eine Relativierung des Subjekts stattgefunden, das
nun nicht mehr als autonom verstanden werden kann. Andererseits hat
sich die Bestimmung erweitert: Nicht nur sind die Bestimmungen der
einzelnen Kategorien von Subjekt, Identitdt, Korper etc. austauschbar

164

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

geworden bzw. so miteinander verkoppelt, dass sie kaum mehr zu unter-
scheiden sind. Eine weitere Entgrenzung fand zur Objektseite hin statt.
Mit der Einsicht in die kulturelle Ordnungsfunktion von Dichotomien
erfuhr das Andere des Subjekts — sei es das als Natur oder soziale Um-
welt Bezeichnete, als die Anderen oder das ganz Andere des Nicht-Hu-
manen - eine Neubewertung als notwendige Voraussetzung des Sub-
jekts. Diese Bewertung erwies sich jedoch als durchaus zwiespailtig, als
sie nicht nur im kulturkritischen Sinne zu einer Relativierung der Sub-
jektmacht fiihrte, sondern auch die Begriindung fiir eine neue Form der
Aneignung lieferte, in der das Subjekt wiederum den Fluchtpunkt jed-
weder Betrachtung des Anderen bildete, nun unter einem konstruktivis-
tischen Vorzeichen.'*

Pile/Thrift fithrten die Kartierung des Subjekts {iber die bloBe Auf-
listung zentraler Kategorien weiter. In ihrem Aufsatz Mapping the Sub-
ject (1995b) untersuchten sie unterschiedliche Ansdtze (aus dem 20.
Jahrhundert, vorrangig aus dem letzten Drittel) in Bezug auf die in ihnen
enthaltenen Raummetaphern. Dazu gehoren zunéchst diejenigen, welche
die Verortung des Subjekts thematisieren, wie es insbesondere in femi-
nistischen und postkolonialen Diskursen der Fall war, die sich auf die
Suche nach neuen AuBerungspositionen begaben (ebd., 15ff). Eine (zu-
mindest intendierte) Steigerung in der Offenheit sehen Pile/Thrift im
Konzept der Bewegung, die das Subjekt als raum-zeitlichen Prozess
entwirft (ebd., 19ff). Letztlich, so die Tendenz, die Pile/Thrift konstatie-
ren, bewegt sich das Subjekt in einem Zwischenraum zwischen kon-
flikthaftem, inkohdrenten Selbst und inkommensurablen Anderen. Als
Unterworfenes wird es selbst als Ort bzw. Karte kultureller Einschrei-
bungen beschrieben, wobei insbesondere die Korper als »maps of mea-
ning and power« (ebd., 39f) fungierten. Die Rede von Einschreibungen
setzt die diskursiv-praktische Konstituierung von Subjekthaftigkeit vor-
aus. Pile/Thrift verstehen sie in der Tat als grundlegend, wobei sie unter-
schiedliche Praktiken auflisten, die sich schwerpunktmiBig auf soziale
Interaktion, die Sprache oder den Blick bezichen.'*®

Raummetaphern erscheinen hier als zentrale Ordnungstrukturen, un-
ter denen sowohl die Karte als auch das Subjekt erscheinen, so Pile/

125 U.a. wird das fiir die Actor-Network-Theorie von Bruno Latour beschrie-
ben, die noch im Zusammenhang mit Donna Haraway eine Rolle spielen
wird (1995a, 11).

126 Wie z.B. der Soziale Interaktionismus, Bourdieu, Heidegger, de Certeau,
Wittgenstein oder das auf Lacan beruhende Konzept des Blickregimes,
das reguliert, was sichtbar bzw. unsichtbar bleibt (vgl. Pile/Thrift 1995b,
26ff, 39ff, 451.).

165

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Thrift, letztendlich als kulturelle Konstrukt, die um Identitit und Raum
eingerichtete Machtpraktiken verkorpern:

»The map — as our allegory of power and knowledge — and the subject — as our
allegory of the body and the self — reveal identity: its fluidity and fixity, its pu-
rity and hybridity, its safety and its terrors, its transparency and its opacity.
The map — as allegory of space-time — and the subject — as allegory of place-
in-the-world and limit-of-the-world — reveal that »space< is actively constitu-
tive of the practices of authority and resistance, of grounding meaning and
placing meaning.« (Pile/Thrift 1995b, 49)

Zentrale Topoi des Subjekts, wie sie bislang vorgestellt wurden, ver-
sammeln sich hier wieder: Die Forderung nach Tranparenz bzw. die Zu-
schreibung von Opazitdt war spitestens seit der Romantik ein etablierter
Topos, wie Konersmann anhand der Spiegel-Metaphorik zeigte; die Ei-
genschaften von Fliissigkeit und Fixiertheit finden sich noch in der la-
canschen Unterscheidung zwischen Metapher und Metonymie (und,
modifiziert, in Derridas Konzept der différance); die Frage von Reinheit
und Vermischung (hybridity) verweist konkret auf einen kolonialen
Kontext, wird aber generell mit der dem Subjekt unterstellten Eigent-
lichkeit thematisiert. Die Beurteilung des Subjekt-Schemas als eines, das
Sicherheit stiftet oder aber ferror bedeutet, das einen verldsslichen Be-
zug zur Welt eroffnet oder aber verhindert, zieht sich, wie gezeigt,
durchgingig durch die Begriffsgeschichte der Moderne. An die Stelle
des Entweder-Oder, welches das Subjekt nur als Alles oder Nichts gel-
ten lassen mochte, ist jedoch ein Sowohl-als-auch getreten, und damit
eine Vervielfiltigung der Subjektbegriffe, die nun topologisch als Feld
von Bedeutungen (Biirger) oder als Karte/Netz abgebildet wird. Darin
lasst sich sich das Subjekt nurmehr als Position in Bezug auf andere be-
stimmen; die Figur des Subjekt als solches ist damit auf die Bedeutung
eines historischen Konstrukts reduziert.

Die Analogisierung des Subjekts mit einer Trope — sei es, um es me-
taphorisch zu erkldren oder aber als Metapher zu bestimmen — fand mit
der Karte/dem Netz ebenfalls seine Fortsetzung. Aus der Metapher ist
nun eine Allegorie geworden, die ihren rhetorischen Charakter (oder,
unter Derridas Perspektive der Katachrese, den einer »kiinstlichen« Set-
zung) mitausstellen soll — eine Verlagerung, die insbesondere auch im
feministischen Kontext begriindet wurde (siehe Kap. IIL.5).

Die von Pile/Thrift verwendete allegorische Zuschreibung zum Sub-
jekt als »place-in-the-world and limit-of-the-world« (ebd.) wire noch zu
erginzen um die Raummetaphorik fiir das Subjekt selbst bzw. seiner
Konstitutionsbedingung: Der dritte Raum, das Dazwischen, als das so-

166

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIONEN DES MODERNEN SUBJEKTS

wohl Identitdten (unter postkolonialem wie feministischem Vorzeichen,
s. Kap. IV.2, 3) als auch Text (im Sinne Derridas) und politische Spha-
ren (im Feminismus) postuliert werden.

Um die verschiedenen »Verortungen« und Verschiebungen eines weib-

lichen bzw. vergeschlechtlichten Subjekts soll es nun im Folgenden ge-
hen.

167

- am 14.02.2026, 10:20:27. =


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 10:20:27.


https://doi.org/10.14361/9783839407561-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

