
https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jochen Dallmer
Glück und Nachhaltigkeit

Edition Politik  |  Band 97

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht durch 
den Fachinformationsdienst Politikwissenschaft POLLUX

und ein Netzwerk wissenschaftlicher Bibliotheken zur Förderung von Open Access in den 
Sozial- und Geisteswissenschaften (transcript, Politikwissenschaft 2020) 
 
Die Publikation beachtet die Qualitätsstandards für die Open-Access-Publikation von Bü-
chern (Nationaler Open-Access-Kontaktpunkt et al. 2018), Phase 1
https://oa2020-de.org/blog/2018/07/31/empfehlungen_qualitätsstandards_oabücher/

Jochen Dallmer, geb. 1975, ist Politikwissenschaftler und lebt in Berlin. Er ist frei-
beruflich als Referent für Nachhaltigkeit vor allem im Bereich Bildung für nach-
haltige Entwicklung (BNE) in Formaten wie Lehraufträge, Projektberatung, Vor-
träge, Workshops und Seminare tätig.

Universitätsbibliothek Bayreuth | 
Universitätsbibliothek der Humboldt-
Universität zu Berlin | Staatsbibliothek 
zu Berlin | Universitätsbibliothek FU 
Berlin | Universitätsbibliothek Bielefeld 
(University of Bielefeld) | Universitäts-
bibliothek der Ruhr-Universität Bochum 
| Universitäts- und Landesbibliothek | 
Sächsische Landesbibliothek - Staats- und 
Universitätsbibliothek Dresden | Universi-
tätsbibliothek Duisburg-Essen | Univer-
sitäts- u. Landesbibliothek Düsseldorf | 
Universitätsbibliothek Erlangen-Nürnberg 
| Universitätsbibliothek Johann Christian 
Senckenberg | Universitätsbibliothek 
Gießen | Niedersächsische Staats- und Uni-
versitätsbibliothek Göttingen | Universitäts-
bibliothek Graz | Universitätsbibliothek der 
FernUniversität in Hagen | Martin-Luther-
Universität Halle-Wittenberg | Staats- und 
Universitätsbibliothek Carl von Ossietzky, 
Hamburg | Technische Informations-
bibliothek Hannover | Gottfried Wilhelm 
Leibniz Bibliothek - Niedersächsische 

Landesbibliothek | Universitätsbibliothek 
Kassel | Universitäts- und Stadtbibliothek 
Köln | Universität Konstanz, Kommuni-
kations-, Informations-, Medienzentrum 
| Universitätsbibliothek Koblenz-Landau | 
Universitätsbibliothek Leipzig | Zentral- u. 
Hochschulbibliothek Luzern | Universitäts-
bibliothek Mainz | Universitätsbibliothek 
Marburg | Ludwig-Maximilians-Universität 
München Universitätsbibliothek | Max 
Planck Digital Library | Universitäts- und 
Landesbibliothek Münster | Universitäts-
bibliothek Oldenburg | Universitätsbiblio-
thek Osnabrück | Universitätsbibliothek 
Passau | Universitätsbibliothek Potsdam | 
Universitätsbibliothek Siegen | Universitäts-
bibliothek Vechta | Universitätsbibliothek 
der Bauhaus-Universität Weimar | Universi-
tätsbibliothek Wien | Universitätsbibliothek 
Wuppertal | Universitätsbibliothek Würz-
burg | Zentralbibliothek Zürich | Bundes-
ministerium der Verteidigung - Bibliothek | 
Landesbibliothek Oldenburg  

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jochen Dallmer

Glück und Nachhaltigkeit
Subjektives Wohlbefinden als Leitmotiv für nachhaltige Entwicklung

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Arbeit wurde als Dissertation an der Universität Kassel im Fachbereich Poli-
tikwissenschaften im Mai 2019 eingereicht, die Disputation fand am 1. November 
2019 statt.
Diese Publikation wurde durch die Hans-Böckler-Stiftung gefördert.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
  
Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld

© Jochen Dallmer

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Korrektorat: Jakob Maché, Nadja Rothenburger
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5247-5
PDF-ISBN 978-3-8394-5247-9
EPUB-ISBN 978-3-7328-5247-5
https://doi.org/10.14361/9783839452479

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Dank ..................................................................................... 9

1. Einleitung ........................................................................... 11

1.1 Idee, Fragestellung und Hypothesen der Arbeit...................................................... 11

1.2 Vorgehen, Methodik und Aufbau der Arbeit .......................................................... 13

1.3 Eingrenzungen .............................................................................................. 15

2. Ausgangslage und Problemstellung ................................................. 17

2.1 Nachhaltigkeit als globale Herausforderung:

Ressourcenknappheit und planetare Grenzen ...................................................... 17

2.2 Nachhaltige Entwicklung als politisches Leitbild................................................... 21

2.3 Grenzen des Wachstums in einer endlichen Welt

und Postwachstum als Lösungsansatz ............................................................... 24

2.4 Der Ansatz der Suffizienz: Wie viel ist genug? ..................................................... 30

2.5 Die Frage von Wohlstand, gutem Leben und Suffizienz .......................................... 34

3. Erkenntnisse der Glücksforschung................................................. 39

3.1 »Glück« als Objekt der Untersuchung und Definition der Begriffe ........................... 39

3.2 Positive Psychologie als Pionier der modernen »Glücksforschung«.......................... 42

3.3 Empirische Glücksforschung ........................................................................... 47

4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens ...................................... 61

4.1 Lehren des Glücks in der Antike ........................................................................ 61

4.2 Entwicklungen der Glücksphilosophie in Mittelalter,

Neuzeit und Moderne ..................................................................................... 68

4.3 Glück und gutes Leben in der gegenwärtigen Philosophie....................................... 72

4.4 Das Glück der anderen. Perspektiven auf eine Ethik des Glücks

im Sinne nachhaltiger Entwicklung .................................................................... 78

4.5 Subjektives Wohlbefinden und Nachhaltigkeit –

ein Zwischenresümee ..................................................................................... 94

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise................................... 97

5.1 Arbeit und Produktion als Elemente des guten Lebens........................................... 97

5.2 Aspekte des Wohlbefindens in der Konsum- und Warengesellschaft ....................... 108

5.3 Wohlbefinden und Unbehagen der materialistischen Lebensweise .......................... 116

6. Elemente einer postmaterialistischen 

Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens ..................................... 129

6.1 Die Abkehr von der Arbeitsgesellschaft ........................................................... 130

6.2 Zeitwohlstand: Vom guten Leben mit wenig Arbeit .............................................. 134

6.3 Kernbereiche des Wohlbefindens einer postmateriellen Lebensweise ...................... 140

6.4 Wohlbefinden als Motiv einer nachhaltigen Lebensweise ...................................... 153

7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit .......................................... 157

7.1 Suffizienz als Eudaimonia – Selbstbegrenzung als gutes Leben .............................. 158

7.2 Kritische Reflexion der Leitmotive eudaimonischer Suffizienzkonzepte.................... 165

7.3 Die Perspektive eines postmaterialistischen, aufgeklärten Hedonismus ................... 182

8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung ................ 187

8.1 Grundlegung eines aufgeklärten Hedonismus...................................................... 187

8.2 Das (Selbst-)Verständnis des menschlichen Seins im aufgeklärten Hedonismus:

Phänomenologie, Embodiment und Subjektivität ................................................. 190

8.3 Aufgeklärter Hedonismus als Lebensweise ......................................................... 196

8.4 Existenzialismus und Hedonismus ................................................................... 209

9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz .......................................215

9.1 Selbstverhältnisse als prägendes Element von Naturverhältnissen .......................... 215

9.2 Historische Entwicklung und gegenwärtiger Stand der Selbstverhältnisse ............... 217

9.3 Leibangebundene Philosophie und die Praxis der Lebenskunst.............................. 226

9.4 Somatische Praxis als Ansatz hedonistischer Lebenskunst.................................... 231

9.5 Diskussion und Kritik am Ansatz des aufgeklärten Hedonismus ............................. 242

9.6 Potentielle Effekte des aufgeklärten Hedonismus für Suffizienz ............................ 247

10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze ...... 257

10.1 Wohlbefinden als Projekt der Moderne und der Aufklärung ................................... 257

10.2 Subjektives Wohlbefinden als Ziel von Politik ..................................................... 262

10.3 Ansatzpunkte für die Politik ........................................................................... 272

10.4 Grenzen & Hindernisse .................................................................................. 282

11. Schluss ........................................................................... 299

11.1 Ergebnisse der Arbeit ................................................................................... 299

11.2 Ausblick ..................................................................................................... 302

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11.3 Schlusswort ................................................................................................ 305

12. Literaturverzeichnis .............................................................. 309

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dank

Die vorliegende Arbeit wurde an der Universität Kassel als Dissertation im Fach-

bereich Politikwissenschaften eingereicht.

Ich danke Prof. Dr. Bernd Overwien und Prof. Dr. Christoph Görg für Ihre

freundliche Betreuung, die mir, wo immer nötig, Unterstützung boten und zu-

gleich ausreichend Freiraum ließen, meine Ideen zum Thema so zu entwickeln,

wie sie nun vorliegen.

Während meiner Promotionszeit erhielt ich ein Stipendium der Hans-Böckler-

Stiftung. Ohne diese Förderung wäre es mir nicht möglich gewesen, mich mit der

gleichen Intensität und Muße der Erstellung dieser Arbeit zu widmen, entspre-

chend sei auch hierfür herzlich gedankt.

Zu danken ist selbstverständlich auch meiner Familie, vielen Freund*innen,

Kolleg*innen und Bekannten, die auf vielfältige Weise meine Gedanken angeregt,

sowie grundlegend zu meinem subjektiven Wohlbefinden beigetragen haben.

Besonders erwähnen möchte ich die zahlreichen Erfahrungen, die ich im den

letzten Jahren im Bereich der Somatik machen durfte. Hier ist den Lehrenden aber

auch den anderen Forschenden, Praktizierenden und Improvisierenden zu danken.

Diese Erfahrungen haben – im besten Sinne der leiblich angebundenen Phänome-

nologie – meinen Blick auf die Welt, auf mich sowie auf mein Forschungsthema

erweitert und verfeinert.

Die vorliegende Arbeit ist in diesem Sinne ein Zwischenstand meiner For-

schung zum Verhältnis von Glück und Nachhaltigkeit und ich blicke voll Vorfreude

weiteren Erfahrungen, Begegnungen und Erkenntnissen entgegen.

Berlin im Januar 2020, Jochen Dallmer

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung

1.1 Idee, Fragestellung und Hypothesen der Arbeit

Die vorliegende Arbeit widmet sich der Frage, wie sich das Ziel der nachhaltigen

Entwicklung zu Konzeptionen eines guten Lebens verhält: stehen Glück und Nach-

haltigkeit im Widerspruch oder bieten sich Konvergenzen an?1

DieNotwendigkeit einer nachhaltigen Entwicklung ist heutzutage gesellschaft-

licher und politischer Konsens. Eine besondere Rolle spielt dabei die Berücksichti-

gung der planetaren Grenzen, welche der ökonomischen Entwicklung quantitati-

ve Grenzen des Wachstums aufzeigen. Allen Absichtserklärungen zum Trotz zeigt

sich bislang jedoch keine maßgebliche Veränderung der Art und Weise, den Pla-

neten zu bewirtschaften, so dass derzeitigen Prognosen zufolge signifikante Um-

weltveränderungen zu erwarten sind, die sich auch negativ auf die Lebensqualität

der Menschen in weiten Teilen der Erde auswirken werden.

Bisherige Bestrebungen, die ökonomische Entwicklung nachhaltig zu gestal-

ten, bleiben hinter den anvisierten Nachhaltigkeitszielen zurück. Der Fokus auf

Innovationen und die Förderung von Effizienz und Konsistenz wird durch das fort-

während hohe ökonomischeWachstum insgesamt mehr als ausgeglichen. Im Zuge

dessen vergrößert sich das Bewusstsein dafür, dass Alternativen zumWachstums-

modell notwendig sind. Eine Zuwendung zum Ansatz der Suffizienz als eine stra-

tegische Säule für nachhaltige Entwicklung stellt damit die Ausgangsbasis für die

Überlegungen zu Glück und Nachhaltigkeit dar.

Die vorliegende Arbeit erforscht, auf welcher Grundlage sich Glück und nach-

haltige Entwicklung verbinden lassen und welche Entwicklungen in Richtung ei-

ner suffizienten Lebensweise sich daraus ableiten lassen können. Der verbreiteten

Annahme, dass Verzicht auf materiellen Wohlstand notwendigerweise eine Ein-

schränkung der Lebensqualität bedeutet (Deprivation), stehen somit Ansätze ge-

genüber, in denen subjektives Wohlbefinden gerade durch die Abkehr von einer

1 Zur Verwendung der Begriffe Glück und Nachhaltigkeit in dieser Arbeit siehe jeweils Kap 2

und 3.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Glück und Nachhaltigkeit

stark ökonomisch geprägten Lebensweise gesteigert wird. Statt Modelle der Suffi-

zienz als Einschränkung zu verstehen, wäre ein positives Verständnis von Entwick-

lung möglich, das sich vor allem den immateriellen Interessen und Bedürfnissen

annimmt. Denkbar wäre hier etwa ein postmaterieller Hedonismus: Mehr Zeit mit

Freunden und Familie verbringen zu können, Freiheit und Freizeit zu genießen,

Hobbys und Interessen nachgehen zu können, sich zu engagieren, Muße zu zele-

brieren.

Folgende Thesen bilden die theoretische Grundlage der Fragestellung:

1. Subjektives Wohlbefinden steht nicht im Widerspruch zu den Zielen nachhaltiger

Entwicklung. Die Erkenntnisse der Glücksforschung suggerieren, dass steigendes

Wohlbefinden nur bedingt an steigenden Ressourcenverbrauch gekoppelt ist. Eine

Abkehr vom Modell des unbegrenzten Wachstums ist damit nicht notwendiger-

weise mit einem Verzicht auf Wohlbefinden gleichzusetzen. Im Gegenteil könnte

ein Glücksfokus, der sich auf die Grundlagen des subjektiven Wohlbefindens richtet

sogar zu einer Reduzierung des Ressourcenverbrauchs führen.

2. Das Thema nachhaltige Entwicklung kann über das Thema Glück anvisiert und da-

mit indirekt gefördert werden. Die Auseinandersetzung mit dem Thema Glück bietet

für die Menschen einen direkten, individuellen Ansatz, der sowohl praktikabel als

auch alltagsrelevant ist. DasThema ist ist zudem naturgemäß grundlegend positiv

besetzt und bietet daher eine positive Perspektive. Die Thematisierung von Glück

zielt auf die intrinsischeMotivation, etwas erreichen zuwollen, statt auf denmora-

lischen Anspruch, etwas vermeiden zu sollen. Somit wäre die bislang vor allem ne-

gativ konnotierte Wahrnehmung von Suffizienz als Verzicht beziehungsweise die

Gleichsetzung einer nachhaltigen Lebensweise mit Askese, Maßhalten und Selbst-

begrenzung hinfällig. Dies kann zu einem positiven Zugang zumThema Suffizienz

beitragen und die Verbreitung einer nachhaltigen Lebensweise erleichtern.

3. SubjektivesWohlbefinden individuell anstreben zu können, bedingt gewisse Vorausset-

zungen undRahmenbedingungen. Zum einen bedarf die Entfaltung subjektivenWohl-

befindens entsprechender Kenntnisse und Kompetenzen des Individuums, um ei-

gene Bedürfnisse erkennen, reflektieren und verfolgen zu können. Zum anderen

bedarf die Entfaltung der Persönlichkeit und sukzessive des subjektiven Wohlbe-

findens struktureller Grundlagen, die politisch und ökonomisch geschaffenwerden

müssen. Dies gilt etwa für den Umgang mit Zeit und die gesellschaftlichen Leit-

motive2 eines guten Lebens. Entsprechend sind individuelle und gesellschaftlich-

kulturell-politische Aspekte miteinander verbunden. Hierbei sind Ansatzpunkte

2 Der Begriff Leitmotiv wird in dieser Arbeit als Synonym für Leitbild verwendet, um eine Ab-

grenzung zur etablierten Formulierungdes Leitbilds nachhaltiger Entwicklung zumarkieren.

Der Begriff ist also nicht in seiner eigentlichen Bezeichnung eines künstlerischen Mittels zu

verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 13

zu identifizieren, bei denen das Thema Glück zu einem entsprechenden Wandel

im Sinne einer ökologischen Transformation beitragen kann.

Die Fragestellung lässt sich zusammenfassend in der Hypothese formulieren,

dass subjektives Wohlbefinden (Glück) und nachhaltige Lebensstile (Suffizienz): (a)

zusammengeführt werden können und (b) diese Zusammenführung dem Errei-

chen des Ziels der nachhaltigen Entwicklung förderlich ist. Mit der Untersuchung

der genanntenThesen will die Arbeit dazu beitragen, eine bestehende Forschungs-

lücke zu schließen. Die in den letzten Jahren stark gewachsene Forschung zum

Thema Glück bezieht sich bislang nur marginal auf das Thema der nachhaltigen

Entwicklung beziehungsweise die Themen Umwelt und Ökologie.3 Auf Seiten der

Nachhaltigkeitsforschung haben in den letzten Jahren einige Schriften, etwa die

Sachbücher mit den Titeln Glücksökologie und Glücksökonomie, erste Bezüge auf die

aktuelle Glücksforschung genommen.4 Die bisherigen Beiträge sind jedoch eher

fragmentarisch. Die vorliegende Arbeit setzt an dieser Vakanz an und möchte ei-

nen Entwurf für eine Theorie von Glück und Nachhaltigkeit entwickeln. Angesichts

der enormen Bandbreite des Themenfeldes ist dies ein ambitioniertes Unterfan-

gen. Als Entwurf soll es jedoch möglich sein aufzuzeigen, wie das Thema struktu-

riert werden kann, welche (ersten) Einblicke und Erkenntnisse sich bieten und wo

vielversprechende Möglichkeiten für die weitere Forschung bestehen. Die Arbeit

hat somit insgesamt einen explorativen Charakter und bewegt sich im Bereich der

Theoriebildung.

1.2 Vorgehen, Methodik und Aufbau der Arbeit

In mehreren Arbeitsschritten, die jeweils ihre eigene methodische Ausrichtung ha-

ben, soll die oben benannte Hypothese geprüft werden.

Die Arbeit besteht aus 11 Kapiteln, die sich in drei Teile gliedern lassen.

Teil 1 stellt die Ausgangslage und die Grundbetrachtungen der Arbeit dar und

umfasst Kapitel zwei bis vier.

Kapitel 2 beschreibt die Ausgangslage: die bestehende Herausforderung der

nachhaltigen Entwicklung angesichts der planetaren Grenzen. Es wird aufgezeigt,

warum neben den bisher zentral verfolgten Ansätzen von Effizienz und Konsis-

tenz in Zukunft Suffizienz eine wichtige Rolle spielen wird. Dies spiegelt sich in

3 So fehlt der Bezug von Glück und Nachhaltigkeit im Sammelband von Thomä et al. (2011)

komplett, bei Bellebaum/Hettlage (2010) wird er nur am Rande erwähnt, bei Martens (2014)

kommt es ebenso nicht vor.

4 Lambin (2014); Jensen/Scheub (2014). Ebenso befassten sich namhafte Nachhaltigkeitsfor-

scher beim Symposium 2. Spiekerooger Klimagesprächen 2010 mit dem Thema Glück und

Nachhaltigkeit, allerdings wurde hier das Fachwissen zum Thema Nachhaltigkeit mit den

vorwiegend persönlichen Ansichten zum Thema Glück in Bezug gesetzt. Pfriem (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Glück und Nachhaltigkeit

der Debatte um Postwachstum wieder, in welche kurz eingeführt wird. Die Frage

desWie viel ist genug? wird dort zunehmend behandelt und bildet die Basis für die

Forschungen der vorliegenden Arbeit zu den Konzepten über das gute Leben, für

welches das Genug zu ermitteln ist.

Kapitel 3 gibt einen Überblick der sogenannten Glücksforschung. Begriffs-defi-

nitionen werden vorgestellt, sowie ein kritischer Überblick über Methoden und Er-

gebnisse der empirischen Glücksforschung gegeben. Das Kapitel umfasst zudem

die relevanten Ergebnisse der empirischen Glücksforschung in Hinblick auf die

Fragestellung nach ihrem Beitrag zu einer suffizienten Lebensweise zusammen.

Kapitel 4 widmet sich der Philosophie und den zentralen Konzepten von Glück

in Form von Eudaimonia, Hedonismus und Lebenskunst. In Bezug auf Suffizienz

wird besonders betrachtet, welche Rolle materielle Aspekte in den Ideenlehren für

ein gutes Leben spielen. Im Kapitel wird zudem die Frage geprüft, ob das Streben

nachGlück ethischen Ansprüchen an dieMaßgabe der Definition nachhaltiger Ent-

wicklung genügt, so dass die Bedürfnisse aller erfüllt werden und sozusagen das

Glück der anderen ausreichend Berücksichtigung findet.

Teil 2 widmet sich der Analyse der gegenwärtig vorherrschenden materiellen

Lebensweise, ihrer Elemente von Glück und Wohlbefinden, sowie der möglichen

und bestehenden Alternativen hinsichtlich einer suffizienten Lebensweise des sub-

jektiven Wohlbefindens. Dieser Teil umfasst die Kapitel fünf bis sieben.

Kapitel 5 untersucht die in der derzeitig dominierende ressourcenintensive Le-

bensweise zugrunde liegenden Glücksannahmen unter Bezugnahme auf die in Ka-

pitel drei und vier vorgestellten Konzeptionen. Hierbei wird besonders auf die be-

stehenden immanentenWidersprüche zwischen dem Glücksversprechen und dem

realenWohlbefinden der Menschen in der Arbeits- und Konsumgesellschaft einge-

gangen.

Kapitel 6 entwickelt aus den gegebenen Erkenntnissen einen Entwurf des gu-

ten Lebens jenseits der ressourcenintensiven Lebensweise und benennt dafür vier

zentrale Elemente.

Kapitel 7 stellt eine Auswahl an derzeit bestehenden Ansätzen für ein suffizi-

entes Leben vor und analysiert das ihnen jeweils zugrunde liegende Modell eines

guten Lebens. Durch den Vergleich mit den Ergebnissen aus Kapitel 3 und 4, sowie

in Bezug auf Kapitel 6 wird untersucht wie plausibel die Modelle sind und ob sie

aus der Perspektive des Strebens nach Glück auch präferabel erscheinen.

Teil 3 der Arbeit widmet sich der Untersuchung des Konzeptes des aufgeklärten

Hedonismus und seines Potentials als Leitmotiv für nachhaltige Entwicklung. Der

Teil umfasst die Kapitel 8 bis 11.

Kapitel 8 und 9 entwickeln das Modell eines aufgeklärten Hedonismus als po-

tentielles Leitmotiv für ein Streben nach subjektivemWohlbefinden, welches einen

Beitrag zu einer suffizienten Lebensweise leisten kann. Dies wird durch eine phi-

losophische Anbindung an die Aspekte von Lebenskunst, Subjektivität und Phä-

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 15

nomenologie entwickelt und anschließend in praktische Implikationen überführt.

Beispielhaft wird prognostiziert welche Effekte für den Ressourcenverbrauch sich

daraus ergeben könnten.

Kapitel 10 bettet die Ergebnisse der Arbeit ein ins Feld der Politikwissenschaft.

Es werden die Bezüge zur politischen Theorie aufgezeigt, sowie die konkreten An-

satzpunkte und Barrieren ermittelt, die sich für eine Politik zugunsten des subjek-

tiven Wohlbefindens ergeben.

Kapitel 11 fasst als Schlusskapitel die zentralen Ergebnisse und Erkenntnisse

der Arbeit nochmals zusammen. Zudem werden in einem Ausblick nächste wün-

schenswerte Forschungsschritte aufgezählt, welche dem hier unternommenen

Entwurf einer Theorie von Glück und Nachhaltigkeit folgen sollten.

1.3 Eingrenzungen

Die Arbeit muss sich aufgrund des ambitionierten Bezugsrahmens notwendiger-

weise mehrere Selbstbegrenzungen stellen, von denen zwei explizit zu erwähnen

sind.

Die erste Eingrenzung bezieht sich auf den Bereich der Untersuchung hinsicht-

lich gesellschaftlicher, politischer und kultureller Aspekte. Die Untersuchung be-

fasst sich mit der Situation der Bundesrepublik Deutschland, welche jedoch stell-

vertretend für die westlichen/mitteleuropäischen Industrieländer angesehen wer-

den kann. Bezüglich der Glückskonzeptionen bedeutet dies eine Fokussierung auf

die abendländischen Konzepte, die spezifischeMerkmale der historischen Prägung

von der griechischen Antike ausgehend über die christliche Religion bis zur heu-

tigen Ausformung als Arbeits- und Konsumgesellschaft aufweist. Da die Aufgabe

nachhaltiger Entwicklung eine globale Aufgabe ist, erscheint diese Eingrenzung

auf ein Land reduktiv, aber die westliche Gesellschaft hat diesbezüglich eine glo-

bale Leitbildfunktion. Ihre Produktions- und Konsummuster sind über den eige-

nen Kulturraum hinaus einflussreich und die Ausbreitung dieser materialistischen

Lebensweise potenziert entsprechend die ökologische Belastung weltweit, wie seit

den 1990er Jahren bekannt ist: »Die ungebrochene Dominanz des westlichenWohl-

standsmodells birgt die Gefahr in sich, dass die gegenwärtigen Produktions- und

Konsummuster endgültig zu schwerwiegenden Störungen der ökologischen Syste-

me führen, wenn sie sich global durchsetzen.«5 Genau diese Prognose ist eingetre-

ten: »Diese Anerkennungsordnung [des materiellen Güterwohlstands] hatte sich

bis zum Ende des 20. Jahrhundert weltweit durchgesetzt und bedingte transnatio-

nal einen umweltintensiven Konsumstil, der auch in die Schwellenländer diffun-

5 BUND/Misereor (1996): S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Glück und Nachhaltigkeit

dierte.«6 Hieraus ergibt sich ein Nachhaltigkeitsdilemma: wenn allen Menschen

die gleiche Freiheit im Streben nach Glück gewährt werden soll, so ist dies in dem

aktuell verfolgten Leitmotiv des materiellenWohlstands als Idealbild des guten Le-

bens nicht möglich: »Die Idee, allen Menschen einen Lebensstil zu ermöglichen,

der dem heute in Industrieländern entspricht, ist nicht realisierbar.«7 Die Indus-

trieländer haben somit eine Vorreiterrolle und sollten neue Wege beschreiten: »Es

gilt einen Lebensstil zu finden, der dem Leitbild einer nachhaltigen Entwicklung

entspricht.«8 Hier könnten eben jene Gesellschaften, in denen sich das heute glo-

bal dominante Modell der materialistischen Lebensweise entwickelt, und von dort

ausgehend verbreitet hat, möglicherweise (und wünschenswerterweise) ebenso ei-

ne globale Vorreiterrolle einnehmen, um ein verändertes Verständnis von Wohl-

stand und Wohlbefinden zu entwickeln.

Die zweite Eingrenzung bezieht sich auf die Tiefe der Untersuchungen. Ein

Thema wie Glück, welches seit Menschengedenken zentrales Thema der Philoso-

phie ist, bietet eine schier unendliche Auswahl an Literatur,welche nur in Auszügen

für die vorliegende Arbeit berücksichtigt werden konnte. Dies gilt zudem für die

hohe Anzahl neu erscheinender Beitrage zumThema. Einige der neueren Publika-

tionen sind vermutlich ohne Kenntnis des Autors verblieben, andere wurden zur

Kenntnis genommen, konnten aber nicht mehr umfangreich berücksichtigt wer-

den, dies gilt etwa für Hartmut Rosas Werk über Resonanz, welches von Rosa als

Kernelement einer Soziologie des guten Lebens vorgestellt wird.9 Ebenso wird keine Li-

teratur berücksichtigt, die sich im esoterischen Feld bewegt oder deren Ideen sich

zwischen Philosophie und Religion/Esoterik bewegen, zum Beispiel die durchaus

populären Glückslehren des Dalai Lama.10 Dies sollte für eine wissenschaftliche

Arbeit selbstredend sein, ist hier aber besonders zu erwähnen, da sich in diesem

Bereich einige Literatur findet, die auch breit rezipiert wird und daher teilwei-

se auch bedeutsam für die Debatte zu Fragen von Glück und auch besonders zu

Glück und Suffizienz ist (an entsprechender Stelle, in Kapitel 7, wird darauf einge-

gangen).

6 Stengel (2011) S. 27.

7 WBGU (2011): S. 66.

8 WBGU (2011): S. 66.

9 Rosa (2016). Dass die Resonanz-Theorie nicht berücksichtigt wurde, liegt nicht nur am Um-

fang des gleichnamigenWerkes, sondern auch seiner sehr unterschiedlichen Rezeption (Pe-

ters/Schulz 2017; Brumlik 2016; Thomä 2016). Eine entsprechend detaillierte Auseinander-

setzung verlangt einen eigenen Rahmen, der hier nicht ermöglicht werden konnte.

10 Cutler/Dalai Lama (1998).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ausgangslage und Problemstellung

2.1 Nachhaltigkeit als globale Herausforderung:
Ressourcenknappheit und planetare Grenzen

Die jüngere Geschichte derMenschheit ist geprägt durch eine enorme Entwicklung

die sich vor allem mit einem Begriff beschreiben lässt: Wachstum. Dies gilt für die

Bevölkerungszahl, die Lebenserwartung, sowie dieMenge an produzierten Gütern.

Im Zentrum dieser Entwicklung steht eine enorme Steigerung der Produktivität

und der ökonomischen Entwicklung: Das globale BIP stieg von 1800 bis 2008 um

durchschnittlich 2,2 % pro Jahr, insgesamt um den Faktor 95 und lag damit über

dem Bevölkerungswachstum. In den Jahren 2000-2008 lag die durchschnittliche

Quote des weltweiten Wachstums sogar bei 4,4 %. Die Wertschöpfung pro Kopf

stieg seit 1800 um etwa den Faktor 14, zuletzt um 2,9 % pro Jahr.1 Die Menschheit

hat weite Teile der Erde besiedelt, kultiviert und ihre Ressourcen in einem Ausmaß

nutzbar gemacht, das alle früheren Zeitalter der Menschheitsgeschichte übertrifft.

Das Ausmaß ihrer Nutzbarmachung führt sogar zur dauerhaften Veränderung des

Planeten und seit kurzem wird hierfür der Begriff des Anthropozän verwendet: das

vom Menschen maßgeblich beeinflusste Erdzeitalter.2

Die fortwährende Nutzbarmachung des Planeten und seiner Ressourcen führte

unweigerlich zu dem Konflikt, dass unendliches ökonomisches Wachstum in einer

endlichen Welt auf Grenzen stößt. In der Forstwirtschaft wird dieses Problem be-

reits seit dem 18. Jahrhundert unter dem Stichwort Nachhaltigkeit diskutiert: man

schlage nur so viel Holz, wie auch wieder nachwachsen kann. Seit dem hat sich das

Verständnis für Nachhaltigkeit auf andere, heutzutage nahezu alle Bereiche des

menschlichen Wirtschaftens ausgeweitet. Einen markanten Bezugspunkt der De-

batte um Nachhaltigkeit bildete lange Zeit der Aspekt des Verbrauchs nicht-gene-

rativer irdischer Ressourcen, vor allem Öl als wichtigster fossiler Energielieferant

1 WBGU (2011): S. 132-136.

2 Görg (2016). Der Begriff istwissenschaftlich nochumstrittenundwird zumTeil eher als politi-

scher Begriff verstanden, umAufzuzeigen, dass es sich bei den Interventionen derMenschen

nicht nur umvereinzelteNutzungen, sondern umeine grundlegendeUmweltveränderungen

handelt.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Glück und Nachhaltigkeit

der industriellen Entwicklung im 20. Jahrhundert. Die Prognosen zum Beispiel

im Bericht Grenzen desWachstums von 1973 gingen von einemMaximalförderniveau

(Peak-Oil) rund um die Jahrtausendwende aus und erweckten eine breite Debatte

um die nachhaltige Nutzung von Ressourcen in ökologischer wie ökonomischer

Hinsicht.3 Die frühen Prognosen haben sich in ihrer Terminierung nicht bewahr-

heitet, unter anderem aufgrund immer neuer Entdeckungen und Erschließungen

von Öl-Vorkommen, sowie dem neuen Zugang zu unkonventionellem Erdöl (z.B. Öl-

sande). Die zugrunde liegende Problematik bleibt aber bestehen: die meisten na-

türlichen Rohstoffe sind nur endlich verfügbar und beschränken damit die Nut-

zungsmöglichkeiten der Menschen. Die internationale Energieagentur geht nun

von einem Peak Oil zwischen 2020 und 2035 aus.4 Zwar werden die Menschen aller

historischen Erfahrung nachmittelsWeiterentwicklung der Technologien besser in

der Lage sein, die Ressourcen zu nutzen und ggf. zu substituieren, allerdings lässt

sich die immense Steigerung der Ausbeutung undNutzung für zahlreiche Rohstof-

fe aufzeigen, so dass die Substituierbarkeit insgesamt relativ begrenzt scheint.5

Die fortwährend steigende Produktion der Weltwirtschaft geht aber nicht nur

mit einem steigenden Ressourcenverbrauch einher, sondern zugleich mit einer Be-

lastung der Umwelt (die ökologischen Kapazitäten der Erde werden als Senken be-

zeichnet, zum Beispiel die Fähigkeit eines Waldes, CO2 zu speichern). Die Um-

weltbelastungen sind vielfältig und teils gravierend: Luftverschmutzung, Verlust

der biologischen Vielfalt, Entwaldung, Bodendegradation, Verschmutzung, Über-

nutzung der Weltmeere, Süßwasserverschmutzung und -verknappung, schrump-

fen derWildnisgebiete, und vielesmehr.6Während die Umweltverschmutzung und

Zerstörung von Natur als lokale, regionale oder spartenspezifische Probleme schon

lange bekannt und thematisiert wurde, zeigt sich erst in jüngerer Zeit eine wissen-

schaftlich fundierte Erkenntnis, dass die Frage der Nachhaltigkeit für die Lebens-

grundlage der Menschheit Relevanz hat.7 Dies wurde in den letzten zehn Jahren

vor allem durch dasModell der planetarenGrenzen etabliert. Die planetaren Grenzen

gelten als ökologischen Leitplanken für ein (Über)leben der Menschheit auf der Er-

de. Dafür wurden neun Dimensionen bestimmt, für die jeweils ein Schwellenwert

3 Meadows et al. (1973).

4 International Energy Agency (2010): S. 7f.; 13ff. Ähnliche Zeitfenster gelten für die Förderung

von Erdgas. Die zunehmende Knappheit von Rohstoffen führt bereits zu politischen Initiati-

ven, etwa der Rohstoffinitiative der EU und der Rohstoffstrategie der Bundesregierung der

BRD. Siehe WGBU (2011): S. 46.

5 Siehe Übersicht bei z.B. Steffen et al. (2004); Kolleg Postwachstumsgesellschaften (2015):

S. 46; Karathanassis (2015): S. 57-114. Zur Debatte um intergenerative Ressourcengerechtig-

keit siehe auch Reinsch (2011): S. 42.

6 Reusswig (2011); Watson/Allan (2018).

7 Siehe zur Geschichte des Umwelt- und Naturschutz Radkau (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ausgangslage und Problemstellung 19

berechnet wurde, welcher die maximale Belastung im Sinne der nachhaltigen Ver-

träglichkeit benennt, also in welchem Ausmaß die Belastungen vom Ökosystem

absorbiert werden können. Von den 9 Dimensionen belegen die entsprechenden

Studien dabei in drei Kategorien eine deutliche Überschreitung der Grenzen: Kli-

mawandel/Erderwärmung, Stickstoffkonzentration, Biodiversität.8

Zur Erderwärmung trägt vor allem der steigende Ausstoß an Treibhausgasen

bei. In der langfristigen Sicht stiegen die CO2 Emissionen seit 1800 um ca. 0,7 %

pro Jahr.9 Laut dem IPCC Bericht von 2014 ist dies eindeutig der menschlichen

Entwicklung zuzuschreiben:

»Human influence on the climate system is clear, and recent anthropogenic emis-

sions of greenhouse gases are the highest in history. Recent climate changes have

had widespread impacts on human and natural systems.«10

Die Klimaveränderungen haben vielfältige Auswirkungen, und anderem eine Häu-

fung von Naturkatastrophen, wie Überschwemmungen und Stürmen.11

Der Indikator der Stickstoff- und Phosphorkonzentration verweist auf die zu-

nehmende Ausbringung dieser Stoffe als Dünger in der Landwirtschaft. Dies be-

lastet Gewässer und hat zudem Einfluss auf die Biodiversität in Böden und im

Wasser.12

Im Bereich der Biodiversität ist ein zunehmender Verlust an biologischer Viel-

falt lebender Organismen zu verzeichnen, etwa der Verminderung von Korallenrif-

fen, eine zunehmende Desertifikation, sowie die Gefährdung und das Aussterben

von Tier- und Pflanzenarten.13 ImModell der Ökosystemleistungen verringern sich

damit die Nutzungsmöglichkeiten der Natur für den Menschen.

Zusammenfassend zeigen die genannten Aspekte eine derzeitige menschenge-

machte globale Entwicklung, die nicht mit der Maßgabe von ökologischer Nach-

haltigkeit einhergeht und dabei auch starke soziale Konsequenzen aufweist, wie

folgende Einschätzungen präzisieren:

»Angesichts der Megatrends sowohl des Erdsystems als auch der Wirtschaft

und Gesellschaft wird deutlich, dass eine Transformation zur klimaverträg-

lichen, nachhaltigen und damit zukunftsfähigen Gesellschaft notwendig ist.

Ohne Umsteuerung würden die natürlichen Lebensgrundlagen der Menschheit

gefährdet und die zukünftigen Entwicklungschancen der Gesellschaft deutlich

eingeschränkt.«14

8 Rockström et al. (2009); Steffen et al. (2015); Steffen/Rockström et al. (2018).

9 WBGU (2011): S. 134-136.

10 IPCC (2014): S. 2.

11 UN Environment (2019): S. 43-48.

12 Steffen et al. (2015): S. 6-7.

13 UN Environment (2019): S. 144-167 ; WBGU (2011): S. 43f.

14 WBGU (2011): S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Glück und Nachhaltigkeit

»Die Belastung der natürlichen Umwelt durch denMenschen hat bereits das dau-

erhaft tragbare Ausmaß überschritten und kann nicht mehr länger als eine oder

zwei Generationen auf diesem Niveau gehalten werden.«15

»There is evidence that such ecosystem change has over the course of history con-

tributed to the demise of several ancient civilizations. A pertinent question nowa-

days is whether we can avoid the same fate.«16

Zwei anschauliche Konzepte verdeutlichen den bisherigen Entwicklungstrend:

Zum einen der ökologische Fußabdruck (beziehungsweise globaler Fußabdruck), wel-

cher die Kapazität des Planeten pro Einwohner berechnet. Bei der gegenwärtigen

Weltbevölkerung sind dies 1,8 globale Hektar pro Person und Jahr. Im Jahr 2010

betrug der Fußabdruck allerdings bereits ca. 2,7 globale Hektar mit steigender

Tendenz. Zum anderen der Earth Overshoot Day, der angibt an welchem Tag des

Jahres die Menschheit bereits die bei einer nachhaltigen Wirtschaftsweise zur

Verfügung stehende Menge an Ressourcen verbraucht wurde – 2018 war es bereits

der 1. August.17

In der fachlichen Diskussion wird die Unterscheidung von starker versus schwa-

cher Nachhaltigkeit getätigt. Einer kritischen Einschätzung nach ist z.B. das Pro-

blem des Artensterbens relativierbar, da in der bisherigen Erdgeschichte die meis-

ten Arten ausgestorben sind und es ist fraglich, ob einzelne sterbende Arten das

System aus dem Gleichgewicht bringen. Allerdings lässt sich nicht voraussagen,

welches Ausmaß an Artensterben verträglich ist und welche Menge an Naturkapi-

tal dauerhaft substituierbar ist, auch weil bisher relativ wenig über die einzelnen

Arten und ihr Zusammenwirken im Ökosystem bekannt ist. Somit wäre im Sinne

des Vorsorgeprinzips und Optionserhaltes dringend geboten, das menschenverur-

sachte Artensterben, vor allem im gegenwärtigen Tempo und Ausmaß, zu vermei-

den.18

Die besondere Brisanz besteht zudem darin, dass die Auswirkungen der Um-

weltveränderungen nicht verlässlich prognostizierbar sind. Besonders im Bereich

des Klimawandels muss von Kipppunkten und Rückkopplungsschleifen ausgegan-

gen werden, so dass sich Prozesse beschleunigen und die klimatischen Verände-

rungen durch Systemdynamik eigenständig verstärken können.19

15 Meadows (2012): S. 56.

16 WWAP/UN-Water. 2018: S. 3.

17 Wackernagel/Beyers (2016), Footprintnetwork (2019). Mit dem Modell des ökologischen

Rucksacks können zudem der Ressourcenverbrauch einzelner Produkte bestimmt werden,

siehe Schneidewind (2018): S. 155-163.

18 Ott/Döring (2004); Ott (2016c); Reinsch 2011: S. 324f.; Eser/Neureuther/Müller (2011): S. 20,

34ff.; Wilson (2016).

19 Dies betrifft zum Beispiel das Auftauen der Permafrostböden, die Veränderung von Mee-

resströmungen, das Abschmelzen der Polkappen, die Effekte auf Biodiversität, und andere.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ausgangslage und Problemstellung 21

2.2 Nachhaltige Entwicklung als politisches Leitbild

Nachhaltige Entwicklung ist seit über 30 Jahren ein Leitbild der (internationalen)

Politik, umden globalenHerausforderungen vonKlimawandel,Umweltverschmut-

zung und zunehmender Ressourcenknappheit zu begegnen. Der 1987 verfasste Be-

richt Our Common Future, auch als Brundtland-Bericht nach der Vorsitzenden der

Kommission bezeichnet, prägte den Begriff der nachhaltigen Entwicklung und

definierte das Konzept der Generationen-übergreifenden ökologischen Gerechtig-

keit, welches bis heute leitend ist:

»Sustainable development is development that meets the needs of the present

without compromising the ability of future generations to meet their own

needs.«20

Im Jahr 1992 fand in Rio de Janeiro die Konferenz der Vereinten Nationen über

Umwelt und Entwicklung statt, auf der als Handlungsplan die Agenda 21 beschlos-

sen wurde. Die 178 teilnehmenden Staaten einigten sich auf das Leitbild nachhal-

tiger Entwicklung und zwanzig Jahre später, beim Umweltgipfel 2012 (»Rio+20«),

wurden die einst vereinbarten Ziele bekräftigt.21 2015 wurden zudem von den UN

die Ziele zur Nachhaltigen Entwicklung (Sustainable Development Goals SDG) verab-

schiedet. In diesem 17 Zielen (aufgegliedert in 169 Unterziele) verbinden sich die

die beiden Bereiche (Ökologie und Soziales) der Nachhaltigkeitsdefinition zu einer

umfangreichen Agenda, welche sowohl die Lebensbedingungen der Menschen (vor

allem im globalen Süden) verbessern soll und dabei die Maßgabe einer umwelt-

verträglichen Entwicklung zu berücksichtigen hat. Hierbei ergibt sich ein Span-

nungsfeld, denn während einerseits die globale ökonomische Entwicklung nicht

ökologisch tragfähig ist, ist die von der Nachhaltigkeitsdefinition benannte De-

ckung der Bedürfnisse aller Menschen bisher nicht gegeben. So haben gegenwär-

tig weltweit ca. 800 Millionen Menschen nicht ausreichend Nahrung und gelten

als unter- oder mangelernährt.22 Um also die Bedürfnisse der Menschen bedie-

nen zu können, besteht in weiten Teilen der Welt ein Bedarf an der Steigerung

Vgl. Steffen/Rockström et al. (2018); UN Environment (2019): S. 152. Da sich die Veränderun-

gen nicht prognostizieren lassen gibt es entsprechend auch hoffnungsvolle Szenarien, die

von einer Steigerung der Resilienz von Natur und Umwelt ausgehen und entsprechend für

den Menschen positiven Effekten eines natürlichen Ausgleichssystem. Dies erscheint aber

aufgrund bisheriger Erkenntnisse weniger wahrscheinlich als das kritische Szenario. Schor

(2016): S. 75ff.

20 United Nations (1986): S. 41.

21 United Nations (1992); United Nations (2012a).

22 UN (2019a): S. 12. Ebenso ist für Teile der Weltbevölkerung keine ausreichende Versorgung

an Trinkwasser oder sanitärer Versorgung gegeben und esmangelt anmedizinischer Versor-

gung.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Glück und Nachhaltigkeit

der Nutzung von Ressourcen, während global die Gesamtnutzung zu reduzieren

ist. Die Ökonomin Kate Raworth hat mit demModell der Doughnut Economy veran-

schaulicht, wie sich somit ein Rahmenkonzept eines save and just space for humanity

ergibt, welches einerseits die Grundbedürfnisse als Minimalstandard anerkennt,

andererseits die planetaren Grenzen als Maximalgrenze nicht überschreitet.23 Ei-

ne empirische Studie zum Donut-Modells von O’Neill zeigt jedoch, dass es bisher

keinem von 150 untersuchten Staaten gelingt, gleichzeitig die Grundbedürfnisse

seiner BürgerInnen zu decken und ein global nachhaltiges Maß der Ressourcen-

nutzung einzuhalten.24

»Providing a decent life and well-being for nearly 10 billion people by 2050,

without further compromising the ecological limits of our planet and its benefits,

is one of the most serious challenges and responsibilities humanity has ever

faced.«25

Die drei Kernbereiche der nachhaltigen Entwicklung (Verbrauch von Ressourcen,

Umweltbelastungen, soziale Gerechtigkeit) greifen dabei einerseits ineinander und

stehen zugleich im Spannungsverhältnis. Die Befriedigung von Bedürfnissen er-

fordert die Nutzung von Ressourcen, die aus der Übernutzung von Ressourcen ent-

stehenden ökologischen Probleme wirken jedoch zunehmend auf die sozialen Pro-

bleme zurück: so sind von dem Verlust an Biodiversität und Klimawandel arme

Menschen am stärksten betroffen.26 Dies verdeutlicht, dass beide Aspekte unbe-

dingt miteinander zu betrachten sind und nicht gegeneinander aufgewogen wer-

den können, etwa im Sinne, dass die Naturressourcen übernutzt werden können,

um den Menschen zu dienen.

Bei den genannten UN-Agenden, die sich der globalen Herausforderung nach-

haltiger Entwicklung widmen handelt es sich nicht um verbindliche Abkommen

zwischen den Mitgliedsstaaten, sondern (lediglich) um gemeinsame Absichtser-

klärungen. Die konkreten Umsetzungen sind also auf die jeweilige Initiative der

einzelnen Staatsregierungen angewiesen und unterscheiden sich entsprechend in

Form undWirksamkeit. In der BRD findet sich die Absichtserklärung des interna-

tionalen Diskurs an vielen Stellen der Politikgestaltung wieder und das Grundge-

setz wurde entsprechend ergänzt, in Artikel 20a heißt es:

23 Raworth (2012), (2018).

24 O’Neill et al. (2018).

25 UN Environment (2019): S. 4.

26 UNEnvironment (2019a): S. 8-9. Beispielsweise sind ca. 140Millionen.Menschen jährlich von

Überflutungen betroffen. Gegenwärtig sind ca. 1,2 Milliarden Menschen dem Risiko von Un-

wetterkatastrophen ausgesetzt, eine Steigerung auf 1,6 Milliarden Menschen im Jahr 2050

wird erwartet. UNWater (2018): S. 3, 64.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ausgangslage und Problemstellung 23

»Der Staat schützt auch in Verantwortung für die künftigen Generationen die na-

türlichen Lebensgrundlagen und die Tiere im Rahmen der verfassungsmäßigen

Ordnung durch die Gesetzgebung und nachMaßgabe vonGesetz und Recht durch

die vollziehende Gewalt und die Rechtsprechung.«

Trotz der vielfältigen Absichtsbekundungen ist das Ziel einer nachhaltigen Ent-

wicklung jedoch bei weitem noch nicht erreicht. Nachhaltige Entwicklung ist zwar

als Querschnittsthema etabliert, aber mit zunehmender Popularität stieg auch die

Beliebigkeit, alles kann und wird mit Nachhaltigkeit in Verbindung gebracht, un-

abhängig der realen Effekte.27 Die Indikatoren zur nachhaltigen Entwicklung in

der BRD zeigen, das die gesetzten Nachhaltigkeitsziele der BRD für das Jahr 2030

nach den bisherigen Entwicklungen nicht erreicht werden, wenn keine deutlich

wirksameren Maßnahmen ergriffen werden; zudem wären eigentlich noch über

die Ziele hinausgehende Bemühungen notwendig um die globalen Ziele zu errei-

chen.28 Dieser Trend gilt für die meisten Länder der Welt:

»Obgleich Krisentendenzen des Erdsystems und die Endlichkeit der natürlichen

Ressourcen seit mehr als 40 Jahren bekannt und auf internationalen Konferenzen

erörtert werden und zahlreiche Maßnahmen zur Implementierung einer nach-

haltigeren Wirtschafts- und Lebensweise ergriffen worden sind, zeitigen diese

Bemühungen bislang nur begrenzte Erfolge. In zentralen Problemfeldern (Klima-

wandel, Verlust biologischer Vielfalt, Desertifikation) muss man sogar eine Ver-

schärfung der Situation feststellen.«29

Laut Berichten des IPPC und der UN ist eine Begrenzung der Erderwärmung von

weniger als 2 Grad (im 21. Jahrhundert im Vergleich zu zweiten Hälfte des 19. Jahr-

hunderts), die als Ziel vereinbart wurde und zudem als Schwellenwert für Kipp-

punkte gilt, nicht mehr zu erwarten. Entsprechend ist mit verstärkten Klimafolgen

zu rechnen, welche massive Auswirkungen auf die Menschen haben und vor allem

ökonomisch arme Menschen in Ländern des globalen Südens betreffen, sowie dar-

über hinaus die Bewohnbarkeit ganzer Erdregionen vermindern können.30 Wäh-

rend also einerseits die bisher vereinbarten Ziele nicht konsequent verfolgt wer-

den, stellt sich die Frage, ob nicht grundlegend wesentlich konsequentere Schritte

notwendig wären:

»To pursue the 2030 Agenda for Sustainable Development and the Sustainable

Development Goals and to achieve the internationally agreed environmental

goals on pollution control, clean-up and efficiency improvements will not be

27 Vgl. Ott/Döring (2004): S. 31-40. Einen maßgeblichen Beitrag dazu lieferte die Verbreitung

des 3-Säulen-Modells, in dem Ökonomie einen hohen Stellenwert genießt.

28 Rat für nachhaltige Entwicklung (2018); Statistisches Bundesamt (2018).

29 WBGU (2011): S. 200.

30 IPCC (2014): S. 22; UN Environment (2019): S. 47f.; Steffen/Rockström et al. (2018).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Glück und Nachhaltigkeit

sufficient. Instead, transformative change, in the sense of reconfiguration of

basic social and production systems and structures, including their institutional

framework, social practices, cultural norms and values, is necessary.«31

Um das Ausmaß der notwendigen Maßnahmen zu verdeutlichen wird verschie-

dentlich der Begriff große Transformation verwendet, angelehnt an die Beschreibung

der historischen Veränderung der Gesellschaft durch die Industrialisierung, um

deutlich zu machen, dass es sich um einen grundlegenden Wandel auf Bezug der

Wirtschaftsweise aber auch der Lebensweise der Menschen handelt.32

2.3 Grenzen des Wachstums in einer endlichen Welt
und Postwachstum als Lösungsansatz

Die 1972 erschienene Studie Grenzen des Wachstums33 des Club of Rome, brachte die

Problematik des unbegrenztenWachstums in einer endlichenWelt in die breite öf-

fentliche Diskussion. Anhand von anschaulichen Szenarien wurde aufgezeigt, dass

das vorherrschende unbegrenzte Wachstumsstreben des ökonomischen Systems

nicht mit den begrenzten Ressourcen der Erde vereinbar ist. Während einige Pro-

gnosen wie die des Peakoil sich als nicht ganz zutreffend zeigten (s. oben), etablierte

die grundlegende Problematik einen Diskurs um die Grenzen des Wachstums. In

den letzten zehn Jahren haben eine Reihe neuer Studien und Beiträgen, die un-

ter dem Begriff von Postwachstum (beziehungsweise DeGrowth und Decroissance) die

Debatte erneuert und belebt. Sie hinterfragen das Paradigma des an materiellem

Wachstum orientierten, globalenWirtschaftssystem kritisch und entwickeln als al-

ternativen Ansatz das Konzept einer Postwachstumsökonomie.34

Die Ansätze zu Postwachstum basieren auf dem Argument, dass ein weiteres

Wachstum nicht nachhaltig zu gestalten ist, wenn die bisherige Entwicklung in die

Zukunft projiziert wird und einer damit exponentiellenWachstumskurve folgt. Bei

gleichbleibenden Wachstumsraten wäre die Weltwirtschaft im Jahr 2100 achtzig

mal so groß wie 1950.Wenn das Ziel wäre, im Jahr 2100 eine geschätzte Weltbevöl-

kerung von über 9 Milliarden Menschen mit dem gleichen materiellen Wohlstand

zu versorgen, wie ihn heute die EinwohnerInnen der OECD Staaten haben, dann

31 UN Environment (2019a): S. 18.

32 Der ursprüngliche Begriff findet sich bei Polanyi (1977), im Kontext nachhaltiger Entwicklung

verwendet z.B. bei WBGU (2011) und Schneidewind (2018), zur Kritik am Begriff siehe Brand

(2016).

33 Meadows et al. (1973).

34 Siehe z.B. Paech (2012a); Seidl/Zahrnt (2010); Jackson (2013); Schorr (2016); Miegel (2010);

Ax/Hinterberger (2013); Für einen Überblick der Ansätze und ihrer politischen Tendenz siehe

Schmelzer (2015).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ausgangslage und Problemstellung 25

müsste die Weltwirtschaft circa vierzig mal größer sein, als sie heute ist.35 Diese

simple Kalkulationen per Dreisatz zeigt die Inkompatibilität des Wachstumsmo-

dells innerhalb der planetaren Grenzen auf. Sie zeigen deutlich, dass die optimis-

tische Vision, in einer nahen Zukunft für eine Welt mit 9 Milliarden Bewohnern

allseits stetig wachsende Einkommen und materiellen Wohlstand mit sozialer Ge-

rechtigkeit und ökologischer Nachhaltigkeit verbinden zu können, ein schlichtweg

illusionäres Szenario darstellt.36 Wenn an dem Ziel der Bedürfnisbefriedigung als

Kernforderung nachhaltiger Entwicklung im Sinne sozialer Gerechtigkeit festge-

halten werden soll, und dabei von einem prognostizierten Zuwachs der Weltbe-

völkerung von gegenwärtig ca. 7,5 Milliarden Menschen auf circa 9,8 Milliarden

Menschen im Jahr 2050 ausgegangen wird, ergeben sich den Kalkulationen fol-

gend zwei theoretische Optionen: erstens die Entkoppelung von Wachstum und

Ressourcenverbrauch oder zweitens die Abkehr vom Wachstumsmodell.37

Der ersten Option entspricht das Modell des grünenWachstums, welches besagt,

dass fortwährendes ökonomisches Wachstum innerhalb der planetaren Grenzen

möglich ist, indem eine Abkopplung der ökonomischen Aspekte von den ökolo-

gischen Effekten vorgenommen wird. Dieser Ansatz folgt welt(wirtschafts)politi-

schen Diskussionen der vergangenen Dekaden, welche in den westlichen Indus-

trieländern eine ökologische Modernisierung anstrebten, die vor allem in Form einer

Effizienzrevolution die Kombination des Modernisierungs- mit dem Ökologiebe-

griff möglichmachen sollte. Global wurde gerade unter Bezug auf nachhaltige Ent-

wicklung und mit dem Ziel elementarer Verbesserungen der sozialen Indikatoren

ein Modell des gutenWachstums entworfen, welches besonders den Armen zugute

kommen sollt (pro-poor growth); in Form eines green growth soll es dabei auch die

Umweltproblematik berücksichtigen, wie es in der Agenda der Rio+20 Konferenz

festgehalten wurde.38

Eine solche ökologische Modernisierung verfolgt den optimistischen Ansatz,

dass Wirtschaft und Umwelt nicht im Konflikt zueinander stehen müssen, son-

dern sich in Einklang bringen lassen und daher Wirtschafts- und Konsumwachs-

tum auch ökologisch nachhaltig möglich sind.39 Über bisherige Ansätze der Um-

welttechnologie in Form von sogenannten end-of-pipe Maßnahmen hinaus, wird

35 Jackson (2013): S. 12f.

36 Jackson (2013): S. 98.J

37 Dies ist dermittlereWert (medium fertiliy) derUN-Prognosen. UNEnvironment (2018): S. 28.

Auch wenn es humanistisch fragwürdig erscheint, wird in Studien neokonservativer Think-

tanks die Größe der idealen Weltbevölkerung auf maximal 2 Mrd. Menschen kalkuliert. Alle

anderen Menschen gelten potentiell »überflüssig«, sie verbrauchen Ressourcen und werden

in Zukunft auch nicht mehr zur Produktion benötigt. Noch drastischere Szenarien gehen so-

gar von nur 300 Mio. Menschen als ideale Weltbevölkerung aus. Trojanow (2013).

38 UN 2012; World Bank 2005; OECD (2012), (2011).

39 Brand/Eder/Poferl (1997): S. 205; Huber (2011); Jackson (2013): S. 105ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Glück und Nachhaltigkeit

dabei der gesamte Produktionsprozess als positiv gestaltbar in den Blick genom-

men.Mittels Innovation in den Bereichen Effizienz und Konsistenz gilt es, saubere

Technologien zu entwickeln,Gefahrenstoffe zu substituieren und durch Ecodesign,

Recycling, Kreislaufwirtschaft etc. die bestehende Wirtschaftsweise nachhaltig zu

umzugestalten.40 Zu erwähnen ist auch die Entwicklung und der Einsatz von Zu-

kunftstechnologien, wie etwa Ansätze des Geoengineering, die durch technologi-

sche und chemische Interventionen (Sonnensegel, künstliche Algen, und andere)

die Erderwärmung mindern sollen. Bislang existieren diese Technologien jedoch

hauptsächlich als theoretische Modelle und es bestehen daher begründete Zweifel,

ob dieser Ansatzpunkt zu brauchbaren Ergebnissen führen wird.41 Die im Modell

des grünen Wachstums vielversprechenden Ansätze von Effizienz und Konsistenz

sollen daher folgend erläutert und kritisch geprüft werden.

Effizienz ist der bekannteste und am meisten verbreitete Ansatz ökologischer

Modernisierung, bei dem es darum geht, den Ressourcenverbrauch von Gütern

oder Dienstleistungen zu reduzieren.42 Dies kann auf drei Ebenen erfolgen, der

Produktion (1), dem Gebrauch (2) und der Nutzung (3).

(1) Effizienz in der Produktion bedeutet, den Ressourceneinsatz von Energie

und Material im Produktionsprozess zu reduzieren. Ziel ist dabei die Verminde-

rung von Ressourcenverbrauch und Emissionen in Relation zur Produktionsmen-

ge. Dies wird in der Fertigung (Industrie) schon vielfältig umgesetzt, da die Ein-

sparungen auch ökonomische Vorteile für produzierende Unternehmen bieten.43

(2) Effizienz im Gebrauch bedeutet, den Ressourcenverbrauch von Produkten

während ihres Einsatzes zu reduzieren. Bekannte Beispiele sind sparsame Elek-

trogeräte, Automobile, aber auch die längere Haltbarkeit von Geräten oder ihre

verbesserte Reparierbarkeit zählt dazu. Zum Gebrauch gehören auch veränderte

Nutzungsgewohnheiten, etwa wenn Textilfabrikanten eine geringere Waschtem-

peratur für Kleidungsstücke empfehlen. Diese Ökoeffizienz wird vielfältig verfolgt

40 Huber (2011): S. 284f.

41 Stengel (2011): S. 155-156; Kiel Earth Institute (2011); Simonis (2018); Kreibich (2015). Im Be-

reich der Energieproduktion zeigt z.B. die seit 1956 bestehende Forschung zur neuen Form

der Energiegewinnung durch Kernfusion bislang keine nennenswerten Resultate. Frühere

Zukunftstechnologienwie dieNutzung vonKernernergie ihrerseits relevante negativNeben-

effektemit sich gebracht undbieten sichnicht für eineNutzung imRahmender nachhaltigen

Entwicklung an. Vgl. WBGU (2011): S. 183. »Wir stehen vor der Paradoxie eines Kapitalozän

mit einer kapitalistischen Gesellschaftsformation, die ihre – unverzichtbare – natürliche und

soziale Grundlage aufgebraucht und untergraben hat, die nun mit Ingenieurskunst wieder-

hergestellt werden soll.« Altvater (2017). Sich auf die baldige Entwicklung technologischer

Lösungen zu verlassen, so die Kritik, gleicht einem »[…] ungedeckten Scheck. Sich auf ein

derartigen Scheck einzulassen, ist durchaus erlaubt, wenn auch meist töricht; erlaubt ist es

aber nur dem, der das Risiko trägt.« Höffe (1993): S. 187.

42 Paech (2005): S. 52ff.

43 Stengel (2011): S. 133; Paech (2005): S. 156f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ausgangslage und Problemstellung 27

und steht für viele Menschen gleichbedeutend für Nachhaltigkeit: der stromspa-

rende Kühlschrank mit A+++ Auszeichnung, das benzinsparende Auto, und viele

mehr.44

(3) Effizienz in der Nutzung bezieht sich auf veränderte Nutzungsmuster von

Geräten, z.B. durch die gemeinsame Nutzung. Wenn durch veränderte Nutzungs-

muster ein Gerät (Auto, Bohrmaschine etc.) von mehreren Personen genutzt wird,

werden somit weniger Geräte insgesamt benötigt und die Ressourcen zu ihrer Pro-

duktion eingespart.

Der Ansatz der Konsistenz beschreibt die Beschaffenheit von Gütern und be-

zieht sich vor allem auf den Prozess ihrer Herstellung. Das Ziel von Konsistenz im

Sinne der ökologischen Modernisierung ist es, komplett geschlossene Stoffkreis-

läufe zu erzeugen, die die bislang meist lineare Kette von Gewinnung-Nutzung-

Abfall überwinden.45 Hierbei geht es um eine stete Maximierung der Rezyklierbar-

keit (Kreislauffähigkeit), um die Wiederverwertung von Materialien bis auf 100 %

zu erhöhen. Dies verlangt entsprechend eine andere Planung und Gestaltung von

Produkten und Produktion, wie sie in den Konzepten von Cradle-to-cradle oder Up-

cycling vorliegt.46 Der Ansatz findet in der Industrie zunehmend Beachtung, weil

damit meist auch betriebswirtschaftliche Vorteile wie geringereMaterial- und Ent-

sorgungskosten einhergehen, was in Zeiten steigender Ressourcenpreise und Um-

weltkosten ein relevanter Faktor ist. Allerdings sind es erst geringe Anteile an der

Gesamtproduktion, zum Beispiel wenn in der Herstellung einiger PKW-Modelle

die Sitzbezüge aus recyceltem Material gefertigt werden.

Die beiden Ansätze, Effizienz und Konsistenz, bieten große Potentiale für ef-

fektive ökologische Modernisierung, allerdings gibt es auch valide Einwände zu

ihren Möglichkeiten, beziehungsweise den Grenzen ihrer Effekte. Am Ansatz der

Effizienz wird kritisiert, dass er in sich zwar richtig sei, aber nicht automatisch

zu einer Reduktion der Gesamtmenge des Ressourcenverbrauchs führt. Der Be-

griff des »Rebound-Effekt« bezeichnet das Phänomen, dass viele Einsparungen

mittels Effizienz durch einen insgesamt höheren Verbrauch mittels erhöhter Nut-

zung und/oder zusätzlicher Verbrauchsfelder ausgeglichen werden. Dies gilt etwa

wenn sparsame PKW-Motoren produziert werden, aber die Gesamtzahl an PKW

und vor allem ihre Nutzung zunimmt oder aber die Energieeffizienz von neu-

er Motortechnologie durch eine leistungsstärkere Motorisierung und die zuneh-

mende Größe der PKW (beispielsweise im Typus des Sports Utility Vehicle SUV)

ausgeglichen wird. Ebenso kann eine neue umweltfreundliche Produktgeneration

dazu führen, dass viele noch gebrauchstaugliche Geräte aussortiert werden oder

44 Durch offizielle Initiativen wie Eco-Top-Ten und dem Umweltzeichen Blauer Engel wird die-

ser Ansatz von der Bundesregierung unterstützt und verbreitet.

45 Paech (2005): S. 56ff.

46 Braungart/McDonough (2001); Braungart/McDonough (2013).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Glück und Nachhaltigkeit

dass eine neue ressourcenarme Produktionsweise günstigere Produkte verfügbar

macht, die dann in viel größerer Stückzahl konsumiert werden (zum Beispiel Un-

terhaltungselektronik oder Haushaltsgüter; Fernseher und Kühlschränke werden

zunehmend effizienter aber zugleich auch deutlich größer).47 De facto zeigt sich,

dass die Emissionen des privaten Konsums in den letzten 15 Jahren stabil geblie-

ben sind, trotz zunehmender Effizienz von Konsumgütern und steigendem Anteil

von (zertifiziert) umweltschonenden Produkten.48 Durch das Primat der Wachs-

tumslogik werden in der Produktion derweil Einsparungen wieder in zusätzliche

Produktion investieren, somit besteht auch hier keine Verringerung der Gesamt-

bilanz. Auch in neuen Nutzungsformen wie der digitale Kultur des Teilens finden

sich Rebound-Effekte, die sich rasant ausbreitende Sharing-economy kann sogar

die Kommerzialisierung und Ökonomisierung von Lebensbereichen steigern und

dadurch neuen Konsum ankurbeln.49

Am Ansatz der Konsistenz wird kritisiert, dass der benötigte Aufwand des Re-

oder Upcycling schwer zu berechnen ist und schon rein physikalisch nie neutral

sein kann. So lassen sich etwa Metalle nur mit hohem Energieeinsatz neu formen,

die Produktion eines komplett dekompostierbaren Produkts verbraucht weiterhin

Energie und generiert Transportwege etc.50 Diese Kritik weist auf die bestehen-

den Systemgrenzen hin: selbst wenn es zu einem massenhaften Einsatz solcher

Materialien kommen würde, ohne eine Gesamtbegrenzung wird auch die Nutzung

von Naturressourcen jenseits einer gewissen Schwelle der Nachhaltigkeit zu einem

ökologischen Problem. Zudem entstehen Flächenkonkurrenzen, wenn etwa nach-

wachsende Rohstoffe der Lebensmittelproduktion gegenüber stehen.51

Der im Zentrum der Idee des grünenWachstums stehende Ansatz der Entkop-

pelung, bei dem das ökonomischeWachstum von einem steigenden Verbrauch von

Ressourcen gelöst werden kann, zeigt sich bei kritischer Betrachtung also als nicht

umfassend tragfähig. Offenbar, so zeigt die obige Analyse, kann durch Effizienz

und Konsistenz allein den oben genannten ökologischen Herausforderungen nicht

ausreichend begegnet werden – es handelt sich bisher also um ein normatives Mo-

dell.52 De facto wurden in den vergangenen Dekaden global nur dann Reduktionen

in den Umweltbelastungen gemessen, wenn es auch ökonomische Krisen gab, die

47 Santarius (2015); Paech (2005): S. 11ff.; Schor (2016): S. 112-116; Stengel (2011): S. 135. »Die Kos-

teneinsparung gibt den Konsumenten einen Anreiz, den Konsum der Dienstleistung zukünf-

tig zu erhöhen oder zu intensivieren.« WBGU (2011): S. 149.

48 Umweltbundesamt (2017a). Die Energieintensität und die Materialintensität haben sich von

1975 bis 2000 in denOECD Ländern um teilweise bis zu 40 % reduziert. Jackson (2013): S. 59ff.

49 Behrendt/Henseling/Scholl (2019).

50 Paech (2005): S. 58f.

51 Stengel (2011): S. 139.

52 Brand (2015) bezeichnet das Konzept vom grünen Wachstum gar als Mythos.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ausgangslage und Problemstellung 29

eine deutliche Reduktion des globalen BIP zur Folge hatten, etwa zuletzt bei der

sogenannten »Asienkrise« (1998) und der sogenannten »Finanzkrise« (2008).53

Die Entkoppelung von Produktion und Ressourcenverbrauch ist somit ein sinn-

voller und notwendiger, aber offenbar kein hinreichender Ansatz zur Erreichung

der angestrebten Reduktion des Ressourcenverbrauchs. Vielmehr handelt es sich

bisher um eine relative Entkoppelung, da sich der Material- und Energieverbrauch

insgesamt weiter erhöht hat. In den EU-15-Staaten nahm der Verbrauch von Ma-

terial und Energie seit den 1970er Jahren nicht ab, trotz aller Innovationen, Effizi-

enzmaßnahmen und Konsistenzeffekte.54

»Die Ansprüche der Konsumentinnen und Konsumenten an Wohnraum, Aus-

stattung, individuelle Mobilität und Ernährung steigen seit Jahren an. Pro Kopf

steigt die Wohnfläche kontinuierlich an, elektronische Geräte werden vermehrt

angeschafft und häufiger genutzt, es werden längere Wege zurückgelegt, und

der Fleischkonsum ist anhaltend hoch. Dies alles verschlechtert die CO2-Bilanz

des individuellen Konsums. Effizienzgewinne, die dank des verstärkten Absatzes

grüner Produkte erzielt werden, werden dadurch geschmälert. Weil Effizienzge-

winne oft auchmit Kosteneinsparungen verbunden sind, stehen auchmehrMittel

für den privaten Konsum und für potenziell umweltbelastende Konsumoptionen

zur Verfügung.«55

Um tatsächlich eine absolute Entkoppelung, also geringerer Ressourcenverbrauch

bei weiterhin steigender wirtschaftlicher Entwicklung, zu ermöglichen, müssten

bahnbrechende technologische Veränderungen eintreten, die es erlauben würden,

die Kohlenstoffintensität pro Dollar Wirtschaftsleistung um das 130-fache zu re-

duzieren, wenn alle Wachstumsprognosen einbezogen werden und diese ausgegli-

chen werden sollen.56 Angesichts dieser Aspekte wird deutlich, dass es nur schwer

möglich sein wird,mittels umweltschonender Innovationen im Sinne von Effizienz

und Konsistenz allein das Ziel nachhaltiger Entwicklung zu erreichen.57

Damit rückt der oben als zweite Option genannte Ansatz der Abkehr vomWachs-

tumsmodell in den Blick, um zumindest die Ansätze der ökologischen Modernisie-

rung zu begleiten und adverse Entwicklungen wie den genannten Rebound-Effekt

einzudämmen. Beispielhaft benennt es die Internationale Energieagentur:

53 Vgl. Kolleg Postwachstumsgesellschaften (2015): S. 18.

54 Vgl. Stengel (2011): S. 138.; Jackson (2013): S. 63ff.

55 Umweltbundesamt (2017a): S. 51.

56 Jackson (2013): S. 71ff.

57 Laut Prognosenwird sichder globale Energieverbrauch von 2010bis 2035 umeinDrittel erhö-

hen,wobei die politisch vereinbartenMaßnahmen zumEnergiesparenbereits berücksichtigt

sind. International Energy Agency (2011): S. 3f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Glück und Nachhaltigkeit

»Mit neuen Maßnahmen zur Steigerung der Energieeffizienz kann zwar einiges

erreicht werden, dies ist aber bei weitem nicht genug. […] Der größte Beitrag zur

Verwirklichung der Ziele bei Versorgungssicherheit und Klimaschutz kommt von

Energie, die wir gar nicht erst verbrauchen.«58

Die Abkehr desWachstumsmodells ist jedoch nicht pauschal, sondern differenziert

zu betrachten. Gemäß dem Leitbild nachhaltiger Entwicklung bedeutet es, in Hin-

blick der Maßgabe globaler Gerechtigkeit, ein bedürfnisorientiertes Wachstum im

globalen Süden zu fördern, während im Gegenzug eine Einschränkung des fort-

währenden Wachstums des materiellen Wohlstands in den westlichen Industrie-

gesellschaften besonders notwendig erscheint, um den ökologischen Fußabdruck

zu reduzieren.59

2.4 Der Ansatz der Suffizienz: Wie viel ist genug?

Als Suffizienz wird jener Ansatz bezeichnet, der grundlegend am Bedarf von

Produkten und Dienstleistungen ansetzt. Der Begriff Suffizienz (vom lateinischen

sufficere: genügen, ausreichen), kann mit Selbstbegrenzung, Genügsamkeit oder

Bescheidenheit übersetzt werden. Gegenüber den beiden bereits angeführten

Ansätzen von Effizienz und Konsistenz, die vor allem technische Lösungen an-

visieren, bezieht sich Suffizienz auf die Frage von Notwendigkeit. Während also

einerseits Dinge sparsamer in Produktion und Gebrauch sein sollten, stellt sich

ergänzend die Frage, welche Dinge tatsächlich notwendig sind, um Bedürfnisse zu

erfüllen und ob es eine Begrenzung der Menge an Produkten und Dienstleistungen

geben kann, denn grundlegend gilt: Nachhaltiger als ein effizientes Produkt ist

ein Produkt, dass gar nicht erst produziert und betrieben wird.60 Entsprechend

besteht der Ansatz der Suffizienz darin, Bedürfnisse und die Muster ihrer Befrie-

digung zu untersuchen, zu hinterfragen und somit alternative Handlungsmuster

zu entwickeln:

»Die Suffizienzstrategie ist primär also nicht auf eine Veränderung der Energie-

und Materialbeschaffenheit fixiert, sondern auf die Reduktion des Volumens benö-

tigter Material- und Energiemengen durch eine Veränderung von Lebens- und

Konsumstilen.«61

»Suffizienz imweiteren Sinne geht also über den bewussten Verzicht auf einzelne

besonders material- oder energieintensive Produkte oder Dienstleistungen hin-

58 International Energy Agency (2011): S. 5.

59 Meadows (2012): S. 123.

60 Paech (2005): S. 87ff.

61 Stengel (2011): S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ausgangslage und Problemstellung 31

aus. Gefordert wird eine Änderung der Produktions- und Konsummuster und so-

mit auch des gegenwärtigen Wohlstandmodells in den Industrieländern.«62

Im Vergleich zu den Ansätzen der Effizienz und Konsistenz wird das Konzept der

Suffizienz bisher in der Diskussion um nachhaltige Entwicklung weit weniger de-

battiert und gefördert, ebenso gibt es vergleichsweise wenig Forschungsförderung

zu den Fragen, wie Suffizienz funktionieren kann, welche Rahmenbedingungen

es braucht, wie sie sich zu Postwachstum verhält, und vieles mehr.63 Der impli-

zite Verweis des Suffizienzansatzes, dass das bestehende Wachstumsparadigma

auf strukturelle Faktoren trifft, die nicht mit Nachhaltigkeit zusammengehen, ist

ein Tabu-Thema, das von bestehenden Umwelt- und Klimapolitiken kaum thema-

tisiert wird.64 Ist der Postwachstumsdiskurs bereits eine Nische im Spektrum der

Gesamtdiskussion zu Nachhaltigkeit, so steht das Thema der Suffizienz wiederum

am Rande der Nische. Die Idee von Verzicht und Selbstbegrenzung finden auch

in den Ausführungen zur großen Transformation kaum Beachtung.65 Bislang gibt es

daher auch nur vage Schätzungen, welche Einsparungen an Ressourcenverbrauch

und Umweltbelastung durch Suffizienz erreicht werden könnten, für die BRDwird

von bis zu 30 % Einsparungen ausgegangen. Im Vergleich zu den Ansätzen von Ef-

fizienz und Konsistenz wäre dies ein relevanter Anteil, zumal eine Kombination

der drei Ansätze auch den Rebound-Effekt reduzieren würde.66 Da der Ansatz der

Suffizienz der gängigen Politik des Wirtschaftswachstums entgegen steht, gab es

bereits vor 20 Jahren die kritische Einschätzung, dass Suffizienz als politische Stra-

tegie solange chancenlos sein wird, wie die Effizienzstrategie nicht an ihre Gren-

zen kommt.67 Dieser Punkt scheint gemäß der obigen Angaben näher zu rücken

und somit wird der Ansatz zunehmend relevant: »Der Weg der Suffizienz muss

beschritten werden, soll der globale Energie- und Ressourcenverbrauch in der an-

gemessenen Größe und mit der erforderlichen Geschwindigkeit abnehmen.«68

Die Problemlage kristallisiert sich in der Lebensweise derMenschen, ganz kon-

kret imVerbrauch von Ressourcen aufgrund der Art undWeise, zuwohnen, zu kon-

sumieren, sich fortzubewegen, der Menge des Güterbesitzes, und vieles mehr. Die

Umweltlast ergibt sich aus dem daraus entstehenden Durchsatz an Materialien,

62 Kleinhückelkotten (2005): S. 60.

63 Fischer/Zahrnt (2015).

64 Sorrell (2010).

65 So wird Suffizienz im WBGU-Gutachten lediglich indirekt benannt, aber die Thematik von

Bedürfnissen wird nicht explizit aufgenommen, während über die Ansätze von Effizienz und

Konsistenz ausgiebig berichtet wird. Im Bericht wird zwar auf die Postwachstumsdebatte

hingewiesen, aber nurmit vorsichtiger Distanz. SieheWBGU (2011): S. 143ff, 273. Vgl. Schnei-

dewind (2018).

66 Adler/Schachtschneider (2010): S. 126.

67 Linz (1998): S. 41.

68 Stengel (2011): S. 326.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Glück und Nachhaltigkeit

Energie und Emissionen und im bisherigen Verständnis sind Wohlstand und Um-

weltlast direkt miteinander verbunden.69 Der Begriff der Lebensweise subsumiert

dabei die verschiedenen gesellschaftlichen Lebensstile und verweist auf die grund-

legende Ausrichtung einer ressourcenintensiven und konsumorientierten Lebens-

art westlicher Industriegesellschaften.70

»The paradox about consumption is that, while it is essential at a basic level for hu-

man survival and alsomore broadly as a contributory factor for a good life, theway

it is increasingly being practised across the globe is highly unsustainable, threat-

ening the very survival of the planet and the health of its inhabitants.«71

Dieser Problemlage sind sich viele Menschen zunehmend bewusst und es zeich-

net sich auch die Einsicht ab, dass ein grundlegender Wandel notwendig zu sein

scheint. Beispielsweise stimmen der Aussage »Wenn alles so weitergeht wie bisher,

steuern wir auf eine große Umweltkatastrophe zu« 41 % sehr, 36 % weitgehend zu.72

Zugleich zeigen aber viele Studien seit Jahren eine recht deutliche Disparität zwi-

schen Umweltbewusstsein und Umweltverhalten: Konsumeinschränkungen halten

die meisten für richtig und wichtig, aber das Verhalten ist ein anderes.73 Aktuelle

Studien zeigen, dass gerade jene Milieus, die eine überdurchschnittlich positive

Umwelteinstellung haben und meinen, diese auch praktisch zu verfolgen, zugleich

aber de facto einen überdurchschnittlich hohen Verbrauch an energetischer und

stofflicher Ressourcen aufweisen.74

Der Implementierung einer Suffizienzstrategie stehen Hindernisse im Weg,

die sowohl sozioökonomischer Struktur, aber auch kultureller Natur sind, zumBei-

spiel indem sie die gängige Definition von Wohlstand als Menge des materiellen

Besitzes, beziehungsweise der Verfügbarkeit von Gütern und Dienstleistungen in

Frage stellen. Oliver Stengel benennt in seiner soziologischen Untersuchung zur

69 Meadows (2012): S. 125f.

70 Reusswig (1994): S. 224

71 Davies/Fahy/Rau (2016)

72 Best (2011): S. 244-45. Die Aussage »Es gibt Grenzen des Wachstums, die unsere industriali-

sierte Welt schon überschritten hat oder sehr bald erreichen wird« findet bei 27 % voll und

ganz Zustimmung, 44 %weitgehende Zustimmung, 21 % teils/teils, 7 % eher nicht, 1 % über-

haupt nicht. Der Aussage »Zugunsten der Umwelt solltenwir alle bereit sein, unseren derzei-

tigen Lebensstandard einzuschränken.« 26 % voll und ganz, 42 % weitgehend Zustimmung,

25 % teils-teils, 6 % eher nicht, 1 % überhaupt nicht. Best (2011): S. 247. Auch die Studie zum

Umweltbewusstsein 2016 zeigt, dass dieMehrzahl derMenschen ein Umsteuern für notwen-

dig erachtet. (BMU/UBA 2017: S. 19). Der Aussage »Wir müssen Wege finden, wie wir unab-

hängig vomWirtschaftswachstum gut leben können« stimmen 55 % voll und ganz zu, sowie

36 % stimmen eher zu (BMU/UBA 2017: 20).

73 Homburg/Matthies (1998): S. 123ff.; Kleinhückelkotten et al. (2016): 87f.

74 Kleinhückelkotten et al. (2016): 84-85.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ausgangslage und Problemstellung 33

Suffizienz mehrere Barrieren, die vor allem auf die bestehenden Modelle von Le-

bensqualität als Quantität und ein umfassend materialistisches Welt- und Selbst-

bild, das einen energie- und ressourcenlastigen Lebensstil anregt.75 Der Ansatz von

Suffizienz ist somit umfassend zu betrachten und zeugt von der Komplexität der

Aufgabe:

»Steht etwa die Mehrheit der Gesellschaft suffizienten Lebensstilen ablehnend

gegenüber, sinkt die Motivation für ihre Ausübung drastisch, da gegen den Grup-

pendruck gerichtete Handlungen von vielen abgelehnt werden. Es drohen Sank-

tionen wie Missbilligung und soziale Desintegration.«76

Möglichkeiten, wie sich Suffizienz als Ansatz verbreiten könnte und die oben ge-

nannten Barrieren überwunden werden könnten finden sich verschiedene, wobei

manche als wenig praktikabel einzuordnen sind, so etwa die Regulierung durch

Gesetze oder eine natürliche Suffizienz durch Ressourcenverknappung. Was die

gesetzliche Regulierung betrifft, wie etwa im Bereich Effizienz vorhanden, so ist

es für Suffizienz nur indirekt denkbar, da es dann eben nicht um die Verände-

rung oder Substitution von Produkten durch andere geht, sondern auf deren Ver-

zicht, was sich schwerlich gesetzlich regeln lässt. Die Durchsetzung von Suffizienz

aufgrund natürlicher Ressourcenknappheit benennt einen sich ergebenden Zwang

zur Suffizienz wenn Ressourcen so rar werden, dass ihr Preis am Markt steigt und

somit der Konsum reguliert wird. Dies kann bisherige Barrieren gegenüber der

Subsistenz abbauen, da die Kosten sich verringern, den eigenen Lebensstil zu än-

dern. So spricht etwa Manfred Linz von einer »Unausweichlichkeit des Wandels

unserer Lebensstile dadurch, dass die große Mehrheit der Bevölkerung schon bald

mit deutlich weniger Mitteln wird auskommen müssen«.77 Hierbei handelt es sich

dann aber um keine freie Entscheidung pro Suffizienz im Sinne von selbstgewähl-

ter Genügsamkeit. Zudem tritt die Option vorwiegend dann ein, wenn eine maxi-

male Ausbeutung des Rohstoffes bereits erfolgt ist, mitsamt den entsprechenden

Umweltauswirkungen.

Für die weiteren Betrachtungen soll maßgeblich jedoch von der selbstgewähl-

ten Suffizienz ausgegangen werden. Im Fokus steht daher die Frage nach der Mo-

tivation der Menschen und nach einem (damit verbundenen) kulturellen Wandel

im Verständnis von Lebensqualität undWohlbefinden. Die intrinsische Motivation

der Individuen zumehr Suffizienz könnte durch persönliche Einsicht erfolgen, bei-

spielsweise eine Umdefinition vonWohlstand hin zu einer positiven Besetzung von

Bescheidenheit: »Gegenwärtig hat Verzicht in den meisten Fällen das Image von

Not, Zwang und Erfolglosigkeit. Fortschrittlich, zeitgemäß und vernünftig müsste

75 Stengel (2011): S 183-186.

76 Stengel (2011): S. 218.

77 Linz (2012): S. 25; siehe auch Stengel (2011) S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Glück und Nachhaltigkeit

dagegen das neue Image werden.«78 Dies wäre verbunden mit einem gesellschaft-

lichen/kulturellen Wandel, der dem Individuum vor allem dann wenig Aufwand

abverlangt, wenn es in der Breite der Gesellschaft erfolgt: »Das moralische Be-

wusstsein der Individuen müsste sich nicht verändern – vielmehr müsste sich ein

Wandel in der symbolischen Bedeutung der umweltintensiven Konsumprodukte

vollziehen.«79 Suffizienz impliziert eine tiefgreifende Änderung von Produktions-

und Konsummustern im Zusammenhang mit demWandel vonWertemustern und

stellt somit das gegenwärtige Wohlstandsmodell in den Industrieländern insge-

samt zur Disposition. Hieraus ergibt sich ein paradoxe Herausforderung: einer-

seits muss Suffizienz als Konzept an die bestehenden Werte, die Alltagskultur und

die Anerkennungsstrukturen andocken und dabei positiv konnotiert sein, ande-

rerseits soll Suffizienz im Effekt die bestehende Lebensweise transformieren oder

sogar überwinden. In der Debatte um die Chancen von Suffizienz, ein wirkmächti-

ger Ansatz zu sein, stellt sich also grundlegend die Frage, wie gutes Leben in einer

Gesellschaft zu definieren ist.

»Geht man davon aus, dass Begriffe wie Wachstum, Entwicklung, Leistung und

Wettbewerb Leitmetaphern darstellen, die in verschiedensten sozialen Feldern

(Wirtschaft, Politik, Wissenschaft, Bildung, Lebenswelt, Medien und Kultur) zeit-

genössischer Gesellschaften Resonanz finden, dann geht es um nicht weniger als

die Etablierung einer neuen, alternativen Metametapher.«80

2.5 Die Frage von Wohlstand, gutem Leben und Suffizienz

Bereits mit der Debatte um die Grenzen des Wachstums wurden auch Ansätze der

Suffizienz vertreten und grundlegende Kritik an den vorherrschenden Fortschritts-

undWohlstandskonzepte formuliert. Die Problematik der nicht-nachhaltigen Ent-

wicklung wurde dabei mit einer Kritik an der Industrie- und Konsumgesellschaft

in Verbindung gesetzt und unter Schlagworten wie weniger ist mehr oder gut leben

statt viel haben zu einer Debatte um Lebensqualität verbunden.81 Im Fokus stand

dabei eine Skepsis gegenüber den Ansätzen der ökologischen Modernisierung auf

Basis neuer Technologien; die alternative mahnende Losung lautet: »Wir müssen

unseren Lebensstil ändern«.82 Darin zeigt sich, dass es um einen grundlegenden

Wandel der Lebensweise geht, welcher wiederum die bestehenden Konzepte von

78 Stengel (2011): S. 300.

79 Stengel (2011): S. 28.

80 Adloff/Heins (2015): S. 13.

81 Schaaff (1991): S. 183-202; Swoboda (1974); Gruhl (1975): S. 281ff.; Diefenbacher (2013);

Brand/Eder/Poferl (1997): S. 19ff.

82 Vgl. Stengel (2011a): S. 140f.; Reusswig (1994): S. 218f. Siehe auch Kap. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ausgangslage und Problemstellung 35

Wohlstand und Entwürfen eines gelungenen Lebens zur Disposition stellen. Es

geht also im Sinne der Suffizienz nicht nur darum,Verzicht zu üben imKontext der

bestehendenWerteorientierung, sondern vielmehr zu hinterfragen, welche Veran-

kerung und Legitimität diese Werteorientierungen haben und ob somit Verzicht

wirklich gleichbedeutend mit einer Einbuße an Lebensqualität ist. Folgende drei

Zitate aus der aktuellen Debatte illustrieren diesen Ansatz:

»Konkret: Bei dem immens hohen materiellen Wohlstandsniveau, das die früh

industrialisierten Länder in den zurückliegenden 250 Jahren erreicht haben,

braucht auch dann keiner zu hungern und zu frieren oder unbehaust und unge-

bildet zu bleiben, wenn dieses Niveau nicht weiter steigt oder sogar mess bar

sinkt. Wirtschaftete beispielsweise ein Land wie Deutschland heute innerhalb

der Tragfähigkeitsgrenzen der Erde, betriebe es also keinen Raubbau und betei-

ligte es sich nicht an der Zerstörung der Lebensgrundlagen, stünden pro Kopf

der Bevölkerung etwa 40 Prozent der derzeitigen Güter- und Dienstemenge zur

Verfügung.«83

»Aber im Endeffekt sind die Dinge, ohne die zu lebenwir vielleicht lernenmüssen

– übergroße Autos und Häuser, statusorientierter Konsum, bequeme und billige

Weltreisen, Fleisch zu jeder Mahlzeit, alle Dinge jederzeit verfügbar –, keine un-

abdingbarenGüter oder gar in derMehrzahl der Fälle das,wasMenschenglücklich

macht.«84

»Wenn materielle Not beseitigt ist, gründet Lebenszufriedenheit in erster Linie

auf zwischenmenschlichenBeziehungen: der Integrität des sozialenUmfeldes, Er-

folg und Anerkennung auf Basis der eigenen Fähigkeiten, Gesundheit, Sicherheit

und einer als intakt empfundenen Umwelt.«85

Der Ansatz der Suffizienz vertritt also nicht nur eine moderate Variation bestehen-

der Wohlstandskonzepte, sondern steht, wenn er dem Anspruch folgt, maßgeblich

zu einer nachhaltigen Lebensweise beizutragen, dem gängigen Maßstab an Besitz

und Wohlstand deutlich entgegen. Ausgehend von den gängigen Maßstäben wird

der Suffizienz somit der Charakter der Deprivation zugeschrieben, also einem po-

tentiell ungewollten Entzug von etwas, einer Einschränkung, der der Mensch ei-

gentlich nicht sinnvollerweise zustimmen kann, sei es aus individuellen Gründen

oder aber schlichtweg – und dies zählt vor allem – aus Sicht eines allgemeinen Ver-

ständnisses von Sinnhaftigkeit. Suffizienz als Verzicht steht somit dem allgemein

verbreiteten Fortschrittsbegriff entgegen und wird mit einer Rückkehr in Armut

83 Miegel (2012): S. 7.

84 Flavin & Engelmann, 2009, S. 45. Nach: Stengel (2011a): S. 300.

85 Peach (2012b): S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Glück und Nachhaltigkeit

und vormoderne Zeiten assoziiert, semantisch aufgeladen mit einer moralgelade-

nen Verzichtsprämisse.86

»Verzicht ist aber für Fortschrittsdenken ein Unding. Darum ist auch Selbstbe-

grenzung so unwillkommen. Gegenüber dem Fortschritt in eine offene, helle Zu-

kunft erscheint Suffizienz dann als freiwillige Rückkehr in eine beschränkte, düs-

tere Vergangenheit. Es wird nicht leicht sein, dieses Kontrast-Denken aufzulösen.

Am besten gelänge es, ließe sich das Leitbild des Fortschritts auf das Zusammen-

leben hin umwidmen und dabei von Geld und Technik lösen.«87

Hier zeigt sich die Herausforderung, dass es ganz grundlegend um die Defini-

tionen und Wahrnehmung von Wohlstand und gutem Leben geht. Es stellt sich

die Frage ob Suffizienz und subjektives Wohlbefinden in der Realität kompatibel

sind, wie es der (normative) Leitsatz gut leben, statt viel haben verspricht und wenn

ja, was für ein Bild des guten Lebens dafür bereits bestehen muss oder entstehen

kann. Es ist zunächst als plausibel anzuerkennen, dass, geprägt vom allgemeinen

Mangel noch vor hundert Jahren in Europa und der weiterhin vorherrschenden

Knappheit in vielen Ländern der Erde, der Güterwohlstand als Leitbild von Ent-

wicklung und vonWohlstand angenommen und verteidigt wird.88 Ein Plädoyer für

Suffizienzsstrategien, die zum Konsumverzicht aufrufen, laufen also Gefahr, die-

se historische Entwicklung zu unterschätzen, sowie den Stellenwert von Konsum

und Konsumgütern in der heutigen materiellen Kultur zu ignorieren. KritikerIn-

nen gilt der Ansatz der Suffizienz als ebenso unrealistisch wie unerwünscht und

wird als purer Idealismus abgetan. Die BefürworterInnen werden als romantisch,

fortschrittsfeindlich und provinziell benannt und ihnen somit die Kompetenz, an

der Lösung der globalen Herausforderungen mitzuwirken, abgesprochen.89

Somit stellt sich die Aufgabe, das Verständnis von materiellem Wohlstand zu

dem Verständnis von subjektivem Wohlbefinden zu konstrastieren und die Frage

wie viel ist genug? nicht aus rein ökologischer Perspektive zu stellen, sondern un-

ter der Berücksichtigung (oder sogar Fokussierung) auf die Frage nach dem guten

Leben zu stellen. Die Frage wie viel ist genug? lässt sich nicht lösen von der Frage

nach dem genug wofür?. Von dieser Prämisse ausgehend steht die Debatte um Suf-

fizienz in unmittelbarem Zusammenhangmit der Frage, wie Konzepte eines guten

Lebens,Wohlstand,Wohlbefinden etc. definiert werden und wie die jeweiligen De-

finitionen sich zu den Anforderungen nachhaltiger Entwicklung verhalten.

»[Im] Zusammenhang zwischen Kultur, Individuum und Naturverbrauch steckt

ein Kernproblem der ökologischen Krise sowie der theoretische Schlüssel zu

86 Paech (2005): S. 329; Stengel (2011): S 183; Winterfeld (2007): S. 48.

87 Linz (2012): S. 22.

88 Vgl. Stengel (2011): S. 165ff.

89 Vgl. Kleinhückelkotten (2005): S. 56f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ausgangslage und Problemstellung 37

ihrer Überwindung: Indem Kultur definiert, wie ein gutes Leben zu führen und

eine gelungene Identität zu realisieren ist, kann sie den Naturverbrauch fördern

oder reduzieren. Es ist anzunehmen, dass Menschen sehr wohl der Meinung sein

könnten, dass sie besser lebten, wenn sie weniger hätten. Dazumüssten sich aber

die kulturelle Konzeption des Guten und die kulturellen Anerkennungsstruktu-

ren entsprechend wandeln. Zum einen müsste sich die Erkenntnis durchsetzen,

dass die gegenwärtige Vorstellung von einem guten Leben nicht verspricht, was

sie verheißt. Zum anderen müssten Anerkennung jenen zuteil werden, deren

Lebens- und Konsumstil von freiwilliger materieller Bescheidenheit durchdrun-

gen wäre.«90

»Es wird in diesem Zusammenhang die Aufgabe sein, aus der Synthese einer um-

weltorientierten Wirtschaftskritik und einer werteorientierten Kulturkritik eine

Soziologie des guten Lebens zu schreiben, welche das Anliegen der Gründerväter der

Moderne, das größtmögliche Glück für die größtmögliche Zahl zu realisieren, neu

konzipiert und die sozialen Bedingungen nennt, innerhalb derer ein gutes Leben

möglich ist.«91

90 Stengel (2011): S. 217.

91 Stengel (2011): S. 342. Kursiv im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Erkenntnisse der Glücksforschung

3.1 »Glück« als Objekt der Untersuchung und Definition der Begriffe

Die vorliegende Arbeit folgt der Prämisse, dass Glück oder Glückseligkeit als höchs-

tes Ziel Gültigkeit hat, für das es keine sinnvolle Frage nach dem warum mehr ge-

ben kann: »Wir haben gar nicht die Option, nicht glücklich sein zu wollen.«1 Dies

lässt sich auf zwei Wegen begründen:

1. In der Perspektive des Biologismus ist es schlichtweg dem Menschen dien-

lich, Leid zu vermeiden und Wohlbefinden zu suchen, da dies das Überleben be-

günstigt. »Menschen streben danach, Ereignisse herbeizuführen, die zu positiven

Gefühlszuständen führen und solche zu vermeiden, die von negativen Gefühls-

zuständen begleitet sind.«2 Die dem zugrundeliegenden menschlichen Antriebs-

kräfte kommen in verschiedener Form daher: Triebe, Bedürfnisse, Leidenschaften,

Interessen,Wünsche, Sehnsüchte.3 Im Gegenzug sind negative Emotionen als sys-

temische Warnsignale (wie zum Beispiel Angst) zu verstehen, die eine sinnvolle

Überlebensfunktion darstellen.4 McMahon bringt es mit der Analogie des survival

of the happiestmarkant auf den Punkt.5 Die Fähigkeit, Lust und Glück empfinden zu

können, gehört daher zum Elementaren des menschlichen Lebens. Entsprechend

gilt in der Psychologie das Streben nach dem eigenen Unglück als pathologische

Störung und vielfache therapeutische Ansätze sind damit befasst, diese Fähigkeit

wieder zu erlangen und/oder zwanghaftes (neurotisches) Leiden in sozusagen nor-

males, bewältigbares Unglück zu verwandeln.6 Glück ist jedoch nicht allein durch

die Abwesenheit von Leid/Schmerz zu verstehen, denn auch ein kranker Mensch

kann Glück empfinden.7

Wird der Mensch somit zunächst als biologisches Wesen betrachtet, lässt sich

das Erleben positiver Gefühle als ein biochemischer Vorgang verstehen, welcher

1 Stemmer (2008): S. 71; siehe auch Höffe (2009): S. 80.

2 Roth (2007): S. 81.

3 Höffe (2009): S. 82.

4 Bucher (2009): S. 165.

5 McMahon (2006): S. 421.

6 Vgl. Vollmann (2011): S. 278.

7 Vgl. Feldman (2010): 32ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Glück und Nachhaltigkeit

im Körper, vor allem im Gehirn, geschieht. Hierbei finden sich verschiedene che-

mische Substanzen als Botenstoffe (Dopamin, Oxytozin, Serotonin und verschie-

dene Opioide), die je nach Ausschüttung das Gefühl von Zufriedenheit und Glück,

Freude, Lust bewirken.8 Mit den grundlegenden Antrieben menschlichen Handeln

befasst sich die Motivationspsychologie und benennt als primäre Motive des Men-

schen die biologisch-physiologische Grundfunktionen wie Hunger, Durst, Müdig-

keit,Hautkontakt, Sexualität.9 Diese zu befriedigen ist primäres Ziel menschlichen

Handelns und die Möglichkeit, dies möglichst eigenständig zu können wird durch

die entsprechende biologische Funktionsweisen von positiven Rückkopplungen be-

lohnt. Ein zentraler Aspekt ist dabei das Konzept von Selbstwirksamkeit: Glücksge-

fühle stellen sich dann ein, wenn es gelingt, Ziele zu erreichen (Aufgaben zu erfül-

len, Probleme zu lösen), die man sich vorgenommen hat, bzw. denen man gegen-

über steht. Das positive Erleben des eigenen Seins in seiner Handlungsfähigkeit

ist ein elementarer Glücksfaktor und zählt zugleich als positiver Faktor für Selbst-

wertschätzung, Belastbarkeit und andere Aspekte positiver Eigenwahrnehmung.10

2. In der Perspektive der Philosophie besteht eine inhärente Logik des Glücks-

strebens: In jedem Streben ist der potentielle Zufriedenheitsmoment eines Errei-

chens oder zumindest der Annäherung logisch angelegt. Wenn sich ein Mensch

also Unglück (das Gegenteil von Glück) wünschen würde und es erfolgreich an-

strebt, so befindet er sich folglich im Unglück und sollte doch zufrieden sein, das

von ihm angestrebte Ziel – Unglück – erreicht zu haben. Der Mensch kann also lo-

gisch nicht nach etwas Streben, was er nicht auch erreichen will.11 Dennoch kann

sich Zufriedenheit von Glück unterscheiden und steht in einem Spannungsver-

hältnis. So können etwa Melancholie und Zweifeln zum gelungenen Leben mehr

beitragen als beständige Jagd nach guter Laune.12 Zufriedenheit bezieht sich also

in Verbindung mit der Selbstwirksamkeit auf die Idee, ein selbstbestimmtes Leben

zu führen, dassman gemäß dermodernen,westlichen,weltlichenDenkweise »sein

Leben persönlich in die Hand nimmt, und die Sache seines Lebens gut macht.«13

Was unter Glück verstanden wird und wie dieses bewertet wird, ist historisch

und kulturell unterschiedlich definiert und interpretiert worden.14 Im Rahmen der

in der Einleitung vorgenommenen grundlegenden Eingrenzung, soll in diesem Ka-

pitel zunächst die maßgebliche Definitionen der gegenwärtigen Forschung zum

8 Roth (2007): S. 81; Bucher (2009): S. 58-59; Bauer (2006): S. 49, S. 56ff.

9 Fischer/Wiswede (2009): S. 93-102.

10 Fischer/Wiswede (2009): S. 72ff.

11 Vgl. Kanitscheider (2011): S. 14. Inwieweit seinWollen sinnvoll ist, steht hierbei zunächst nicht

zur Debatte, denn natürlich kann das gewählte Ziel auch fraglich sein. Die Frage des aufge-

klärten Wollens wird in späteren Kapiteln behandelt.

12 Bellebaum/Hettlage (2012).

13 Höffe (2009): S. 81; Siehe auch Seel (1995): S. 138, 170.

14 Bellebaum (1994); McMahon (2006).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Erkenntnisse der Glücksforschung 41

Thema Glück erläutert werden, wie sie im weiteren auch für die Untersuchung des

Themas gilt. In der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit demThema Glück

ist dafür zunächst zwischen den verschiedenen Begrifflichkeiten Glück, Zufrieden-

heit und subjektivemWohlbefinden zu unterscheiden.

Der Begriff Glück hat in der deutschen Sprache zwei Bedeutungen: die Gunst

des Zufalls im Sinne des Glück haben und dem inneren Zustand des glücklich sein.15

In der Glücksforschung allgemein und daher auch für die vorliegenden Arbeit ist

die zweite Bedeutung gemeint: das glücklich sein als temporärer Zustand. Damit ist

das Erleben positiver Gefühlszustandes und die Abwesenheit von negativen Emp-

findungen gemeint, also die emotionale Befindlichkeit: »Glück gilt in engerem Sin-

ne als episodisches Erleben starker Lustgefühle.«16

Der Begriff der Zufriedenheit benennt gegenüber dem oben angeführten Begriff

des Glücks eine Einschätzung des Befindens über den aktuellen Moment des Emp-

findens hinaus. Zufriedenheit enthält neben der emotionalen Befindlichkeit auch

eine kognitive Einschätzung des Befindens, also die Bewertung des eigenen Be-

findens. Dies beinhaltet die Orientierung an einem Wertemuster, anhand dessen

die positive Bewertung des Daseins geleistet werden kann. Eine entsprechende Be-

wertung kann etwa in der Einschätzung der Zufriedenheit mit einem bestimmten

Zeitraum (zum Beispiel der gestrige Tag), bis hin zur Einschätzung der Lebens-

zufriedenheit insgesamt liegen. In der englischsprachigen Forschung wird diese

Overall Life Satisfaction häufig als Indikator genannt. Während der Begriff Satisfac-

tion im englischen allerdings direkt positiv konnotiert ist und entsprechend häufig

gebraucht wird, ist die deutsche Übersetzung als Zufriedenheit weniger eindeutig

positiv konnotiert, sondern gilt eher als Neutralwert oder Mittelmaß.17

Der Begriff subjektives Wohlbefinden bietet eine Kombination die beiden obigen

Aspekte von Erleben und Bewertung. Damit wird berücksichtigt, dass beide As-

pekte nur ein eingeschränktes Bild ergeben und zudem im Spannungsverhältnis

stehen können. So kann ein Mensch viel Unlust auf sich nehmen, um ein ihm loh-

nenswert erscheinendes Ziel zu erreichen oder kann umgekehrt Glücksmomente

erleben, obwohl sein Leben insgesamt überhaupt nicht seiner Zufriedenheit ent-

spricht. Ein positiverWert für das subjektiveWohlbefinden ergibt sich somit dann,

15 Diese beiden verschiedenen Formen des Glücks werden in vielen anderen Sprachen mit ver-

schiedenen Worten differenziert. So gibt es im Englischen jeweils spezifischen Glücksbe-

griffe: luck, happiness, fortune, felicity, chance, bliss, beatitude. Ähnlich wird im Französischen in

bonheur, fortune, chance, félicité unterschieden.

16 Vollmann (2011): S. 278.

17 Bucher (2009): S. 29. In Befragungen geben Menschen entsprechend häufiger an, sehr zu-

frieden, als sehr glücklich zu sein. Bucher (2009): S. 9-10.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Glück und Nachhaltigkeit

wenn jemand folgende 3 Kriterien grundlegend zustimmen kann: länger anhalten-

de Lebenszufriedenheit, häufige positive Affekte und seltene negative Affekte.18

Die Arbeit mit dem Begriff des subjektiven Wohlbefinden impliziert eine

bedeutende Grundlegung. Wenn Glück als subjektives Wohlbefinden verstanden

wird, geht es um die individuelle, subjektive Einschätzung des eigenen Lebens

durch den Menschen. Damit wird das Konzept eines objektiven Glücks, also

normative Konzepte, was das Glück sei oder wie der Mensch glücklich wird, wie

es lange Zeit in der Philosophie prägend war, fallen gelassen.19 In der modernen

Glücksforschung ist subjektives Wohlbefinden das am meisten genutzte Konzept

und wird auch in der vorliegenden Arbeit verwendet. Es wird daher vorwiegend

vom subjektivenWohlbefinden gesprochen, an Stellen, in denen die entsprechende

Differenzierung hilfreich oder notwendig ist, wird zwischen Glück, Lebenszufrie-

denheit und subjektivenWohlbefinden sprachlich unterschieden. Die individuelle,

also subjektive Bewertung des eigenen Empfinden und der Zufriedenheit mit dem

eigenen Leben besteht jedoch nicht losgelöst von gesellschaftlichen Konzepten

und Konstruktionen, was als gutes und gelungenes Leben anzusehen ist. Genau

jenes Spannungs- und Verhandlungsfeld wird in der weiteren Arbeit eine zentrale

Rolle spielen.

3.2 Positive Psychologie als Pionier der modernen »Glücksforschung«

Während Glück und gutes Leben in der Philosophie zu den ältesten und bekanntes-

tenThemen überhaupt zählen, ist die Zuwendung dermodernen empirischenWis-

senschaft maßgeblich durch die Entwicklung der Positiven Psychologie beeinflusst,

welche sich seit den 1990er Jahren entwickelte und schnell vor allem in den USA

öffentliche Aufmerksamkeit, aber nicht immer akademische Anerkennung erlang-

te. Entgegen der traditionellen Ausrichtung der Psychologie, vor allem psychische

Störungen zu untersuchen und zu behandeln, nimmt die positive Psychologie eine

umgekehrte Perspektive ein. Im Fokus stehen Forschungsfragen, welche Einstel-

lungen und Handlungen zu einem höheren Wohlbefinden und Lebenszufrieden-

heit beitragen, welche Charakterstärken zählen, welche (Sozial)Kompetenzen eine

Rolle spielen oder kurz: Was lässt Menschen aufblühen? »The ultimate goal of posi-

18 Bucher (2009): S. 10. Für eine Variation als 4-Komponenten-Modell, das Glück und Freude

differenziert siehe Mayring (1999): S. 159f.

19 Zur Begrenztheit des »guten Lebens« in der Philosophie siehe Steinfath (1998b): S. 20ff. Fen-

ner (2007): S. 5. Ansätze innerhalb der neueren Glücksforschung ein Modell der »objective

happiness« zu etablieren haben sich ebenso als nicht valide erwiesen. Feldman (2011): S. 37ff.

und Feldman (2004): S. 19f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Erkenntnisse der Glücksforschung 43

tive psychology is to make people happier by understanding and building positive

emotion, gratification and meaning.«20

Eines der bekanntesten Konzepte der psychologischen Glücksforschung ist das

von Mihaly Csikszentmihalyi erforschte Modell des Flow. Flow bezeichnet einen

Zustand, in dem der Mensch von einer Tätigkeit vereinnahmt ist, weil sich die An-

forderungen an Intensität und Komplexität in einem Korridor zwischen den per-

sönlichen Limits von Unter- und Überforderung befinden. Der Mensch erlebt sich

daher als in der Tätigkeit aufgehoben, vergisst andere Dinge und ist im Fluss des

Geschehens, dem Flow-Zustand.21 Ein solches Erleben kann sich in den vielfältigsten

Settings ergeben, etwa beim Legen eines Puzzles, beim Schachspiel, bei der Arbeit

amFließband oder für den Arzt bei einer Operation.Erlebnisse von Flowwerden als

Glückszustände erfahren, allerdings vor allem auf der affektiven Ebene eines Ge-

genwartsglücks und der Selbstwirksamkeit. Die reflexive Ebene der Zufriedenheit

kann jedoch zu anderen Einschätzung kommen, da Flowerfahrungen nicht auto-

matisch langfristig glücksfördernd sind oder umfassender zu einem guten Leben

beitragen. So gibt es Berichte von Soldaten, die ihre Kampfeinsätze im Krieg als

Flowerfahrungen bewerten.22 Die Neutralität des Flowzustandes zeigt sich im Ex-

trem an der Abwesenheit jeglicher Ethik, wie Csikszentmihalyi kritisch anmerkt:

vermutlich boten auch die Nationalsozialisten viele Flowerlebnisse in einem klar

geordnetem System und Adolf Eichmann »erlebte vermutlich Flow, wenn er die

komplizierten Zugfahrpläne aufstellte«.23 Somit bietet das Modell des Flow zwar

eine Erklärung für eine Art, Glück zu erleben, jedoch keineswegs eine klaren In-

dikator für Lebenszufriedenheit und somit auch nur sehr begrenzt für subjektives

Wohlbefinden.

Der Ansatz der positiven Psychologie ist es, bei der Erforschung des subjektiven

Wohlbefindens nicht nur Korrelationen, sondern auch Kausalitäten zu ermitteln,

um aus diesen mögliche Interventionen ableiten zu können, mit denen Menschen

ihr Wohlbefinden steigern können. In zahlreiche Studien wurde die Wirksamkeit

positiver Interventionen, dazu gehören selbstregulative Praktiken, Fokussierun-

gen auf persönliche Entwicklung (Charakterstärken) und Übungen zur Selbstakti-

vierung, überprüft und oftmals bestätigt.24 In den Bemühungen nach öffentlich-

20 Seligman/Parks/Steen (2004): S. 1379.Die frühe Forschung vonSeligman, einemderGründer-

väter der positiven Psychologie bezog sich auf das Phänomen der »Erlernten Hilflosigkeit«.

Seligman (1995). In der Medizin ist dieser Ansatz als Salutogenese bekannt. Lorenz (2016).

Zur Entwicklung der positiven Psychologie siehe auch: Seligman/Csikszentmihalyi (2000).

21 Csikszentmihalyi (1992).

22 Csikszentmihalyi (1992): S. 100.

23 Csikszentmihalyi (1992): S. 302.

24 Salanova/Llorens/Schaufeli (2011); Seligman et al. (2005). Zu den einfachsten Übungen zählt

Three good things bei der man am Ende jeden Tages drei gute Dinge aufschreiben und sich

so bewusstmachen soll, die im Laufe des Tages passiert sind. (Ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Glück und Nachhaltigkeit

keitswirksamen Glücksrezepturen hat sich einer der führenden Protagonisten der

positiven Psychologie, Martin Seligman, hervorgetan, der als Präsident der Ameri-

can Psychologist Association das Thema vorantrieb und es auch mittels eigenen Sach-

bücher (die zu Bestsellern wurden) bis heute populärwissenschaftlich erfolgreich

verbreitet. Für einige Jahre galt sein Ansatz des authentischen Glücks als leitend, der

drei Faktoren betonte, anhand derer das Empfinden eines vollen versus eines leeren

Lebens ermittelt werden kann: Freude, Engagement, Sinn.25 Dabei bezog sich Se-

ligman auf die psychologischen Kernelemente wie Selbstwirksamkeit und bettete

sie in die philosophische Idee menschlicher Stärken und Tugenden. Für den Men-

schen gelte es herauszufinden, welche der Signature Strenghts individuell besonders

ausgeprägt beziehungsweise persönlich angelegt sind und diese dann durch proak-

tive Praxis zu entwickeln und somit zu einem glücklicheren Leben zu gelangen.26

Seligman hat in der Folge sein Konzept des Authentic Happiness zum Konzept des

Flourish weiterentwickelt. Dieses besteht aus 5 Bereichen, die mit dem Akronym

PERMA benannt sind: Positive Emotion, Engagement, Relationship, Meaning, Ac-

complishment.27

Im Fokus der meisten Ansätze der positiven Psychologie steht die Handlungs-

möglichkeit des Individuums. Verdeutlicht wird dies in der vielfach verbreiteten

Formel:H = S +C + V . Dabei bezeichnet H das dauerhafte Glücksniveau (Hap-

piness), S ist der persönliche Bereich der genetischen Einstellungen (Set Range), C

sind die Umstände (Circumstances), V sind Faktoren (Variables), die gezielt indivi-

duell beeinflusst werden können, also im Fokus der positiven Psychologie stehen.28

In der prägnantesten Version kommen den Genen 50 Prozent zu, die äußeren Um-

ständen haben lediglich 10 Prozent Einfluss und die verbleibenden 40 Prozent sind

durch eigenes Verhalten und persönliche Einstellungen beeinflussbar.29 Die Formel

fand Anklang und Verbreitung und wird in zahlreichen Veröffentlichungen zum

Thema Glück weiterhin benutzt.30 Jedoch wird ihre Gültigkeit inzwischen ange-

zweifelt und andere Studien kommen zu anderen Ergebnissen.31 Zum einen ist der

Anteil der genetischen Bestimmung umstritten. So haben Versuche gezeigt, dass

Gene weit geringeren Einfluss auf die lebensfreudige Einstellung haben im Ver-

gleich zur frühen Erfahrung eines Kindes hinsichtlich der emotionalen Bindung

25 Peterson et al. (2005).

26 Seligman bezieht sich auf Lehren von Konfuzius, Aristoteles und der Bhagavad-Gita aus

denen er folgende Kernpunkte für ein gutes Leben identifiziert: Wisdom and Knowlegde,

Courage, Love and humanity, Justice, Temperance, Spirituality and Transcendence. Seligman

(2002): S. 11-13, 132f., 160f.

27 Seligman (2012).

28 Seligman (2002): S. 45

29 Lyubomirsky (2008): S. 30ff.; Lyubomirsky et al. (2005)

30 Bucher (2009): S. 50-51, S. 171; Martens (2014): S. 40.

31 Hunecke (2013): 61ff.; Lucas/Diener (2009).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Erkenntnisse der Glücksforschung 45

versus der Erfahrung von Lieblosigkeit und Vernachlässigung. Entsprechende Er-

fahrungen werden im Körper langfristig abgespeichert und hinterlassen deutliche

Spuren in denMotivationssystemen: »Frühe Erfahrungen von Einsamkeit oder Ver-

lust können eine lebenslange Empfindlichkeit neurobiologischer Systeme zur Fol-

ge haben.«32 Menschen, die solche Erfahrungen gemacht haben, geraten im Laufe

ihres Lebens eine erhöhte Angst- und Stressbereitschaft und geraten leichter in

Überforderung.33 Die recht simple Formel zeigt zudem, dass in der positiven Psy-

chologie die gesamte Schule der Psychoanalyse komplett ignoriert wird – es gibt

weder ein Unbewusstes noch eine Triebtheorie, alles scheint einfach vom Individu-

um kognitiv zu regeln zu sein. Ebenso kritisch zu sehen ist der erstaunlich geringe

Anteil von nur 10 Prozent, den die äußeren Umstände auf das Glücksempfinden

haben. Hier scheint es kaum eine gesellschaftliche Prägung zu geben und sozio-

ökonomische Umstände erscheinen vernachlässigbar.34 Entsprechend wird in der

modernen Glücksforschung inzwischen anerkannt, dass über die genaue Funkti-

onsweise und Interaktion von genetischen Anlagen, frühen Beeinflussungen und

generellen Umweltbedingungen bislang keine eindeutige Klarheit besteht.35

Der grundlegende Ansatz der positiven Psychologie, stark auf die individuel-

le Interventionen zu setzen, wird verschiedentlich kritisiert und die Validität der

Methoden zur Intervention bezweifelt. Gezielte Übungen zeigen in verschiede-

nen Studien eher begrenzte Ergebnisse: zwar lässt sich eine geringe Steigerung

des Wohlbefindens feststellen, aber im Vergleich mit Kontrollgruppen bleibt diese

im marginalen Bereich. Somit lässt sich kritisch attestieren, dass die Tendenz der

positiven Psychologie zur Reduktion und Simplifizierung problematisch ist. Zwar

konnte die Forschung bestätigen, dass die als relevant angesehenen Komponenten

für die Steigerung des subjektiven Wohlbefindens in der Tat eine solide Korrelati-

on aufzeigen, etwa Dankbarkeit, Vergebung, gute Taten, Aktivität, positiv Denken,

und andere – aber die Möglichkeit der Intervention ist weniger simpel als pro-

gnostiziert.36 Kritik an der positiven Psychologie moniert diese sehr großzügige

Einschätzung dessen, was jeder selbst beeinflussen kann und wie gering offenbar

gesellschaftliche und soziale Aspekte sind. Viele Ratschläge für Interventionen ge-

hen kaum über den Ansatz des positive Denken hinaus.37 Die Journalistin Barbara

32 Bauer (2006): S. 65.

33 Bauer (2006): S. 67.

34 Seligman selber relativiert auf Nachfrage offenbar die Formel, der Bereich von C könne auch

bis zu 25 % betragen. Ehrenreich (2010): S. 180ff, 197.

35 Ahuvia et al. (2015), S. 6.

36 Bucher (2009): S. 177-188. Zur Erforschung von Korrelation und der (problematischen) Ablei-

tung von Kausalitäten siehe auch Diener (2009a).

37 Cederström/Spicer (2016): S. 93-99, Ehrenreich (2010). Lyubomirsky bietet dafür ein Beispiel,

indem sie in ihrem populärwissenschaftlichen Buch einerseits immer wieder die wissen-

schaftliche Basis ihrer Aussagen betont, andererseits das erste KapitelWie Siewirklich glück-

lich werden heißt. Lyubomirsky (2008).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Glück und Nachhaltigkeit

Ehrenreich argumentiert, dass die positive Psychologie in einer typisch amerika-

nischen Tradition des Puritanismus und Calvinismus steht, welche die ständige

Selbstoptimierung fordert und eine starke Leistungsethik vertritt. Gerade in der

US-Tradition hat sich im aktuellen Glücksstreben eine spiegelverkehrte Version

dieser Tradition entwickelt: durfte man früher nicht glücklich sein, so muss man

heute glücklich und optimistisch sein. Der umfassende Trend zum positiven Den-

ken wird von dieser historischen und kulturellen Prägung getragen und führt zu

einem laut Ehrenreich teils naiven Optimismus.38 Ausdruck dieses Trends in der

Gesellschaft ebenso wie in der Psychologie ist dafür unter anderem die Zunahme

der medikamentösen Behandlung (zum Beispiel mit Prozac) von psychologischen

Symptomen. Mögliche soziale Ursachen von etwa Hyperaktivität bei Kindern oder

Depression bei Erwachsenen eher mit dem Verweis auf neuronaler Ursachen attes-

tiert, mit der Folge einer langfristigen Medikamentenverschreibung.39 Der Ansatz

der positiven Psychologie setzt jedoch eher unkritisch auf die Selbstoptimierung

im bestehenden System. Dies zeigt sich auch in den bereits bestehenden Pilotpro-

grammen, die vom Team rund um Seligman für Schulen und die US-Army entwi-

ckelt und durchgeführt wurden.40 Seligman schlug selber vor, den Forschungsbe-

reich anders zu fassen und statt von Glück direkter von Erfolg oder Leistung zu

sprechen.41

Der Druck auf das Individuum, den Ansprüchen der Gesellschaft gerecht zu

werden, glücklich und aktiv zu sein, ist immens und kann zu einer fundamentalen

Belastung werden, wie Ehrenberg in seinem Buch Das Unbehagen in der Gesellschaft

erläutert und damit Freuds Konzepts des Unbehagens in der Kultur aktuell inter-

pretiert.42 Trotz dieser Kritik ist insgesamt ist eine dynamische Entwicklung der

theoretischen und praktischen Ansätze des Fachs zu attestieren. Die Ansätze der

positiven Psychologie haben sich im Laufe der Jahre weiterentwickelt und dabei

etwas mehr an Komplexität gewonnen und neuere Ansätze nehmen stärker gesell-

schaftliche Aspekte mit auf.43 Die hiesige Zusammenstellung kann also nur einen

Zwischenstand wiedergeben und aufzeigen, dass die positive Psychologie wertvol-

le Ansichten und Erkenntnisse in die Forschung zum subjektiven Wohlbefinden

einbringt, für sich allein aber nicht ausreicht, um dasThema in seiner Komplexität

umfassend zu behandeln.

38 Ehrenreich (2011).

39 Weber (2012): S. 90.

40 Seligman (2012).

41 Ehrenreich (2010): S. 201.

42 Ehrenberg (2011).

43 Forgeard et al. (2011); Ahuvia et al. (2015); Henderson/Knight (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Erkenntnisse der Glücksforschung 47

3.3 Empirische Glücksforschung

3.3.1 Methoden und Methodenkritik

Das grundlegende Vorgehen der empirischen Glücksforschung entspricht dem

gängigen Vorgehen der empirischen Sozialforschung: Menschen werden zu ein-

zelnen Items befragt, zum Beispiel wie glücklich sie sich im Moment fühlen,

wie zufrieden sie insgesamt mit ihrem Leben oder mit einzelnen Bereichen (Job,

Freizeit, Wohnen etc.) davon sind. In der Regel finden entsprechende Erhebungen

nach quantitativer Art statt, die Antwort ist also auf einer Skala von z.B. 1-10 zu

vermerken. Werden Befragungen zu verschiedenen Unterbereichen durchgeführt

lässt sich später ermitteln, welche Aspekte des Lebens besonders einflussreich

auf die subjektive Einschätzung des Glücks, beziehungsweise des gelungenen Le-

bens sind. Dazu zählen etwa Job/Berufstätigkeit, Einkommen, Wohnen, Freizeit,

Lebensumgebung, soziale Kontakte, und anderes.44 Die Besonderheit gegenüber

anderem Forschungsbereichen ist, dass das subjektive Wohlbefinden nicht extern

quantitativ gemessen werden kann, sondern nur mittels Selbstauskunft der be-

fragten Individuen zu erheben ist. An gängige Herausforderungen qualitativer und

quantitativen Sozialforschung anschließend45, bestehen auch in der empirischen

Glücksforschung Hindernisse, das subjektive Wohlbefinden objektiv messbar zu

machen, die sich durch die vollständige Angewiesenheit auf Selbsteinschätzung

und Selbstauskunft zuspitzen. Zu nennen sind dabei drei zentrale Aspekte:

1. Die Problematik im Verständnis der genutzten Begriffe des Glücks. Wie be-

reits aufgezeigt besitzen die verschiedenen Begriffe (Glück, Wohlbefinden, Zufrie-

denheit etc.) jeweils verschiedene Konnotationen und können kulturell, regional

oder auch individuell unterschiedliche Bedeutungen haben.

2. Die Variabilität des subjektivenWohlbefindens. Erhebungen des subjektiven

Wohlbefindens unterliegen verschiedene Beeinflussungen, etwa durch die aktuelle

Stimmung des Befragten durch unmittelbar zuvor geschehene Ereignisse, media-

len Einfluss oder auch allein die Beschaffenheit des Raumes in dem die Fragen

gestellt werden.46 Auch die Reihenfolge der Fragen hat Einfluss auf die Ergebnis-

se: wird das Glücksempfinden insgesamt in Anschluss an Fragen zur Partnerschaft

erfragt, so ergeben positivere Werte als in der umgekehrten Fragereihenfolge.47 Es

44 Van Praag et al. (2001): S. 4ff.; Seligman (2002): S. 82.

45 Vgl. Braun 2010.

46 Bucher (2009): S. 35ff.

47 SieheMayring (1999): S. 162-163. Studierenden wurden zwei Fragen gestellt: a)Wie glücklich

sind Sie? b) Wie oft haben Sie Verabredungen? Wurde in dieser Reihenfolge gefragt, gab es

kaum Korrelationen. Wurde jedoch zuerst nach den Verabredungen gefragt, so korrelierten

die Ergebnisse sichtbar: die Zahl der Verabredungen begünstigte das Glücksgefühl. Ähnliche

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Glück und Nachhaltigkeit

hat sich zudem gezeigt, dass Glückseinschätzungen in der Retrospektive oft ver-

zerrt sind: Menschen neigen dazu, vergangene Erlebnisse positiver einzuschätzen,

als sie in der damaligen Gegenwart eingeschätzt wurden.48 Solche Verzerrungen

werden durch die sogenannte Erlebnisstichproben-Methode ausgeschlossen, die

(etwa mittels elektronischer Echtzeitabfragen per App oder Pager) nach dem un-

mittelbaren Glücksempfinden fragen. Dies kann zwar ebenso Verzerrungen be-

inhalten, etwa wenn die Aufforderung in einem unpassenden Moment erfolgt und

somit als Ärgernis wahrgenommen wird, grundlegend kommt es aber dem erleb-

ten und noch nicht reflektierten Eindruck des Wohlbefindens näher.49

3. Die Frage der Menge, Auswahl und Gewichtung der Items. Das einfachste

Verfahren der empirischen Glücksforschung arbeitet mit nur einem Item und

erfragt die allgemeine Lebenszufriedenheit. Diese singulären Indikatoren sind

oftmals extra für die mediale Verbreitung simpler Ergebnisse entworfen und an

sich wenig aussagekräftig. Komplexere Fragebögen, etwa die Satisfaction with Life

Scale von Diener verfügt über 20 Items, der Oxford Happiness Questionaire über 29

Items und der Perma-Profiler aus Seligmans Flourishing Konzept (s.o.) besteht aus

23 Items.50

Allen genannten Herausforderungen zum Trotz hat sich das Handwerkszeug

der empirischen Glücksforschung mittlerweile als ein Set an brauchbaren, verläss-

lichenMessinstrumente und Arbeitsweisen entwickelt:Weltweit etablieren sich be-

schreibbare Konzepte undmessbare Einstufungen zum subjektivenWohlbefinden.

Auch zeigt die einfache subjektive Einschätzung eine hohe Reliabilität in Testwie-

derholungen.51 Auch die Vergleichbarkeit der Antworten hat sich dabei als valide

erwiesen, denn obwohl jeder Mensch sein Wohlbefinden subjektiv anders emp-

findet und auf anderen Ursachen zu beziehen vermag, so scheint es im gleichen

kulturellen und sprachlichen Kontext eine recht einheitliche Ausdrucksweise dafür

zu geben. Hier zeigt sich, dass das subjektive Wohlbefinden zwar individuell emp-

fundenwird, aber zugleich in kulturelle Konzeptionen vonWohlbefinden eingebet-

tet ist. Gefühle und Empfindungen können verständlich beschrieben werden und

auf einer Skala eingeordnet werden.52 Übergreifend und grundlegend beeinflusst

der gesellschaftliche Rahmen, vor allem die soziale Erwünschtheit von Glück, die

Befragungen. Wenn glücklich sein als persönlicher oder gesellschaftlicher Wert und

Ziel des persönlichen Strebens gilt, schätzen sichMenschen auch eher als glücklich

Ergebnisse gab es, wenn verheiratete gefragt werden, ob sie glücklich sind und wann sie

zuletzt Sex hatten.

48 Bucher (2009): S. 36.

49 Bucher (2009): S. 39ff.

50 Bucher (2009): S. 20ff.; Butler/Kern (2016).

51 Layard (2010); Bucher (2009): S. 18ff; Sandvik/Diener/Seidlitz (1993); OECD (2013); Møl-

ler/Huschka/Michalos (2008); Møller/Huschka (2009).

52 Van Praag et al. (2001): S. 7f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Erkenntnisse der Glücksforschung 49

ein. Angaben werden dann durch das Selbstmanagement gesteuert undmüssen im

Rahmen der Sozialforschung anhand Social Desirability Scales relativiert werden.53

Stärker in der Diskussion ist die Validität von internationalen Rankings des

subjektiven Wohlbefindens, der Vergleich von Glück über Kulturkreise hinweg gilt

als problematisch und nur bedingt solide. Bei internationalen Vergleichen poten-

zieren sich die oben angeführten Punkte: Begriffe des Glück werden verschieden

verstanden und es braucht jeweils ethnologisches Verständnis für das Konzept von

Glück und Zufriedenheit und wie sich Menschen darüber äußern.54 In der For-

schung ist es ein lebhaft diskutiertes Thema in welchem Ausmaß ein Vergleich

möglich und valide ist.55 Neue Ansätze zur Vergleichbarkeit von Angaben zum sub-

jektiven Wohlbefinden bemühen sich um ausgleichende Elemente, indem die Ska-

len auf persönliche und kulturelle Einschätzungen hin getestet werden.56

Grundlegend ist anzumerken, dass die empirische Forschung weitgehend

pragmatisch mit dem Verständnis von Selbsteinschätzungen umgeht. Zugrun-

deliegende Werte werden (weitgehend) nicht in ihrer Bedeutung hinterfragt,

vielmehr wird durch die vorwiegend quantitative Forschung eine Pauschalisie-

rung begünstigt und die Reflexivität eher eingeschränkt. Die Beurteilung von

momentanem persönlichen Empfinden im Sinne des erlebten Glücks vermag

noch relativ wertfrei geschehen – was sich gut anfühlt, fühlt sich gut an. Aber

auch hier bestehen durchaus soziale Prägungen, von der Phänomenologie der

Wahrnehmung bis hin zur Frage, welches Empfinden als positive Wahrnehmung

(kulturell) legitim ist, sowie dem Umgang mit Gefühlen insgesamt. Subjektive

Aspekte wie das eigene Befinden, die eigenen Erwartungen, Bedürfnisse, An-

sprüche etc. sind nicht zu lösen von objektiven Aspekten wie sozioökonomischem

Status und sozialer Integration, aber auch persönliche Prägungen wie etwa bio-

graphische Hintergründe und Lebensereignisse.57 Deutlich gewichtiger jedoch

wird der Aspekt von sozialer Prägung jedoch in der Lebenszufriedenheit, also der

53 Vgl. Uziel (2010).

54 Thin (2012). Beispielhaft siehe das Verständnis von Glück und gutem Leben imVergleich zwi-

schen westlichen und asiatischen Gesellschaften bei Uchida/Ogihara (2012). Der westliche

Lebensstil mit seinem individualistischen Ausdruck lädt zum Ausdruck des Wohlbefindens

stärker ein, als es etwa asiatische Kulturen tun. So fand eine vergleichende Studie heraus,

dassMenschen in Japan sichwährendderWochegenausopositiv äußernwieUS-Amerikaner,

aber im Wochenrückblick zurückhaltender sind. Interpretiert wurde es mit dem kulturell-

philosophischen Konzept und Leitbild des ausgeglichenen Lebens (»Östlich«) versus des ein-

seitig positiven Lebens (»Westlich«). Bucher (2009): S. 38-53; s.a. Binswanger (2010): S. 279.

55 Siehe für eine skeptische Einschätzung Diener (2009c), für eine optimistische Einschätzung

Veenhoven (2012). Relativierend ist anzumerken, dass Kultur keine fixe Kategorie ist, wel-

che die Lebensweise einer bestimmten Bevölkerung und ein kohärentes Glücksverständnis

präzise zu beschreiben vermag. Siehe Mathews (2012).

56 Veenhoven (2009).

57 Mayring (1999): S. 162ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Glück und Nachhaltigkeit

Einschätzung des eigenen Lebens als gut oder gelungen. Eine solche Bewertung

ist nur möglich vor der Matrix, was das gute Leben sei – und dies entsteht nur in

Gemeinschaft beziehungsweise Gesellschaft. Eine kritisch-differenzierte Betrach-

tung dieses Aspektes ist jedoch von großer Bedeutung, gerade in Hinsicht auf das

spezifische Thema dieser Arbeit. Die Orientierung an bestimmten Vorstellungen

des guten Lebens ist zentraler Faktor in Bezug auf die ökologische Dimension von

Lebensweisen und die zentrale Variable.

Abschließend ist zu bilanzieren, dass sich die empirische Forschung ähnlich

wie die positive Psychologie dynamisch entwickelt und ein zunehmend verlässli-

che Ergebnisse produziert. Problematisch bleibt, dass viele Studien sich nur auf

eine geringe Anzahl von Probanden beziehen und diese oftmals Studierende der

Psychologie sind.58 Ein Großteil der empirischen Forschung sind bisher Einzelbei-

träge, die keinen interdisziplinärer Blick einnehmen. Im folgenden Abschnitt der

Ergebnisse wird daher vor allem auf die relevanten Aspekte eingegangen, die sich

durch verschiedenen Studien speisen und als weitgehend anerkannt gelten. Zu er-

wähnen ist zudem, dass die empirische Forschung auch an die Sozialforschung an-

knüpft. In den Sozialwissenschaften wird Glück, Zufriedenheit und Wohlbefinden

selten explizit benannt, zieht sich aber als Basis und Referenz durch die Forschung:

»Die Klassiker der Soziologie haben das Glück nicht als unmittelbaren Untersu-

chungsgegenstand thematisiert, aber die Disziplin hat sich indirekt im Grunde

immer damit beschäftigt.«59

Seitens der Akteure der Glücksforschung gibt es zunehmend Bemühungen, die

Arbeit besser zu strukturieren und einen Überblick zu ermöglichen. Nennenswert

ist beispielsweise das Projekt The World Database of Happiness, in dem Daten zahl-

reicher Erhebungen zugänglich und vergleichbar gemacht werden.60

3.3.2 Ergebnisse: Komponenten des subjektiven Wohlbefindens

Die folgenden Abschnitte geben einen Überblick der Ergebnisse und Erkenntnis-

se der empirischen Forschungen zum subjektiven Wohlbefinden. Die Ergebnisse

beziehen sich vorwiegend auf Studien aus dem Feld der empirischen Forschung

zum Wohlbefinden, ergänzt durch theoretische Beiträge und sozialwissenschaft-

liche Befunde. Da, wie bereits aufgezeigt, die empirische Glücksforschung nicht

als ein einheitliches Fachgebiet mit etabliertem Forschungsvorgehen besteht, sind

die Ergebnisse und Erkenntnisse heterogen. Im Folgenden werden jene Bereiche

aufgeführt, die übergreifend als besonders relevante Komponenten dafür gelten

58 Diener (2009b).

59 Barboza (2011): S. 253.

60 Veenhoven (2009a).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Erkenntnisse der Glücksforschung 51

können, was zum subjektiven Wohlbefinden von Menschen in westlichen Indus-

trieländern beiträgt.

Soziale Kontakte und gelingende Beziehungen Unter allen Komponenten, die für das

Wohlbefinden des Menschen zuträglich sind, ist der Kontakt und Bezug zu an-

deren Menschen von herausragender Bedeutung. Dies ist schon in der Biologie

des Menschen grundlegend angelegt: eine maßgebliche Ausschüttung endogener

Opiode und Serotonin wird vor allem bei intensivem sozialem Kontakt bewirkt.

Bereits in der Grundform, der Mutter-Kind Beziehungen und auch bei Paarbezie-

hungen tritt das sogenannte Bindungshormon in hohen Dosen auf.61

»Alleinsein – ob körperlich oder psychisch – ist ein Zustand, den diemeistenMen-

schen unerträglich finden, und es scheint tatsächlich so, das wir die positive Zu-

wendung undAufmerksamkeit andererMenschen ebenso benötigenwie Luft und

Wasser; ohne sie wird selbst das physische Überleben zum Problem.«62

»Das natürliche Ziel der Motivationssysteme sind soziale Gemeinschaft und ge-

lingende Beziehungen mit anderen Individuen, wobei dies nicht nur persönliche

Beziehungen betrifft, Zärtlichkeit und Liebe eingeschlossen, sondern alle Formen

sozialen Zusammenwirkens. Für den Menschen bedeutet dies: Kern aller Motiva-

tion ist es, zwischenmenschliche Anerkennung,Wertschätzung, Zuwendung oder

Zuneigung zu finden und zu geben. Wir sind – aus neurobiologischer Sicht – auf

soziale Resonanz und Kooperation angelegt.«63

Diese Aussagen sind durch die empirische Forschung bestätigt. Während Freund-

schaften beispielsweise deutlich zum Glück beitragen zeigt sich umgekehrt, dass

Menschen am wenigsten glücklich sind, wenn sie alleine sind.64 Ebenso zeigt sich,

dass Menschen jene Aktivitäten besonders glücksbringend nennen, in denen sie

zum einen ihre individuelle Potenziale verwirklichen können, dies aber vor allem

auch in Gemeinschaft mit anderen tun, etwa beim Sport oder Musizieren mit an-

deren oder auch im ehrenamtlichen Engagement.65 Der Mensch gilt somit zurecht

als soziales Wesen und sein Grundbedürfnis nach Verbundenheit, wie es bereits

lange in der Psychologie betont wird (z.B. bei Fromm), zeugt vom tiefen Bedürf-

nis des Menschen sich mit anderen Menschen zu verbinden und das Alleinsein

zu überwinden.66 Dabei sind nicht alle sozialen Kontakte gleich förderlich für das

61 Roth (2011): S. 57.

62 Csikszentmihalyi (1992): S. 33.

63 Bauer (2006): S. 34.

64 Bucher (2009): S. 100ff.

65 Bucher (2009): S. 103ff.

66 Meibom (2012): S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Glück und Nachhaltigkeit

Wohlbefinden. Freundschaften gelten als besonders förderlich, ebenso die Kernfa-

milie im Sinne von partnerschaftlicher Beziehung und Kindern, während die wei-

teren Familienkreise, die sozialen Beziehungen mit der Verwandtschaft nur be-

dingt zum Wohlbefinden beitragen.67 Es spielt somit eine Rolle, ob die sozialen

Kontakte gewählt werden können und welche Gestaltungsspielräume sich inner-

halb der Beziehungen bieten. Ein wichtigster Aspekt ist dabei auch das Vertrauen,

also die Verlässlichkeit der sozialen Bindung. Dies gilt für enge Kontakte ebenso

wie für das weitere soziale Umfeld bis hin zur Dimension eines funktionierenden

Gemeinwesens, etwa bezogen auf Nachbarn, Kollegen, Vorgesetzte, Polizei, Frem-

de etc.68

Die bereits betonte Veranlagung zum Miteinander, zeigt sich nicht zuletzt in

der Tatsache, dass vor allem pro-soziale Akte vom Gehirn belohnt werden: »Vie-

le Untersuchungen zeigen, dass es uns glücklich macht, wenn wir für andere da

sein können, wir anderen helfen können.«69 Anderen Menschen zu Helfen ist nicht

nur eine Selbstwirksamkeit, sondern darüber hinaus eine intensive Selbstverstär-

kung im Sinne der Motivationspsychologie. Sie bildet zudem einen sich potentiell

selbstverstärkenden Kreislauf: Glückliche Menschen sind offenbar empathischer,

aufmerksamer und auch hilfsbereiter. Menschen, die anderen helfen, fühlen sich

vergleichsweise wohler und sind gesünder und werden durch das Gefühl gebraucht

zu werden positiv stimuliert.70

»Once a person acknowledges that happiness does not simply arise out of positive

personal perceptions and attitudes the door opens to mutual responsibility for

individual happiness. It is here, we believe, that the interactionist perspective has

the most powerful implications. In the context of co-responsibility happiness is

not a »self-help« pursuit but is, rather, a collective enterprise.«71

Gesundheit Die Relation von Gesundheit und Glück ist zunächst eindeutig, da der

Ausdruck des Wohlbefindens bereits auf den Zustand von Gesundheit beziehungs-

weise zumindest auf die Abwesenheit von Schmerz und Leid verweist. Gesundheit

ist allgemein definiert als geistiges und körperliches Wohlbefinden. In der Definition

der WHO kommt sogar die soziale Dimension hinzu: »Die Gesundheit ist ein Zu-

stand des vollständigen körperlichen, geistigen und sozialen Wohlergehens und

67 Diener (2009a): S. 30-32; Bucher (2009): S. 97ff.

68 Helliwell/Wang (2011); Tov/Diener (2008).

69 Martens (2014): S. 23.

70 Spitzer (2007): S. 184; Bucher (2009): S. 152ff.; Martens (2014): S. 133f.; Schnabel (2010): S. 88.

Seligman (2002: S. 35) zur Rückkopplungsschleife des glücklich-seins: »When we are in pos-

itive mood, people like us better, and friendship, love, and coalitions are more likely to ce-

ment.«

71 Ahuvia et al. (2015): S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Erkenntnisse der Glücksforschung 53

nicht nur das Fehlen von Krankheit oder Gebrechen«.72 Subjektives Wohlbefinden

und Gesundheit stehen also in enger Korrelation und bedingen sich oft gegensei-

tig, so dass keine eindeutige Kausalität zu bestimmen ist. Positive Auswirkungen

auf die Gesundheit haben daher vor allem jene Aspekte, die auch zum Wohlbefin-

den beitragen und in diesem Kapitel erwähnt sind: sozialer Kontakt zu anderen

Menschen, eine Balance von Bewegung und Erholung, Kontakt mit der Natur, eine

ausgewogene Ernährung und andere.73 Die Adaption-Level-Theory beschreibt zudem

den Effekt, dass Menschen sich auf ihren Gesundheitszustand einstellen und etwa

chronische Krankheiten dauerhaft das Wohlbefinden nur in geringemMaße redu-

zieren, soweit sie nicht signifikant das Alltagsleben erschweren. Insgesamt ist die

objektive Gesundheit (medizinisch bestimmt) weniger relevant als das subjektive

Gesundheitsempfinden.74

Studien aus dem Bereich der Positiven Psychologie betonen die Rolle der per-

sönlichen mentalen Einstellung für das geistige und körperlicheWohlbefinden und

verweisen dabei auf die Korrelation von Wohlbefinden, positiver Einstellung und

Gesundheit. Die Kausalität das und in welchem Maße, positives Denken zur Ge-

sundheit beiträgt, ist jedoch bislang nicht eindeutig bestimmbar.75 Seligman und

andere schlagen die Entwicklung eines entsprechenden Forschungsbereichs Positi-

ve Health vor, der ähnlich der Salutogenese, um jene Aspekte von Gesundheit besser

verstehen und bearbeiten zu können.76

Sinn und Glaube, Ziele und Wünsche Die Suche nach Sinn gilt als ein grundlegendes

Anliegen des Menschen. Zugrunde liegt ein Bedürfnis nach Kohärenz, nach dem

Gefühl einesWiderhalls, eines Einklangs oder auch einer Resonanz in derWelt und

mit derWelt.77 Auch hier findet sich eine biologische beziehungsweise evolutionäre

Komponente, nämlich die Tatsache, dass ein möglichst umfangreiches Verständ-

nis der Funktionsweise der Welt das Überleben erleichtert. Wer die Zusammen-

hänge der Natur besser versteht, also zum Beispiel Wetterphänomene bestimmen

kann, kann besser wirtschaften. Zudem verfügt der Mensch über ein Bewusstsein

der Zeitlichkeit und seines Lebens, ein Fokus auf das rein momentane Glück ent-

spricht somit nicht seinem Wesen, vielmehr ist für ihn eine Orientierung an Le-

bensprojekten und Sinnentwürfen natürlich.78 Auf der psychologischen Perspektive

lässt sich die Suche nach Sinn mit dem Effekt erklären, dass Sinnkonstrukte dem

72 WHO (2018a): S. 1.

73 Veenhoven (2008). Bucher (2009): S. 136-140.

74 Diener/Seligman (2004).

75 Ehrenreich (2010): S. 183-191.

76 Seligman (2008); Lorenz (2016).

77 Schnabel (2010): S. 234.

78 Fenner (2007): S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Glück und Nachhaltigkeit

Menschen helfen, auch weniger glückliche Erlebnisse und Zeiten zu ertragen, al-

so mit Herausforderungen und Einschnitten umgehen zu können, indem sich eine

langfristige Perspektive aus das Leben und das (einzelne und gemeinsame) Wirken

eröffnet. Empirisch belegt ist, dass die Aussage, Sinn im Leben zu sehen, positiv

mit subjektivemWohlbefinden korreliert und sich ebenso positiv zur persönlichen

Gesundheit verhält, sowie die Resilienz gegenüber Stress und anderen negativen

Einflüssen stärkt.79

Empirische Studien zu Religiosität und Glück zeigen auf, dass Menschen, die

an einen tieferen Sinn der Welt und des eigenen Lebens glauben tendenziell etwas

glücklicher sind als Ungläubige.80 Allerdings ist es schwer auszumachen, ob der

Korrelation auch eine Kausalität zugeschrieben werden kann: ob also der Glauben

glücklich macht oder jene Menschen gläubig sind, die bereits glücklich sind und

deshalb dem Leben Sinnhaftigkeit zuschreiben. Empirisch belegt ist vor allem der

Faktor von Anerkennung und Gemeinschaft, die im aktiv praktizierten Glauben zu

finden sind. So korreliert die Zugehörigkeit zu einer Religion vor allem dann mit

demWohlbefinden, wennMenschen in einem religiösen Land leben und derMehr-

heitskonfession angehören.81 Ebenso sind gläubige Menschen glücklicher, wenn

sie aktiv am Gemeindeleben teilnehmen, hier spielt der soziale Faktor eine starke

Rolle, dies gilt vor allem für Gläubige die in benachteiligten sozialer Verhältnis-

se leben.82 Die Forschung zu neuen religiösen Bewegungen (Sekten) zeigt, dass

ihre Angebote nur für manche Menschen und oft nur für bestimmte Zeit positi-

ve Wirkung haben. Persönliche Bedürfnisse werden angesprochen und befriedigt

(etwa Zugehörigkeit), zugleich werden jedoch andere Grundbedürfnisse (etwa In-

dividualität, Freiheit) limitiert. Ein allgemeines erhöhtes Wohlbefinden kann nicht

festgestellt werden.83

Die mittel- oder kurzfristige Variante von Sinnzusammenhängen, die sich zu-

dem auch jenseits von metaphysischen Modellen bietet, ist es, Ziele zu haben, auf

die das eigene Wirken ausgerichtet ist. Ziele zu haben und zu verfolgen wirkt sich

positiv auf das Wohlbefinden aus, da sie einerseits zur Sinnhaftigkeit und Lebens-

struktur beitragen und andererseits Erfahrungen von Selbstwirksamkeit ermögli-

chen wenn die Ziele (oder Teilziele) erreicht werden. Durch Lebensziele wird somit

ein subjektiver (oder auch intersubjektiver) Sinn kreiert,wobei auch hier die soziale

Komponente, wenn es gemeinsame Lebensziele gibt, bzw. diese den gesellschaft-

lichen Leitvorstellungen entsprechen, von großer Relevanz ist.84

79 Steger et al. (2015).

80 Vgl. Überblick bei Hovert/Sibley (2013); Graham/Crown (2014).

81 Ahuvia et al. (2015): S. 7.

82 Graham/Crown (2014).

83 Namini et al. (2010).

84 Dorsey (2011). Zur Ziel/Wunsch Theorie in der Psychologie siehe auch Fenner (2007): S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Erkenntnisse der Glücksforschung 55

Aktivität, Kreativität und Erholung, Glück als Sinnesfreude Auf biologischer Ebene liefern

Sinneseindrücke dem Menschen Informationen über seine Umwelt und erlauben

damit die grundlegende Orientierung in der Lebenswelt, aber auch das Handeln

und Interagieren mit der Umwelt und anderenMenschen. Erst durch das sinnliche

Erleben wird die Erfahrung von Selbstwirksamkeit und Sinn möglich, ebenso wie

das schöpferisch wirken, welches grundlegend zum Wohlbefinden beiträgt.85 Die

Stimulation der Sinnesorgane ist somit auf das körperliche (bzw. leibliche) erleben

bezogen und auf mehrfache Weise mit dem Wohlbefinden verbunden. Zahlreiche

Studien belegen die Relevanz von körperlicher Betätigung für das Wohlbefinden:

»Everyday activities ranging from participation in sport to sexual acts point to the

importance of the body as an important tool in the happiness process.«86 Körperli-

che Aktivität wirkt sich positiv auf Selbstwirksamkeit und Gesundheit aus und ist

zudem oftmals mit dem Aspekt des sozialen Miteinanders verbunden. Das Ichbe-

wusstsein bildet sich aus einer Summe von körperlichen und geistigen kreativen

Erfahrungen, die sich gerade auch im Spiel finden lassen.87 Das Tanzen ist aus

der Bandbreite der körperlich-sportlichen Betätigungen mit Abstand am meisten

glücklich machende und gilt geradezu als Sprache des körperlichen Wohlbefin-

dens, da es sowohl die körperliche Ertüchtigung als auch die emotionale Kompo-

nente von Ausdruck umfasst.88 Laut Studien reduziert regelmäßiges Tanzen oder

Körper-bewegungsübungen wie Tai-Chi das Alzheimer Risiko um über 50 Pro-

zent.89

Aktivitäten im Bereich kreativer Betätigung ermöglichen zudem den Ausdruck

von Emotionen und können auch dahingehend ein Feld der Selbstwirksamkeit und

Selbstverstärkung sein. Musik beispielsweise, passiv genossen oder aktiv prakti-

ziert, mobilisiert die Emotionszentren und setzt Dopamin frei, was das positi-

ve Gefühl von Verbundenheit generiert.90 Kreative Aktivitäten sind zudem häufig

durch kulturelle Praxis mit einer starken sozialen Komponente ausgestattet, et-

wa beim musizieren, Tanzen, dem Sport oder Spiel. In direkter Verbindung mit

kultureller und körperlicher Tätigkeit stehend, ist das Spiel als eine Urform kul-

tureller Aktivität zu nennen, welche auf grundlegende Elemente der Entwicklung

menschlicher Fähigkeiten der Sensomotorik und der Kognition verweist, aber auch

das soziale Lernen des Miteinanders, von Kommunikation, Empathie, Kooperation

ermöglicht.91

85 Siehe Wallacher (2011); Layard (2005).; Schaaff (1999): S. 40f.

86 Ahuvia et al. (2015): S. 10.

87 MacIntyre (2001): S. 100. Siehe auch Winnicot (1971).

88 Hills et al. (2000); Martens (2014): S. 149.

89 Nehls (2014): S. 204-205.

90 Bauer (2006): S. 43.

91 Kauke (1992); Huizinga (1987).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Glück und Nachhaltigkeit

Als Ausgleich zu den oben genannten Punkten brauchen Menschen für ihr

Wohlbefinden ausreichend Pausen, Erholung und ausreichend Schlaf. Bis zu 10

Stunden Schlaf pro Tag sind je nach persönlicher Veranlagung notwendig. Bei

Schlafmangel ist ein deutlicher Abfall von Aufmerksamkeit und geistiger Leis-

tungsfähigkeit zu verzeichnen.92 Praktiken zur Achtsamkeit, wie etwa Meditation,

geben dem Gehirn eine Pause, und wirken ebenso positive auf das Wohlbefinden

ein, da es Entspannung und Erholung bewirkt, sowie erlaubt Eindrücke zu ver-

arbeiten und Stress abzubauen. Entsprechende Pausen erlauben zum einen, das

eigene Befinden (und Wohlbefinden) überhaupt wahrzunehmen und daher auch

Wohlbefinden zu genießen, sowie sich auf persönliche Anliegen zu besinnen.93

Besonders deutliche Resultate zeigen medizinische Studien bei Menschen, die

ihr Leben in weiteren Teilen nach solch Lebensweisen ausrichten, insgesamt

stressfreier leben und sich (damit verbunden) meist bewusster ernähren.94

Keine Abkürzung zumGlück: passive Unterhaltung und Drogenkonsum Empirische Studien

zeigen, dass die verbreiteten Formen passiver Unterhaltung, vor allem Fernsehen,

wenig zumWohlbefinden beitragen.95 Ähnliches gilt für Computerspiele, die zwar

ein höheres Maß an Aktivität verlangen und auch ein gewisse soziale Komponen-

te bieten können, aber gegenüber einer viele Sinne miteinbeziehende Erfahrung

der echten Welt reduktiv sind: es vor allem die kognitiven Fähigkeiten angespro-

chen und trainiert. Somit eröffnen sie zwar einen Raum für Fantasien und Spiel,

aber in einemwesentlich beschränktenMaße als ein gemeinsam betriebene Aktivi-

tät, Sport, Spiel oder ähnliches. Unterhaltungsspiele passiver Art wie Glücksspiele

oder Computerspiele bieten oftmals Flow-Erfahrungen, führen aber zugleich zu

insgesamt geringer Zufriedenheit, sie stellen somit eher eine Form von Ersatz-

befriedigung dar und haben zudem ein großes Suchtpotential.96 Die sich rasant

entwickelnde Nutzung von sozialen Medien haben ebenso einen eher negativen

Effekt auf das Wohlbefinden. Sind sie einerseits von dem Wunsch nach sozialen

Kontakten getrieben und ermöglichen diesen auch, jedoch führt die Verzerrung

durch die gelenkte Wahrnehmung und dem letztendlich nur virtuellen Kontakt zu

einem nachhaltig geringerem Wohlbefinden.97

92 Nehls (2014): S. 225-234.

93 Achtsamkeit ist somit mit Persönlichkeitsentwicklung verbunden. Ivtzan et al. (2016).

94 Nehls (2014): S. 234ff.

95 Bucher (2009): S. 105f.;Martens (2014): S. 149f. Die Befriedigung ist etwas höher, wenn ausge-

wählte Sendungen geschaut werden und danach das Gerät auch wieder ausgeschaltet wird,

als wenn es dauerhaft und beliebig läuft. Scherhorn (2002): S. 107.

96 Vgl. Hüther/Quarch (2016): S. 98ff. Lefebre (2013); Triclot (2013). Gewalttätige PC-Spiele tra-

gen aber zur realen sozialen Abstumpfung der NutzerInnen bei. Spitzer (2010): S. 159.

97 Tromholt et al. (2015); Schnabel (2010): S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Erkenntnisse der Glücksforschung 57

Während der Konsum von Drogen starke Glücksgefühle bewirken kann, in-

dem sie die Ausschüttung von Botenstoffen direkt beeinflussen, zeigt sich, dass das

subjektive Wohlbefinden durch Drogenkonsum nicht gesteigert wird. Drogen wie

MDMA führen zur Ausschüttung von Serotonin und erzeugen damit unmittelba-

resWohlgefühl und eine größere Offenheit für körperliche Nähe, welche wiederum

Wohlbefinden beiträgt. Allerdings wird der Botenstoff Serotonin zwar freigesetzt,

aber nicht produziert – es folgt entsprechend eine negative Empfindung von Leere

wenn die Wirkung der Droge nachlässt. Bei wiederholtem Drogenkonsum treten

zudem Gewöhnungseffekte auf und vermindern die Wirkung, der Glückseffekt re-

duziert sich immer weiter und verlangt die Erhöhung der Dosierung.98 Somit be-

stehen in Bezug auf Lebenszufriedenheit vorwiegend negative Korrelationen, dies

gilt vor allem im Fall von Abhängigkeit und sogenanntem Drogenmissbrauch, der

zunehmend außerhalb der sozialen Lebenswelt stattfindet und zunehmend nega-

tive Nebenwirkungen generiert und eine Spirale steigender Abhängigkeit bewir-

ken kann; während maßvoller Konsum, der als Genuss gelten mag, durchaus zum

Wohlbefinden beitragen kann, da er oft durch soziale Kontakte eingerahmt und in

den meisten Kulturen entsprechend verankert ist.99 Umstritten ist auch der me-

dizinisch-therapeutische Bereich, in dem die Anwendung von Medikamenten von

Antidepressiva wie Prozac (Fluoxetin), die zugunsten des subjektiven Wohlbefin-

dens verschrieben werden, zunimmt. Es zeigen sich Fälle von Abhängigkeit, sowie

Nebenwirkungen und eine gewisse Rückfallquote.100

Ökonomisch-materielle Aspekte: Geld und Glück In Untersuchungen zum Zusammen-

hänge von materiellem Wohlstand und Wohlbefinden zeigt sich weitgehend über-

einstimmend, dass eine direkte Korrelation zwischen Einkommen undWohlbefin-

den nur bis zu einem gewissen Niveau festzustellen ist, welches ungefähr dem ge-

sellschaftlichen Durchschnittseinkommen entspricht. Der unter dem Namen Eas-

terlin Paradox bekannt gewordene Effekt beschreibt, dass der Glückszuwachs bei

steigendem Einkommen beimÜberschreiten des Durchschnittseinkommens deut-

lich abnimmt. Ob es zu einer völligen Entkopplung oder nur einer deutlichen Ab-

schwächung der Korrelation ist jedoch umstritten.101 Damit ist Wohlstand und

Wohlbefinden jedoch keineswegs entkoppelt: grundlegend sindMenschen in wohl-

habenden Gesellschaft zufriedener und innerhalb von Gesellschaften sind wohl-

98 Bucher (2009): S. 175f.

99 Kanitscheider (2011): S. 262ff. In Hinsicht aufWohlbefinden ist der Konsum von Drogen auch

im philosophischen Hedonismus umstritten, denn es handelt sich ja nicht um rein natur-

wüchsige sinnliche Empfindungen, sondern imaginäre Empfindungen, bzw. eine künstliche

VerzerrungderWahrnehmung, teils dem spirituellen näher. (Ebd.). Siehe auchGrinde (1996):

S. 255; Gesang (2007): S. 90ff.

100 Bucher (2009): S. 176f.; Pommier (2018).

101 Diener et al. (1985); Delhey (2013): S. 160ff.; Mayert (2013): S. 92f.; Sacks et al. (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Glück und Nachhaltigkeit

habende Menschen zufriedener als arme Menschen; wenig untersucht sind dabei

kulturelle Faktoren, etwa die Rolle von Materialismus in den Gesellschaften.102

In der Forschung werden verschiedene Begründungen für diesen Effekt ge-

nannt. Muss ein höheres Einkommen erarbeitet werden entstehen bei hohen Ein-

kommen oft entsprechende hohe Arbeitsbelastungen, welche sich negativ auf Ge-

sundheit und soziale Kontakte auswirken.103 Wenn es sich hingegen um Vermö-

genseinkünfte handelt, für die nicht gearbeitet werden muss, stehen einige der

gesellschaftlichen Sinnkonstruktion wie etwa Arbeit/Berufstätigkeit zur Dispositi-

on. Die Möglichkeiten von potentieller Freiheit zur Selbstverwirklichung, welche

mit Wohlstand assoziiert werden, bestehen in konsumorientierten Gesellschaften

zwar real, sind aber doch begrenzt und werden tendenziell überschätzt.104 Zudem

werden die Nebeneffekte von Einkommenssteigerungen oft ausgeblendet und die

Sorge vor großen Verlusten anWohlbefinden durch ein sinkendes Einkommen sind

übertrieben hoch.105 Darin zeigt sich eine Form von Selbstreferenzialität des ma-

teriellen Wohlstands, der auch zur empfundenen hohen Zufriedenheit der reichen

Menschen beiträgt: Studien zeigen, dass wohlhabendenMenschen finanzielle Ziele

wichtiger sind und daher der Besitz eines Vermögens auch als starke Selbstbestä-

tigung erwirkt.106 Zugleich zeigt sich hier ein adverser Effekt, denn wer Geld für

wichtig hält, um glücklich zu sein ist zugleich latent unglücklicher als andere, weil

er nie genug haben kann, sondern eine Steigerung immer möglich ist.107

Zugleich habenmateriellerWohlstand und Vermögen verschiedene adverse Ef-

fekte auf das Wohlbefinden. Wohlstand erschwert oftmals soziale Beziehungen,

denn vor allem wenn er neu erworben wurde, werden bestehende Beziehungen

und Kontakte beeinträchtigt und lösen sich schneller auf; persönliche Bindungen

werden dann insgesamt weniger wichtig in der Möglichkeit der Marktsphäre, wo

nun mit dem Wohlstand alles erworben werden kann.108 Studien haben gezeigt,

dass Geld zu Distanz gegenüber anderen Menschen führt und teilweise regelrecht

gegen soziale Aspekte immunisiert:

»Die Aktualisierung bzw. Aktivierung von Gedanken an Geld führt zu dissozialen

bzw. antisozialen Tendenzen. Man sucht weniger Hilfe, gibt weniger Hilfe, hält

die anderen lieber auf Distanz und ist lieber alleine als in der Gemeinschaft. Der

dahinter steckende Gedanke ist in etwa der, dass Geld engmit eigener Stärke und

102 Diener/Biswas-Diener (2002).

103 Vgl. Nickerson et al. (2003).

104 Vgl. Diener et al. (1993): S. 220ff. Zu den Sorgen der Megareichen, die sich um den Unterhalt

all ihrer Besitztümer kümmern müssen und immer noch reichere Menschen kennen, siehe

Frank (2009).

105 Aknin/Norton/Dunn (2009).

106 Nickerson et al. (2003).

107 Ahuvia et al. (2015): S. 8.

108 Martens (2014): S. 75ff.; Kroll (2008): S. 129; Delhey (2013): S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Erkenntnisse der Glücksforschung 59

daher mit Macht (über andere) sowie mit Unabhängigkeit (von anderen) verbun-

den ist.«109

Im umgekehrten Effekt befördert soziale Zurückweisung den Wunsch nach Geld,

da dieses Sicherheit und eine gewisse Anerkennung via Status vermittelt.110 Der

Einfluss von Geld ist besonders bei hohen Einkommen höher auf die Lebenszufrie-

denheit denn auf das Glück, also mehr auf kognitive denn auf affektive Aspekte.111

Glück und Naturerfahrung Zahlreiche Studien belegen den positiven Einfluss von Na-

turkontakt auf das Wohlbefinden des Menschen. Schon relativ kurze aber regel-

mäßige Spaziergänge gelten als Gesundheitsprogramm für Menschen und bieten

Erholung von den Stressfaktoren des urbanen Raums:

»Sie fühlen sich wohler, energiegeladener, gesünder, ruhiger und haben weniger

Stress.«112

»Natural environments trigger a wide range of psychological impacts that, among

other things, alter our cognitive and affective dispositions – effectively changing

our programming.«113

Die grundlegend positive Konnotation zur Natur scheint dabei ebenso auf bio-

logischen Grundlagen zu beruhen, indem Naturbezug sowohl basale Vitalität als

auch einen (Über)Lebensraum für den Menschen symbolisiert. In der Genesung

von Krankheiten zeigt sich, dass schon der Blick auf einen Baum durch das Kran-

kenhausfenster sich positiv auswirkt im Vergleich zu dem Blick auf eine Mauer.114

Ebenso ist die Motivation am Arbeitsplatz höher und selbst bei Gefängnisinsassen

korreliert das Wohlbefinden mit dem Blick auf Natur statt Beton.115 Studien er-

geben, dass neben Spaziergängen und anderem Naturerleben zum Beispiel auch

Gartenarbeit zum Wohlbefinden beiträgt. Insgesamt gilt, dass in die positive Er-

fahrung des Naturkontakts meist noch Aspekte von Bewegung, sozialen Kompo-

nenten sowie die Erfahrung von Selbstwirksamkeit hineinspielen.116 Auch Erfah-

rungen von Wildnis wirken sich positiv auf Wohlbefinden aus durch die Elemente

von Selbsterfahrung, Reflexion, Gruppenerfahrung, Erlebnis etc.117 Auch der Kon-

109 Spitzer (2010): S. 186-187; vgl. Kast (2012): S. 122-141.

110 Spitzer (2010): S. 189ff.

111 Diener/Kahneman (2009).

112 Spitzer (2010): S. 148.

113 Ahuvia et al. (2015): S. 10.

114 Lambin (2014): S. 51.

115 Lambin (2014): S. 51-52. Bereits die Betrachtung von Naturmotiven (also Bildern statt realem

Ausblick in die Natur) hat positive Effekte und begünstigt zum Beispiel pro-soziales Verhal-

ten. Spitzer (2010): S. 153.

116 Webber/Hinds/Camic (2015); Waliczek et al. (2005), Nisbet et al. (2011); Capaldi et al. (2015).

117 Hinds (2008), (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Glück und Nachhaltigkeit

takt zu Tieren erhöht das Wohlbefinden: das Halten eines Haustieres hat positiven

Einfluss auf die Gesundheit.118 Umgekehrt sind negative Umgebungsfaktoren (Um-

weltfaktoren), demWohlbefinden abträglich. Besonders Lärm und Luftverschmut-

zungen reduzieren dasWohlbefinden und es treten nur marginale Gewöhnungsef-

fekte ein.119 Neben den direkten Effekten beeinträchtigt zudem die Besorgnis über

Verschmutzung und Zerstörung der Umwelt das Wohlbefinden.120

118 Lambin (2014): S. 60ff.

119 Bucher (2009): S. 79; Lambin (2014): S. 276-277.

120 Lambin (2014): S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens

Die heutzutage in den westlichen Industrieländern wie der BRD maßgeblichen

philosophischen Ideenlehren des guten Lebens beziehen sich grundlegend auf

Konzepte wie sie bereits in der Antike entwickelt wurden, allen voran die Lehre

der Eudaimonia und die Lehre des Hedonismus. Diese beiden Lehren werden dem-

entsprechend hier kurz anhand ausgewählter Vertreter dargestellt.1 Dem folgt

eine kurze Abhandlung der sich daraus entwickelten Theorien des guten Lebens

in Neuzeit und Moderne, welche in der Betrachtung gegenwärtiger Konzepte zur

Lebenskunst mündet. Die Frage, inwieweit die Ideenlehren zum Glück neben der

unmittelbaren ökologischen Komponente (im Sinne des Ressourcenverbrauchs)

auch die moralische Komponente in Hinblick auf das Glück der anderenMenschen

bieten, wird anschließend untersucht. Das Kapitel und damit auch den ersten Teil

der Arbeit abschließend, wird in 4.5 ein Zwischenfazit gezogen, welche die bis-

herigen Ausführungen zur empirischen Glücksforschung und die hier folgenden

Ausführungen zur Philosophie in den Kontext zur Begründung einer suffizienten

Lebensweise setzt.

4.1 Lehren des Glücks in der Antike

4.1.1 Eudaimonia

»Im griechischenWort für Glück – eudaimonia – stecken zwei Bestandteile, näm-

lich eu = gut und daimon = Dämon/Geist. Glücklich also ist, wer einen guten Dä-

mon bzw. einen ihmwohl wollenden guten Geist hat, das heißt: wem die Gottheit

wohl gesonnen ist.«2

1 Die Auswahl und Darstellung ist auf das Minimum beschränkt und kann nur erste Ansatz-

punkte zur Orientierung in der Gesamtuntersuchung bieten. Einen genaueren und doch

ebenfalls nur zusammenfassenden Überblick auf knapp 500 Seiten bietet beispielhaft die

Geschichte der philosophischen Ideen des Glücks von McMahon (2006).

2 Pieper (2003): S. 179.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Glück und Nachhaltigkeit

Das Konzept der Eudaimonia, wie es in der Antike entstanden ist, beruht auf der

Ansicht, dass von einem objektiv gelungenem Leben gesprochen werden kann. Die

Auffassung von Wohlbefinden ist im Eudaimonismus weniger auf das individuelle

Erleben und Bewerten orientiert: »Zu verstehen ist »Wohlergehen« also nicht bloß

subjektiv, als Wohlbefinden, sondern vor allem objektiv, als Verwirklichung des

dem Menschen eigentümlichen Selbst, kurz: als Selbstverwirklichung.«3 Es geht

nicht darum, sich gut zu fühlen, sondern ein objektiv gutes Leben zu führen, wel-

ches seinerseits von der eudaimonischen Philosophie ermittelt und benannt ist.

Gut zu Leben heißt somit also, nach dem Guten, Richtigen zu streben – und die

entsprechenden Tugenden zu verfolgen ist in sich selbst gut.4Wer diesem folgt, be-

ziehungsweise seinen eigenen Weg darin findet, der kann sich glücklich schätzen

und wird von den anderen Menschen als glücklich angesehen. Die Selbstverwirk-

lichung des Menschen im Streben nach Glück erfolgt somit nicht im modernen

individualistischen Sinne, sondern als Wesen beziehungsweise Gattungsart.5 Das

gute und glückliche Leben sind eins in der Eudaimonia, und das subjektive Wohl-

befinden steht somit hinter der größeren Idee des guten Lebens, das in sich gut

und wünschenswert ist, zurück. Den unmittelbar demWohlbefinden verbundenen

Freuden des Körpers (das heißt das affektive Glücksempfinden) steht die Eudai-

monia skeptisch bis ablehnend gegenüber; wertvoller als das trügerische Glück des

Körpers gilt die Erhabenheit der Seele und ihr Wohlbefinden. Das Seelenglück sel-

ber ist dabei weniger ein Zustand des subjektiven Empfindens, als die Harmonie

mit der kosmischen Ordnung: »Wir sind dann glücklich, wenn wir in jeder Hin-

sicht, äußerlich und innerlich, in dem Zustand weilen, der uns von der kosmischen

Ordnung angewiesen ist.«6

Als prominenter Vertreter der Eudaimonia gilt Aristoteles, dessen Lehre hier

beispielhaft vorgestellt wird. Seine Ansichten zum guten Leben sind vor allem in

seinem Werk der Nikomachischen Ethik gesammelt, in der er für eine sittlich-

kluge Grundhaltung plädiert. Dort führt er drei freie Lebensweisen auf und unter-

scheidet sie nach ihrem eudaimonischen Wert: a) ein dem Vergnügen gewidmetes

3 Höffe (1993): S. 45

4 Vgl. Ackrill (2006): S. 51. McMahon (2006) verweist ebenso darauf, das Eudaimonia nicht ein-

fach mit Glück (Happiness) zu übersetzen ist, sondern vielmehr ein gutes weil gelungenes

Leben meint: »Eudaimonia is doing well, not the result of of doing well. Happiness is no

proper translation of eudaimonia.«

5 Vgl. McMahon (2006): S. 19-65. Diese vorherrschende Lesart der Eudaimonia ist nicht unum-

stritten. So verweist Gerhardt (2014) darauf, dass jede Philosophie eine Form der Existenz-

philosophie sei, die sich auf ein Verständnis des Einzelnen als denkendes und handelndes

Individuum bezieht. Antike Philosophie enthält Formen der Selbstprüfung, zielt auf Selbst-

erkenntnis und Selbstdenken und verweist somit darauf, dass es nicht objektiv gegeben war,

was derMensch sei und zu tun hat. Dieser ›Einwand‹ wird in der Betrachtung der Philosophie

Lebenskunst (s. unten) aufgenommen.

6 Hossenfelder (1998): S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 63

Leben, b) ein dem politischen Erfolg und der Ehre gewidmetes Leben c) ein der

intellektuellen Untersuchung gewidmetes Leben.

a) Ein dem Vergnügen gewidmetes Leben gilt ihm unter den dreien als am

wenigsten erstrebenswert und respektabel. Für Aristoteles zählen die leiblichen

Genüsse zu den minderen Freuden, denn bei Trank, Speise und den Lüsten der

Sexualität besteht die Gefahr des Übermaßes, in der derMensch sich selbst vergisst

und verliert.

b) Das Streben nach Macht, Ruhm und Ehre, also die Komponente der sozia-

len Anerkennung wie sie dem politischen oder ökonomischen Erfolg innewohnt,

gilt Aristoteles nur wenig mehr als die leiblichen Genüsse. Ebenso verwirft er die

nach Gewinn strebende kaufmännische Lebensart, da dort lediglichWohlstand an-

gehäuft werde, der jedoch kein in sich erstrebenswertes Ziel. Das Streben nach

Reichtum ist laut Aristoteles kein sinniges Ziel für eine Gesellschaft, bestenfalls sei

Reichtum für Wohltätigkeit zu verwenden, aber Wohlstand im Sinne eines beque-

men Lebens ist nur ein Zweck zum Sinn, niemals ein Sinn an sich.7

c) Als oberstes Ziel zur Ausrichtung des Lebens gilt Aristoteles die geistige Be-

tätigung, da diese demMenschen als geistigesWesen zu eigen ist und es somit ihm

obliegt, diese Fähigkeit zu verfolgen: »Das oberste dem Menschen erreichbare Gut

stellt sich dar als ein Tätigsein der Seele im Sinne ihrer der ihr wesenhaften Tüch-

tigkeit.«8 So gilt Aristoteles die Theorie als höchste Form der Wissenschaft. Sie ist

von der realenWelt des Alltagsleben gelöst und somit auch von der Moral im Sinne

der Verantwortung auf Menschen enthoben. Im Theoretisieren führt man ein gu-

tes gelungenes Leben und ist frei: »[…]Wer philosophiert, lässt sein Leben von der

Seele regieren und hält sich dem Alltagsleben so weit wie möglich fern.«9

Das Glück der Eudaimonia findet sich also zuvorderst in der geistigen Tätig-

keit, dennoch ist der Mensch bei Aristoteles aber kein rein geistiges Wesen. So

bedarf die natürliche Wißbegier des Menschen zuerst der Versorgung der Not-

wendigkeiten und der Annehmlichkeiten des Lebens, denn erst dann gibt es Mu-

ße (schole) für die Auseinandersetzung mit den Theorien und Ideen.10 Insgesamt

plädiert Aristoteles für eine Lehre der mittleren Verfassung, zwischen dem eigent-

lichen Ziel des Menschen als geistiges Wesen und dem Mensch als sozialen und

vernünftigen Wesen.11

7 Aristoteles, NE 1096a. Aristoteles unterscheidet zwischen der Ökonomik als Wirtschafts-

kunst, welche sich auf die Bedarfsdeckung richtet und der Chrematistik, die auf Gewinnak-

kumulation zielt.

8 Aristoteles, NE 1098a.

9 Nehamas (2000): S. 256, siehe auch Höffe (1993): S. 48.

10 Höffe (1993): S. 41.

11 Wolf, U. (2006).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Glück und Nachhaltigkeit

»Wer so lebt, dass er ständig Lust sucht und sich keiner Lust, die sich bietet, ent-

hält, der wird zügellos. Wer andererseits jede Lust meidet, wird empfindungs-

los.[…] Zwischen diesemÜbermaß undMangel liegt die aretê für das Verhalten zu

sinnlicher Lust, nämlich die Besonnenheit (sophrosyne).«12

Wer die Verfassung der aretê (Tugend/Vortrefflichkeit) besitzt, kann die Freund-

schaft mit sich selbst finden und eins mit sich sein: in Übereinstimmung mit sei-

nem Leben und der dazugehörigen Komplexität. Aretê lässt sich aber nur in Teilen

aneignen, sie beruht in ihrer tugendhaften Ausformung auch auf einer inhären-

ten Fähigkeit/Talent des jeweiligen Menschen.13 Auch der Umgang mit der aretê

verlangt ein gemäßigtes Mittelmaß: weder die Selbstaufgabe als die Hingabe zu

einer Sache (Autarkie), noch die Aufgabe jeglicher Affekte (Apathie) als gegensei-

tiges Extrem.14 Diese Extreme unterscheiden zu können und einen mittleren Weg

zu finden ist Grundlage der Phronêsis, dem Wissen über das für Menschen gute.15

Wie bereits erwähnt geht die bei Aristoteles fundierte Ausrichtung auf geistige

Tätigkeiten als Wesensziel des Menschen mit einer distanzierten Haltung gegen-

über den materiellen und leiblichen Bedürfnissen einher. Dies entwickelt sich in

verschiedenen asketischen Lehren zu einer dezidierten Theorie und auch prakti-

schen und teils rigiden Lebensweise weiter.16 In der Schule der Kyniker werden

Theorie und Alltagspraxis miteinander verbunden. Die Kyniker treten als Asketen

schlicht, bescheiden und naturnah auf: »Der kynische Weise ist sich selbst genug

und hat keine Bedürfnisse.«17 So soll die Nahrung einfach und naturnah sein; es

gilt sich an den Tieren zu orientieren und die Weisheit der Natur zu schätzen,

statt sich in zivilisatorischen Bemühungen um immer höhere Genüsse zu verlie-

ren. Alles Glück ist einerseits innerlich, allerdings zugleich auch Teil einer äußeren,

kosmischen Ordnung. Nur wer sich in diese kosmische Ordnung einfindet, findet

das Glück. Beispielhaft dafür steht der Philosoph Diogenes, welcher der Legende

nach zeitweise in einem Weinfass bzw. einer Amphore lebte, um seine materielle

Bedürfnislosigkeit zu demonstrieren. Die notwendigen und natürlichen Wünsche

sind ihm jedoch legitim und so werden naturgegebene körperliche Lüste durchaus

befriedigt. Dies geschieht allerdings nicht um in ihren Genuss zu finden, sondern

12 Wolf, U. (2006): S. 89.

13 Zur schwierigen Definition/Übersetzung von aretê siehe Nehamas (2000): S. 115-159.

14 Wolf, U. (2006): S. 94-100.

15 Ebert (2006): Phronêsis lässt sich dahingehend als Weisheit verstehen und ist von der simp-

len Gerissenheit (dem eigennützigen, schlechten folgend), sowie der Naivität, dem Nicht-

wissen, zu unterscheiden.

16 Hossenfelder (1996) S. 1-37; Onfray (1991a): S. 35-45.

17 Hossenfelder (1996) S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 65

um sich ihrer damit zu entledigen, da sie sonst fortwährend die Freiheit des Den-

kens stören.18

In der Lehre der Stoa, welche durch den Kynismus beeinflusst wurde, besteht

die Askese in der Ausrichtung auf die rein intellektuelle Einstellung. Die geistige

Relativierung aller Werte soll den Menschen zur Gleichgültigkeit gegenüber Emp-

findungen undDingen befähigen.Ziel ist die Affektfreiheit, die also nicht nur einen

ausgeglichen Umgang mit dem Ziel der Seelenruhe eines ruhigen Geistes wie bei

Aristoteles (Ataraxia) als Ideal hat, sondern die Befreiung von allen Leidenschaften

(Apathie) als Idee der Glückseligkeit vertritt. Praktisch gilt es, die Gefühle, Leiden-

schaften und Triebe völlig zu beherrschen und demgegenüber die Vernunft zu stär-

ken, da sie die falschenWerte erkennt und entwertet. Als intellektualistische Schule

ist die Stoa jedoch nicht wie andere Schulen der Askese darauf bedacht, die körper-

lichen Empfindungen an sich zu unterdrücken und ein möglichst schlichtes Leben

zu führen, sondern lediglich den Empfindungen mit möglichst völliger Gleichmut

zu begegnen. Der Lebensstil im Sinne der materiellen Ausstattung muss also kei-

neswegs verändert und vereinfacht werden, nur die innere Einstellung zählt. So

kann die Teilnahme an einem Festgelage zur inneren Distanz befähigen, wenn

man sich dabei nicht vom rauschenden Feste beeindrucken und mitreißen lässt.

Als bekannteste Vertreter der Stoa gilt Seneca, der zugleich einer der reichsten

und mächtigsten Menschen des römischen Reichs war.19

4.1.2 Hedonismus

Das Konzept des Hedonismus beschreibt die größtmögliche Vermeidung von Leid

und das größtmögliche Streben nach (unmittelbarer) Lust. Der Begriff bezieht sich

auf dasWort hêdonê (»Lüstling«). Die Lust bzw. Freude gilt als einziges letztes Mo-

tiv des menschlichen Strebens, sie allein hat eine motivierende und legitimierende

Kraft.20 Gegenüber der Eudaimonia steht beimHedonismus die Erfahrung des Lei-

bes der geistigen Freude nicht untergeordnet. Vielmehr steht derHedonismus dem

höheren, bessern Glück einer der Theorie gewidmeten Lebensweise skeptisch ge-

genüber. Diese Zuwendung zum leiblichen Wohlbefinden wurde und wird vielfach

missinterpretiert als Ausrichtung auf das nächstliegende und nächstbeste Glück.

18 Über Diogenes wird berichtet, dass er auch in der Öffentlichkeit onanierte, um sich der ent-

sprechenden Bedürfnisse schnellstmöglich zu entledigen. Er wünschte, es wäre ähnlich ein-

fach, die Begierde des Hungers zu befriedigen indem man sich den Bauch reibe. Onfray

(1991b): S. 57; 133; 167.

19 Hossenfelder (1996): S. 63-162; Veyne (1993); Foucault (1989a): S. 83.

20 Höffe (2009): S. 107. Der Begriff der Lust ist in der Antike weniger stark sexuell besetzt als

heutzutage, die Übersetzung von Hedonismus als reines Luststreben ist somit potentiell ir-

reführend, passenderwäre ein Strebennach Freude,Genuß,Wohlergehen. Vgl.Hossenfelder

(1998).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Glück und Nachhaltigkeit

Mithin gilt es somit als primitiver Ansatz, der dem animalischen Verhalten nahe-

steht, unmittelbaresWohlbefinden beziehungsweise Triebbefriedigung zu suchen.

Es handelt sich beim Hedonismus jedoch ebenso wie bei der Eudaimonia um eine

philosophische Schule, die entsprechend für ein wohlüberlegtes Verständnis der

Lustmaximierung plädiert. Eine grundlegende Einsicht ist, dass ein vereinfach-

tes Verständnis des Lustprinzips, welches sich immer auf das Gegenwärtige, Mo-

mentane richtet, logischerweise scheitern muss, da es keine Gesamtperspektive

erlaubt. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit eines hedonistisches Kalküls, bezie-

hungsweise einer hedonistischen Vernunft. Hierbei gilt zur Bewertung die Gleichung,

ob im ganzen Lust oder Unlust bei einer Aktivität oder Erfahrung überwiegen, so-

zusagen auf das Gesamtwohl der Person und ihres Lebens bezogen. Beispielhaft

stehen dafür etwa unangenehme medizinische Eingriffe, dessen Beitrag zum leib-

lichen Wohlbefinden insgesamt schnell erkennbar ist.21 Als Herausforderung ei-

nes reinen Genusslebens steht zudem, das verschiedene Antriebe sich gegenseitig

im Weg stehen können und somit eine harmonische Realisierung verhindern. Zu-

dem droht eine tendenzielle Unersättlichkeit (Pleonexia). Daher ist auch im Hedo-

nismus die Unmittelbarkeit zu überwinden und ein gesundes Selbstverhältnis zu

erlangen. Die Steigerung der Glücksfähigkeit verlangt somit vom Menschen eine

Selbstkontrolle oder Selbststeuerung, wie sie auch in der Eudaimonia formuliert

wird.22

Die von Epikur begründete Schule des Epikurismus steht für einen solchen re-

flektiert hedonistischen Ansatz.23 Nach Epikur ist entsprechend der obigen Über-

legung die Gesamtlust einer Erfahrung beziehungsweise des Lebens zu berech-

nen: Wenn eine Einschränkung zum jetzigen Moment später mehr Lust ermög-

licht, dann schränke man sich im entsprechenden Moment ein. Der Maßstab da-

für entsteht in der Bewusstmachung der Freude und dem Abwägen der Möglich-

keiten. Nur im bewussten Genuss gilt ein Empfinden als wahre Lust.24 Die Figur

der hêdonê ist für Epikur nicht die blanke Lust oder das Vergnügen, sondern die

Schmerzlosigkeit des Körpers und die Beruhigung der Seele. Damit steht Epikur

dem Ansatz der Seelenruhe der Eudaimonia nahe oder gar einer stoischen Idee. Der

Unterschied liegt darin, dass Epikur Seelenruhe alsWert nicht aus der Vernunft ab-

leitet, da diese keine originären Inhalte bestimmen könne, sondern aus dem sinn-

lichen Empfinden. Die Erregungsfreiheit, Ataraxie sei die Basis für größtmögliche

und unabhängige Lust: »Epikurs Weg in den Hedonismus lässt sich also folgen-

21 Höffe (2009): S. 114.

22 Höffe (1993): S. 147-148.

23 Hossenfelder (1998), Hossenfelder (1996): S. 163-286.

24 Vgl. Onfray (2008): S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 67

dermaßen rekonstruieren: Höchstes Gut ist die Glückseligkeit des einzelnen, diese

besteht in der Ataraxie, diese ist Lust, also ist das höchste Gut Lust.«25

Im Hedonismus Epikurs sind also weder das Schmausen und Zechen oder der

Liebesgenuss, noch Ruhm und Reichtum legitime Ziele. Der vulgäre Sensualismus

wird strikt abgelehnt, denn nur Vergnügen als solches ist noch kein Glück.26 Es

geht Epikur nicht darum, die Lüste auszuweiten und immer neu zu verfeinern,

sondern sie eher einzugrenzen und mit letztendlich wenigem größtmögliche Zu-

friedenheit zu erlangen. So lässt sich bei Epikur auch der Begriff der Selbstgenüg-

samkeit (autarkeia) finden, mit dem Ziel der Unabhängigkeit des Individuums: das

Wohlleben gilt es auszukosten, aber problemlos sei es zu gestalten, denn es recht-

fertigt keinen Aufwand und soll ihm nicht nachgetrauert werden. Den größten

Luxus erlebt derjenige, der am wenigsten benötigt.27 Somit verhandelt Epikur das

Paradoxon der Lust: sie ist das oberste Ziel, darf aber nicht immer und unmittelbar

verfolgt werden. Die Vernunft gehört notwendig als Ausgleich hinzu; ein lustvol-

les Leben gibt es nur in einem sittlich-praktisch-vernünftigen Leben. Die Vernunft

gibt dabei aber nicht das Ziel vor, sondern denWeg.28

»An allemAnfang aber steht die Vernunft, unser größtes Gut. Aus ihr ergeben sich

alle übrigen Tugenden von selbst, ja sie ist sogarwertvoller als das Philosophieren,

weil sie uns lehrt, daß in Freude zu leben unmöglich ist, ohne daß man ein ver-

nünftiges, sittlich hochstehendes und gerechtes Leben führt, daß es umgekehrt

aber auch unmöglich ist, ein vernünftiges, sittlich hochstehendes und gerechtes

Leben zu führen, ohne in Freude zu leben.«29

In seiner Philosophie der Freude baut Epikur seineTheorie auf der Erkenntnistheorie

auf, dass die Seele sterblich und das Universum atomar ist, die Götter sind folglich

von wenig belang für das Glück der Menschen und sollten gefürchtet werden. Als

zentrale Referenz stehen bei ihm Sinneswahrnehmungen als Basis für die Vernunft

– Epikur steht somit nahe einer modernen, aufgeklärten und anthropozentrischen

Weltanschauung.30

Ein anderen Ansatz des Hedonismus verfolgt die Kyrenaische Schule nach Aris-

tippos von Kyrene. Ihre Anhänger beziehen sich positiv auf die körperlichen Freude

und stellen sie mithin über die Formen geistiger Freuden. Ihr Hedonismus plädiert

25 Hossenfelder (1996): S. 165; Hossenfelder (1998): S. 63-75. Dies beruht auf der Idee eines so-

genannten »negativen« Hedonismus: Lust ist die Abwesenheit von Unlust – und Seelenruhe

bietet die Freiheit jeglicher Unlust.

26 Feldman (2004): S. 21ff.

27 Hossenfelder (1998): S. 100-104. Autarkie gilt als »positive Verselbstständigung und Vervoll-

kommnung der eigenen Persönlichkeit«. Mewaldt (1973): S. 31.

28 Kanitscheider (2011): S. 45; Elm (2006): S. 347; Hossenfelder (1996): S. 166f.

29 Epikur, Brief an Menoikeus, zitiert nach Mewaldt (1973): S. 46.

30 Hossenfelder (1998): S. 110-131; Mewaldt (1973): S. 88ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Glück und Nachhaltigkeit

für eine sinnenfrohe, weltläufige und anpassungsfähige Lebensart, die nach mög-

lichst intensiven Freuden strebt. Die Skepsis gegenüber einem höheren geistigen

oder gar kosmischen Glück basiert auf einem naturalistischen Menschenbild: Was

dem Menschen zu eigen ist und seine Erkenntnis begründet sind seine eigenen,

persönlichen Empfindungen. Wenn das einzig wahre und verlässliche des Men-

schen seine Empfindungen sind, so ist auch sein Handeln danach auszurichten

und entsprechend werden Lust und Unlust zu den höchsten Kriterien der Lebens-

gestaltung.31 Allerdings gilt es auch hier, sich nicht den Lüsten hingeben, sondern

sie meisternd genießen: »Ich besitze, werde aber nicht besessen. Denn die Lüste

beherrschen und ihnen nicht erliegen ist das Beste, nicht enthaltsam sein.«32 Der

Mensch hat mittels seiner Vernunft die Fähigkeit, auf die körperlichen Bedürfnis-

se regulierend einzuwirken, sollte dies aber vorwiegend zum Wohle des Körpers

tun: »Die oberste Glücksregel lautete also: entwickle nur solche Bedürfnisse, die du

jederzeit befriedigen kannst, setzte dir nur solche Zwecke, deren Verwirklichung

außer Zweifel steht.«33

4.2 Entwicklungen der Glücksphilosophie in Mittelalter,
Neuzeit und Moderne

Der Antike nachfolgend wurde die westliche Philosophie für viele Jahrhunderte

durch die christliche Ethik vereinnahmt. Durch eine theologisch dominierte Scho-

lastik wurden Lehren der antiken Philosophie für die monotheistische christliche

Lehre adaptiert und dabei jedoch meist nur selektiv übernommen. Ebenso erfolg-

te die (philosophische) Geschichtsschreibung aus Sicht des Christentums und viele

der Überlieferungen der Antike wurden entsprechend interpretiert.34

Die Religion des Christentums hat dabei vor allem das Konzept der Tugendhaf-

tigkeit mit ihrer Morallehre verbunden und als Gebote Gottes neu formuliert. Die

asketischen Ideen der Stoa wurden derweil in die Lehre und Praxis der Glaubens-

gemeinschaften übertragen. Ein bedeutender Unterschied gegenüber der Antike

ist die finale Ausrichtung hin auf die Figur eines Gottes und der Konzeption ei-

nes Jenseits. So lehrte Thomas von Aquin, dass das wahre Glück niemals im Leben,

sondern erst und nur im Himmel zu erwarten ist.35 Dies bezeichnet einen Bruch

mit der antiken Ideenlehre, da diese ohne ein Konzept des Jenseits auskam und aus

einer wesentlich komplexeren und vielfältigeren Mythologie bestand.36 In der mo-

31 Hossenfelder (1996): S. 38-62.

32 Diogenes Laertius 2,75, zitiert nach Hossenfelder 1996, S. 40.

33 Hossenfelder (1996): S. XXIV.

34 Onfray (2008): S. 64ff.

35 McMahon (2006): S. 127ff.

36 Onfray (1991b): S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 69

notheistischen christlichen Glückslehre gibt es somit zwar ähnlich der Eudaimonia

ein objektives Verständnis des guten Lebens und ein Set an Tugenden (Gebote), ein

gutes Leben zu führen wird jedoch erst im Jenseits von Gott belohnt. »Das Heil im

Jenseits anzustreben, wo der Herr regiert, wird mit dem Verzicht auf das Erden-

dasein bezahlt, wo die Versuchung, das Böse, die Schuld und die Sünde als Antrieb

der Welt wirken.«37 Das Glücksversprechen wird damit zwar zeitlich und räumlich

distanziert, zugleich aber auch gestärkt, denn die Vorfreude auf ein himmlisches

Glück birgt die Idee der Hoffnung, verbunden noch mit den teils sehr emotiona-

len christlichen Ritualen, die sich gegenüber der kühlen, kontemplativen Stoik als

gewissermaßen freudevoll abheben.38

Während in der Antike verschiedene Lehren noch zu unterschiedlichen Ansich-

ten darüber kamen, wie die Bedürfnisse von Körper und Geist zu handhaben sei-

nen und welchem Stellenwert der Lust als Lebens(an)trieb gegeben werden soll-

te, kam es nun zur Einführung und Durchsetzung einer unbedingten Hierarchie

des Geistes (in Form der Seele) über den Körper. Der Verzicht von Bequemlich-

keiten bis hin zur Selbstquälerei, inklusive der körperlichen Selbstzüchtigung, ist

ein verbreitetes Phänomen in der christlichen Lehre und der Praxis ihrer Orden.

Sinnliche und sexuelle Gelüste sind komplett zu unterdrücken und auch die Lie-

be wurde entkörpert: sie wurde zur Liebe Gottes, einer nur geistigen und damit

reinen Angelegenheit. Mit einer strikten Tugendethik verbunden gehört die Präfe-

renz der Askese von Anfang an zur Religion des Christentum, zunächst vor allem in

der Form des Ordenswesen. Askese wird hier als Idee und Praxis umfangreich und

vielfältig entwickelt, unterscheidet sich aber von der antiken Asketik noch in ihrer

Rigidität, denn der Asket des Christentums sucht nicht nur die Kontrolle, sondern

sogar die Überwindung des Körpers.39 Durch die Vorherrschaft der christlich-reli-

giösen Ethik war die glücksphilosophische Vielfalt der Antike lange Zeit reduziert,

vor allem jegliche Ansätze des Hedonismus als philosophische Lehre waren ver-

bannt.

»Erst in der Renaissance bricht sich langsamwieder die Vorstellung Bahn, dass die

menschlichen Lebensziele auch säkularer Natur sein können, dass nicht alles, was

dem Menschen erstrebenswert erscheint, unmittelbar auf Gott bezogen werden

muss.«40

Mit der Entwicklung der Idee der Individualität werden auch die Ansichten von

Epikur und die Figur der hedoné langsam wieder entdeckt. Dabei bezieht man sich

auf die Natur als Vorlage und Ursprung des Menschen – und für natürliches soll

37 Onfray (2001): S. 134-135.

38 McMahon (2006): S. 94ff.

39 Vgl. Theologische Realenzyklopädie (1979); Michaels (2004); Betz/Persch (1998).

40 Kanitscheider (2008): S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Glück und Nachhaltigkeit

man sich nicht schämen müssen.41 Das Wohlbefinden wird wieder vermehrt auf

Erden und zu Lebzeiten gesucht und entdeckt.Weder ist Gott für alles verantwort-

lich, noch ist alles (weltliche) menschliche Elend und Leiden tatenlos hinzuneh-

men. Die Ideen der Aufklärung und die Erkenntnisse der Wissenschaften eröffnen

demMenschen zunehmend einen Handlungs- und Gestaltungsfreiraum: ihm wird

zugestanden, seines Glückes Schmied zu sein, indem er die Bedingungen des Le-

bens positiv beeinflussen kann. Im Zuge des aufkommenden Liberalismus wird

der Streit um Ideen des Glücks auch öffentlich in politischen und gesellschaftli-

chen Debatten ausgetragen.42 Dem philosophischen Aufbruch sind aber dennoch

enge Grenzen gesetzt: der grundlegende Bezug auf das Christentum bleibt unver-

zichtbar. Eine rein säkulare Philosophie des Glücks ist keineswegs akzeptabel und

jene Autoren, die auf einen hedonistisch-materialistisches Glück beziehen, wer-

den zensiert und verfolgt. Als der Philosoph Julien Offray de La Mettrie an den

Hedonismus anknüpfend ein rein weltliches Glücksverständnis entwirft (und die

Theologie mitsamt ihre Jenseitskonzeptionen als Illusion verwirft), wird er für sei-

ne Äußerungen zunächst verwarnt, dann verfolgt und letztendlichmuss er 1747 aus

seinem Heimatland Frankreich fliehen – seine Schriften, in denen er unter ande-

rem schreibt, dass es »nur ein Leben gibt und nur ein Glück«, werden verboten.43

Auch noch gut 100 Jahre später erlebte Ludwig Feuerbach eine ähnliche harsche

Ablehnung für seine Ideen einer weltlich-hedonistisch fundierten Philosophie des

guten Lebens.

Versöhnlicher mit dem christlichen Erbe stand das Glücksideal der aufkom-

menden Romantik. Beispielhaft dafür steht Rousseau und sein Ideal der Einfach-

heit. Beschrieben wird eine Romantisierung des Landlebens mit dem Ackerbaus

gegenüber dem Leben in der Stadt mit seinen kulturellen Feinheiten; gepriesen

werden Handarbeit, Armut und Unwissenheit. Gemäß seiner Aussage, dass der

Mensch von Natur aus gut sei, kommt er zur Folgerung, dass sich der Mensch

auch nahe seiner (von Gott gegebenen) Natur entwickeln und bewegen sollte, um

sein Glück zu finden.44

»Rousseau’s naturalized account of our fall from innocence – a fall precipitated by

pride, exacerbated by reason, and driven by the cravings of selfish desire – clearly

resembled theChristiannarrative of original sin. Andhis insistence that in order to

atone for that ›sin‹, we must reconstitute ourselves by again becoming ourselves,

recovering and re-creating puritiy of a lost nature by abandoning egotism, culti-

41 Kanitscheider (2008): S. 19; siehe auch McMahon (2006): S. 222-233.

42 McMahon (2006): S. 180ff.

43 La Mettrie (1985): S. 36; Laska (1985).

44 Onfray (1991a): S. 50; McMahon (2006): S. 238f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 71

vating virtue, and transforming our very being – this, too, had a familiar Christian

ring.«45

Das Glück ist also in einer inneren Natur zu finden, die eine ursprüngliche Rein-

heit darstellt. Damit folgt Rousseau der christlichen Moral, denn Mäßigung und

Sauberkeit sind wichtig, um die Reinheit der Seele erkunden zu können. Ziel ist

ein sehr beherrschtes und geordnetes Leben, zu dem der Mensch möglichst früh

erzogen werden soll.46 Da jegliches Begehren mit Ekel, Sexualität und gar völli-

ger Schande verbunden ist, sollte man sich stets beschäftigt halten und körperlich

verausgaben, um sich den Begierden zu widersetzen. »Durch die Gewöhnung an

harte körperliche Arbeit halte ich die Aktivität der Einbildungskraft, die ihn fort-

reißt, zurück. Wenn die Arme viel zu schaffen haben, ruht die Einbildungskraft;

ist der Leib müde, bleibt das Herz kühl.«47 Das erscheint als eine eher archaische

Form der Asketik, die sich gegenüber den Ideen der Antike durch eine Rohheit

gegenüber dem Selbst äußert und der religiös motivierten Askese nahesteht.

In der Breite der sich entwickelnden industriellen und modernen Gesellschaft

wurden die Tugenden/Gebote der christlichen Askese derweil durch Sekundärtu-

genden wie Fleiß, Pünktlichkeit, Ordentlichkeit und Disziplin ergänzt und diese

teils sogar zuoberst gestellt. Sie stellen eine neue pragmatisch-opportune Askese

in Form von Effizienz und Effektivität dar, die der beständigen Rationalisierung

und Optimierung verpflichtet und damit in den neuen Strukturen der Verwaltung

und ihren Institutionen von Nutzen ist.48 Zentrale Basis dessen ist die protestanti-

sche Ethik mir ihrem Verständnis des asketischen Lebens: »Mit voller Gewalt wen-

det sich die Askese, wie wir sahen, vor allem gegen eins: das unbefangene Genießen

des Daseins und dessen, was es an Freuden zu bieten hat.«49 Jegliches triebhafte

Leben, der Lebensgenuss an sich, ist verpönt, lenkt er doch von Frömmigkeit und

Berufsarbeit ab. Diese Entwicklung verbindet das traditionelle religiöse Ideal mit

demmodernenweltlichen Leben und der rapiden Entwicklung derwirtschaftlichen

Denkweise. Gelderwerb und Besitz sind nun innerhalb eines tugendhaften Lebens

legitimiert, so sie dem permanenten Tätigsein verbunden bleiben.Mittelpunkt und

Daseinsberechtigung ist die stetige, harte Arbeit, körperlicher oder geistiger Art.

Die Askese richtet sich nicht mehr auf ein Glück im Jenseits, sondern ist in sich

gefangen als innerweltliche Askese.50

45 McMahon (2006): S. 244.

46 Onfray (1992): S. 126; McMahon (2006): S. 240f.

47 Rousseau, Jean-Jacques (1965): Émile oder Über die Erziehung. Reclam Stuttgart, S. 651. Zi-

tiert nach Onfray (1992): S. 130.

48 Hettlage (2010): S. 199.

49 Weber (1920): S. 183. Weber bezeichnet es auch als »puritanische Tyrannei« (ebd. S. 20).

50 Weber (1920): S. 169, S. 127-128.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Glück und Nachhaltigkeit

»Das wirklich verwerfliche ist nämlich das Ausruhen auf demBesitz, derGenuß des

Reichtumsmit seiner Konsequenz vonMüßigkeit und Fleischeslust, vor allem von

Ablenkung von dem Streben nach ›heiligem‹ Leben. Und nur weil der Besitz die

Gefahr dieses Ausruhens mit sich bringt, ist er bedenklich.«51

4.3 Glück und gutes Leben in der gegenwärtigen Philosophie

In der Entwicklung der modernen Gesellschaft etablierte sich die Vorstellung eines

individuellen Glücks und das Streben danach ein zentrales Anliegen derMenschen.

Hierbei stand vor allem die Frage der persönlichen Entfaltung und die Erreichung

eines gewissen Wohlstands als Grundlage dessen im Vordergrund. Die wachsen-

denMöglichkeiten der Individualisierung in der heutigen Gesellschaft brachte eine

gewisse Unübersichtlichkeit mit sich, welche unter anderem durch einen steigen-

den Bedarf an Orientierung in Form der Zunahme an Lebensratgeber und New Age

Literatur Ausdruck fand. Seit den 1980er Jahren befasst sich, wie bereits in Kapitel

3 erläutert, die Psychologie verstärkt mit dem Wohlbefinden der Menschen. Die

Philosophie zumThema Glück erlebte derweil nur eine schwache Renaissance. Als

akademisches Fach hat sich Philosophie für lange Zeit auf allgemeine und abstrakte

Fragen der Moral zurückgezogen, während die Auseinandersetzung mit den Fra-

gen, wie das eigene Leben konkret zu führen sei, als geradezu unseriös galt. Die

Skepsis der Gebildeten vor Philosophie als Lebenshilfe und Ratgeber resultierte in

einer Ablehnung des Ansatzes der Lebenskunst.52

4.3.1 Die Wiederentdeckung der Lebenskunst

Unter dem Begriff der Lebenskunst firmiert in der philosophischen Literatur ein

Ansatz, der sich auf das alltagspraktische Handeln der Menschen bezieht. Wenn

auch nicht umfassend in der akademischen Disziplin der Philosophie anerkannt,

so versteht sich die Philosophie der Lebenskunst als Teil des Fachs und grenzt sich

bewusst von der Ratgeberliteratur ab, indem sie sich auch auf traditionelle Ideen-

lehre bezieht und mit akademischem Anspruch arbeitet. Dabei sucht sie in einem

modernen Verständnis weniger nach dem guten Leben, sondern fragt offen, was ein

gutes Leben sein kann.53 Zwei Autoren, die sich für Gegenwart prägend dem Be-

griff und der Theorie der Lebenskunst befasst haben sind Michel Foucault und der

deutsche Philosoph Wilhelm Schmid, der sich seinerseits auf Foucault bezieht.54

51 Weber (1920): S. 166-167. Kursiv im Original.

52 Schmid (2004b): S. 39f.

53 Steinfath (1998b).

54 Foucault (1988), (1989), (1989a); Schmid (1991), (1998).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 73

Michel Foucault bringt die Philosophie der Lebenskunst, wie sie in der Anti-

ke entwickelt wurde, durch seine Rezeption neu ins Gespräch. Bezugnehmend auf

die gesellschaftliche Dynamik in der Antike spiegelt er die Relevanz für die ge-

genwärtige Zeit als eine Phase, in der herkömmliche Orientierungen schwinden,

aber neue nicht gegeben sind.55 In den Ideen der Lebenskunst der Antike findet er

nicht nur eine vorchristliche Begründung von Ethik, sondern auch eine individu-

ell orientierte, was zum modernen Zeitgeist passend erscheint. Seine historische

Forschung zeigt jene Vielfalt an Ideen, Praktiken und Techniken der Antike, welche

im Christentum an Bedeutung verloren haben, da die Freiheit und Verantwortung

der Sorge um sich selbst durch ein System von Verboten und Repressionen abgelöst

wurde.56 Da in der Moderne die Bezüge und Begründungen des christlichen Re-

gelwerkes an Validität verloren haben, offeriert die kritische Auseinandersetzung

zu einem Blick in die Antike und das Christentum eine lohnenswerte Perspektive

und mögliche Referenz:

»Die Ausarbeitung des eigenen Lebens als eines persönlichen Kunstwerks, auch

wenn sie kollektiven Kanons folgte, war im Kern wohl eine moralische Erfahrung,

einWille zurMoral in der Antike. ImChristentummit seiner Religion des geschrie-

benen Worts, seiner Vorstellung von einem Willen Gottes und seinem Prinzip

des Gehorsams nahm die Moral hingegen viel stärker die Form eines Regelkodex

an.«57

»Das Christentum [führt] dasHeil als das nachdemLeben kommendeHeil ein und

bringt dadurch die gesamte Thematik des Selbstsorge aus demGleichgewicht«.58

»Die Rückkehr zu sich selbst widerspricht dem christlich-asketischen Selbstver-

zicht, ist aber ein rekurrentes Thema unserer Kultur, in der immerwieder dieWie-

derherstellung einer Ethik und Ästhetik des Selbst versucht wird.«59

In der Lebenskunst geht es nicht um das Überwinden des Selbst im Sinne einer

Askese, sondern um das Finden des Selbst durch beständige Auseinandersetzung

mit dem Sein und dem Selbst im Sinne der Asketik. Anstatt die Wahrheit im Au-

ßen zu verorten und das Selbst dem Gesetz zu unterwerfen, gilt es die Wahrheit

im Selbst zu verorten. Die Lebenskunst der Antike verlangt eine (ständige) Aus-

einandersetzung mit den Lüsten und Begierden, ohne sie vorweg zu verurteilen,

sondern sie als Ausdruck der Lebensenergie anzusehen, zu erlernen und klug mit

55 »Die jüngsten Befreiungsbewegungen leiden darunter, kein Prinzip zu finden, auf dem sich

die Ausarbeitung einer neuen Moral begründen ließe.« Foucault (2007): S. 194.

56 Schmid (1991): S. 37.

57 Foucault (1985): S. 135-36.

58 Foucault (1985a): S. 16.

59 Foucault, Michel: Hermeneutik des Subjekts, S. 54. Zitiert nach Schmid (2000): S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Glück und Nachhaltigkeit

ihnen umzugehen.60 Damit eröffnet sich eine Ästhetik der Existenz, die sich nicht

blind an einem Ordnungskatalog ausrichtet, sondern mittels Vernunft Prinzipien

im Gebrauch der Lüste erstrebt.61

Die Beiträge vonWilhelm Schmid zur Philosophie der Lebenskunst nehmen ih-

ren Ausgang bei seinen Studien zu Foucault. Dem dortigen Ansatz folgend versteht

auch er Lebenskunst als die Führung seiner Selbst und die Gestaltung des eigenen

Lebens, befreit von Tradition, Konvention und anderenMachtstrukturen.62 Die Be-

freiung des Subjekts ist jedoch nicht als eine Freilegung deswahren Selbst oder eines

höheren Seins zu verstehen, wie es von New Age Bewegungen formuliert wurde.

Es geht darum einen Freiraum zu generieren, in dem Selbstsorge und Lebenskunst

entworfen und praktiziert werden kann. Schmid stellt die vielfältigen Formen vor,

die Lebenskunst praktisch annehmen kann – die Bandbreite reicht von teils stoisch

anmutenden Ansätzen hin zu einem sanften Hedonismus.63

»Wir müssen uns der Formen bemächtigen, die Auseinandersetzung um die Le-

bensformen führen – um die Transformation unserer selbst und unserer Aktuali-

tät zu bewerkstelligen.«64

4.3.2 Der aufgeklärte Hedonismus

In der Antike als philosophische Lehre entwickelt, wurde der Hedonismus, bzw.

jene PhilosophInnen und philosophischen Ideen, die sich für ein hedonistisches

Verständnis des subjektive Wohlbefindens aussprachen, in den letzten 2000 Jah-

ren weitgehend ignoriert. Ihre Werke wurden selten und wenn nur zensiert über-

liefert und teilweise auch bewusst zerstört – vieles ging schon bald nach dem Ende

der Antike verloren, vorwiegend aus religiöser Ideologie: »Das vordringende Chris-

tentum bewirkte, dass die meiste epikureische Literatur vernichtet wurde.«65 Bis

heute hat der Hedonismus nur eine Randrolle in der Philosophie zurückerlangen

können.

Von den Autoren, die in den vergangenen Jahren versucht haben, den Hedo-

nismus wieder stärker in die Debatte einzubringen und von dem Vorurteil einer

60 Foucault (1989): S. 87-89, 94.

61 Foucault (1989): S. 118.

62 Vgl. Schmid (1991): S. 229-236.

63 Schmid (1998): S. 124-126.

64 Schmid (1991): S. 386-387. Aktualität im Sinne der ökologischen Herausforderung, die bei

Schmid an dieser Stelle offenbar schon mitgedacht ist in der den Zitat folgenden Formu-

lierung: »Ein anderes Denken, eine andere Subjektivierungsweise zeichnen sich in der Er-

fahrung, in der die Form des Menschen wohl nicht mehr dieselbe bleiben wird: In der Erfah-

rung des Blicks auf den Planeten von außen« (ebd. S. 387). Zur Vielfalt der Lebenskunst siehe

Schmid (1998).

65 Kanitscheider (2011): S. 59f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 75

reinen Spaßorientierung zu rehabilitieren seien hier zwei angeführt. Zum einen

Bernulf Kanitscheider, der vor allem aus der Sicht der Aufklärung und des Endes

von metaphysischen Erklärungen eines höheren Sinns auf die Logik des Hedonis-

mus verweist.66 Zum anderen Michel Onfray, der sein Plädoyer für den Hedonis-

mus stark mit einer Kritik an der Institution Kirche verbindet.67 Beide rezipieren

die klassische Ansätze und stellen sie als für die heutige Zeit relevante Ideenleh-

ren dar: »Das Anliegen des Epikurischen Projekts? Die reine Freude am Sein … Das

Projekt ist nach wie vor aktuell.«68 Das Anliegen des Hedonismus sei es immer

gewesen, Erkenntnis statt Erlösung anzustreben, sich mit dem leiblichen Sein als

Mensch zu arrangieren, statt das leibliche zu verachten und zu verbannen.69

»Geben wir dem Körper, was ihm gebührt, damit die Seele in Ruhe bleibt und

in Heiterkeit badet: das ist das Credo der Materialisten der Antike – und ihrer

Nachfolger. Eine Diätik der Leidenschaften, der Begierden und der Lüste macht

ein friedliches Verhältnis zur Welt möglich.«70

Mit der Darstellung des Hedonismus als Philosophie des aufgeklärten Denkens,

welche den Mensch als geistiges und leibliches Wesen versteht, werden die Ele-

mente von Lust und Freude hier wieder zurück in den Diskurs um die Frage des

guten Lebens geführt. Zu betonen ist dabei die Unterscheidung und Abgrenzung

zum verkürzten Verständnis von Hedonismus als Praxis gegenwärtiger Spaß- und

Partykultur. Diese wird beispielhaft vom Philosophen Robert Pfaller kritisch ana-

lysiert: sie sei eher Tragödie denn Komödie, denn sie offenbart, dass »[…] wir kein

vernünftiges Verhältnis zum Genuß herstellen können«.71 Der postmoderne soge-

nannte Hedonismus sei bei genauerer Betrachtung eine Kultur voller Ängstlichkei-

ten,Hemmungen, Ekelgefühle und Verbote: »Er ist eben keinmaterialistischer He-

donismus, der als Erstes die Frage nach dem guten Leben stellt.«72 Er sei vielmehr

ein kompensatorischer Hedonismus für den Feierabend und dasWochenende. Das

Alltagsleben wird derweil durch das zur Naturerscheinung stilisierte Arbeitsethos

dominiert: im Allgemeinen hat der Mensch fleißig zu Arbeiten, das Feiern bleibt

in reglementierten Feste eingebunden. Die Vermehrung der Überschüsse als Ziel,

wird die Verausgabung der Überschüsse vernachlässigt. Verbannt sei die Alltags-

magie mit ihren Genusspraktiken (zum Beispiel Tabak, Sex, Glamour) und dem

grundlegenden Lustprinzips.73 Darin zeigt sich zwar das Bedürfnis des Menschen

66 Kanitscheider (2008); (2011).

67 Onfray (2006); (2008).

68 Onfray (2008): S. 72.

69 Onfray (2008): S. 72.

70 Onfray (2001): S. 94.

71 Pfaller (2012): S. 58.

72 Pfaller (2012): S. 67.

73 Pfaller (2012): S. 138; 192; 200f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Glück und Nachhaltigkeit

nach Körperlichkeit und dem sinnlichen Leben, aber der Umgang wirkt uninfor-

miert und unausgegoren. Hier stellt die Philosophie des aufgeklärten Hedonismus

einen Bezugsrahmen dar, der ein vielversprechendes Potential hinsichtlich einer

suffizienten Lebensweise bietet, wie später in dieser Arbeit erörtert werden wird.

4.3.3 Die Theorien zur menschlichen Entwicklung

und der Capabilites-Ansatz

Im Diskurs globaler Konzepte von Entwicklung, die sich auf das Ziel der Bedürf-

nisbefriedigung aller Menschen richten, wie es in der Definition nachhaltiger Ent-

wicklung genannt wird, hat sich in den letzten Jahren ein Konzept als prägend er-

wiesen: der Befähigungsansatz oder Capability Approach. wurde von der Philosophin

Marta Nussbaum ein Modell entwickelt, welches das gute Leben als Befähigungen

versteht und dazu eine Reihe menschlichen Grundfunktionen benennt, die sich

nicht nur auf die Frage von Grundbedürfnisseen im Sinne eines (bloßen) Überleben

richten, sondern die Grundlage für ein gutes, gelungenes Leben bieten.Die Befähi-

gungen stehen dabei sowohl in Bezug zu den Menschenrechten und Grundbedürf-

nissen, richten sich aber auch an Anforderungen einer gerechten Entwicklungs-

ökonomie.74 Damit verteidigt sie in aristotelischer Tradition eine universalistische

Grundidee des Menschen, ohne sich auf eine fixe Ausformung des guten Lebens

festzulegen. Im Fokus stehen Fähigkeiten (Capabilities), die Menschen frei entwi-

ckeln können sollen in der Überzeugung, dass menschliche Würde mehr braucht

als nur die rein materielle Sicherheit oder die Verteilung von Gütern. Was ist eine

Person in der Lage zu tun und zu sein? lautet die Leitfrage, welche betont, dass es um

ein eigenständiges und selbstbestimmtes Leben geht, keine reine Versorgung der

Grundbedürfnisse im klassischen Verständnis. Die Liste der Fähigkeiten umfasst

10 Punkte deren Reihenfolge aber keine Priorität darstellt. Sie sind nicht gegen-

einander verhandelbar, sind teilweise nicht voneinander zu trennen und stehen

insgesamt in gegenseitiger Abhängigkeit.75

1. Life. Being able to live to the end of a human life of normal length; not dying

prematurely, or before one’s life is so reduced as to be not worth living.

2. Bodily Health. Being able to have good health, including reproductive

health; to be adequately nourished; to have adequate shelter.

3. Bodily Integrity. Being able to move freely from place to place; to be secure

against violent assault, including sexual assault and domestic violence […].

74 Nussbaum (2002); Sen (2005), (2002).

75 Nussbaum (2011). IhremAnsatz haben sich andereÜberlegungenangeschlossen, die denAn-

satz variieren oder erweitern, beispielsweise das Konzept der Basisgüter von Skidelsky/Ski-

delsky (2013). Für weitere Modelle siehe auch Forgeard et al. (2011): S. 88ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 77

4. Senses, Imagination, and Thought. Being able to use the senses, to imagine,

think, and reason – and to do these things in a »truly human« way, a way informed

and cultivated by an adequate education, including, but by no means limited to,

literacy and basic mathematical and scientific training. […].

5. Emotions. Being able to have attachments to things and people outside our-

selves; to love thosewho love and care for us, to grieve at their absence; in general,

to love, to grieve, to experience longing, gratitude, and justified anger. […].

6. Practical Reason. Being able to form a conception of the good and to engage

in critical reflection about the planning of one’s life. […]

7. Affiliation. A. Being able to live with and toward others, to recognize and

show concern for other human beings, to engage in various forms of social inter-

action; to be able to imagine the situation of another. […]. B. Having the social

bases of self-respect and non-humiliation; being able to be treated as a dignified

being whose worth is equal to that of others. […].

8. Other Species. Being able to live with concern for and in relation to animals,

plants, and the world of nature.

9. Play. Being able to laugh, to play, to enjoy recreational activities.

10. Control over one’s Environment. A: Political. Being able to participate ef-

fectively in political choices that govern one’s life; having the right of political par-

ticipation, protections of free speech and association. B: Material. Being able to

hold property (both land and movable goods), and having property rights on an

equal basis with others; having the right to seek employment on an equal basis

with others […].76

Mit diesem Ansatz steht sie Konzepten des subjektiven Wohlbefindens nahe, auch

wenn sie selber den Ausdruck vermeidet und sich kritisch von der Glücksforschung

in Ausprägung der positiven Psychologie angrenzt.77 Der im Bereich der empiri-

schen Glücksforschung tätige Sozialwissenschaftler Ruut Veenhoven zeigt jedoch

im Vergleich auf, dass der Capability-Ansatz den Ergebnissen empirischer Glücks-

forschung durchaus nahesteht. Veenhoven zeigt, dass Capabilities nicht direkt als

Wohlbefinden zu verstehen sind, dass aber Capabilities für ein gutes Leben grund-

legend sind – und ein gutes Leben sich letztendlich an subjektivem Wohlbefinden

messen lässt, eine starke Verbindung aufzeigt.78

76 Nussbaum (2011): S. 33-34.

77 Nussbaum rezipiert das Forschungsfeld zum subjektivenWohlbefinden in ihrer Kritik jedoch

relativ knapp und oberflächlich. Nussbaum (2012).

78 Veenhoven (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Glück und Nachhaltigkeit

4.4 Das Glück der anderen. Perspektiven auf eine Ethik des Glücks
im Sinne nachhaltiger Entwicklung

In den bisherigen Abschnitten wurde aufgezeigt, dass das Streben nach Glück im

Sinne subjektiven Wohlbefindens mögliche Pfade anbietet, die zu einer suffizien-

ten Lebensweise beitragen können. Im folgenden Abschnitt soll untersucht wer-

den, welche Bezüge sich hinsichtlich des Anspruchs der sozialen Dimension von

Nachhaltigkeit aus dem individuellen Glücksstrebens ergeben. Gemäß der verwen-

deten Definition von nachhaltiger Entwicklung (siehe Kapitel 2) besteht das Gebot

der Befriedigung der Bedürfnisse aller Menschen. Dies formuliert somit eine Idee

von Gerechtigkeit auf globaler Ebene. In der Formulierung der Brundtlandkom-

mission (siehe Kapitel 2.2) wird zudemdie intergenerative Gerechtigkeit ausdrück-

lich benannt, die hier jedoch nicht im Fokus stehen soll. Die Frage der nachhalti-

gen Entwicklung ist angesichts der derzeitigen Dynamik, wie in Kapitel 2 geschil-

dert, weniger als intergenerative im Sinne auf zukünftige Generationen, sondern

zunächst als intragenerative Herausforderung anzusehen. Die aktuell drängende

Frage lautet daher nicht, wie die übernächste Generationmit Ressourcen umgehen

wird, sondern welche realen Veränderungen bereits in den kommenden 20 Jahren

gelingen können, in denen ein elementarer Wandel der globalen Wirtschaftsweise

zu vollbringen ist.79

Im konkreten Kontext der Arbeit stellt sich nun folgende Frage: Wie verhält

sich das Streben nach Wohlbefinden des Individuums zumWohlbefinden anderer

Individuen? Die Bedürfnisse aller zu erfüllen, jetzt und in Zukunft, wie es die De-

finition von Nachhaltigkeit verlangt, bedeutet inhärent, die Bedürfnisse einzelner

zu prüfen, abzuwägen und nach Priorität zu ordnen. Die Fragestellung entspricht

damit einer der grundlegenden Fragen der angewandten Ethik, welche sich mit

dem Spannungsfeld von Glück und Moral beschäftigt:

»Zwei Dinge sind demMenschen über die Tagesgeschäfte hinaus wesentlich: das

eigeneWohl, auch Glück genannt, und die Moral. Auf den ersten Blick widerspre-

chen sie einander, denn beim Eigenwohl stellt man sich selbst in denMittelpunkt,

wogegen dieMoral Einspruch erhebt. […] Kannmanbeides zugleich, glücklich und

trotzdem im Einklang mit der Moral leben?«80

79 Für einen Überblick zur Frage intergenerativer Gerechtigkeit siehe Baumann/Becker (2017)

und Höffe (1993): S. 180-187. Als Intergenerativ lässt sich der Konflikt trotzdem verstehen,

wenn etwa zwischen den Interessenlagen von junger und alter Generation unterschieden

wird, wie dies etwa durch die Protestbewegung Fridays for Future 2019 geschah. Dies ist

hier jedoch zu unterscheiden von intergenerativ im Sinne von zukünftigen Generationen,

die noch nicht geboren sind.

80 Höffe (2009): S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 79

Im Folgenden sollen Ansätze einer Ethik des Wohlbefindens erörtert werden, wel-

che den zwei bereits eingeführten Glücksphilosophien von Eudaimonia und He-

donismus folgen. In den jeweiligen Ansätzen finden sich Bezüge, die eine Ethik

der nachhaltigen Entwicklung mit dem Streben nach Wohlbefinden verbinden. Im

Detail unterscheiden sie sich jedoch in ihrer Begründung und Ausformung, wes-

halb die genaue Betrachtung relevant für die Fragestellung der Arbeit nach einem

Leitbild ist.

4.4.1 Ethik im Ansatz der Eudaimonia: Tugend- und Pflichtethik

In der eudaimonischen Ethik der Antike stehen die Tugenden im Zentrum des

guten Lebens. Wie bereits in den obigen Erläuterungen zur Glücksphilosophie an-

geführt, handelt es sich dabei um eine kosmologische Annahme, dass das Rechte

auch das Gute sei und somit das gute Leben und mithin das Glück fundiert. »Was

man um seiner selbst willen tut, erfüllt das Kriterium des antiken Moralprinzips,

der Eudamonia.«81 Beispielhaft beantwortet Platon die Frage »Wie soll ich leben?«

mit der einfachen Antwort »Lebe gerecht!« ohne eine weitere Begründung zu geben

– die Tugenden wie Tapferkeit, Großzügigkeit und Freundlichkeit gelten schlicht-

weg als selbstevident.82 Bei Platons Schüler Aristoteles gilt ebenso, dass die Tu-

genden um ihrer selbst willen gewählt werden, also nicht weiter begründbar sind.

Damit werden potentielle Konflikte zwischen individuellem und gemeinschaftli-

chem Wohlergehen jedoch etwas harmonisch überspielt.83

In der folgenden historischen Periode findet sich in der christlich geprägten

Ethik eine Verwandlung der eudaimonischen Prinzipien im Rahmen eines mono-

theistischen Glaubens.Was gut und gerecht sei, weiß nur Gott – und teilt es durch

seine Vertreter auf Erdenmit.Das Leben auf Erden gilt als die Prüfung zumEintritt

ins Himmelreich und ist daher von Mühsal und Anstrengung geprägt. Fragen der

Gerechtigkeit sind der irdischen Philosophie somit quasi entzogen und bestenfalls

auf die Scholastik verwiesen.

In der Ethik der Aufklärung, maßgeblich bei Kant, wurde die Begründung der

Tugenden dem rein göttlichen Bezug enthoben. Die Vernunft tritt an die Stelle

Gottes als oberstem Gesetzgeber und aus den Tugenden werden Pflichten, die der

Mensch seiner Selbst (im Sinne der Vernunft) gegenüber hat. Im Verständnis des

81 Höffe (1993): S. 40.

82 Fenner (2007): S. 21.

83 Fenner (2007): S. 22. Bekannterweise herrscht in der Antike eine prägnante Ungleichheit der

Menschen, etwa in Hinsicht auf Sklaven und freie Menschen, sowie auf die Geschlechter.

Philosophen jeglicher Lehre legitimieren diese jedoch, so sei z.B. Sklaverei schlichtweg eine

Naturgegebenheit und Gerechtigkeit bezieht sich lediglich auf die Form der Behandlung der

Sklaven. Vgl. Kanitscheider (2011): S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Glück und Nachhaltigkeit

Pflichtenethik müssen Menschen ethisch Handeln, eben weil es die Vernunft ge-

bietet, welche als höhere Instanz, als äußere, universale Gesetzmäßigkeit, gesetzt

ist.84 Dabei eröffnet sich ein Spannungsverhältnis zwischen den Tugenden und

dem Streben nach Wohlbefinden, welches in der klassischen Eudaimonia noch

bestand. Zunächst erkennt Kant das Glück auf Erden als menschliches Strebens-

ziel an: »Glücklich zu sein, ist notwendig das Verlangen jedes vernünftigen, aber

endlichenWesens und also ein unvermeidlicher Bestimmungsgrund seines Begeh-

rungsvermögen.«85 Es sei aber keineswegs eine Pflicht, das eigene Glück zu verfol-

gen, vielmehr bezeichnet Kant die Eudaimonisten als Egoisten, da sie die Tugenden

nur zu ihrem eigenen Glück verfolgen. Letztendlich kann eine legitime Pflicht nur

darin bestehen, anderen bei ihrem Glücksstreben zu helfen, die »Förderung frem-

der Glückseligkeit«.86 Pflicht und Neigung können somit zu Gegensätzen werden:

»Entweder tue ich, was ich tun muss; dann bin ich nicht glücklich. Oder ich tue,

wozu ich Lust habe; dann handle ich nicht sittlich.«87 Dabei war es von Kant wohl

weniger streng als Antagonismus, sondern eher als Erwägungsreihenfolge inten-

diert: Die Sittlichkeit prüfe zuerst alle Handlungswünsche und oftmals können die

Handlungswünsche durchaus mit der Ethik einhergehen.88 Zumal das Vernunft-

gesetz der Ethik bei Kant zwar auf einer Metaphysik besteht, diese aber dennoch

amWohlergehen der Menschen orientiert ist: »Das moralisch Richtige stehe nicht

imWiderspruch zum glücklichen, gelungenen Leben, sondern sei im Gegenteil ein

wesentlicher Bestandteil davon.«89 Dennoch hat sich eine imaginäre Trennung im

Verständnis der Pflichtentugend etabliert: »Seit Kant trennte man also zwischen

dem moralisch Richtigen und dem gelungenen oder glücklichen Leben, was allge-

mein den Verdacht nahelegte, dass das moralische Richtige zu Lasten des gelun-

genen Lebens gehe oder umgekehrt: Das Glücksstreben missachte das moralisch

gebotene.«90

Eine Problematik der Tugendlehre der Eudaimonia besteht in der Schwäche der

Begründung der Tugenden. Zunächst bietet das platonische Ideal viel Freiraum,

was eine Konkretisierung vermeidet: Einerseits soll das Gute möglichst allgemein

sein, damit es Maßstab aller Menschen und aller Handlungen sein kann, gleichzei-

tig verliert es damit seine Validität, weil es eben nicht bestimmt ist.

84 Spaeman/Schweidler (2006): S. 92f.

85 Nach Pieper (2003): S. 217.

86 Höffe (2007): S. 342; Pieper (2003): S. 229. Ein kleines hedonistisches Motiv ließe sich aber

auch bei Kant attestieren, so Holzhey: »Obwohl Kants Moralphilosophie ausschließt, dass

moralische Handlungen durch Lust motiviert sind, belohnt er sie doch auch mit Lust – und

zwar nicht in entfernter Zukunft, sondern nahezu unmittelbar durch die ästhetische Lust des

Erhabenen.« Holzhey (2011): S. 174.

87 Pieper (2003): S. 243.

88 Pieper (2003): S. 243.

89 Wallacher (2011): S. 27.

90 Wallacher (2011): S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 81

»Der Begriff des Guten ist also entweder abstrakt und fast inhaltsleer, dann lassen

sich aus ihm keine konkreten Handlungsanweisungen gewinnen, oder das Gute

wird inhaltlich bestimmter gefasst, dann entsteht unweigerlich wieder eine Dis-

kussion über diese empirische Auffüllung.«91

Ähnlich steht es mit der aristotelischen Teleologie, nach der die menschliche So-

zialität auf ein erkennbares Ziel hin ausgerichtet ist, die Potentialität. Was aber ist

diese, beziehungsweise wie ist sie zu erkennen und zu begründen? Die Sinn- und

Guthaftigkeit könnte etwa aus der normativen gesellschaftlichenOrdnung gerecht-

fertigt werden.92 Hierbei ergibt sich jedoch eine selbstreferenziellen Begründung,

die auf die Funktion sozialer Anerkennung verweist: sind Tugenden einmal eta-

bliert macht ihr Befolgen glücklich, weil es sozial belohnt wird, die Begründung

der jeweiligen Moral bleibt aber offen. Somit wären sie zwar als Sozialnormen in-

tuitiv verständlich, aber es ermangelt einer logisch-philosophischen Begründung.

Ähnliche Probleme zeigen die historisch folgenden und bis heute dominan-

ten metaphysisch basierte Konzepte. In der christlichen beziehungsweise christ-

lich geprägten Ethik bleibt jegliche Begründung am Glauben beziehungsweise am

Gottesbeweis hängen, der heutzutage weniger denn je allgemeine Plausibilität er-

langt.93 Auch bei der Pflichtenethik Kants bleiben die präzisen Vorgaben zur Moral

vage begründet und das Prinzip entspricht letztendlich der christlichen Tugend-

lehre. Kant bietet sozusagen eine säkulare Version der christlichen Ethik, dessen

moralisches Urteilsmuster auf den Fundamenten einer traditionellen theistischen

Argumentation gründen, die offenbar keiner weiteren Begründung bedürfen. Die

Vernunft als »rechtfertigende, bedingungslos würdestiftende Kraft (…). Die »aufge-

klärte« Lösung Kants setzt die Vernunft an die Stelle Gottes«.94 Somit wird bei Kant die

Begründung nur verschoben auf eine Metaphysik, welche im Sinne einer tiefen In-

tuition vorausgesetzt, etwa das gemeinsame Wohlergehen der Menschen Ziel des

menschlichen Handelns sein muss.95

Die Frage der Ethik im Sinne eines Eudaimonischen Glücksverständnisses ver-

fängt sich letztendlich in der Annahme eines objektiven Glücks und dem damit

verbundenen objektiven Verständnis von Gerechtigkeit. Diese kosmologische An-

nahme, dass ein universelles Gesetz besteht, welches in allem existiert und das

91 Kanitscheider (2011): S. 156.

92 Zoll (2010): S. 120.

93 Nida-Rümelin (2009): S. 236f.

94 Strasser (2011a): S. 760-761. Hier kommen zum einen der Zeitgeist und die entsprechenden

Begrenzungen der Meinungsfreiheit, aber auch die biographische Prägung Kants zusam-

men. »Lutherische Pietisten erzogen ihre Kinder in dem Glauben, daß man jedem jederzeit

die Wahrheit sagen müsse, unabhängig von Umständen oder Folgen, und Kant war eines

dieser Kinder.« MacIntyre (1997): S. 258; siehe auch Höffe (2014): S. 22.

95 Stemmer (2013): S. 169f.; siehe auch Nida-Rümelin (2009): S: 194-221 und Tugendhat (2007):

S. 114-135.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Glück und Nachhaltigkeit

über das persönliche Glücksstreben hinaus oberste Geltung hat, ist aber als nicht

mehr zeitgemäß anzusehen.96 Die Entmythologisierung der Welt, sowie die natu-

ralistische Erklärung des Menschen ist heute so weit fortgeschritten, das jegliche

Mythologien und metaphysische Illusionen, wie sie noch in den abendländischen

Hochreligionen leitend waren, unterminiert sind. Die Konstruktion eines objekti-

ven Sinns der Welt und des menschlichen Lebens sind immer weniger glaubhaft

und plausibel.97 Dies wirkt sich auch auf das Verständnis von Ethik aus und die

gängige Vorstellung, dassMoral objektivistisch sei, ist unter kritischer Betrachtung

nicht mehr haltbar. »Allgemeingültige Werte und Normen kann es nicht geben.«98

Diese Kritik gilt demnach auch noch für den Ansatz von John Rawls, der in seiner

Theorie der Gerechtigkeit davon ausgeht, dass es einen neutralen Punkt (hinter

dem Schleier des Nichtwissens) gäbe, von dem aus eine gerechte/faire Lösung zu

bestimmen sei.99

Wenn nun die Annahme, dass es in der Natur ein moralisches Müssen gebe, ist

nicht plausibel belegbar, bleibt als Bezugspunkt einzig die naturalistische Grundla-

ge das Streben nachWohlbefinden, bzw. das Streben nach Glück. Jedes moralische

Sollen muss somit das Wollen als eigentliche Grundlage anerkennen.100

4.4.2 Ethik im Ansatz des aufgeklärten Hedonismus

Wenn eine metaphysischen Begründung von Ethik und Moral als nicht haltbar ab-

zulehnen ist und somit das Wohlbefinden als Referenzpunkt einer somit hedonis-

tisch begründeten Ethik dienen soll, stellt sich die Frage, wie Ansprüche gegen-

einander zu begründen sind, bzw. warum sie zu berücksichtigen sind. Steht das

eigeneWohlbefinden im Zentrum des Strebens, scheint es zunächst logisch, dieses

demWohlbefinden anderer überzuordnen und es ist fraglich, warum es aus freien

Stücken eingeschränkt werden sollte. Eine Einschränkung (Sollen) müsste sich auf

einen mittel- oder langfristigen, beziehungsweise indirekten Nutzen im Sinne des

eigenen Wohlbefindens (Wollen) legitimieren lassen.

Aus dieser Perspektive, das jedes Sollen durch dasWollen begründet seinmüss-

te, bietet sich zunächst eine evolutionsbiologisch Perspektive an, wie sie die Sozio-

biologie eingenommen hat. Hierbei steht die Selbsterhaltung als das Grundprinzip

des Lebens im Zentrum. Entsprechend muss jegliches soziales Verhalten sich im

96 Nagel (1992): S. 327-358.

97 Kanitscheider (2008): S. 142-158. Seitens der Naturwissenschaften siehe auch Hawkins/Mlo-

dinow (2010), die schon im zweiten Absatz Ihres Buches (S. 13) darauf verweisen, dass die

Philosophie als welterklärende Kraft tot sei, da sie mit den modernen Entwicklungen der

Naturwissenschaften schlichtweg nicht mithalten konnte.

98 Reinsch (2011): S. 71.

99 Rawls (1994): S. 159ff., 178.

100 Stemmer (2008): S. 288ff.; S. 295ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 83

Eigennutz des Überlebens wiederfinden, denn jede Form eines Altruismus ohne

Eigenvorteil ist in evolutionärer Hinsicht instabil und somit nicht zielführend zur

Erhaltung der Art. Somit lässt sich evolutionsbiologisch lediglich ein sogenann-

ter reziproker Altruismus begründen, bei dem die sich altruistisch verhaltene Person

indirekt vom zunächst uneigennützig erscheinen Verhalten selber auch einen Vor-

teil erlangt. Folgende Unterformen des reziproken Altruismus, die in der Praxis

miteinander verwoben sein können, werden in der Theorie als soziobiologisch be-

gründbar genannt.101

• Mutualismus: die Investition in eine gemeinsames Verhalten bei unmittelbarer

Gewinnerwartung, zum Beispiel in der gemeinsamen Jagd.

• Reziproker Altruismus: die Investition in einen Partner bei späterer Gewinn-

erwartung, zum Beispiel gegenseitige Hilfe in wechselnden Notsituationen.

• Nepotistischer Altruismus: die Investition in einen Verwandten bei Gewinn-

erwartung in Einheiten indirekter Nutzens, etwa in Form der Familiensolida-

rität.

• Prestigeakkumulation: die Investition in kommunikative Reliabilität, zum Bei-

spiel durch öffentliches pro-soziales Verhalten.

Für das Individuum ist die Entwicklung einer Sozialgemeinschaft lohnenswert und

eine entsprechende Investition notwendig. Die zunächst biologischen Aspekte ver-

mischen sich hier mit den sozialen, beziehungsweise kulturellen Elementen, da

Wertemuster von Gemeinschaften immer auch auf konkreten Erfahrungswerte der

Akteure Rückbezug nehmen. Erkenntnisse aus Kognitionswissenschaft, evolutio-

närer Anthropologie und Verhaltensökonomik zeigen, dass Menschen Vertrauen

und Kooperation erlernen können: Bei gelingender Kooperation wird das Beloh-

nungssystem aktiviert und entsprechend wird solches Verhalten in Zukunft prä-

feriert.102 Routineverhalten entwickelt sich, im Sinne von Partizipation oder Ko-

operation, oder eben von Konkurrenz.103 In sozialen Gemeinschaften ist dabei die

Reputation einer Person als kooperierend und verlässlich ein starker Aspekt.104

Entsprechende Versuche zeigen eine Veranlagung zur Kooperation und zu einem

gewissen Verständnis von Fairness: circa drei Viertel aller Menschen wählen ein

kooperatives Vorgehen, unfaire Angebote werden in der Regel abgelehnt und wenn

101 Voland (2013): S. 63-84, Newig/Kuhn/Heinrichs (2011): S. 34. Vgl. auch mit etwas anderen Be-

zeichnungen Wilson (1980): S. 142-159.

102 Spitzer (2002): S. 294-301; Messner (2011): S. 303-304. Ein klassisches Beispiel bietet das Ge-

fangenendilemma. Auf den ersten Blick ist die egoistische Variante vorzuziehen, aber das

sozialen Verhalten bietet eigentlich den größeren Nutzen, dies kann nur durch Erfahrung

gelernt werden.

103 Newig/Kuhn/Heinrichs (2011): S. 37.

104 Spitzer (2002): S. 309f.; Bauer (2006): S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Glück und Nachhaltigkeit

es möglich ist, nicht kooperierende Mitspieler zu sanktionieren, erhöht sich die

Quote sogar auf 90 Prozent.105 Die potentielle Anlage des Menschen zu koopera-

tiven Verhalten lässt sich als genuin moralische Normativität verstehen, die dann

bereits im Körper angelegt sein muss und sich nicht erst durch geistig-abstrakte

Einsicht entwickelt. Beispielhaft für die Wahrnehmung von anderen Menschen in

Notsituationen zu einem unmittelbaren Handlungsimpuls zu helfen: »Der norma-

tive Charakter der Not anderer beruht also auf einer Beunruhigung, einer Irritati-

on, einer Aufforderung, die nicht auf die Stillung eigener körperlicher Bedürfnisse

gerichtet ist, sondern auf die Linderung von Leiden anderer.«106

Statt einerMetaphysik gilt somit eher die Physis; es gibt keine höhereOrdnung,

kein Telos der Welt, sondern die leibliche Basis des eigenen Seins und geworden

Seins – dieNatalität als Basis für ein moralisches Miteinander. Der Mensch wird in

eine schon existierende (soziale) Welt geboren und bedarf für eine ganze Weile der

Versorgung. Dies ist allen Menschen gemein und damit ein verbindendes Glied.107

»Die Fürsorge der Anderen und das Geboren-worden-sein von jemandem bestäti-

gen somit die Mitgliedschaft des Geborenen in der mitmenschlichen ethischen Ge-

meinschaft.«108 Darin ist die Fürsorge für Andere wiederum angelegt, die mensch-

lichen Beziehungen sind dem Menschen inhärent, er erfährt es beim auf die Welt

kommen und aufwachsen, noch bevor er sich selber ein Urteil bilden kann.109

Ähnlich begründet Thomas Nagel die Möglichkeit des Altruismus mit der An-

nahme, dass Menschen elementare Bedürfnisse als solche Verspüren und daher

inhärent auch anderen Menschen behilflich sind, diese zu befriedigen, wenn es

keine konkurrierenden/stärkeren andere Bedürfnisse gibt.110 Altruismus ist also

möglich aufgrund einer fundamentalen Anlage dermenschlichenNatur, aber ob sie

sich realisiert liegt aber auch an der Frage, ob bestimmte Selbstauffassungen und

Denkweisen entwickelt und dominant werden.111 Dieser ist daher primär von pru-

dentieller Einsicht geprägt, die sich wiederum auf das leibliche Sein des Menschen

bezieht, jenseits von unmittelbarem Nutzen oder bereits soliden Erfahrungswer-

ten. Menschen haben dann die Pflicht, auch anderen bei ihrer freien Lebensgestal-

105 Bauer (2006): S. 185ff.; Spitzer (2007): S. 176ff. Als Indiz für Veranlagung statt sozial erlern-

tem Verhalten spricht, dass bereits kleine Kinder ein entsprechendes Verhalten zeigen und

teilweise sogar Primaten über Formen der Kooperation und des fairen Teilens verfügen. To-

maselo (2010).

106 Reichold (2011): S. 138.

107 Schües (2011): S. 86f.

108 Schües (2011): S. 87.

109 List (2011): S. 68ff.

110 Nagel (1998).

111 Nagel (1998): S. 202. Nagel entwickelt seine Theorie weiter in eine Naturalistische Teleologie,

welche hier aber nicht weiter verfolgt werden kann. Nagel (2013).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 85

tung zu helfen: »Der Sinn von Moral wäre dann der Schutz der Zugangschancen

aller Menschen zu einem guten und glücklichen Leben.«112

Wenn also subjektives Wohlbefinden ein stark soziales und kooperatives Gebil-

de ist, so steht der Aspekt der Solidarität im Zentral eines gelingenden (zusammen)

Lebens. Offen ist dabei allerdings noch,wie weit sich ein solcher Rahmen erstreckt.

Evolutionsbiologisch gilt es offenbar nur für überschaubare Gruppen beziehungs-

weise Gemeinschaften, welche persönliche und wiederkehrende Kontakte bergen,

und um ihr Überleben zu sichern. Letztendlich kommt es bei solchen natürlichen

Kooperationsformen auf die »Gruppengröße und Überschaubarkeit der Wechsel-

wirkungen« an.113 Für eine Grundlage als allgemeine Ethik und besonders im Sinne

nachhaltiger Entwicklung muss der Bezugsrahmen aber über bisher besprochene

Bereiche des gemeinschaftlichen Seins der unmittelbare Bezugsgruppe (Familie,

Freundeskreis) verstanden werden. Nur wenn es gelingt, eine allgemein, das heißt

globale Dimension zu erkennen und Glück mit einer Ethik globaler Gerechtigkeit

zu verbinden kann es als ein Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung bestehen. Die

Idee eines solchen (globalen) Gesellschaftsvertrages ist nicht evolutionsbiologisch

begründbar, da die Formierung von Gesellschaften noch jungen Datums ist, und

evolutionär gesprochen der Mensch sich bestenfalls gegenwärtig im entsprechen-

den Lernprozess befindet.

Zugleich ist das genannte Grundprinzip aber valide und lässt sich als Basis

für eine vernünftige Begründung globaler Ethik annehmen. Die zentrale Rolle des

Menschen als leibliches und schutzbedürftiges Wesen: »Offenbar verschafft uns

die Erfahrung unserer Leiblichkeit ein vorreflexives Wissen von dem, was es zu

wahren und zu schützen gilt.«114 Weil das primäre Hilfsgebot der Moral sich somit

auf eine Grundbedingung menschlichen Lebens bezieht ist es global applizierbar

und entspricht dem Modell eines aufgeklärten Eigeninteresses.115

Der aufgeklärte Hedonismus, wie er von Kanitscheider und Onfray vertreten

wird, bietet hier einen entsprechenden Bezug zur Ethik an. Onfray benennt das

Modell einer »Hedonistischen Intersubjektivität«, in der die Freundschaft mit dem

Selbst zu einem freundlichen Umgang mit anderen führt: »Gute Umgangsformen,

112 Fenner (2007): S. 163.

113 Kanitscheider (2011): S. 171. Die Theorie der vermeintlichen Tragik der Allmende ist in-

zwischen breit widerlegt: Es Bedarf verschiedener Bedingungen, damit Kooperation funk-

tioniert: Eine begrenzte Anzahl Akteure etwa und eine klar definierte Ressource. Ne-

wig/Kuhn/Heinrichs (2011): S. 38f. »In einer gelingenden Commons-Praxis entstehen positiv-

reziproke Beziehungen, die es notwendig machen, Konflikte friedfertig und konstruktiv zu

lösen.« Acksel et al. (2015): S. 139. Kursiv im Original.

114 Mertens (2011): S. 188.

115 Höffe (2009): S. 38. Aufgeklärtes Eigeninteresse nennt Nida-Rümelin die Einsicht, dass man

als Mensch auf andere Menschen angewiesen ist. »Alle Menschen müssen damit rechnen,

einmal nicht für sich selbst aufkommen zu können. Arbeitslosigkeit, Elternpflichten, Krank-

heit, Invalidität und Alter sind die dafür wichtigsten Gründe.« Nida-Rümelin (2009): S: 364.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Glück und Nachhaltigkeit

Rücksichtnahme, Sanftmut, Höflichkeit, Urbanität, Takt, Zuvorkommenheit, Zu-

rückhaltung, Verbindlichkeit, Großzügigkeit, Geschenk, Aufwand – alles Variatio-

nen zumThema der hedonistischen Moral.«116 Kanitscheider formuliert es folgen-

dermaßen:

»Vom Ansatz her ist der Hedonismus eine auf das Ego bezogene Lebenshaltung.

Zielpunkt ist die eigene Glückseligkeit. Weil der nach Glück Strebende aber nicht

alleine Leben kann, sondern aus ökonomischen und existenziellen Gründen auf

den anderen angewiesen ist, muss unter hedonistischen Gesichtspunkten auch

für den Umgangmit demMitmenschen einModus Vivendi gefundenwerden, der

dessen Luststreben berücksichtigt, da ja keiner für sich beanspruchen kann, an

einem ausgezeichneten Punkt der Gesellschaft zu leben.«117

4.4.3 Diskursethik und Kontraktualismus als Referenz

Es gibt den bisherigen Ausführungen zufolge somit keine moralische Pflicht, die

gleichsam durch die Natur bestimmt ist und für alle Menschen als Bedingung für

das gleiche Glück anzuerkennen sei. Wie bereits gezeigt, ist jede objektivistische

Konzeption, die Rechte als von Gott gegeben oder naturgegeben ansieht, haltlos,

weil nicht valide begründbar.118 Ziele wie Gleichheit und Solidarität sind somit

nicht von Natur gegeben und menschliche Gemeinschaften müssen sie nicht als

Wertebasis haben, sondern es muss sich erweisen, dass das Miteinander besser

funktioniert, wenn entsprechende Werte anerkannt werden. In sich selbst sind sie

nicht zu begründen.119Wenn es nun kein festes Set an ethischen Regeln mehr gibt,

weder religiös begründet noch durch eine Metaphysik der Sitten, so können diese

nur Aufgrund der Interessen der Beteiligten entstehen. Bezüge finden sich in zwei

ethischen Theorien der Gegenwart: der Diskursethik und dem Kontraktualismus.

Von einer solchen anthropozentrischen Perspektive ausgehend bietet die

transzendentalpragmatische Diskursethik dafür einen Ansatz. Kernprinzip

dafür ist die verallgemeinerbare Gegenseitigkeit der Diskursethik und ihrem

Kommunikations- und Kooperationsgebot.120 Als sinnvoll nicht bestreitbare Norm

116 Onfray (2008): S. 136. Dies gleitet bei Onfray allerdings in ein etwas normativ idealistisch

geprägtes Bild eines harmonischen Miteinander zwischen allen Menschen ab. (Siehe auch

ebd. S. 125f.).

117 Kanitscheider (2011): S. 265.

118 »Die Vorstellung, dass die Menschen einen absoluten Wert haben, lässt sich meines Erach-

tens ihrerseits nur im Rückgriff auf religiöse Annahmen verständlich machen und begrün-

den.« Stemmer (2013): S. 54.

119 Stemmer (2008): S. 84f.

120 Reinsch (2011): S. 53ff. Der Diskurs besteht ohnehin und immer: der Mensch hat Bedürfnisse

und äußert sie gegenüber anderen, welche darauf reagieren. Es besteht also immer ein Dis-

kurs und dieser hat daher auch immer Regeln, nach denen die Teilnahme erfolgt. Idealiter

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 87

steht hier das Prinzip des argumentativen Diskurses: Jeder Sprecher als Au-

tor/Vertreter seiner Ansicht/Bedürfnisse muss auch jeden andren als vernünftig

anerkennen, will er selber auch anerkannt sein:

»In allem Handeln, Denken, Sprechen, Argumentieren haben wir die Pflicht, an-

dere Personen als gleichberechtigte Partner anzuerkennen, ihrenWiderspruch so

zu behandeln, als käme er von uns selbst.«121

Wie Apel erläutert, lässt sich durch transzendentalpragmatische Reflexion einse-

hen, dass folgende Aspekte Gültigkeit besitzen: ein sprachlich artikulierbarer Sinn-

anspruch, ein konsensfähiger Wahrheitsanspruch und ein Anspruch auf norma-

tiv-moralische Richtigkeit der Kommunikations- und Interaktionsakte. Wenn dies

nicht gelten würde,wäre das Eintreten in denDiskurs sinnlos.Dieses ist somit eine

intersubjektiv gültige Rationalität der Argumentation und eine Verleugnung eines

der Prinzipien führt zu einem performativer Selbstwiderspruch.122 Jede Person, die

an einem Diskurs teilnimmt – jede Person also, die beispielsweise Behauptungen

aufstellt, bestreitet oder in Frage stellt – hat das zugrundeliegende Moralprinzip

somit implizit »immer schon« als verbindlich anerkannt. Das bedeutet, dass nie-

mand die Verbindlichkeit dieses Prinzips bestreiten oder bezweifeln kann, ohne in

einen Selbstwiderspruch zu geraten. Somit gilt nur jene Handlungsweise als mora-

lisch richtig, der alle am Diskurs beteiligten Menschen zustimmen können.123 Die

argumentative Willensbildung geschieht somit durch Kommunikation und nicht

durch Abstraktion wie in den metaphysischen Begründungen von Moral.124

Die Vertreter der Diskursethik gehen dabei allerdings zunächst vom theore-

tischen Ideal aus, welches besagt, dass Menschen sich auf ein letztes Argument

einigen können und sich an diese im Diskurs gewonnenen Vernunft halten. Das

Argumentieren setzt sich hierbei vom Verhandeln ab, indem es vom individuel-

len Interesse befreit ist.125 Für die reale Anwendung der Diskursethik benötigt es

neben der theoretischen Kenntnis auch ganz praktisch einigen guten Willen und

die Kompetenzen auf Seiten aller Diskurspartner.126 Es ist jedoch fraglich, ob sich

dieses theoretische Modell in der Praxis in Bezug auf Fragen des guten Lebens

anwenden lässt.127

sind alle Bedürfnisse anzuhören und anzuerkennen, Ziel ist es alle Bedürfnisse miteinan-

der in Einklang zu bringen. (Reinsch 2011: S. 128). Dabei ist nicht zu leugnen, dass in realiter

ständig Lücken bestehen in Wissen, Kompetenz und Zeit, sich in den Diskurs einzubringen.

121 Reinsch (2011): S. 208.

122 Apel (2017): S. 44ff.

123 Werner (2002).

124 Habermas (1991): S. 14, S. 204-208.

125 Vgl. Mühleisen (2015).

126 Apel (2017): S. 142ff.

127 Vgl. Iser/Strecker (2010): S. 144. Sie führen an, dass auch Habermas als einer der Begrün-

der der Diskursethik daran Zweifel hat und sich darauf zurückzieht, dass der Diskurs ledig-

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Glück und Nachhaltigkeit

»In der Logik und in derMathematik gibt es nicht nur bessere Argumente, sondern

eindeutig richtige oder falsche. In der Politik müssen wir damit rechnen, dass es

mehrere Meinungen zu einem Problem gibt und das über ihrenWahrheitsgehalt

gestritten werden kann. Eindeutigkeit ist schwer oder gar nicht zu erreichen. Bei

der Urteilsbildung spielen Gefühle und Leidenschaften eine Rolle. Reine Sachlich-

keit ist in der Politik ein Mythos.«128

Der Kontraktualismus bietet hier eine pragmatischere Option, welche den Diskurs

als Verhandlungsraum ansieht. Statt eines Ergebnisses durch die letztendlich sich

ergebende Ermittlung der vernunftgemäßen Lösung ist der Kompromiss aller am

Diskurs Beteiligten das vernünftige Ergebnis. Im Kontraktualismus ist somit Platz

für einen gewissen Pluralismus, da man sich nicht auf alle letzten Vernunftargu-

mente einigen können muss, sondern (soziokulturelle) Vielfalt erlauben kann und

auch ein Konsens akzeptabel ist, der zwar für alle Seiten gewissermaßen unsinnig

erscheint, aber eben als gemeinsamer Kompromiss gefunden werden kann.129Was

somit letztendlich als Moral gilt, ist nicht ableitbar, sondern wird gemeinsam be-

stimmt, miteinander konstruiert. Moral muss dabei aber im Diskurs immer dem

anderen begründet werden können. Und zwar auch dem moralischen Skeptiker,

der ohne altruistische Präferenzen und ohne generelle Sympathie für andere da-

herkommt. Es gilt aufzuzeigen, dass moralisch sein vernünftig ist, ohne eine Mo-

ral voraus zu setzen, so dass es letztlich »vernünftig ist, moralisch zu handeln.«130

Jegliche Rechte können daher nur verliehene Rechte sein, also nur von den Men-

schen selbst gegeben werden. Menschen schaffen eine moralische Ordnung, weil

die Welt dadurch besser für sie wird. Gemeinsam wird der Katalog der Normen

und die Sanktionsmechanismen bestimmt, es ist ein reines Konstrukt.131

»Das moralische Müssen muss künstlich geschaffen werden, gerade weil mora-

lisches Handeln und die individuellen Neigungen, Interessen und Glücksvorstel-

lungen nicht unbedingt auf einer Linie liegen.«132

lich die Verständigung über prozedualen Rahmenbedingungen spätmoderner Gesellschaf-

ten wie Gesetze und Institutionen klären kann.

128 Ottmann (2015): S. 230.

129 Das Verhältnis bzw. die Bezugnahme des Kontraktualismus undDiskursethik kann hier nicht

detailliert untersucht werden. Es sei darauf hingewiesen, dass leider auch in Einführungen

zur Ethik zwar beide Ansätze vorgestellt werden, ihre (potentielle) Verbindung aber nicht

erläutert wird. Siehe zum Beispiel Höffe (2013); Ricken (2013).

130 Stemmer (2000): S. 25.

131 Steinfath (2003): S. 76.

132 Stemmer (2000): S: 41.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 89

»Eine Moral, in dieser Weise als ein Set von informellen sozialen Regeln verstan-

den, ist offenkundig ein Artefakt, eine Hervorbringung der Menschen, die ihr ge-

meinsames Leben so oder so einrichten.«133

Das moralische Normen von einer Mehrheit gegenüber einer Minderheit nur be-

dingt durchgesetzt werden können, begründet Stemmer mit dem Primat des Un-

terdrückungsverbots. So lässt sich das Verletzungsverbot oder ein Diebstahlverbot

vielleicht nicht von allemMitgliedern einer Gemeinschaft konsensuell bestimmen,

einige würden vielleicht gerne stehlen oder andere verletzen, etwa weil sie weniger

anfällig sind, selber Opfer einer solchen Tat zu werden. Es handelt sich aber um

eine essentielle Regelung für das Zusammenleben, die gleichzeitig jedoch dieMen-

schen nicht in essentiellemMaße einschränkt. »Der Nachteil, infolge des Normen-

systems selbst einem Müssen zu unterliegen, wird durch den Vorteil überwogen,

dass alle anderen dem selben Müssen ausgesetzt sind.«134 Die Norm an sich bietet

also eine geringere Einschränkung als ihr Fehlen. Wie das Verletzungsverbot lässt

sich somit auch das Unterdrückungsverbot begründen: »[Menschen] wollen tun,

was sie selbst wollen, und nicht, was andere von ihnen wollen.«135

Ontologisch ist der finale Bezugspunkt eines solchen Moralkodex die Idee des

guten Lebens, beziehungsweise zunächst das Leben–wollen der Menschen.136 »Ei-

ne Moral ist auf motivierende Gründe angewiesen. Diese müssen offensichtlich

sein. Und sie müssen bezogen sein auf die Interessen, die man bei allen findet,

von denen man will, dass die sich moralisch verhalten.«137 Entsprechend gilt so-

mit letztendlich die Berücksichtigung aller Menschen: »Zu berücksichtigen sind

die Interessen aller. Nur so kann sichergestellt werden, dass keine Unterdrückung

stattfindet.«138

Am Kontraktualismus ist verschiedentlich ist Kritik geäußert worden, beson-

ders bezweifelt wird die Tauglichkeit einer rein interessenbasierten Begründung

von Ethik. So wird als Unzulänglichkeit benannt, dass zum einen die Pflicht ei-

nen Vertrag einzuhalten, nicht per Vertrag begründet werden kann, zum anderen,

dass das Einhalten eines Vertrages nicht notwendigerweise im Interesse beider

133 Stemmer (2013): S. 166. »MoralischeRechte sind […] soziale Artefakte. Sie existierennur,wenn

es eine entsprechende Praxis informellen sozialen Sanktionierens gibt.« (Ebd. S. 71).

134 Stemmer (2013): S. 43.

135 Stemmer (2013): S. 125.

136 »Die Menschen wollen weiterleben, das ist ein elementares, vielleicht das elementarste und

machtvollste Wollen der Menschen.« Stemmer (2013): S. 149. Zur Idee des Lebens gehören

dann auch der Kontakt zu anderen Menschen, das Wohl der eigenen Kinder, das Glücklich

sein wollen. Es sind Wünsche, die zu unserer Natur gehören. Stemmer (2013): S. 150.

137 Stemmer (2013): S. 97. »Ein zu Recht bestehendes Gebot impliziert das eigene Wollen.«

Reinsch (2011): S. 99.

138 Stemmer (2013): S. 180. Kursiv im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Glück und Nachhaltigkeit

Vertragspartner sein muss.139 Der erste Einwand wird gebannt durch den Verweis

auf die diskursethische Grundlage,welche ja die Basis schafft für eine Verhandlung

als Diskursform. Der zweite Einwand beinhaltet in seiner modellhaften Vereinfa-

chung die Reduktion auf einen einzelnen Vertragsakt und erscheint daher im ers-

ten Moment des Gedankenmodells richtig. Es geht zunächst davon aus, dass eine

Übervorteilung des Vertragspartners einfachmöglich ist, weil der andere Vertrags-

partner ehrlich ist und zudem die Vertragsbeziehung einmalig in ihrem Setting

ist. Jedoch gilt in realiter, dass sich jede Person in zahlreichen Vertragsbeziehun-

gen befindet, in denen sie gar nicht leicht einsehen kann, ob sie nicht auch selber

Opfer einer Übervorteilung ist. ImGegenteil besteht ja gerade in der Gestaltung ei-

nes multilateralen Beziehungsgeflechts die Herausforderung des modernen Men-

schen.140 Auf die Frage warum jemand einen Vertrag einhalten sollte gilt also nicht

die einfache Antwort: weil das für mich nützlich ist, sondern die Antwort: weil es

für alle nützlich ist, wenn Verträge gemacht und eingehalten werden. Letztendlich

bezieht sich der Kontraktualismus auf die vernunftbegründete Einsicht, dass es

die beste Möglichkeit ist, sich per Kontrakt miteinander zu einigen.

Der Kontraktualismus bezieht sich somit auf den Ansatz der Diskursethik fürs

prozedurale Verfahren, nämlich die Form des (verbalen) Diskurses, für den Aus-

tausch von Interessen. Dieser Rahmen ermöglicht es, subjektive Interessen gegen-

seitig anzuerkennen und den gemeinsamen Umgang mit Ihnen zu verhandeln.

Auch hier handelt es sich aber natürlich, ähnlich der Diskursethik, um ein Ideal-

modell. Reale Verhandlungen geschehen nur selten immachtfreien Raumzwischen

gleichen und freien Verhandlungspartnern.

4.4.4 Vom Überleben zum guten Leben: eine globale Kultur

der Kooperation

Den bisherigen Ausführungen folgend lässt sich als Grundmotivation des Men-

schen derWille zu überleben und das Streben nach dem guten Leben als Ausgangs-

basis für jegliche Überlegungen zu Ethik und Moral feststellen. Moralische Gebote

lassen sich nur legitimieren, wenn ihr Beitrag zum guten Leben plausibel ist. Das

Verfolgen des guten Lebens einer Person darf nicht auf Kosten anderer Personen

geschehen, sondern ihre Interessen sind als gleichberechtigt anzuerkennen und

eine Regelung von Konflikten ist mittels Verhandlung zu erzielen. In Bezug auf die

Frage von nachhaltiger Entwicklung sind hierbei die Interessen aller Menschen zu

139 Apel (2017): S. 187. Siehe auch Tugendhat (2007): S. 119ff., 154f.; Schmidt (2003). Zur Diskus-

sion des Kontraktualismus von Stemmer insgesamt siehe Beiträge in Leist (2003).

140 Vgl. Habermas (1991: S. 15): »Jeweiter die Individuierung fortschreitet, um soweiter verstrickt

sich das einzelne Subjekt in ein immer dichteres und zugleich subtileres Netz reziproker

Schutzlosigkeiten und exponierter Schutzbedürftigkeiten.«

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 91

berücksichtigen. Zur Verständigung über Modi zur Realisierung des guten Lebens

müssen alle am Diskurs teilnehmen können und als gleichberechtigt im Kontrakt

berücksichtigt werden. Dies ist aber aufgrund der gravierenden globale Ungleich-

heiten, wie sie bereits in Kapitel 2 benannt wurden nicht gegeben:

»Ein großer Teil der Menschheit ist ungenügend mit Gütern versorgt, kann kein

menschenwürdiges Leben führen und – damit im Zusammenhang – ist von ge-

sellschaftlicher Beteiligung ausgeschlossen.«141

Somit ist nicht nur der Anspruch nachhaltiger Entwicklung im Sinne von Bedürf-

nisbefriedigung unerfüllt, sondern diese Nichterfüllung verhindert gleichsam die

Teilnahme amDiskurs,was wiederummit dazu beiträgt, dass ihre Bedürfnisse we-

nig Beachtung finden. Am drastischsten zeigt sich dies in der Tatsache, dass über

800 Millionen Menschen nicht ausreichend Nahrung haben. Mangel- oder Unter-

ernährung ist der eindeutigste Indikator für Nichterfüllung der Grundbedürfnisse,

denn wenn einMensch nicht genug zu essen hat,mangelt es ihm an einer Basis für

seinWohlbefinden, ja sein Überleben ist in Gefahr.Wenn die Erfüllung der Grund-

bedürfnisse und der Zugang zu einem guten Leben jedoch als die Basis der Ethik

gelten soll, so kann es keinen rationalen Grund geben, Menschen hungern zu las-

sen, wenn genug Ressourcen vorhanden sind – wie es global der Fall ist – und es

vor allem eine Frage der Verteilung der Ressourcen ist. Jean Ziegler benennt diesen

Zustand mit dem juristischen Fall von fahrlässiger Tötung.142

Erstaunlicherweise wird die Frage globaler Ungerechtigkeit in den philosophi-

schen, akademischen Debatten der Ethik weitgehend ausgeklammert. Vorwiegend

beziehen sich die AutorInnen dort auf Fragen einer innergesellschaftliche Gerech-

tigkeit ihrer Heimatländer (vorwiegend westlicher Industriestaaten).143 Im Rah-

men der Debatte um nachhaltige Entwicklung wird das Ausmaß globaler Unge-

rechtigkeit im Sinne von Ungleichverteilung aber durchaus offen und offiziell be-

nannt, etwa das Menschen in Industrieländern 4 mal so viel Ressourcen verbrau-

chen wie Menschen in den Ländern des globalen Südens.144 Auf die globale Bevöl-

kerung gesehen produzieren die reichsten 10 % der Bevölkerung ca. 50 % der CO2
Emissionen.145 Dies lässt sich moralisch nicht rechtfertigen, zumindest nicht mit

einer der oben genannten Ansätze einer aufgeklärten Ethik.146

141 Overwien (2010): S. 10.

142 Ziegler (2012).

143 Nair (2014).

144 BMU (2007): S. 46. Überblick zu diversen Ressourcen in Wuppertal Institut (2005): S. 45-88.

145 Oxfam (2015): S. 2.

146 Als Ausweg bleiben teleologisch-religiöse Begründungen: Der Hunger in der Welt könnte

dann auch als eine Herausforderung Gottes gesehen werden, da Leid erstens zum Leben ge-

höre und zweitens zur Erlösung beiträgt; oder aber auch eine Strafe Gottes. Dies mag absurd

klingen, aber Naturkatastrophen werden von Anhängern und Vertreter der Religionen auch

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Glück und Nachhaltigkeit

»Wenn wir die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte als eine minimale Ge-

rechtigkeitstheorie zugrunde legen, müssen wir feststellen, dass unsere interna-

tionale Ordnungmöglicherweise sehr ungerecht ist und imHinblick auf eine bes-

sere Erfüllung der Menschenrecht reformiert werden sollte.«147

In Zeiten der Globalisierung, hinter welche nicht zurückzugehen ist, gilt es umso

mehr, eine planetare, weltbürgerliche Rechtsordnung zu schaffen, wie bereits von

Kant in seiner Schrift Zum ewigen Frieden entworfen wurde.148 Ein praktischer An-

satz wäre es, gemäß der Diskursethik tatsächlich Diskurse aller Betroffenen oder

ihrer VertreterInnen zu ermöglichen. Alle hätten dort das gleiche Recht, ihre Inter-

essen argumentativ geltend zu machen, alle haben die gleiche Mitverantwortung

für die Identifikation und Lösung der Probleme.149 Entsprechend wären Aussagen

wie vom einstigen Präsidenten George Bush im Vorfeld des UN-Gipfel 1992 in Rio

de Janeiro: »The American way of life is not up for negotiations. Period.«150 weder

legitim noch akzeptabel. Entwürfe eines kooperativen Miteinanders, welche eine

soziale und ökologische nachhaltige Entwicklung unter besonderem Fokus auf glo-

bale Gerechtigkeit skizziert gibt es zahlreiche, beispielhaft sei hier auf die Studie

Fair Future des Wuppertal Instituts verwiesen.151 Hier finden sich explizite Bezüge

zu den bereits genannten Gerechtigkeitstheorien sowie der Verweis auf das Modell

des FairenHandels als erste Ansatz einer entsprechend Praxis globalen kontraktua-

listischen Handelns.

Die Herausforderung für ethische Theorie und moralische Praxis in Bezug auf

das Ziel nachhaltiger Entwicklung ist der Übergang von einer gruppenbezogenen

Binnenmoral hin zu einer universalen Moral einer globalisierten Aufklärungsge-

sellschaft. Da alle Menschen betroffen sind, sind auch alle einzubeziehen. Da-

zu braucht es die Vermittlung zwischen den Wertesystemen der Kulturen. Glo-

bale Probleme brauchen idealerweise einen globalen Konsens.152 Da jedoch Men-

schen unterschiedlich betroffen sind, ist der alleinige Appell ans Verantwortungs-

bewusstsein wohl nicht ausreichend, wie Linz in Bezug auf Hans Jonas erläutert:

heute noch entsprechend gedeutet, so etwa der durch die Plattentektonik verursachte Tsu-

nami im Dezember 2004. Siehe Strasser (2011a): S. 770ff.

147 Pogge (2009): S. 14.

148 Apel (2017): S. 66f.; Höffe (1993): S. 96.; Kant (2008[1795]).

149 Apel (2017): S. 107f.

150 IPS-News (2012). Im März 2019 sagt ähnlich bei der Beratung über ein Gesetz für ein ökolo-

gisch und sozialen Vergabegesetzes in Sachsen der CDU-Wirtschaftspolitiker Ronald Pohle:

»Wir werden den Gesetzesentwurf selbstverständlich ablehnen – in der Tradition guter Ge-

setze für Sachsen und nicht für die Welt«. ENS (2019).

151 Wuppertal Institut (2005).

152 Apel (1988): S. 288; Apel (1994). Jegliche rassistische Lösungen, zum Beispiel einen Teil der

Menschheit in Armut zu halten, sind logischerweise ethisch nicht akzeptabel.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 93

»Das Prinzip Verantwortung ist unentbehrlich, aber allein zu schwach, um die gro-

ße Mehrzahl der Menschen zu dem zu bewegen, was in den nächsten Jahrzehnten

geschehen muss.«153 Dem gegenüber schlägt er der konservierenden die konstruk-

tive Perspektive vor, nämlich den mittelbaren Mehrwert zu betonen.

»Der Anteil am Ertrag unseres Eigennutzes, den wir nur mit anderen zusammen

erreichen oder festhalten können, nimmt ständig zu. Und diese anderen sind

nicht mehr nur einzelne Menschen oder wie früher ein Stamm oder eine Nation

– das ist inzwischen die Menschheit.«154

Hier finden nun zwei Ansätze zusammen. Zum einen das Verständnis, dass Ziel

des moralischen Handelns das eigene Wohlbefinden ist und umgekehrt das eigene

Wohlbefinden zugleich Begründung fürmoralisches Handeln ist. Zum anderen der

Verweis auf das Konstrukt einer Weltgesellschaft als Bezugspunkt. Auch wenn vie-

le Menschen sich vorwiegend in lokalen, regionalen oder nationalen Gesellschaften

verorten, so gilt zum einen für die reale ökonomische Vernetzung der Globalisie-

rung eine weltweite Verbundenheit und in Teilen auch Abhängigkeit. Diese Abhän-

gigkeit lässt sich bei Einnahme einer optimistischen Perspektive auch als positive

Entwicklung verstehen, da sie aufgrund der vielfältigenMöglichkeit enorme Syner-

gien und Kooperationen erlaubt. Im Zeitalter der Globalisierung der Kulturen und

Lebensstile finden sich immer leichter Menschen, die ihre Interessen auch über

Kontinente hinweg teilen und somit ein Verbindungsglied finden. Laut der Kleine-

Welt-Theorie ist sogar jeder Mensch über nur 6 Verbindungspersonen mit jedem

anderen Menschen der Welt bekannt.155 Diese zunächst spielerisch erscheinende

Idee eröffnet kosmopolitische Perspektiven der Kooperation, da sich Interessen

über Kulturräume und Nationen hinweg finden lassen, die sich als gruppenbilden-

de, als identitätsstiftende Instanz ausmachen lassen. Die Behauptung, ein Inter-

esse an fremden und vor allem einem unbekannten Menschen könne nur abstrakt

bleiben, es fehle ihm immer an Authentizität und menschlicher Wärme, löst sich

so ab durch globale, globalisierte Identitäten.156

»Weil der Mensch Freunde und Partner teils benötigt, teils aus freien Stücken auf-

sucht, trägt derenWohl zumeigenenWohl bei. Zu einer aufgeklärtenGlückssuche

gehört daher ein Wohlwollen, das das Gute für die Mitmenschen ohne weitere

Nützlichkeitserwägungen, bloß um des Guten willen, anstrebt. Sinnvollerweise

richtet es sich nicht nur auf Freunde und Verwandte, sondern auf alle, mit de-

nen man einen engeren Umgang pflegt. […] Weil sein Leben vom Wohlergehen

der umgreifenden Gesellschaft abhängt, etwa von derenmaterieller, sozialer und

153 Linz (1994): S. 222.

154 Linz (1994): S. 226.

155 Rifkin (2010): S. 346-349.

156 Appiah (2007): S. 124-127.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Glück und Nachhaltigkeit

kultureller Infrastruktur, erweitereman die Quasi-Tugend, jetzt besser Solidarität

genannt, auf diesen größeren Lebensraum. Im Zeitalter der Globalisierung erhält

sie sogar eine globale Dimension; sie wird zur kosmopolitischen Solidarität.«157

4.5 Subjektives Wohlbefinden und Nachhaltigkeit –
ein Zwischenresümee

Den bisherigen Ausführungen in Kapitel 3 und 4 folgend, basiert subjektivesWohl-

befinden in einer Kombination von Aspekten, die verschiedene Bezugspunkte für

ein Leitmotiv zugunsten einer suffizienten Lebensweise geben.

Zunächst zeigt sich, dass Suffizienz im Sinne einer grundlegende Anlage von

Selbstbegrenzung und Selbstgenügsamkeit im biologischen Wesen des Menschen

nicht angelegt ist. Das menschliche Leben ist von einer relativ langen Entwick-

lungsphase vom Säugling zum Erwachsenen geprägt und rein biologisch ist das

Belohnungssystem des Menschen auf die fortwährende Entwicklung von motori-

schen und geistigen Fähigkeiten angelegt, welche es ihm erlauben, seine Kompe-

tenzen und Fertigkeiten zu mehren und zu verfeinern, um sich in der Welt besser

zurecht zu finden. Als Kulturwesen tendiert der Mensch zudem dazu, über die

unmittelbare Befriedigung seiner Bedürfnisse hinaus,Wünsche und Interessen zu

entwickeln und zu verfolgen. Dies eröffnet den Anspruch von Selbstentfaltung und

die Möglichkeit einer unbeschränkten Entwicklung menschlicher Kultur. Die Her-

ausforderung der nachhaltigen Entwicklung stellt sich vor diesem Hintergrund al-

so nicht als eine Aufforderung zur Beschränkung der Bedürfnisse, Interessen und

Wünsche, sondern als die Frage,wie sich diese in Bezug auf eine notwendigerweise

anzustrebende suffiziente Lebensweise verhalten.

Die Untersuchung der philosophischenTheorien des guten Lebens seit der An-

tike hat gezeigt, dass sie sich nicht explizit auf Aspekte der Nachhaltigkeit be-

ziehen, aber ihnen ist gemein, dass Materielles immer nur als Mittel zum Zweck

angesehen wird, jedoch niemals ein Ziel in sich darstellt. Die Anhäufung vonmate-

riellen Gütern und Besitz wird von keiner philosophischen Lehre als ein Rezept für

ein gutes Leben oder das persönliche Glück angesehen. Die Phänomene von Gier

(Pleonexie,das immer-mehr-haben-wollen) undHochmut (Hybris, das immer-mehr-

können-wollen) stehen vielmehr für die als negativ zu bezeichnenden Auswüchse

des menschlichen Strebens und machen blind für die eigentlichen Werte des gu-

ten Lebens. Entsprechend bilanziert Höffe: »Der Perversion erliegt ein Leben, das

letztendlich nur nachWohlstand strebt.«158 Dabei bezieht sich die bis heute promi-

nent überlieferte eudaimonische Lehre jedoch auf ein objektives Verständnis des

157 Höffe (2009): S. 179-180.

158 Höffe (2009): S. 115. Siehe auch Höffe (1993): S. 160ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens 95

guten Lebens, bei dem das gute, tugendhafte Leben nicht notwendigerweise mit

dem subjektiven Wohlbefinden einher geht. Dies entspricht nicht dem modernen

Menschenbild und auch nicht dem Selbstverständnis der Menschen in der heuti-

gen Gesellschaft, die nach Glück im Sinne von Wohlbefinden suchen. Hier bietet

die Theorie des Hedonismus bessere Anknüpfungspunkte, zumal sie in der phi-

losophischen Tradition eine differenziertere Ausformung hat als ihr gegenwärtig

zugeschrieben wird. Es könnte somit gerade der Hedonismus sein, der eine reflek-

tierte Art des Umgang mit dem Selbst und dem Streben nachWohlbefinden bietet.

Dies wird im dritten Teil der Arbeit (Kapitel 8 und 9) genauer behandelt.

Die hier gesammelten Erkenntnisse der Glücksforschung verweisen zudem auf

das Spannungsverhältnis zwischen individuellen Wünschen und gemeinsamen

Vorstellungen vom Wohlbefinden beziehungsweise vom guten Leben. Menschen

Streben nach Wohlbefinden, aber sie tun dies nicht losgelöst von der sozialen

Realität. Während das Wohlbefinden zwar nicht objektiv, sondern subjektiv zu

bestimmen ist, lässt es sich dennoch nicht rein autonom-individuell definieren,

sondern ist in vielfältiger Form in den gesellschaftlichen Rahmen eingebunden,

definiert und reguliert. Dies gilt sowohl für das Verständnis von Werten, Zielen

und Sinn als auch für die Alltagsinstitutionen des Zusammenlebens. Haben sich

also Leitmotive des guten Lebens etabliert, so sind Menschen angehalten diesen zu

folgen. Die in Kapitel 3 genannten Kernelemente, die für das subjektiveWohlbefin-

den zuträglich sind, geben keinen eindeutigen Beleg für die Notwendigkeit einer

materialistischen Lebensweise, wie sie derzeit vorherrschend ist. Vielmehr scheint

eine fortwährende Steigerung von materiellem Wohlstand nur bedingt dem Ziel

einer Steigerung des Wohlbefindens zu entsprechen. Wohlstand im Sinne von

Besitz und Geld bietet offenbar vor allem ein Glücksversprechen, welches es nur

bedingt einlöst. Daraus ergibt sich die Ableitung, dass eine Fokussierung auf das

Streben nach Wohlbefinden in der Tat zum Ziel einer nachhaltigen Entwicklung

beitragen kann, da es nicht die Maximierung von Besitz und Vermögen sowie dem

damit verbundenen Verbrauch von Ressourcen zum Ziel hat. Ein solches Streben

nach Wohlbefinden müsste dann reflektiert beziehungsweise aufgeklärt sein, um

die selbstreferenzielle Glücksversprechen der materialistischen Lebensweise zu

überwinden. Hierfür wurde der Ansatz der Lebenskunst identifiziert, welcher zu

einer beständigen reflexiven suche nach dem guten Leben einlädt. Bisher kann

sich jedoch offenbar die materialistische Lebensweise als Leitmotiv des guten

Lebens behaupten. Diese Eigentümlichkeit des Glücksstrebens in der Arbeits- und

Konsumgesellschaft soll in den nächsten Kapiteln vertieft untersucht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise

Wie im Kapitel 2 als Ausgangslage für die Untersuchung dieser Arbeit ausgeführt

wurde, steht die derzeitige Lebensweise im Konflikt zu dem Ziel einer nachhalti-

gen Entwicklung. In der Lebensweise lässt sich zusammenfassen, wie Menschen

ihr Leben gestalten und ihre Zeit verbringen, an welchen Werten sie sich orientie-

ren und wie sie die Wirtschaft gestalten, beziehungsweise in diesem Zusammen-

hang genauer gesagt: wie sie den Planeten bewirtschaften. Die Erkenntnisse zu

Empirie und Philosophie des subjektiven Wohlbefindens in den voranstehenden

Kapiteln zeigte eine nur bedingte Korrelation von Wohlbefinden und materiellem

Besitz. Somit ergibt sich folgende Frage: wenn angenommen werden kann, das

Menschen nach ihrem Glück streben und dieses Glück aber nur begrenzt mit ma-

teriellen Aspekten zusammenhängt, warum streben Menschen dennoch offenbar

fortwährend nach immer mehr Wohlstand in Form von materiellem Besitz? Dieses

Phänomen soll im Folgenden untersucht und analysiert werden. Dafür werden die

zwei zentralen Komponenten der materialistischen Lebensweise, Produktion und

Konsum, in Hinsicht auf ihre Glückskomponenten untersucht. Dies geschieht zu-

nächst durch die Betrachtung der einzelnen Sphären und wird dann anhand sozi-

alphilosophischer Diagnosen zu einem Bild zusammengefügt, welches die Formen

des subjektiven Wohlbefindens in der materialistischen Lebensweise beschreibt.

5.1 Arbeit und Produktion als Elemente des guten Lebens

5.1.1 Historische Entwicklung

Der Begriff der Arbeit bezeichnet im Folgenden die Tätigkeit der Erwerbsarbeit

und Berufsausübung im Sinne des Verständnisses der modernen Gesellschaft. In

vormodernen Gesellschaften mit ihrer Subsistenzwirtschaft verschwimmt der Be-

griff von Arbeit, da viele der ausgeführten Tätigkeiten notwendig sind, um sich

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Glück und Nachhaltigkeit

zu reproduzieren und nur selten von einer Form der Erwerbstätigkeit gesprochen

werden kann.1

Diese Form der Arbeitstätigkeit entwickelte sich in Europa im Zuge der Indus-

trialisierung und der Ausbreitung des Kapitalismus als zunehmend vorherrschen-

de Wirtschaftsweise. Marx beschreibt in seiner historischen Analyse am Beispiel

Großbritanniens, wie im Zuge der ursprünglichen Akkumulation Teile der Bevölke-

rung die Möglichkeiten zur Subsistenzwirtschaft einbüßten und förmlich freige-

setzt waren, lediglich ausgestattet mit ihrer Arbeitskraft, die sie nun zu veräußern

hatten, um sich am Leben zu erhalten.2 Im Zuge der großen Transformation wurden

Menschen in die sich rasant bildenden Städte gezogen (und getrieben) und fanden

sich dort als Arbeitnehmer in Manufakturen und Fabriken wieder. Arbeit war hier

ein ebenso anstrengendes wie meist stupides unterfangen, wie es im Begriff der

Entfremdung beschrieben wird: der arbeitendeMensch ist sowohl von den Produk-

tionsmitteln als auch vom Produkt und der Ausgestaltung seiner Arbeit getrennt,

statt homo faber ist er nur noch homo laborans.3Maßgeblich ist dafür die in der Phase

der Industrialisierung durch das Fabriksystem eingeführte Aufteilung und Struk-

turierung der Arbeit: klare und bisweilen extreme Arbeitsteilung, sehr starre Ar-

beitszeiten, Massenproduktion ohne Mitgestaltungsspielräume der Arbeitenden.

Die Entwicklung dieser Formen von Arbeit geschah selten aus freien Stücken der

Bevölkerung. Durch rigorose politische Maßnahmen wurden zunächst die Armen

der Bevölkerung ab dem 17. Jahrhundert zur Arbeit gezwungen und nach und nach

die gesamte Bevölkerung in den Modus der Produktion einbezogen.4

Die stoffliche Grundlage des frühen Kapitalismus war dabei die Großindus-

trie, die Konsumgüterindustrie entwickelte sich erst im folgenden Schritt. Die Ent-

wicklung der Kapazitäten der Industrie zur Produktion von Konsumgütern für den

Massenmarkt hat zur Entwicklung des Konsumgesellschaft beigetragen und diese

maßgeblich angetrieben. Die industrielle Produktion kam somit vor dem Massen-

konsum, ihre Ausweitung und Verbindung ist jedoch logisch ableitbar.5 Parallel

zur Entwicklung der modernen industriellen Arbeitsgesellschaft entwickelte sich

somit die Konsum- undWarengesellschaft, die den Absatz der industriell gefertig-

ten Güter ermöglichte und somit eine Verbindung von Produktion, Konsum und

Moderne etablierte.6

Trotz dieser offenbar ebenso unfreiwilligen wie unangenehmen Entwicklung

der Arbeitsgesellschaft entwickelte sich bis zur heutigen Zeit ein positiver Begriff

1 Reichholf (2010).

2 Marx (1970).

3 Arendt (2002); Marx (1970); Zum Begriff der Entfremdung siehe auch Jaeggi (2016).

4 Federici (2012): S. 106; Polanyi (1957): S. 116ff., S. 154; Gorz (2010): S. 48-54, Kühnl (1971): S. 46ff.

Marx (1970).

5 Vgl. Fülberth (2006): S. 151ff.

6 Drügh (2011): S. 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 99

von Arbeit, welcher gegenwärtig maßgeblich zur Idee des guten Lebens beiträgt.

In den Glücksphilosophien der Antike findet sich noch kaum ein positiver Bezug

zu Arbeit und Produktion, demMotor der heutigenmaterialistischen Lebensweise.

Sowohl Eudaimonisten als auch Hedonisten nehmen in ihren Theorien des guten

Lebens einhellig von der Arbeit Abstand (allerdings auch praktisch, indem sie Skla-

verei betrieben). Die Arbeit galt eines Bürgers nicht würdig, ein Ideal, dass bis zur

Neuzeit bestand hatte. In der Philosophie wird Arbeit seit jeher nur wenig bedacht

und gering angesehen, denn das Reich des Denkens eröffnet sich vor allem durch

die Befreiung von Arbeit (und anderen körperlichen Zwängen).7 Die Bewertung

von Arbeit in Bezug auf das gute Leben hat jedoch einen deutlichen Wandel er-

fahren und wurde positiv mit dem guten Leben assoziiert: »Galt bis weit in das

Mittelalter kreativer Müßiggang als erstrebenswerte Lebensform, so ist es mit An-

bruch der Moderne der rastlos gestaltete und umgestaltete arbeitsame Mensch.«8

Im Zuge der Entwicklung von Kapitalismus und Merkantilismus entstand eine Ar-

beitsethik, in der Arbeit zu einer der zentralen Tugend wurde; die bis dato leidige

Pflicht wurde dabei zum Ruhm Gottes umdefiniert:

»Luther (und vor allem sein ungeliebter Schüler Calvin) entwickelte eine Berufs-

ethik der innerweltlichen Sündenabtragung, in der Arbeit als rastloser Erwerbs-

trieb, Arbeit um der Arbeit willen, zum Gott wohlgefälligsten Tun wurde. Selbst

die Klosterformel ora et labora, die in dermittelalterlichenWelt entstand, enthielt

immer ein Doppeltes und Unterschiedenes von Gebet und Arbeit. Seit Luther ist

Arbeit eine Art weltlicher Gottesdienst, und in diesem Gottesdienst hat jeder sei-

nen beruflichen Platz, der ihn Gehorsam, Fügsamkeit und Disziplin vorschreibt.«9

Der Merkantilismus setzte den wirtschaftlichen Nutzen in den Fokus und erklärte

Müßiggang zur Pathologie. In seinem Werk Die protestantische Ethik und der Geist

des Kapitalismus wurde diese markante historische Entwicklung von Max Weber

analysiert und benannt:

»Denn indem die Askese aus den Mönchszellen hinaus heraus in das Berufsle-

ben übertragenwurde und die innerweltliche Sittlichkeit zu beherrschen begann,

half sie an ihrem Teile mit daran, jenen mächtigen Kosmos der modernen, an die

technischen und ökonomischen Voraussetzungen mechanisch-maschineller Pro-

duktion gebundenen, Wirtschaftsordnung erbauen, der heute den Lebensstil al-

ler einzelnen, die in dies Triebwerk hineingeboren werden – nicht nur der direkt

7 Aßländer/Wagner (2017); Lafargue (2013): S. 59-64.

8 Miegel (2014): S. 61.

9 Negt (2012): S. 222. Kursiv im Original. Siehe auch Onfray (1991b): S. 156f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Glück und Nachhaltigkeit

ökonomisch Erwerbstätigen –, mit überwältigendem Zwange bestimmt und viel-

leicht bestimmen wird, bis der letzte Zentner fossilen Brennstoffs verglüht ist.«10

Die positive Besetzung von Arbeit als sinnstiftende Tätigkeit hat sich seitdem ge-

halten und bildet eine der zentralen Säulen der modernen Gesellschaft. In der Ge-

genwart gilt Erwerbsarbeit als ein Kernfeld menschlichen Lebens und Handelns,

als Säule der persönlichen Identität und der gesellschaftlichen Stellung.11

5.1.2 Arbeit und subjektives Wohlbefinden

Eine Bestandsaufnahme des Zusammenhangs von Arbeit und Wohlbefinden zeigt

ein ambivalentes Verhältnis, in dem sowohl relevante positive als auch negative

Korrelationen bestehen. In der folgenden Aufzählung werden die im Kontext die-

ser Arbeit relevantesten Aspekte genannt. Dabei wird vor allem Bezug genommen

auf solche Aspekte, die mit den in Kapitel 3 benannten zentralen Elemente des

subjektiven Wohlbefindens in Verbindung stehen.

Positive Aspekte in Bezug auf das subjektive Wohlbefinden Arbeit hat verschiedene As-

pekte, die positiv zum subjektiven Wohlbefinden beitragen. Im Folgenden wer-

den fünf Aspekte genannt, die als maßgeblich gelten. Diese sind nicht als getrennt

voneinander anzusehen, sondern stehen in Zusammenhang und sind voneinander

abhängig.

(1) Einkommen. Die Tatsache, dass mit Erwerbsarbeit Geld verdient wird bildet

die Grundlage für vielfältige Aspekte des subjektiven Wohlbefindens. Ein stabiles

Einkommen ermöglicht zunächst die Befriedigung der Grundbedürfnisse in Form

der elementaren Güterausstattung (Wohnen, Essen, Kleidung) in einer marktwirt-

schaftlichenGesellschaft.Darüber hinaus erlaubt es die Teilhabe amKonsumleben,

welches in Konsumgesellschaften von gewisser Relevanz für Anerkennung und so-

ziale Inklusion ist (siehe unten zumThemaKonsum).Die Teilhabe amArbeitsmarkt

und die Erwirtschaftung eines sicheren und adäquaten Einkommens ist der zen-

trale Faktor für soziale Inklusion beziehungsweise Ausgrenzung.12

In Kapitel 3 wurde unter Verweis auf das sogenannte Easterlin-Paradox aufge-

zeigt, dass die Höhe des Einkommens sich bis zu einem gesellschaftlichen Durch-

schnittswert signifikant positiv auf das Gesamtwohlbefinden auswirkt. Die Zufrie-

10 Weber (1920): S. 203. Der Halbsatz vonWeber bis der letzte Zentner fossilen Brennstoffs ver-

glüht ist birgt einen Verweis auf die ökologische Komponente dieser Entwicklung, der nicht

nur die Einbindung des Menschen in unbegrenzte Produktion ermöglicht, sondern auch die

Nutzung der Naturressourcen enorm ausweitet.

11 Vgl. Gorz (2000): S. 82f.

12 Böhnke (2015).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 101

denheit mit dem Beruf hängt jedoch deutlich vom Einkommen ab.13 Das Einkom-

men ist somit offenbar ein wichtigesMedium zur Anerkennung undKompensation

für etwaige Defizite in der Sinnhaftigkeit und Befriedigung der Tätigkeit.

(2) Selbstwirksamkeit. Arbeit erlaubt es (in der Regel), demMenschen, sich selbst

als tätiges Wesen im Sinne des Aktiv-die-Welt-gestaltens zu erleben: »Weil wir als

menschlicheWesen der Erfahrung bedürfen, unsere erlernten Fähigkeiten amMa-

terialerproben und gewissermaßen zu vergegenständlichen, wird bis heute eine

solche vollbringende Tätigkeit als Element eines gelingenden Lebensvolllzugs be-

griffen.«14 Dies ist klassisch im Bereich von für Handwerk oder Kunst zu finden,

in moderner und bedingter Form im Projektmanagement und nur sehr bedingt in

monotone Tätigkeiten von Produktion oder Dienstleistung.

(3) Selbstverwirklichung und Sinn. Über das Element der Selbstwirksamkeit hin-

aus eröffnet Arbeit, je nachdem wie frei sie gewählt und ausgestaltet werden kann,

die Entwicklung von Fähigkeiten und Fertigkeiten, sowie das Verfolgen von eige-

nen Interessen. Arbeit gilt damit als ein Feld zur potentiellen Selbstverwirklichung

und wem es gelingt, die eigenen Talente und Stärken im Beruf einzusetzen, erlebt

öfter Glück und hat ein höheres Wohlbefinden.15 Ebenso zeigen empirische Studi-

en, dass die Zufriedenheit im Job signifikant steigt, wenn der Arbeit ein (höherer)

Sinn zugeordnet werden kann.16

(4) Flow. Studien zum Erleben von Flow zeigen, dass sich während der Arbeit

über 50 % der Menschen angeben, Zustände des Flows erfahren zu haben, während

dies bei Freizeit teils nur 15-20 % waren.17 Somit wird Arbeit oftmals als positiver

Zeitvertreib erlebt. Wie bereits in Kapitel 3 erwähnt ist Flow jedoch ein ambiva-

lenter und teils paradoxer Glücksindikator und dies gilt auch für die Arbeitswelt:

oft wünschten sich Menschen, die sich bei der Arbeit im Flow befanden, eigentlich

etwas anderes getan zu haben.18

(5) Soziale Aspekte und Anerkennung. Arbeit ist in direkter und indirekter Form

mit dem Aspekte der Anerkennung verbunden. Auf direkter Ebene indem Arbeit

für gewöhnlich eine soziale Tätigkeit ist: Menschen arbeiten meist nicht allein,

sondern Arbeit ist in der Regel mit sozialem Kontakt verbunden, mit KollegInnen,

13 Van Praag et al. (2001): S. 16ff.

14 Honneth (2010): S. 83.

15 Seligman (2002): S. 176.

16 Seligman (2002): S. 169. Seligman verweist auf Studien die untersuchen, wie Krankenhaus-

reinigungskräfte sehr unterschiedliche Angaben zu ihrer Zufriedenheit machten, je nach

demob es ihnen gelang, ihrer Arbeit einen Sinn zu verleihen, der über das eigentliche Putzen

und den Gelderwerb hinaus ging, also z.B. dem Beitrag zum Gesundheitswesen an sich.

17 Csikszentmihalyi (1992): S. 210.

18 Csikszentmihalyi (1992): S. 210-211. Nur in wenigen Ausnahmen gibt es eine gelungene In-

tegration. Studien über Almbauern haben ergeben, dass diese enorm glücklich sind trotz

hoher Arbeitsbelastung. Csikszentmihalyi (1992): S. 193ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Glück und Nachhaltigkeit

KundInnen etc. Hier besteht durch die Arbeit ein soziales Netz welches direkte An-

erkennung und Kontakte bietet. Je nach Arbeitszeit verbringen einige Menschen

mehr Wachzeit mit den KollegInnen ihres Arbeitsteams als mit der Familie.19 Die

indirekte Form bezieht sich auf die gesellschaftliche Ebene. Die Bedeutung, der

Arbeit in unserer Gesellschaft zugemessen wird führt dazu, dass es von Relevanz

für das Ansehen ist, welche Tätigkeit ein Mensch ausübt: »Durch Arbeit gewin-

nen die Menschen Achtung und Anerkennung im gesellschaftlichen Zusammen-

hang.«20 Dabei verhält es sich mit Anerkennung durch Arbeit im Detail vielschich-

tig. So kann Anerkennung erfolgen für den Erfolg bei besonderen Leistungen in

einer Tätigkeit (wenn man besser ist als andere im gleichen Beruf) oder für beson-

ders prestigeträchtige Tätigkeiten (wennman einer Berufsgruppe angehört, die ein

hohes Ansehen hat, zum Beispiel Ärzte). Der (Arbeits)Markt funktioniert auch auf

Grundlage vonmoralischen Versprechungen wie bürgerliche Ehre, Leistungsgerechtig-

keit und sinnvolle Arbeit.21 Die Anerkennung entsteht dabei mittels Arbeit, aber auch

in der Arbeit selber, für Letzteres ist dabei das Arbeitsklima von großer Relevanz.22

Die immense Bedeutung von Anerkennung durch Arbeit zeigt sich auch in ihrer

Umkehrung: Studien belegen deutlich, dass Arbeitslosigkeit dem Glück abträglich

ist, da sie soziale Isolation und depressive Verstimmungen mit sich bringt.23 In

der Gesamtperspektive steht somit Arbeit als zentrale Komponente für Wohlbefin-

den mit den elementaren Bezugspunkten zumWohlbefinden in der Erfahrung von

Selbstwirksamkeit und Anerkennung.24

Negative Aspekte in Bezug auf das subjektive Wohlbefinden Den positiven Korrelationen

von Arbeit undWohlbefinden steht einige negative Korrelationen gegenüber. Dazu

zählen vor allem Aspekte von langen Arbeitszeiten und hoher Arbeitsintensität, die

oftmals miteinander einher gehen.

(1) Lange Arbeitszeiten. Arbeit erfüllt einen großen Teil der Lebenszeit und vor

allem der Wachzeit berufstätiger Menschen. Nach einer Untersuchung aus dem

Jahr 2015 arbeiten Vollzeitbeschäftigte in der BRD im Durchschnitt 43,5 Stunden

pro Woche und damit sogar knapp fünf Stunden länger als vertraglich verein-

bart.25 Etwa jeder zehnte Vollbeschäftigte widmet seiner Arbeit sogar mehr als 60

Stunden proWoche.26 Dazu kommen steigende Zeiten für Aus- undWeiterbildung

19 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 44.

20 Negt (2012): 72. Siehe auch ausführlich Honneth (2010): S. 78-102.

21 Honneth (2010): S. 100.

22 Bucher (2009): S. 108ff. In einer Befragung von abhängig Beschäftigten nennen es 84 % als

bedeutsam, vom Vorgesetzten nicht nur als Arbeitskraft, sondern auch als Mensch wahrge-

nommen zu werden. Bauer (2006): S. 204.

23 Bucher (2009): S. 117ff. Dieckhoff/Gash (2015).

24 Diener/Seligman (2004).

25 BAuA (2016).

26 Schnabel (2010): S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 103

(zum Beispiel Abendstudium), die oftmals zusätzlich zur Arbeitszeit geleistet wer-

den, sich jedoch direkt auf die Arbeitstätigkeit beziehen.27 Laut Umfragen würden

rund 40 % der Erwerbstätigen gerne weniger arbeiten (dies gilt vor allem für Voll-

zeitbeschäftigte), während nur ca. 12 % länger arbeiten wollen (dies gilt vor allem

für Teilzeitbeschäftigte), im Mittel werden ca. 32 Stunden als optimale Arbeitszeit

gewünscht und viele Arbeitnehmende geben an, dass eine hohe Arbeitszeit nicht

positiv zur Zufriedenheit beiträgt.28 Ein kritischer Punkt ist dabei die Frage des

Lohnausgleichs, da die geringe Entlohnung besonders für prekär Beschäftige kei-

nen Spielraum zur Reduktion der Arbeitszeit erlaubt. Da in den letzten Jahren die

Löhne weniger stark ansteigen als die Produktivität fühlen sich viele Arbeitneh-

mende gedrängt, weiterhin viel zu arbeiten, um mit dem steigenden Lebensstan-

dard mithalten zu können.29

(2) Hohe Arbeitsintensität. In den vergangenen Jahren haben mehrere Studien

aufgezeigt, dass viele Berufstätige ihre Arbeitsbelastung als hoch empfinden und

diese tendenziell weiterhin zunimmt. Laut einer Studie der Bundesanstalt für

Arbeitsschutz und Arbeitsmedizin berichten 51 % der Beschäftigten von häufigen

Termin- und Leistungsdruck, 43 % der Beschäftigten arbeiten auch amWochenen-

de und 22 % berichten, dass von ihnen erwartet wird, in der Freizeit für dienstliche

Angelegenheiten erreichbar zu sein. 13 % der Beschäftigten haben dabei das Ge-

fühl, das Arbeitspensum generell nicht bewältigen zu können.30 Laut einer Studie

der Techniker Krankenkasse berichten Arbeitnehmende von steigendem Stress

im Beruf durch hohen Arbeitsdruck, die Anforderung ständiger Erreichbarkeit

und mangelnde Anerkennung: 43 % bezeichnen sich als oft abgearbeitet und

verbraucht.31 In einer anderen Untersuchung fühlen sich am Ende eines normalen

Arbeitstages mehr als ein Drittel der Beschäftigten zu erschöpft, um noch irgend

etwas tun zu können, das ihnen Freude macht; in manchen Branchen fühlen sich

bis zu 25 % der Beschäftigen sogar chronisch erschöpft.32 Laut einer Studie des

DGB sind 41 % der Beschäftigten oft so erschöpft, dass sie nicht dazu kommen,

»sich um private oder familiäre Angelegenheiten zu kümmern«. Berufliches und

private Interessen unter einen Hut zu bringen, scheitert oft an zeitlichen Hür-

27 Wotschack (2002): S. 158. Siehe auch Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 40.

28 Seifert et al. (2016); Schor 2016, S. 209f. Andere Studien kommen jedoch zu anderen Er-

gebnissen, so dass nur bedingt valide Aussagen getroffen werden können. Rengers/Bring-

mann/Holst (2017). Die Aussage, dass derWunsch nach steigenden Arbeitszeiten dem freien

Wunsch der Arbeitnehmenden entspricht (s. Paqué: 2010, 28f.) ist jedoch nicht belegt.

29 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 47ff.

30 BAuA (2016).

31 Techniker Krankenkasse (2016a).

32 Bauer (2013): S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Glück und Nachhaltigkeit

den, geben 27 % der Befragten an. Erschöpfung und Zeitprobleme machen dabei

besonders Frauen zu schaffen.33

Die gestiegenen Anforderungen im Job führen zu einer permanenten indivi-

duellen Überforderung und Überlastung und beeinträchtigen die körperliche und

mentale Gesundheit der Arbeitnehmenden.34 Entsprechend ist auch der mit Er-

schöpfungssymptomen verbundene Krankenstand in den letzten Jahren stetig an-

gestiegen.35 Gegenwärtig leiden in der BRD leiden ca. 4 Millionen Menschen unter

Depression: »Die Ursachen für diese Entwicklung werden vor allem in einem be-

schleunigten Arbeitstempo und wachsenden Leistungsanforderungen gesehen.«36

Das Phänomen ist ein Merkmal moderner Arbeitsgesellschaften weltweit: Laut der

Weltgesundheitsorganisation WHO ist berufsbedingter Stress durch permanente

Überlastung eine der größten Gesundheitsgefahren des 21. Jahrhunderts.37 Die In-

tensivierung der Produktionssphäre und damit der Arbeit zeigt sich etwa durch

den zunehmenden Anteil an Nachtarbeit (etwa in der Logistikbranche), welche in

besonderem Maße belastend für die Gesundheit ist, da sie den menschlichen Bio-

rhythmus stark beeinträchtigt und sich zudem oft zu unregelmäßiger Ernährung

und mangelnden Pausen führt.38 In immer effizienter werdenden Produktionsab-

läufen sind auch Pausenzeiten bedeutend und strikt reglementiert: einige Firmen

überwachen Toilettengänge und es gab in den USA jüngst Fälle, in denen Fließ-

bandarbeiterinnen Windeln trugen, da keine ausreichenden Toilettenpausen er-

laubt waren –mit deutlichen negativen Folgen für das körperliche und das psychi-

sche Wohlbefinden beeinträchtigt.39

Innerhalb des Arbeitsmarktes differenzieren die wahrgenommenen Belastun-

gen sowie die Zufriedenheit je nach Arbeitssituation. Besonders anstrengend und

wenig befriedigend ist die Arbeitstätigkeit in den Bereichen der unteren Einkom-

mensgruppen, zum Beispiel bei einfachen Hilfstätigkeiten und Jobs im Service-

sektor.40 Die Angaben zu Erschöpfung und Zeitmangel für Privates und Familie

33 Institut DGB-Index Gute Arbeit (2017).

34 Otterbach/Wooden/Fok (2016).

35 Techniker Krankenkasse (2016c).

36 Während die Ausfallquote durch sogenannten Burn-out deutlich gesunken ist, sind die Fehl-

zeiten wegen Depression markant angestiegen – es zeigt also letztendlich keine Verbes-

serung, sondern eher eine Verlagerung hin zu dauerhaften Problemen. Heidbrink (2012):

S. 206ff. S. auch Bauer (2013): S. 109f. Ehrenberg (2015) zeigt denWandel von Diagnosen und

Definitionen von Depression auf. Seitens der Arbeitgeberverbände wird hingegen geäußert,

dass Burn-out und Depression nicht durch Arbeit verursacht ist, sondern als personenbezo-

gene Problematik (z.B. durch genetischen Veranlagung) zu verstehen sei. Dies ist medizi-

nisch zweifelhaft, da die Zahlen rapide angestiegen sind. Bauer (2013): S. 188ff.

37 WHO (2006).

38 Cornish (2018).

39 Dannoritzer (2018).

40 Bude (2014): S: 83-90.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 105

sind besonders hoch in jenen Berufen, die als schlechte Arbeit gelten, zu denen sich

einer Studie zufolge 19 % der Beschäftigten zählen.41 Besonders belastet durch Ar-

beitsverdichtung sind dabei Pflegeberufe, deren Beschäftigte einen bis zu 50 % hö-

heren Krankenstand aufweisen als der Durchschnitt der Angestellten.42 Die Un-

tersuchungen zeigen, dass wer überlang, atypisch oder fremdbestimmt arbeitet,

häufiger krank ist, weniger Zufriedenheit zeigt und insgesamt eine signifikant ei-

ne schlechtere Work-Life-Balance aufweist.43

5.1.3 Selbstverwirklichung und Selbstausbeutung – der erschöpfte

Selbstunternehmer als Phänomen der modernen Arbeitswelt

Bis in die 1970er Jahre galt als ein prägnantes Charakteristikum der Arbeit das

Phänomen der Entfremdung, wie es eingangs bereits benannt wurde. Während in

der klassischen Industrieproduktion der arbeitende Mensch seine Persönlichkeit

nicht in die Arbeit mitbringen sollte, sondern als anonyme Arbeitskraft seine Leis-

tung zu erbringen hatte, gilt heutzutage in weiten Teilen der Arbeitswelt das per-

sönliche Engagement, die Identifikation mit der eigenen Arbeitstätigkeit und dem

Unternehmen, als wichtiger Faktor des Berufslebens.44 Dieser Wandel der Arbeits-

struktur mit dem Trend des sogenannten Selbstunternehmertums zeigt sich seit den

1970er Jahren und basiert zum einen auf gesellschaftliche Bestrebungen nachmehr

Selbstverwirklichung und Mitgestaltung einher, zum anderen bot sich eine neue

Entwicklungsstufe der Produktionsweise. Dies wurde in der umfangreichen Stu-

die von Luc Boltanski und Eve Chiapello zum von ihnen so benannten neuen Geist

des Kapitalismus herausgearbeitet.45 Dabei ist der neu gewonnene Gestaltungsspiel-

raum von einer Ambivalenz gekennzeichnet, da er gleichzeitig durch starkenWett-

bewerb und Flexibilisierung geprägt wird und somit nur bedingte die vermeintlich

enthaltene Freiheit real mit sich bringt:

»Das Ideal der individuellen Selbstverwirklichung, eine kulturelle Errungenschaft

der 1960er und 1970er-Jahre, gerät in der jüngsten Zeit zu einer Legitimationsin-

stanz für weitgehende Flexibilisierungen des Arbeitsmarktes. Was zunächst als

ein normativer Fortschrittsprozess begann, schlägt unter den Zwängen einer Ex-

pansion kapitalistischer Marktrationalität in eine neue Stufe von Abhängigkeit

um […].«46

41 Institut DGB-Index Gute Arbeit (2017). Als Gute Arbeit gelten lediglich 13 % der Beschäfti-

gungen, 31 % liegen im unteren Mittelfeld, 37 % im oberen Mittelfeld.

42 Kliner/Rennert/Richter (2017).

43 BAuA (2016).

44 Rau (2010).

45 Boltanski/Chiapello 2003; Hildebrandt (1999a): S. 28ff.

46 Honneth (2009): S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Glück und Nachhaltigkeit

Die neuen Freiheiten in der Arbeitswelt sind verbunden mit einer neuen Stufe

des persönlichen Engagements: flexiblere Produktionssysteme und Arbeitszeitmo-

delle, sowie Aspekte der Selbstorganisation der Arbeitnehmenden beinhalten ge-

stiegene Anforderung, es »verlangt von den Einzelnen bedingungslose persönliche

Hingabe an die Ziele des Unternehmens.«47 Als Idealtypus dessen entwickelt sich

die Figur des »Optionen maximierender Selbstmanagers«48. Die Arbeitnehmen-

den sollen nun ihre Arbeit nicht als Mittel zum Zweck des Gelderwerbs, sondern

als originäre Selbstverwirklichung begreifen. Ihre Interessen sollen somit authen-

tisch ihre eigenen sein, aber zugleich dem Unternehmensinteresse dienen. Sei-

tens der Arbeitnehmenden werden höhere Anforderungen an die Arbeit gestellt,

im Sinne der Persönlichkeitsentfaltung, Einkommen etc. Während dabei die An-

nahme vorangestellt wird, dass die Arbeit individuell gestaltbar ist, verbleibt sie

letztendlich doch komplett den Strukturen und Wettbewerbsvorgaben der globali-

siertenWeltwirtschaft ausgeliefert. Die neue Art des Selbstmanagements zeigt sich

so als eine andere Form von Herrschaft, in der sich Selbstbestimmung und Fremd-

bestimmung verbinden und als Selbstaktivierung und Selbstkontrolle wirken. Die

früher angewandte äußere Disziplinierung durch Arbeit hat sich hier zur Selbst-

disziplin verändert, bei der Motivation und Zwang verschwimmen. Im Ideal der

Performanz als maximaler Leistungserbringung lassen sich Selbst- und Fremdbe-

herrschung nur schwer trennen.49 Selbstoptimierung und Selbst-unternehmertum

bestehen als Notwendigkeit, um auf dem Arbeitsmarkt Erfolg zu haben und um-

gekehrt gilt die sozialdarwinistisch gefärbte Maßgabe, jeder Arbeitslose sei selber

Schuld.50

Angelpunkt ist das Phänomen von Leistung als einer Ideologie des Guten, die

zunehmend befreit von Bezügen zu Gebrauchswert und Nützlichkeit von erbrach-

ten Leistungen ist, wie sie zum Beispiel in einem klassischen, konservativen Wert-

verständnis gelten.51 In der traditionellen Definition ist Leistung die Erbringung

von Energie (als Arbeit pro Zeit), was vor allem in der Frühzeit der Industrialisie-

rung im Begriff der Arbeitskraft nahezu wörtlich verstanden werden konnte. In der

modernen Dienstleistungswelt macht eine solche physikalische Definition weni-

ger Sinn, denn Leistung wird hier einerseits zu einem eher geistigen als physi-

schen Werk, andererseits und dies ist maßgeblich, zu einem ebenso relativen wie

relationalen Konstrukt. Was Leistung ist, unterliegt der gemeinsamen Definition

und dem Vergleich, wird dabei zu einer Konstruktion: »Leistung ist das, was die

47 Gorz (2000): S. 44ff., 56.

48 Dörre (2010): S. 143.

49 Honneth (2010): S. 126f., S. 237.; Hildebrandt (1999a): S. 31f.; Beck/Willms (2000): S. 92; Eikels

(2011); Graefe (2010); Rau (2010); Hoose (2016). S. 76; Vgl. auch Strenger (2017).

50 Cederström/Spicer (2016): S. 119-139.

51 Vgl. Beiträge in Gehlen et al. (1974).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 107

Mehrheit der Gesellschaft darunter versteht.«52 Dieser Relativität wohnt eine hohe

Unsicherheit inne für diejenigen, die Leistung zu erbringen haben:

»In einer Leistungsgesellschaft, die außerstande ist, ihren Gegenstand zu bestim-

men, ist jeder Mensch das Objekt machtbasierter Zuschreibungen, die aus ihm

ebenso gut einen Leistungsträger wie einen Überflüssigen machen können, der

am Rande der Gesellschaft lebt.«53

Es bestehen zwar gewissen Normen, aber sie sind fluide und unterliegen politi-

schen, kulturellen und vor allem ökonomischen Verschiebungen. Final ist die Leis-

tung seitens des Individuums (Subjekts) die von Idealismus getragene Bereitschaft

zu Mehrarbeit. Es ist also kein einfaches Folgen eines Arbeitszwanges, sondern

ein Persönlichkeitsmodell, eine Subjektform.54 Die Grundfunktion von Leistung

als Anerkennungsbasis verlangt es, sich nach besten Möglichkeiten zu bemühen,

ohne besondere Auszeichnung, sondern als Basis der Anerkennung des Beitrag

leisten. Da Arbeit nun Selbstverwirklichung sein soll, beruft sie sich auf vermeint-

lich intrinsischeMotivation und Bedarf zunächst keinerlei expliziter Anerkennung.

Somit wird Leistung als Selbstwert etabliert, im Berufs- wie im Privatleben, und

führt zu einer latenten Spirale der Steigerung im vergleichenden Wettbewerb al-

ler mit allen. In der flexibilisierten Arbeitswelt gibt kaum noch feste Positionen,

der Leistungsdruck besteht auch ohne reale Aufstiegschancen, also keineswegs als

meritokratisches Regularium, sondern als Grundform: Es herrscht ein »exzessiv

dynamisierter Anerkennungskampf«.55

Durch diese Entwicklung der Arbeitswelt steigt die psychische Belastung

enorm, Erschöpfungsraten und Krankheiten nehmen zu, wie bereits oben aufge-

zeigt wurde. Um dem zunehmenden Druck der Arbeitsanforderung zu begegnen,

steigt die Einnahme leistungssteigernder Mittel der Arbeitnehmenden. Neben

den kulturell bereits etablierten leistungssteigernden Substanzen wie Koffein oder

Zucker verbreiten sich Energydrinks und Psychopharmaka rasant, verbunden mit

entsprechenden Nebenwirkungen.56 In finaler Konsequenz und Absurdität wird

ein Burn-out regelrecht zum Statussymbol – das Erschöpfungsleiden gilt dann als

ein Merkmal der Auszeichnung innerhalb der Leistungsgesellschaft.57

52 Distelhorst (2014): S. 29.

53 Distelhorst (2014): S. 73.

54 Distelhorst (2014): S. 39.

55 Rosa (2013): S. 87. Siehe auch Böhme, G. (2016a): S. 67.

56 Psychopharmaka werden bereits von 4-7 % der ArbeitnehmerInnen eingenommen, Techni-

ker Krankenkasse (2016a); DAK (2015). Noch stärker verbreitet ist der Konsum von Energy-

drinks bei ArbeitnehmerInnen, die WHO warnt bereits vor den Folgen der überhöhten Kof-

feineinnahme. Vgl. Wenzel (2016).

57 Vgl. Schnabel (2010): S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Glück und Nachhaltigkeit

Im Bereich der Dienstleistungsbranche besteht zudem neben der Anforderung,

sich voll in den Beruf einzubringen, auch die der produktiven Nutzung der emo-

tionalen Kompetenz58. Bei Servicetätigkeiten mit direktem Kundenkontakt wird eine

proaktive Gefühlsarbeit verlangt: positive Emotionen (zum Beispiel zu lächeln) sol-

len nicht nur aufgesetzt werden, sondern möglichst authentisch sein, also wirklich

empfunden werden.59 Neben klassischen Servicetätigkeiten oder neueren Service-

jobs wie etwa im Call-Center gilt dies auch für die gemeinsame Arbeit im Büro

bis hin zu industriellen Produktionsprozessen, wo Teamwork und soziale Kom-

petenz ebenso gefragt sind. Die persönliche emotionale Kompetenz soll hier zur

Problemlösung genutzt werden, wobei die Probleme jedoch durch den ökonomi-

schen Rahmen vorgegeben sind.60

5.2 Aspekte des Wohlbefindens in der Konsum- und Warengesellschaft

5.2.1 Entwicklung und Funktionsweise

Mit der modernen industriellen Arbeitsgesellschaft entwickelte sich die Konsum-

und Warengesellschaft, welche die Verbindung von Produktion und Konsum als

Ausdruck derModerne etablierte.Mit demBegriff derWarenöffentlichkeit beschreibt

Richard Sennet den Wandel der Konsumkultur im 19. Jahrhundert: »Indem man

den Käufer dazu brachte, Gegenstände über ihre Brauchbarkeit hinaus mit per-

sönlicher Bedeutung zu besetzen, entwickelte sich ein neuer Glaubhaftigkeitscode

[…].«61 Waren wurden nun vermehrt als Statuswerte und Ausdruck der Persönlich-

keit konsumiert: der sinnlich-erlebte Konsum entwickelte sich fortlaufend indem

er zunehmende Teile der Bevölkerung einbezog.62 Im 20. Jahrhundert erlebte die

Warengesellschaft im Nachkriegseuropa eine signifikante Ausweitung, in der BRD

vor allem im Wirtschaftsboom der 1960er Jahre. Die grundlegenden Probleme der

Sicherung der Lebensverhältnisse waren überwunden und der zunehmende mate-

rielle Wohlstand galt auch als politisches Amalgam um gesellschaftliche Konflikte

zu regulieren, da im Konsum vermeintliche alle persönlichen Bedürfnisse erfüllt

werden konnten.63 Die Inklusion der in den 1960er und 70er Jahren entstehenden

58 Goleman (1997).

59 Hochschild (1990) hat dies beispielhaft und eindrücklich in ihren Studien zum Dienstleis-

tungsgewerbe am Beispiel von Flugbegleiterinnen aufgezeigt.

60 Ehrenberg (2011): S. 407ff.; Illouz (2009): S. 337ff., 349-361.

61 Sennet (1983): S. 171.

62 Sennet (1983): S. 172; siehe auch Stengel (2011a): S 96ff. Besonders der Zeitraum 1895-1913 gilt

als Hochzeit dieser initialen Verwandlung konsumtiver Beziehungsstrukturen. König (2011).

63 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 92ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 109

Subkulturen, welche sich auch im Widerstand gegen die konforme Konsumgesell-

schaft positioniert hatten, zeigte folgend die enorme Flexibilität und Integrations-

kraft der Warengesellschaft. Der Konsumgesellschaft ist es fortwährend gelungen,

die Entwicklung der Individualisierung in der modernen Gesellschaft einzufangen

und zu kommodifizieren sowie dabei den vielfältigsten Lebensstilen und sogar den

Protestformen eine materielle Ausdrucksweise zu ermöglichen.64

»Was im Zeitalter der Aufklärung angefangen hat, nämlich dass der einzelne

Mensch sich nicht mehr auf seine soziale Distinktion als auf etwas Gegebenes,

Ererbtes verlassen kann, sondern sie zum Thema der Selbstsorge machen muss,

ist im Zeitalter der ästhetischen Ökonomie zum allgemeinen Distinktionsschick-

sal geworden: Jedermann muss sich durch Ausbildung ästhetischer Präferenzen

in seiner Zugehörigkeit zu sozialen Gruppierungen definieren.«65

Konsumgütern kommt in sich schnell wandelnden Gesellschaften die Funktion zu,

innerhalb der stetigen Veränderung Symbole für Anerkennungsstrukturen zu ge-

nerieren, sowie Möglichkeiten zu schaffen, die eigene Identität darzustellen oder

zu konstruieren.66 Dies ist ein sich gegenseitig antreibender Prozess: »Die Kon-

sumindustrie greift Distinktionsmerkmale einer Gruppe auf, macht sie zur Wa-

re und stellt sie damit jedermann zur Verfügung, worauf dann die Gruppe neue

Distinktionsmerkmale […] erfinden muss.«67 Konsumhandlungen und vor allem

der Konsum von Wohlstandsgütern schafft Ich-Identitäten, konstituiert Gruppen-

zugehörigkeit und errichtet Barrieren, indem er soziale Abgrenzungen markiert.

Konsumhat damit einemultiple Symbolfunktion: Es geht sowohl umden Ausdruck

von Lebensstandard (Schicht) als auch von Individualität (Stil) innerhalb der sozio-

ökonomischen Schicht. Dies geschieht durch symbolische Produktwahl, wobei die

Unterschiede der Produkte und Ausstattungenmeistmarginal bleiben, sie sind un-

wesentlich und oft nurmit hohem symbolischen Gehalt belegt, was im Rahmen der

Distinktion aber der relevante Faktor ist.68 Konsumhandlungen sind somit immer

auch »winzige Akte der Selbsterschaffung«69, denn: »In Konsumgesellschaften er-

zählt jedes Produkt eine Geschichte über seinen Nutzer.«70 Wie fundamental die

Verbindung von Konsum und Lebensweisen ist, hat Eva Illouz anhand der Verwick-

lung von Konsum und Romantik aufgezeigt, wo sich die komplexe und teilweise

64 Heath/Potter (2009).

65 Böhme (2016a): S. 102-103.

66 Vgl. Wilkinson/Pickett (2010) S. 88ff., S. 253; Illouz (2011a): S. 68ff.; Schulze (2005): S. 140,

S. 243ff.

67 Böhme (2016a): S. 102.

68 Baudrillard (1991): S. 177, 190f. Siehe auch Bourdieu (1982).

69 Illouz (2011a): S. 69.

70 Welzer (2011): S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Glück und Nachhaltigkeit

widersprüchliche Beziehung zwischen Individualisierung und Konsumgesellschaft

offenbart:

»Obwohl der Markt nicht das gesamte Spektrum an Liebesbeziehungen kontrol-

liert, so hängen doch die meisten romantischen Praktiken direkt oder indirekt

vom Konsum ab, und Konsumaktivitäten haben unsere romantische Vorstellung

vollständig durchdrungen.«71

»Die Konsumkultur – die sich mit Nachdruck für ein emotionales Projekt der per-

sönlichen Erfüllung ausspricht – organisiert das private moderne Gefühlssubjekt

um seine Emotionen und Tagträume und lokalisiert den Gebrauch der eigenen

Freiheit in einer Individualität, die es zur erlangen und zu phantasieren gilt. Sie

legitimiert die Kategorien des Begehrens und der Phantasie, macht sie zur legiti-

menGrundlage desHandelns undWollens und verwandelt KonsumundWaren in

eine institutionelle Hilfestellung, um solche Begierden zu befriedigen oder auch

einfach nur zu erfahren.«72

Es zeigt sich somit eine Bestätigung der Befunde der kritischen Theorie, dass der

Kapitalismusmit seinerWarenwelt und demWarenfetisch alle Bereiche der Gesell-

schaft durchdrungen habe und auch in die privatesten Nischen eingedrungen ist.73

Zugleich ist aber auch zu attestieren, dass dieWahlmöglichkeit zwischen Konsum-

optionen zwar als falsche Freiheit wahrgenommen werden mag, sie jedoch zumin-

dest nicht weniger Freiheit darstellt, als in früheren Zeiten und Gesellschaftsfor-

men gegeben war, vor allem in der subjektiven Wahrnehmung seitens der Indi-

viduen.74 Die Konsumgesellschaft bietet historisch der Einzelperson die Möglich-

keit, sich selbst zu befreien und zu gestalten, es ist ein Raum der Freiheit, wie

er historisch mit dem Verständnis der Subjektivität gewachsen ist.75 Beispielhaft

dafür steht die Thematisierung von Erotik und Attraktivität in Werbung und Wa-

renwelt: Neben der Möglichkeit des individuellen Ausdrucks wurde ganz konkret

dem Körper eine Sinnlichkeit (neu) zugestanden, die zuvor lange Zeit verpönt und

unterdrückt war.76 Die gegenwärtige Ästhetisierung der Lebenswelt, welche sich

auf Aspekte von Glück undWohlbefinden bezieht, ist vor allem durch den Konsum

von Waren geprägt, sowie durch Mediale Vermittlungen getrieben.77

71 Illouz (2007): S. 180.

72 Illouz (2011): S. 356.

73 Illouz (2007): S. 180. Illouz verweist hier beispielhaft auf Horkheimer/Adorno Dialektik der

Aufklärung, Marcuse Triebstruktur und Gesellschaft, Fromm Die Kunst des Liebens.

74 Illouz (2007): S. 180ff.

75 Baudrillard (1991): S. 228.

76 Illouz (2011): S. 86.

77 Reckwitz (2016): S. 234ff., s.a. Böhme (2016a): S. 27f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 111

Kritisch diskutiert wird dabei, inwieweit der Selbstverwirklichungsanspruch

des modernen Individuums von der Konsumgüterindustrie mittels Kommerziali-

sierung und maßgeblich durch die Form von Werbung nicht nur genutzt, sondern

auch produziert wurde.78 Spätestens seit den 1920er Jahren verbreitet die Wer-

bung die Bilder der Sehnsucht nach Liebe, Freiheit, Jugend, Schönheit, Glück und

verwob die Produkten mit Sinnzuschreibungen die, über ihren Gebrauchsaspekt

hinausreichend, den materiellen Gütern eine geistige und emotionale Komponen-

te verlieh.79 Als eigener Geschäftsbereich jedes Unternehmens schafft Marketing

bis heute mit teil erheblichem Aufwand Bedeutungsfelder für die eigenen Produk-

te: es inszeniert Waren, erzählt Geschichten und macht begehrenswerte Produkte

aus ihnen. Es werden Gedanken- und Traumwelten geschaffen, die die Fantasie

des Menschen ansprechen und nicht selten versprechen Produkte Wirkungen, die

(weit) über ihre reale Funktionalität hinaus gehen.80 Werbung bezieht sich dabei

nicht nur auf bestehende Bedürfnisse, so lautet die kritische Analyse, sondern er-

schafft viele der Bedürfnisse in ihrer entsprechenden Ausformung erst: »[…] sie

will uns dazu bringen, etwas haben zu wollen, das haben zu wollen uns sonst

gar nicht eingefallen wäre.«81 Die jährlichen Werbeausgaben liegen Schätzungen

zufolge weltweit bei über 440 Milliarden Euro und die Werbeindustrie ist extrem

ausdifferenziert und zielgruppenspezifisch orientiert: gerade Kinder erleben durch

Werbung eine Initiierung in die Konsumgesellschaft.82 Die vermeintliche Selbst-

entfaltung in der Warenwelt und Konsumgesellschaft bleibt dabei bisher eine rela-

tive, da sie letztendlich nur auf vorgefertigte Angebote reagieren kann, auch wenn

zugleich der Kaufakt selber zum persönlichen Erlebnis inszeniert wird. Diese ver-

ändert sich zunehmend, da Menschen die Produkte mitgestalten können oder gar

selber als Prosumenten (Konsumenten, die ein Produkt mitproduzieren), in Aktion

treten.83

War bisher vor allem von der Warengesellschaft die Rede, so ist zu ergänzen,

dass die Konsumgesellschaft sich inzwischen auch auf Dienstleistungen bezieht

und zwar jene, die keinen unmittelbaren Zweck jenseits der Unterhaltung verfol-

gen. Das Erlebnis selbst ist zur kommerziellen Ware geworden: »Erlebnisangebote

78 Honneth (2002): S. 151ff. Menschen sind »zugleich Vermarkter vonWaren und dieWaren, die

sie vermarkten.« Bauman (2009): S. 13.

79 Illouz (2007): S. 102ff.

80 Hahn (2011): S. 99ff.; Ullrich (2011): S. 112. Ullrich erläutert dies am Beispiel des Duschgels

(ders. S. 117f.). »Güter werden mit semiotischen Codes aufgeladen: »Die Zahnpasta steht für

›jugendliche Energie‹, derDiamant für ›ewige Liebe‹, das Versicherungsunternehmen für ›vä-

terliche Fürsorge‹.« Illouz (2011a): S. 50. Wie Diamanten zum Symbolprodukt für Liebe wur-

den siehe beispielhaft Burfeind (2016).

81 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 282.

82 Latouche (2015): S. 36-37, Barber (2007), Ullrich (2008), Rosa (2012): S. 161ff.

83 Von Borries (2004): S. 79. Verschiedene Firmen bieten mittlerweile auch die Option an, die

Waren selber im Internet mitzugestalten, etwa die großen Hersteller von Sportschuhen.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Glück und Nachhaltigkeit

werden in unserer Gesellschaft von einer unablässig produzierenden Infrastruktur

bereitgestellt.«84 Zu den plakativen Produkten der Erlebnisindustrie zählen zum

Beispiel Bungeespringen, Rafting, Tauchen, Safari, und andere Aktivitäten. Diese

Erlebnis-Highlights sind modern und handlich zusammengefasst in den bekann-

ten Listen von 100 Dinge, die man gemacht haben muss beziehungsweise 1000 Orte,

die man gesehen haben muss.85 Schulze analysiert dies in seinen Ausführungen zur

Soziologie der Erlebnisgesellschaft:

»DieHerausbildung des Erlebnismarktes hat einen Epochenwandel der Alltagsäs-

thetik herbeigeführt. Eine Interaktion zwischen Erlebnisproduzenten und Erleb-

niskonsumenten ist entstanden, die sich dem Einfluß einzelner Akteure immer

mehr entzieht, gleichwohl aber tief in die persönliche Existenz eingreift.«86

5.2.2 Aspekte von Konsum in Bezug auf das subjektive Wohlbefinden

Positive Aspekte (1) Selbstwirksamkeit. Der Kaufakt kann als eine Erfahrung von

Selbstwirksamkeit (oder gar Flow) verstanden werden, zudem stellt die situative

Emotion beim Akt des Kaufes (shoppen) als ein positives Erlebnis dar.87 Der Kon-

sum selber ist ein (vermeintliches) Zeichen von Souveränität, von Wahl-Handeln

und individueller Aktivität.88

(2) Sicherheit. Grundlegend bietet der Konsum vonWaren, zumBeispiel Lebens-

mittel, Kleidung und Gebrauchsgegenstände das Gefühl von Sicherheit durch die

Versorgung der Grundbedürfnisse.

(3) Der Besitz von und der Umgang mit Gegenständen, in Form von praktischen

Werkzeugen oder symbolischen Objekten, sind elementare Aspekte von Menschen

als Kulturwesen.Die Relevanz vonObjekten ermöglicht einen »Glückseffekt«,wenn

Individuen über solche Objekte verfügen, bzw. ungehinderten Zugang zu ihnen ha-

ben. Die Forschung zu Dingen und ihrer Bedeutung zeigt jedoch, dass es sich ge-

wöhnlich um bestimmte Lieblingsdinge handelt, die wichtig sind. Es geht um eine

begrenzte Anzahl von Gegenständen. So kann ich zwar ein Lieblingshemd haben,

aber kaum dutzende Kleidungsstücke, die mir persönlich wichtig sind.89 Hartmut

Böhme argumentiert, dass das, was anderen Kulturen seitens der Ethnologie lange

zugeschrieben wurde, die symbolische Aufladung von Objekten als Fetisch, sich in

84 Schulze (2005): S. 423.

85 Hodgkinson (2014): S. 12.

86 Schulze (2005): S. 417.

87 Illouz (2011a): S. 72ff.

88 Bauman (2009): S. 19f.

89 Da Haushalte in der Regel über Tausende Gegenstände verfügen und die Anmietung zusätz-

licher Lagerräume Konjunktur hat, jedes Jahr pro Person ca. 50 Kleidungsstücke zur Altklei-

dersammlung gegeben werden, so zeigt sich ein Maß deutlich jenseits dessen was persönli-

che Bezüge erlaubt oder auch nur Nützlichkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 113

der Warengesellschaft weitgehend wiederfindet. Dabei spielt die Aneignung von

Dingen als Aneignung von Umwelt, bzw. die stellvertretende Aneignung von Um-

welt und Mitmensch eine Rolle, die mittels affektive Besetzung von Gegenständen

diese zu subjektiven Objekten werden lässt.90

(4) Ästhetik und Haptik. Waren erscheinen oftmals als angenehm und gefällig

und gerade die teuren Waren sind häufig auch die besonders feinen Waren. Stoffe

teurer Kleidung sind weicher und geschmeidiger als andere, edle Produkte sind

formschön, also ästhetisch ansprechend und haptisch angenehm. Kaum ein Sta-

tussymbol, dasWohlstand symbolisch vermittelt, kommt ohne einen solchen hedo-

nistischen Mehrwert aus dem Reich des Sensorischen aus.91 Die zentrale Rolle der

Sinnlichkeit und Sensorik betont schon Werner Sombart in seiner Analyse des Lu-

xus von 1913. Der Aspekt der Warenästhetik ist heute umso bedeutender, da Men-

schen ästhetisch angesprochen werden wollen und ihnen ein Erlebnis versprochen

wird.92

(5)Warenausstattung als Komfort und Optionspotential. Der Besitz von Waren trägt

zu einem erhöhten Wohlstand im Sinne des Wohlbefinden bei, etwa durch elektri-

sche Geräte, erhöhte Mobilität, vielfältigere Ernährung und mehr Bequemlichkeit

im Sinne der drei Schlagworte comfort, cleanliness, convenience.93 Die Grenze des Mi-

nimums an als notwendig angenommenen Komfort, also dem gesellschaftlichen

Standard, expandiert dabei beständig. Über die Frage der Notwendigkeit von Lei-

nenhemd oder Seidenhemd schreibt bereits Adam Smith und schon Hegel hat in

seinen Überlegungen zum System der Bedürfnisse beschrieben, dass die Bedürf-

nisse an Bequemlichkeiten kaum endlich sind.94

(6) Anerkennung. Vom einfachen Gebrauchsgegenstand werden Dinge zu Sta-

tussymbolen und verändern dabei ihre Nützlichkeit. Der Nutzen liegt nicht mehr

nur im direktenGebrauch sondern ist sozialer Natur, bietet also Ansehen, Anerken-

nung und Distinktion. Somit verschwimmen auch hier die Bedeutungen von Nut-

zen und Wohlbefinden, denn soziale Anerkennung ist in beiden Sphären zuhause

und eng miteinander verwoben. Dabei wirkt eine Strategie der Desorientierung, bei

90 Böhme (2006): S. 307-329; 436-442. Böhme verweist auf den PsychoanalytikerWinnicott und

seine Theorie zum Spiel, in der Übergangsobjekte eine wichtige Rolle in der kindlichen Ent-

wicklung einnehmen.

91 Illouz (2011a): S. 85ff.

92 Sombart (2015 [1913]). Siehe auch Drügh (2011); Kanitscheider (2011): S. 288.

93 Vgl. Ropke (2010): S. 109f.

94 Smith (1978[1789]), S. 747f. Hegel schreibt dazu: »Daswas die Engländer comfortable nennen,

ist etwas durchaus Unerschöpfliches und ins Unendliche Fortgehendes, denn jede Bequem-

lichkeit zeigt wieder ihre Unbequemlichkeit, und diese Erfindungen nehmen kein Ende. Es

wird ein Bedürfnis daher nicht sowohl von denen, welche es auf unmittelbare Weise haben,

als vielmehr durch solche hervorgebracht, welche durch sein Entstehen einen Gewinn ma-

chen.« (Grundlinien der Philosophie des Rechts, §191).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Glück und Nachhaltigkeit

der die Ware aus ihrem Gebrauchskontext gelöst wird und Vorstellungswelten des

Konsumenten angesprochen und einbezogen werden.

(7) Selbstdarstellung. Der Ausdruck von Emotionen, von Gefühlen gegenüber der

Welt, von eigenenMeinungen, von der Befriedigung des Selbst erfolgt via Konsum.

Indem zwischen entsprechenden Codes und Waren – wie zwischen Emoticons –

ausgewählt wird, bietet Konsum eine Möglichkeit unabhängig vom sozialen oder

kulturellen Kapital seine Gefühle auszudrücken. Da es sich hierbei, ähnlich wie bei

Punkt (1) um ein kurzlebiges emotionales Ereignis handelt, eröffnet sich ein Zyklus

aus Erregungstrieb und Langeweile, also die Enttäuschung der Befriedigung, daher

kann immer wieder neu konsumiert werden.95

(8) Der Traum vom Glück. In den Angeboten der Konsumgesellschaft sind Emo-

tion und Imagination miteinander verflochten. Die Idee eines besseren Seins, ei-

nes Glückszustandes oder Glücksortes ist elementares Element in der Konsum-

welt, quasi die weltliche Variante einesHeilsversprechen. »Konsumwird von einem

außerordentlich unbarmherzigen ökonomischen Motor angetrieben und spricht

doch die empfindlichsten Schlupfwinkel unserer Seele an«96

Negative Aspekte (1) Kompensation statt Befriedigung von Bedürfnissen. Wie bereits be-

schrieben werden durch den Konsum zahlreiche Bedürfnisse bedient, die über den

reinen Gebrauchswert der konsumierten Güter hinausgehen, etwa Aspekte von An-

erkennung oder individuellem Ausdruck. Aus einer kritischen Sicht lassen sich die-

se Befriedigungen jedoch als Ersatzbefriedigungen bezeichnen, da sie eigentlich

auf eine nicht in Warenform vermittelte Stillung der Bedürfnis ausgerichtet sind.

Konsum kann hier die Form des Trostes annehmen, was durch den Begriff des

kompensatorischen Konsums beschrieben wird:

»Kompensatorische Güter und Dienstleistungen sind somit – per definitionem –

keine notwendigen oder einfach nur nützlichenGüter undDienstleistungen. Immer

erhalten sie in ihrer Präsentation ein Element von Luxus, Überfluss, und Traum-

haften, das den Käufer als ›glücklich Privilegierten‹ auszeichnet und ihn damit vor

dem Druck des rationalisierten sozialen Universums sowie der Pflicht, sich funk-

tional zu verhalten, beschützt.«97

Diese Kompensation kann sehr niedrigschwellig ansetzen (die Tafel Schokolade

zum Feierabend) und zu Effekten eines Konsumzwangs (Kaufrausch) bis zum

Drang nach Statussymbolen (Auto, Uhren etc.) führen, um die Anerkennung

95 Illouz (2011a): S. 64ff.

96 Illouz (2011a): S. 47, 80ff.

97 Gorz (2010): S. 86. Kursiv im Original. Gekaufte Güter und Dienstleistungen gelten als besser

als selber erstellte, sei es weil sie den Traum von Luxus und Überfluss enthalten, der ihren

Gebrauchswert bei weitem überschreitet.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 115

anderer käuflich zu erzwingen und abzusichern. In Blick auf das Wohlbefinden

ist diesen Konsumakten dann eine fragiler Nutzen zu eigen, denn sie bieten

zwar Momente von Glück oder Zufriedenheit, leisten aber in der Regel keinen

Beitrag zum Wohlbefinden auf mittlere bis lange Sicht.98 Empirische Untersu-

chungen zum kompensatorischem Konsum und zur Lebenszufriedenheit zeigen,

dass Menschen, die weniger Zufrieden mit ihrem Leben sind, eher zu einer

Konsumorientierung neigen.99

(2) Steigerungsspirale.Mit der in einerWachstumsgesellschaft zunehmender Ge-

samtmenge an Gütern und die Erhöhung der Innovationen, Neuerungen oder Mo-

den geht eine Relativierung des Wertes der Güter einher. Gebrauchsgegenstän-

de wie Kleidung werden vom wertvollen Gut zur Saison- und dann Wegwerfwa-

re.100 Hier gilt die Funktionalität im Sinne des modernen Performers: es zählt der

Nutzen im jeweilige Moment, entsprechend kann die Ausstattung oft gewechselt

werden.101 Der Grundkreislauf entspricht einer Steigerungsspirale: ein erhöhtes

Einkommen führt bei zunehmendem Zeitdruck zu einem erhöhten Konsum, der

energie- und materialaufwändiger ist. Es werden dann mehr Güter beschafft, die

Zeit einsparen sollen, Reparaturen und aufwändigeWartungenwerden vermieden,

statt dessen Neukäufe getätigt. Ebenso werden verschiedentlich Fehlkäufe akzep-

tiert, da die Zeit für Auswahl reduziert werden muss.102 Doch je relevanter die

Warenausstattung im Leben wird, desto mehr Arbeit zur Beschaffung und Pflege

der Dinge wird aufgewendet, was wiederumweniger Raum für andere Aspekte des

Wohlbefindens wie die Pflege menschliche Beziehungen lässt.103

(3) Immanente Enttäuschung. Eine Steigerung des Konsums führt selten bis nie

zur versprochenen oder erhofften Einverleibung der Welt, denn die meisten Kon-

sumakte verbleiben misslingende Aneignungsversuche. Die Versprechen der Kon-

sumgüterindustrie werden beständig gebrochen und die Hoffnung auf Erfüllung

von Wünschen und Träumen wird regelmäßig enttäuscht. »Aus diesem Grund ist

der Konsumismus nicht nur eine Ökonomie des Überschusses und des Abfalls,

sondern auch eine Ökonomie der Täuschung.«104 Der Soziologe Zygmunt Bauman

benennt an diese Diagnose anknüpfend als die wichtigste Eigenschaft der Kon-

sumgesellschaft, dass es gar nicht darum gehe, immer neue Bedürfnisse zu er-

98 Hier ist die Etymologie des Wortes aufschlussreich: in seiner Herkunft aus dem Englischen

und altfranzösischen bedeutet der gleiche Begriff Comfort auch Trost. Das kompensatorische

des Komforts ist sozusagen schon imWort enthalten.

99 Amirpur (2012).

100 Schor (2016) S. 50ff. Dies gilt zunehmend auch für andere Bereiche, etwa bei Möbeln durch

das Prinzip der Firma IKEA. (Ebd. S. 55).

101 Siehe zur Funktionalität auch Baudrillard (1991): S. 29f., 83f.

102 Reisch (2002): S. 43

103 Bauman (200): S. 157f.

104 Bauman (2009): S. 65. Kursiv im Original. Siehe auch Bauman (2009): S. 42ff.; Rosa (2013):

S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Glück und Nachhaltigkeit

schaffen, sondern die alten Bedürfnisse als gestrige und inkorrekte Bedürfnisse zu

verwerfen und entsorgen. Alleinig der Warenkonsum erlaubt somit die ständige

Wiedergeburt des Seins, bietet eine endlose Kette von Neuanfängen.105

5.3 Wohlbefinden und Unbehagen der materialistischen Lebensweise

5.3.1 Materialistische Lebensweise – Arbeit und Konsum als Kreislauf

Das Selbstverständnis der Menschen spätmoderner Gesellschaften als Individu-

um konstituiert sich maßgeblich aus ihrer Positionierung innerhalb der Arbeits-

welt (Wahl des Berufs, Stellung innerhalb des Tätigkeitsfeldes) und der Warenwelt

(Wahl von Produkten). Beide Bereiche liefern wie gezeigt relevante Beiträge zum

subjektiven Wohlbefinden, wobei sie jeweils auch mit einigen negativen Nebenef-

fekten aufwarten. In Bezug auf Philosophien des guten Lebens bieten Arbeit und

Konsum somit ebenso vielfältige wie solide Bezugspunkte, Elemente einer Tugend-

ethik dominieren in der Arbeitswelt, Elemente des Hedonismus in den Bereichen

des Konsum. Generell greifen diese Bereiche ineinander und verzahnen sich zu

dem besonderen und erfolgreichen Modell der gegenwärtigen Wirtschaftsweise

und Gesellschaftsform, welche ähnlich einem Perpetuum mobile funktioniert, wie

André Gorz analysiert: Das Niveau des Konsums wird beständig angehoben, ohne

aber den Grad an Bedürfnisbefriedigung relevant zu steigern.106

»Ursprünglich den Arbeitern als Ausgleich für die Funktionalisierung ihres

Arbeitslebens vorgesetzt, wird so der kompensatorische Konsum selbst zum

eigentlichen Ziel, um dessentwillen die funktionalisierte Lohnarbeit von Nicht-

beschäftigten angestrebt wird.(…) Man strebt funktionale Arbeit an, um sich den

Konsum vonWaren leisten zu können.«107

Der Mechanismus des »kompensatorischen Konsums«, bei dem Konsum als Aus-

gleich für nicht grundlegend befriedigende Arbeit (sei es aufgrund ihres Inhalts

oder ihrer Bedingungen oder beidem) dient und somit in die Abhängigkeit von

steigendem Einkommen führt, damit eine Selbstverwirklichung des Individuums

in der Freizeit erfolgen kann.108 Die sich ebenso flexibel wie dynamisch entwickeln-

de Konsum- und Warengesellschaft erschafft immer neue Angebote für jegliche

105 Bauman (2009): S. 130, 132.

106 Gorz (2010): S. 184. »Entscheidend ist, dass der ›Geist des Kapitalismus‹ das Band zwischen

Arbeit und Bedürfnis zerschnitt.« (ebd. S. 180).

107 Gorz (2010): S. 88. »Für den Arbeiter-Konsument liegt der wesentliche Zweck seiner Arbeit

darin, das Geld zum Kauf von Waren zu verdienen, die von der gesellschaftlichen Maschine

in ihrer Gesamtheit produziert und definiert werden.« (ebd. S. 54).

108 Hildebrandt (1999a): S. 25; siehe auch Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 274.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 117

menschlichen Bedürfnisse. In den letzten Jahrzehnten haben gesteigerte Einkom-

men und mehr Freizeit dazu geführt, dass Menschen sich freier für ihre Lebens-

gestaltung entscheiden können,mehr individuelle Selbstverwirklichung ist ökono-

misch und kulturell möglich und eröffnet breiten Bevölkerungsschichten Lebens-

ideale, die früher nur den Oberschichten zugänglich waren wie Erfolg, Glück, Äs-

thetik, Jugend, Schönheit, Wohlstand und materieller Reichtum. Bekannten Sinn-

sprüchen gemäß lässt sich mit Geld zwar nicht alles kaufen, aber ohne Geld sind

viele Spielräume, auch jene für nicht-monetäre Dinge wie Liebe und Kunst, nicht

oder nur schwerer zu ermöglichen. Bereits Simmel zeigt in seiner Theorie des Gel-

des auf, dass Geld durchaus als die Grundlage individueller Freiheit verstanden

werden kann,mittels Geld wird der Mensch zum autonomen, wirtschaftlichen und

sozialen Subjekt, befreit aus den persönlichen Bindungen und Verpflichtungen.109

5.3.2 Das Phänomen der Tretmühlen des Glücks

Der Soziologe Binswanger hat für die oben beschriebene Ambivalenz des sich nicht

erfüllenden Glücksversprechens mit seinem Konzept der Tretmühlen des Glücks ein

anschauliches Modell entwickelt.110 Bezogen auf westliche Gesellschaften benennt

vier zentrale Tretmühlen, die dazu führen, dass auch ein fortwährendes Glücks-

streben nicht zu mehr Wohlbefinden in den bestehenden Umständen führt:

1. Die Statustretmühle, die Menschen dazu verleitet, immer mehr haben zu wol-

len als der Durchschnitt.

2. Die Anspruchstretmühle, die besagt, dassMenschen jedes neu erreichte Niveau

anmaterieller Ausstattung oder Auswahl schnell als normal ansehen und somit

die Ansprüche beständig steigen.

3. Die Multioptionstretmühle, da Menschen in der Vielfalt der Optionen an

Konsum- und Handlungsmöglichkeiten sich schwer orientieren und entschei-

den können und für die Abwägung und Auswahl von Konsumakten viel Energie

aufwenden können, die zugleich an die Marktsphäre gebunden bleibt.

4. Die Zeitspartretmühle. Dank neuer Technologien sind viele Alltagsaufgaben

schneller zu erledigen, aber ein Reboundeffekt besteht ein, indem Menschen

zugleich immer mehr Dinge tun wollen.

Die benannten Tretmühlen sind eingebunden in das Modell der Wachstumsöko-

nomie. Sie gelten trotz ihrer Ambivalenzen als Leitbild des steigenden materiellen

109 Deutschmann (2003): S. 152-159.

110 Binswanger (2010): S. 287ff. Ausführlicher in Binswanger 2006, wo er den Ansatz weiter aus-

differenziert auf 10 Tretmühlen benennt. Ob der hohen Anschaulichkeit wird hier das redu-

zierte Modell vorgestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Glück und Nachhaltigkeit

Wohlstandes und sind somit gesellschaftlich legitimiert. Zugleich offenbart sich in

den Tretmühlen das Dilemma, dass es in diesem Modell keinen stabilen Ruhezu-

stand gibt, der ein hohes Niveau materiellen Wohlstands mit einer hohen Zufrie-

denheit bietet und dieses konstant sichert. Somit bringt einerseits immer mehr

materielles Wachstum kein höheres Maß an Wohlbefinden, andererseits entsteht

der Drang nachmehrmateriellemWohlstand aus der Täuschung und demAnsporn

der Menschen, immer mehr zu machen, zu erleben und besitzen zu wollen.111 Die-

ses Dilemma wird im Zuge einer Analyse der bestehenden Zustände auch von an-

deren AutorInnen benannt. Bei Stengel sind zentrale Antreiber der Konsumgesell-

schaft die Suche nach Anerkennung, permanente Unsicherheit und Statusangst.

Die von der Werbung vermittelten Leitbilder, die in der Regel immer eine Orien-

tierung über dem eigenen gegebenen Status anbieten lassen die Konsumenten in

einer Tretmühle gefangen.112 Ebenso bemerken Skidelsky/Skidelsky und Lambin:

»Das erste Problem entsteht, weil die Menschen das langfristige Glück, dass Kon-

sumgüter ihnen bringen, überschätzen und die Zufriedenheit durch Muße, Bil-

dung, Freundschaft und andere immaterielle Dinge unterschätzen. Das zweite

Problem hängt damit zusammen, dass es zwar rational ist, an der Spitze der Py-

ramide stehen zu wollen, aber nach der Logik des Statuswettbewerbs nicht alle

oben stehen können.«113

»Das zwanghafte Bemühen, immer mehr materielle Güter anzuhäufen, lässt

wenig Zeit für Dinge, die wirklich glücklich machen: Familie, Freunde, Gemein-

schaft, ein erfüllender Beruf und Freizeitaktivitäten mit einem positiven Effekt

auf die körperliche und seelische Gesundheit. Die Befriedigung materieller Wün-

sche zwingt zudem zu einer Einschränkung der persönlichen Freiheit und des

Wertesystems.«114

Und bereits 1991 analysiert Schaaf:

»[…], daß der lineare Zusammenhang zwischen ›mehr Konsum –mehrWohlstand

– mehr Glück‹ in dieser Form nicht aufrechterhalten werden kann. Im Gegenteil

führen die Mechanismen der gewinnorientierten Konsumgesellschaft dazu, daß

systemimmanent eine dauerhafte Unzufriedenheitsproduktion im Sinne einer

Erwartungs-Erfüllungsspirale entsteht. Der zweifellos für das Wohlbefinden

und die Zufriedenheit der Menschen relevante materielle Konsum wird […]

tendenziell überbewertet.«115

111 Binswanger (2010): S. 290f.

112 Stengel (2011): S. 216f.

113 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 148.

114 Lambin (2014): S. 32.

115 Schaaff (1991): S. 322.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 119

Dem Bildnis der Tretmühlen gleicht auch die Diagnose derWohlstandsfalle. Sie be-

nennt den Effekt, dass zunehmender materieller Wohlstand nicht automatisch mit

zunehmender Lebensqualität korreliert. Vielmehr zeigen sich verschiedeneNeben-

wirkungen wie Stress, umwelt- und lebenstilbedingten Krankheiten (z.B. Fettlei-

bigkeit) sowie sozialen Effekte der Individualisierung, die letztendlich ein stagnie-

rendes oder sogar sinkendesWohlbefinden zum Ergebnis haben können.116 Gernot

Böhme bezeichnet dieses Phänomen mit dem Begriff des Unbehagens imWohlstand:

»›Unbehagen im Wohlstand‹ bedeutet, dass jede materielle Ausstattung des

Lebens unter der Perspektive möglicher Erweiterung und Verbesserung steht,

das jede Ausrüstungmit Geräten, gemessen am neuesten Stand der Technologie,

schon veraltet ist, dass jeder Urlaub noch ausgedehnt und zu ferneren Zielen

führen könnte, dass jeder gesellschaftliche Status, jede öffentliche Sichtbarkeit

noch steigerungsfähig ist.«117

5.3.3 Paradoxie und Pathologie der Moderne und das illusionäre Glück

Die Fundamente der historische Entwicklung der modernen Leistungsgesellschaft

beschreibt Max Weber in seiner Analyse der protestantischen Ethik: »Nicht Mu-

ße und Genuß, nur Handeln dient nach dem unzweideutlich geoffenbarten Willen

Gottes zur Mehrung seines Ruhms. Zeitvergeudung ist also die erste und prinzipiell

schwerste aller Sünden.«118 Daraus folgert Weber weiter: »Wertlos und eventuell

direkt verwerflich ist daher auch untätige Kontemplation, mindestens wenn sie

auf Kosten der Berufsarbeit erfolgt.«119 Dies wird durch das bekannte Sprichwort

»Müßiggang ist aller Laster Anfang« sinnbildlich verdeutlicht und in das Alltags-

verständnis der Gesellschaft getragen: »Der Protestantismus ist der Ansicht, dass

der Mensch, der Muße hat und den keine Pflichten bedrücken, seinen natürlichen

Leidenschaften nachgibt, die böse und sündhaft sind.«120 Diese Idee der Effizienz

und Effektivität, die zunächst als Aktivierung und Antrieb der Arbeitskraft die-

nen sollte, hat sich heute als Prinzip der Nutzenmaximierung in fast sämtliche

Lebensbereiche ausgebreitet. Nicht nur in der Arbeitswelt gilt das Leistungspara-

digma, es zeigt sich zunehmend auch eine entsprechend ökonomisierte Nutzung

der Freizeit, wo es ebenso relevant erscheint, Zeit zu sparen, die Aktivitäten effi-

zient und intensiv zu gestalten, um möglichst viel zu erleben und zu erledigen.121

Zeit zählt nur dann, wenn sie produktiv genutzt werden kann: »Freie Zeit zum

116 Vgl. Kleinhückelkotten (2005): S. 58f.; Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 231.

117 Böhme (2016a): S. 20.

118 Weber (1920): S. 167. Kursiv im Original.

119 Weber (1920): S. 168.

120 Sennett (1983): S. 139.

121 Held (2002): S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Glück und Nachhaltigkeit

falschen Zeitpunkt ist wertlos, sie kann weder für die Kinderbetreuung noch für

kulturelle Aktivitäten oder soziale Kontakte verwendet werden.«122 Der Zwischen-

raum, welcher als Pause, als Raum für Kontemplation und Muße genutzt werden

könnte ist hier irrelevant, es gibt nur noch produktiv nützliche Zeit oder verlorene

Zeit. Der Selbstunternehmer hat sein Management auf das gesamte Leben ausge-

weitet und organisiert die Optimierung und Maximierung der Betätigungsfelder:

Familiäre Anforderungen, Erziehungs- und Hausarbeit, Versorgungsinfrastruktur

des Haushalts, Pflege persönlicher Beziehungen, eigensinnige Hobbies, Fortbil-

dung, Erlebniskonsum.123 Basis der individuellen Performanz ist die umfassende

(Selbst-)Konditionierung in ein straffes Zeitregiment. Selbst physische Bedürfnis-

se werden dem gesellschaftlichen Rhythmus angepasst, etwa Zeit und Dauer von

Schlaf. Dabei finden sich auch zunächst widersprüchlich erscheinende Phänomene

der funktionalen Entschleunigung: Pausen in Form von Wellness, Retreats, Medi-

tationsübungen gelten als wichtig zur Rekreation und letztendlich Steigerung der

Leistung, Kreativität und Produktivität.124 Dieses Regiment ist sozial konstruiert,

erscheint aber als Naturgesetz, da es unhinterfragt reproduziert und nur durch die

Performanz aller am Laufen gehalten wird.125

Verglichen mit klassischen kritischen Analysen der Arbeits- und Konsumge-

sellschaft zeigt sich damit heute ein wesentlich komplexeres und diffuseres Bild.

Gegenüber der von Erich Fromm suggerierten Bipolarität von Haben und Sein126

lässt sich heute eher eine fließende Skala darstellen, die zum einen auch das Sein

weiterhin mit einer gewissen dispositionalen Güterausstattung verknüpft und –

vor allem – zwischen die Stufen von reinem besitzorientiertem Leben des Habens

und dem antimaterialistischem Sein den Bereich des Erlebnis stellt. Hier verortet

sich jener Bereich an Aktivitäten, die mit materiellen Aspekten verbunden sind, al-

so Freizeitkonsum, ausrüstungsintensive Hobbys, Erlebnisreisen, und andere. Es

wurde in derWaren- und Konsumgesellschaft ein Zwischenbereich erschaffen, der

von Fromm noch nicht antizipiert wurde und den bei ihm implizit anvisierten

Übergang hin zum Seinszustand komplexer werden lässt. Der Zustand des Sein

als eine Lebensweise die der Suffizienz nahesteht zu interpretieren, welche der

Haben-Form der materialistischen Lebensweise gegenüber steht, ist weniger klar

in einer Gesellschaft, in der auch Erlebnisse und somit Formen des Seins kommer-

zialisiert und kommodifiziert sind. Ebenso ergibt sich ein komplexeres Bild als im

klassischen Verständnis von Entfremdung, in der der Mensch in einer kalten und

defizienten Industriegesellschaft verkümmert, lediglich bespaßt von einer Kultur-

122 Wotschack (2002): S. 146-147.

123 Hildebrandt (1999b): S. 12.

124 Rosa (2013): S. 50f.; siehe auch Schnabel (2010): S. 43.

125 Rosa (2013): S. 111.

126 Fromm (1976).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 121

industrie, als der eindimensionale Mensch, wie ihn Marcuse nennt.127 Gerade beim

Typus des Selbstunternehmers ist zunächst schwer zu benennen, wo in der vermeint-

lichen beruflichen Selbstverwirklichung das Element der Entfremdung ist, er soll

sich ja gerade mit der Arbeit identifizieren und mit der ganzen Person einbringen,

aber gerade diese Verschränkung von Selbst- und Fremdbestimmung lässt sich als

neue Variante der Entfremdung verstehen.128

Die Phänomene von Selbstmanagement und das unternehmerische Selbst ste-

hen jedoch in direktem Bezug zum individuellen Streben nach Glück des Men-

schen, sind sozusagen ihre Ausprägung in der Spätmoderne. Zahlreiche Glücks-

und Lebenshilferatgeber bieten entsprechende Anleitungen zur Selbstführung. An-

gespornt wird dabei die eigene Performance und die Arbeit am Selbst, die gesell-

schaftlichen Umstände gelten derweil als gegeben und nicht beeinflussbar. Die

Ausrichtung auf private Selbstoptimierung trägt damit zugleich dazu bei, die be-

stehende Ordnung zu festigen.129 So kann von einer Hochleistungsgesellschaft ge-

sprochen werden, da es nicht nur um die Leistungserbringung in der Arbeitswelt

geht, sondern gleichzeitig Lebensziele und Ansprüche, eigene und medial vermit-

telte, ausbalanciert, sortiert, ausgewählt werden müssen.130 Im Zentrum steht so-

mit Effizienz als Ziel von Leistung: »[…] in möglichst kurzer Zeit undmit möglichst

geringem Aufwand möglichst viel zu produzieren, zu konsumieren, zu erleben.«131

Das Primat von Steigerung, Beschleunigung und Intensivierung stößt dabei

auf die physische und psychische Grenze und lässt Quantiät und Qualität des Le-

bens in Konflikt geraten.Dies zeigt sich deutlich an den körperlichen undmentalen

Nebenwirkungen des Leistungsparadigmas. Wie der Philosoph Byung-Chul Han

beschreibt, befindet sich die Gesellschaft beziehungsweise ihre Individuen in ei-

nem fortwährenden Zustand der Überspannung, darunter liegt eine immer tiefer

werdende Müdigkeit, entsprechend formuliert er hierfür den Begriff der Müdig-

keitsgesellschaft und diagnostiziert: »Nicht-Mehr-Können-Können führt zu einem

destruktiven Selbstvorwurf und zur Autoaggression. Das Leistungssubjekt befin-

det sich mit sich selbst im Krieg.«132 Fast 60 % der Erwachsenen in Deutschland

sind Umfragen zufolge der Meinung, dass ihr Leben in den letzten drei Jahren

stressiger geworden ist. Dazu zählen sowohl steigende Anforderungen im Beruf

als auch eine intensivere Freizeitgestaltung sowie die steigenden eigenen Ansprü-

che.133 Von Schlafstörungen fühlen sich 80 % der Erwerbstätigen betroffen, ver-

127 Marcuse (2005). Siehe auch Adler/Schachtschneider (2010): S. 99. Zum klassischen Begriff

der Entfremdung sowie einer modernen Interpretation siehe Jaeggi (2016).

128 Jaeggi (2016): S. 319-322.

129 Duttweiler (2007): S. 47-76; S. 232ff.

130 Vgl. Heidbrink (2012): S. 219.

131 Böhme (2016a): S. 67.

132 Han (2010): S. 24

133 Techniker Krankenkasse (2016a).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Glück und Nachhaltigkeit

ursacht sowohl durch psychischen Stress, aber auch durch abendliche intensive

Nutzung von Medien.134 In einer Umfrage gaben 59 % als Vorsatz für das neue Jahr

(2013) an erster Stelle an: »Stress vermeiden und abbauen«, und circa die Hälfte

der Befragten wünscht sich mehr Zeit für Freunde und Familie.135

Während die Intensivierung und Vernetzung zunimmt, gibt es zugleich im-

mer mehr Menschen, die aus dem sozialen Miteinander förmlich herausfallen.

Einsamkeit wird zugleich zu einem relevanten Problemwestlicher industrieller Ge-

sellschaften und hat einen signifikanten negativen Einfluss auf die körperliche und

geistige Gesundheit. Eine Studie in denNiederlanden von 2007 zeigt, dass 30 % der

erwachsenen Bevölkerung über Einsamkeit klagen, 10 % sich sogar als sehr einsam

bezeichnen, mit zunehmender Tendenz und in England oder Deutschland sieht

es nicht viel anders aus.136 Im Koalitionsvertrag der Bundesregierung 2018 wird

das wachsende Problem direkt benannt: »Angesichts einer zunehmen individuali-

sierten, mobilen und digitalen Gesellschaft werden wir Strategien und Konzepte

entwickeln, die Einsamkeit in allen Altersgruppen vorbeugen und Vereinsamung

bekämpfen.«137

Steht in der Analyse nun also Leistung nicht mehr im Dienste des Wohlbefin-

dens, so zeigt sich hier mithin eine Fehlentwicklung der modernen Gesellschaft,

die nicht das erwirtschaftet, was sie verspricht, nämlich das gute Leben. hier lässt

sich nun offenbar eine Paradoxie diagnostizieren oder aber es kann sogar von einer

Pathologie gesprochen werden, wie im Folgenden erläutert werden soll.

Bereits Max Weber verwies auf die Paradoxie des Versprechens von Wohlbe-

finden durch Wohlstand schon zu Frühzeiten der Moderne und der Arbeitsorien-

tierung als Basis der (heutigen) Performanz: Die Menschen werden des Besitzes

niemals froh und erarbeiten bestenfalls den Wohlstand der kommenden Generati-

on.

»Das ist in der Tat die einzige zutreffendeMotivierung und sie bringt zugleich das,

vom persönlichen Glücksstandpunkt aus angesehen, so Irrationale dieser Lebens-

führung, bei welcher derMenschen für sein Geschäft da ist, nicht umgekehrt, zum

Ausdruck.«138

Jeremy Rifkin sieht die Beschleunigung auch als eine Reaktion der Säkularisierung.

Da auf kein Jenseits mehr gehofft werden kann, muss alles in diesem Leben ge-

134 DAK (2017).

135 Schindler (2014): S. 234.

136 Frazzetto (2018): S. 12ff.; Simon (2015): S. 105; Eisenberg (2018); Spiewak (2019).

137 Koalitionsvertrag zwischen CDU, CSU und SPD. 19. Legislaturperiode.

138 Weber (1920): S. 54. Kursiv im Original. Ebenso gilt dies für die damalige Frühform der Kon-

sumgesellschaft: »Da steht der Satz der Askese »Entsagen sollst du, sollst entsagen« ins Po-

sitiv-kapitalistische gewendet: »Erwerben sollst du, sollst erwerben«, in seiner Irrationalität

schlicht und rein als eine Art kategorische Imperativ vor uns.« Weber (1920): S. 190.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 123

schehen – und es gilt die Devise je mehr und je schneller desto besser: »In der fast

krankhaften Überbewertung von Leistung und Effizienz in unserer Zeit spiegelt

sich die unausgesprochene Angst des Menschen vor dem Tod und die Hoffnung,

Zeit gewinnen und das irdische Dasein verlängern zu können.«139 Beschleunigung

gilt somit als Antwort der Moderne auf die Begrenztheit des Lebens, der Endlich-

keit und des Todes. Es gilt in der Spanne des menschlichen Lebens, möglichst viele

Optionen des möglich zu lebenden Lebens zu realisieren. Was als paradoxen Ne-

beneffekt hat, dass jede Beschleunigung auch wiederum die Optionen vervielfacht,

unser realisierter Anteil an Lebensoptionen bleibt also kleiner oder wird sogar noch

kleiner.140 Die Intensivierungstendenz und permanente Aktivität gilt als Beweis der

Selbstverwirklichung, die Idee eines erfüllten Lebens wird als gefülltes Lebens ver-

wirklicht und allem zugrunde steht die urmenschliche Hoffnung auf eine Flucht

vor dem Selbst und dem Schrecken des in Wahrheit doch sehr begrenzten Lebens

(durch Alter, Leid, Tod).141 Nur durch eine entsprechend tiefe Überzeugung, dass

Zeit Geld ist und genutzt werden soll, lässt sich auch erklären, warum Menschen

an Orten mit einem schnellen Lebenstempo glücklich sind, obwohl es z.B. eine

deutliche Zunahme an Herzkrankheiten und anderen Stresssymptomen gibt. Sie

sind schlichtweg überzeugt, das richtige zu tun und somit ein gelungenes Leben

zu leben.142

Das Ideal der Selbstverwirklichung scheint sich in der Realität jedoch oft gegen

sich selbst zu richten und ein neuartiges Gewebe starker Zwänge zu erschaffen.Die

Individualisierung, ein Merkmal der Moderne, durch die Enttraditionalisierung

der Gesellschaft und ihrer Strukturen steht demnicht entgegen, vielmehr »[…] lässt

sich der Eindruck nicht ganz von der Hand weisen, dass sie inzwischen zu einer

eigentümlich missbrauchten Produktivkraft der kapitalistischen Modernisierung

geworden sind.«143 Dies zeigt sich etwa darin, wenn die Praxis der Anerkennung

nur mittels des Konsumproduktes möglich ist und die Idee der Autonomie des

Individuums mit individueller Selbstbeziehung verstümmelt übrig bleibt.144

Der Soziologie und Kulturwissenschaftler Andreas Reckwitz hat dies mit dem

Phänomen der Gesellschaft der Singularitäten beschrieben.145 Güter und Erlebnisse

139 Rifkin (2010): S. 121.

140 Rosa (2013): S. 40f.

141 Bauman (2009): S. 148ff.

142 Levine (1998): S. 212f.

143 Honneth (2002): S. 151.

144 Honneth (2010): S. 124-130. Honneth formuliert diese reflektierte Selbstbeziehung als Inter-

pretation der Idee der ›Autonomie‹ einer Person als: »[…] eine bestimmte Art der individu-

ellen Selbstbeziehung, die es erlaubt, seinen eigenen Bedürfnissen zu vertrauen, zu den ei-

genen Überzeugungen zu stehen und die eigenen Fähigkeiten als wertvoll zu empfinden;

solche Formen der Selbstachtung können mit Hilfe von Gütern zwar artikuliert und darge-

stellt, nicht aber durch sie erworben und aufrechterhalten werden.« (Ebd. 60-61).

145 Reckwitz (2017).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Glück und Nachhaltigkeit

sollen als einzigartig und besonders wahrgenommen werden, auch wenn es sich

um gängige Massengüter handelt, sei es ein industriell gefertigtes Produkt oder

auch der Pauschalurlaub.Die affektive Aufladung ebensowie die Inszenierung sind

relevant: es gilt, sein eigenes Leben zu kuratieren und als erfolgreich gelungenes

Projekt und dabei authentisches Projekt darzustellen – in direktem Wettbewerb

mit FreundInnen, Bekannten und KollegInnen werden Güter und Erlebnisse ge-

messen. Dies ergibt das Bild einer paradoxen gesellschaftlichen Entwicklung:

»Die Notwendigkeit, sein Leben autonom zu führen, geht mit der Tendenz zur

Überlastung des Individuums durch den Zwang zur permanenten Identitätsfin-

dung und Selbstgestaltung einher, die dem Ideal der freien Selbstbestimmung

zuwiderläuft.«146

Der Soziologe Bude beschreibt, wie die ständige Performanz dabei von Angst und

Unsicherheitsgefühlen getrieben ist, »[…] weil trotz Yogaübungen, Coachingge-

sprächen undWellnesswochenenden das Gefühl des Ungenügens nicht verschwin-

det.«147 Zugleich erschafft dieWaren- und Konsumgesellschaft aber neue Lösungen

auf diese neuen Probleme des subjektivenWohlbefindens, auch wenn diese Lösun-

gen bestenfalls Angebote zur temporären Linderung sind, gemäß des benannten

Phänomens des kompensatorischen Konsums. Attestieren lässt sich also eine Para-

doxie der kapitalistischen Modernisierung, in der fortschrittliche und retardieren-

de Elemente vereint zu finden sind.148 Das Private wird nach und nach komplett

ökonomisiert, denn es zählt die Nutzung und Verwertung aller Ressourcen, auch

von privaten Kontakten, emotionaler Kompetenz, sozialem und kulturellem Kapi-

tal – alles wird zur Verwertung in den ökonomischen Rahmen einbezogen.149 Die

persönliche Freiheit wird aufgegeben, um sich an der Kompensation dafür zu er-

freuen: »Der Markt durchdringt Lebensbereiche, die bis vor Kurzen noch dem Zu-

griff des monetären Austauschs entzogen waren.«150 Unter Berücksichtigung der

zentralen Bedeutung von sozialen Kontakten für das Wohlbefinden kann hier von

einem Zeichen der Pathologie der Gesellschaft gesprochen werden, im Sinne von

»soziale Entwicklungen, oder soziale Verhältnisse, die die Bedingungen der Selbst-

146 Heidbrink (2007): S. 275.

147 Bude (2014): S. 48.

148 Honneth (2010): S. 226-235.

149 Honneth (2010): S. 236. »Nun könnte man sagen, was heute stattfindet, ist eine, von Haber-

mas nicht ins Zentrum gerückte, aber mitthematisierte, wachsendeMonetarisierung der so-

zialen Lebenswelt. […][Eine] beschleunigte Vermarktlichung lebensweltlicher Handlungsfel-

der.« Honneth (2009): S. 140.

150 Zygmunt Baumann. Liquid Life, 2005, 88. Zitiert nach: Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 230.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 125

verwirklichung von uns allen verletzen.«151 André Gorz bezeichnet diese Entwick-

lung schlichtweg als »kulturelle Mutation«.152

In den Pathologien zeigt sich eine blinde Selbstbezogenheit der konsumisti-

schen Kultur, die ihre eigenen Verhältnisse nicht reflektiert, sondern sie unbedacht

reproduziert.153 Im Rahmen dieses gesellschaftlichen Narratives würden die Men-

schen zu den meisten ihrer Handlungen angeben, dass sie davon überzeugt sind,

das Richtige zu tun und zumindest praktische Gründe werden dies rechtfertigen.

Einer soliden Überprüfung würden die meisten nicht standhalten, denn objektive

Gründe (praktische Gründe) sind also keine subjektiven Gründe.154

Die Paradoxie findet sich also ganz konkret im Leben der einzelnen Menschen

wieder, wenn sie sich zwischen den gesellschaftlich angebotenen und akzeptierten

Verhaltensweisen und denmöglichen Bezugspunkten desWohlbefindens entschei-

den müssen. So würden Menschen vielleicht gerne weniger arbeiten und konsu-

mieren, aber dieser Weg scheint blockiert zu sein, also folgen sie dem Strom im

Sinne des Mainstream.

»Wir passen unsere Vorlieben an, und am Ende wollen wir, was wir bekommen,

statt zu bekommen, was wir wollen.«155

»Offenbar leben Menschen nicht so, wie es für sie selbst am besten wäre. Es gin-

ge ihnen insgesamt besser, wenn sie mehr Zeit hätten und dafür auf zusätzliches

Einkommen verzichten würden.«156

»Die wirkliche Verschwendung, mit der wir heute konfrontiert sind, ist nicht die

Verschwendung von Geld, sondern die Verschwendung von Möglichkeiten von

Menschen.«157

5.3.4 Suffizienz als Unmöglichkeit in der materialistischen Lebensweise

Anknüpfend an das im Kapitel 2 beschriebene Spannungsverhältnis von Suffizienz

und der gegenwärtigen materialistischen Lebensweise ist hier noch einmal die im-

mense Herausforderung des notwendigen kulturellenWandels zu benennen, die es

braucht, um den Konsumismus zu überwinden.

151 Honneth (2009): S. 134. Jaeggi/Celikates (2017). Sozialphilosophie, befasst sich mit gesell-

schaftlichen Fehlentwicklungen und Krisen, die als Pathologien benannt werden.

152 Gorz (2010): S. 88.

153 Bauman (2009): S. 71.

154 Nida-Rümelin (2009): S. 105ff. »Man könnte dies zu demMotto zuspitzen: Orientierung geht

in der Lebenswelt vor Erklärung und Begründung.« Nida-Rümelin (2009): S. 45.

155 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 51.

156 Binswanger (2010): S. 287.

157 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 295.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Glück und Nachhaltigkeit

»[…] Konsumismus, ein westlichen Gesellschaften charakteristischer Glaube und

Lebensstil, der sich darin zeigt, dass Identität, Status, Glück und soziale Integrati-

on an den Konsum von Gütern und Optionen gekoppelt ist. Dieser Konsumismus,

der nicht an einzelneKonsumgüter gebunden ist, läuft der engenSuffizienzstrate-

gie, die auf spezifische Produkte zielt, zuwider und der weiten Suffizienzstrategie

erst Recht.«158

Während ein grundlegender Konsum vonWaren und Dienstleistungen als notwen-

dig zu erachten ist, um die Befriedigung der Grundbedürfnisse zu ermöglichen, ist

das Ausmaß des Konsums kulturabhängig auf die vorherrschende Konzeption des

guten Lebens bezogen. In einer konsumorientierten Gesellschaft spielt Konsum

somit eine relevante Rolle für das Wohlbefinden, es bietet sich: »Ein kohärentes

Bedeutungssystem zur Frage nach dem guten Leben.«159

»Ein Energie- und Materialintensiver Konsumstil ist also einmal ein elementarer

Bestandteil der modernen Konzeption des guten Lebens und damit eine wichtige

Antwort auf die Frage nach Glück und Sinn.«160

Wird Konsum als eine idealistische Praxis verstanden, die mit weit mehr als mit

Bedürfnisbefriedigung zu tun hat, so ist jeder Aufruf zur Selbstbeschränkung un-

sinnig, wie Baudrillard schon 1968 schrieb: »Den Verbrauch eindämmen oder eine

Auswahl der Grundbedürfnisse durchführen zu wollen, beruht auf einem naiven

und absurden Moralismus.«161 Konsumverzicht und Suffizienz wird in der heuti-

gen Gesellschaft, das wurde bereits in Kapitel 2 erwähnt, als unrealistisch, roman-

tisch, idealistisch, fortschrittsfeindlich kritisiert.Menschen die sich dem entziehen

wollen, auf freiwillige Selbstbeschränkung Wert legen oder andere Anhänger der

Idee des Postwachstums sind daher bisher entsprechende gesellschaftliche Rand-

phänomene.162 Dies offenbart die Herausforderung und die Tiefe des notwendigen

Wandels:

»Die Befürchtung ein misslungenes Leben zu führen, schöne Erlebnisse verpasst

und im Diesseits folglich nicht wirklich gelebt zu haben, sind Kosten, die entste-

hen können, sobald Verzicht gefordert wird.«163

158 Stengel (2011): S. 184.

159 Illouz (2011a): S. 55.

160 Stengel (2011): S. 209.

161 Baudrillard (1991): S. 249. Beispielhaft für eine solche Brandmarkung ist das Konzept des ho-

mo consumens von Schmidbauer (1972: S. 9): »[…] Homo consumens, den konsumierenden

Menschen, der durch Maßlosigkeit, Kurzsichtigkeit und Manipulation seine Umwelt ebenso

wie sich selbst entwürdigt und ruiniert.«

162 Stengel (2011): S. 224.

163 Stengel (2011): S. 214.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise 127

»If consumption plays such a vital role in the construction and maintainance of

our social world, then asking people to give up material commodities is asking

them to risk a kind of social suicide.«164

Die gegenwärtige Lebensweise folgt einem Modell des guten Lebens, dessen Ent-

wicklung historisch nachvollziehbar ist, das aber einer kritischen Überprüfung auf

Widersprüche nicht standhält. Der Philosoph Seel benennt mit dem Begriff Illu-

sionäres Glück die Möglichkeit, sich über sein Leben täuschen zu können, also die

eigenen Lebensverhältnis als positiv zu bewerten, auch wenn diese in der Sicht

von anderen aber keineswegs positiv ist.165 Der benannten Selbsttäuschung wäre

in der hiesigen Analyse hinzuzufügen, dass das illusionäre Glück möglicherweise

auch in der Sicht von anderen als positiv erkannt werden mag, da sie der Illusion

beiwohnen, aber bei einem Blick von Außen, etwa der distanzierten Betrachtung

und Reflexion, seinen Glanz schnell verlieren würde. Raul Zelik bietet dafür eine

passende und pointierte Formulierung:

»Aus der Distanz betrachtet ist es längst nicht mehr zu verstehen, warum wir be-

reitwillig bis an den Rand des Zusammenbruchs arbeiten, nur um uns nutzlose

Gegenstände zuzulegen.«166

Der Aspekt der Illusion ist hierbei präzise anzuwenden, um eine pauschalisierte

Kritik der modernen Gesellschaft zu vermeiden. So lässt sich etwa die entwickeln-

de Warenästhetik als Infantilisierung kritisieren, jedoch muss zugleich anerkannt

werden, dass de facto emotionale und ästhetische Bedürfnisse angesprochen wer-

den, was zum Wohlbefinden der Menschen beiträgt.167 Die Bedürfnisse sind als

menschlich anzuerkennen! Sie sind also nicht falsch, aber die Modi ihrer Erfül-

lung sind zu hinterfragen. Dies richtet sich auf das kulturelle Selbstverständnis

beziehungsweise die Idee dessen, was ein gutes Leben ist.

»Ein kulturelles Selbstverständnis kannabermit der anthropologischen (auchbio-

logischen) Verfassung des Menschen in Spannung geraten. Das mag in der Ver-

gangenheit in Formen religiöser Askese oder kriegerischer Disziplin, in höfischen

Ritualen und in Erziehungsformen der Fall gewesen sein. Es könnte sich in For-

men übersteigerter sozialer Disziplinierung in der technologischen Leistungsge-

sellschaft wiederholen.«168

164 Jackson (2013a): S. 66.

165 Seel (1998): S. 291-296. Während Seel dies eher für einen kritischen Blick auf das kurzfris-

tige Wohlfühlglück etwa durch Drogenkonsum anwendet, lässt sich dies auch auf den hier

gegebenen größeren Rahmen der materialistischen Lebensweise anwenden.

166 Zelik (2015): S. 24.

167 Ullrich (2009).

168 Siep (1996): S. 297.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Glück und Nachhaltigkeit

Wenn das Handeln nicht mehr dem eigenen Wohlbefinden dient, besteht ein Zu-

stand der Pathologie, denn dann ist das Tun dem Handelnden selbst fremd. Ob

diese Divergenz wahrgenommen wird, obliegt neben den persönlichen Fähigkei-

ten auch den Rahmenbedingungen, nämlich ob im Rausch der Erlebnisse über-

haupt Raum für Wahrnehmung und Reflexion bleibt, die ein solches Spüren mög-

lich macht. Das rein ökonomisch Rationale erzeugt einen autistischen Irrsinn, bei

dem die vitalen Bedürfnisse der Menschen außer acht gelassen werden.169 Wer aber

von sich sagt, sein Leben sei wohl nicht als restlos gelungen zu bezeichnen, aber es

gehe ihm/ihr ganz gut und warum sollte dieser Komfort der Selbsttäuschung auf-

gebrochen werden, der befindet sich im latenten Selbstwiderspruch. Er handelt

halb rational und richtig und doch zugleich irrational.170 Dabei ergibt sich jedoch

die Schwierigkeit, das Außen zu bestimmen, von dem aus noch eine entsprechend

kritische Sicht möglich ist. Hier bietet die Philosophie des Glücks eine Anleitung

zur ständigen Selbstreflektion, wie ihn beispielhaft Früchtl in einen Imperativ des

guten Lebens fasst:

»Wenn Du den Versuch eines wahrhaft glückenden Lebens wagen willst, dann

darfst du den Spielraum der Rationalität nicht beschränken und mußt zu dir sel-

ber, in all deinen Vernunftaspekten, in ein spielerisch-zwangloses Verhältnis tre-

ten.«171

Das bestehende Form des Glücks nicht einfach hinzunehmen, sondern sich be-

wusst dem Wohlbefinden zu widmen, kann also ein Ansatzpunkt und eine Stra-

tegie sein, sich mit den Tretmühlen, Paradoxien und Pathologien auseinanderzu-

setzen und Alternativen zu erdenken und zu erproben. In Bezug auf sein Bild der

Tretmühlen des Glücks benennt Binswanger verschiedene Strategien, welche sich

jeweils auf einzelne Punkte beziehen, aber die Förderung der Lebenskunst hilft seines

Erachtens gegen alle Tretmühlen.172

169 Bauer (2013): S. 120.

170 Früchtl (1998): S. 142.

171 Früchtl (1998): S. 142.

172 Binswanger (2006): S. 142, 205-208.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen 

Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens

Wie im vorherigen Kapitel aufgezeigt wurde, zeigt eine kritische Analyse der vor-

herrschenden materialistischen Lebensweise ihre Widersprüchlichkeit auf. Einer-

seits steht das Streben nach Wohlbefinden im Fokus der aufgeklärten Moderne,

andererseits wird dieses Ziel in der derzeit vorherrschenden Lebensweise nur be-

dingt erreicht. Somit stellt sich die Frage, was mögliche alternative Ansätze sind,

um das als legitim anerkannte Ziel des guten Lebens besser erreichbar zu machen,

die zudem mit dem Leitbild einer nachhaltigen Entwicklung kompatibel erschei-

nen. Wie aufgezeigt wurde, ist das Ineinandergreifen von Arbeits- und Konsum-

gesellschaft von besonderer Relevanz und dementsprechend muss die Suche nach

Alternativen die Verschränkung der beiden Aspekte in den Blick nehmen: Auf der

einen Seite ist die Rolle von Arbeit im Sinne ihrer Bedeutung für das subjektive

Wohlbefinden zu hinterfragen und auf der anderen Seite gilt es, Glückskonzepte

jenseits der Konsumwelt zu entwickeln. Diese Aufgabe wird von AutorInnen im

Postwachstumsdiskurs, zum Beispiel Serge Latouche, genauso formuliert: »Ziel ist

der Aufbau einer Gesellschaft, die uns ein besseres Leben mit weniger Arbeit und

weniger Konsum ermöglicht.«1 Diese Formulierung einer allgemeinen Aufgabe gibt

aber noch wenig Auskunft darüber, wie eine solche Gesellschaft aussehen könnte

und wie sich die einzelnen Elemente der Lebensweise zur Frage nach demWohlbe-

finden verhalten. Die Leitfrage für den folgenden Abschnitt lautet also: Wie könnte

der Mensch sein Leben gestalten und seine Zeit verbringen, so dass diese Lebens-

gestaltung zumWohlbefinden beiträgt und zugleich kompatibel mit den Anforde-

rungen nachhaltiger Entwicklung im Sinne der Suffizienz ist?

Im Folgenden werden die beiden Felder Arbeit und Konsum nacheinander be-

trachtet: der notwendige Wandel von Rolle und Ausmaß von Arbeit und im An-

schluss die Frage, wie sich ein suffizientes Leben gestalten lässt, in dem Konsum

1 Latouche (2015): S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Glück und Nachhaltigkeit

eine weniger zentrale Bedeutung einnimmt für die wichtigen Elemente des Wohl-

befindens wie Freiheit, Anerkennung und persönlichem Ausdruck.2

6.1 Die Abkehr von der Arbeitsgesellschaft

Die Reduktion der Arbeitszeit wird in der Diskussion um nachhaltige Entwick-

lung und vor allem in der Debatte um Postwachstumsökonomien häufig als ein

wichtiges Anliegen genannt. Vorgeschlagen werden diesbezüglich Modelle einer –

am bisherigen Vollzeitstandard gemessenen – Halbtagsarbeit von 20 Stunden pro

Woche oder einer Reduktion auf die 4-Tage-Woche.3 Bereits 1998 empfehlen die

Autoren eines Berichts an den Club of Rome zum Thema Arbeit die 20-Stunden-

Woche, sowie eine stärkere Anerkennung von Sorgearbeit stärker als Arbeitszeit

anzusehen.4 Konsequenterweise wird dabei jedoch nicht mehr von Halbtagsarbeit

gesprochen, sondern, wie die New Economics Foundation aus Großbritannien in

ihrem Konzept 21 hours betont, wird die von ihnen vorgeschlagene 21-Stunden-

Woche bewusst als Normalarbeitszeit vorgegeben wird, um damit einen neuen

Standard für Vollzeit zu etablieren und das Bewusstsein für die Rolle von Arbeit zu

beeinflussen. Die Ausgestaltung bliebt in diesem Konzept wie in den meisten an-

deren Vorschlägen überaus flexibel: Die gut 1000 Arbeitsstunden pro Jahr könnten

relativ frei eingeteilt werden und eine Anpassung von Mindestlöhnen und Sozial-

leistungen wird bedacht, um die Existenzsicherung zu garantieren.5

Noch über eine solche Ansätze einer 20-Stunden-Vollzeit-Woche hinausgehend

sind Konzepte von VertreterInnen, die unter dem Begriff post-work agieren. Hier

geht es um eine größtmögliche Reduktion der Arbeitszeit, etwa auf nur 10 Stun-

den pro Woche oder sogar noch weniger.6 Diese aktuellen Ansätze beziehen sich

auf eine historisch Reihe an teils prominenten Kritikern einer arbeitszentrierten

Gesellschaft, die Arbeit als Leitmotiv des Lebens ablehnen und die absolute Re-

duktion der Arbeitszeit entsprechend zum Ziel erklärten. Dazu zählen Nietzsche,

2 Da es hier vor allem um den Zusammenhang mit Suffizienz geht, wird auf andere Fragen

von Wohlbefinden in der Arbeitswelt nicht weiter eingegangen, vgl. hierfür zum Beispiel

Laine/Rinne (2015).

3 Paech (2012b); Massarrat (2011); Haug (2011a); Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 266; Gorz

(2000): S. 136ff.

4 Orio/Liedtke (1998).

5 New Economics Foundation (2010). Hiermit wird berücksichtigt, dass Flexibilisierung nicht

gleichbedeutendmit Intensivierung sein muss, sondern gerade auch eine Arbeitszeitgestal-

tung nach den eigenen Bedürfnissen bedeuten kann. Vgl. Mückenberger (2012).

6 Srnicek/Williams (2016) sind die gegenwärtig bekanntesten VertreterInnen von post-work.

Für weitere Beiträge zur Debatte siehe Jäger et al. (2001), Krull (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 131

Marx, Lafargue und Adorno.7 Auch aus ökonomischer Sicht gab und gibt es immer

wieder entsprechende Konzepte. So postulierte Keynes vor fast 100 Jahren, dass

im 21. Jahrhundert die Menschen nur noch 15 Stunden pro Woche arbeiten werden

müssen, um alles für sie nötige zu produzieren.8 Aktuelle Studien belegen zudem,

dass die Reduktion von Arbeitszeit zu weniger Unfällen führt, mehr Wohlbefinden

generiert, geringerer Umweltbelastung bedeutet und zu einer besseren Verteilung

von Arbeit beitragen kann.9

Wie im vorherigen Kapitel gezeigt wurde, hat eine Reduktion der Arbeitszei-

ten in den letzten 20 Jahren jedoch kaum stattgefunden. Somit bleibt allein von der

aufgewendeten Zeit und Aufmerksamkeit Arbeit das prägende Element der Men-

schen, ungeachtet des bereits enorm angewachsenenWohlstandes. »Es ist eine Pa-

radoxie, dass wir uns Tag und Nacht mit Arbeitsproblemen beschäftigen müssen,

obwohl unsere Gesellschaft so reich ist wie noch nie in ihrer Geschichte.«10 In der

kritischen Analyse der Arbeits- und Konsumgesellschaft wird davon ausgegangen,

dass die Unterbrechung des sich gegenseitig stützenden Kreislaufs die Möglichkeit

der Befreiung eröffnet, wie dies beispielhaft von André Gorz formuliert wird:

7 Lafargue beschreibt die »seltsame Sucht der Arbeit« (Recht auf Faulheit, S. 9). Arbeit hat den

Platz zur Selbstverwirklichung eingenommen. Er schlägt vor, nur 3 Stunden am Tage zu ar-

beiten: »Er zwinge sich dazu, nur drei Stunden am Tag zu arbeiten, und den Rest des Tages

und der Nacht zu faulenzen und zu prassen« (S. 133).

Nietzsche äußert sich (Morgenröte, § 173) abfällig über die Arbeit: »Bei der Verherrlichung

der »Arbeit«, bei demunermüdlichenReden vom »Segen der Arbeit« sehe ich denselbenHin-

tergedanken, wie bei dem Lobe der gemeinnützigen unpersönlichen Handlungen: den der

Furcht vor allem Individuellen. Im Grunde fühlt man jetzt, beim Anblick der Arbeit – man

meint immer dabei jene harte Arbeitsamkeit von früh bis spät – daß eine solche Arbeit die

beste Polizei ist, daß sie jedem imZaume hält und die Entwicklung der Vernunft, der Begehr-

lichkeiten, des Unabhängigkeitsgelüstes kräftig zu hindern versteht. Denn sie verbraucht

viel Nervenkraft und entzieht dieselbe demNachdenken, Grübeln, träumen, Sorgen, Lieben,

Hassen, sie stellt ein kleine Ziel immer vor’s Auge und gewährt leichte und regelmäßige Be-

friedigungen«. An anderer Stelle (Menschliches, allzu menschliches, §283): »Alle Menschen

zerfallen, wie zu allen Zeiten so auch jetzt noch, in Sklaven und Freie; denn wer von seinem

Tage nicht zwei Drittel für sich hat, ist ein Sklave, er sei übrigens wer er wolle: Staatsmann,

Kaufmann, Beamter, Gelehrter.«

Der bekannte Ausspruch von Marx zum Thema lautet »Das Reich der Freiheit beginnt in der

Tat erst da, wo das Arbeiten, das durch Not und äußere Zweckmäßigkeit bestimmt ist, auf-

hört. […] Jenseits desselben beginnt die menschliche Kraftentwicklung, die sich als Selbst-

zweck gilt, das wahre Reich der Freiheit, das aber nur auf jenem Reich der Notwendigkeit

als seiner Basis aufblühen kann. Die Verkürzung des Arbeitstages ist die Grundbedingung.«

(Marx 1988: S. 828). Für Adorno besteht ebenso eine Unvereinbarkeit von Arbeit und Freiheit:

Glück sei nicht die Freiheit zur, sondern die Freiheit von der Arbeit. Sona (2004): S. 7.

8 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 33.

9 Bregman (2017): S. 142-145.

10 Negt (2012): S. 185.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Glück und Nachhaltigkeit

»Die Arbeiter werden die Grenzen der ökonomischen Rationalität aber nur dann

entdecken können, wenn ihr Leben nicht völlig durch Arbeit besetzt und ihr Geist

nicht völlig von ihr beherrscht ist wird; mit anderen Worten, wenn ihnen ein ge-

nügend großer Raum an freier Zeit offen steht, um eine Sphäre nicht quantifizier-

barerWerte zu entdecken: dieWerte der »Zeit zum Leben« und der existenziellen

Souveränität.«11

Die im vorherigen Kapitel angeführte Analyse hat jedoch bereits die Komplexität

der Verflechtung von Arbeit, Konsum und dem Streben nach Wohlbefinden deut-

lich gemacht. Ebenso zeigen historische und gegenwärtige Erfahrungen, dass sich

ein verändertes Bewusstsein nicht automatisch einstellt, wenn die Arbeit zumin-

dest zeitlich ihre dominante Rolle im Lebensalltag verliert. Aufschlussreich hierzu

ist ein reales Beispiel, welches in dieser Hinsicht als ungewolltes soziales Experi-

ment angesehen werden kann. Beim Automobilkonzern Volkswagen wurde in den

1990er Jahren für eine Weile die 24-Stunden Woche eingeführt, um den Abbau von

Arbeitsplätzen zu vermeiden. Es galt als ein vielversprechendes und zukunftswei-

sendes Projekt, was aber durch spätere Lohnreduktionen und Flexibilisierungen

bald wieder gestrafft wurde, seine visionäre Strahlkraft verlor und später ganz auf-

gegeben wurde.12 Für den hiesigen Zusammenhang ist besonders interessant, dass

die begleitende Forschung dabei zu aufschlussreichen Erkenntnissen hinsichtlich

des transformatorischen Potentials solcher (unfreiwilliger) Arbeitszeitreduzierung

kam:

»Die Annahme, dass durch die mit der Arbeitszeitverkürzung gewonnenen Zeit-

potentiale quasi ›von selbst‹ einen Reflexionsprozess in Gang setzen würde, an

dessen Ende eine Umstellung der Lebensführung nach sozial-ökologischen Ge-

sichtspunkten erfolgen könnte, wird auch durch die wenigen ›Gestaltungspionie-

re‹ nicht belegt.«13

Diese Ergebnisse bestätigen die starke soziale und kulturelle Komponente von

(Vollzeit-)Erwerbsarbeit für Menschen, die entsprechend sozialisiert wurden

und auch ihre Lebensweise darauf hin eingerichtet haben. Die weitreichende

Identifikation von Berufstätigen mit ihrer Tätigkeit und auch dem Arbeitgeber

ist für die eigene Identität von großer Relevanz. So berichtet der Journalist Timo

Lehmann in seiner Reportage mit dem Titel Für immer Opelaner welche Leere die in

den Frühruhestand gegangenen ehemaligen Mitarbeiten des Automobilkonzerns

empfinden: »Zuhause können sie einfach nichts so richtig mit sich anfangen«.14

11 Gorz (2010): S. 187.

12 Hielscher/Hildebrandt (1999).

13 Hildebrandt (1999b): S. 27.

14 Lehmann (2016). Zum Selbstverständnis von Arbeitern siehe auch beispielhaft den Sachro-

manMaloche von Theriault (1996).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 133

Diese ideelle Bedeutung von Arbeit zeigt sich auch beispielhaft an der nostalgi-

schen Berichterstattung zur Beendigung des Bergbaus in der BRD. Die Arbeit unter

Tage war historisch eine der anstrengendsten, gefährlichsten und besonders ge-

sundheitsbelastenden Berufe und dennoch (oder auch gerade deshalb) erzeugte er

eine hohe Identifikation der Bergarbeiter. Zu nennen wäre auch die gegenwärtige

Debatte über neue Automatisierungstechniken der Robotik, welche in absehbarer

Zukunft eine beachtliche Anzahl von manuellen Arbeiten ersetzen könnten. Die

Aussicht, dass bis zu 50 % der Jobs von Robotern übernommen werden könnten,

wird dabei weniger als ein willkommener Entwicklungsschritt der Befreiung von

Arbeit angesehen, der nun lediglich die Frage der Verteilung vonWohlstand folgen

sollte, sondern als Bedrohung nicht nur des Einkommens, sondern des sinnhaften

Seins der Arbeitnehmenden.15 Die deutliche Reduktion der Arbeitszeit bedeutet

also einen fundamentalen Wandel, der Grundfeste gesellschaftlicher Entwicklung

von Jahrhunderten angreift und somit als epochaler Kulturwandel zu verstehen

ist. Es geht letztendlich nicht nur um eine anteilige Reduktion der Arbeit, es geht

um die Ablösung der Sinnkonstruktion von Arbeit.16

Diese grundlegende Sinnkonstruktion beruht mithin auf dem historisch ge-

wachsenen Selbstverständnis des Menschen. Arbeit gilt als ein, wenn nicht so-

gar das Grundmerkmal des menschlichen Seins schlechthin. Durch Arbeit tritt der

Mensch aus dem Naturgegebenen hervor, kultiviert die Landschaft, schafft seine

Umwelt und somit auch sich selbst als der Natur partiell enthobenenWesen. Arbeit

gilt als Grundlage menschlicher Zivilisation, denn durch sie gelingt es dem Men-

schen sich über die anderen Tiere hinaus zu heben, indem er das Bewusstsein über

das Instinkthafte stellt und die Gestaltung der Umwelt und des Lebens als Option

erlangt.17 Die Aussage von Friedrich Engels zum »Anteil der Arbeit an der Mensch-

werdung des Affen«18 benennt die zentrale Rolle von Arbeit für den Menschen und

auch Marcuse betont, dass der Mensch mittels seiner Arbeit Freiheit erlangt.19 Die

Tendenz desMenschen zur Aktivität lässt sich evolutionsbiologisch aus seiner Her-

kunft als Nomade und der Notwendigkeit, als soziales Wesen produktive Tätigkei-

ten zu übernehmen erklären.20 Der Zustand von Passivität ist für Menschen oft

15 Eine Studie von Frey/Osborne (2013) für die US-Wirtschaft schätzt, dass bis zu 50 % der Jobs

ersetztwerden könnten. Eine andere Studie, die das Szenario auf die BRDüberträgt, sieht nur

10 %der Berufsfelder zurDisposition stehen: ZEW (2015). EineÜbersicht zurDebatte bei Krä-

mer (2015). eine Studie zur entsprechenden Entwicklung in der EU in den Jahren 1999-2010

zeigt eher einen Jobzuwachs durch neue Produktionstechnologien. Gregory/Salomons/Zier-

ahn (2016).

16 Gorz (2000): S. 110ff.

17 Lukács (1973): S. 56ff.

18 Engels (1962).

19 Marcuse (1969): S. 21, S. 30f.

20 Reichholf (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Glück und Nachhaltigkeit

unangenehm und will vermieden werden: Menschen suchen Beschäftigung und

Unterhaltung; tätig sein hilft, glücklicher zu sein.21

Wird Arbeit als die erfolgreiche Kultivierung der Umwelt und Grundelement

der Menschwerdung angesehen, so wäre es aber möglicherweise ein naturalisti-

scher Fehlschluss, deshalb die Arbeit als finalen Sinn des Menschseins zu bestim-

men. Eine Differenzierung zwischen Arbeit und tätig sein kann hier eine entspre-

chend differenzierte Perspektive eröffnen. Arbeit bildet im Sinne der Selbstver-

sorgung und Besorgung der materiellen Grundbedürfnisse die Basis für Wohlbe-

finden, sowie als erfahrene Selbstwirksamkeit der Selbstversorgung im Sinne von

Autonomie und (gewissermaßen) Subsistenz ein relevantes Kernelement des guten

Lebens. Tätig sein kann aber darüber hinaus vielfältigere Formen annehmen, die

keineswegs an die Notwendigkeiten der Reproduktion gebunden sind.

»Leben heißt Tätigsein, und in welcher Weise die Menschen tätig sind, hängt zu

einemgroßenTeil von ihremWollen abunddavon,worauf sich dasWollen richtet.

Wer die Struktur und die Ausrichtung desmenschlichen Handelns verstehen will,

muss deshalb fragen, auf welcheWeise dasWollen seine Gegenstände findet. Die

Welt, wie sie unabhängig von unseren mentalen Einstellungen ist, ist neutral, sie

bietet demWollen nichts, auf das es sich richten könnte.(…) Hier herrscht völlige

Indifferenz.«22

Der Philosoph Jean-Luc Nancy fragt, ob Arbeit als Bedürfnis verstanden werden

sollte und wenn ja, was wäre eine normale Portion dessen?23 An der gleichen Frage

arbeitend verweist Gorz auf Hannah Arendt: die Gesellschaft will von den Fesseln

der Arbeit befreit werden. Doch sie kann nicht untätig sein. Was kann oder soll sie

dann tun?24

6.2 Zeitwohlstand: Vom guten Leben mit wenig Arbeit

Als Modell zur Reduktion der Arbeitszeit steht das Konzept von »Zeitwohlstand«

im Mittelpunkt einer nachhaltigen Lebensweise jenseits von Produktion und Kon-

sum. Ausgehend vom Befund, dass möglicherweise mehr gearbeitet wird als für

das subjektiveWohlbefinden zuträglich ist, soll hierbei die Frage nach dem qualita-

tiven Empfinden von Arbeit, Tätig sein und anderen Optionen der Zeitverwendung

erörtert werden. Im Fokus steht die Idee, Zeitstrukturen zu etablieren, die eine ver-

besserte Befriedigung menschlicher Bedürfnisse erlauben. Damit steht Zeitwohl-

stand in direktem Zusammenhang zu Fragen nachhaltiger Entwicklung und Post-

21 Martens (2014): S. 146. Siehe auch Csikszentmihalyi (1992): S. 161.

22 Stemmer (2013): S. 157.

23 Nancy (2014): S. 142.

24 Gorz (2010): S. 35. Arendt (2002).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 135

wachstumsökonomien und wird bereits vielfältig thematisiert.25 Zeitwohlstand ist

dabei nicht als reine Menge an Zeit als Ressource zu verstehen, sondern als Modus

der Befindlichkeit, als Wohlbefinden in der Zeit: »Zeitwohlstand erfordert genug

Zeit, um einzelne Aktivitäten angemessen durchzuführen, d.h. der Aufgabe und

der eigenen Leistungsfähigkeit gerecht zu werden.«26 Zeitwohlstand ermöglicht es

somit, im Alltag Tätigkeiten langsamer und mit mehr Genuss angehen zu können,

stellt sich jedoch auch nur dann als Wohlstand dar, wenn die frei verfügbare Zeit

auch positiv empfunden wird und nicht als leere Zeit erlebt wird.27 Der Aspekt von

Autonomie in der Zeitverwendung gemäß dem eigenen Befinden ist somit zentra-

les Merkmal. Zeitwohlstand sieht sich dabei in Abgrenzung beziehungsweise sogar

als Gegenbegriff zum materiellen Wohlstand und erweitert somit das Verständ-

nis von Wohlstand um die qualitative Ebene. Entgegen der allgemeinen Annahme

wächst der Güterwohlstand nicht dauerhaft automatisch mit der Gütermenge und

weniger Güter können, effizient eingesetzt, ebenso zu einem Güterwohlstand füh-

ren:

»Güter steigern den Zeitwohlstand, wenn sie Aktivitäten anreichern oder entlas-

ten; sie verringern ihn, wenn die Zeit pro Aktivität zu knapp wird, sei es, weil

zusätzliche Güter zusätzliche Aktivitäten verursachen, sei es, weil die Steigerung

der Arbeitsproduktivität im Erwerbsleben zur Abwälzung von Aktivitäten auf den

Konsumbereich führt.«28

Güterbesitz und Zeitwohlstand verhalten sich oft umgekehrt proportional: Mehr

Güterbesitz bringt mehr Zeitaufwand der Anschaffung, Pflege, Nutzung der Güter

mit sich.29 Das vermeintlich nicht-produktive der Freizeit soll im Ansatz von Zeit-

wohlstand in ihrem Sinn und Nutzen wieder sichtbar gemacht werden. Dazu ge-

hört die Einsicht, dass immaterielle Güter aufwändiger in der Produktion, aber

auf Dauer erfüllender seien.30 Als Zeitwohlstand gilt jene Zeit, die jenseits der not-

wendigen Reproduktionstätigkeiten oder der elementaren Erholung sich eröffnet,

»das Reich der Freiheit im Bereich der Freizeit«.31

Der Bezug zur Suffizienz wird offensichtlich, wenn es um das konkrete Ab-

wägen geht: »Zeitwohlstand gibt sich im Grunde erst dann deutlich als solcher

25 Reisch (2002): S. 39; Konzeptwerk Neue Ökonomie (2014); Schor (2016): S. 127ff. Für die Früh-

phase der Wachstumsdebatte siehe Gruhl (1975): S. 151-154.

26 Scherhorn (2002): S. 102.

27 Rinderspacher (2000): S. 53. Siehe auch Mückenberger (2002): S. 119.

28 Scherhorn (2002): S. 101.

29 Reisch (2002): S. 44-45. Im Detail ist es oft schwer zu entscheiden, welchen Aufwand so-

genannte time saving services mit sich bringen, also die externalisierte Dienstleistungen wie

Haushaltstätigkeiten, Nahrungszubereitung, und andere. Whillans et al. (2017).

30 Reisch (2002): S. 39f.

31 Rinderspacher (2000): S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Glück und Nachhaltigkeit

zu erkennen, wenn er notfalls sogar um den Preis der Stagnation oder Minimie-

rung des Güterwohlstandes beibehalten werden soll bzw. kann.«32 Das »weniger

ist mehr« kann hier jenen Besitz vermeiden helfen, der in Bezug auf das subjekti-

ve Wohlbefinden eigentlich als »überflüssig« zu bestimmen wäre.33 Zeitwohlstand

ist somit eingebunden in eine umfassende Refokussierung des Alltagslebens, in

dem Zeitpioniere ihren eigenen Lebensstil entwerfen und das im Modell von vier

Feldern bestimmt wird, die 1996 in der Studie Zukunftsfähiges Deutschland skizziert

werden: Entschleunigung, Entflechtung, Entkommerzialisierung, Entrümpelung.34 Somit

zeigt sich ein Ansatz zum Ausstieg aus den im vorherigen Kapitel erwähnten Tret-

mühlen des Glücks. Gelingt dieser Austritt, so bietet sich etwa bei Gorz ein umfas-

sendes Bild eines besseren Lebens an:

»…[dann] kann die verfügbare Zeit von Tätigkeiten ausgefüllt werden, die man

ohne ökonomische Zwecksetzung unternimmt und die das Leben des einzelnen

sowie der Gemeinschaft bereichern: kulturelle und ästhetische Aktivitäten, die

darauf abzielen, Freude zu empfinden und zu spenden, die Lebensumwelt zu ver-

schönern und zu ›kultivieren‹; unterstützende und pflegende Tätigkeiten gegen-

seitiger Hilfe, im Stadtviertel oder in der Gemeinde ein Netz solidarischer Sozi-

albeziehungen knüpfen; Entwicklung von Beziehungen der Freundschaft und des

affektiven Austauschs; erzieherische und künstlerische Tätigkeiten; Reparaturar-

beitenundEigenproduktion vonNahrungsmitteln ›aus Freude amSelber-Tun‹ und

daran, die Gegenstände an denen man Gefallen findet, zu bewahren und weiter-

zugeben; Genossenschaften und Austauschbörsen für Dienstleistungen (und so

weiter).«35

Die Skizzierung eines solchen alternativen Verständnisses vom Umgang mit der

Zeit führt aber nicht automatisch zur Realisierung entsprechender Modelle. Dem

stehen zum einen Interessen entgegen, die sich im Bereich der Arbeits- und Kon-

sumgesellschaft verorten lassen, aber auch der Umstand, dass der Umgang mit

Zeit kulturell gebunden ist und durch historisch-ökonomische Einflüsse geprägt

wurde. Menschen werden in ein Zeitverständnis geboren, darin sozialisiert und

zum entsprechenden Umgang mit der Zeit erzogen.36 Das gegenwärtig dominie-

rende Verständnis, dass Zeit ein knappes Gut ist und genutzt werdenmuss, kommt

aus der Ökonomie der Produktion, welche sich im Zuge der Industrialisierung

durchgesetzt hat. Mit Einführung des Taylorismus entstand die Optimierung der

32 Rinderspacher (2000): S. 42.

33 Hierzu haben in den letzten Jahren auch zahlreiche Ratgeber Popularität erlangt, etwa Sim-

plify your life (Küstenmacher, 2002), Feng shui gegen das Gerümpel des Alltags (Kingston, 2009)

oderMagic Cleaning (Kondo, 2017).

34 BUND/Misereor (1996): S. 222. Siehe auch Kleinhückelkotten (2005): S. 61f.

35 Gorz (2010): S. 350.

36 Levine (1998); Klein (2007): S. 119-132.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 137

Produktion, indem er die Sekunden und Zehntelsekunden maß, die ein Handgriff

braucht und somit real auf die Produktivität Auswirkung hatte und somit die Glei-

chung schuf, dass Zeit Geld ist.37 Religiöse Rückbezüge wie in der protestantischen

Ethik spielen dabei eine wichtige Rolle, ebenso wie die kalendarische Wochenein-

teilung in 6 Arbeitstage und den arbeitsfreien Sonntag. In anderen Kulturkreisen

war die Relation von Arbeit und Ruhetag meist gleichteiliger strukturiert und das

Verständnis der Arbeitswoche wird erst im Zuge der fortschreitenden Globalisie-

rung weltweit implementiert.38 Auch in Europa gab es im Mittelalter noch eine

enorme Menge an Feiertagen, an denen zumindest nur reduziert gearbeitet wur-

de, in manchen Regionen waren dies bis zu 200 Tage im Kalenderjahr. Diese hohe

Anzahl wurde erst im 18. und 19. Jahrhundert deutlich reduziert, vor allem unter

Verweis auf die Erhöhung von Wirtschaftlichkeit und Produktivität.

»Die Zurichtung der Menschen auf die moderne Zeitordnung geht also nicht

nur von den Appellen der puritanischen Prediger aus. Zeitdisziplin wird zu einer

Grundvoraussetzung, um in einer Marktgesellschaft als Individuum zu bestehen

und um an den Segnungen der neuen Maschinenwelt teilzuhaben.«39

Ebenso war Müßiggang in der Vergangenheit wesentlich verbreiteter und weniger

verpönt: die individuell oder vom Gemeinwesen zunächst erwirtschafteten Güter

wurden konsumiert und genossen, bevor dann die Arbeit erneut aufgenommen

wurde.40

Wenn die im Konzept des Zeitwohlstands vorgeschlagene Reduktion von Ar-

beit zunächst einfach und positiv klingt, erscheint sie auf den zweiten Blick kom-

plexer und widersprüchlicher, nämlich wenn die oben genannten Aspekte der ge-

genwärtigen Arbeits- und Produktivitätsorientierung in Bezug auf das subjektive

Wohlbefinden berücksichtigt werden sollen. »Die Realisierung von individuellem

Wohlstand im Allgemeinen und Zeitwohlstand im Besonderen ist somit abhängig

zum einen von gesamtwirtschaftlichen Rahmendaten, zum anderen von den indi-

viduellen Kompetenzen der Akteure.«41 Es ist neben dem ökonomischen Rahmen

somit vor allem eine Frage des sozialen und kulturellen Kapitals, wie ein Mensch

mit Zeit umgehen kann und will. Dabei wird der Bezug zu Fragen sozialer Gerech-

tigkeit offenbar: so steht Arbeitslosen oder armen Menschen oft ein großes Kon-

tingent an freier Zeit zur Verfügung, dieses kann aber häufig nicht nach eigenem

37 Held (2002): S. 25ff.; Schaaff (1991): S. 94-101; Levine (1998): S. 110f., S. 132ff. Es ist anzumer-

ken, dass ähnliche Zeitmessungen erneut in der Welle der Unternehmensberatung in den

1990er Jahren populär wurden und bis heute aktuell sind, siehe Kapitel 5.

38 Levine (1998): S. 43f.

39 Rinderspacher (2000): S. 20.

40 Wendler (2008): S. 37ff., 144ff.

41 Rinderspacher (2000): S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Glück und Nachhaltigkeit

Interesse genutzt werden.42 Auf individueller Ebene braucht es zudem neben dem

ökonomischen Absicherung auch den entsprechenden Willen und die praktische

Kompetenz: »Die Kunst des Unterlassens setzt Entschiedenheit, Kundigkeit und

Selbstbegrenzung (also eine durch und durch aktive Einstellung zum Leben) vor-

aus.«43 Dies kann beispielhaft an einem Zitat vonMeinhardMiegel veranschaulicht

werden, der sich zu Präferenzen von Zeitnutzung und dem daraus resultierenden

Wohlbefinden äußert:

»Fragt man, was macht Dich zufriedener, ein Auto oder die Fähigkeit, eine Fremd-

sprache zu sprechen, dann sagen diemeisten: die Fremdsprache. Das gilt auch für

den Vergleich: großeWohnung oder Fähigkeit, ein Instrument zu spielen. Das In-

strument macht zufriedener. Doch aufgrund unserer Ideologie verschaffen derar-

tige Fähigkeitenweiterweniger gesellschaftlichesAnsehen als großeWohnungen

oder dicke Autos. Und das ist die Crux. Menschen haben ein natürliches Bedürfnis

nachAnsehen, nachAnerkennung. Lässt sich das eher durchmaterielles Erlangen,

dann streben sie eben danach und setzen so einen Teufelskreis in Gang.«44

Miegel befürwortet damit eine stärkere Rolle von humanistisch-bildungsbürgerlich

fundierten Werten, in denen zum Beispiel Fremdsprachen und Musikalität stärker

wertgeschätzt werden als materielle Besitztümer. Da bei der Aussage die empiri-

sche Basis vage ist, handelt es sich jedoch um eine zunächst normative Aussage.

Die historischer Perspektive zeigt, dass jene bürgerlichen Bildungswerte sich in

der Regel auf einer meist soliden Grundlage der materiellen Absicherung entwi-

ckelt haben. Die Frage stellte (und stellt) sich also weniger zwischen Besitz oder

Kultur, sondern ob Besitz und Kultur, oder Besitz und mehr Besitz. Das angeführ-

te bürgerliche Bild des gebildeten, kulturell interessierten Menschen beruht auf

Voraussetzungen, die sozioökonomisch nicht allen gegeben sind. Wer in einem

Milieu von Arbeit und Konsum groß geworden ist, der fängt nicht ohne weiteres

an, sich mit Kunst und Kultur zu befassen. Es bleibt aber auch nach dieser kriti-

schen Differenzierungen zu attestieren, das in den materielle reichen Ländern der

Welt eine entsprechende Ausgangslage des allgemeinen Wohlstands besteht, die

eine Zuwendung zu humanistischer Bildung und kultureller Praxis erlaubt.

»Ohne die entsprechende materielle Grundlage, die erst die Muße zur Beschäfti-

gungmit kulturellen Dingen gewährt, bleibt die geistige Freiheit, diemit der Idee

der Bildung proklamiert wird, schlicht unerreichbar.«45

42 Sennet (2006).

43 Gronemeyer (1988): Die Macht der Bedürfnisse, S. 249, zitiert nach Paech (2005): S. 285.

44 Miegel (2010): S. 55-56.

45 Sona (2004): S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 139

»In unseren Überflussgesellschaften sind jedoch die materiellen Voraussetzun-

gen für Gesundheit, Muße und Persönlichkeit seit Langem erfüllt; unser Problem

besteht darin, den richtigen Gebrauch davon zu machen.«46

Der Umgang mit Zeit steht dabei im Mittelpunkt und stellt eine Herausforderung

dar für das verbreitet Motto der Entschleunigung weniger ist mehr. Das mehr ergibt

sich im weniger nur dann, wenn sowohl die eigene Kompetenz besteht, Wohlbe-

finden mit weniger materiellem Besitz generieren zu können, als auch die gesell-

schaftliche Zustimmung im Sinne der Anerkennungsstrukturen dafür vorhanden

sind. Je nach ökonomischem Status, kann zunehmender Zeitwohlstand auch Re-

bound Effekte mit sich bringen, etwa die Ausweitung von ressourcenintensiven

Hobbies wie Reisen, Motorsport oder ähnlichem.

Eine Analyse in OECD-Ländern zeigt jedoch ein deutliches Potential für Suffi-

zienz undWohlbefinden. Es kommt darauf an ob die zusätzliche Freizeit für mehr

Konsum und Reisen oder für mehr suffiziente Aktivitäten (Garten, Muße etc.) ge-

nutzt wird. Für diemeistenMenschen bedeutet weniger Arbeitenweniger Einkom-

men, was den Konsum automatisch reduziert, vor allem von energieintensiveren

Produkten die Zeit sparen wie etwa Fertigessen oder schnellerer Transportmittel.47

Menschen, die ihre Arbeitszeit deutlich reduzieren zeigen dabei bislang nur gerin-

ge Rebound-Effekte: Eltern verbringen mehr Zeit mit Kindern, Menschen, deren

Lebensstil bereits Ansätze von Suffizienz zeigt widmen zusätzliche Freizeit ihrem

Engagement. Aber sie berichten jedoch auch kritisch von den Auswirkungen auf

ihren Verdienst, fehlende Karrieremöglichkeiten und reduzierte soziale Anerken-

nung.48 Diemöglichen Sensibilisierung für Bezüge zum subjektivenWohlbefinden

könnte bisher vereinzelt festgestellte Phänomene breitenwirksam machen.

»Die Sinnhaftigkeit im Umgang mit der Zeit muss sich nun auf einem anderen,

dem postmateriellen Feld bestätigen, also nicht nur darin, in der sehr wertvol-

len Freizeit ein teures Segelboot zu nutzen oder eine kostspielige Bildungsreise

in ferne Länder zu unternehmen.«49

»Wir fanden heraus, dass Menschen bei Freizeitaktivitäten, deren äußeres Zube-

hör oder Ausrüstung teuer waren, bei der Strom oder eine andere Energie be-

nutzt wurde, wie Motorbootfahren, Autofahren oder Fernsehen, deutlich weni-

ger glücklich waren als bei einer unaufwändigen Tätigkeit. Am glücklichsten wa-

ren sie, wenn sie einfachmit einem anderenMenschen redeten, bei Gartenarbeit,

Stricken oder einem Hobby.«50

46 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 229.

47 Knight/Eugene/Schor (2013).

48 Buhl/Acosta (2015).

49 Rinderspacher (2000): S. 46.

50 Csikszentmihalyi (1992): S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Glück und Nachhaltigkeit

6.3 Kernbereiche des Wohlbefindens einer postmateriellen
Lebensweise

Im Folgenden werden vier Elemente aufgeführt, die als zentral angesehen werden

für eine Lebensweise, die Wohlbefinden und Suffizienz gut verbinden kann. In

Hinsicht auf Wohlbefinden orientiert sich die Auswahl an den Aspekten die bereits

in Kapitel 3 erläutert wurden und die einem aufgeklärten Glücksstreben entspre-

chen.

6.3.1 Pflege sozialer Beziehungen: Anerkennung, Würde, Liebe

Wie bereits in Kapitel 3 gezeigt wurde, sind soziale Kontakte das wichtigste Ele-

ment des subjektiven Wohlbefindens. Gelingende Beziehungen zu Familie, Freun-

den und anderen Menschen sind unentbehrlich für den Menschen als soziales We-

sen. Die Pflege sozialer Beziehungen ist somit als das wohl bedeutendste Anliegen

für subjektivesWohlbefinden. Der Begriff Pflege ist dabei nicht nur als Versorgung

eines bestehenden oder bedürftigen Verhältnisses zu anderenMenschen zu verste-

hen, sondern eher als Kultivierung von Beziehungen, die mehr oder weniger gut

gedeihen können.

Basis guter sozialer Beziehungen ist die gegenseitige Anerkennung. Durch die

Anerkennung seitens des anderen entsteht das Selbstwertgefühl und die eigene

Wertschätzung, wie Axel Honneth in seiner Theorie der Anerkennung dargelegt

hat. Anerkennung bildet die Grundlage von Kommunikation und Intersubjektivität

und stellt damit auch die Basis der Selbstbeziehung dar.

»Insofern scheint es mir gerechtfertigt, von einem ganz normalen, geradezu

natürlichen Bedürfnis der Subjekte auszugehen, als Mitglied in sozialen Gruppen

anerkannt zu werden, in denen es seine Bedürfnisse, sein Urteilsvermögen und

seine verschiedenen Fähigkeiten dauerhaft in direkter Interaktion bestätigt

sieht.«51

Gelingende Anerkennung konstituiert somit die Würde des Menschen, da er sich

durch das anerkannt werden als Person akzeptiert und geschätzt erlebt. Der

Schriftsteller und Philosoph Peter Bieri beschreibt die Vielfalt und die Feinheiten

dessen, was menschliche Würde ausmacht:

»Unser Leben als denkende, erlebende und handelndeWesen ist zerbrechlich und

stets gefährdet – von außenwie innen. Die LebensformderWürde ist der Versuch,

diese Gefährdung in Schach zu halten. […] Die Lebensform der Würde ist deshalb

51 Honneth (2010): S. 267.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 141

nicht irgendeine Lebensform, sondern die existenzielle Antwort auf die existenzi-

elle Erfahrung der Gefährdung.«52

»Die Würde eines Menschen ist seine Selbstständigkeit als Subjekt, seine Fähig-

keit, über sein Leben selbst zu bestimmen. Seine Würde zu achten, heißt, diese

Fähigkeit zu achten.«53

Wie Bieri betont, wird Würde gegenseitig verliehen und entsteht erst durch das

gegenseitige Verleihen als reziproker Akt der Anerkennung. Wir werden, was wir

sind, so Bieri, auch dadurch,wiewir andere behandeln, denn dieWürde anderer zu

missachten, beeinträchtigt auch die eigeneWürde.54 Die Sensibilität und Fragilität

von Würde als Anerkennung ist groß und geht der körperlichen Unversehrtheit

noch voraus, wie Habermas betont.55 Die Anerkennung derWürde ist dabei sowohl

Aufgabe des Staates, nämlich Anerkennung undWürde strukturell zu ermöglichen

und zu verteidigen, als auch Aufgabe der Gesellschaft und somit der einzelnen

Menschen.Die spezifische Ausprägung von Formen der Anerkennung ist allerdings

Frage der Sozialisation und gesellschaftlichen Ausgestaltung.56

»Erst, wenn die Bürgerinnen und Bürger sich heute in all diesen Elementen ih-

rer Persönlichkeit geachtet und anerkannt wissen können, werden sie dazu in der

Lage sein, mit Selbstachtung öffentlich aufzutreten und sich für ihre eigenen Le-

benswege einzusetzen.«57

»Eine gerechte Gesellschaftsordnungwürde verlangen, dass dieMitglieder in den

unterschiedlichen Rollen der Privatperson, des Staatsbürgers und des Arbeitsbür-

ger genügend soziale Anerkennung erfahren, um ein Leben in Freiheit und ohne

Scham leben zu können.«58

Eine zentrale Aufgabe einer wenigermaterialistischen Lebensweise des subjektiven

Wohlbefindens wäre es, die Formen und Grundlagen von Anerkennung zu verän-

dern, die sich bisher primär über das Leistungsprinzip und die Güterausstattung

äußern, beziehungsweise über seine Funktionalitäten wie Formen der Anerken-

nung in der Servicekultur. Die Alternative würde lauten, soziale Kontakte zu pfle-

gen, sich anerkennend zu begegnen und würdevoll im Umgang miteinander zu

sein, ohne dies auf den gegenwärtig etablierten Maßstäben zu gründen. Der Be-

zug zur nachhaltigen Entwicklung wird dabei vielfach offensichtlich, nicht nur im

52 Bieri (2013): S. 14-15. Kursiv im Original.

53 Bieri (2013): S. 346.

54 Bieri (2013): S. 269f.

55 Habermas (1991): S. 15ff.

56 Honneth (2015).

57 Honneth (2010): S. 74-75.

58 Honneth (2009): S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Glück und Nachhaltigkeit

Sinne einer Entschleunigung und damit Reduktion von Produktion und Konsum,

sondern auch weil mit der erhöhten Achtsamkeit für das Selbst und andere. Dies

hat direkt und indirekt große Auswirkungen darauf, wie sich Menschen gegenüber

der Natur/Umwelt verhalten.59 Dies kann sowohl in der Arbeit geschehen, wenn

diese mit weniger Leistungsdruck verbunden ist und somit entschleunigt wird, als

auch in der Sphäre jenseits der Arbeit. Nach Harald Welzer finden sich Ansatz-

punkte auf alltäglichen Ebenen und gerade in jenen Projekte, die zur nachhaltigen

Transformation beitragen.

»Es genügt,mit der Zerstörung vonBeziehungen aufzuhören, die auf Effizienz und

individuelle Optimierung ausgelegte Institutionenwie Schulen undUniversitäten

heute permanent praktizieren. […] Anhand vieler neuer oder wieder entdeckter

sozialer PraktikenwieGemeinschaftsgärten, Produktions- undKonsumgenossen-

schaften, Regionalwährungen etc. sind erste Ansätze zu einer Revolution des ›Wir‹

erkennbar.«60

Aus der Perspektive einer longue durée formuliert Jeremy Rifkin die These der Ent-

wicklung der Menschheit hin zu einem mehr an Empathie – und damit gutem Le-

ben. Rifkin verweist darauf, dass die Entwicklung von bedeutenden Zivilisationen

immer auchmit der Entwicklung von empathischerMoral zusammenhing, weil sie

erst die wohlwollende Kooperation erlaubte.61 Ähnlich formuliert Marta Nussbaum

die Idee einer »Religion der Menschlichkeit«, welche jene Ansätze der abendländi-

schen Ideengeschichte aufnimmt und weiterentwickelt, die eine Gefühlskultur als

Zivilreligion formulieren.62 Dazu zählen für Nussbaum Mitgefühl und Miteinan-

der, statt Konkurrenz und blindes Gewinnstreben. Da die Abwesenheit von Gefüh-

len eine Entfremdung signalisiert, gelte es, Emotionen nicht zu begraben, sondern

ihnen positive Emotionen entgegen zu setzen und die negative Vergangenheit auch

emotional zu bearbeiten, ist das Anliegen von Nussbaum: »das liebevolle Mitein-

ander« zu ermöglichen und zu erschaffen«.63 Solche guten Beziehungen zu ent-

wickeln und zu pflegen ist eine durchaus anspruchsvolle„ weil zeitintensive und

herausfordernde, anstrengende Tätigkeit, aber es ist dem Wohlbefinden langfris-

tig zuträglich da es substanzielle Bedürfnisse erfüllt.64

Das fürsorgliche Miteinander lässt sich mit dem Begriff der »Liebe« benen-

nen, als Sorge und Kümmern wie es Harry Frankfurt formuliert: »worum wir uns

59 Honneth (2015).

60 Welzer (2012): S. 79; siehe auch Hüther (2006): S. 41f.

61 Rifkin (2010).

62 Nussbaum (2014). Sie nennt hier unter anderem Comte, Mill, Rousseau, Herder.

63 Nussbaum (2014): S: 593. »Die Institutionen einer guten Gesellschaft halten Angst und Neid

in Grenzen und schützen Bürger vor Erniedrigung.« (Ebd. S. 566.)

64 Schmid (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 143

sorgen, was uns wichtig ist und was wir lieben«.65 Liebe ist ihm zu Folge eine »in-

teressefreie Sorge um die Existenz dessen, was geliebt wird, um das, was gut für

es ist«.66 Liebe verlangt danach, sich auszudrücken, zunächst unabhängig von der

Reziprozität. Liebe ist Ausdruck der Bejahung des Seins, des Lebens an sich und

konstituiert dasMenschsein.Der Philosoph Schnädelbach benennt es in ähnlichem

Verständnis als Grundlage des ethischen Miteinanders.

»Egal, wie passend oder unpassend die Dinge sein mögen, die uns amHerzen lie-

gen, das Sich-Sorgen um etwas ist wesentlich dafür, dass wir die Art von Wesen

sind, die Menschen nun einmal sind.«67

»Liebe in diesem Sinne ist dasjenige am moralischen Gefühl, was den anderen –

wie Kant formulierte – nicht bloß zumMittelmacht, sondern als Zweck anerkennt;

Zweck ist er im Lichte der Antizipation einer befreiten und glücklichen Mensch-

heit.«68

Ausgehend von einem Zustand der Ausrichtung auf Arbeit und Konsum, auf Leis-

tung, Intensivierung und Beschleunigung, ist dies ein nicht zu unterschätzender

Anspruch an die Werte und Kompetenzen des Individuums. Es verlangt sowohl

Formen der Selbstsorge als auch die Sorge um andere. »Es fällt Menschen nicht

gerade leicht, zu erkennen, um was sie sich wirklich sorgen oder was sie in Wahr-

heit lieben.«69 Somit ergibt sich das Lernfeld des sozialen Miteinanders:

»Menschliches Wachstum, so die Idee, besteht darin, vielsprachig zu werden in

den Sprachen der Liebe, mit besonderem Blick auf den besonderenMenschen die

je eigene Sprache zu lernen. […]Das gute Leben ist die Liebe, das, was Liebe schafft

und durch die Liebe geschafft wird.«70

6.3.2 Spiel als Alltagspraxis von Wohlbefinden und Anerkennung

In seinem Standardwerk über das Spiel schreibt der Historiker Huizinga vom Ur-

sprung der Kultur im Spiel und betont damit, wie signifikant das Element des Spiels

65 Frankfurt (2005): S. 16. Als mögliche Objekt versteht er primär Personen, aber auch ein Land,

ein Ideal, eine Tradition. Kennzeichen der Liebe ist, dass sich das Objekt nicht leichtens sub-

stituieren lässt, also es nicht um seine reine Funktion geht. Frankfurt (2001): 213ff.

66 Frankfurt (2005): S. 48. Es ist also deutlich zu unterscheiden zur imAlltagsgebrauch vor allem

auf romantische Zweierbeziehungen beziehenden Verständnis von Liebe. Ähnlich grundle-

gender, weiter und offener bezeichnet Luhmann Liebe als Praxis der Freiheit (von Partner-

wahl, Lebensform etc.). Luhmann (2008).

67 Frankfurt (2005): S. 23.

68 Schnädelbach (1987): S. 221.

69 Frankfurt (2007): S. 68.

70 Sedmak (2015): S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Glück und Nachhaltigkeit

für menschliche Entwicklung als Individuum aber auch der menschlichen Kultur

ist. Spiel versteht er dabei als eine freie Handlung, die außerhalb des gewöhnlichen

Lebens stehend empfunden wird, mit der kein Nutzen erworben wird und die ihre

eigenen Regeln hat.71

Spielen als Form der Betätigung ist ein Urelement des menschliches Seins: Es

dient der Entwicklung von Geist und Körper, des Ichbewusstseins, dem sozialen

Zusammenleben und wesentlich auch der Lebensfreude.72 Es war bereits in den

Zivilisationen der Antike beliebt, findet sich in Berichten aus dem Leben imMittel-

alter wieder und war auch in der Renaissance in den Kreisen der Reichen populär,

etwa in Form von Verkleidungen und den großen Bällen amHofe.73 Spiel zieht sich

somit seit jeher durch alle Lebens- und Kulturbereiche, selbst in den Ritualen des

Glaubens vermischen sich religiöser Ernst und mit spielerischen Elementen.74 Der

Begriff des Spielens ist weit gefächert, so dass er zahlreiche Aktivitäten umfasst,

welche letztendlich vielfältige Bezüge zur Entwicklung der menschlichen Fähigkei-

ten aufbieten. Dies gilt erstens für die sensorischen und motorischen Fertigkeiten

in Spielarten von Geschicklichkeit oder Wettkampf. Zweitens für kognitive Fähig-

keiten in nahezu allen Spielen, da diese meist auch Kreativität im Sinne von Pro-

blemlösung verlangen. Drittens für soziale Kompetenzen des Miteinanders (Kom-

munikation, Empathie, Kooperation), da die meisten Spiele mit mehreren gespielt

werden. Viertens bestehen markante Bezüge zur Selbstentfaltung bei allen wei-

ter gefassten, kreativen-spielerischen Tätigkeiten wie etwa bei Musik undTheater,

oder in der Poesie als Spiel mit Sprache, Wahrnehmung und Realität.75

Als Element der menschlichen Entwicklung findet sich das Spielen auch im

Capability-Ansatz von Marta Nussbaum als eine der Befähigungen (siehe Kapitel 4).

Axel Honneth zeigt mit Verweis auf einschlägige Studien zur kindlichen Entwick-

lung, dass Anerkennung ein menschlich erlerntes interaktives Verhalten ist, das

vor allem auch durch und im Spiel erlernt wird: »Der Heranwachsende entwickelt

erste, keimende Formen der Selbstachtung oder des Selbstrespekts, indem er sich

im Spiel als ein Interaktionspartner erfährt, dessen Urteilsbildung als wertvoll oder

zuverlässig empfunden wird…«76

Spiel lässt sich also als eine Praxis der Anerkennung verstehen und bezieht sich

somit auf das vorherige Unterkapitel der gelingenden sozialen Beziehungen. Für

die Abgrenzung zum Leistungsprinzip ist dabei die Unterscheidung von Wettbe-

werbsspiel und freiem Spiel relevant. Der Religionswissenschaftler James P. Car-

se unterscheidet zwischen den englischen Begriffen Game und Play, also dem ge-

71 Huizinga (1987): S. 22.

72 Hüther/Quarch (2016). Winnicot (1971): S 56.

73 Huizinga (1987); Weeber (2007); Hüther/Quarch (2016); Adamowsky (2013).

74 Huizinga (1987): S. 32ff.

75 Huizinga (1987): S. 146ff., 173ff.; Kauke (1992); Hüther/Quarch (2016).

76 Honneth (2010): S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 145

schlossenen und dem offenen Spiel.77 Das geschlossene Spiel hat Regeln, einen An-

fang und ein Ende, sowie damit verbunden meistens Gewinner und Verlierer. Das

Modell des geschlossenen Spiels ist heutzutage vorherrschend, dazu zählen die

meisten Gesellschaftsspiele und Sportspiele. Das offene Spiel ist hingegen nicht

reglementiert, sondern ein sich selbst genügender Prozess ohne festes Ziel. Als

freies Spiel kann beispielhaft das Spiel von Kindern genannt werden, die zwar im

miteinander gewisse Regeln und Rahmen für ihr Spielen bestimmen, diese aber

auch flexibel anpassen, wann immer es nötig ist, um den Prozess des Spiels zu

erhalten. Es handelt sich somit um eine fortwährende Improvisation, die keinem

Ende oder einer Entscheidung zustrebt. Im Sinne des Spiels als Lebenskunst wäre

auf die offene Form von Spiel zu verweisen, in diesem Sinne ist es wohl auch zu

verstehen, wenn Carse sein Buch mit der Bemerkung schließt: »There is but one

infinite game«.78

Als Alltagspraxis der Suffizienz wäre es also plausibel, Formen des Spielens –

und zwar vor allem des offenen Spiels – zu fördern und ihmmehr Raum zu geben,

welcher im Laufe der Geschichte eingeschränkt wurde. Die historische Perspektive

zeigt, dass das Spiel weitgehend immermit demgesellschaftlichen Alltagsleben der

Menschen verflochten war. Erst im Zuge der Industrialisierung im 19. Jahrhundert

geriet das unbeschwerte Spiel ins Abseits: »Arbeit und Produktion wurden zum

Ideal und bald zum Idol.«79 Spiel als Idee, Alltagspraxis und Lebenskunst geriet

stark unter Druck, wurde mit Unernst und Müßiggang gleichgesetzt, negativ kon-

notiert und infantilisiert: »Spielen ist etwas für Kinder« galt seitdem als Maßgabe.

Eine gesellschaftliche Ausgrenzung undMarginalisierung trat ein und ist bis heute

vorherrschend: Einzig das Game ist noch genehm, das Play nicht. Auch die Spiel-

theorie ist diszipliniert gebunden und operiert mit einem begrenzten Spielbegriff:

»Dass alle Formen des Spiels feste Grenzen, feste Zeiten und feste Regeln haben

sollen, entspringt jedoch der bürgerlich-kapitalistischen Ideologie vom Spiel, die

eher beschreibt, in welchen Formen die moderne Gesellschaft Spiel zulässt, als

dass sie Aussagen darüber erlaubt, in welchen Formen sich Spiel tatsächlich ent-

faltet.«80

In den letzten Jahren beginnt eine leichte Renaissance einzusetzen, die sich auf die

oben bereits benannten Erkenntnisse bezieht. Zahlreiche Studien belegen, dass

Spielen und Verspieltheit (Playfulness) die Kreativität fördert, was zu Innovation

und Problemlösungen beiträgt und zudem eine höhere, weil intrinsische Motiva-

tion generiert.81 Allerdings findet sich in dieser Maßgabe auch letztendlich wieder

77 Carse (1986).

78 Carse (1986): S. 177.

79 Huizinga (1987): S. 208.

80 Adamowsky (2013): S. 24.

81 Chang/Hsu/Cheng (2013); Lin et al. (2010); Ceci/Kumar (2015).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Glück und Nachhaltigkeit

die Nutzbarmachung von spielerischen Ansätzen in ökonomischen Zusammen-

hängen. Vor allem in der Form des geschlossenen Spiels geschieht dies bereits in

der Praxis der Gamification von Arbeitsprozessen und Konsumakten.82

Die Forschung zu subjektivem Wohlbefinden zeigt derweil, dass aber gerade

die freie Form des Spielens für das Wohlbefinden der Menschen zuträglich ist.

Playfulness bei Erwachsenen korreliert mit höheren intrinsischen als extrinsischen

Zielen, höherer Spontaneität und positiver Selbsteinschätzung, wozu Selbstwirk-

samkeit gehört, sowie insgesamt mit höherem subjektivem Wohlbefinden.83 Jene

emanzipativen Ansätze wären zu stärken und könnten ein Grundstein sein, um

»Spiel als Vollzugsform einer ludischen Ökologie«84 zu entwickeln. Spiel ist als

Reich der Freiheit anzusehen, als Sphäre von Muße und Freude, aller Nötigung

der Bedürfnisse entbunden, der Sorge und der Pflicht.85 Es kann hierbei auf die

fortwährende Gültigkeit des bekannte Zitats von Friedrich Schiller verwiesen wer-

den: »[…]der Mensch spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Worts Mensch ist,

und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt.«86

6.3.3 Kultur und Kunst als Selbstwirksamkeit und Selbstverwirklichung

Im Streben nachWohlbefinden und Sinn bietet das Feld der Kunst und Kultur eine

vielversprechende Perspektive für suffiziente Lebensweisen an. Künstlerische Tä-

tigkeiten eröffnen die Möglichkeit zur Aneignung der Welt sowie zu Erkundung

und Ausdruck des eigenen Selbst. Sie offerieren damit eine Alternative zur Arbeit

als Produktionserfahrung und Tätigkeit. Die Selbstentfaltung als künstlerisch-ge-

stalterisches Individuum hat dabei je nach Ausrichtung asketische und hedonisti-

sche Aspekte mit wechselndem Schwerpunkt. Sie bedingt aber vor allem Freiheit

und bezieht sich auch auf die aktiveNutzung der Fähigkeiten.87Hier ist die Ausein-

andersetzung mit dem eigenen Sein und der Welt möglich, ein Freiraum jenseits

von Gegebenheiten bietet sich in der Imagination und Poesie, das Verständnis des

Menschseins geht über den ökonomischer Akteur, der sein (Über)Leben organisiert

und optimiert, und für den Kultur eine Unterhaltungsform ist, deutlich hinaus.

»Statt Kunst zu produzieren, bestaunen wir Gemälde, die bei der letzten Auktion

den höchsten Preis erzielt haben. Wir gehen nicht das Risiko ein, nach unseren

Überzeugungen zu handeln, sondern verbringen täglich Stunden damit, [im TV]

82 Cederström/Spicer (2016): S. 140-149.

83 Proyer (2012), (2013).

84 Adamowsky (2013): S. 26.

85 Vgl. Berghahn (2000): S. 264f.

86 Schiller, Friedrich (1795): Über die ästhetische Erziehung desMenschen. In: Berghahn (2000):

S. 62-63.

87 Vgl. Höffe (2015): S. 196-230.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 147

Schauspielern zuzusehen, die so tun, als erlebten sie Abenteuer, und die sich mit

vermeintlich bedeutungsvollen Situationen abmühen.«88

Dabei ist zu differenzieren zwischen dem Begriff von Kunst als Praxis der klassi-

schen Hochkultur, die vorwiegend professionell geschaffen und dargestellt, aber

von der Menge passiv konsumiert wird, und Kunst als Alltagspraxis, welche selbst-

ständig und von jedem produziert werden kann. Heutzutage gilt das Museum als

typischer Ort zur Darstellung von Kunst, die dann mit gebührendem Respekt und

dem Alltag enthoben betrachtet werden kann; recht ähnlich verhält es sich mit

Formen darstellender Künste wie dem Theater. Dabei liegt auch die Urform der

distanzierten bürgerliche Hochkultur in einer bürgerlichen Alltagsroutine: Kunst

war eine Praxis der kollektiven Selbstbildung, etwa in Deutschland im 18. Jahrhun-

dert, als in Salons undHöfen eine »Kultur zumSelbermachen«mit Hauskonzerten,

Theateraufführungen etc. bestand.89 Kunst diente hier zur (Selbst)Darstellung, als

Form des Ausdrucks und zugleich der Erkundung des Selbst. Dadurch etablierte

sich Kunst im Bürgertum, erlangte aber zugleich jene gewisse Exklusivität, wel-

che sich von der späteren Populärkultur der Arbeiterschaft abhob und bewusst ab-

grenzte. Der Kunstbetrieb behielt seine Exklusivität weitgehend bei, ungeachtet

der Tatsache, dass angesichts der heutigen Produktivverhältnisse wesentlich mehr

Menschen sich der Muße bemächtigen könnten, um sich künstlerisch zu betäti-

gen.90 So ist Kunst gegenwärtig zum einen vorwiegend ein Konsumgut und zum

anderen zugleich Mittel der Distinktion, um soziale Zugehörigkeit zu bestimmen.

Kulturschaffende sind bezahlte Profis, der normaleMensch ist Rezipient von kultu-

rellen/künstlerischen Darbietungen und Produkten.91 Eine Annäherung findet sich

lediglich im kontemporären Bild des kreativen Gestalters, der in der Logik von Pro-

duktion und Performanz verfangen ist. Seine kreative Tätigkeit muss sich letztend-

lich immer auf die Verwertbarkeit des Resultats und der Optimierung des Prozes-

ses fokussieren (etwa in der Werbung oder dem Produktdesign).92 Dem (Ideal)Ty-

pus des Künstlers geht es derweil um das Erforschen des Seins, dem Nachspüren

von Ideen und Emotionen, sowie dem zweckfreien Ausdruck und dem Erkunden

ohne notwendiges Produkt. Für den künstlerisch tätigen Menschen ist dabei nicht

mehr deutlich zwischen Hochkultur und Alltagskultur zu unterscheiden, denn die-

se klassische Trennung verschwimmt indem auch Alltagskultur nicht nur ein Pro-

88 Csikszentmihalyi (1992): S. 214.

89 Terkessidis (2015): S. 215. »Es war also nicht mehr der Herrscher, der die Kunst mit der ästhe-

tischen Abbildung der Gemeinschaft beauftragte, sondern die Bürger wurden repräsentativ

aktiv, experimentierten, füllten Räume und schufen ihren eigenen Widerhall.« (Ebd.).

90 Terkessidis (2015): S. 215-216.

91 Vgl. Bourdieu (2014), (2015a). Zur Institutionalisierung der Kunst siehe auch Weibel (2004).

92 Vgl. Raunig/Wuggenig (2016); Reckwitz (2016).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Glück und Nachhaltigkeit

dukt von Tradition und Naturgegebenheit ist, sondern bewusst gestaltete Praxis

wird.93

Zur Entwicklung von Kunst und Kultur als Element einer suffizienten Le-

bensweise wäre das gegenwärtige elitäre Verständnis von Hochkultur aufzulösen.

Zum einen wäre die Trennung von Kunstschaffenden und Rezipienten anzugehen

und, zumindest in zahlreichen Settings, zu überwinden. Dies könnte geschehen,

indem etwa Kunst von jenen Orten gelöst wird, deren traditioneller »panoptischer

Aufbau« (Konzert, Oper, Theater) von den Zuschauenden eine enorme Passivität,

sowie die Selbstbeherrschung von Körper und Geist erzwingt.94 Partizipative

und kollaborative Kunst könnte diese Strukturen zusätzlich aufbrechen helfen:

»Mit der Kollaboration als ethische Leitidee könnte Kunst einen Raum öffnen,

der Erkenntnis- und Aushandlungsprozesse über affektive Zusammenhänge und

unbestimmte Sensibilitäten ermöglicht.«95 Das sinnliche Erleben ermöglicht

vielfältige Zugänge zu den Aspekten und Bruchstücken des eigenen Lebens und

eröffnet eine »hedonistische Seite von Wissenserwerb und -erweiterung«96.

Zum anderen – und dies dürfte der relevantere Anteil sein – wäre die Auswei-

tung der Praxis des Kunstschaffens die epochale Aufgabe. Jeder Mensch ein Künstler

lautet ein bekannter Ausspruch von Joseph Beuys. Beuys führt weiter aus, dass

Kunst nicht als etwas anzusehen ist, mit dem man sein Wohnzimmer dekoriert,

sondern als Praxis von Freiheit und eines selbstbestimmten Lebens. Ähnlich sah

bereits Adorno das Potential von Kunst, die sich aus dem bürgerlichen Rahmen

befreit und als freie und funktionslose, letztendlich neutrale Spielwiese eröffnet

wird.97 Künstlerisches Tätigkeit hat in diesem freien Verständnis mit demWunsch

nach Selbsterfahrung zu tun und ist dem Charakter nach eine Praxis von Selbst-

erfahrung und Selbstreflektion. Reckwitz bringt dieses gesellschaftliche und poli-

tische Element prägnant auf den Punkt, indem er »ästhetische Praxis als Eman-

zipation vom zweckrationalen Handeln« bezeichnet und eine ästhetisch geprägte

93 ZumKulturbegriff vgl. Luhmann (1995): S. 31-54. In diesemVerschwimmender Kulturbegriffe

ergibt sich auch eine Anerkennung von Formen der Populärkultur, wenn sie nicht nur passiv

konsumiert, sondern selber als kulturelle Praxis zelebriert wird, beispielsweise bei Volksmu-

sik etc. »Die Legitimation einer Ästhetik der populären Kunst könnte zusammen mit einer

verkörperten Ethik der Stilisierung des Selbst zu einem umfassenderen und demokratische-

ren Verständnis der Kunst beitragen.« Shusterman (2005): S. 189.

94 Terkessidis (2015): S. 244. »Welche Funktion hat Kunst heute und an wen sollte sie sich rich-

ten? Zunächst müsste Kunst befreit werden von den Überresten der implizierten Koppelung

an das bürgerliche Individuum und die nationale Gemeinschaft.« (Ebd. S. 216)

95 Terkessidis (2015): S. 221-223. »Wennman sein Anliegen nur in der Sprache ausdrücken kann,

die vom gegenüber dominiert wird, bietet Kunst eine Alternative« – gerade also für die ge-

forderten Diskurse kann Kunst auch ein hilfreiches Medium sein. (Ebd.)

96 Terkessidis (2015): S. 222.

97 Sona (2004): S. 50ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 149

Lebensform auf das Primat der »Freiheit für die sinnlich-affektiv-kreative Selbst-

bezüglichkeit der ästhetischen Praxis« bezieht und somit zumSchluss kommt, dass

»ästhetische Praxis als Subversion herrschender sozial-kultureller Formen« anzu-

sehen sei.98

Ästhetik als Erfahrung verweist hier auf die Kombination aus Zeitvertreib,

Freude und persönlichem Wachstum. Ästhetisches Erleben beruht dabei zunächst

auf der ästhetischen Einstellung, die interesselos ist, also das Erleben als für sich

wertvoll ansieht, ohne einen funktionalen Aspekt zuzuschreiben. Dem klassischen

Ausspruch gemäß: Kunst um seiner selbst willen.99 Statt einem schönen Erlebnis,

wie es derWarenästhetik mit ihren ansprechenden Oberflächen zu eigen ist, bietet

Kunst ein Erleben des Schönen mit einer anderen Tiefe und dem Verständnis,

sich die Dinge nicht aneignen zu können. Ästhetik ist dabei sinnlich in ihrem

sensorischen Verstehen verankert, kann aber auch kognitiv sinnlich sein, etwa als

das ästhetische Erleben von Literatur. Das künstlerische Schaffen bieten zudem

einen Modus der Aneignung der Welt, welcher sich als Alternative zur Arbeit

anbieten kann.100

»Damit hört die Kunst auf, der bloßen Repräsentation, Unterhaltung oder Mo-

ral zu dienen; statt dessen antizipiert sie einen Zustand, in dem der Mensch im

zweckfreien Spiel zu sich selbst findet. Ziel einer neuen, ästhetischen Kultur wür-

de es also sein, dem Menschen ›die Freyheit zu seyn, was er seyn soll‹ [Schiller],

vollkommen zurückzugeben.«101

Die Formen des künstlerisch-kreativen Lebensweise sind dabei beinahe unendlich

vielfältig. Beispielhaft verweist Bieri auf Literatur als Bezugspunkt für Selbster-

kenntnis: Lesen erweitert den gedanklichen Spielraum, erzählerische Konstrukte,

Selbstbilder von Anderen, in die wir uns einfinden, an denen wir uns selber verglei-

chen, abbilden, kontrastieren.102 Daran anknüpfend ist auf das eigene Schreiben

zu verweisen – und sei es auch lediglich in Form von Tagebucheinträgen – es fun-

giert als Form von Reflexion, Abstraktion und Transformation.103 Die mehrfache

Glückskomponente von Musik hat eine neurobiologische Grundlage: Musik mobi-

lisiert zudem die Emotionszentren und setzt Dopamin frei.104 Das Glückspotential

98 Reckwitz (2016): S. 242-243, alle Zitate.

99 Reicher (2010): S. 49-53. Reicher differenziert hier Erfahrung und Erlebnis leider nicht, sondern

verwendet die Begriffe explizit synonym. (Ebd. S. 13).

100 Vgl. Jaeggi (2016): S. 257-264.

101 Berghahn (2000): S. 265. Berghahn zitiert hier aus Friedrich Schiller, Über die ästhetische Erzie-

hung des Menschen, 21. Brief, in ebd. S. 84.

102 Bieri (2011): S. 24ff. Ähnlich siehe Schmid in Bezug auf Lesen als Praxis der Lebenskunst:

Schmid (2004b): S. 344f.

103 Schmid (1991): S. 308-316.

104 Bauer (2006): S. 43; Csikszentmihalyi (1992): S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Glück und Nachhaltigkeit

von Musik verstärkt sich in der Regel noch, wenn selber musiziert wird. Musizie-

ren fördert die Vernetzungen und neuronale Aktivität im Gehirn und eine Vielzahl

von Studien belegt die positiven Zusammenhänge von Singen und Gesundheit und

subjektivem Wohlbefinden.105

»Musical abilities – practising, anticipating improvement while enjoying the

moment, making music, performing individually and collectively, listening – are

some of the life skills that are most crucial for happiness, and yet these tend in

many cultural contexts to be inadequately nurtured.«106

Der Dirigent und Pianist Daniel Barenboim beschreibt Musik als Lernfeld, um den

Ausgleich von Denken und Fühlen zu erkunden, das eigene ertasten, überdenken

und interpretieren von Musik.107 Zudem ist eine soziale Komponente enthalten,

da das Musikspiel oft gemeinsam geschieht und achtsame Kommunikation erfor-

dert. Hier zeigt sich ein Rückbezug auf das Element des sozialen Miteinanders

und der Anerkennung. Ähnlich bietet das Singen über ein reines Freizeitvergnü-

gen hinaus eine fokussierte Erkundung der Möglichkeiten der eigenen Stimme

als leibliches Erlebnis, sowie eine umfangreiche Selbsterfahrung. So berichten bei-

spielsweise auch berühmte Opernsänger, wie sehr das Singen mit Selbstliebe und

Selbstsorge verbunden ist.108

Huizinga verweist auf die Rolle von Musik und anderen spielerisch-kreativen

Praktiken als Erziehung und bildende Beschäftigung, also nicht nur reines Ver-

gnügen und Genuß, sondern als Form der persönlichen Entwicklung.109 In den

verschiedenen Formen der künstlerischen Betätigung bietet sich Improvisation

als besonderes Aspekt, welcher spielerische Kreativität mit ästhetischer Praxis als

Form der beständigen, zirkulären und doch offenen Auseinandersetzung mit der

Welt, als ein In-der-Welt-sein, allein oder in Kollaboration verbindet und sich zu-

nehmend in allen Bereichen der kulturellen Arbeit und Darbietung verbreitet.110

Künstlerische Tätigkeit verbindet somit die bereits genannten Elemente von Spiel

und sozialemKontakt und bildet potentiell die zentrale Säule für eine Lebensweise,

die Wohlbefinden generiert und, da sie sich nicht an Arbeit und Konsum im Sinne

der materiellen Lebensweise orientiert, eine Verbindung zur Suffizienz aufzeigt.

105 Kreutz (2014): S. 113ff. Es gibt gegenwärtig zahlreiche Ansätze und Versuche diese Effekte zu

nutzen indem Singen auch in Heilverfahren eingebunden wird. Kreutz (2014): S. 147-169.

106 Thin (2011).

107 Barenboim (2008): S. 52f.

108 Woll (2014).

109 Huizinga (1987): S. 176f.

110 Landgraf (2011); Terkessidis (2015): S. 252-260.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 151

6.3.4 Müßiggang und Kontemplation

In Kapitel 3 wurde bereits auf die Bedeutung von Pausen und Erholung für das

Wohlbefinden eingegangen und in Kapitel 5 zeigte sich, dass gerade das permanen-

te Überschreiten der physischen und psychischen Kapazitäten das Wohlbefinden

derMenschen in dermateriellen Lebensweise signifikant reduziert. Der Begriff der

Muße ist als Gegenpart der geschäftig-produktiven Tätigkeit des Selbstoptimie-

rens anzusehen. Muße bedeutet dabei nicht automatisch ein Nichts-tun, sondern

zunächst eine Zweckhaftigkeit ohne Zweck, wie der Künstler, der ganz in seine Tätig-

keit versunken ist. Etwas mit Muße zu tun heißt in diesem Sinne, etwas um sei-

ner selbst willen gut tun, ungeachtet der äußeren Anerkennung und Belohnung.111

Muße kann also als Inbegriff der Freiheit gelten, nämlich ohne Not zu sein, sich

um Dinge wie Erwerb oder Reproduktion kümmern zu müssen. Sie relativiert und

überwindet dieMaßgabe von Nützlichkeit und Produktivität. In der Idee derMuße

gibt es zugleich keine Langeweile und keine unangenehm leere Zeit, die zu füllen

wäre. Es geht um Zeit, die nicht schon anderweitig gefüllt ist, also zum Überleben

gebraucht wird oder fremdbestimmt ist. Diese freie Zeit bedarf nun, wie bereits

oben im Abschnitt zum Zeitwohlstand erläutert, der Kompetenz mit Freude ge-

nossen zu werden, sei es durch aktives Nutzen oder durch reine Kontemplation.

Langeweile entsteht nur dort, wo diese Kompetenz nicht vorhanden ist. Der nie-

derländische Philosoph Coen Simon schreibt:

»MitWarten bezeichnetman nicht nur einen bestimmten Zeitraum,Während des

Wartens nehmen wir einen grundlegenden Kontakt zur Welt auf, der es uns so-

gar gelegentlich ermöglicht, den Lauf der Welt mit dem Lauf des individuellen

Erlebens in Übereinstimmung zu bringen.«112

Die Betrachtung von Muße und Kontemplation aus historischer Perspektive zeigt,

dass dieses Verständnis von Zeitwohlstand für lange Zeit dem Ideal einer guten

Lebensweise entsprach. So galt den Bürgern des alten Athens Arbeit als unschick-

lich, die freie Zeit zur Muße war hingegen der wahre Luxus und Arbeitslosigkeit

somit ein Privileg des guten Bürgers.113 Für die meiste Zeit der Geschichte wurde

das vermeintliche nichts-tun als mehr denn eine unbedingt zu füllende Leere wert-

geschätzt, nämlich als Ausdruck von Freiheit: »Nur die Muße ist imstande, als ope-

ratorischer Begriff zu fungieren, anhand dessenman den freienMann vom Knecht

zu unterscheiden vermag.«114 Mit Ausbreitung der protestantischen Ethik im Zuge

der Industrialisierung ändert sich auch hier herrschende Auffassung, sowie bereits

111 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 21.

112 Simon (2015): S. 178.

113 Wotschack (2002): S. 148f.

114 Onfray (1991b): S. 159. Siehe auch Levine (1998): S. 76f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Glück und Nachhaltigkeit

in Bezug auf Arbeit und auf das Spiel gezeigt wurde. Bis heute gilt Nichtstun, wie

zumBeispiel aus demFenster zu schauen, als eine inferiore Tätigkeit, die systematisch

aus dem Alltag verdrängt wurde, da sie nicht in das (Selbst)Bild der hochindustria-

lisierten und hochproduktiven Gesellschaft passt.115 Die Praxis der Kontemplation

als Befreiung des Geistes vom Alltag wurde nur noch in Kreisen von Künstlern

und Lebenskünstlern gepriesen. Beispielhaft beschreibt Hermann Hesse die Kunst

des Müßiggangs als Kunst, welche der abendländischen Zivilisation nicht gegeben

ist.116 Ebenso bietet Bertrand Russel mit seinem Lob des Müßiggangs sowohl eine

Kritik der materialistischen Lebensweise als auch eine Alternative, die mehr Wohl-

befinden mittels Muße verspricht.117 Derweil lässt sich entlang der empirischen

Glücksforschung die Praxis der Muße in ihrer Auswirkung auf das Wohlbefinden

recht eindeutig positiv bewerten. Müßiggang bringt Glück, fördert die Gesundheit

und ist gut für die Gesellschaft.118

»Tagträumen hilft nicht nur, emotionale Ordnung zu schaffen, indemman sich in

der Phantasie für die unangenehme Realität entschädigt und Frustration und Ag-

gression gegen jemanden abbauen kann, der einem weh getan hat, indem man

sich eine Situation vorstellt, in der der Aggressor bestraft wird. Es ermöglicht Kin-

dern (und Erwachsenen) zudem, imaginäre Situationen zu erproben, die beste

Strategie für eine Konfrontation herauszufinden, alternativeMöglichkeiten in Be-

tracht zu ziehen und unvorhergesehene Folgen zu entdecken – allesamt Metho-

den, die helfen, die Komplexität des Bewusstseins zu steigern.«119

Biologische und anthropologische Basis dessen ist die Chronobiologie, welche die

Bedeutung und den Umgangmit natürlichen Rhythmen des Körpers erforscht und

deren Relevanz für Gesundheit belegt.120 Wie bereits in Kapitel 3 betont, gehört

Schlafen zu den wichtigsten Tätigkeiten in Hinsicht auf Gesundheit und Wohlbe-

finden, bis zu 10 Stunden pro Tag sind je nach persönlicher Veranlagung notwen-

dig. Zunehmende Popularität erlangen in den letzten Jahren Praktiken zur Acht-

samkeit, wie etwa Meditation. Die können im weiteren Sinne demMüßiggang zu-

geordnet werden, da sie keine zweckhafte Tätigkeit an sich sind, sondern sich vor-

wiegend dem subjektivenWohlbefindenwidmen. Praktiken zur Achtsamkeit geben

demGehirn eine Pause, die ähnlichwie Schlaf wirkt: es entspannt, erlaubt Dinge zu

verarbeiten, sich zu erholen, Stress abzubauen. Die deutlichsten Resultate zeigen

115 Rinderspacher (2000): S. 44.

116 Hesse (1973).

117 Russel (2006).

118 Wuppertal Institut (2012): S. 5.

119 Csikszentmihalyi (1992): S. 162. Ähnlich konstatiert Schnabel (2010: S. 120f.): »Für die geistige

Gesundheit ist Leerlauf elementar.«

120 Fauteck (2018).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 153

medizinische Studien jedoch bei Menschen, die, statt sich kurze Achtsamkeitspau-

sen zu nehmen, ihr Leben in weiteren Teilen nach solch Lebensweisen ausrichten,

also insgesamt stressfreier leben und sich damit einhergehend zum Beispiel auch

bewusster ernähren.121

Muße, Pausen und Achtsamkeit sind demWohlbefinden somit nicht nur direkt

zuträglich, sondern auch indirekt, da sie es dem Körper und Geist erlauben, Er-

lebnisse und Eindrücke zu verarbeiten und wertzuschätzen. Eine potentielle Ent-

schleunigung kann dabei mit einer Intensivierung einhergehen, da dem einzel-

nen Erlebnis mehr Aufmerksamkeit zuteil wird. Während hiermit zum einen die

unmittelbare Glückskomponente des Erlebnisses berücksichtigt wird, erlaubt die

Pause zwischen den Erlebnissen, dass diese auch zu Erfahrungen verarbeitet wer-

den können.122 Im Sinne der klassischen Philosophie wäre auch die geistige Freude

des Denkens zu benennen. Entschleunigung kommt damit den bisher genannten

Aspekten von Beziehungspflege, Spiel und Kunst zugute, wenn Aufmerksamkeit

statt Hyperaufmerksamkeit praktiziert wird:

»Ein rascher Fokuswechsel zwischen verschiedenen Aufgaben, Informationsquel-

len und Prozessen kennzeichnet diese zerstreute Aufmerksamkeit. Da sie auch

eine sehr geringe Toleranz für die Langeweile hat, lässt sie genauso wenig jene

tiefe Langeweile zu, die nicht unwichtig wäre für eine kreativen Prozess.«123

6.4 Wohlbefinden als Motiv einer nachhaltigen Lebensweise

Die oben angeführten vier Elemente stellen kein komplettes Konzept für eine Le-

bensweise dar, die subjektives Wohlbefinden und Suffizienz verbindet. Sie bieten

lediglich einen Referenzrahmen und verweisen auf wesentliche Details, wie ein

subjektives Wohlbefinden jenseits der materialistischen Lebensweise gepflegt und

mithin gesteigert werden kann. Wichtig ist hierbei die reflektierte Zuwendung

zu Aspekten, die dem dauerhaften Wohlbefinden zuträglich sind, auch wenn sie

121 Nehls (2014): S. 234ff.; Ivtzan et al. (2016); Seligman (2002): S. 109f. In manchen Unterneh-

mens werden Praktiken der Achtsamkeit mittlerweile gezielt eingesetzt um die Konzentra-

tionsfähigkeit und Produktivität der Arbeitenden zu steigern.Achtsamkeit, Meditation etc.

in Unternehmen wie Google bis hin zur US Marine Corps. Cederström/Spicer (2016): S. 34ff.

122 Wie Schulze (2005: 59) in seiner Studie zur Erlebnisgesellschaft attestiert: »›Erlebe Dein Le-

ben!‹ Ist der kategorische Imperativ unserer Zeit.« Walter Benjamin hat bereits die Unter-

scheidung aufgebracht von Erlebnissen als episodischen Dinge und Erfahrungen als jene

Ereignisse, die uns prägen und verändern. Siehe Rosa (2013): S. 139. Bei Illouz (2011a) wird

Erlebnis und Erfahrung nicht unterschieden, möglicherweise weil im Englischen beides als

Experience bezeichnet werden kann.

123 Han (2010): S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Glück und Nachhaltigkeit

nicht den derzeit vorherrschenden Anerkennungsmustern und Belohnungssyste-

men entsprechen.

Der Psychologe Marcel Hunecke benennt in seinem Konzept psychische Ressour-

cen zur Förderung nachhaltiger Lebensstile sechs Ressourcen, die zu einem kulturellen

Wandel zugunsten von nachhaltigen Lebensstile beitragen können: Genussfähig-

keit, Selbstakzeptanz, Selbstwirksamkeit, Achtsamkeit, Sinnkonstruktion, Solida-

rität.124 Diese Auflistung bietet eine große Schnittmenge mit den in dieser Arbeit

benannten Elementen. Eher offen bleibt bei der rein psychologischen Betrachtung

allerdings die Rolle der Lebenswelt beziehungsweise der gesellschaftlichen Dimen-

sion, also etwa der gemeinschaftlichen Sinnkonstruktionen undWertemuster hin-

sichtlich eines guten Lebens. Die bei Hunecke genannten Ressourcen lassen sich

grundlegend auch in einer materialistischen Lebensweise einbringen und als Form

der Selbstoptimierung praktizieren.125

Wie bereits in Kapitel 5 angemerkt, ist die Vereinnahmung von Aspekten des

Wohlbefindens in der Arbeits- und Konsumgesellschaft ebenso umfangreich wie

effektiv. Als Beispiel: Bei Schlafmangel ist ein deutlicher Abfall von Aufmerksam-

keit und geistiger Leistungsfähigkeit zu verzeichnen, entsprechend hat die Ma-

nagementliteratur die Bedeutung von Pausen und Schlaf längst erkannt.126 Glei-

ches gilt für Achtsamkeitstrainings, Fitness,Wellness und andere Formen, die dazu

dienen, die Arbeitskraft zu regenerieren.127 Der Genuss der Pause wird hier auf-

gewogen durch die erwartete höhere Leistungserbringung. Jegliche Zuwendung

zum persönlichen Wohlbefinden, die nicht auch die Wertemuster hinterfragt und

verändert, droht in der Logik der Leistungsideologie zu verweilen. Kurz- bis Mit-

telfristig ist dann durchaus eine Steigerung des Wohlbefindens möglich, weil die

Ressourcen besser genutzt werden, langfristig wird sich dieser Effekt aber durch

eine erhöhte Anforderung ausgleichen. Die Selbstoptimierer befinden sich in einer

Sackgasse.

Wie bereits erwähnt bietet die Fähigkeit des Menschen zur Kultur Möglichkei-

ten zur freudevollen und sinnvollen Lebensgestaltung zuhauf.128 Dieses Reich der

Freiheit liegt jenseits der Arbeits- und Konsumgesellschaft und bietet die Möglich-

keit, ein höheres Maß an Wohlbefinden zu generieren, als es der materialistische

Lebensweise gelingt. Nicht weil eine postmaterialistische Lebensweise bequemer

und komfortabler wäre, sondern weil sie interessanter ist und es den Menschen

124 Hunecke (2013).

125 Bei den Praxisbeispielen im Bildungsbereich differenziert Hunecke nicht zwischen den Zie-

len Wohlbefinden und Leistungssteigerung, wie sie in den dort angeführten Konzepten von

Seligman und Fritz-Schubert in Mischform bestehen. (Hunecke 2013): S. 48ff.

126 Nehls (2014): S. 225-234; Hancock (2008).

127 Über reale Ansätze einer Art Gesundheitspflicht in Unternehmen berichten beispielsweise

Cederström/Spicer (2016).

128 Vaneigem (2008): S. 288.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens 155

ermöglicht, ihre Befähigungen besser zu entfalten. Der Künstler und Kulturphilo-

soph Raoul Vaneigem schrieb 1973: »Eine Welt von Genüssen ist zu gewinnen. Wir

haben nichts zu verlieren als die Langeweile.«129 Die Langeweile wäre angesichts

der heutigen Leistungs-, Erlebnis- und Spaßgesellschaft vielleicht eher wiederzu-

entdecken, um die Welt der Genüsse zu betreten.

129 Vaneigem (2008): S. 343; vgl. auch Kanitscheider (2008): S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit

Im bisherigen Verlauf der Arbeit wurde aufgezeigt, dass das Streben nachWohlbe-

finden nur bedingt im Konflikt zu den Zielen nachhaltiger Entwicklung steht, da

das Streben nach persönlicher Entwicklung nicht mit einer maximalen Steigerung

des materiellen Wohlstandes einhergehen muss. Eine Analyse der gegenwärtigen

Lebensweise zeigte zudem, dass das Primat von Wohlstand und die Idealisierung

von Leistung signifikante negative Auswirkungen auf das Wohlbefinden mit sich

bringen. Das Glücksstreben innerhalb der materiellen Lebensweise kann die dort

bestehenden inhärenten Widersprüche nicht überwinden. Dieser Analyse folgend

wurden im vorherigen Kapitel Elemente einer Lebensweise herausgearbeitet, die

Wohlbefinden und Suffizienz verbinden. Hierbei wurden vier Elemente als maß-

geblich bestimmt: Pflege von Beziehungen, Spiel, Kunst und Muße. In diesem Ka-

pitel soll nun untersucht werden, welche Leitmotive von Wohlbefinden sich in der

bisher bestehenden Diskussion zu Suffizienz finden lassen.Dafür werden beispiel-

haft einzelne Schriften undWerke der vergangenen Jahrzehnte herangezogen,wel-

che die Debatte geprägt haben und für die Bandbreite der Konzeptionen eines gu-

ten und suffizienten Lebensweise relevante Positionen einnehmen. Die Lesart der

Texte bezieht sich direkt und ausschließlich auf das jeweilige Verständnis auf das

subjektive Wohlbefinden. Es werden also nicht die Unterschiede in der Konzepti-

on von nachhaltiger Entwicklung oder Suffizienz zwischen den einzelnen Texten

analysiert. Zur Strukturierung der Darstellung wird der Bezug zu den in Kapitel

4 dargestellten Ideenlehren des guten Lebens von Eudaimonia und Hedonismus

herangezogen. Zum ersten zählen jene Ansätze, die einen Bezug zu asketischen

und/oder spirituellen Glücksverständnis haben. Beide Ansätze beziehen sich dar-

auf, Selbstbeschränkung an sich als Tugend zu verstehen und einer entsprechen-

den Ethik zugeneigt zu sein.

Unter 7.1 werden die beispielhaft gewählten Texte zunächst anhand ihrer Kern-

aussagen für die hier bedeutsame Thematik des Glücksverständnisses vorgestellt.

In 7.2 folgt die kritische Analyse anhand der Kriterien der Plausibilität und der

Präferabilität. Vor allem mit dem zweiten Kriterium soll ermittelt werden, ob die

bestehenden Entwürfe ein nicht nur kohärentes Konzept anbieten, sondern auch

eines, das als Leitmotiv dienen kann, indem es den Ansprüchen eines aufgeklärten

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Glück und Nachhaltigkeit

Strebens nach Wohlbefinden genügt. Unter 7.3. wird dann das alternativ-ergän-

zende Modell eines aufgeklärten Hedonismus skizziert.

7.1 Suffizienz als Eudaimonia – Selbstbegrenzung als gutes Leben

7.1.1 Grundlegung

Der eudaimonische Ansatz pro Suffizienz beruht auf der metaphysischen Annah-

me eines höheren, wahren und finalen Guten. Die entsprechenden Konzepte der

Suffizienz formulieren Selbstbegrenzung als Formdes guten Lebens und setzen da-

mit das Streben nach einem Zustand der Suffizienz mit dem Glück gleich. Gemäß

der eudaimonischen Lehre lässt sich also ein objektiv richtiges und gutes Leben

bestimmen, welches als metaphysische Orientierung dem Menschen zukommt.

Dieser Ansatz baut auf der Annahme auf, dass es höchste Werte gibt, die es zu

erkennen gilt und formuliert Suffizienz als einen dieser Werte, beziehungsweise

als höchstes Leitmotiv. Das wahre und gute menschliche Streben soll sich daher an

dem Ziel der Erreichung und Wahrung ökologischer Nachhaltigkeit orientieren,

im Ideal sogar mit einer geringstmöglichen Beeinträchtigung jeglicher natürli-

chen Umwelt durch denMenschen.Dieses Idealbild ist entsprechend ein Lebenmit

möglichst geringer materieller Ausstattung, welches zudem oftmals durch durch

einen hohen Grad an Subsistenzwirtschaft gekennzeichnet ist, welcher die weit-

gehende Autarkie gegenüber dem Wirtschaftssystem ermöglicht. Bei den meisten

dieser Ansätzen steht an zentraler Stelle die Vorstellung, es gäbe einen potentiell

stabilen Idealzustand: das rechte Maß.1 Diese Feststellung ist dann mit der impli-

ziten oder expliziten Forderung verknüpft, jenes rechte Maß wiederzuerkennen

und anzustreben. Das rechte Maß steht zusammen einer Bescheidenheit und ei-

ner Form von Demut gegenüber der Natur dem durch die Moderne induzierten

Trieb nach Selbstentfaltung und Komfort und Übermaß entgegen. Das rechte Maß

ist in der Regel in der Vergangenheit zu finden und demMenschen in der Moderne

verloren gegangen.

Wie in Kapitel 3 gezeigt wurde, ist die eudaimonische Idee des gelungen Le-

bens seit der Antike vor allem religiös interpretiert und geprägt worden. Die in

den meisten Religionen zu findende Idee der Askese als spirituell motivierter Le-

bensform wird dabei aufgenommen und findet sich in der Maßgabe wieder, dass

das rechte Maß der Bescheidenheit für den Menschen gesetzt sei. Dies findet sich

als Muster in vielen Werken der Literatur zu Suffizienz wieder, wenn auch ein-

deutige Bezüge zu einem christlich-monotheistischen Weltbild selten explizit be-

1 »Auch heute begeben sichwiedermehr undmehrMenschen auf die Suche nach dem rechten

Maß, aus Überdruß am Status Quo.« BUND/Misereor (1996): S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 159

nannt sind. Häufig auch explizit benannt sind hingegen in vielen Werken esoteri-

sche odermythologische Bezugssysteme, die auf eine Kosmologie beziehungsweise

einen Pantheismus verwiesen, in dem den Menschen eine Rolle im harmonischen

Zusammenspiel aller Wesen und Natur zugedacht ist. Der Verweis auf die meta-

physische Ebene der Spiritualität dient dann auch als Grundlage für das subjektive

Wohlbefinden: Glück entsteht durch die Verbindung mit dem höheren Sinn bezie-

hungsweise dem höheren Sein. Ein imMenschen spirituell angelegtes höheres Selbst

wird durch eine entsprechende Alltagspraxis, vorzugsweise in der gleichgesinnten

Gemeinschaft, postuliert. In den theoretischen Grundlegungen finden sich oftmals

Vermischungenmit theologischen,mystischen, anthroposophischen und neu-reli-

giösen Weltanschauungen. Das gute Leben ist in klassischer eudaimonischer Aus-

richtung das richtige Leben, bei dem das eigene Erleben eine nachrangige Rolle

spielt, der Bezug zu einem modernen Verständnis des subjektiven Wohlbefindens

also schwach ausgeprägt oder gänzlich abwesend ist.

7.1.2 Referenzen für den Ansatz eines Ökologischen Spiritualismus

Einer der Klassiker der Literatur der Suffizienz ist das Buch Small is beautiful von

Schumacher. Er beschreibt darin einModell, bei dem sich Kleinstrukturen von Pro-

duktion und Zusammenleben mit einem allgemeinen positiven Traditionsverstän-

dis im Sinne einer menschlichen Urweisheit verbinden.

»The guidance we need for this work cannot be found in science or technologie,

the value of which utterly depends on the ends they serve; but it can still be found

in the traditional wisdom of mankind.«2

Schumachers Werk ist dabei buddhistisch inspiriert und somit lässt sich sein Mo-

dell anhand der Begründung dem spirituellen Ansatz zuordnen, wobei es sich um

eine Mischung aus philosophischer und kosmologischer Weltsicht handelt.3

Als ein bekannter Vertreter eines spiritualistisch-ökologischen Ansatzes im

deutschsprachigen Raum ist Rolf Bahro zu nennen, der eine Neuerfindung des

Benediktinertums forderte und dabei den geistigen Aspekt von solchen Lebens-

gemeinschaften gegenüber dem Arbeitsanteil betont und sich zudem nicht dem

christlichen Glauben allein zuwendet. Ihm liegt an einer spirituellen Kultur, die

ohne eine »repressive monotheistische Gottesvorstellung« auskommt.4 Auch hier

geht es um das Wiederfinden und Respektieren des rechten Maßes, welche in

einem Urzustand des Menschen angelegt sei. Anzustreben sei der Zugang zu den

2 Schumacher (1973): S. 252.

3 Radkau (2011): S. 263ff.

4 Bahro (1986): S. 191. Radkau attestiert Bahro eine »vagabundierende Spiritualität«, die sich

vom Christentum über Meister Eckhart zu Buddha, Leotse und letztendlich Bahgwan er-

streckte. Radkau (2011): S. 266-269

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Glück und Nachhaltigkeit

angeblichen ältesten Weisheiten der Menschheit, der sich laut Bahro darin ausdrückt,

dass »[…] die Menschen die Urtatsachen ihrer Existenz und Einordnung in den

Kosmos noch weitgehend frei von dem deformierenden Ballast ihrer späteren

kulturellen Spezialisierung und Entfremdung gelebt und gefeiert haben.«5

Trotz oder auch gerade aufgrund seiner vielfältigen Bezüge und Ausformungen

wurden Ansätze von Bahro verschiedentlich aufgenommen und weiterentwickelt.

So entwirft Bierhoff ein Modell, welches die Transformation des Menschen vom

Konsummenschen zum integralenMenschen entwirft. Im Zentrum dieser Transforma-

tion steht die persönliche Einsicht sowie die geistige Entwicklung. Freiwillige Ein-

fachheit dient dabei als Rezept, welches letztendlich zum Empfinden einer größe-

ren Lebensfülle führen soll. Dies »bezeichnet keine asketische Haltung, denn es geht

nicht umGenussfeindlichkeit, sondern um einmaßvolles und lebensdienliches Ge-

nießen.«6 Ebenso ausgehend von Bahro entwickelt Maik Hosang ein Modell, wel-

ches spirituelle Ansätze mit Erkenntnissen der Neurowissenschaften kombiniert.

Zentral ist dabei das Verständnis des Menschen als emotionalem Wesen: Die Fä-

higkeit zur Empathie ist Fähigkeit zur Liebe, welche auf einer tiefen Verbindung

zu anderen Menschen sowie der Umwelt (und auch Dingen) beruht. Hosang pro-

gnostiziert somit, dass, wo den Gefühlen mehr Raum gegeben wird, es mehr Glück

geben wird – und weniger (kompensatorischen) Konsum. Entsprechende tiefens-

pychologische Ansätze, so schlägt er vor, sollten in der Nachhaltigkeitsforschung

(mehr) Berücksichtigung finden, denn Glück sei vor allem eine kulturelle-konkrete

Erfüllung von elementare Bedürfnisse wie soziale Einbindung, Geborgenheit und

andere.7

Dem Ansatz nach als Kosmovision angelegt ist die Theorie der Tiefenökologie, die

von Arne Naess entwickelt wurde.8 Die Tiefenökologie formuliert eine naturphilo-

sophische Praxis als Lebensphilosophie in der sich esoterisch-spirituelle Ansätze

mit sinnlich-phänomenologischen Aspekten vermischen. Zentral ist dabei die per-

sönliche Erfahrung in der freien Natur. Ein gegenwärtiger Vertreter ist Kozljanic,

der das sich mit der Natur verbinden als Aufgabe einer alltagsnahen Lebenspraxis

formuliert: »Dieses elementare Naturerleben ist »Natur-Gottes-Dienst« im besten

Sinn und an sich schon genug.«9 Beispielhaft benennt er die sich daraus ergebe-

ne Aufgabe für Menschen in den dichter besiedelten Landschaften Mitteleuropas,

die sich der Natur wieder annähern sollen: »Es gibt noch Flecken, an denen Na-

tur und Mensch frei atmen können: z.B. in den Alpen, da, wo weder Alm-, Forst-

5 Bahro (1989): S. 23.

6 Bierhoff (2006): S: 113.

7 Hosang (2006a), Hosang (2007). Dabei stellt er den Bedürfnisstufen vonMaslow die Chakren

gegenüber und sieht zentrale Ähnlichkeiten.

8 Naess (2008).

9 Kozljanic (2008): S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 161

und Jagdwirtschaft noch auch Massentourismus und Massensport zu krass zuge-

schlagen haben.«10 Dem Ideal der Naturverbundenheit folgend, sollten Menschen

diese Orte aufsuchen und dortmehrere Tage verbringen, umdieWildnis zu erleben

und ihre Naturverbundenheit zu entwickeln. Das tiefenökologische Selbstverwirk-

lichungskonzept beruht auf der Annahme eines inneren eigentlichen, metaphysi-

schen Selbst, welches wiederum in Verbindung steht (und Teil ist) der beseelten

Natur, wie sie auch in östlichen Weisheitslehren, etwa bei Gandhi oder buddhisti-

schen Lehren, zu finden ist.11

Deutliche Bezüge zu einer Kosmovision und der Tiefenökologie finden sich

auch im Werk von Vandana Shiva, die als Wachstumskritikerin aus Indien eine

populäre Stimme des »globalen Südens« in der Diskussion vertritt. Sie spricht in

ihrem Buch Jenseits des Wachstums vom Frieden schließen mit der Natur. Sie diagnos-

tiziert als zivilisatorische Krankheit die Trennung des Menschen von der Natur,

obwohl der Mensch als biologisches Wesen ebenso aus Wasser besteht, Sauerstoff

braucht, und so fort. Folglich plädiert sie für eineWiederentdeckung derHarmonie

mit der Natur, beispielhaft in Form des Zusammenlebens in dörflichen Gemein-

schaften und einer stärkere Ausrichtung auf die Subsistenzwirtschaft als natürli-

cher Form der Naturnutzung.12

Der Ansatz des Buen Vivir aus Lateinamerika bezieht sich ebenso auf die Idee

der Kosmovision der Mutter Erde/Pacha Mama.13 Der ebenso attraktiv wie poetisch

klingende Anspruch nach dem Zusammenleben in Harmonie mit der Natur, wie es

etwa in der Präambel der ecuadorianischen Verfassung heißt, lässt dabei die Fra-

ge unbeantwortet, wie diese Harmonie zu definieren ist. Der vergleichende Bezug

zum Ansatz der Tiefenökologie zeugt von der Problematik und verweist letztend-

lich darauf, dass das Konzept seine grundlegenden Werte als gesetzt ansieht und

sich damit einer offenen Diskussion entzieht – und somit in modernen, pluralen

Gesellschaften kaum eine Chance für eine gemeinsame Grundlage bietet.14

7.1.3 Referenzen und Beispiele für Eudaimonia und Askese

Die folgenden Beispiele aus der Literatur zu Suffizienz beziehen sich in ihrer Kon-

zeption des gelungenen nachhaltigen Lebens weniger auf pantheistisch-kosmolo-

gische Ideen, sondern plädieren für eine Einsicht, die der christlichen Askese näher

steht. Beispielhaft fordert Carl Friedrich vonWeizäcker 1988 seinem Buch Bewußts-

10 Kozljanic (2008): S. 32.

11 Kozljanic (2008): S. 34-44.

12 Shiva (2014).

13 Acosta (2015); Gudynas (2012); Jensen/Scheub (2014): S. 78-83.

14 Pfordten (1996).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Glück und Nachhaltigkeit

einswandel die Leserschaft nachdrücklich dazu auf, Bescheidenheit, Selbstbeherrschung

und eine Askese zum Schutz der Natur anzustreben.15

Im Buch Das einfache Leben von John Lane, welches Fragen des Lebensstiles mit

den ökologischen Aspekten des Ressourcenverbrauchs in Zusammenhang stellt,

plädiert der Autor für eine ökologisch nachhaltige Einfachheit. Lane begründet

seine asketische Ethik mit direktem Bezug zu religiösen Wertorientierungen und

Vorbildern: »Die großen Religionsstifter und ihre Anhänger haben nie versucht,

Erfüllung durch äußeren Besitz zu erlangen; sie strebten nach dem Reichtum des

inneren Lebens.«16 Dazu werden Idyllen des einfachen Landlebens gestellt, die von

Thoreau bis hin zur indischen Dorfgemeinschaft reichen.17 Der eudaimonischen

Logik verbunden, wird von einem zu erkennenden Idealbild ausgegangen: »Um

Deine wahre Natur zu entdecken, musst du die Dinge vereinfachen«18. Dies gilt

für Alltagshandlungen und erfordert, auch hier der historischen Ausformungen

folgend, vom Individuum teils stoische Planung: »Damit ich Verlockungen entge-

he, die die Läden heimtückisch versprechen […], habe ich den Essensplan für die

ganze Woche längst erstellt.«19

Die Reduktion der Bedürfnisse ist je nach Stringenz des asketischen Ansatzes

recht weitreichend, so fragt Linz 1995:

»Kann ich nicht auf Genußmittel aus der DrittenWelt, also Kaffee, Tee, Kakao, Ge-

würze, Bananen, Kiwifrüchte und anderes Obst verzichten, die dort zu Monokul-

turen führen, welche nicht nur die Natur zerstören, sondern auch die Menschen

verhungern lassen?«20

Unter demMotto Gut Leben statt viel haben hat vor allem die vomWuppertal Institut

erstellte Großstudie Zukunftsfähiges Deutschland 1996 eine breite Debatte zu Nach-

haltigkeit und Suffizienz angestoßen.21 Der Besitz von vielen Gütern wird im in

Widerspruch zum Gut-Leben postuliert und als Leitidee eine Eleganz der Einfach-

heit vorgeschlagen.22

»Eine Überzahl von Dingen verstopft den Alltag, zerstreut die Aufmerksamkeit,

verzettelt die Energien und schwächt die Kraft, eine klare Linie zu finden. Leerlauf

und Schrott sind Feinde des Glücks.«23

15 Hermand (1991): S. 179.

16 Lane (2012): S. 15.

17 Letztere mit weitreichenden Idealisierungen versehen, vom »Reichtum an Spiritualität und

kreativen Kindern« ist die Reden. Lane (2012): S. 140.

18 Lane (2012): S. 89.

19 Lane (2012): S. 93.

20 Hermand (1991): S. 196.

21 Vgl. Linz (1998): S. 7.

22 BUND/Misereor (1996): S. 223.

23 BUND/Misereor (1996): S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 163

»Eine neue Art von Anstand, nicht aus kleinbürgerlicher Enge, sondern aus globa-

lerWeitsicht, könnte es selbstverständlichwerden lassen, die ressourcenschonen-

den, die behutsameAlternative zuwählen. Vier Kriterien spielen dabei eine Rolle:

Sparsamkeit, Regionalorientierung, gemeinsame Nutzung, Langlebigkeit.«24

Das in der Studie entworfene Grundkonzept der Vier E’s: Entschleunigung, Entflech-

tung, Entrümpelung, Entkommerzialisierung bleibt bis heute populär und wird mit der

Referenz auf »das rechte Maß« aufrecht erhalten.25

Beispielhaft als Vertreter der gegenwärtigen Postwachstumsdebatte ist Nico

Paech zu erwähnen, dessen Ansatz deutlich asketische Aspekte beinhaltet. Genüg-

samkeit zeigt sich in seinen Ausführungen zur Suffizienz als Selbstzweck: »Souve-

rän ist nicht wer viel hat, sondern wer wenig braucht.«26 In seiner Analyse verweist

er kritisch auf die in Kapitel 5 als Tretmühlen benannten Effekte der Konsumge-

sellschaft:

»Von welchen Energiesklaven, Konsumkrücken und Komfort verheißenden Infra-

strukturen könnte sich die Gesellschaft und jeder einzelne freimachen? Es gilt,

sich auf dasWesentliche zu konzentrieren, statt sich einer frustrierenden Vielfalt

von Glücksversprechen zu verlieren.«27

Als Gegenentwurf steht für Paech die Rückkehr zummenschlichenMaß unter Bezug-

nahme auf Schuhmacher (s.o.) und andere Autoren.28 Paech plädiert für konzen-

trierten Genuss statt Sinnesüberflutung und benennt beispielhaft die Freude der

erfahrenen Selbstwirksamkeit bei Subsistenztätigkeiten. In seinem Gesellschafts-

entwurf wird die Erwerbsarbeit auf 20 Stunden verkürzt, der Großteil der anderen

frei werdenden 20 Stunden dann aber für Subsistenzarbeit aufgewandt.29 Damit

steht seine Position letztendlich geradezu einer Stoik nahe, die jedes Glücksver-

sprechen, Elemente von Sinnesfreude, Überfluss und Extase verbannen. Die De-

finition des eigenes Konzeptes des subjektiven Wohlbefindens bleibt knapp und

vage, ein »aufgeklärtes Glück« wird zwar genannt, aber nicht ausgeführt.30

Juliet Schorr skizziert in ihrer Vision einer Postwachstumsgesellschaft ein Mo-

dell, welches sich stärker auf ein Selbstunternehmertum bezieht und eine »Ökono-

mie der Eigenproduktion«31 entwirft. Auch hier spielen Subsistenzaktivitäten wie

Gärtnern, Reparieren, Tauschen und Produzieren eine große Rolle:

24 BUND/Misereor (1996): S. 218.

25 Beispielsweise Schneidewind/Zahrnt (2013): S. 51ff.

26 Paech (2012b): Rückcover.

27 Paech (2012b): S. 40ff.

28 Paech (2012b): S. 56ff.

29 Paech (2012b): S. 146f., S. 151.

30 Paech (2012b): S. 148.

31 Schor (2016): S. 147ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Glück und Nachhaltigkeit

»Plenitude erfordert, die durch weniger Arbeit imMarkt eingesparte Zeit effektiv

zu nutzen, und zwar idealerweise so, dass man damit zwei oder gar drei Fliegen

mit einer Klappe schlagen kann. So kann man zum Beispiel für den eigenen Be-

darf produzieren oder Dinge herstellen, die verkauft oder gegen andere Dinge

eingetauscht werden können…«32

Es handelt sich um eine »Diversifizierung«, welche »ein mit wahrem Lebensglück

und echtemWohlbefinden erfüllten Leben« herbeizuführen vermag.33 Grundprin-

zipien von Plenitude entsprechen weitgehend den hier zuvor entwickelten Ele-

menten: »Weniger arbeiten und konsumieren, mehr selbst schaffen und soziale

Bindungen pflegen.«34 Dennoch wird im Modell der Plenitude aber zugleich ein

umfangreiches, engagiertes und ökologisch-moralisch optimiertes Selbst-unter-

nehmertum entworfen: »Sie arbeiten in einem neuen Teilzeitjob, der Ihnen viel

Freude macht, Sie bauen Gemüse an und versuchen, nebenbei einen kleinen Be-

trieb in Gang zu bringen.«35

VertreterInnen von extremen Postwachstumsszenarien gehen in ihrer Vorstel-

lung des einfachen, schlichten Lebens sowohl materiell als auch zeitlich deutlich

weiter zurück. Diese Autoren werden im akademischen Diskurs zwar kaum rezi-

piert, sind aber durchaus in der Öffentlichkeit präsent und sollen daher hier Er-

wähnung finden. So entwirft Heimrath ein düsteres Szenario einer Post-Kollaps-

Gesellschaft, in der dann die planetare Krankheit in einen gesunden Zustand rück-

überführt werdenmüsse. Er plädiert für eine prä-industrielle Lebensweise, da es in

seinem Post-Kollaps-Szenario keine Großindustrie und keine Informationstechnik

mehr gibt. Vielmehr preist Heimrath die Radhacke als Handwerkszeug und emp-

fiehlt traditionelle Handwerke zu erlernen, welche primär Mechanik statt Elektro-

nik nutzen und mit einfachen Stoffen arbeiten und mit einfachen Mitteln herzu-

stellen sind.36 Dies ist jedoch keinesfalls nur aus der Not eines (potentiellen) Kol-

laps geboren, vielmehr findet damit eine Rückkehr zu einem, bzw. dem wahren,

archaischen Glücksverständnis statt: »das pralle, uns ganz und gar einhüllende,

erfüllende Leben«.37

32 Schor (2016): S. 138.

33 Schor (2016): S. 124.

34 Schor (2016): S. 28.

35 Schor (2016): S. 152. »Selbstversorgung ist auch ein Ansporn für unternehmerische Aktivitä-

ten.« (Ebd. S. 151).

36 Heimrath (2012): S. 34-35.

37 Heimrath (2012): S. 278. Ein ähnliches Plädoyer zur Rückkehr beziehungsweise Rückführung

des Menschen zu seinen archaischen Wurzeln findet sich bei Jensen (2006), (2009).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 165

7.2 Kritische Reflexion der Leitmotive eudaimonischer
Suffizienzkonzepte

Der obigen Darstellung verschiedener Ansätzen folgend soll nun eine Prüfung der

Leitmotive in Bezug auf ihre Plausibilität und Präferabilität vorgenommenwerden.

Die Prüfung des Aspektes der Plausibilität untersucht, ob sie ein Modell des suf-

fizienten und guten Lebens anbieten, welches einer kritischen Betrachtung stand-

hält. Die Prüfung des Aspektes der Präferabilität stellt daran anschließend die Fra-

ge, ob jene Modelle, welche als plausibel angesehen werden können, solche Über-

zeugungskraft aufbieten, dass sie als Leitmotiv für eine suffiziente Lebensweise

desWohlbefindens fungieren können. Die Prüfung erfolgt durch die Formulierung

möglicher Einwände, vor allem mittels Konfrontation einzelner Elemente mit his-

torischen Befunden sowie anhand der bisher in der Arbeit bestimmten Elemente

des subjektiven Wohlbefindens.

7.2.1 Der Ansatz der Regionalisierung und die Romantisierung

der Subsistenzwirtschaft

Vielen Ansätzen der ökologisch motivierten Askese ist eine sehr kritische Sicht auf

die Urbanisierung und Industrialisierung als Form der modernen Gesellschaft ge-

mein sowie, daraus folgend, die Befürwortung einer Renaissance von Regionalisie-

rung und Subsistenzwirtschaft. Diese Sichtweise und Argumentation folgt einer

Traditionslinie der Umwelt- und Naturschutzbewegung, welche schon frühzeitig

eine kritischen Position gegenüber der Industrialisierung und Urbanisierung der

modernen Gesellschaft entwickelt hat. Bereits im 19. Jahrhundert, mit dem Auf-

kommen großer Fabriken als Ausformung der beginnenden Industrialisierung, er-

scheinen Gegenmodelle, in denen Utopien der ländlichen Naturidylle entworfen

werden und die stark auf die romantische Tradition Bezug nehmen. Gerade die

deutsche Romantik ist geprägt von der Sehnsucht nach einem Einswerden von Na-

tur und Seele. Dabei wird eine mystische Anfangszeit der Menschen entworfen, in

der der Mensch als organischer Teil der Natur existiert, mit ihr in Harmonie lebt

und sich in Naturandacht den Gesetzen der Natur unterordnet. Die idealistisch-

romantische Linie der Umweltethik, die die Modernisierung ablehnt, folgt bis heu-

te dieser Grundausrichtung mit starken pantheistischem Einschlag.38 Beispielhaft

als prominenter Vertreter dieser Linie ist Jean-Jacques Rousseau zu nennen, der

bereits in Kapitel 4 als Referenz für die Philosophie des Glücks in der Romantik

erwähnt wurde. Er kritisiert die Verstädterung und erkennt als wahrhaft gut die

edlen Wilden an, die als Bauern oder Hirten ein einfaches und nahezu autarkes

38 Vgl. Ott (2016a): S. 69ff.; Hermand (1991): S. 43f. Besonders inDeutschland ist dieseBewegung

traditionell verankert und relativ stark vertreten.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Glück und Nachhaltigkeit

Leben führen. Diese Idealisierung eines Lebens im Einklang mit der Natur wird

daher auch als »Rousseauistischer Neoprimitivismus«39 bezeichnet. Hierbei wird

das einfache Landleben idealisiert: Die Bauern haben eigentlich das gute Leben,

da sie mitten in der Natur leben, während die Menschen in der Stadt in einer mo-

dernen Hölle leben, in der alles natürliche und gesunde verkümmert.40 Bereits ab

Mitte des 19. Jahrhunderts entwickelt sich auch eine reale Bewegung, die zurück

aufs Land und ins dort verortete ursprüngliche Glück will und dies auch praktisch

angeht. Es gilt selbstversorgend landwirtschaftlich tätig zu sein; Ziel ist die Er-

richtung »eines grünen Lands der Jugend, der Gesundheit und des Glücks«.41 Es

gründet sich die Lebensreformbewegung, in der sich Naturschutz und libertärer

Lebensstil vermischen und dessen Anhänger, die sich vor allem mit Fragen von Er-

nährung und Gesundheit befassen. Dazu gehörten Luft- und Sonnenbäder, nicht

beengende Kleidung, Freikörperkult; bei den strikteren Auslegungen werden da-

bei auch gleich Alkohol, Tabak, scharfe Gewürze und Fleisch abgelehnt.42 Aus ihren

Kreisen werden Landkommunen und Lebensgemeinschaften gegründet, in denen

die Ideen gemeinsam gelebt werden sollen – die meisten werden jedoch inner-

halb weniger Jahre wieder aufgelöst.43 Ein solcherNeoprimitivismus, der im Kontext

dieser Arbeit auch als Ökoprimitivismus bezeichnet werden könnte, beschreibt eine

suffiziente Lebensweise, die zwei Aspekte kombiniert: einen positiven Naturbezug

und einen inhärenten Verweis auf eine asketische Lebensweise, der die Selbstge-

nügsamkeit als legitimes Ziel voraussetzt.

Dem normativen Ansatz, der dieser Romantik des ursprünglichen Landlebens

zugrunde liegt, stehen diverse pragmatische Einwände entgegen, die auch begrün-

den dürften, warum die Renaissance des Landlebens bis heute global nicht erfolgt

ist, sondern oftmals eine vorwiegend urbane und bürgerliche Phantasie ist. Welt-

weit verlassen bis heuteMenschen dieDörfer und das damit verbundene Landleben

aus vielen Gründen in Richtung Stadt. Dazu gehören ökonomische push- und pull-

Faktoren, aber auch kulturelle Aspekte, die mit dem Wunsch nach einer selbst-

bestimmten Lebensgestaltung verbunden sind. So sind dörfliche Gemeinschaften

unter anderem durch eine relativ homogene und traditionelle Wertestruktur be-

stimmt,welche die soziale Eingebundenheit immer auchmit einemAnspruch nach

Konformität verbindet. Dies gilt weltweit, sowohl in ökonomisch armen Ländern

des globalen Südens, in denen der Kontrast zwischen einer traditionellen Dorfge-

meinschaft und der globalisierten Stadt immens ist, wie in den ländlichen Gebie-

ten des globalen Nordens, aus denen junge Menschen ebenso nicht nur aus öko-

nomischen Gründen abwandern, sondern auch weil sie oftmals die Begrenztheit

39 Hermand (1991): S. 171; Kritisch zu Rousseau s.a. Onfray (1991a): S. 50.

40 Siehe Hermand (1991): S. 87 Beispiele für damalige Dorfutopien bei Hermand (1991): S. 35-36.

41 Hermand (1991): S. 106. Er verweist hier auf: Lebebrecht Migge (1919): Das grüne Manifest.

42 Hermand (1991): S. 92-97, S. 106; Radkau (2011): S. 58-81.

43 Hermand (1991): S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 167

des dörflichen Wertekanons als Beengung empfinden. Hier haben dörfliche Ge-

meinschaften eine grundlegende strukturelle Barriere doppelter Art: zum einen

ist eine kohärente Gemeinschaft nur über ein begrenztes Werteset zu definieren,

zum anderen begrenzt die reine Anzahl an Mitgliedern die potentielle Vielfalt der

Lebensstile. In der urbanen Gesellschaft haben hingegen vielerlei Gemeinschaften

Platz und zusätzlich eröffnet sich jener Raum der offenen Gesellschaft, welcher

der freien Entfaltung von menschlichen Interessen Platz gibt und für vielfältige

Lebensstile Anerkennung bietet. Dies gilt für Subkulturen und Hobbys ebenso wie

für, mit individuell stärkerer Relevanz, politische Gesinnung, religiöse Ausrich-

tung oder sexuelle Orientierungen. Entsprechend ist Urbanisierung als weltweiter

Megatrend mehrfach begründet und keineswegs nur als Verlust eines ursprüngli-

chen harmonischen Dorflebens zu verstehen. Die rasante Urbanisierung ist dabei

durchaus eine zentrale Herausforderung globaler nachhaltiger Entwicklung auf-

grund ihres enormen Ressourcenbedarfs, aber sie bietet zugleich viele Chancen

in Hinsicht auf Deckung der Grundbedürfnisse durch Infrastruktur, Bildung und

medizinische Versorgung sowie ihr allgemein hohes ökonomisches Potential.44

Ein anderes Problem einer idealtypischen reinen ländlich-regionalen Lebens-

weise mit einer konsequenten Ausrichtung auf eine Subsistenzwirtschaft, ist die

Frage,wie dann überhaupt jene Güter produziert werden könnten, die fürmoderne

Gesellschaften relevant sind. Dazu zählen etwa Produkte der digitalen Kommuni-

kationstechnologie oder aber großindustrielle Güter wie Autos und Züge, die nicht

in regionalisierten, dörflichen Strukturen zu fertigen sind. Ebenso wären Medi-

kamente und Medizintechnologie als relevante Errungenschaft der Moderne und

ihrer industriellen Produktionsstruktur zu nennen. Gleiches gilt für Einrichtun-

gen wie Universitäten oder kulturelle Institutionen (Theater, Konzerthäuser und

ihre Ensembles, Orchester etc.).

Somit zeigt sich in der Argumentation, die für ein Zurück zur ländlichen Struk-

tur und dem naturverbundenen Leben plädiert, ein zweifaches Problem. Sie ist

zunächst grundlegend mit der Tendenz zum Anachronismus konfrontiert, der die

Fortentwicklung menschlicher Kultur und Zivilisation relativiert. Vor allem aber

fehlt eine empirische Basis der Romantisierung, wann und wo genau denn jenes

gute, einfache Leben gewesen sein soll, bevor es verloren ging. Ein Blick in histo-

rische Studien lässt zumindest zweifeln, dass die Lebensqualität und auch die Le-

benszufriedenheit in früheren Zeiten besser waren als sie heute sind.45 Durch das

Verschweigen realer Probleme des traditionellen Landlebens wie ökonomische Ar-

mut und soziale Ungleichheiten (z.B. durch autoritäre Gemeinschaftsstrukturen)

stehen die Entwürfe des Zurück zur Natur zudem in der Kritik, latent konservative

44 WBGU (2016); Manzini (2013); UN Environment (2019): S. 31-36.

45 Vgl. zum Beispiel Braudel (1985).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Glück und Nachhaltigkeit

Ansätze zu favorisieren, die zum Teil mit chauvinistischen Motiven und nationa-

listischen Zügen durchsetzt sind.46

7.2.2 Ambivalenz der Bezüge zum ursprünglichen Glück

in anderen Kulturen

Eine Variante der Idee eines Urzustandes nimmt eine internationale Perspektive

ein und sucht nach Vorbildern und Lösungen bei Lebensweisen in anderen Kul-

turen und zwar bevorzugt bei sogenannten Naturvölkern oder indigenen Gemein-

schaften. Diese Tendenz war bereits in der frühen Naturschutzbewegung verbrei-

tet und zeigte dabei oftmals Bilder christlichen Vorstellungen des Paradies in der

Interpretation der Romantik. Bemüht werden beispielsweise australische Aborigi-

nes oder nord- und südamerikanische Indigene,wobei die bestehenden Kenntnisse

von Zeitnutzung, Lebensformen und Produktionsweisen der First Nations oftmals

ein positives Bild von Freizeit- und Überflussgesellschaften erzeugen, die bei ei-

ner Unterproduktivität zugleich eineMußepräferenz aufzeigten und offenbar über

Jahrhunderte kaum Steigerung von Produktion oder technische Innovation her-

vorbrachten.47 Aus Sicht von Suffizienz und Wohlbefinden erscheint dies als recht

positives Resultat, das sich aber aus der Sicht des Hier und Heute nicht als Ideal

aufrecht erhalten lässt:

»Weil es eines Verzichtes bedarf, täuscht sich, wer die Naturvölker als Vorbild hin-

stellt. Sie leben zwar bescheiden, aber in der Regel deshalb, weil ihr Stand der

Technik und Ökonomie keine Unbescheidenheit erlaubt; sie leben in einer nicht

selbst gewählten, einer vormoralischen Bescheidenheit.«48

»In primitiven Gesellschaften verbindet sich ein komplexes, geschlossenes Welt-

bild mit einem nur gering ausgefächerten Bedürfnisniveau und einer konstanten

Wertestruktur.«49

Während das Leben von Sammlergesellschaften vermutlich (aber auch das ist nicht

gewiss, da es kaum verlässliche Quellen gibt) ein glückliches war in Hinsicht auf

Zeitwohlstand und sozialemMiteinander, sowaren zugleich die Risiken etwa durch

Krankheiten und Unfälle enorm sowie die Lebenserwartung deutlich geringer als

in modernen Industrieländern. Nicht zuletzt steht es in solchen Gemeinschaf-

ten schlecht um jene, die sich nicht in die enge Gemeinschaft einfinden oder die

schlicht nicht mithalten können, so werden teilweise auch in heute noch existie-

renden Jäger- und Sammler Gesellschaften alte oder behinderte Menschen, die das

46 Hermand (1991): S. 90.

47 Schaaff (1991): S. 122-140; Schumaker (2009): S. 62-66; Hermand (1991): S. 26, 102.

48 Höffe (1993): S. 166.

49 Schaaff (1991): S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 169

Leben der Gruppe zu stark beeinträchtigen würden, ausgestoßen oder sogar getö-

tet.50 Allgemein sind indigene Bevölkerungen und religiöse Gemeinschaften nicht

unbedingt glücklicher als andere Menschen, wie eine Studie am Beispiel von Inuit

undMassai zeigt. Letztendlich steht hier dem empfundenenGlück auch der Aspekt

der Lebensqualität gegenüber, die sich etwa in der Lebenserwartung und ande-

ren klassischen Indikatoren der Entwicklungsökonomie gegenüber.51 Dies bedeu-

tet nicht, dass es den traditionellen Völkern und Gemeinschaften nicht ermöglicht

werden sollte, ihre Lebensweise beizubehalten.52 Da es in Mitteleuropa aber keine

solchen Gruppen mehr gibt, ist fraglich welche Übertragbarkeit einer indigenen

Lebensweise hier valide wäre für die durch Moderne und Aufklärung geprägten

und zunehmendmultikulturellen diversen Gesellschaft. Der Verweis auf Tradition,

Volk und Territorium findet sich in Europa gegenwärtig vor allem bei nationalis-

tisch-völkischen und anti-emanzipatorischem Protagonisten.

In der Debatte um Alternativen zu herkömmlichen Entwicklungsmodellen be-

steht oft eine Tendenz, prä-moderne Gesellschaftszustände und kulturelle Tradi-

tionen zu idealisieren. Als Gegenmodell zur westlichen Entwicklung wird dann die

dörfliche Subsistenzwirtschaft mit ihren traditionellen Strukturen angeführt. In

einem solchen kulturalistischen Blick kann jedoch schnell ein allzu harmonisches

Bild von traditionellen Gemeinschaften gezeichnet werden, etwa was die Natura-

lisierung von Geschlechterverhältnissen oder die Ignoranz von Macht und Herr-

schaftsverhältnissen angeht.53 Ein drastisches Beispiel für eine solche Romanti-

sierung von ländlicher Armut in Ländern des globalen Südens bietet der franzö-

sische Autor Pierre Rabhi in seinem Buch Glückliche Genügsamkeit, der durchaus

anerkennt, dass es früher mehr ökonomische Armut, autoritäre Familienstruktu-

ren und repressive Geschlechterverhältnisse gab, es aber dennoch eine gute Zeit

der natürliche, harmonischen Ordnung gewesen sei.54

Zugleich bestand auch immer die Möglichkeit des Scheiterns anderer Entwick-

lungsmodelle, wie Jared Diamond am Beispiel untergegangener Kulturen und Zi-

50 Harari (2011): S. 58ff. Harari berichtet diese Tötungen von den Aché in Paraguay, die bis in

die 1960 im Dschungel lebten. Ähnlich berichtet Diamond von Kindstötungen als bis ins 20.

Jahrhundert praktizierte traditionelle Methoden zur Bevölkerungskontrolle bei den Einwoh-

nerInnen der kleinen Pazifikinsel Tikopia. (Diamond 2005: S. 361ff.). Everett (2010) berichtet

von den Pirahã-Indigenen in Brasilien und ihrem glücklichen Leben, nennt aber zugleich die

geringe Lebenserwartung – auch hier ist das Glück also sehr relativ.

51 Biswas-Diener et al. (2005).

52 Siehe Gavorra (2018) für die Auseinandersetzungen die im globalen Süden, vor allem in Süd-

amerika, um die Erhaltung traditioneller Lebensweisen geführt werden.

53 Ziai (2014): S. 104-107.

54 Rabhi (2015). Pierre Rabhi ist in Frankreich populär und füllt bei seinemVorträgen große Säle.

Dies, so Kritiker, sei auch ein lukratives Geschäft für ihn. Seine Tätigkeiten als Entwicklungs-

berater wurde er nach Jahren enthoben, da seine Expertisemehr auf seinerWeltanschauung

denn auf fundierten Kenntnissen basierte. Malet (2018).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Glück und Nachhaltigkeit

vilisationen aufzeigt.55 Seine Analyse belegt, dass auch früher Menschengruppen

nicht unbedingt in Harmonie mit der Natur lebten, sondern in vielen Fällen – von

den Osterinseln über die Anden bis zu Grönland – nicht nachhaltig mit der Natur

wirtschafteten, dadurch ihre eigene Lebensgrundlage verloren und dies letztend-

lich sogarmit ihrer Existenz bezahlten. Dem könnte nun vom Standpunkt der kon-

sequenten Öko-Askese entgegengehalten werden, dass eben jede zivilisatorische

Entwicklung bereits problematisch sei und den Mensch aus seiner natürlichen Po-

sition des archaischen Lebens heraushole. Die Konsequenz daraus wäre eine weit-

gehend auf Jägern und Sammlern basierende Menschheit, wie es oben beispielhaft

für den Ansatz von Bahro suggeriert wird. Zugleich zeigen Diamonds Analyse-

beispiele, was mithin als Konsens der Anthropologie gelten kann, dass Menschen

zur Bildung von Zivilisationen neigen und eben jene materielle und kulturelle Ent-

wicklung auchmeistens eher die individuelle Existenz schützt, indem sie gegen die

widrigen und wechselhaften Naturgegebenheiten Resilienz aufbaut. Eine entspre-

chende Selbstregulation, die eine Wirtschaft auf jener Entwicklungsstufe verhar-

ren lässt, erscheint also hochgradig unplausibel. Einzelne Praktiken traditioneller

Lebensweisen können sicherlich übernommenwerden, aber das Grundverständnis

moderner Gesellschaften ist ein fundamental anderes und nicht revidierbar.

7.2.3 Kritik der Naturverbundenheit und der Tiefenökologie

DasModell der Tiefenökologie basiert auf der Annahme eines ursprünglich harmo-

nischen Zusammenspiels von Mensch und Natur. Ein Problem dieses holistischen

Ansatzes ist, dass dieser Harmonismus nur bedingt empirisch begründbar ist und

somit eine normative Konzeption darstellt. Es bestehen realiter zahlreiche von der

Natur ausgehende Gefahren und Unbequemlichkeiten für das menschliche Leben,

von Naturkatastrophen wie Sturmfluten und Erdbeben zu tödlichen Viren von tro-

pischen Krankheiten oder AIDS.56 Ebenso ist die suggerierte Ehrfurcht vor einer

heiligen Natur problematisch, zwar ist die Natur menschlicher Lebensraum, aber

ihr liegt keine bislang nachweisbare Intention zugrunde.57

Der positive Naturbezug der Tiefenökologie ist daher für eine suffiziente Le-

bensweise als eine zuträgliche, aber keine hinreichende Bedingung anzusehen.

Grund dafür ist, dass die Frage der Nachhaltigkeit letztendlich nicht von einer

subjektiv erlebtenNatur abhängt, sondern sich auf die naturwissenschaftliche fun-

dierte Erkenntnis planetarer Grenzen bezieht. Schöne Landschaften zu genießen

oder gar erhalten zu wollen steht dabei nur bedingt in Zusammenhang mit Fra-

gen des globalen Ressourcenverbrauchs. Sie hilft der Legitimation des Natur- und

55 Diamond (2005).

56 Krebs (2012), (1997).

57 Gesang (2007): S. 114-123.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 171

vor allem dem Wildnisschutz, erzeugt aber nicht automatisch einen substantiel-

len Beitrag zur nachhaltigen Entwicklung.58 In der konkreten Realisierung könnte

das Streben nach Erfahrungen in der Wildnis, wie sie oben beispielhaft von Kozl-

janic zitiert wurde, in den stark besiedelten Gebieten Mitteleuropas vielmehr so-

gar zu realen Konflikten mit dem Umwelt- und Naturschutz führen. Während die

Originalidee des Lebens im Freien (Friluftsliv) von Arne Naess in Norwegen ent-

wickelt wurde, wo das Verhältnis von Fläche und Besiedlung deutlich geringer ist

sowie der Aufenthalt in Wildnisgebieten mit dem Jedermannsrecht anders gere-

gelt ist, ist eine Übertragung etwa in den Alpenraum bedenklich.59 Studien des

Deutschen Alpenvereins zeigen die bereits bestehende Problematik der Naturbe-

lastungen aufgrund der positiven Naturbezogenheit der Menschen, die als Berg-

wanderInnen in den Alpen unterwegs sind.60 Global gesehen erscheint es teilweise

eher problematisch, dass der Wunsch nach dem Erleben möglichst unberührter

Natur eine Tourismusindustrie antreibt, die just jene Natur fortwährend für Men-

schen erschließt.61 Ebenso ist derWunsch nach Naturbezug in Hinsicht auf Raum-

strukturen ein Problem: Während Arbeitsplätze vor allem in Städten gegeben sind,

möchten viele Menschen gerne im Grünen leben und schätzen das Einfamilienhaus

am Stadtrand. Damit tragen sie aber genau zur Problematik der Zersiedelung, so-

wie dem zunehmenden Verkehrsaufkommen bei. Die wichtige Rolle von Natur für

das eigenen Wohlbefinden sowie die Wertschätzung von Natur an sich ist zudem

in Deutschland groß, wie Studien zum Naturbewusstsein zeigen, korrelieren aber

58 Hendlin (2016). Zu erwähnen ist auch, dass Naturschutz auch teils gegen Menschen gerich-

tet, wie etwa in der Geschichte der Nationalparks, insbesondere auf dem afrikanischen Kon-

tinent, zu erkennen ist. Radkau (2011): S. 113-117.

59 Eine einfache Skalierung desWildnisbezugs verdeutlicht die Problematik: angenommennur

1 % der erwachsenen Bevölkerung der BRDwürde der Aufforderung Kozljanic nachkommen,

so würden ca. 500.000 Menschen sich aufmachen, möglichst unberührte Naturgebiete zu

erleben. Seiner Empfehlung folgend würden sich schon bald viele Sinnsuchende in jenen Al-

pentälern aufhalten, die bis dato wenig berührt waren, – und damit vermutlich nicht nur die

Einsamkeit beenden, sondern auch gegenbestehendeNaturschutzverordnungen verstoßen.

In Hinsicht auf das Leitmotiv wäre zu bemerken, dass in Norwegen der Wildnisbezug zwar

als Kultur- und Freizeitelement etabliert ist, aber nicht als umfassender, basaler Lebensstil.

Menschen pflegen einen materielle Lebensweise und haben als Familie ein schlichtes Wo-

chenendhaus in der Natur. Die ökologische Gesamtbilanz der norwegischen Bevölkerung ist

ökologisch keineswegs vorbildlich.

60 So fahren viele Wanderer für Tagesausflüge in die Berge und legen dabei im Schnitt 145 Km

(Hin+Rückfahrt) zurück, oft per PKW. DAV (2014a).

61 Demmöglichen Einwand, dass es ja eben umWildniserfahrung ohne solche Infrastruktur ge-

he, wäre zumeinen der reale Trend der Outdoorbranche entgegenzusetzen, dass diemeisten

MenschenWildnis gerne in gewählten Settingmit Komfortmindestmaß erleben. Zum ande-

ren könnte im Stil philosophischer Gedankenexperimente gefragt werden, ob der Wildnis-

freund, so er denn bei einer Bergwanderung sich ein Bein bricht, nicht doch auch gerne die

Option hätte, per Bergrettung in das nächste Universitätsklinikum geflogen zu werden?

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Glück und Nachhaltigkeit

offenbar nicht mit dem Konzept nachhaltiger Entwicklung.62 Das positive Erleben

von Natur scheint also gar nicht als Gegensatz zur materialistischen Lebenswei-

se empfunden zu werden, sondern vielmehr als komplementäres Element: Erho-

lung in der Natur ist der Ausgleich für den Alltag in der urbanen Zivilisation. Da-

bei werden Grundlagen der materialistischen Lebensweise (Kommerzialisierung

und Kommodifizierung) durchaus in die Sphäre des Naturerlebens getragen, et-

wa durch Tourismusangebote und Ausrüstungsbedarf. Dass alleinig der Kontakt

zur Natur zu einer Besinnung in Richtung einer suffizienten – weil ganzheitlich

naturverbundenen – Lebensweise führt, lässt sich bislang nicht beobachten.

Nicht zu bestreiten ist jedoch der positive Bezug von Naturbeziehungen zum

Wohlbefinden, wie sie bereits in Kap 3 aufgezeigt wurden. Der Mensch hat als

Naturwesen offenbar das Grundbedürfnis nach (positiver) Naturbeziehung zu sei-

nem natürlichen Lebensraum. Somit ergibt sich die Maßgabe, Gelegenheiten für

den Naturbezug zu schaffen, das heißt etwa, durch Schutzgebiete solche Natur

verfügbar, gesichert und zugänglich zu machen.63 Das Landschaft und Naturräu-

me der Erholung und Gesundheit dienlich sind, gilt nämlich keinesfalls nur für

Wildnis, sondern auch für gestaltete Landschaft, etwa Parkanlagen oder andere

Naturorte mit guter Zugänglichkeit und ästhetischer Komponente.64 Hier eröffnet

sich die, oftmals in der Gesamtbilanz möglicherweise nachhaltigere, Möglichkeit,

Naturerfahrung von der aufwändigen Wildniserfahrung abzukoppeln und in per-

sönlich positiv wahrgenommenen Landschaften zu erleben.65

7.2.4 Überblick zur Plausibilität der eudaimonischen Modelle

Die Argumentation der angeführten Beispiele eudaimonisch begründeter Konzep-

te der Suffizienz, plädiert wie gezeigt oftmals für eine Rückkehr in dasReich derNot-

wendigkeit, wenn etwa die Arbeit zur Versorgung und Reproduktion (Gärtnern, Re-

parieren und anderes) als Ideal dargestellt werden. Dies ist zwar ökologisch plau-

sibel, steht aber im Spannungsverhältnis zur Idee menschlicher Entwicklung und

vor allem der Idee eines glücklichen und gelungenen Lebens, wie sie bisher in die-

ser Arbeit zusammengestellt wurde. Es finden sich eher wenig Bezüge zu jenen

Aspekten einer antiken Eudaimonia, die den Menschen als soziales und Kultur-

wesen (zum Beispiel Ergon oder Arete) beschreibt und erst recht wenig Bezüge zu

Ideen von Lebenskunst oder Hedonismus. Die zugrundeliegende Überzeugung,

das Selbstbegrenzung und Selbstversorgung das gute Leben ausmachen, scheint

62 Siehe BMU/BvN (2012). Siehe auch Kapitel 2.

63 Ott (2016b).

64 Eikmann (2016).

65 Krebs (2012) argumentiert etwa für eine spezifischeHeimatliebe, alsoVerbundenheitmit der

originären als heimatlich empfundenen Landschaft. Inwieweit dies auch urbane Orte sein

können erörtert Krebs leider nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 173

also bereits vorausgesetzt zu werden. Die Ansätze stehen dabei oft in spiritueller

oder religiöser Tradition einer Schöpfungsidee beziehungsweise einer entsprechen

pantheistischen Kosmologie:

»In solchen Schriften herrscht neben der Einsicht in die Ganzheit und der Erwar-

tung einer aufWendezeiten beruhenden Evolutionmanchmal ein geradezu heils-

geschichtlicher Glauben an religiöse Erweckungen oder Auferstehungen, der sich

– wie schon in Teilen der Lebensreformbewegung um 1900 – in Einzelfällen bis

zur Hoffnung auf ein neues Paradies, einen neuen Garten Eden steigerte.«66

In den romantischen Utopien der Idylle lösen sich alle Widersprüche an einem

imaginärem Ursprungsort auf, jedoch weniger durch logisches Denken, sondern

in einem visionären Akt.67 Prägnant ist auch die inhärent widersprüchliche Mi-

schung vonWissenschaftsgläubigkeit undWissenschaftsskepsis: Einerseits gilt die

Technik als die Ursache für jegliche Umweltbelastung und das technische Zeital-

ter gilt als der Sündenfall des Menschen, andererseits beruht die Argumentation

in Teilen just auf der Bewertung technischen Messungen zur Umweltqualität und

wissenschaftlichen Szenarien zur nachhaltigen oder nicht-nachhaltigen Entwick-

lung. Ein starkes Bedürfnis nach einer ganzheitlichen Philosophie in dermodernen

und komplexen Welt zeigt sich in der Idee einer Gesamtnatur, welche einen har-

monischen Urzustand ermöglicht, in der das Ich durch dasWir ersetzt wird.68 Der

Blick zurück in die vorindustriellen Zeiten wirft dabei durchaus berechtigte Fragen

auf, die die Entwicklung der modernen Gesellschaft und auch des Glücksverständ-

nisses kritisch herausfordern.

»Wer sich für Kulturgeschichte interessiert, hat sich sicher schon einmal gefragt,

warumsichdieMenschenbis zumBeginnderNeuzeitmit äußeren Lebensverhält-

nissen zufriedengaben, die für unsHeutige schlicht unerträglichwären. ZuBeginn

des Mittelalters setzte der Niedergang des alltäglichen Komforts ein, der zumin-

dest in den römischen Städten und Villen auf dem Lande seit Langem selbstver-

ständlich gewesen war. Warum also suchten unserer Vorfahren seitdem nicht wie

wir ihr Glück in dieser Welt durch technische Lebensverbesserung, anstatt in den

bíos theoreticós zu flüchtenoder alles auf die ewige Seligkeit zu vertagen?Viele Fak-

torenwären hier zu nennen, aber es lag offenbar auch an ihren Vorstellungen vom

66 Hermand (1991): S. 166.

67 Berlin (2009): S. 162f. Beispielhaft ist die Annahme einer Erweckung der Menschen stehe un-

mittelbar bevor, in der dann die Einheit von Mensch und Natur, sowie der Menschen unter-

einander alsMenschheit stattfindet. Z.B. in KenWilbers Buch »Eros, Kosmos, Logos.« (Wilber

1996) oder in modern-mythologischen Prophezeiungen, vgl. FR 2.7.2014: Die Erde wird sich

reinigen. Interview mit John Fire Lame Deer.

68 Becker (2016): S. 30ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Glück und Nachhaltigkeit

Glück, und es bedurfte offenbar einer fundamentalen Veränderung dieser Glücks-

vorstellungen, um das für uns Selbstverständliche herzuführen; so erscheint uns

die visio beatifica Dei als unendlich langweilig, und wer wird schon in der Theorie

glücklich?«69

Eine historische und anthropologische Perspektive zu Suffizienz und Konzepten

des einfachen guten Lebens, die sich mit der Frage befasst, welche Ideen und For-

men des guten Lebens es früher gegeben hat, als zumindest global gesehen noch

eine nachhaltige Lebensweise gegeben war, kann aber nur sehr bedingt als Weg-

weiser für die Gegenwart oder gar die Zukunft angesehen werden. Allgemein sollte

gelten: Der Notdurft, der potentiellen Schäbigkeit und der Exposition gegenüber

jeglicher Gewalt eines Naturzustandes zu entkommen, ist eine Errungenschaft der

menschlichen Entwicklung und gewissermaßen die Grundlage für das subjektive

Wohlbefinden. Solche Zivilisationsannehmlichkeiten sollten nicht willkürlich zur Dis-

position gestellt werden.70 Hans-Magnus Enzensberger benannte in seiner kriti-

schen Sicht auf die Umweltbewegung dieseWidersprüchlichkeit pointiert:Manwill

zurück zu einer präindustriellen (und imaginären) Romantik, ohne zu realisieren,

dass die entsprechend träumende bürgerliche Schicht jener nun verpönten Indus-

trie ihr Dasein und denWohlstand verdankt, der sie überhaupt träumen lässt.71 Die

Bezüge zu vormodernen Lebensweisen sind somit zwar in Hinsicht auf Suffizienz

plausibel, aber wohl kaum präferabel als Leitmotiv für subjektives Wohlbefinden.

Dies soll in den folgenden Abschnitten noch weiter verdeutlicht werden.

7.2.5 Kritik der Askese als Leitmotiv des guten Lebens

Die Idee und Praxis der Askese bietet ein konsequentes Vorbild für eine Lebens-

weise, die auf materiellen Wohlstand verzichtet und auch anderweitig potentiell

ressourcenintensive Bedürfnisbefriedigung zu reduzieren sucht. Entsprechend be-

steht hier ein vielversprechender Effekt für eine Ressourcen sparende Lebensweise,

wie er zum Beispiel von Stengel angeführt wird:

»Die These, Menschen sind zum Verzicht nicht bereit, ist folglich nicht haltbar.

Manmuss nur an buddhistische und andere klösterliche Gemeinschaften denken,

um dieses These zum Einsturz zu bringen. Was diese Gemeinschaften auszeich-

net, ist ihre weltabgewandteWeltschau, die eine auf Kontemplation ausgerichte-

te Lebensführung begründet.«72

69 Schnädelbach (2007): S. 55.

70 Strasser (2011): S. 76ff.

71 Enzensberger (1982): S. 205.

72 Stengel (2011): S. 296.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 175

Die Argumentation erscheint an sich plausibel, allein es scheitert an empirischer

Evidenz ihrer Präferabilität – das Leben in klösterlichen Gemeinschaften scheint

nicht so attraktiv zu sein, wie es hier suggeriert wird. Während die Idee der Mä-

ßigung weiterhin im Christentum von großer Relevanz ist, hat ihre konsequente

Praxis weitgehend an Zuspruch verloren: »Askese als religiöser Dauerhabitus – das

heißt als lebenslanger Ausstieg aus Haus, Familie und Besitz, als Zölibat und ein

Leben hinter Klostermauern, war und ist nicht das Ziel der Mehrheit der Men-

schen.«73 Der Begriff Mehrheit ist dabei wohlwollend gewählt, wie ein Blick in die

Statistik zeigt: Ende 2018 gibt es in der BRD 14.257 Ordensfrauen und 3.511 Ordens-

männer, die Zahl nimmt kontinuierlich ab und hat sich allein zwischen 1997 und

2018 um mehr als die Hälfte reduziert.74 In den Kirchen zeugen derweil diverse

Skandale in Bezug auf die Lebensweise ihrer geistlichen Oberhäuptern von einem

inhärenten Problem des asketischen Ideals, das es nämlich in der Praxis weniger

leicht einzuhalten ist, weil es dem Menschen offenbar nicht entspricht.75

Die Geschichte der asketischen Tugendlehre, von der Mäßigung des Menschen

bei Platon, über die bürgerliche Mäßigung bei Erasmus definiert Selbstbeherr-

schung als Zeichen von Kultiviertheit und die Kontrolle über das leibliche Selbst

gilt als Zeichen von seelischer Unabhängigkeit. Askese ist jedoch nicht nur als phi-

losophische Praxis existent, sondern auch als Leitbild für die breite Masse. Hierbei

soll sich der einzelne Mensch im Sinne der Askese auch zurücknehmen, um ein

gutes Zusammenleben in Gemeinschaft, Gesellschaft zu ermöglichen.76 Es han-

delt sich also um einen Beitrag zum sozialen Regelwerk, der zunächst den Erhalt

des Systems zum Ziel hat, da er kein aktivierendes, transformatorisches Potential

enthält. In dieser Hinsicht handelt es sich vielmehr um eine Herrschaftslogik, die

zur Bescheidenheit und Ordnung ihrer Subjekte aufruft. Somit lässt sich analy-

tisch begründen, warum eine asketische Theorie des guten Lebens bevorzugt ver-

73 Michaels (2004): S. 118.

74 Siehe Deutsche Ordensobernkonferenz (2019). Siehe auch Dienberg/Eggensperger/Engel

(2014). Als modernes Extrem der religiös motivierten antimodernen Lebensweise können

die Amish people in den USA gelten. Empirische Studien zeigen, dass sie kein höheres Maß

an Lebenszufriedenheit zeigen als der Durchschnitt. Konträr dazu sind die Hutterer in Kana-

da als religiöse Gemeinschaft zu erwähnen, die sich jedoch in industrieller Landwirtschaft

undMassentierhaltung betätigt und somit kaumBezüge zu ökologischerNachhaltigkeit hat.

Stengels Aussage bezieht sich nun zunächst auf den Buddhismus, aber auch für jene Länder

ist keine signifikante Zunahme von entsprechenden Gemeinschaften bekannt, im Gegenteil

findet sich in Thailand und anderswo eine massive Ausbreitung der materiellen Lebenswei-

se.

75 Erinnert sei etwa an Margot Käßmann, die von der Polizei gestoppt wurde, als sie angetrun-

ken ihre Oberklassenlimousine steuerte oder an Bischof van Elbst, der seinen dienstlichen

Wohnsitz für mehrere Millionen Euro renovieren ließ. Deutlich schwerwiegender im Ver-

gleich sind jedoch die wohl unzähligen Fälle von sexuellem Missbrauch in der Kirche.

76 Hufnagel (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Glück und Nachhaltigkeit

breitet wurde – vor allem von den Mächtigen und Herrschenden (und damit meist

auch Einfluss auf Philosophie, zumindest die Verbreitung und Lehre). Vertretern

eines bestehendes Systems ging und geht es in der Regel eher um die Stabilität

des Systems, während die Selbstverwirklichung der Bevölkerung sekundär blieb

und bleibt. Gerade Tugendlehren stehen häufig für Mäßigung oder Tapferkeit und

damit in direktem Dienste von Interessen der Machthabenden: »Es ist leicht ein-

sehbar, dass sich eine Pflichtethik gut in die Staatsräson einfügt.«77 Die gesamte

Idee der Askese ist somit aus der Sicht eines aufgeklärten Individuums mehr als

skeptisch zu betrachten und taugt schlichtweg wenig als Leitmotiv. Bei Texten und

Anhängern des Lebensstil der freiwilligen Einfachheit (Lovos, lifestyle of voluntary sim-

plicity) findet sich immer wieder der Verweis auf lange und eklektische Reihe von

Anhängern der Askese, von der Stoa bis zu Gandhi. Dies entspricht einer norma-

tiven Plausibilität, sie mangelt aber an Belegen, dass jemals eine Gesellschaft nach

diesen Werten gelebt hat und die Menschen dies mehrheitlich es als gutes Leben

definiert haben.78

7.2.6 Die pessimistischen Narrative der eudaimonischen Suffizienz

In der bisherigen kritischen Perspektive der eudaimonischen Konzepte von Suf-

fizienz konnten deutliche Lücken bezüglich der Präferabilität aufgezeigt werden.

Im Folgenden soll erörtert werden, wie innerhalb der Ansätze dennoch eine Legi-

timation beziehungsweise Präferabilität generiert wird. Zwei Aspekte lassen sich

grundlegend benennen: Erstens eine bereits deutlich negative Bewertung des be-

stehenden Zustandes derWelt und zweitens eine noch drastisch pessimistische Zu-

kunftsperspektive. Bezüglich der Gegenwart werden die ökologischen und sozialen

Defizite der Moderne betont: die Menschen sind sauberer Natur, gesunder Ernäh-

rung, Freizeit, Freundschaft und einer sicheren Zukunft beraubt.79 Diese Einschät-

zungen mögen nur bedingt dem Eindruck der meisten Menschen entsprechen, die

ja zum Beispiel Teilnehmende inMobilität, Produktion, Konsum sind und auch die

Vorteile der modernen Güterwelt zu schätzen wissen. Bei der pessimistischen Zu-

kunftsperspektive handelt es sich oftmals um eine latente Katastrophenrhetorik: Es

77 Kanitscheider (2011): S. 59.

78 Alexander (2017), (2011).

79 Vgl. Stengel (2011a): S. 332. Deutlich drastischer finden sich entsprechende Szenarien in frü-

herer Literatur derUmweltbewegung: »Das unvermeidliche Ergebnis dieser Entwicklung,wie

wir es heute vor Augen haben, ist jene zerschnittene, zersiedelte, verdrahtete, von Straßen

durchzogene,mit Schildern verstellte, verlärmte, verhäßlichte, kurz: vergewaltigteNatur, die

jeden Eigenwert eingebüßt hat und lediglich im Dienste der hektisch angekurbelten mate-

riellen Produktion steht.« Hermand (1991): S. 9. »…um der Natur wieder eine Chance einer

allmählichen Regenerierung in einer vonMenschen vollgestopften, vergewaltigen, besudel-

ten Welt zu geben.« Hermand (1991): S. 197-198.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 177

wird der Untergang der Menschheit und des Planeten durch eine ökologische Ka-

tastrophe beschworen und damit eine dystopische Zukunft projiziert. Furcht wird

geschürt mit der Angst vor dem Atomkrieg, einer Reaktorkatastrophe, dem Ozon-

loch oder aktuell dem Klimawandel.80Mit Blick auf dasWohlbefinden und die Fra-

ge der Präferenz ergibt sich dann eine eindeutige Perspektive, denn in einer bereits

schlimmen Situation, resultierend aus einer drastischen Fehlentwicklung, kann es

nur wieder besser werden. Für die Zukunftsperspektive gilt dies umso mehr: Im

Angesicht der drohenden Umweltkatastrophe spielt das subjektive Wohlbefinden

dann eine nur relative Rolle, es geht in Zeiten großer Krisen primär um das Über-

leben und die Sicherung der Grundbedürfnisse. Argumentativ ergibt sich hier ein

unmittelbarer Handlungsdruck, beziehungsweise Handlungszwang: Es droht eine

Umweltkatastrophe – es muss gehandelt werden. Das Handeln erscheint somit als

alternativlos und eine detaillierte Begründung im Sinne einesWollens ist gar nicht

mehr notwendig. Statt dessen wird ein Sollen beziehungsweise ein Müssen postu-

liert. Je stärker der aktuelle Zustand dabei dramatisiert wird, desto akzeptabler

erscheint fast jede Lösung ungeachtet ihrer Einschnitte.

In der Tradition der Askese folgt eine solche Argumentation oftmals der christ-

lichenTheologie,welchewestlichenGesellschaften prägend zugrunde liegt und sich

auch durch die Narrative der Umweltbewegung zieht. Dies gilt für die Problemana-

lyse ebenso wie in dem Hang zu prophetischen Lösungsansätzen.81 »Christliche

Warnungen vor weiteren Konsequenzen der Industrialisierung machten für die

Übel der »Moderne« vor allem den in der Aufklärung erfolgten »Abfall von Gott«

verantwortlich.«82 Die Idee von Sünde und Erbsünde aus der christlichen Glau-

benslehre ist auch im Umweltbewusstsein zu finden, wenn etwa von Klimasün-

dern die Rede ist: »Das archaische Grundmuster von Schuld und Sühne ist geblie-

80 Hermand (1991): S. 156, Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 178ff.

81 Bhagwat/Economou/Thornton (2016). Auch Skidelsky/Skidelsky (2013: S. 172) kritisieren den

versteckt religiöser Charakter der grünen Bewegung. Enzensberger merkt zudem an, dass

die Position des ökologischen Propheten eine eigene Logik der Zufriedenheit innehat. »At a

deeper level one can identify a great number of sociopsychological needs, which are usually

aroused without those concerned being able to see through them. These include: hopes of

conversions and redemption, delight in the collapse of things, feelings of guilt and resigna-

tion, escapism, and hostility to civilization.« Enzensberger (1982): 193.

82 Hermand (1991): S. 118. So findet sich in der Literatur zu Suffizienz auch immer wieder christ-

liche Terminologie wie Umweltengel, Ökosünde, Gesundheitsapostel und andere.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Glück und Nachhaltigkeit

ben[…].«83 Askese als Element aus dem Fundus christlicher Tradition bietet dabei

den einzigen und wahren Ausweg in Form einer »Ethik des Genug«.84

Letztendlich ergeben sich aus dieser Argumentation der Alternativlosigkeit ei-

nes radikalen Wandels eminente politische Konsequenzen, da ein gesellschaftli-

cher Diskurs kaum vorgesehen ist und die Handlungsoptionen sehr beschränkt

erscheinen. Entsprechende Appelle, Szenarien oder Argumentationen, die eine Ret-

tung der Menschheit oder eine Rettung der Natur anvisieren und versprechen, eröff-

nen potentiell den Raum für autoritäre (Ökodiktatur) oder auch sozialdarwinis-

tische Lösungen, wenn der Wert der Natur über den des (einzelnen) Menschen

gestellt wird.85 Auch im oben angeführten Buch Bewusstseinswandel ist unklar, ob

die Askese zum Schutz der Natur demokratisch zu erreichen oder letztendlich nur mit

Gewalt durchzusetzen ist.86 Das gemeinhin unabdingbare Recht der persönlichen

Entscheidungsfreiheit und der freien Entfaltung, wird im Diskurs um die Gren-

zen des Wachstums immer wieder implizit und explizit zur Disposition gestellt.87

Ein markanter Ausspruch diesbezüglich findet sich in der Studie Zukunftsfähiges

Deutschland wenn es dort heißt: »Denn die Menschen möchten nicht nur müssen,

sie möchten auch wollen dürfen.«88 Das Zugeständnis an das Wollen-dürfen oder

doch zumindest die Erinnerung daran, dass dies ein relevanter Wert sei, zeugt von

der Tiefe der Problematik der latent autoritären Grundrichtung solcher Ansätze.

Es zeugt zugleich vom Modell eines Philosophenkönigs, wie sie im Natur- und Um-

weltschutz durchaus häufiger präsent ist.89 Damit werden nicht nur jene Werte in

Frage gestellt, die als ethischen und juristischen Verständnisses der modernen li-

beralen Gesellschaft gelten, sondern es wird auch Freiheit als Säule des subjektiven

Wohlbefindens missachtet.

83 Wuketits (2012): S. 12; Radkau (2011): S. 255-261. Ditchev (2011: S. 196) bemerkt zudem:"Ne-

ben der Sexualität waren christliche Kulturen stets in besonderer Weise auf den Konsum

fixiert«. Stanitzek (2011: S. 177) analysiert zudem, wie die Konsumkritik sich aus christlich-

asketischenMotiven speist: »Auffällig wirkt heute an der Kritik derWarenästhetik eineWie-

deraufführung bürgerlich-protestantischer Schemata der Literatur des 18. Jahrhundert.«.

84 Schneider (2013).

85 Apel (1990: 179-185) diskutiert dies kritisch am Beispiel von Jonas Prinzip Verantwortung.

Siehe dazu auch Höffe (2015): S. 34.

86 Hermand (1991): S. 179.

87 Z.B. bei Hermand (1991): S. 912. Zu den Positionen einer konservativ-nationalistischer Tra-

dition oder autoritär-zentralistischem Ansätzen der 1970er Jahre siehe Gronemeyer (1977):

S. 53.

88 BUND/Misereor (1996): S. 151.

89 Vgl. Reinsch (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 179

7.2.7 Überblick zur Präferabilität der eudaimonischen Modelle

Dass Nachhaltigkeit ein elementarer Wert ist, der für das gute Leben konstitutiv

ist, ist als logisch gegeben anzuerkennen. Daraus lässt sich jedoch nicht die Um-

kehrung ableiten, dass jedes Leben innerhalb der ökologischen (planetaren) Gren-

zen auch das gute Leben sei. Genau hier liegt das problematische Element vieler

Ansätze der Suffizienz: sie bauen ihre Argumentation auf einem starken normati-

ven Wert der Genügsamkeit und erklären damit Lebensweisen, die genügsam und

nachhaltig sind, zum guten Leben. Wohlwollend wird dabei in die Vergangenheit

geschaut: früher war die Lebensweise nachhaltig, also ist es aus heutiger Perspek-

tive das gute – weil ökologisch tragfähige – Leben. Die Beschreibung eines Ideal-

zustandes in einfacher (primitiver) Lebensweise beziehungsweise einer (erzwun-

genermaßen) naturverbundenen Lebensweise unterliegt damit gewissermaßen ei-

nem naturalistischen Fehlschluss: dass der Mensch einst so lebte heißt nicht, dass er

so leben soll – und noch weniger, das dies einem zeitlosenModell des guten Lebens

entspräche. Die Idee, dass das Leben früher im Rahmen der planetaren Grenzen

verlief und daher eine Rückkehr zu dieser Lebensart nachhaltig wäre, ist zwar be-

dingt plausibel, entbehrt aber des Aspektes der Präferabilität,weil es zu Einwänden

geradezu herausfordert. Mithin ist die ganz grundlegende Idee der Rückkehr zum

rechten Maß unpräzise und provoziert die Frage: Das rechte Maß –was soll das sein?

Der naturalistische wird hier sozusagen zu einem eudaimonischen Fehlschluss und

die kritische Betrachtung zeigt dann wie schon im Bereich der Philosophie, dass

eine solche eudaimonische Ansicht nur bedingt dem heutigen Menschenbild ent-

spricht und die Ansprüche des modernen Individuums an ein gutes Leben nicht

adäquat zu erfüllen vermag.

»[…]denn obwohl menschliches Leben außerhalb von Traditionen gar nicht denk-

bar ist, ist der Umstand, daß etwas so und so überliefert ist, kein Grund, es für

richtig zu halten. Man kann sich leicht klarmachen, daß sowohl eine sich auf ei-

ne Tradition beziehende Begründung wie auch eine religiöse etwas absurdes an

sich haben. Sagt man, daß so und so zu leben gut ist, weil die Vorfahren so leb-

ten, stellt sich sofort die Frage: und warum haben die Vorfahren gedacht, das so

zu leben gut sei?«90

Der Verlust von Tugend und dem rechten Maß setzt zudem die Annahme voraus,

dass es ein Zeitalter gab, in dem beides vorhanden und solide etabliert war. Ein hei-

ler Urzustand, in dem Mensch und Natur in Harmonie miteinander lebten. Wann

und wo das gewesen sein soll bleibt unklar. Becker bemerkt in seiner kritischen

Rezeption von Bahro’s Werk, dass der dort beschriebene ökologische Sündenfall

90 Tugendhat (2007): S. 48. Zur Kritik an einem teleologischen und holistischen Weltverständ-

nis siehe auch Reinsch (2011): S. 70f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Glück und Nachhaltigkeit

offenbar bereits in präadamitischen Zeiten geschehen sei, also lange vor den frü-

hen Kulturen des Mittelmeerraumes!91

Die Annahme eines guten und richtigen Urzustandes läuft dabei Gefahr, die

Vergangenheit zu verklären und die Bedeutung von gesellschaftlicher beziehungs-

weise zivilisatorischer Entwicklung zu verkennen. Grundlegend gilt, dass die For-

men des Fortschritts im Sinne von Wissenschaft und Technik dem Wohlbefinden

durchaus dienlich sind, da sie die Sicherung der Grundbedürfnisse vereinfachen

sowie zahlreiche Chancen der autonomen Lebensführung eröffnen.

»Fortschritt ist so überwältigend, dass, wer ihn leugnet, sich lächerlich macht.

Man muss weiter gehen. Getreu dem Wort »Wissenschaft und Technik sind das

Schlimmste, welches noch Schlimmeres verhütet«, liegt heute in deiner pauscha-

len Verhinderung vonWissenschaft und Technik nur eine andere Weise, die Welt

zugrundezurichten.«92

Im konkreten Rahmen einer Alltagspraxis zeigt sich die anachronistische Perspek-

tive eines zurück in die Vergangenheit damit als wenig tragfähig und mithin als Be-

schränkung des guten Lebens. Subsistenzwirtschaft ist in der Praxis schlichtweg

ein hartes Geschäft, und wenn Gartenarbeit keine Freizeitbeschäftigung mehr ist,

sondern eine Notwendig zur Selbstversorgungmit Lebensmitteln wird, ändert sich

auch die Wertschätzung dieser romantisierten Praktiken möglicherweise schnell.

Dazu kommen die Herausforderungen, dies (idealerweise) im kollektiven Setting

einer Gemeinschaftsvision zu unternehmen. Diese Problematik der idealtypisch

Suffizienzmodelle kondensiert sich an real bestehenden Projekten und Gemein-

schaften.Wie bereits erwähnt, sind von den im 19. Jahrhundert gegründeten Land-

kommunen und Lebensgemeinschaften die meisten schnell gescheitert.93 Die Re-

naissance von alternativen Projekten in den 1970er Jahren in der BRD in Form klei-

ner Genossenschaften, Landkommunen und anderen Initiativen hat ein Netzwerk

an vielfältigen Projekten geschaffen, die oft mit kommunitären Lebensformen ver-

bunden sind. Sie bilden bis heute sozusagen Inseln im Mainstream, aber ihre Ver-

breitung hin zu einer maßgeblichen Lebensweise ist bis dato nicht eingetreten.94

Der normativen Idee eines besseren Lebens stellt sich die Realität auf mehreren

Ebenen in den Weg. Die Notwendigkeit, nicht nur ökologisch, sondern auch öko-

nomisch nachhaltig zu wirtschaften stellt für viele Projekte eine Herausforderung

91 Becker (2016): S. 30.

92 Höffe (1993): S. 246. Höffe verweist zudem darauf, dass ein mechanistisches, cartesianisches

Naturverständnis ist letztendlich ein Verständnis der Natur, welches durchaus auch für die

Ökologie genutzt werden kann. Höffe (1993): S. 127ff.; 156.

93 Hermand (1991): S. 106.

94 Jungk/Müllert (1980); Habermann (2009). So bestehen nach eigenen Angaben der Netzwer-

ke aktuell bundesweit 15 Ökodörfer und 32 Kommunen. GEN (2019); Kommuja (2019).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 181

dar.95 Ebenso sind die organisatorisch-strukturellen Schwierigkeiten basisdemo-

kratischer Lebens-gemeinschaften zu benennen.96 Letztendlich besteht das Risiko,

dass die auf einem hohen moralischen Ideal gebauten Ansichten in der Umset-

zung in reale Produktions- und Lebensstrukturen in sich selber manchmal eher

altmodisch sein können statt visionär, etwa was autoritäre Führungsstrukturen

betrifft.97

Unter Rückbezug auf die in Kapitel 6 beschriebenen vier Elemente einer nicht-

materialistischen Lebensweise fällt auf, dass in vielen Beiträgen zur Debatte um

Suffizienz und Postwachstum der Bereich von Kunst und Kultur recht knapp aus-

fällt. Die Idee einer kreativen Selbstverwrklichung als Motiv des modernen Men-

schen wird entweder ignoriert oder auf den spirituellen Bereich verweisen oder

verbleibt im Rahmen der Reproduktivtätigkeiten, also etwa der Hand- und Haus-

arbeit. Auchwird in in den Schriften,welche Regionalisierung und Subsistenzwirt-

schaft anpreisen in der Regel nicht von jenen AspektenmittelalterlichenDorflebens

wie (extatische) Feste, Müßiggang etc. berichtet, die eine hedonistische Perspek-

tive auf diese Lebensweise eröffnen könnten. Hier zeigt sich, dass die Vertreter

der Suffizienz geneigt sind, Argumentationen zu übernehmen, die eine inhärente

Verbindung zur christlichen Askese beziehungsweise der protestantischen Ethik

(in kleinbäuerlicher Ausprägung) aufweisen. Ein Mensch der Muße genießt, der

sich Theorien widmet oder der Kunst oder Musik – und daher keinerlei Interesse

an Fragen von Produktion und Versorgungsstrukturen hat – kommt vergleichs-

weise selten vor. Dem Idealbild entspricht vielmehr ein mit hohem ökologischen

Bewusstsein ausgestatteter, hart arbeitender und dabei Subsistenzwirtschaft be-

treibende Mensch.

Die genannten Beiträge der Literatur zu Suffizienz bieten somit ein ökologi-

sches Leitmotiv, jedoch nicht unbedingt eines, welches aus der Sicht der gegen-

wärtigen Lebensweise an die positiven Aspekte des modernen Lebens anknüpft.

Bereits zur Studie Zukunftsfähiges Deutschland wurde kritisch angemerkt, dass le-

diglich die Mehrheitsfähigkeit bei Ökologen anvisiert wird, aber keine Brücken zu

anderen Gruppen der Gesellschaft gebaut werden, da deren bestehende Leitbilder

und ihre psychologischen Funktionen (Werte) nicht ausreichend respektiert wer-

den. Zur Disposition gestellt sehen die Kritiker gesellschaftliche Institutionen wie

Bundesliga, Oktoberfest und Silvesterfeuerwerk.98 Die Problematik des fehlenden

positivenNarrativs besteht auch heute,wie beispielsweiseHaraldWelzer attestiert:

95 So erwirtschaftet Pater Anselm Grün als Vermögensverwalter seines Ordens mit Börsenspe-

kulation 5-7 % Rendite. (Handelsblatt, 8.11.2017, S. 33). Das einst als Öko-Kommune initiierte

und heute von Maik Hosang mitgeleitete Projekt Lebensgut Pommritz ist letztendlich auf

das Mäzenatentum eines Unternehmers angewiesen, um zu bestehen. Molitor (2017).

96 Adler/Schachtschneider (2010): S. 105.

97 Schwendter (1986), (1986a).

98 Linz (1998): S. 40ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Glück und Nachhaltigkeit

»Die üblichen Argumente und Rhetoriken zur Nachhaltigkeit erzählen keine Ge-

schichte, oder allenfalls eine negative. Sie sagen immer nur, dass etwas furchtba-

res geschieht, wennman so weitermacht wie gewohnt – während sich zugleich in

der Lebenswelt der Menschen, in ihrer praktischen Erfahrung gar nichts furchtba-

res zeigt.«99

In Bezug auf die Ausgangsfrage der Arbeit, nach Leitmotiven für nachhaltige Ent-

wicklung, zeigt sich somit eine Schwäche der meisten bestehenden Modelle ei-

ner suffizienten Lebensweise. Sie haben nur eingeschränkten Bezug zu subjektiven

Wohlbefinden als legitimes Lebensziel der Menschen. Ein Modell der Öko-Askese ist

zwar plausibel, aber als Leitmotiv für die Mehrzahl der Menschen als nicht prä-

ferabel anzusehen. Natürlich besteht die Möglichkeit, einen solchen asketischen

Ansatz zu verfolgen, so Menschen den Grundannahmen verbunden sind. Verschie-

dene Formen der Askese wurden immer praktiziert und stellen einen wichtigen

Ansatz dar, sich mit der Frage nach dem guten Leben zu befassen. Für einige der

Akteure und ProtagonistInnen mag Askese auch ein glückliches oder gutes Leben

ermöglichen. Aus den bisherigen Erkenntnissen der vorliegenden Arbeit ist jedoch

zu betonen, dass das aufgeklärte Glücksverständnis als unhintergehbar anzuer-

kennen ist, und dass in Bezug auf ein aufgeklärtes Glücksstreben die bisherigen

Ansätze keine ausreichend attraktive Alternativen anbieten können, um als Leit-

motiv zu fungieren.

7.3 Die Perspektive eines postmaterialistischen, aufgeklärten
Hedonismus

Als Klassiker, der Ideen des Hedonismus mit Ansätzen von Suffizienz verbindet

kann der utopische Roman Ökotopia von 1978 gelten. Hier beschreibt der Autor

Ernest Callenbach ein auf das Jahr 1999 projektiertes Szenario für ein Bündnis

unabhängiger Staaten an der Westküste der USA. Das Szenario beinhaltet viele

hedonistische Elemente, zum Beispiel eine 20 Stunden Arbeitswoche, eine libe-

rale Politik bezüglich weicher Drogen, einen freizügigen Umgang mit Sexualität

und ein insgesamt aufgeklärt-emotionaler Umgang mit den Mitmenschen. Das

Gesellschaftssystem ist geprägt aus einer Mischung von Hochtechnologien (zum

Beispiel Magnetschwebebahnen als Transportmittel) und urtümlich anmutenden

Kulturelementen des Gesellschaftslebens (zum Beispiel archaisch-kriegerische Ge-

ländespiele und forstwirtschaftliche Arbeitsdienste).100

99 Welzer (2011): S. 12.

100 Callenbach (1990).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 183

In den Reihen der Literatur zu Suffizienz und Postwachstum wird ein hedo-

nistischer Ansatz in Teilen von Serge Latouche vertreten, der seien Position unter

Bezugnahme auf André Gorz (siehe Kapitel 5 in dieser Arbeit) entwickelt:

»Wir werden keine DeGrowth-Gesellschaft aufbauen können, wenn wir nicht die

unterdrückten Dimensionen des Lebens wiederentdecken: die Muße, seine Auf-

gaben als Bürger zu erfüllen, die Freude an frei gewählten, etwa künstlerischen

oder handwerklichen Tätigkeiten, das Gefühl, wieder Zeit fürs Spiel, für Kontem-

plation, Meditation und Gespräche zu haben – kurz, ganz einfach das Leben zu

genießen.«101

Latouche betont, dass Natur und Kultur mehr Wert verliehen werden sollte, und

dass der Kunst dabei eine unverzichtbare Rolle zukommt, da sie die Banalisierung

derDinge zurWarewiderspricht und andere Sichtweisen auf das Leben eröffnet.102

Latouches Buch enthält aber ebenso Referenzen zu Regionalismus und Subsistenz-

wirtschaft, sowie auf ein harmonisches Zusammenleben mit der Natur, also jenen

bereits kritisch betrachteten Ansätzen und Aspekten.

Hedonistische Elemente finden sich auch bei vielen anderen der bereits oben

genannten AutorInnen: Bei Juliett Schorr werden als Quellen des Glücks, denen

stärkere Aufmerksamkeit zukommen soll zum Beispiel genannt: »Familie, Freun-

deskreis, Kreativität, Musik und Kunst,Wissenschaft und anderes«103. In den Aus-

führungen zu seinem tiefenökologisch inspirierten Konzept bietet Kozljanic neben

demmagischen Erkennen der Natur auch sinnliches erkunden und erleben als Zu-

gang an, etwa auch mittels künstlerischer Reflektion, was somit starke hedonis-

tische Elemente hat.104 Als ein populäres Beispiel einer hedonistischen Praxis mit

Bezügen zur Suffizienz lässt sich die Slow Food Bewegung nennen, welche den Fokus

des Kulinarischen als Verbindung von Kultur, sozialem Miteinander und Nachhal-

tigkeit zelebriert.105

Als akademisch gerahmtes Konzept hat Kate Soper unter dem Begriff Alterna-

tive Hedonism einen Ansatz entwickelt, der die negativen Nebeneffekte des konsu-

mistischen Lebensstils benennt und dessen repressive Auswirkungen, die einem

Hedonismus entgegen stehen:

»It creates environments that blunt sensibility to sensual delights itself. It gen-

erates forms of alienated tolerance that ought to be more readily recognized as

sources of deprivation. People who live in cities and suburbs, for example, are

101 Latouche (2015): S. 68.

102 Latouche (2015): S. 158ff.

103 Schor (2016): S. 124.

104 Kozljanic (2008): S. 39ff. 91ff., 100ff.

105 Petrini/Supulveda (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Glück und Nachhaltigkeit

largely denied the experience of total silence; they are never enveloped in full

darkness nor offered a clear vision of the night sky.«106

Die Verwendung des Begriffs des Hedonismus bleibt bei Soper allerdings ohne de-

zidierten Bezug zur hedonistischen Theorie. Vielmehr werden im weiteren die he-

donistischen Aspekte des Wohlbefindens mit den altruistischen Motiven eines be-

wussten nachhaltigen Konsums, der sich um globale ökologische und soziale Aus-

wirkungen sorgt verbunden beziehungsweise vermischt. Das Wohlbefinden resul-

tiert dann letztendlich aus dem guten Gewissen, das richtige zu tun.107 Damit steht

Sopers Konzept jedoch wieder einer Tugendethik nahe, die sie lediglich als eine

alternative Form des Hedonismus benennt.

Eine ähnliche Mischform findet sich bei Wilhelm Schmid mit dem Modell der

Ökologischen Lebenskunst. Hier beschreibt Schmid eine Form von Lebenskunst, die

sich explizit auf die ökologische Herausforderung bezieht, nahe einer eudaimoni-

sche Umweltethik und dem Ansatz der ökologisch motivierten Askese steht und

daraus hervorgehend eine ressourcenschonende Lebensweise begründet.108 Die

Einsicht in die Notwendigkeit der Nachhaltigkeit führt hierbei zu einem Tugend-

katalog des umweltbewussten Handelns – und die Einhaltung dessen konstituiert

das Glück des der entsprechenden Lebenskunst folgendem. Hier wird also der

Begriff der Lebenskunst mit einem ökologisch-asketischen Ansatz verbunden.

Im Kontrast dazu sei abschließend als Beispiel auf die Schriften des Lebens-

künstlers und Müßiggängers Tom Hodgkinson verwiesen. Er plädiert für größt-

mögliche Freiheit und Autonomie der Person und setzt dem small is beautiful ein big

is boring zur Seite.109 Materiell bescheiden zu leben ist bei ihm primär eine Lebens-

kunst der Unabhängigkeit. Die damit verbundenen positiven ökologischen Aspekte

werden zwar benannt, sind aber nicht das treibendes Element der Lebensweise. In

seinemModell eines autonomen Lebensstil kommen Tätigkeiten wie Gartenarbeit,

Handwerk und Handarbeiten durchaus vor, aber weniger aus direktem Umwelt-

engagement, sondern aus dem Wunsch nach Autonomie gegenüber den großen

Unternehmen und Handelsketten.110 Beispielhaft zeigt sich die Ökobilanz bei sei-

nem Plädoyer für Müßiggang: »There is nothing less harmful to the environment

than doing nothing.«111

Der hier in ersten Zügen skizzierte eingeführte hedonistische Ansatz kann als

ergänzende Alternative zu den oben analysierten asketisch geprägten Ansätzen ge-

sehen werden. Der Ansatz des aufgeklärten Hedonismus ist zwar in der Literatur

106 Soper (2006): S. 221.

107 Soper (2006): S. 211.

108 Schmid (1998): S. 399-460; Schmid (2008).

109 Hodgkinson (2007): S. 30-31.

110 Hodgkinson (2007).

111 Hodgkinson/Kieran (2008): S. VII.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 185

zu Suffizienz bereits verschiedentlich eingestreut, bleibt aber insgesamt margi-

nal. Gerade bezüglich der Frage der Präferabilität hätte ein hedonistischer Ansatz

jedoch ein großes Potential, da er sich Konsequent auf die Frage des Wohlbefin-

dens ausrichtet, welches als potentielle Grundlage für eine suffiziente Lebensweise

angesehen wird. Der Ansatz eines aufgeklärtenHedonismus bezieht sich auf das sub-

jektive Wohlbefinden ohne auf religiöse, spirituelle oder teleologische Ansätze zu

verweisen. Er bezieht sich auf die Idee der Lebenskunst und steht damit in unmit-

telbarer Verbindung zu den in Kapitel 6 genannten Elementen einer postmateri-

eller Lebensweise: Muße, Kunst, Spiel und Sozialem. Dieser Ansatz wäre auf ein

Mehr an Selbstentfaltung bezogen, statt ein Mehr an Selbstbegrenzung zu fordern.

Dies knüpft an den Aspekt eines positiven Narratives an, im Sinne einer Herange-

hensweise,

»[…] die davon erzählt, was die Potentiale auf dem Weg zu einer besseren Welt

als der heutigen sind. Die davon erzählt, dass es auch mit persönlichem Lustge-

winn und Spaß verbunden ist, wenn man beginnt, Dinge anders zu machen. […]

[Die sich] an einem neuen Paradigma, nämlich am physischen und psychischen

Wohlergehen, man könnte auch sagen, am Glück der Einzelnen, orientiert und

ein beträchtliches Mehr an Lebensqualität bietet.«112

Das Verständnis von Suffizienz als Verzicht könnte in so einem positiven Leit-

motiv neu formuliert werden. Dabei sollten die Annehmlichkeiten der materiellen

Lebensweise durchaus benannt und anerkannt werden, ohne die apokalyptischen

Szenarien der ökologischen Katastrophe zu bemühen oder auf einemoralische Ver-

dammnis angesichts der Abkehr der ursprünglichen Einfachheit zu bestehen. Die

materialistische Lebensweise der Spätmoderne sollte statt dessen einer möglichst

nüchternen Abwägung unterzogen werden: was von den Formen, wie wir heute

Zeit verbringen, Arbeiten, Konsumieren erscheint präferabel in Hinblick auf das

Ziel des subjektiven Wohlbefindens? Wovon wäre, mit etwas Abstand und prüfen-

demBlick, einmehr wünschenswert, wovon einweniger. Die Frage:Wie viel ist genug?

ist jenseits des existenziellen Kategorie ist letztendlich immer eine kulturelle Frage,

die entsprechend nicht im Verweis auf metaphysische Maßgaben zu beantworten

ist, sondern durch den gemeinsamen Diskurs bestimmt werden muss.113

Die Beiträge des aufgeklärten Hedonismus zu einer suffizienten Lebensweise er-

geben sich dabei voraussichtlich häufig eher auf indirektem Wege, da sie nicht

einer explizit ökologischen Gestaltung der Lebensweise folgen. Vielmehr finden

sie sich als unintendierte Nachhaltigkeit aus dem Maßgaben und Praxisformen der

Lebensweise wieder. Der aufgeklärte Hedonismus offenbart nach diesen ersten Er-

112 Welzer (2011): S. 12-13.

113 Gorz (2010): S. 178.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Glück und Nachhaltigkeit

örterungen ein großes Potential und soll daher im folgenden Kapitel intensiver

analysiert sowie als potentielles Leitmotiv entwickelt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv

nachhaltiger Entwicklung

8.1 Grundlegung eines aufgeklärten Hedonismus

Die Idee des Hedonismus, dies wurde bereits in Kapitel 3 eingeführt, basiert auf

dem Verständnis des Menschen als fühlendem Wesen, welches Freude an seinen

Sinnesempfindungen hat. Dies umfasst zunächst die fünf Sinne: Lust des Hörens,

des Schmeckens, des Fühlens, des Riechens und die Freude am Sehen. Die positive

Beanspruchung der Sinnesorgane ist auf mehrfache Weise mit demWohlbefinden

verbunden.

»Für die individuelle Biographie finden wir in der Entwicklungspsychologie, für

die Menschheitsgeschichte in der dafür maßgeblichen Wissenschaft, der gat-

tungsgeschichtliche gesehenen jungen Kulturen, also in der Ethnologie, reiches

Material dafür, dass eine bloße Lust an Sinneswahrnehmungen dem Menschen

so gut wie überall und von Anfang an zu eigen ist.«1

»Da dem Leibwesen Mensch die Möglichkeit, unabhängig von äußeren Gütern zu

leben, ohnehin verwehrt ist, läßt sich nicht einsehen, warum er der Notwendig-

keit nicht frei zustimmen soll und dann beimentsprechendenGenußnicht Freude

empfinden darf.«2

Neben der rein körperliche Empfindung der Sinnesfreuden, ist dem Menschen

auch die Ebene der zerebralen Genüsse gegeben: Damit werden die angenehmen

Wahrnehmungen bezeichnet, die zum Beispiel bei Erlebnissen von Anerkennung

oder Stolz auftreten. Im weiteren gehören dazu aber auch die geistigen Genüsse

die sich aus der Freude amDenken an sich ergeben, etwa in theoretischen Abstrak-

tionen und philosophischen Überlegungen.3 DemMenschen sind somit sowohl die

Sensibilität des Lustzentrums als auch die Denkfähigkeit zu eigen, die beide mit-

einander verbunden sind und ineinander wirken, also nicht getrennt zu betrachten

1 Höffe (1993): S. 38.

2 Höffe (1993): S. 147.

3 Kars (2004): S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Glück und Nachhaltigkeit

sind.4 Damit zeichnet den Menschen aus, dass er über die Sinnesfreuden hinaus

auch mit Bewusstsein versehen ist und damit die Sinnesfreuden eine andere Di-

mension haben als bei anderen Tieren, wie bereits Feuerbach in seinem Plädoyer

für eine hedonistisch fundierte Ethik betonte:

»Nur dadurch als ist der MenschMensch, daß er nicht wie das Tier ein beschränk-

ter, sondern ein absoluter Sensualist ist, daß nicht dieses oder jenes Sinnliche,

daß alles Sinnliche, daß dieWelt, das Unendliche, und zwar rein um seiner selbst,

d.h. um des ästhetischen Genusses willen, Gegenstand seiner Sinne, seiner Emp-

findungen ist.«5

Gerade jener Bezug auf Sinnlichkeit als Basis des Menschseins ist es, die Kriti-

ker als zu überwindende Anfälligkeit des Menschen für den Materialismus sehen.

So bezeichnete etwa Fromm den Konsummaterialismus als radikalen Hedonismus,

der auf grenzenlosem Vergnügen beruht, allerdings ohne sich mit der Theorie des

Hedonismus intensiver auseinanderzusetzen und seine Fehlinterpretation zu er-

kennen.6 Der Hedonismus unterliegt oftmals einer ebenso vereinfachten wie ab-

wertenden Zuschreibung, wie sie Onfray prägnant zusammenfasst: »Hedonismus

wird mit der ordinären, trivialen und zeitgenössischen Lust der liberalen Kon-

sumhaltung gleichgesetzt.«7 Dieses (falsche) Verständnis wird in den Sozialwis-

senschaften beispielsweise durch die Sinusstudien bedient, welche Hedonisten als

eher unreflektierte, spaß- und erlebnisorientierte Menschen darstellen, die ökono-

misch der Unterschicht oder unteren Mittelschicht zuzuordnen sind. Sie gelten als

konsumaffin und sind wenig offen für Appelle zur Mäßigung, auch mit Bezug auf

ökologische Verhaltensweisen.8 Aber aus Sicht der Philosophie des Hedonismus,

siehe Kapitel drei, wäre dieser vermeintliche Hedonismus der Konsumwelt bes-

tenfalls als ein depressiver Hedonismus zu bezeichnen, der vorrangig Angebote eines

kompensatorischen Konsums macht und der auf einer sozialen Leere aufbaut und

diese auch wiederspiegelt.9

In der Erläuterung der Philosophie des Hedonismus in Kapitel drei wurde al-

lerdings bereits darauf verwiesen, dass der Hedonismus keineswegs rein impul-

siv und unreflektiert nach der unmittelbaren Befriedigung von Gelüsten strebt,

sondern durchaus auch das Element der Selbstbegrenzung kennt und dieses aktiv

vertritt. Dies soll hier durch den begrifflichen Zusatz aufgeklärt verdeutlicht wer-

den, der darauf verweist, dass es ein reflektiertes Verständnis der Lust ist, das sich

4 Kanitscheider (2008): S. 17.

5 Ludwig Feuerbach:Wider den Dualismus von Leib und Seele. Zitiert nach Onfray (1992): S. 153.

6 Fromm (1976): S. 18.

7 Onfray (2008): S. 95.

8 Vgl. Lenz (2015): S. 255ff., S. 309.

9 Distelhorst (2014): S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 189

entsprechend selbstregulativ gegenüber vermeintlichen hedonistischen Tretmüh-

len absichert. Letztendlich geht es im Verständnis des Hedonismus wenig um die

Quantität, sondern mehr um die Qualität der Erfahrungen zugunsten des subjek-

tiven Wohlbefindens. Ansätze dafür finden sich auch in der positiven Psychologie,

etwa bei Csikszentmihalyi: »Um das Leben zu verbessern, muss man die Qualität

der Erfahrungen verbessern.«10 Seligman benennt dies als das Konzept des Savo-

ring: denMoment und die Dingemehr wertzuschätzen; intensiver zu genießen und

bewusster zu leben.11 Eine qualitative Unterteilung in höhere und niedere Freuden

ist objektiv nicht plausibel. Es zählt vielmehr das eigene Gefühl und die eigene

Präferenz.12

In Bezug der philosophischen Ideen des guten Lebens auf Suffizienz ist somit

ein aufgeklärter Hedonismus denkbar, der sich angesichts der Tretmühlen des Glücks,

der Paradoxien und Pathologien der Arbeits- und Konsumgesellschaft eher reflektiert

und distanziert zum materialistischen Lebensstil verhält. Er ließe sich damit auch

als postmaterieller Hedonismus bezeichnen. Die Errungenschaften des Materialis-

mus sollen dabei durchaus anerkannt und genutzt werden, denn eine pauschale

asketische Ideologie wird im Hedonismus abgelehnt. Letztendlich schafft erst der

Materialismus die Freiräume für den aufgeklärten Hedonismus, da er den Menschen

von den notwendigen Tätigkeiten zur Bedürfnisbefriedigung befreit.13 Es kommt

jedoch darauf an, den Materialismus sinnvoll auszugestalten. Eine Grundlage an

materiellem Wohlstand eröffnet erst den Raum für einen aufgeklärten Hedonismus:

1. Durch erhöhten Lebenskomfort ist eine Verfeinerung der Sinne möglich, da

weder schwere Arbeit zu leisten ist, noch der Mensch den Naturgewalten unmit-

telbar ausgesetzt sind.

2. Durch die materielle Absicherung kann auch die Zuwendung zur kulturellen

Entwicklung voranschreiten, in der sich die Praxis von Sinnesfreuden ausweiten

und verfeinern kann.

Dies gilt beispielhaft für das philosophische Leben, die Muße, das Musizieren

oder für Bewegungskünste aus aller Welt. Diese Grundlagen lassen sich nun in die

Frage überführen, welche Formen ein aufgeklärter Hedonismus in einer Alltags-

praxis annehmen kann, also in eine aufgeklärt hedonistische Lebensweise Eingang

findet, die sowohl direkte als auch indirekt einen Beitrag zur Suffizienz leisten

kann. Vorerst sollen jedoch die Grundlagen noch weiter erläutert werden, um auf-

zuzeigen, warum ein aufgeklärter Hedonismus dem zeitgemäßen Menschenbild

entspricht. Diese Grundlagen bieten zudem die Referenz für ein entsprechendes

10 Csikszentmihalyi (1992): S. 68.

11 Seligman (2002): S. 107.

12 Tännsjö (2007).

13 ZumModell des hedonistischen Materialismus siehe auch Onfray (2001): S. 30-34.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Glück und Nachhaltigkeit

Selbstverständnis und Selbstverhältnis der Menschen in einer Lebensweise des auf-

geklärten Hedonismus.

8.2 Das (Selbst-)Verständnis des menschlichen Seins im aufgeklärten
Hedonismus:
Phänomenologie, Embodiment und Subjektivität

8.2.1 Phänomenologie

Die Phänomenologie entwickelte sich im 20. Jahrhundert und wurde maßgeblich

geprägt von Husserl, Heidegger, Levinas und Nancy.14 Ihre Kernaussage lautet: Es

gibt keine unabhängige Realität, die vom Menschen durch rein geistige Tätigkeit

zu erkennen ist, sondern die Realität konstituiert sich durch das Wahrnehmen der

erlebten Welt und der Reflexion der Eindrücke. Der Mensch ist in der Welt und

erkennt sich auch nur aufgrund seines Verweilens in der Welt. Das Wissen von der

Welt entspringt somit der Ersten-Person-Perspektive durch die eigene Wahrneh-

mung. Die Wahrnehmung der Phänomene geschieht mittels der Sinneseindrücke,

beruht also auf dermenschlichen Eigenschaft des Leibseins; es gilt daher ein »Leib-

Apriori aller Erkenntnis«.15 Die Wahrnehmung konstituiert den Menschen, denn

Mensch zu sein, bedeutet wahrzunehmen: »Ein Subjekt hat keine Wahrnehmun-

gen, sondern ist wahrnehmend!«16 Der Mensch kann dabei nicht anders, als sich

mit der Lage in der er sich befindet, derWelt in der lebt, auseinanderzusetzen, und

somit auch mit sich selbst und seinen Wahrnehmungen.17 Während die Wahrneh-

mung dabei an sich neutral ist, wird sie durch die Reflexion desWahrgenommenen

zu Erkenntnis und Bewusstsein.18 Die Frage nach der Wahrnehmung verweist auf

die Differenzierung von Leib und Körper: Unter Leib wird der erlebte Körper ver-

standen, so wie einMensch ihn wahrnimmt, während als Körper das rein materiell-

fleischliche Objekt ohne persönliche Empfindung gilt.19 Der Anthropologe Helmut

Plessner hat diese Unterscheidung mit Leib sein und Körper haben benannt.20 Es ist

kein Entweder-oder sondern ein Sowohl-als-auch.

Der Beitrag der Neurowissenschaften zur Phänomenologie betont die rekursi-

ve Verbundenheit von Sprachhandeln, Emotionalität und Körperlichkeit. Den Er-

kenntnissen der Naturwissenschaften zufolge sind Menschen keineswegs als rein

14 Zahavi (2007); Derrida (2007); Marzano (2013).

15 Apel (1975).

16 Wiesing (2009): S. 122.

17 Wiesing (2009).

18 Merleau-Ponty (2003).

19 Wiegerling (2008), Marzano (2013).

20 Plessner (1975).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 191

rational-geistige Wesen zu verstehen, sondern, eben weil sie biologische Wesen

sind auch als emotionale Lebewesen. Emotionen gelten als Teil der Homöostase,

der Selbstregulation des lebenden Organismus und sie dienen dem Überleben. Je-

des rationale Handeln beruht demnach auf emotionalen Grundlagen und findet in

einem durch Emotion spezifizierten Handlungsbereich statt. Der Mensch ist als

biologisches Wesen ein soziales Wesen, die Rolle von Emotionen und Leib/Körper

sind für das menschliche Sein und das menschliche Miteinander zentral.21

Die Phänomenologie ist damit nicht auf die Wahrnehmung der (Um-)Welt be-

schränkt, sondern auch prägend für die Intersubjektivität, das gegenseitige Erken-

nen und Anerkennen der Menschen. Zwischen zwei Menschen die sich begegnen

besteht immer eine körperliche Begegnung, die ihnen mehr oder weniger bewusst

ist.22 Die körperliche Intersubjektivität ist keineswegs nur eine biologische Kom-

munikationsbasis, sondern in weiten Teilen gesellschaftlich vermittelt, es existiert

somit eine körperliche Konstruktion des Sozialen im Verhältnis von Körper, Wissen

und Interaktion.23 Zugleich ist dem Sozialkonstruktivismus zufolge der mensch-

liche Körper entscheidend durch soziale (Macht-)Strukturen und Handlungen ge-

prägt, etwa in der Körperhaltung, welche sowohl als Ausdruck zu verstehen ist,

aber auch umgekehrt die eigeneWahrnehmung beeinflusst.24 Der Begriff des Leib-

bewusstsein beschreibt den Zugang des Menschen zu seinem leiblichen Selbst, der

über die äußerlichen Zuschreibung von Körperlichkeit hinausgeht, und so den ei-

genen unmittelbaren Zugang zur Realität ermöglicht.25 Hier zeigt sich in der Rolle

von Leiblichkeit und demUmgangmit dem Selbst ein wichtiges Element für eman-

zipative Formen des subjektivenWohlbefindens. Ein entwickeltes Leibbewusstsein

erlaubt es, sich sowohl der gesellschaftlichen Prägungen bewusst zu machen, als

auch sich seines eigenen Befindens besser bewusst zu sein.

8.2.2 Embodiment

Unter dem Begriff Embodiment hat sich in den vergangenen Jahren die wissen-

schaftliche Erkenntnis etabliert, wie Leib und Geist im Menschen zusammenwir-

ken.

21 Maturana (2000), Damasio (1999), Riegas/Vetter(1990), Noe (2010).

22 Gugutzer (2015): S. 106ff.

23 Stadelbacher (2016); Zahavi (2007).

24 Gugutzer (2015): S. 49.

25 Wird der eigene Leib vor allem als Körper gesehen, so geschieht dies durch die Augen der

anderen, zum Beispiel durch Ärzte, Modemacher, beziehungsweise allgemeiner, durch die

öffentliche Zuschreibung. Das Körperbild und das Körpererleben werden also interaktional

definiert und sind daher anfällig für mediale Manipulation und durch gesellschaftliche Vor-

stellungen geprägt, etwa in Hinsicht auf Aspekte von Schönheit oder Leistungsfähigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Glück und Nachhaltigkeit

»Embodied cognitive science has generated evidence that suggests that non-neu-

ral structures are not merely secondary resources. Rather, they variously foster,

constitute, and determine the acquisition and development of specific psycholog-

ical capacities, including those operant in language and perceptual processing.«26

Embodiment belegt die Verkörperlichung des Denkens und somit des Bewusstseins:

Dass das Denken (und somit die Vernunft) nicht vom Körper getrennt anzusehen

ist, da es ohne Körper nicht existiert und durch den Körper elementar beeinflusst

ist. Die Entwicklung des Gehirns erfolgt in der Interaktion des Körpers mit der Au-

ßenwelt. Die klassische Aussage Descartes wird entgegen ihrer lange dominanten

Interpretation nunmehr sozusagen vom Kopf auf die Füße gestellt: von cogico ergo

sum zu sum ergo cogico.27 Dies Umkehrung bedeutet jedoch nicht die Vereinheitli-

chung von Körper und Geist: »Nur unter der Voraussetzung zweier unterscheid-

barer Bereiche, Psyche und Körper, macht es nach unserer Auffassung überhaupt

Sinn, sich mit Embodiment auseinanderzusetzen.«28 Der unter dem Begriff Em-

bodiment benannte untrennbare Zusammenhang von Körper und Geist wurde in

den vergangenen Jahren wissenschaftlich etabliert. So hat die Grounded Cognition

Theory die Verknüpfungen von Simulation, Stimulation der Körperzustände und

ihren Einfluss auf die Kognition vielfach empirisch belegt.29 Sie besagt, dass kinäs-

thetischen Erfahrungen die Gedanken und Emotionen beeinflussen, beispielswei-

se können Körperhaltungen und Gesichtszüge, die mit bestimmten emotionalen

Zuständen verbunden sind (etwa die Schultern einzuziehen als ein Ausdruck von

Niedergeschlagenheit), auch umgekehrt die Emotionen beeinflussen.30 Neben den

momentanen Einflüssen zeigt sich auch, dass dauerhafte kinästhetische Erfahrun-

gen die Entwicklung des Gehirns beeinflussen,wasmit demBegriff der Neuroplas-

tizität bezeichnet wird und belegt, dass sensorische Fähigkeiten sich von Geburt

an unter Einfluss der Lebensumstände entwickeln und nicht bereits genetisch an-

gelegt sind. Ein weiterer Bereich aus der Forschung zu Embodiment behandelt die

26 Drei Elemente lassen sich dabei bestimmen: 1. Body as Constraint – the bodily features limit

the cognitive processes; 2.Body as Distributor – distributing computational load from neuro

to non-neural structures; 3. Body as Regualtor – facilitating real-time execution of complex

behaviours. (Stanford Encyclopidia of Philosophy).

27 Stadelbacher (2016): S: 253. Wobei die dichotome Trennung von Geist und Körper bei Des-

cartes je nach Lesart mehr oder weniger stark betont werden kann. So sieht Wiesing auch

in Descartes’ Formulierung Wer bin ich der denkt. Ein denkendes Ding eine Ambivalenz in der

vermeintlich hierarchischen Trennung. Wiesing (2009): S. 82ff. (Descartes, Med., 14 Abs.).

28 Tschacher/Storch (2012): S. 260.

29 Barsalou (2008); Harnack (2015); Storch et al. (2010), S. 40-61; Blum (2012): S. 24ff.

30 Blum (2012): S. 24ff. In einem konkreten Beispiel bewirken die unterschiedlichen Sinnesein-

drücke, die entstehen wenn ein Mensch einen Bleistift zwischen seinen Lippen oder seinen

Zähnen hält, dass jeweils andere emotionale Bewertungen von Karikaturen erfolgen.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 193

Funktionsweise des Verdauungstraktes als autonomes Organsystem, das nach ge-

genwärtigem Kenntnisstand ohne Steuerung durch das Gehirn Informationen ei-

genständig aufnimmt, verarbeitet und entsprechend reagiert.31

Die vielfältigen Wechselbeziehungen zwischen Körper und Kognition zu un-

tersuchen ermöglicht es, ein kohärentes holistisches Verständnis des Menschen zu

entwickeln. Während Selbstwissen das Wissen über das Selbst im Sinne einer Ob-

jektivierung beschreibt (Zum Beispiel: Ich habe zwei Füßemit jeweils 26 Knochen),

ist ein Bewusstsein des Selbstseins verbunden mit dem subjektiven Empfinden

(Zum Beispiel: Mein linker Fuß ist etwas verspannter als der rechte). Das Bewusst-

sein des Selbstseins lässt sich am Schmerz anschaulich machen, denn Schmerz

besteht immer nur als (subjektive) Schmerzempfindung: der Mensch kann nicht

Schmerzen haben und sie nicht wahrnehmen, jedoch kann er eine (objektive) Ver-

letzung haben und keine Schmerzen empfinden. Schmerz selber ist dabei die Emp-

findung, also das Bewusstsein des körperlichen Zustandes und formuliert somit

das leibliche Sein. Der Mensch ist ein inkarniertes Wesen und wenn sein Bein ver-

letzt ist, hat nicht sein Bein Schmerzen, sondern der Mensch hat Schmerzen und

ist als gesamtesWesen beeinträchtigt.32 Umgekehrt ist es denn auch nicht möglich

Glück zu erleben, ohne die subjektive Erfahrung des positiven Gefühls. In diesem

Verständnis ist der Körper nicht ein Objekt, sondern wird zum Leib und zum Sub-

jekt, von dem man sich nur bedingt distanzieren und nie ganz lösen kann. Es ist,

wie es Marzano formuliert, einem nicht möglich, »sich den Körper vom Leibe zu

halten«.33

8.2.3 Subjektivität als Basis des subjektiven Wohlbefindens

Wie eingangs in Kapitel drei erläutert, setzt sich subjektivesWohlbefinden aus den

Komponenten Glück und Zufriedenheit zusammen. Glück als affektives, emotio-

nales Element, beruht dabei auf dem leiblichen Empfinden. Zufriedenheit ist hin-

gegen mit einem kognitiven Element verbunden, das auf die eigenen Erwartungen

bezogen ist. Während diese Erwartungen weitgehend sozialer Prägung unterwor-

fen sind, ist das Empfinden von Glück zunächst eine rein subjektive Erfahrung,

die dann jedoch sozial konnotiert und Konditionierungen unterworfen sein kann.

Zunächst gibt es jedoch kein Glück ohne das entsprechende Empfinden von Glück.

Es kann aber dieser Logik zufolge durchaus Zufriedenheit ohne Glück geben, wenn

nämlich die kognitiven nicht mit den affektiven Aspekten korrelieren. In beiden

Fällen ist es aber letztendlich das Subjekt, dass Glück oder Zufriedenheit emp-

findet. Die Rolle und das Selbstverständnis des Subjekts ist also eine Schlüssel-

31 Blum (2012): S. 15ff. Siehe dazu auch den Sachbuch-Bestseller von Enders (2014).

32 Delhorn (2011): S. 105.

33 Marzano (2013): S. 9-12.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Glück und Nachhaltigkeit

frage für die Idee des subjektiven Wohlbefindens. In zweierlei Hinsicht ist dabei

die Wahrnehmungsfähigkeit des Individuums elementar. Erstens in Hinsicht auf

die Stärkung der sensorischen Feinfühligkeit, also von Quantität zu Qualität, wie

es bereits oben betont wurde. Zweitens gegenüber dem rein kognitiven Zufrie-

denheitsverständnis. Sich zu besinnen auf das, was Gut ist und glücklich macht,

verlangt die Entwicklung von Sinnlichkeit und Feinfühligkeit.

Unter dem Begriff von Qualia wird in der Philosophie die Schwierigkeit ver-

standen, die Qualität einer Erfahrung einzuordnen, zu beschreiben und zu kom-

munizieren. Da Erfahrungen subjektiv erlebt werden und damit individuell ge-

prägt sind, lassen sie sich nur bedingt intersubjektiv erfahrbar machen. In seinem

berühmten Essay beschreibt der Philosoph Thomas Nagel dieses Problem unter

dem Titel »What is it like to be a bat?«34 Dabei verweist er auf die verkörperte Er-

fahrung einer Fledermaus, die dem Menschen fremd ist und immer bleiben wird,

da die Fledermaus über andere Sinnesorgane und Körpereigenschaften verfügt als

der Mensch: Sie hat Flügel, kann fliegen und mittels Ultraschall navigieren. Nagel

kommt daher zu dem Schluss, dass der Mensch niemals wissen kann, wie es sich

anfühlt eine Fledermaus zu sein. Von dieser Erkenntnis ausgehend lässt sich die

Frage auf den Menschen selber anwenden, etwa in der Frageform der Neurowis-

senschaften, die dann lautet »What is it like to be conscious?«35 Hier offenbart sich

nun auch die Verbindung zur Frage der Selbstbeobachtung im Sinne der Lebens-

kunst und der Selbstreflexion im Sinne des mit sich befreundet Seins. Die an sich

selbst gestellte Frage kann dann etwa lauten: What is it like to be happy? – und nun

befindet sich der nach dem Glück strebendeMenschmitten im Forschungsfeld von

Lebenskunst und verkörperter Phänomenologie.

Das Bewusstsein des Selbst (an sich oder in Bezug auf das eigene Wohlbefin-

den) ist somit nicht nur als rein kognitive Denktätigkeit zu verstehen, sondern als

verkörperte (somatische) Forschung. Mit sich selbst befreundet sein ist dann die

Auseinandersetzung mit dem Sein, dem Selbst. Zwar gilt seit Merleau-Ponty, dass

die Wahrnehmung selbst unhintergehbar ist: »Ich kann nicht wahrnehmen, was

ich bin, denn ich kann nicht wahrnehmen, was das ist, das wahrnimmt.«36 Jedoch

kann der Mensch sich als wahrnehmend wahrnehmen und somit dem Prozess des

Wahrnehmens eine Qualität zuschreiben. Wenn ein Mensch etwas fühlt, so ist er

nicht nur mit dem Fühlen von etwas beschäftigt, sondern kann ebenso den Akt

des Fühlens fokussieren. Gerade diese Reflexivität erlaubt die Präzisierung, Ver-

feinerung und letztendlich Verbesserung der Wahrnehmung. Nicht nur zu fühlen,

sondern sich selbst als fühlend zu betrachten, ist das zentrale Element, welches

Menschen von Primaten und anderen Tieren unterscheidet und ihm den Zugang

34 Nagel (1974).

35 Vgl. Petitmergin (2017).

36 Wiesing (2009): S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 195

zu Rationalität und Erkenntnis ermöglicht.37 Die inhärente Subjektivität derWahr-

nehmung verweist aber auch auf eine Ambivalenz in Bezug auf das Miteinander.

Gemäß der Begrenzung der Wahrnehmung ergeben sich für die Intersubjektivität

im Sinne von gefühlter Empathie klare Grenzen: Es ist nicht möglich das Bewusst-

sein eines anderen Menschen zu erleben, es ist lediglich möglich sich vorzustellen,

was und wie jemand fühlt.38 Für das gelingende Miteinander, welches ja als Fun-

dament des subjektivenWohlbefindens bestimmt wurde, lässt sich entsprechendes

Einfühlungsvermögen schulen und entwickeln, denn eine erhöhte eigene Sensibilität

erleichtert die Vorstellung für die Erfahrung des Anderen.39 Letztendlich sindMen-

schen aber dennoch auf Formen der (verbalen und nonverbalen) Kommunikation

angewiesen, um sich ihre Befindlichkeiten, Bedürfnisse und Interessen mitzutei-

len. Auch hier sind also Leib und Geist untrennbar miteinander verbunden, um

intersubjektive Annahme von Wünschen und Bedürfnissen zu validieren.

Die obigen Ausführungen zum subjektiven Wohlbefinden bilden eine Basis

für den aufgeklärten Hedonismus. Ein reflexives Bewusstsein vom eigenen Selbst ist

primärer Bezugspunkt und Grundelement des Menschseins und des subjektiven

Wohlbefindens. Dies findet sich in Ansätzen bereits in der antiken Form der he-

donistischen Philosophie, so betont bereits Epikur die Rolle von Leiblichkeit und

subjektiver Wahrnehmung:

»Verwirfst du irgendwelche Sinneswahrnehmung und unterscheidest dabei nicht

zwischen dem auf Grund bloßer Erwartung nur angenommenen und dem, was du

tatsächlich wahrnehmen konntest, sowie zwischen Empfindung und Vorstellung,

dann wirst du mit deiner verkehrten Meinung auch alle übrigen Sinneswahrneh-

mungen verwerfen und damit jedes Kriterium verlieren.«40

Wenn das Subjekt erkennt, dass es zur rationalen Durchdringung der Wirklichkeit

nicht in der Lage ist, gewinnt es potentiell aber eine Unbefangenheit zur eigenen

sinnlichen Wahrnehmung und den eigenen Erfahrungen.

»[Es] folgt aus dem Souveranitätsverlust des Subjekts, der mit der Wendung zur

negativen Dialektik einhergeht, die Aufwertung seiner subjektiven Erfahrung zu

einem zentralen Erkenntnismedium.«41

37 Bischof-Köhler (1996); Kuhlmann (1996); Dornes (1993): S. 101; Shusterman (2012): S. 110-119.

Im Englischen gibt es eine entsprechende Unterscheidung im englischen zwischen I undME.

38 Damasio (1999): S. 365.

39 Terkessidis (2015): S. 218-219

40 Epikur, Hauptlehrsätze 24. In: Mewaldt (1973): S. 58.

41 Honneth (2006): S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Glück und Nachhaltigkeit

Es braucht laut Adorno einMehr an Subjekt. Das birgt das Problem,wie denn sinn-

liche Eindrücke kommuniziert werden, wer ein entsprechendes Empfindungssen-

sorium hat und als feinfühlig genug gilt, um Maßstäbe zu benennen etc.42

8.3 Aufgeklärter Hedonismus als Lebensweise

8.3.1 Lebenskunst und die Sorge um das Selbst

Das Konzept der Lebenskunst wurde bereits in Kapitel vier eingeführt, soll hier

aber vertiefend betrachtet werden, da es an die Idee des aufgeklärten Hedonismus

anknüpft. Ausgehend von der Frage, welche Auswege aus den Tretmühlen des

Glücks und den Pathologien der Moderne möglich ist, bietet das Konzept der Le-

benskunst einen relevanten Beitrag. In seiner Forschung befasst sich Foucault mit

den Herrschaftstechniken und Machtstrukturen, welche moderne Gesellschaften

prägen und auch das Selbstverständnis des Subjekts formen beziehungsweise das

Subjekt als solches überhaupt konstituieren. Wie Foucault analysiert, geschieht

die Formung des Individuums immer raffinierter durch die Entwicklung der

Praktiken der Selbstführung: »Sie zeigen, wie sehr den Subjekten Praktiken der

Unterwerfung einverleibt worden sind, Praktiken der Unterwerfung, die wir nicht

mehr als solche wahrnehmen […].«43 Foucault gelangt im Zuge seiner Analyse zur

Frage, wie eine Befreiung des Subjekts möglich sei und woran sie sich orientieren

könne.

»Die Frage nach der Konstruktion von Individuen durch Macht- und Diskursstruk-

turen wandelte sich zur Frage, wie sich Subjekte »selbst« und als »freie« konstitu-

ieren, um gegenüber den Macht- und Diskursverhältnissen eine gewisse Distanz

zu gewinnen.«44

Im Konzept der Lebenskunst fand Foucault dazu passend erscheinende Anregun-

gen: Der Wille zum moralischen Subjekt ist in der Antike eine Anstrengung die

Freiheit zu bejahen und sich selbst eine Form zu geben. Die antiken Ideen ma-

chen dabei keine festen Vorgabe, die in heutigen Zeiten ebenso gültig und präzi-

se umzusetzen sind, aber sie geben Foucault und anderen VertreterInnen der Le-

benskunst eine Inspiration und Orientierung.45 Im thematischen Zusammenhang

dieser Arbeit wird vorgeschlagen, dass jener Ansatz der Lebenskunst auch für die

Bewältigung der in den vorangegangenen Kapiteln beschriebenen Paradoxien und

42 Honneth (2006): S. 23.

43 Schmid (1991): S. 46.

44 Sarasin (2005): S. 13; Zur Rolle der Lebenskunst in Bezug auf Foucaults Gesamtwerk siehe

auch ebd. S. 190-199; Hesse (2003).

45 Vgl. Hesse (2003).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 197

Pathologien der spätmodernen,materialistischen Lebensweise von Bedeutung sein

kann. Das Individuum ist in der Spätmoderne auf sich zurückgeworfen und zur

Gestaltung seines Lebens aufgefordert beziehungsweise oftmals geradezu genö-

tigt. Unter dem zunehmenden Druck der Leistungsgesellschaft bemüht das Sub-

jekt sich Schritt zu halten, was letztendlich zur fortwährenden Beschleunigung der

Tretmühlen des Glücks beiträgt. Dies geschieht vorwiegend unbewusst und, so ist

anzunehmen, ungewollt. Der Ansatz der Lebenskunst ist angesichts dieser Aus-

gangslage als Praxis der Aufklärung zu verstehen und erlaubt den Austritt aus der

Unmündigkeit eines unreflektiert übernommenen Sets an Vorgaben der Ethik und

Lebensführung, der Normierung und Unterwerfung der Leistungsgesellschaft.46

Zugleich verweist die Idee der Lebenskunst aber nicht auf ein Außen, von dem eine

Befreiung oder Erlösung durch eine höhere Macht oder metaphysische Erkenntnis

zu erwarten ist, sondern auf die Arbeit des Selbst am Selbst. Die Idee der Lebens-

kunst und der Selbstsorge unterscheidet sich damit von dem Begriff und der Idee

einer einfachen Befreiung des Selbst hin zu einem imaginären Naturzustand der har-

monischen Freiheit. Foucault äußert sich einer solchen Idee gegenüber sehr kri-

tisch und betont, dass es dasWesen oder dieNatur des Menschen schlichtweg nicht

gibt.47 Er benennt zwar die Praktiken der Freiheit als Form von Selbstbefreiung aus

den Gegebenheiten, sieht die Befreiung des Subjekts jedoch nicht als unmittelba-

res Erreichen von Freiheit als einen positiven Endzustand an. Vielmehr ermöglicht

der Akt der Befreiung die Schaffung eines neuen, anderen vorübergehenden Zu-

stands. Es geht Foucault um das elementare Herausfinden, neu Verhandeln und

Begründen des menschlichen Seins. Es gilt (und gibt) für ihn keine universalis-

tische Ethik des menschlichen Seins zu entdecken, sondern die Thematisierung

des Subjekts hin zu einer anarchistischen Subjektivität ist das Ziel.48 Somit bleibt es

dem einzelnen Subjekt überlassen, sich den Sinn zu erschließen, beziehungsweise

zu erarbeiten: »Im Zentrum der »Ästhetik der Existenz« steht der Gedanke, daß

die Verwirklichung eines guten Lebens von der Arbeit des einzelnen an sich selbst

abhängt.«49 Dies richtet sich bei Foucault darauf, »seine Lebensnormen in größt-

möglicher Unabhängigkeit von bereits etablierten Moralkodizes zu bestimmen.«50

In der Praxis der Lebenskunst liegt somit ein Akt der Befreiung und umgekehrt

46 Foucault mit historischer Perspektive: »Das »Erkenne dich selbst« hat das »Achte auf dich

selbst« in den Schatten gerückt; unsere Moral, eine asketischeMoral, unterstellt, man könne

das Selbst zurückweisen.« Foucault (2007): S. 293.

47 Foucault (1985a): S. 10. Foucault übernimmt von Heidegger die Ansicht, dass es eine Nicht-

wesentlichkeit des Menschen gibt, also keine ›Natur des Menschen‹, sondern dasWesen des

Menschen in seiner Existenz liegt. Forst (1990): S. 148ff. Die Repressionshypothese der frühen

Kritischen Theorie gilt für ihn nicht. Forst (1990): S. 166, 171.

48 Schäfer (1990): S. 77.

49 Rolf (2007): S. 328.

50 Rolf (2007): S. 329.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Glück und Nachhaltigkeit

erlaubt jeder Schritt von Befreiung die Praxis der Lebenskunst: »Wir müssen nach

neuen Formen von Subjektivität suchen und die Art von Individualität zurückwei-

sen, die man uns seit Jahrhunderten aufzwingt.«51

Die von Foucault thematisierte Praxis der Lebenskunst beinhaltet die Zeit für

die Selbstzuwendung und Selbstsorge (epimeleia heautou). Der Begriff der Sorge um

das Selbst ist dabei als positiv besetzt zu verstehen, also weniger im Sinne von

besorgt sein als im Sinne der Fürsorge, wie es auch im freundschaftlichen Verhält-

nis gilt. Foucault benennt Selbstsorge als Praxis jenseits des täglichen Besorgens

im Sinne der Besorgungen, die zu erledigen sind (man denke z.B. an Einkaufen

als Besorgung oder andere Reproduktionstätigkeiten), nämlich als Schaffung und

Ausgestaltung eines Freiraums der Individualität, der sich jenseits der Alltagssor-

gen öffnet.

»Diese Zeit ist nicht leer, sie ist erfüllt von Übungen, praktischen Aufgaben, ver-

schiedenen Tätigkeiten. Da sind die Körperpflege, die Gesundheitsregeln, die aus-

gewogenen körperlichen Übungen, die maßvolle Befriedigung der Bedürfnisse.

Da sind die Meditationen, die Lektüren, die Aufzeichnungen über Gelesenes oder

im Gespräch Vernommenes…«52

Die Selbstsorge bedeutet jedoch nicht, einfach an sich selbst interessiert zu sein

in Form einer puren Selbstbezogenheit oder Selbstverliebtheit, sondern an etwas

zu arbeiten, mit etwas befasst zu sein: sie beinhaltet Aufmerksamkeit, Wissen

und Technik.53 Kanitscheider benennt es als Arbeit am Selbst, die nicht auf eine

zu erwartende Offenbarung zielt und auch keinem festen Prozedere folgt – jeder

Menschmuss für sich selbst die Selbstsorge erlernen.54 Der PhilosophHarry Frank-

furt beschreibt das Sich-sorgen ähnlich als reflexiven Prozess:

»Sofern es darin besteht, eigenständig ein bestimmtes Leben zu führen oder ein

charakteristisches Verhalten zu zeigen, setzt das Sich-Sorgen sowohl Tätigkeit als

auch Selbstbewusstsein voraus. Es ist eine Angelegenheit des auf bestimmteWei-

se Tätigseins, und das Tätigsein trägt wesentlich reflexiven Charakter – strengge-

nommen nicht deshalb, weil der Akteur, indem er sein Verhalten leitet, mit Not-

wendigkeit etwas für sich selbst tut, sondern eher deshalb, weil er etwas mit sich

unternimmt.«55

51 Foucault, Subjekt und Macht (1982), zitiert nach Demirovic (2010): S. 161.

52 Foucault (1989a): S. 71. Ähnlich es formuliert Nehamas (2000: S. 293): »[…]als Lebensweise,

als Selbstentwurf, als Werden zu sich, als Sorge um das Selbst.«

53 Foucault (1987): S. 281f.

54 Kanitscheider (2011): S. 50. Er verweist darauf, dass dies auch bei den frühen Theoretikern

der Selbstsorge wie Epikur, aber auch Platon und Aristoteles bereits benannt sei. (Ebd. S. 51).

55 Frankfurt (2001): S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 199

Der Begriff der Selbstsorge in seiner fürsorglichen Form steht dabei nahe der Idee

des mit sich selbst befreundet seins. Im Begriff der Freundschaft mit sich liegt eine

gewisse Abgrenzung zur potentiell narzisstischen Form der Selbstliebe in ihrer ne-

gativen Auslegung.56 Während die Verwendung der Begriffe nicht einheitlich ge-

handhabt wird, so findet sich doch aber eine übergreifende Gesamtidee eines po-

sitiven aber reflektierten Selbstverhältnisses. Dies erscheint als Balance auf einem

schmalen Grat, auf der einen Seite die klassische Idee der Askese als rein geis-

tige Widmung, auf der anderen Seite das unreflektiert narzisstische Fühlen, bei

dem die momentanen Empfindungen dominieren und alles nur im eigenen Selbst

stattfindet.57

Die Weltverbundenheit ist für die Alltagspraxis der Lebenskunst fundamental,

wie Foucault deutlich macht: »Die Sorge um sich – oder der Anteil, den man an

der Sorge nimmt, die die anderen um sich selbst haben sollten – erscheint somit

als eine Intensivierung der gesellschaftlichen Beziehungen.«58 Die Praxis der Le-

benskunst zeichnet sich dabei durch eine Vielfalt an Praktiken und Ansatzpunkten

aus, sowie durch den inhärenten sozialen Aspekt. Der Eremit ist in diesem Sinne

eben kein Lebenskünstler, sondern jemand, der vor dem Leben flüchtet. Lebens-

kunst hingegen geschieht und gelingt nur im Leben. Auch wenn sie ein relativ ho-

hes Maß an Selbststudium und Rückzug beinhalten kann, so realisiert sie sich im

Miteinander mit anderen Menschen und im Sinne der Lebenskunst hilft die gute

Verbindung zu sich selbst dabei, mit anderen gut in Kontakt treten zu können.59

Die Sorge um sich und die Freundschaft mit sich selbst bedarf ein gewisses Maß

an Selbsterkenntnis, welche ihrerseits ein hohes Maß an Reflexivität verlangt: »Es

56 Der Begriff wird allerdings sehr unterschiedlich definiert und bewertet. Klassisch unterschei-

det Rousseau zwischen amour-propre als die Selbstliebe, die auf der Anerkennung von ande-

ren basiert, also ein gesellschaftliches Produkt, die kritisch gesehen als Anfälligkeit für Kor-

ruption und Manipulation steht, während amour de soi die primitive wahre Selbstliebe ist,

das natürliche ganzheitliche Glück. Nach Fromm entsteht Selbstsucht nicht, wenn ich mich

zu viel, sondern wenn ich mich zu wenig liebe. Linz (1994): S. 223. La Mettrie verteidigt die

amour-propre, sein Fehlen sei mehr zu befürchten als ihr Übermaß. La Mettrie (1985): S. 64.

Auch Harry Frankfurt benennt das Interesse an sich selbst und die wohlwollende Zuneigung

zum eigenen Leben als Selbstliebe, welche die Basis der Liebe für andere konstituiert. Frank-

furt (2005): S. 78ff. Die Auflösung aller gegebenen Strukturen führt dazu, dass das Subjekt

auf sich selbst verwiesen ist, sich entscheiden und schaffen soll. Es führt zu Narzissmus und

ähnlichen Störungen. Vgl. Ehrenberg (2011).

57 Vgl. hierzu Sennett (1983): S. 374-75. »Innerweltliche Askese und Narzißmus haben vieles ge-

meinsam: In beiden Fällen wird die FrageWas fühle ich? zur Obsession; in beiden ist die Of-

fenbarung des eigenen Gefühlslebens gegenüber anderen eine Form, denWert des eigenen

Selbst zu demonstrieren; in beiden kommt es zu einer Projektion des Selbst auf dieWelt, die

die Bereitschaft verdrängt, sich auf Erfahrungen in der Welt einzulassen, die sich der Kon-

trolle des Selbst entziehen.«

58 Foucault (1989a): S. 74.

59 Schmid (2010): S. 69-86.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Glück und Nachhaltigkeit

kommt darauf an, denjenigen Unterströmungen des Fühlens und Wünschens auf

die Spur zu kommen, die uns lenken, ohne daß wir es wissen und verstehen.«60

Sinn der Selbsterkenntnis ist dabei aber letztendlich keine abstrakte Erkenntnis

eines höheren Bewusstseins, sondern der Beitrag zu einem gelungenen Leben, zu

subjektivem Wohlbefinden. Die Selbsterkenntnis ermöglicht uns, die eigene Ver-

gangenheit zu bewerten und zu relativieren, die eigene Zukunft zu gestalten und

sich von fremden und eigenen Ansprüchen zu befreien. Selbsterkenntnis als ein

»sich in sich auskennen«61 ist für Bieri die Quelle von Freiheit und Glück sowie

gelingender Beziehungen.62

»Selbsterkenntnis ist dasjenige, was dazu führt, daß wir eine transparente seeli-

sche Identität ausbilden und dadurch in einem emphatischen Sinne zu Autor und

Subjekt unseres Lebens werden können. Sie ist also kein freischwebender Luxus

und kein abstraktes philosophisches Ideal, sondern eine sehr konkrete Bedingung

für ein selbstbestimmtes Leben und damit für Würde und Glück.«63

Selbsterkenntnis lässt sich somit zugleich als Grundlage und als Ziel von Lebens-

kunst verstehen. Sie hilft, die eigenen Wünsche und Bedürfnisse besser zu verste-

hen und somit auch besser versorgen zu können. Somit wird das eigene Wollen

bewusster, reflektierter und aufgeklärt. Peter Stemmer erörtert in seiner Ethik des

Wollens (siehe auch Kapitel 4), dass das Leben sich individuell imWollen konstitu-

iert und äußert. Dass Menschen etwas wollen ist an sich ist nicht kritisierbar, aber

wie sie es wollen unterliegt der Prüfung der Vernunft hinsichtlich negativer Sei-

ten und Nebeneffekte für sie selbst und andere. Denn nicht alles erreichte Wollen

erfüllt Menschen mit Glück und Zufriedenheit. Diese Diskrepanz zwischen Wil-

lenserfüllung undWohlbefinden kann entstehen, wenn eine Person, die etwas will,

keine ausreichenden Informationen darüber hat, warum sie es will und was es ihr

de facto bringt, das Gewollte auch zu erreichen. Daraus ergibt sich das Postulat:

»Dein Wollen sollte, was immer du vom Leben willst, aufgeklärt und nicht blind

sein.«64 Die Idee eines aufgeklärten Wollen bezieht sich auf die Maßgabe, dass

Menschen dem Wollen nicht blindlings ausgeliefert sind, sondern sich Kraft ihrer

Vernunft dem Wollen gegenüber verhalten. Sie können das Wollen zu verstehen

suchen und reflektieren, was sie wollen und warum. Zusätzlich ist demMensch zu

eigen, dass er antizipieren kann, also sein Wollen auch in zukünftige Perspektiven

setzen kann – wenn ich dem Willen folge, führt dies (möglicherweise) zu diesem

60 Bieri (2011): S. 15.

61 Bieri (2011): S. 14.

62 Bieri (2011): S. 58 »Menschen, die sich mit sich selbst auskennen, begegnen sich anders als

solche, die keine Übersicht über sich besitzen. Die Begegnungen sind wacher, sorgfältiger

und interessanter. Auch deshalb ist Selbsterkenntnis ein hohes Gut.« (Ebd. S. 60).

63 Bieri (2011): S. 15.

64 Stemmer (1998): S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 201

und jenem.65 Die Grundlegung diese Verständnisses beruht auf den Überlegun-

gen von Harry Frankfurt, der die Idee von Freiheit auf die Fähigkeit des Menschen

gründet, seine Wünsche zu hinterfragen und ihnen selbstgewählte Wünsche ent-

gegen zu stellen. Frankfurt bezeichnet diese als Wünsche erster und zweiter Ord-

nung. So kann ein Mensch einerseits Lust auf eine Zigarette haben, ein inhärenter

Wunsch erster Ordnung; zugleich aber wünschen, nicht zu rauchen als reflektier-

ter Wunsch zweiter Ordnung. Die Wünsche zweiter Ordnung beziehen sich also

auf die Wünsche erster Ordnung.66

»Gut ist ein Leben, wenn es uns gibt, was wir von einem Leben inmöglichst aufge-

klärter Weise wollen, was immer es sei, und wenn wir das Glück haben, daß sich

das so weit aufgeklärte Wollen mit dem Wollen deckt, das wir hätten, wenn wir

alle nötigen Informationen hätten.«67

»Das Gutsein ist demnach selbst wollensrelativ. Wir unterscheiden Dinge nach

gut und schlecht, weil wir Wesen sind, die etwas wollen, und weil es uns deshalb

wichtig ist, zu wissen, wie sich die Welt und die Zustände, wie sich Personen und

Handlungen im Lichte unseres Wollens ausnehmen, ob sie demWollen entspre-

chen oder nicht.«68

Menschen gelten also als Lebewesen, die überlegen und aus Überlegung handeln

(können). Sie suchen nach Gründen für ihr Handeln, wägen sie gegeneinander ab

und versuchen herauszufinden, was die besten oder stärksten Gründe für oder ge-

gen etwas sind. Die eigenen Ziele und Wünsche können gerade durch das Überle-

gen am besten verfolgt werden. Diese Möglichkeit konstituiert das selbstbestimm-

te Leben.69 Herausfordernd ist dabei, dass Menschen meist nicht genau wissen

können, ob das Gewollte ihnen den erwünschten Effekt bringt, da sie über wenig

Lebenserfahrung verfügen, wie etwa bei Beziehungen, der Berufswahl, und ande-

rem und sich diese nur durch das eigenen erfahren erkunden lassen. Das Wollen

ist zudem zahlreichen manipulativen Einwirkungen ausgesetzt, von traditionel-

len Wertemustern ebenso wie durch die Einflüsse der Arbeits- und Konsumgesell-

schaft.

In diesemKontext ist Lebenskunst also als Lebensweise zu verstehen, die durch

den Anspruch und die Praxis beständiger Selbstreflexion begleitet wird und sich

65 Stemmer (2013): S. 163. Dazu auch Tugendhat (2007: S. 58): »Rationales Wünschen ist reflek-

tiertes, überlegtes Wünschen.«

66 Frankfurt (1971).

67 Stemmer (1998): S. 71.

68 Stemmer (2013): S. 153.

69 Stemmer (2008): S. 353. »Freiheit, Rationalität und Verantwortung sind unterschiedliche As-

pekte der gleichen besonderen Fähigkeit, nämlich sich von Gründen leiten zu lassen.« Nida-

Rümelin (2009): S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Glück und Nachhaltigkeit

der Frage nach dem guten Leben widmet, dabei ausgehend von den eigenen Be-

dürfnissen undWünschen. Sie basiert somit auf demVerständnis von Subjektivität

als Basis des Menschen.70 Im reflektierten Subjektivismus besteht die Grundüberzeu-

gung, dass das Gute nur subjektiv und nicht allein durch kognitive Anstrengung zu

ermitteln sei, dass jedoch die kognitive Reflexion die Abwägung und Vereinbarung

widersprüchlicher und interpersoneller Wünsche möglich macht.71

Mit diesem detaillierten Verständnis von Lebenskunst lässt sich nun auch die

verschiedentlich geäußerte Kritik am Ansatz der Lebenskunst beantworten. Die

Kritik richtet sich vor allem auf den Entwurf der Lebenskunst von Schmid, dar-

gelegt in seinem Buch Philosophie der Lebenskunst.72 Kritisiert wird eine potentielle

Nähe der Idee der Lebenskunst mit der Tradition der Selbstverbesserung der Aufklä-

rer von Rousseau über Humboldt bis hin zu der gegenwärtigen neoliberalen Form

der Selbstoptimierung in Form eines Selbstunternehmertums,welches sich geradezu

in eine Selbstgouvernementalisierung auspräge.73 Zudem bestehe beim Konzept der

Lebenskunst die Tendenz, der Ratgeberliteratur zu Glück und Lebenshilfe nahe

zu stehen, die sich auf punktuelle Veränderungen des individuellen Lebens fokus-

siert, ohne eine Systematik und Analyse der gesamtgesellschaftlichen Zustände zu

bemühen.74 Diese Tendenz wird kritisch als Zuwendung zum privaten und einer

Privatisierung der Moral interpretiert, da es dem modernen Lebenskünstler nur

um sein eigenes Projekt gehe, bei dem eine übergeordnete Moral offenbar irrele-

vant wird.Der Begriff der Lebenskunst führe letztendlich in die Leere, in die Patho-

logie, denn sich wahrhaft selbst finden zu wollen sei illusionär, bestenfalls könne

man sich kennenlernen, aber nicht finden und erfinden.75 Die Formulierung der

Lebenskunst lasse offen, »was eigentlich als das Ziel der poietischen, hervorbrin-

genden Tätigkeit bestimmt werden soll.«76 Ohne äußeres Ziel oder Ergebnis käme,

so lautet die Kritik, jedoch keine Kunst aus. Das Leben gelingt durch die Überein-

stimmung mit dem Gegebenen und der Verwirklichung in dem gesellschaftlichen

Rahmen. Lebenskunst besteht nicht in der freien Selbstverwirklichung, sondern

darin, eigene Wünsche und gesellschaftlichen Rahmen zu vermitteln.77

Diesen Einwänden ist unter Berücksichtigung der oben genannten Grundlagen

der Lebenskunst nur bedingt zu folgen. Lebenskunst ist keine Auslösung oder Ab-

lehnung jeglicher Ethik, sondern hat die Grunderneuerung des ethischen Funda-

ments des Miteinanders zum Ziel, wie bereits im Kapitel zur Ethik gezeigt wurde.

70 Keupp (1996); Böhme (1996); Siep (1996); Barkhaus et al. (1996); Höfling/Tretter (2013).

71 Vgl. Steinfath (1998b): S. 18ff.

72 Schmid (1998); Kersting/Leggewie (2007).

73 Kersting (2007): S. 62f.; Heidbrink (2007): S. 261ff.

74 Kersting (2007): S. 42ff.; Rolf (2007): S. 333.

75 Kersting (2007).

76 Thomä (2007): S. 252.

77 Heidbrink (2007): S. 285.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 203

GeradeweilMenschen glücklich sein wollen, sind sie bereit Regeln hinzunehmen.78

Viele Punkte der Kritik amWerk von Schmid ergeben sich durch die Offenheit des

Konzepts der Lebenskunst, welche Missverständnisse hervorrufen kann. Die Brei-

te der potentiellen Ausformungen einer Lebenskunst bei Schmid steht zudem na-

he einer gewissen Willkür und die Individualität von Lebenskunst scheint mithin

einer Zufälligkeit zu weichen.79 Lebenskunst kann jedoch in der einzelnen Ausfor-

mung zwar als pragmatisches, aber keineswegs opportunistisches Projekt verstan-

den werden. Dies beinhaltet eine durchaus politische Dimension, denn Schmid

setzt die Philosophie der Lebenskunst in seinem grundlegenden Bezug auf Fou-

cault genau jener Anpassung an Konventionen und die unsichtbare Biomacht ge-

genüber, an der sich die gängige Selbstoptimierung orientiert. Lebenskunst trägt

vielmehr dazu bei, Lebensformen und Seinsweisen zu hinterfragen.80 »Die Aus-

arbeitung von Lebensformen ist die Aufgabe der Askese, um den Übergang von

der passiven normierten, zur aktiven, ethischen Form der Selbstkonstituierung zu

vollziehen.«81 Foucault selber, dessen Überlegungen für Schmid die Ausgangslage

beschreiben, grenzt Lebenskunst im Sinne der Asketik deutlich ab von jener Form

der moderne materialistisch geprägten Selbstfindung.82 Die in der Kritik ange-

deutete Reduktion der Lebenskunst auf eine ästhetische Praxis ohne politische Di-

mension, unterschätzt somit die Tragweite des Ansatzes, der auf die Verbindung

von eigenem Denken und Erfahren des Individuums setzt.83

»Daher nun der Versuch, die endlose moralische und immerzu fruchtlose Auffor-

derung zur Überwindung des Ich gerade durch dessen Bestärkung zu überwinden,

es in seinem Ego selbst dazu zu befähigen, von sich absehen zu können, und dies

nicht aus moralischen Gründen, sondern aus Eigeninteresse des Selbst heraus […]

vom Wir zurück zum Ich und zu seiner Sorge für sich selbst, um auf andere Weise

vom Ich zumWir und zur Sorge für andere zu kommen.«84

»Es ist eine falsche Annahme zu glauben, mit der Gestaltung des Lebens und des

Selbstmüsse zwangsläufig ein Gelingen oder gar eine Perfektionierung beabsich-

tigt sein. Für die Kunst und Lebenskunst sind, um sich nicht den Zwang einer

78 Vgl. Rolf (2007): S. 325. Siehe auch Kapitel 3.

79 Vgl. Schmid (1998), (2004b). Ähnlich weich und vielfältig zeigt sich Lebenskunst bei Leiber

(2006).

80 Schmid (1991): S. 373.

81 Schmid (1991): S. 382.

82 Foucault spielt mit dem Begriff kalifornischer Selbstkult auf die damalige (1983) New-Age-

Bewegung an, es lässt sich aber ebenso gut auf Teile der heutigen LOHA-Bewegung übertra-

gen. Foucault (1987): S. 283.

83 Vgl. Saar (2007): S. 340ff.

84 Schmid (2004b): S. 19. Kursiv im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Glück und Nachhaltigkeit

Zweckerfüllung setzen zu lassen, Gelingen und Mißlingen grundsätzlich gleich-

berechtigt.«85

8.3.2 Lebenskunst als Praxisform des aufgeklärten Hedonismus und ihr

Verhältnis zur Suffizienz

Der Ansatz, bewusster mit dem eigenen Leben umzugehen und mehr Reflexion zu

ermöglichen, sowie mehr Gestaltungsraum zu schaffen, steht unmittelbar mit den

Aspekten in Zusammenhang, die in klassischen Konzepten der Suffizienz, zum

Beispiel in der Studie Zukunftsfähiges Deutschland benannt wurden: Entschleuni-

gung, Entrümpelung, Entflechtung, Entkommerzialisierung. (Siehe Kapitel sie-

ben). Diese Elemente schaffen den Freiraum für die Praxis der Lebenskunst. Sie

sind also weder Selbstzweck, noch stellt sich das gute Leben automatisch ein, wenn

Menschen aus den sogenannten Tretmühlen des Glücks durch eigene Anstrengung

entsteigen (und noch weniger, wenn sie unfreiwillig aus ihnen geworfen werden,

etwa durch Verlust des Arbeitsplatzes). Ein weniger auf Arbeit und Konsum aus-

gerichtetes Leben eröffnet den Raum für das eigentliche Anliegen der bewussten

Lebensgestaltung im Sinne der Lebenskunst. Lebenskunst ist also nicht als eine di-

rekte Philosophie des Glücks zu verstehen, die ein konkretes Ziel oder Werteraster

vorgibt, sondern die anstatt eines Weges eher eine Art der Vorgehensweise an-

rät, um zu einem aufgeklärten und mithin zufriedeneren Selbst-Sein zu gelangen.

Entsprechend kann sich Lebenskunst in vielfältigen Formen ausgestalten.

»Was bedeutet, dass die Lebenskunst keine Regeln hat, dass es so etwas wie die

Lebenskunst nicht gibt. Es gibt nur Lebenskünste – viele Künste, die sich als solche

erst erkennen lassen, nachdem sie praktiziert und ihre Produkte hervorgebracht

worden sind.«86

In der klassischen Ausformung der Antike wäre dies dann primär die Zuwendung

zu geistig-philosophischen Betrachtungen. In einer kontemporären Lesart des auf-

geklärten Glücksstrebens bietet sich ein breiteres Spektrum für die Lebenskünste.

Der begriffliche Bezug zur Kunst verweist hiermit auf das Verständnis von Lebens-

kunst als Idee und Praxis von Kreativität und Fertigkeit, als Resultat von Anstren-

gung und Arbeit. Kunst nicht als Arbeit an einemWerk im Sinne des Produzierens,

sondern als Verständnis des Schaffens ohne unmittelbare Zweckerfüllung, so ist

Lebenskunst ein nie abgeschlossener lebenslanger Prozess.87

Lebenskunst als Asketik kann als kreativer und spielerischer Prozess verstan-

den werden, der ohne metaphysischen Überbau daherkommt. Josef Früchtl for-

85 Schmid (2004a): S. 193.

86 Nehamas (2000): S. 290.

87 Schmid (2004b): S. 50ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 205

muliert dies als spielerische Selbstbeherrschung, die zwischen Tugend und Untugend

navigiert. Als offenen Prozess, der statt reiner Selbstkontrolle eine überlegte Selbst-

meisterung beschreibt und immer mit Selbsterkundung einhergeht.88 Das Selbst ist

nicht als gegeben anzusehen, sondern zu erschaffen, somit als Kunstwerk, wel-

ches in einer Art künstlerischen Gestaltungsprozess geformt werden kann. Damit

besteht der Bezug zur Techné, Technik, um das Leben zu vervollkommnen. Dazu

gehören eine Regulation der Lüste und Bedürfnisse, entsprechende Tugenden der

Selbstbeherrschung – immer mit dem Ziel der ästhetischen Ausgewogenheit.89

»Mir fällt auf, daß Kunst in unserer Gesellschaft zu etwas geworden ist, daß nur

Gegenstände, nicht aber Individuen oder das Leben betrifft. Daß Kunst etwas Ge-

sondertes ist, das von Experten, nämlich Künstlern gemacht wird. Aber könnte

nicht das Leben eines jeden ein Kunstwerk werden?Warum sollte die Lampe oder

das Haus ein Kunstgegenstand sein, nicht aber unser Leben?«90

Die in Kapitel 6 genannten vier Bereiche einer Lebensweise, die subjektives Wohl-

befinden und Suffizienz verknüpfen können, lassen sich in der Idee der Lebens-

kunst nun unmittelbar wiederfinden:

(1) Die Pflege sozialer Beziehungen. Zwar scheint Lebenskunst zunächst ein in-

dividualistischer Ansatz zu sein, doch braucht sie wie jede philosophische Praxis

den Austausch zur Reflexion: die Diskussion, den Streit, das Argumentieren, die

Inspiration. Der Umgang miteinander ist zudem ein elementarer Teil von Lebens-

kunst, da er die erste unmittelbare Sphäre der Praxis darstellt, sowohl im Hinblick

auf das persönliche Umfeld als auch den Umgang in der Öffentlichkeit. Lebens-

kunst als bewusste Gestaltung des Lebens ist zudem in der Realisierung dessen

mit anderen verbunden, beispielhaft in den folgenden zwei Aspekten.

(2) Spiel. In seiner Theorie der Lebenskunst regt Schmid an, das Leben selbst

als Spiel anzusehen.91 Schmid unterscheidet allerdings nicht zwischen den oben in

Kapitel sechs eingeführten Formen von Game und Play und somit bleibt sein An-

satz eher vage. In kritischer Abgrenzung zu Schmid formulieren Hüther/Quarch

einen Ansatz der spielerischen Lebenskunst, bei dem das Erleben der Welt im Vor-

dergrund steht gegenüber der Ausgestaltung des Lebens.92

(3) Kunst und Kultur. Kunst gilt im Konzept der Lebenskunst bei Schmid als

zweckfreier Raum und Praxis der Freiheit, die sich auch gestalten lässt.93 Singen

und tanzen gelten als explizite Beispiele für Lebenskunst.94 Zygmunt Baumann be-

88 Früchtl (1998): S. 126.

89 Rolf (2007): S. 330f.

90 Foucault (1987): S. 273-74. Siehe auch Foucault (2007): S. 201.

91 Schmid (2004b): S. 58-70.

92 Hüther/Quarch (2016): S. 165-204.

93 Schmid (2004a): S. 189ff., 196f.; Schmid (1998).

94 Schmid (2004b): S. 284-287.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Glück und Nachhaltigkeit

tont, Kultur sei es, die der kurzen Existenz des Menschen Sinn verleihen kann und

vor allem Glücksgefühle ermöglicht in der grundlegend sinnfreien Welt: »Cultu-

re is what makes life with awareness of death’s inevitability bearable, endurable,

liveable.«95

(4) Muße. Müßiggang und Prokrastination sind als Befreiung aus der sozio-

ökonomischen Maßgabe der Selbstdisziplinierung anzusehen. In der Pause des

Nichtstuns kann sich zeigen, was eigentlich nötig oder interessant wäre. Die (zu-

mindest temporäre) Selbstdisziplinlosigkeit ist somit ebenso als ein Element von

Lebenskunst anzusehen.96

In diesen Ausformungen der Lebenskunst zeigt sich ein Verständnis des Sub-

jekts und des subjektiven Wohlbefindens, das sich über den antiken Ansatz des

geistigen Strebens hinaus zugunsten eines holistischen und leiblichen Menschen-

bilds öffnet. Damit ergibt sich eine Verortung im Feld eines aufgeklärten Hedonis-

mus. Foucault selber bezieht sich bei seinen Ausführungen zur Lebenskunst nicht

explizit auf Leiblichkeit und erwähnt auch dieTheorie des Hedonismus nicht, seine

Referenzen zur Lebenskunst der Antike bleiben eher auf ein philosophisch-intel-

lektuelles Projekt bezogen.Der Umgangmit demKörper spielt dabei durchaus eine

zentrale Rolle in der Philosophie der Lebenskunst, aber die weniger hedonistischen

Ansätze dominieren in den herangezogenen Beispielen. Die Lebenskunst der An-

tike betont die (ständige) Auseinandersetzung mit den Lüsten und Begierden, um

den klugen Umgang mit ihnen zu erlernen und einzuüben. In der Antike heißt

Selbstsorge primär, sich um seine Seele zu kümmern, nicht allein um den Körper,

allerdings wird der Körper auch nicht gegenüber der Seele abgewertet oder gar

ignoriert.97 Im Symposion erläutert Aristoteles die Kunst, die Vergnügen klug zu

gebrauchen. Jegliches Vergnügen im Übermaß führt jedoch zu Störungen des In-

dividuums und der Gesellschaft.98 Frei ist erst,wer nicht Sklave seines Bauches, des

Weines oder gar des Liebesdranges ist, sondern der auch seine Lüste frei gebrau-

chen kann und nicht ihnen unterworfen ist.99 Die praktische Form ist die Übung,

die áskesis: Den Körper zu üben, um die Funktionen des Körpers gut ausführen zu

können. Dazu zählen die Ernährungsdiät ebenso wie Meditationspraktiken, des-

sen Ziel individuelle Freiheit und Unabhängigkeit sind.100

»DieÜbungen zur Enthaltsamkeit finden sich bei den Epikureernwie bei den Stoi-

kern, aber das Üben hatte nicht bei beiden denselben Sinn. In der Tradition Epi-

kurs ging es darum zu zeigen, wie man in dieser Befriedigung der elementarsten

95 Baumann in Jacobsen (2014): S. 92.

96 Eikels (2011).

97 Foucault (2007): S. 123-136, 296ff.

98 Foucault (1989): S. 69-70.

99 Foucault (1989): S. 81.

100 Foucault (1989): S. 87-89; 94-104.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 207

Bedürfnisse eine vollere, reinere, beständigere Lust finden könnte als in dem Ge-

lüst zu allem Überflüßigen; […]. Für die Stoiker ging es vor allem darum, sich auf

eventuelle Entbehrungen vorzubereiten.«101

Lebenskunst kann philosophische Übung durch rein geistige Betrachtung sein,

aber im modernen Verständnis des Menschen, wie sie eingangs in der Grundle-

gung eines aufgeklärten Hedonismus formuliert wurde, gehörten Körper und Geist

zusammen. Somit wäre der Philosophie der Lebenskunst geboten, diese auch in ih-

rer leiblichen Bedeutungsweise zu erforschen. »Verstanden als Lebenskunst sollte

sich Philosophie eingehender um die Kultivierung der empfindungsfähigen Körper

kümmern.«102 Dann stünde sie einer hedonistischen Sichtweise nahe und bietet

einen Ansatz als Leitmotiv des subjektiven Wohlbefindens.

8.3.3 Exkurs: Grundlagen der Selbstsorge

Die voranstehenden Erörterungen einer Philosophie der Lebenskunst verweisen

auf eine Alltagspraxis, die keine explizit akademische Fundierung verlangt oder ei-

ne Philosophie darstellt, die nur für Philosophen zugänglich wäre. Dennoch verlangt

sie eine gewisse Basis als Ausgangspunkt, um die Überlegungen und praktischen

Übungen mit der entsprechenden Zuwendung angehen zu können. Das ist zum

einen die Sicherung der Grundbedürfnisse, also eine gewisse ökonomische Absi-

cherung. Zum anderen verlangt sie aber auch eine gewisse stabile psychische Kon-

stitution und die Fähigkeit, sich selber zu reflektieren. So kann es, bevor eine Phi-

losophie der Lebenskunst zum eigenen Projekt wird, notwendig oder zumindest

förderlich sein, zunächst die Aufarbeitung von konkreten Problemen und Belas-

tungen des Selbst anzugehen, etwa, sich mit individuellen oder gemeinschaftlich-

gesellschaftlichen Erlebnissen und Traumatisierungen zu befassen, die das Leben

signifikant (bewusst oder unbewusst) beeinflussen. Allgemein beeinflussen Trau-

matisierungen viele der persönlichen und auch intimen Beziehungen und Bindun-

gen, also jenen Punkt des sozialen Miteinanders, der von äußerster Relevanz für

den Menschen ist.103

101 Foucault (1989a): S. 82.

102 Shusterman (2012): S. 83. Zu Foucaults Arbeit zu Lebenskunst und die Bezüge zu Leiblichkeit

siehe auch Hesse (2003); Erlenbusch (2015); sowie Shusterman (2012): S. 45-83.

103 Frazzetto (2018): S. 167f. Beispiele wären etwa die Folgen einer erlebten autoritären Erzie-

hungmittels körperliche Züchtigung (vgl.Müller-Münch, 2012) oder die Thematik der Kriegs-

kinder (vgl. Ustorf 2016; Bode 2004, 2009). DeMause (2006) vertritt die These, dass die ge-

samte Menschheitsgeschichte stark von Traumatisierungen geprägt war und ist. Wie grund-

legend frühkindliche Prägungen für große Teile der Bevölkerung sind wurde beispielhaft im

Werk von Alice Miller immer wieder thematisiert. Miller (1995), (2004). Zur kritischen Re-

flektion ihresWerkes und vor allem der Schwierigkeit der praktischen Anwendung im thera-

peutischen Setting siehe die Biographie ihres Sohnes Martin Miller (2013).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Glück und Nachhaltigkeit

Im Bereich der empirischen Glücksforschung und der Bindungsforschung ha-

ben Studien gezeigt, dass die frühen Erfahrung eines Kindes hinsichtlich der emo-

tionalen Bindung (geliebt werden versus der Erfahrung von Lieblosigkeit und Ver-

nachlässigung) signifikanten Einfluss auf die Einstellung zur Lebensfreude der

Menschen im Erwachsenenalter haben. Entsprechende Erfahrungen von Gebor-

genheit oder Alleinsein werden im Körper langfristig abgespeichert und hinterlas-

sen deutliche Spuren in den Motivationssystemen: »Frühe Erfahrungen von Ein-

samkeit oder Verlust können eine lebenslange Empfindlichkeit neurobiologischer

Systeme zur Folge haben.«104 Menschen, die solche Erfahrungen gemacht haben,

neigen im Laufe ihres Lebens zu einer erhöhten Angst- und Stressbereitschaft und

fühlen sich schneller überfordert.105

Die hier ansetzende Form der Selbstsorge wäre in vielen Fällen daher ein zu-

nächst sehr anspruchsvolles Unterfangen, welches in einem ersten Schritt vermut-

lich professionelle Begleitung erfordert, etwa in Form eines therapeutischen Pro-

zesses. Deren Ziel wäre die Stärkung zur Selbsterkundung und Selbstakzeptanz,

welche Möglichkeiten eröffnet, das eigene Leben und die Beziehungen zuMitmen-

schen zu gestalten.

Die Entwicklung des Bewusstseins vom eigenen Selbst kann zunächst auch

zu einer negativen Erfahrung führen, indem Missstände des eigenen Lebens be-

wusst werden, sei es in Bezug auf die genannten (negativen) Erlebnisse oder der

Alltagsbelastung der Tretmühlen, welche zuvor vielleicht weniger wahrgenommen

wurden. Die Zuwendung zur Lebenskunst folgt der komplexen Entwicklung der

Moderne: Durch die Überwindung des Reichs der Notwendigkeit besteht erst die

Chance für den Menschen sich mit sich selbst neu zu befassen und sich als Sub-

jekt zu verstehen. Zugleich verlangt die Komplexität dermodernen Gesellschaft die

Selbstregulierung als Arbeitender, Bürger, Lebenspartner beziehungsweise grund-

legend als Mitglied der modernen Kulturgesellschaft.106 Die in der Moderne sich

entwickelnde und rasant entfaltende Idee der Individualität wurde von der Ent-

wicklung und Verbreitung der Psychologie begleitet und ist logisch miteinander

verbunden.107 Entsprechend ist auch eine Lebenskunst derModerne kaummöglich

ohne die begleitende Unterstützung der Psychologie wo immer es nötig erscheint,

und zwar vor allem jene, über die Positive Psychologie hinausgehenden Ansätze.

104 Bauer (2006): S. 65, siehe auch S. 55ff.

105 Bauer (2006): S. 67.

106 Strenger (2017): S. 85ff.

107 Illouz (2009).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 209

8.4 Existenzialismus und Hedonismus

Als besondere Herausforderung zeigt sich in der philosophischen Fundierung des

aufgeklärten Hedonismus die Sinnfrage: Kann Wohlbefinden tatsächlich das Gute

sein, nach dem es sich zu streben und für das es sich zu leben lohnt? Kann Freude

und Lust zum Sinn werden, an dem sich Individuen und Gesellschaften ausrich-

ten können? Es wurde bereits in Kapitel vier darauf verwiesen, dass die Grundla-

gen von Eudaimonia und der klassischen Tugendethik nicht mehr rundum plausi-

bel und erstrebenswert erscheinen. Zugleich entsteht durch den damit verbunde-

nen Verlust eines traditionellen Weltbildes eine Angst ob der Orientierungslosig-

keit und der Gefahr eines potentiellen Rückfalls in eine archaische Lebensweise, in

der jegliche Würde und Autonomie des Menschen relativierbar erscheint, etwa als

Gefahr des Nihilismus, wie es Jonas in Bezug auf die Moderne benennt:

»Nun zittern wir in der Nacktheit eines Nihilismus, in der größte Macht sich mit

größter Leere paart, größtes Können mit geringstem Wissen davon, wozu. Es ist

die Frage, ob wir ohne die Wiederherstellung der Kategorie des Heiligen, die am

gründlichsten durch die wissenschaftliche Aufklärung zerstört wurde, eine Ethik

haben können, die die extremen Kräfte zügeln kann, die wir heute besitzen und

dauernd hinzuerwerben und auszuüben beinahe gezwungen sind.«108

Die Frage was Sinn ergibt und was als sinnvolles Leben anzusehen ist, spielt mithin

eine zentrale Rolle in der Betrachtung von subjektivem Wohlbefinden und suffizi-

enter Lebensweise. Grundlegend stellt sich nämlich die Frage, ob der Mensch an

sich suffizient ist, also sich selbst genügend oder ob er nach etwas höherem streben

muss oder aber das defizitäre Sein anderweitig kompensieren wollen wird, etwa

durch materielle Besitztümer und kompensatorischen Konsum. Wenn die Grund-

lage des Verständnis des Menschen eine negative ist, so im Christentum in Form

von Ursünde und Schuld, so ist das Leben als ewiges Streben nach Wiedergutma-

chung und (göttlicher) Anerkennung zu sehen.DerMensch ist hier nicht sich selbst

genug (suffizient), sondern defizitär. Religionen wie das Christentum bieten dabei

eine Erklärung für die eigene Imperfektion und Unzulänglichkeit, sowie eine Per-

spektive der Erlösung im Jenseits.Während in derModerne im Zeichen der Aufklä-

rung der Glaube an ein Jenseits und eine paradiesische Belohnung nach demTod an

Überzeugung verlor, entwickelte sich dieHoffnung und das Versprechen, alle Sehn-

süchte seien im Diesseits zu erfüllen. Dies wurde nicht zuletzt durch die Verspre-

chen der modernen Konsumgesellschaft befördert, dessen Warenglück als Paradies

auf Erden erscheint, in dem Überfluss und der Zustand von Harmonie herrscht.

Während sich also das Heilsversprechen vom Jenseits ins Diesseits verschob, blieb

der Mensch aber auch in der modernen Gesellschaft als defizitär gebrandmarkt.

108 Jonas (1979): S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Glück und Nachhaltigkeit

Dies manifestiert sich sowohl im Streben nach Gütern, wie im Leistungsideal, die

beiden Aspekte materieller Lebensweise, die in Kapitel fünf beschrieben wurden.

Diese Sinnsuche der Gesellschaft ist mit Ressourcenverbrauch verbunden, aber es

gelingt ihr doch nicht dauerhaft Sinn zu erschaffen.109

Der materielle Wohlstand bietet eine Fülle an Sinnkonstruktionen und damit

einhergehend eine Desorientierung, deren Schwächen aber unschwer zu erkennen

sind und offenbar vor allem durch das Vermitteln von vergnüglichen Erlebnissen

kaschiert werden.110 Das Anerkennen eines Fehlens an Sinn, der Verzicht auf Kon-

struktionen eines höheren Sinns – und seien sie noch so instabil – scheint schwer.

Die historische Entwicklung zeigt in der Tat eine klare Disposition des Menschen

zu metaphysischen Erklärungen, da es sich möglicherweise als evolutionär vorteil-

haft erwiesen hat, Sinnkonstrukte gemeinschaftlich zu erschaffen und anzuneh-

men.111 Transzendentale Ziele sind zwar imaginär, sie können jedoch für die Gesell-

schaften und Zivilisationen als elementar und lebensnotwendig erscheinen – für

den Zusammenhalt und auch, um sich daran ausrichten zu können. Es ließe sich

sogar behaupten, dass der Mensch an sich offenbar ein metaphysisches Bedürfnis

hat.112 Dafür spricht die ursprüngliche Angst des Menschen vor dem Tod.Weil das

Ende des Lebens nicht vorstellbar und akzeptabel erscheint, entwickelt er einen

Glauben an ein potentielles Jenseits, eine schöpferische Kraft und einen Telos des

Seins, in seiner Paradoxie: »Menschen brauchen den Gottesbezug, aber er ist un-

erfüllbar«.113 Der Philosoph Isaiah Berlin formuliert die Aufgabe solcher absoluter

letzter Ziele und Sinnkonstruktionen als Grundherausforderung des menschlichen

Seins:

»Die Menschen suchen nach Halt, weil sie nicht denMut haben, sich der Tatsache

zu stellen, dass es eine solche objektive Macht nicht gibt, dass ihre Werte eben

nur ihreWerte sind und dass sich die Menschen ohne weiteren Grund engagieren

oder vielmehr aus dem einzigen Grund, der sich prinzipiell anführen lässt, dass

nämlich dieses bestimmte Ziel – gleichgültig, wie es beschaffen ist – das ist, wofür

sie sich entschieden haben, ihr letztes Ziel; dies bedeutet Sich-Entscheiden, und

darüber hinaus gibt es keine Begründung, denn ein letztes Ziel rechtfertigt alle

anderen und kann nicht selbst einer Rechtfertigung bedürfen.«114

109 Reusswig (1994): S. 222.

110 Schmid (2007): S. 72ff. Die Sinnfrage ist schwieriger, also fragt man nach dem konkreteren

Glück beziehungsweise wenn es schon keinen Sinn gibt, so soll es wenigstens Spaßmachen,

so beschreibt Schmid die gegenwärtige Glücksjagd. Siehe auch Schmid (2012).

111 Kanitscheider (2008): S. 156f.

112 Vgl. Gamm (2012); Stevenson/Haberman (2008): S. 226-270.

113 Tugendhat (2007): S. 193; siehe auch S. 159-175; vgl. Strenger (2017) S. 90-94.

114 Berlin (2009): S 320.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 211

Ähnlich formuliert es Kanitscheider, nämlich dass es dem Menschen schwer fällt,

sich der existenzialistischen Perspektive zu stellen und sich damit einzugestehen,

dass kein Heilsversprechen wahr ist:

»Wir wissen aus den zahlreichen Reaktionen auf den Verlust von absolutem Sinn

und den objektivenWerten durch diewissenschaftliche Rationalität, dass der epi-

kurische Weg und der heidnische Hedonismus für die meisten Menschen nach

2000 Jahren christlicher Wertorientierung emotional schwer umzusetzen ist. Zu

lange hat man ihnen erzählt, dass die Lebensführung einer außerweltlichen un-

umstößlichen, richtunggebenden Instanz bedarf.«115

Im Kontext dieser Arbeit bedeutet dies, dass weder die Sinnkonstruktion dermate-

rialistischen Lebensweise aufrecht zu erhalten ist, noch aber jene asketischen Sin-

nideale plausibel vertreten werden können, die manch Modellen der suffizienten

Lebensweise zugrunde liegen. Der Philosoph Nagel beschreibt die Herausforde-

rung eines entsprechend aufgeklärten Bewusstseins, welches sich seiner eigenen

Unbedeutsamkeit gewahr wird:

»Denken wir uns aus der Außenperspektive, so fällt es uns tatsächlich schwer, un-

ser eigenes Leben ernst zu nehmen. Dieser Verlust der Selbstgewißheit und der

Wunsch, sie nach Möglichkeit wiederzuerlangen, macht das philosophische Pro-

blem des Sinnes des Lebens aus.«116

Sinnloses Leben birgt auch nur sinnlose Existenzen und Tätigkeiten,weil jedes Tun

auf einen Zweck baut, der auf ein Ziel ausgerichtet ist: »Hätten wir keine letzten

Zwecke, wäre nicht nur der Wunsch leer und sinnlos, sondern das Leben selbst.

Denn ein Leben ohne Ziele oder Zwecke wäre ein Leben, in demman nichts zu tun

hätte.«117

Als konstruktive Position gegenüber einem solchen (drohenden) Nihilismus

steht ein Menschenbild, welches auf einer positiven, gesättigten, selbstgenügsa-

men Selbstverständnis beruht. Ohne höhereWerte und teleologische Orientierung

verbleibt als Bezugspunkt dabei lediglich das Sein, als Bezugspunkt des aufgeklär-

ten Hedonismus. Der französische Philosoph Jean-Luc Nancy entwickelt diese phi-

losophische Idee unter der simplen Prämisse: »Das Ganze des Seienden ist sein

eigener Grund, es gibt keinen anderen […].«118 Damit attestiert er, dass die Welt

keinen Sinn hat, sondern sie als Sinn in sich zu verstehen ist. Es geht ihm zufolge

also nicht darum, derWelt Sinn zu verleihen, sondern in den Sinn einzutreten, das

Bestehende als Sinn anzusehen, zu erkennen und anzuerkennen: »sie selbst allein

115 Kanitscheider (2008): S. 208.

116 Nagel (1992): S. 370. siehe auch S. 362f.

117 Frankfurt (2001): S. 142.

118 Nancy (2012): S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Glück und Nachhaltigkeit

ist der ganze unbedeutende Sinn«.119 Das Sein ist somit nur das, was passiert ohne

einen metaphysischen Hintergrund. Das Sein der menschlichen Welt entspringt

in jedem Punkt, in jedem Moment. Der Sinn des Seins wird nun hervorgebracht

durch das Miteinander-Sein.120

Hier besteht als Fundament des (Miteinander-)Seins die Idee der bedingungs-

losen Weltbejahung, wie sie durchaus in den meisten Religionen angelegt ist, als

Weltbejahung im Sinne der Anerkennung aller Existenz und der Würde von allem

Lebendigen. Diesen expliziten Bezugspunkt für ein aufgeschlossenes, wohlgeson-

nenes Miteinander verortet Nancy in der Idee der Liebe und dem liebenden Denken:

»Lieben bedeutet die Möglichkeit, alle Dinge, alles, was da ist, als an sich und für

sich wertvoll zu betrachten.«121 Der Mensch ist nicht gegeben/geschaffen, sondern

er schafft sich selbst, jeder selbst und immer wieder, dieses Erschaffen kann aber

nur ein positiv bejahendes sein. Entsprechend ist auch das Gemeinsame ein Posi-

tives.122 Foucault bezieht die Idee der Lebenskunst auf den Existenzialismus:

»Die einzige annehmbare Konsequenz aus dem, was Sartre gesagt hat, ist die, sei-

ne theoretische Einsicht mit einer kreativen Praxis zu verbinden – und nicht mit

einer authentischen. Aus der Idee, daß uns das Selbst nicht gegeben ist, kannmei-

nes Erachtens nur eine praktische Konsequenz gezogen werden: wir müssen uns

selbst als Kunstwerk schaffen.«123

Lebenskunst erscheint hier erneut als Praxis, individuell aber auch im gemein-

samen-gesellschaftlichen Rahmen, welcher eigenständige Bezugssysteme kreiert.

Den sich selbst erschaffenden Sinn gilt es fortwährend zu kultivieren, da der auf

das menschliche Sein bezogene Sinn ein relativer Sinn bleibt, ohne eine absolu-

te Orientierung. Der Sinn des Lebens ist nicht gegeben, ebenso wie es nicht die

Lebenskunst gibt. Ob etwas eine belanglose oder sinnhafte Beschäftigung ist, ist

relativ. Als sinnerfülltes Leben ist ein Leben zu bezeichnen, in dem man sich ak-

tiv mit einem für einen selbst lohnenswerten Vorhaben beschäftigt.124 Was sich als

lohnenswertes Vorhaben bezeichnen lässt, ist über das unmittelbare Glücksemp-

finden der Menschen hinaus dabei immer nur ein soziales Konstrukt. Es kommt

119 Nancy (2014): S. 41, siehe auch S. 16.

120 Nancy (2012): S. 128. Nancy erläutert dies am Beispiel des Gesprächs: ImUnterhaltenmit den

Anderen unterhält man sich selbst im Sinne des sich Erhaltens, des sich Erschaffens. Nancy

(2012): S. 133.

121 Nancy/Tyradellis (2013): S. 66. Damit schließt Nancy an Sartres Überlegungen zum Existen-

zialismus als Humanismus an, die sich gegen die Verneinung der Welt aussprechen. (Vgl.

Sartre 1989).

122 Diese Idee hebt sich vom klassischen, statischen Humanismus ab, in dem bereits festgelegt

ist, wie der gute Mensch sie (und der somit Sanktionen und Missachtung für jeden bereit

hält, der wagt anders zu sein). Vgl. Hengelbrock (2005): S. 134-140.

123 Foucault (1987): S. 274.

124 Wolf (1998): S. 170, 179.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 213

also auf die gelingende Kombination von gemeinsamer Sinngebung und subjekti-

vem Empfinden an. So kann auch eine an sich sinnvolle Tätigkeit, etwa Busfahrer

oder Zahnärztin, nicht als erfüllend empfundenwerden. »Sinn entsteht, wenn sub-

jektive Anziehung mit objektiver Attraktivität zusammen trifft.«125

Die Frage ist dem Philosophen Nagel zufolge, ob die Erkenntnis der Absurdität

unserer Existenz de facto ein Problem darstellt oder ob die Absurdität nicht einfach

eine für den Menschen typischen Eigenschaft ist, in der sich just seine Erkenntnis-

fähigkeit widerspiegelt und ihn so charakteristisch und interessant macht. Nagel

empfiehlt daher einen eher gelassenen und gewissermaßen spielerischen Umgang

mit der Erkenntnis des existenziellen Seins:

»Gibt es sub specie aeternitatis keinen Grund daran zu glauben, dass irgendet-

was von Bedeutung ist, so ist dies eben gleichermaßen belanglos, und wir tun gut

daran, unserem absurden Leben von nun an mit Ironie zu begegnen, statt voller

Heldenmut oder Verzweiflung.«126

Somit bietet sich laut Nagel anstelle eines nihilistisch-zynischenUmgangsmit dem

Leben vielmehr der spielerische Umgang und die Option der Ironie. Eine Flucht

ins transzendente Wesen erscheint Nagel als eine Verschwendung des eigenen Be-

wusstseins, eine Amputation des Selbst.127

125 Wolf (1998): S. 174. Gewisse selbstgewählte Ziele können daher auch als pathologisch gelten,

wenn sie sich vorwiegend nach subjektiver Anziehung richten: wer mit aller Leidenschaft

Briefmarken sammelt, Telefonbücher auswendig lernt etc. (Ebd. S. 174f.).

126 Nagel (1996): S. 44. Kursiv im Original.

127 Nagel (1992): S. 378. Bereits Hegel weist die Stoa mit ähnlichem Grunde zurück, da die er-

reichte innere Freiheit als defizitär anzusehen ist und einer Verschmähung der Existenz ent-

spricht und eine Flucht aus der Wirklichkeit verlangt. Jaeggi (2016): S. 205-210.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz

Die bislang geschilderten Aspekte des aufgeklärten Hedonismus verweisen auf die

Rolle derWahrnehmung undAuseinandersetzungmit sich selbst und derWelt.Das

Mit-sich-selbst-befreundet-sein ebenso wie die existenzielle Freude am Sein beziehen

sich sowohl auf mentale Einstellungen als auch auf physiologische Empfindungen,

die miteinander kombiniert oder auch kontrastiert werden. Dies soll im Folgenden

unter demBegriff der Selbstverhältnisse ausführlicher behandelt werden.Der Begriff

Selbstverhältnisse wird unter anderem der Forschung Foucaults zu Selbsttechniken

und Selbstpraktiken zugeschrieben, findet sich aber auch bei Jaeggi in Bezug auf

Selbstbestimmung und Selbstentfremdung.1

9.1 Selbstverhältnisse als prägendes Element von Naturverhältnissen

Beim Konzept der Naturverhältnisse steht die Frage im Fokus, wie als gegeben

angenommene Bedürfnisse gegenüber der Natur manifestiert werden:

»Als gesellschaftliche Naturverhältnisse bezeichnen wir die dynamischen Bezie-

hungsmuster zwischen Mensch, Gesellschaft und Natur. Sie gehen aus den kul-

turell spezifischen und historisch variablen Formen und Praktiken hervor, in und

mit denen Individuen, Gruppen und Kulturen ihre Verhältnisse zur Natur gestal-

ten und regulieren.«2

Die Frage derNaturverhältnisse wurde in der Umweltwissenschaft bereits grundle-

gend bearbeitet und beschreibt das bestehende Konfliktfeld zwischen Mensch und

Natur.3 Weniger in den Blick genommen wurde bisher, welche Rolle das Verhältnis

des Menschen zu sich selbst dabei spielt, sozusagen die gesellschaftlichen Selbst-

verhältnisse. Bei der Frage der Selbstverhältnisse geht es um die Erörterung der

Frage, wie Bedürfnisse zunächst innerhalb des Individuums bestimmt werden und

welche Handlungs- und Gestaltungsräume im Umgang damit bestehen. Auf der

1 Vgl. Sarasin (2005: S. 12); Hesse (2003); Jaeggi (2016).

2 Becker/Hummel/Jahn (2011): S: 77.

3 Görg (2003); Becker/Hummel/Jahn (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Glück und Nachhaltigkeit

Ebene individueller Bedürfnisbefriedigung sind die Regulationsmuster angebun-

den an die Leiblichkeit und die psychologischen und physischen Prozessen (zum

Beispiel Mangelgefühle, Wahrnehmungsweisen, Motivationen, Identitätsvorstel-

lungen). Diese bestehen wiederum in kulturell und traditionell ausgeprägten For-

men der Bedürfnisbefriedigung und äußern sich in entsprechenden alltagskultu-

rellen Praktiken. Auf mittlerer Ebene sind Regulationsmuster stark geprägt durch

zum Beispiel Versorgungssysteme (Lebensmittel, Mobilität, Wohnen), sowie auf

der Makroebene durch Produktions-, Eigentums- und Geschlechterverhältnisse.4

Das Verhältnis derMenschen zur Natur ist dabei durch Kultivierung undNutz-

barmachung geprägt,welches eine Abgrenzung zur Natur beinhaltet, wie es bereits

in Bezug auf die Rolle von Arbeit in der Menschwerdung (siehe Kapitel 6) angeführt

wurde. Die Kultivierung der äußeren Natur spiegelt sich in der Kultivierung der

inneren Natur wieder, beide Formen der Nutzbarmachung sind inhärent verbun-

den. Die Abgrenzung des Menschen zur (eigenen) Natur ist tief verwurzelt in der

Entwicklung der Moderne: vor allem im bürgerlichen Milieu wird auf eine umfas-

sende Regulation der Triebe (der Spontaneität des Seins, der emotionalen Affekte,

der Sexualität etc.) gesetzt. Diese Kultivierung des Menschen zeigt sich in seiner

Abgrenzung gegenüber der Natur beziehungsweise der Domestizierung und Ent-

natürlichung des Menschen.5 Jede Form von Selbstbeherrschung ist in diesem Sin-

ne immer auch Naturbeherrschung unmittelbarer Art, da sich der Mensch zu sei-

ner eigenen Natur verhält, seiner Natürlichkeit als biologische Entität. Somit sind

Naturverhältnisse geprägt durch die Selbstverhältnisse und umgekehrt.

»Eine der wichtigenÜberlegungen vonHorkheimer und Adorno betreffen die Fra-

ge der Naturbeherrschung, die auch die Beherrschung der Natur am Individuum,

also auch die Beherrschung des eigenen Körpers, der Gefühle, des Denkens selbst

umfasst.«6

Die seit Kant geltende Annahme, dass erst die Fähigkeit zur kompletten Selbstbe-

herrschung die Autonomie des Menschen ermöglicht, wurde unter anderem von

Adorno kritisiert mit dem Argument, dass doch die natürlichen Neigungen dem

Leben erst Sinn verleihen. Neigungen zu unterdrücken, heißt auch den Lebens-

sinn unterdrücken. Hier wird somit Implizit die Idee der Souveränität der Auto-

nomie gegenübergestellt, da es kein Beherrschen der Natur geben kann, sondern

nur ein Arrangieren mit den Gegebenheiten. Diese Sichtweise passt zur Philoso-

phie der Lebenskunst in der Form ihres leiblichen angebunden Seins im aufgeklärten

Hedonismus. Daher ist der Aspekt von Selbstverhältnissen als zentrales Element in

4 Becker/Jahn (2003).

5 Reusswig (1994): S. 220f.

6 Demirovic (2010): S. 163.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 217

der Frage nach subjektivem Wohlbefinden und Suffizienz zu bestimmen. Im Fol-

genden soll eine kurze historische Analyse die Entwicklung und Problematik des

gegenwärtigen Zustandes der Selbstverhältnisse aufzeigen. Daran anschließend

wird erörtert, welche Elemente von Praktiken, die den Selbstverhältnissen im Sin-

ne eines aufgeklärten Hedonismus zuträglich sein können und die bereits in Kapitel

6 genannten Elemente einer nicht-materialistischen Lebensweise ergänzen oder

unterstützen können.

9.2 Historische Entwicklung und gegenwärtiger Stand der
Selbstverhältnisse

9.2.1 Historische Entwicklung

Wie im Kapitel 4 zur Ideengeschichte des Glücks bereits angeführt wurde, gibt es

schon in der Philosophie der Antike vielerlei Bezüge zu den Selbstverhältnissen.

Die bis heute dominante Tradition findet dort ebenso ihren Ursprung, indem sie

grundlegende Weichen stellt, vor allem in Bezug auf das Verhältnis von Körper

und Geist. Bereits bei Platon findet eine Trennung von Körper und Geist statt: der

Körper wird in scharfem Gegensatz zum Geist konstruiert. Der Körper ist sterb-

lich, die Seele aber unsterblich. Der Körper gilt als das Gefängnis der Seele, da er

sie einschließt, begrenzt und durch die sinnlichen Empfindungen irritiert. Letzt-

endlich ist daher erst der Tod des Körpers der Beginn des eigentlichen Lebens der

Seele.7 Mit der Annahme eines Dualismus von Leib und Seele erfolgt nicht nur

die Trennung zwischen Körper und Geist, sondern auch die Hierarchisierung der

Verhältnisse: eine Abwertung des Körperlichen gegenüber dem Geistigen. Darauf

baut auch die christliche Lehre der Spätantike auf. So heißt es bei Augustinus: »Das

Fleisch jedoch ist der schwache und irdische Teil desMenschen, und darum ist nach

dem Fleische leben tadelnswert.«8 In der christlichen Lehre werden dabei nicht nur

geschlechtliche Freuden getadelt, sondern auch die profanen leiblichen Genüsse

wie die von Speisen und Trank. Die haptischen Freuden (Haut und Tastsinn) gel-

ten als mit Unvernunft und Schwachsinn verbunden. Allgemein gilt alles Sinnliche

und Taktile als gefährlich und ohne Ausnahme gelten sämtliche Freuden des Lei-

bes und besonders die Lust der Begierde als animalisch und verächtlich.9 Diese

7 Spang (2011): S. 17. Spang zeigt auf, das im Symposion der Körperbegriff von Platon schritt-

weise aufgewertet wird. Dennoch gilt Platon als ein Urheber des hierarchischen Körper-

Geist-Bildes.

8 Augustinus (1949): Die Enthaltsamkeit, S. 21, Hg. Paul Keseling. Zitiert nach Onfray (1992):

S. 110.

9 Onfray (1992): S. 113f, 119f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Glück und Nachhaltigkeit

religiösen und gesellschaftlich maßgebliche Ansichten formten für viele Jahrhun-

derte das bis heute dominante Verständnis von Körper und Leiblichkeit. Während

im Ausgang des Mittelalters die zentrale Herrschaft der Kirche langsam nachließ,

wurde diese Annahme aber nicht auf- oder abgelöst, sondern hat sich im Zuge der

Entstehung der Arbeitsgesellschaft, der Zeit des Übergangs ab dem 16. Jahrhundert,

sogar noch umfassender verankert.10

»Was die Zeit des ›Übergangs‹ angeht, so blieb sie in Europa eine Zeit heftiger so-

zialer Konflikte undbereitete denBoden für eineReihe von staatlichen Initiativen,

die, ihren Folgen nach zu urteilen, drei Hauptziele hatten: erstens die Schaffung

einer disziplinierten Arbeiterschaft, zweitens die Entschärfung der Sozialproteste

und drittens die Festlegung der Arbeiter auf die ihnen aufgezwungene Arbeit.«11

Dies geschieht durch tiefe Eingriffe in die sozialen Strukturen und Traditionen auf

allen gesellschaftlichen Ebenen und somit die gesamte Alltagskultur betreffend:

»Um die soziale Disziplin zu sichern, wurden sämtliche Formen kollektiver Ge-

sellschaftlichkeit und Sexualität angegriffen. Dazu gehörten Sport, Spiele, Tänze,

Bierfeste und andere Feierlichkeiten und Gruppenrituale, die den Arbeitern eine

Quelle wechselseitiger Verbundenheit und Solidarität waren.«12

Über einen langen Zeitraum findet dabei eine umfassende Disziplinierung des Kör-

pers statt, die gemeinsam von Staat und Kirche betrieben wird, mit dem Ziel,

die Fähigkeiten des Individuums vor allem in Arbeitskraft umzuwandeln. Dabei

entspinnt sich ein umfassender Kampf gegen den Körper und wird zum Kenn-

zeichen des Bürgertums, den Dualismus von Geist und Leib erneut manifestie-

rend. Die Tugenden der Vernunft (Sparsamkeit, Verantwortungsgefühl, Selbstbe-

herrschung) stehen den niederen Instinkten des Körpers wie Wollust, Müßiggang,

Verschwendung der Lebenskraft entgegen.13 Der überlegene Geist kann Bedürf-

nisse und Reaktionen des Körpers kontrollieren: »Er kann den Vitalfunktionen des

Körpers Regelmäßigkeit und Ordnung verleihen und den Körper zwingen, unab-

hängig von seinen Begierden in Übereinstimmungmit externen Bestimmungen zu

arbeiten.«14 Dabei wird die Überwindung eines natürlichen Zustandes des biolo-

gischen Seins angestrebt, vor allem um die Arbeitszeiten auf die Stunden jenseits

von Sonnenauf- und Untergang auszudehnen sowie den Zyklus der Jahreszeiten

zu durchbrechen. Das dualistische Verständnis verbindet sich mit der neuen wis-

senschaftlich-philosophischen Idee eines mechanistischen Weltbildes: der Körper

gilt als eine mechanisch funktionierendeMaschine oder Fabrik, der Mensch gilt als

10 Federici (2012); Foucault (1988); Muchembled (2008).

11 Federici (2012): S. 100.

12 Federici (2012): S. 100.

13 Federici (2012): S. 163ff.; Muchembled (2008): S. 210.

14 Federici (2012): S. 184.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 219

rohe Materie ohne Empfindsamkeit und Eigenleben.15 Diese verquere Form einer

Asketik dient selbstredend nicht einem besseren Leben des Individuums, sondern

vor allem einer Ausweitung der Produktion, welche ihrerseits zum Leitbild des ge-

lungenen Lebens stilisiert wird. Dies allerdings nicht als optionales Motiv für freie

Bürger, sondern vielmehr als Erziehungsparadigma für die gesamte Gesellschaft.

»Die Entwicklung der Selbstführung (Selbstregierung, Selbstentwicklung) wird

zum wesentlichen Erfordernis eines kapitalistischen sozio-ökonomischen Sys-

tems, in dem Selbstbesitz als fundamentales gesellschaftliches Verhältnis gilt

und die Disziplin nicht mehr nur auf äußerlichen Zwang beruht.«16

Die Ausweitung der Selbstbeherrschung wurde als Zivilisierung auch umfassend

in der Alltagskultur sichtbar: Eine Moral des Zwangs und der Selbstkontrolle entsteht,

dokumentiert in Form vonHandbüchern des guten Benehmens, der korrektenMa-

nieren und anderem.17 Im 19. Jahrhundert entwickelt sich damit, was Foucault als

Bio-Politik bezeichnet: Die umfassende Disziplinierung des Körpers und die Regu-

lierung der Bevölkerung, passend für und durch Schulen, Kasernen und Fabriken.

Vielfältige Techniken zur Unterwerfung der Körper entstehen und konstituieren

die Biomacht.18

»Biomacht entsteht im Prozeß der Herausbildung der Moderne durch die Zivili-

sierung von Körperlichkeit, und zwar infolge der zunehmenden Verwaltung von

Körpern und der rechnerischen Planung des Lebens, insofern die Körper per Wis-

senschaft, Technik und Leibesübungen Normen der Rationalität und Effektivität

in Wirtschaft und Staat, in der Kunst und Kultur unterworfen werden.«19

Während sich die Mittelschichten ab Ende des 19. Jahrhunderts davon langsam zu

emanzipieren beginnen, verschiebt sich die Bedeutungszuschreibung und die Ar-

beiterbewegungen setzen ihrerseits vielfach auf Moralisierung und Askese.20 Die

Entwicklung der Arbeitsgesellschaft war elementar mit der Disziplinierung des

Körpers verbunden oder vielmehr beruhte sogar auf ihr, indem grundlegend Ar-

beit als physische Kraftleistung definiert und genutzt wurde. Besonders in der In-

dustriearbeit war und ist sie oftmals mit einem hohem Verschleiß von Arbeitskraft

15 Federici (2012): S. 171. Siehe auch Federici (2012: S. 181): »Wir stellenmit anderenWorten fest,

dass der menschliche Körper, und nicht etwa die Dampfmaschine oder gar die Uhr, die erste

vom Kapitalismus entwickelte Maschine war.«

16 Federici (2012): S. 185.

17 Muchembled (2008): S. 184. Beispielhaft dafür die Rolle der Masturbation: »Masturbation

galt bis dahin [Beginn des 18. Jahrhunderts, J.D.] als banal, manchmal sogar als geduldetes

Ventil jugendlicher Sexualität in einer Landbevölkerung, deren junge Männer auf eine im-

mer spätere Eheschließung warteten.« Muchembled (2008): S. 191.

18 Foucault (1988): S. 166f.

19 Caysa (2003): S. 144.

20 Muchembled (2008): S. 239.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Glück und Nachhaltigkeit

verbunden und bedingt somit eine stark negative Auswirkung auf Wohlbefinden

und körperlichen Zustand. Dies war besonders in der Zeit der frühen Industriali-

sierung prägend, ist aber auch heutzutage noch zutreffend. In einer fast paradox

anmutenden Reaktion wurde dieser Anspruch auf Verschleiß des Körpers von der

Arbeiterbewegung oftmals glorifiziert und heroisiert. Der starkemännliche Körper

wurde als Ideal in Statuen präsentiert und Geschichten des tapfer sich mühenden

Arbeiters zeugten von der Aufopferung in der Fabrik. Insgesamt, so der Histori-

ker Hien, sei das Thema der Gesundheit des Körpers bzw. der körperlichen Un-

versehrtheit in Kreisen der Arbeiterbewegung bis ins 20. Jahrhundert weitgehend

vernachlässigt worden.

»Gesundheit, wie sie dieWHO im Jahr 1946 definierte – als körperliches, geistiges

und soziales Wohlbefinden – wurde als unrealistische Utopie, als überflüssiger

Luxus abgetan.«21

Die Abwertung des Körpers gegenüber dem Geist bezieht sich aber keineswegs

nur auf die Produktivsphäre, wo sie eine Legitimation der Selbstausbeutung dar-

stellt, die, wie in den Ausführungen zur Entstehung der Arbeitsgesellschaft in Ka-

pitel 5 beschrieben, auch heute noch Relevanz hat. Vielmehr hat sie eine gravie-

rende Bedeutung für jegliche Selbstverhältnisse und den Bezug zum eigenen Sein.

Dies wirkt sich auf allen Ebenen des Selbstverständnisses der Menschen aus. »Zwi-

schen 1800 und 1960 erleben fünf bis sechs aufeinanderfolgende Generationen eine

massive Unterdrückung körperlicher Vergnügungen in einemDiskurs von seltener

Heftigkeit.«22 Der Körper gilt als negativ besetzt, er erweckt gar Angst und Ab-

scheu. Vor allem gilt dies für Körperfunktionen wie das Urinieren, die biologisch

bedingt und somit denen der Tiere ähnlich sind.Die damaligeMedizin trägt zu die-

sem Körperverständnis bei und sieht den Körper teils als Gefäß voller Schmutz.23

Eine Angst, eigene Bedürfnisse zu zeigen und dem Empfinden Ausdruck zu ge-

ben, etabliert sich umfassend in der Gesellschaft. Diese historische Entwicklung,

so attestiert Onfray,

»[…] hinterlässt dem christlichen Europa einen schizophrenen Körper, der sich

hasst, die einzigartige Fiktion einer vorgeblich immateriellen und unsterblichen

Seele in sich bewahrt und sich am Ende des Todestriebes erfreut, der von der

herrschenden Ideologie ad nauseam gepflegt wird.«24

21 Hien (2017): S. 135.

22 Muchembled (2008): S. 211. Beispielhaft sei auch das gespannte Verhältnis zu Gaumenfreu-

den benannt: Während Essen und Trinken sehr viel Wohlbefinden bereiten kann, wird es

leicht angefeindet, weil ihm Kontrollverlust nachgesagt wird, ähnlich der Sexualität. Hahn

(2010): S. 418.

23 Federici (2012): S. 109; Muchembled (2008): S. 215ff.

24 Onfray (2008): S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 221

Mit der Durchsetzung eines ökonomischen und sozialdarwinistischen Verständ-

nisses wird der Körper formbares Material. Dies galt gerade auch im sogenannten

Wettstreit der Nationen im Zeitalter der Industrialisierung:

»Eine gesunde, arbeitsfähige und vermehrbare, insgesamt ›qualitative‹ hochwer-

tige, statt massenhaft und unkontrolliert sich ausbreitende ›Bevölkerung‹ war in

den Augen der Ökonomen, der herrschenden Bürokratien und auch der bevölke-

rungspolitisch denkenden Humanwissenschaftler zum wichtigsten Garanten für

das Gedeihen des Gemeinwesens geworden.«25

Dieser kurze historische Überblick verdeutlicht die historische Entwicklung und

damit auch die tiefe Verwurzelung der Annahmen zum Selbst des Menschen der

Moderne, wie sie auch heute noch präsent sind und sich in vielfältigen Ausfor-

mungen zeigen. Sie bereiten auch die Grundlage für die im Kapitel 5 dargestellte

zivilisatorische Ausrichtung auf Arbeit und das Leistungsideal samt ihren Parado-

xien und Pathologien. Die Perspektive der Selbstverhältnisse gilt dabei nicht nur

für die Ausformungen in der Arbeitswelt oder der Konsumgesellschaft und dem

Streben nach Singularitäten, sondern zeugt von einem tiefer liegendem Missver-

hältnis zum Selbst und zum subjektiven Wohlbefinden, wie es folgend an einigen

Ausformungen anschaulich gemacht wird.

9.2.2 Formen der Selbstverhältnisse in der Gegenwart

In der gegenwärtigen Lebensweise spiegelt sich die skizzierte historische Entwick-

lung wider, allen voran, dass der Mensch und vor allem sein leibliches Sein als de-

fizitär angesehen wird. Diese Hierarchie von Geist und Körper bildet eine einfluss-

reiche Grundlagen für das in Kapitel 5 beschriebene Phänomen der umfassenden

Leistungsethik der heute dominierenden Wirtschaftsweise. Der Mensch gilt dabei

als von Natur aus defizitär und ist entsprechend fortwährend zu verbessern, um

seine Leistung zu steigern und damit auch seinen Wert. Erst dadurch scheint er

sich die Legitimität seiner Existenz zu erschaffen beziehungsweise wortwörtlich

zu erarbeiten. In der post-industriellen Gesellschaft ist der Körper nun jedoch nur

selten noch ein Leistungserbringer von Primärenergie, denn die meisten Arbeits-

tätigkeiten werden sitzend vollbracht und im Büro oder Geschäft verbracht, hier

zählt vor allem die geistige Arbeit. Die Konditionierung des Körpers wird somit

aber nicht weniger wichtig, sie verändert sich lediglich. Die dominierende Arbeit

am Schreibtisch verlangt zwar keine körperliche Kraftanstrengung, aber durch ihre

Monotonie, Intensität und die inhärente Vernachlässigung des Körpers verschlei-

ßen sie diesen ebenso. Die zunächst sauber und bequem anmutende post-indus-

trielle Arbeit ist oftmals abgekoppelt von der sinnlichen Existenz des Menschen:

25 Eder (2002): S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Glück und Nachhaltigkeit

die Arbeit am Computer, die Steuerung von Anlagen und auch das wissenschaftli-

che Schaffen beinhaltet meistens weder den vielseitigen und sozialen Umgang mit

anderenMenschen, noch den Umgangmit haptischenMaterialien oder gar die Ex-

poniertheit in der Natur. Die sinnliche Existenz des Arbeitenden muss also für die

meiste Zeit des Arbeitstages unterdrückt werden. Mit entsprechenden Resultaten:

Menschen die sitzende Tätigkeiten ausüben zeigen eine hohe Krankheitsanfällig-

keit, etwa in Form von Störungen des Bewegungsapparates.26

Während in der modernen Arbeitswelt die aktive Rolle des Körpers zunehmend

irrelevant wird, rückt in der Freizeit die Selbstdarstellung und Inszenierung des ei-

genen Körpers in denMittelpunkt der Aufmerksamkeit. Dabei spielenmedial mas-

senhaft verbreitete ideale (undweitgehend unrealistische) Körperbilder eine leiten-

de Rolle. Dialektisch lässt sich der Körperkult im Sinne von Fitness, Extremsport,

Tätowierungen und anderem als unbewusste Reaktion auf die Körperfeindlich-

keit und Entkörperlichung der westlichen Zivilisationsgeschichte verstehen, der

zugleich aber die eigentliche Idee des Dualismus mit ihrem Ziel, die Schwäche des

Fleisches zu überwinden, nicht verlassen hat.27 Der Körper verbleibt im grund-

legenden Selbstverständnis somit das schwache Grundgerüst des Menschen: für

Krankheiten anfällig, von Alter und Schwäche bedroht, Ausdruck von Vergänglich-

keit und Begrenztheit:

»Der Körperboom der vergangenen Jahre richtet sich auf den jungen, schlanken,

schönen, fitten, gesunden Körper, den es zu hegen und zu pflegen, zu trainieren,

zu formen, zu ästhetisieren und zu dekorieren gilt. Hierzu haben sich ganze In-

dustriezweige entwickelt, die von demVerkauf der dafür notwendigen (oder auch

nicht notwendigen) Produkte prächtig leben.«28

In der (weltweit) zunehmend populären plastischen Chirurgie findet sich das Sich-

selbst-erschaffen bzw. sich-selbst-verbessern in Extremform.29 Die Zukunft ver-

spricht die Entwicklung und Ausweitung einesBodyengineering, also der kompletten

Bearbeitung des Körpers. Zunächst vor allem durch Bodyenhancement, welches klas-

sisch im Sinne von Prothesen für körperlich eingeschränkte Menschen entwickelt

26 Gorz (2010): S. 144f; Nehls (2014): S. 362ff. ErwachseneMenschen verbringen imDurchschnitt

circa 6,5 Stunden pro Tag sitzend, eine Position die für den Körper eher unnatürlich ist. Phy-

siologisch nicht überraschend klagen 45 % der Erwachsenen über Rückenschmerzen. Tech-

niker Krankenkasse (2016b).

27 Vgl. Schmid (2004): S. 186, 289f. Auch die sich heute in zahlreichen Störungen des Körper-

bildes wie Essstörungen, Selbstverletzungen etc. zeigenden Dysfunktionalitäten haben zum

Teil mit Körperbildern zu tun, zum Teil sind sie aber auch Instrumente zur Selbstvergewisse-

rung und Emotionalitätsauslebung. Vgl. Küchenhoff (2008): S. 105ff.

28 Gugutzer (2015): S. 40. Gernot Böhme bezeichnet sie als entfremdete Formen des Leibseins.

Böhme (2017): S. 198-205.

29 Bauman (2009): S. 133ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 223

wurde, sich zunehmend jedoch an Verbesserungen im Sinne einer Leistungssteige-

rung am Körper orientiert. Dies wird aktuell bereits für den Einsatz in der Arbeits-

welt erforscht, kann aber auch bald im Privaten nutzbar gemacht werden, etwa

über medizinische Ansätze zur Rehabilitation von Körpern.30 Eine andere Ausprä-

gung ist der rasant wachsende Markt von Verjüngungstechniken (Rejuvenation),

welche verschiedene biotechnologische Methoden kombinieren (Prothesen, Me-

dikalisierung, Neuroenhancement). Final wird gängigen Prognosen zufolge auch

Gentechnik zum Einsatz kommen, um das bisher biologisch-natürlich gegebene

Sein endgültig überwinden zu können. Die Körpersoziologie spricht vom medika-

lisierten Körper und der Industrialisierung des Körpers als ein politisch-ökonomisch-

medizinischer Vorgang.31 Bei der Debatte um Enhancement geht es in der Regel

um eine Optimierung des Menschen, entweder als Ästhetisierung oder eine Leis-

tungssteigerung geistiger oder körperlicher Art. Nur selten ist dabei aber von ei-

nem Zugewinn an Wohlbefinden die Rede, es zählt vielmehr derWettbewerbsvorteil

in der Leistungsgesellschaft. Einzig der Aspekt der Lebensverlängerung kann als

glücksbezogen angesehen werden, da ein längeres Leben potentiell mehr Glücks-

erlebnisse, Erfahrungen und soziale Kontakte ermöglicht.32 Jedoch ist selbst die

Steigerung der kognitiven Fähigkeiten im Sinne eines Neuroenhancement keines-

wegs direkt in eine Verbesserung des Wohlbefindens umsetzbar, da sich auch hier

die Kapazität nicht in qualitative Nutzung übersetzen muss.33

Auf gesellschaftlicher Ebene ist als symbolisch für die Entwicklung der Selbst-

verhältnisse die Entwicklung des Leistungssports in westlichen Gesellschaften an-

zuführen:

»Der Hochleistungssport ist ein ausgezeichnetes Beispiel dafür, wie es imModer-

nisierungsprozess innerhalb eines Sozialsystems zur paradoxen Gleichzeitigkeit

von Körperverdrängung (beziehungsweise einzelner Dimensionen des Körpers)

und Körperaufwertung gekommen ist.«34

Von der olympischen Idee zunehmend entfernt, ist der Leistungssport heutzutage

von Doping- und Korruptionsskandalen durchzogen und ruiniert durch die Leis-

tungsmaximierung die Gesundheit der SportlerInnen systematisch. Fast die Hälf-

te der KaderathletInnen nimmt für ihre Karriere bewusst gesundheitliche Risiken

in Kauf; Doping ist zunehmend verbreitet und die meisten tragen für eine kurze

30 Gegenwärtig wird der Einsatz von Exoskeletten, motorisierten künstlichen Skeletten, in der

Produktion erprobt, um Menschen in körperlich belastenden Tätigkeiten zu unterstützen

und die Produktion zu optimieren. Leister (2018).

31 Gugutzer (2015): S. 135; Gesang (2007).

32 Gesang (2007): S. 144f.

33 Tännsjö (2009).

34 Gugutzer (2015): S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Glück und Nachhaltigkeit

Karrierezeit langfristige bis lebenslange Schäden davon.35 Der Sport verlässt im

Leistungswettkampf die Sphäre des Spiels und verliert seinen ursprünglichen Be-

zug zu Kult und Kultur, Spontaneität, Improvisation und Freude. Die meisten For-

men von Spiel haben sich im Sport mittlerweile in ihr Gegenteil verwandelt: »Nicht

Schönspielen oder Spaßhaben zählt hier letzten Endes, sondern allein der Sieg.

Dementsprechend interessiert im Hochleistungssport auch nur der leistungsfähi-

ge Körper.«36 Dieser Umgang mit dem Körper wird in die Gesellschaft vermittelt,

etwa durch die mediale Inszenierung des Leistungssports als Spektakel. Hier sind

Sportstars inzwischen als Organische Intellektuelle im Sinne Gramscis zu verstehen,

die den Konsens über die gegenwärtigen Lebensweise mitorganisieren: Leistung,

Wettbewerb, Materialismus.37

Auf der Alltagsebene ist neben der medialen Vermittlung von Grundauffassun-

gen hinsichtlich des Behandlung und Körpers auch die frühe Prägung imUmgangs

mit dem Körper durch die Leibeserziehung im Sport paradigmatisch. Sportliche

Ertüchtigung galt und gilt als Methodik der Disziplinierungsweise für Menschen-

körper in der Armee, historisch im Arbeitersport oder gegenwärtig als Gesund-

heitssport für den postindustriellen Büromenschen. Die Technologisierung des

Körperverständnisses und des Körpers selber ist eng mit der Fortschrittsideologie

und der Aufwertung des Mechanischen durch Naturwissenschaften und Indus-

trie verbunden.38 Die klassischen Formen der Disziplinierung des Körpers durch

Arbeit und Militär unterwerfen jedes enthaltene Element von Leiberfahrung der

Selbstkontrolle durch den Geist; jegliches sich selber spüren ist ausgerichtet auf

die Steigerung der Selbstwirksamkeit.39 Was als legitimer Umgang mit dem Kör-

per (leistungs- und wettbewerbsorientierter Sport) und was als legitimer Körper

gilt (der trainierte, asketisch geprägte Leistungskörper), wird sozial konstruiert,

medial inszeniert und durch alltägliche Anerkennungsmuster reproduziert. Auf

der Ebene des Amateursports, bzw. der alltäglichen sportlich-körperlichen Betä-

tigung ist der Trend zum Leitbild der Fitness eindeutig, welcher auf die Leistungs-

fähigkeit und das Aussehen fokussieren (je nach Ausprägung des Anbieters und des

Klientels). Die Meisterung des Körpers, die Stärkung des Willens ein Aspekt, der

aber auf die kulturelle Verständnis von Kontrolle aufbaut. Dies beinhaltet zwar ei-

ne Komponente des leiblichen Wohlbefindens durch das Element der körperlichen

Betätigung an sich, wie sie ja auch im Fitnessstudios stattfindet, aber es vermin-

dert das zweckfreie spielerische Element ebenso wie das im Vereinswesen ehemals

zentrale soziale Element des miteinander Sport betreiben.

35 Miegel (2014): S. 52f. Eine Übersicht der zahlreichen im Jahr 2016 aktuellen Doping- und Kor-

ruptionsskandale findet sich bei Schmitt (2016).

36 Gugutzer (2015): S. 100. Siehe auch Huizinga (1987): S. 213ff.

37 Demirovic (2015): S. 301-302. Miegel spricht vonmodernen Gladiatoren. Miegel (2014): S. 52f.

38 Caysa (2003): S. 166ff.

39 Böhme (2017): S. 297-307.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 225

Die gegenwärtige Fitness-Idee entspricht dem Zeitgeist der Selbstoptimierung

im neoliberalen System. Angelehnt an ein survival of the fittest gilt es fit zu sein und

das individuell pro-aktiv anzugehen in der Idee einer selbstbestimmten Gestal-

tung, in der die gesellschaftlich geprägten Normen und der Wettbewerbscharak-

ter aber nicht offenbar werden. Körperliche Fitness richtet sich an und misst sich

durch Leistungsfähigkeit und Produktivität. So bieten immer mehr Unternehmen

Wellness- und Fitness-Programme an, bei denen letztendlich eine körperliche Stär-

kung der Angestellten auf dem Programm steht, die zur Optimierung der Leistung

beitragen soll, von der Rückenschule bis zum gesunden Kantinenessen.40 Diese

Maßnahmen enthalten zwar immer auch Elemente, die auf die Gesundheit der

Menschen zielen und damit einen Beitrag zumWohlbefinden leisten, aber in ihrer

Ausrichtung verbleiben sie dem Primat der Leistungsideologie unterworfen und

können diesem auch nicht entfliehen:

»Der disziplinierte Körper ist nicht nur der unterdrückte, beherrschte und normierte

Körper, sondern auch der produktive, effektive und nützliche Körper.«41

Im Trend zu Fitness und Wellness spiegelt sich zudem die Warenästhetik wieder,

denn der Körper soll ein schönes Produkt werden: man will sich optimieren und

von den anderen abheben, wie es im Konzept der Singularitäten bereits genannt

wurde (siehe Kapitel 5). Selbst- und Biotechnologie verbinden sich zu einer Dia-

lektik der Selbstoptimierung, da Fit und Fun zusammengehören, muss alle Praxis

auch Spaßmachen und der leistungsfähigeMensch glücklich sein.42 DieMenschen

sind der paradoxen Anforderung ausgesetzt, sich fortwährend selbst zu optimie-

ren, aber dabei zugleich ihr Dasein zu genießen sowie Wohlbefinden und Zufrie-

denheit auszustrahlen. Dies beschreibt ein fast unmöglichen doppelten Anspruch,

der völlige körperliche und emotionale Selbstbeherrschung verlangt und eigentlich

nur scheitern kann.43 Es ist eine pathologisch anmutende Form des Narzissmus,

der imWellness-Syndrom Ausdruck findet und von einer Bio-Moral getragen wird,

die jedoch nur ein Schleier der Bio-Macht des Systems ist.44 Die gängigen Formen

der sportliche Betätigung sind im kompetitiven Feld der Leistungsgesellschaft an-

gesiedelt: das Glückserlebnis entspringt somit nur bedingt dem körperlichen, son-

dern beruht primär auf dem sozialen Aspekt der Anerkennung:

»Körperlichkeit wird nicht in erster Linie als Quelle des Glücks erlebt, sondern als

ein StückNatur, das durch ständiges Training undManagement, durchDiäten und

40 Cederström/Spicer (2016): S. 45-55.

41 Gugutzer (2015): S. 69. Kursiv im Original.

42 Vgl. Caysa (2003): S. 170ff., S. 214-227, siehe auch Reckwitz (2017): S. 325-329.

43 Marzano (2013): S. 26ff.

44 Cederström/Spicer (2016): S. 170ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Glück und Nachhaltigkeit

Sport, durch Psychopharmaka und plastische Chirurgie in Schach gehalten, ver-

bessert und kontrolliert werdenmuss. Die Angst vor der Leiblichkeit ist keinesfalls

verschwunden, möglicherweise ist sogar das genaue Gegenteil der Fall.«45

»Die Mikrophysik der Macht ist omnipräsent, sie äußert sich in den vielen un-

scheinbaren, aber hoch wirksamen Disziplinierungstechniken der Institutionen,

in denen wir uns bewegen: Familie, Kindergarten, Schule, Clique, Verein, Arbeits-

gruppe, Partei etc., überall wirken mehr oder minder subtile Disziplinierungsme-

chanismenauf Körperhaltung, Gestik,Mimik, Tonfall, Bewegung ein, umauf diese

Weise die gesellschaftliche Funktion und das gesellschaftliche Überleben dieser

Institutionen sicherzustellen.«46

Im Zentrum steht dabei nur selten das subjektive Wohlbefinden im Sinne eines

leiblichen positiven Zustandes der auf Fühlen und Empfinden beruht und eine freie

Entfaltung des Individuums erlaubt:

»Die Aufforderung zu konkreter Befreiung von Identität und Individualisierung,

von einer Logik des Selbstverhältnisses, die uns an uns selbst fesselt, schließt auch

das Verhältnis zum Körper ein.«47

Daraus ergibt sich im Umkehrschluss der Bedarf nach einer Befreiung des Selbst

auch auf leiblicher Ebene, bzw. der Zugang zumWohlbefinden ist maßgeblich auf

einen aufgeklärten Umgang mit dem leiblichen Selbst angewiesen.

9.3 Leibangebundene Philosophie und die Praxis der Lebenskunst

Im Kontext der Idee und Praxis einer hedonistischen Lebenskunst lässt sich unter

Bezug auf das aktuelle Verständnis von Phänomenologie, Embodiment und Sub-

jektivität eine emanzipative Praxis generieren, welche sich positiv auf die Leib-

angebundenheit bezieht. Phänomenologie als Lebenspraxis heißt, dass sich der

Mensch immer in Bezug, Auseinandersetzung und Unterscheidung zu seiner Mit-

welt und den Mitmenschen befindet. Eine entsprechende Lebens(kunst)praxis ge-

neriert beständig transformatives Wissen, da die eigene Erfahrung immer neu

realisiert ist. Je bewusster und differenzierter jemand seine Sinnesempfindungen

einzusetzen weiß, desto besser kann er die eigenen emotionalen Empfindungen

benennen und ihre Interdependenz verstehen.48 Der Bezug zur Lebenskunst tritt

dabei offen zutage, wie folgende Referenzen bestätigen:

45 Strenger (2017): S. 75.

46 Gugutzer (2015): S. 68.

47 Demirovic (2010): S. 162.

48 Elberfeld (2015).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 227

»Der Sinn der Phänomenologie ist, sich einzuüben in die eigene Endlich-

keit durch die Entfaltung der eigenen Lebensvollzüge im Sinne einer Selbst-

Transformation.«49

»Die Phänomenologie ist eine kritische Reflexion, eine unermüdliche (Selbst-)

Problematisierung.« 50

»Deshalb würde ich sagen, das, was für mich immer dringender geworden ist, ist

nicht nur den Körper zu denken oder über den Körper zu denken, sondern das

Denken als körperlich zu üben.«51

In seiner Ethik leiblicher Existenz formuliert der Philosoph Gernot Böhme, dass der

Leib die Quelle des Selbst und Basis der Subjektivität ist. Durch eine radikale Ob-

jektivierung des Leibes zum Körper beraubt sich das Subjekt seiner Subjektivi-

tät.52 Er betont die Plausibilität der Idee einer (leiblich fundierten) Souveränität

gegenüber der (primär geistig fundierten) Autonomie. Entscheidendes Charakte-

ristikum für die leibliche gebundene Souveränität ist, dass die innere Ordnung

weniger durch Zwänge und Unterdrückung geprägt ist, denn eine leiblich fundier-

te Selbstkultivierung basiert auf der Idee des Pathischen und kann auch das Leiden

zulassen und akzeptieren, welches dem Leib zu eigen ist.53

Dieses Verständnis von Souveränität verlangt einen engen Bezug zum Leibli-

chen als Element der Sorge um sich und der Freundschaft mit sich.54 Gegenüber

der Orientierung an gesellschaftlich geformten Leitmotiven wäre dann stärker auf

die eigenen Empfindungen einzugehen (und dafür primär die Empfindungsfähig-

keit und dessen Interpretation zu üben), welcher als wichtigster Referenzpunkt

dient. Beispielhaft auf den konkreten Umgang mit sich selbst bezogen wäre dann

etwa Erschöpfung als performativer Sprechakt des Leibes zu verstehen und sollte

nicht leichtfertig ignoriert werden.55

Daraus ergeben sich zwei Ableitungen, welche eine Lebenskunst im Sinne des

aufgeklärten Hedonismus konstituieren:

49 Elberfeld (2006): S. 281.

50 Zahavi (2007): S. 42.

51 Nancy/Tyradellis (2013): S. 54. ImDenken über denKörperwird dasDenken bis an seineGren-

zen gefordert. Wo Nancy über Leib und Bewegung schreibt, wird die Sprache teilweise sehr

poetisch und verliert dabei teilweise die beschreibende Klarheit. SieheNancy (2015). Ähnlich

zeigen sich in der Auseinandersetzung mit demWerk von Nancy bei Derrida die Mühen und

Grenzen der Sprache, das Fühlen und Empfinden in Worten festhalten zu können. Derrida

(2007).

52 Böhme (2008): S. 18.

53 Böhme (2008): S. 200f. Zur Ethik des Pathischen s. S. 188-201.

54 Vgl. Schmid (2004b): S. 184-202.

55 Zur Idee der Kommunikation des Leibes siehe Graefe (2010): S. 59ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Glück und Nachhaltigkeit

1. Dem Umgang mit dem Selbst im Sinne des Umgangs mit dem leiblichen

Selbst gebührt die Einbettung in kritische Reflexion der materiellen Lebensweise,

wie sie in Kapitel 5 unter den Stichworten von Paradoxie und Pathologie benannt

wurde. Die gegenwärtig anzutreffenden Zustände von Entfremdung, Selbstaus-

beutung und Selbstvergessenheit zeugen von einer Dysfunktionalität der Selbst-

verhältnisse. Die Idee des Eigensinns des Leibes nicht als Unsicherheit sehen, son-

dern positiv aufnehmen. Emanzipierte Person sucht ein partnerschaftliches Ver-

hältnis zur eigenen Natur.56 Die kritische Theorie hat beizeiten, wenn auch in der

Breite wenig rezipiert, einen entsprechenden Bezug zur genannten Frage der So-

matik entwickelt: so war die Verbindung von Körper und Geist als somatisches

Ganzes für Adorno immanent.57 Für Adorno bedarf es daher zur Erlangung der

»subjektiven Fähigkeit zum Glück«58 einerseits die Freiheit, dies zu erleben (bezo-

gen auf gesellschaftliche Umstände), aber auch die individuelle Erfahrungsfähig-

keit, im geistigen wie im somatischen Sinne. Erst so kommt jene Differenziertheit

zustande, derer das Glück bedarf. Zum Differenzierungsvermögen gehört die Öff-

nung des Erfahrungshorizontes, ein verfeinertes Sensorium und die Bereitschaft

zur Selbstpreisgabe,mithin ein unbedingtes Aufgeschlossen sein für die Erfahrung

des Glücks.59 Somatik fungiert somit als Maßgabe der Aufklärung im Verständnis

des leiblichen Seins: Habe Mut, Dich Deiner Sinne zu bedienen ergänzt dann den be-

kannten Ausspruch des Sapere Aude. Nach Kant heißt Mündigkeit, Entscheidungen

zur eigenen Lebensführung unabhängig von Experten treffen zu können. Das Be-

darf nun in dem hier entwickelten Verständnis der (nachholenden) Aneignung des

Leibes, denn das Selbst wird nicht durch die Distanzierung vom Leibe konstituiert,

sondern vielmehr durch die Annäherung an den Leib.60

»Die Technologien des Selbst sind nach Foucault existenziell mit der Kunst

verbunden, sein Leben zu führen und seines Körpers mächtig zu werden. ›Ha-

be Mut, dich deines eigenen Körpers zu bedienen‹, ist der Wahlspruch dieser

Aufklärung.«61

2. Eine Lebenskunst zu entwickeln, die sich als Praxis des aufgeklärten Hedonis-

mus versteht, hat konkrete Implikationen für die Lebensweise. Sich zentral den

sinnlichen Freuden bzw. dem persönlichen leiblichen Wohlbefinden zu widmen,

verlangt ein entwickeltes Verständnis vom Selbst und einem Zugang zur eigenen

Leiblichkeit. Dies erfordert zum einen einen Alltag, der ausreichend Zeit lässt für

56 Böhme (2008): S. 134f.

57 Sona (2004): S. 20.

58 »Nicht bloß die objektive Möglichkeit – auch die subjektive Fähigkeit zum Glück gehört erst

der Freiheit an.« Adorno, Minima Moralia, S. 102; zitiert nach Sona (2004): S. 43.

59 Sona (2004): S. 45, 56.

60 Vgl. Böhme (2008): S. 186f.

61 Caysa (2003): S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 229

die Pflege des Umgangs mit sich Selbst, zum anderen eine gesellschaftliche Ent-

wicklung von der Körperkultur zur Leibkultur. Dies impliziert die Überwindung

der leistungsorientierten Performanz und die Abkehr vom Leistungsideal. Körper

und Geist sind vom Leistungsdruck und der Normierung für die Arbeit zu befreien,

denn dies ermöglicht die Überwindung der genannten Tretmühlen des Glücks. Das

Leben in der technischen Zivilisation verlangt primär eine instrumentelle Bezie-

hung zum Körper, leibliche Erfahrungen gelten als affektiv und befremdlich. Die

damit einhergehende Leibverdrängung ist somit zwar verständlich, bringt aber,

wie bereits in Kapitel 5 aufgezeigt, vielfältige Störungsanzeigen hervor.62

»Die Spannung zwischenNatur und Selbst, in der die leibliche Existenz spielt, lässt

dabei im Prinzip zwei Möglichkeiten zu: Die eine ist die gängige, nämlich dass

das handelnde Subjekt nach Möglichkeit die Natur beherrscht bzw. wegarbeitet

oder verdrängt. Das wäre –mit Heidegger zu sprechen – der defizienteModus des

Leibseins. Im eigentlichen Modus des Leibseins ginge es darum, das Selbstsein

derart zu entfalten, dass darin das eigene Natursein zugelassen wird. Die eigene

Natur wird dann zum Thema der Selbstsorge.«63

Während die Leiblichkeit des Menschen zwar biologisch angelegt ist, so ist sie so-

zial dennoch weniger als Faktum, denn als Möglichkeit anzusehen. Die Annahme

der Leiblichkeit erlaubt die Möglichkeit zur Selbstkultivierung ohne in den unmit-

telbaren Gegensatz zur Natur zu geraten und den Körper zu objektivieren, wie

gegenwärtig üblich und damit die Erlangung einer anderen Lebensqualität.64 Cay-

sa entwickelt hierzu das Bild einer körperethische Umwendung der Ökologie als

Leibökologie. Dies bezeichnet eine körperökologische Lebenskunst: Ein aktiver, be-

wusster, nachhaltiger Umgang mit dem Leib.65

EineTheorie des Leibseins ist ihrer Praxis nachgeordnet, da Leibsein nur durch

die Praxis erfahrbar ist. Der Philosoph Richard Shusterman entwickelt ein dem

nahestehendes Modell unter dem Begriff der Somästhetik, die er wie folgt definiert:

»Diese Disziplin widmet sich der kritischen Erforschung und der verbessernden

Kultivierung der Art und Weise, wie wir Erfahrungen machen und den lebendi-

gen Körper (oder das Soma) als Ort sinnlicher Wertschätzung (Aisthesis) und der

kreativen Selbsterschaffung verwenden.«66

Den Ansatz der Somästhetik grenzt Shusterman von der bisher gegebenen Kör-

perästhetik ab und setzt wesentlich auf die leibliche Erfahrung als Grundlage von

Phänomenologie und Selbstwahrnehmung: »Die Erkenntnis von Tatsachen in der

62 Böhme (2017): S. S. 30-34.

63 Böhme (2017): S. 70.

64 Böhme (2017): S. 211ff.

65 Caysa (2003): S. 286-307.

66 Shusterman (2012): S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Glück und Nachhaltigkeit

Welt wird aus dieser somästhetischen philosophischen Perspektive nicht durch die

Verleugnung unserer körperlichen Sinne verbessert, sondern durch ihre Perfektio-

nierung.«67 Indem Menschen die Somatik trainieren, trainieren sie die Wahrneh-

mung der Welt und ihres Selbst, was etwa die Möglichkeiten steigert, Freude zu

empfinden. Die Selbsterkenntnis als Anliegen der Philosophie umfasst damit eine

somatische Aufgabe:

»Wenn Philosophie sich mit dem Streben nach Glückseligkeit befasst, dann ver-

dient die Auseinandersetzung der Somästhetik mit dem Körper als Ort undMedi-

um unserer Lust eine deutlich größere philosophische Aufmerksamkeit.«68

Der Bezug zur Ästhetik verweist auch auf die Form der Beziehung zur Welt und

die Pole von Entfremdung und Aneignung. Wenn als eine der Leerstellen in der

Moderne das Phänomen der Entfremdung zu nennen ist, welches sich negativ auf

das Wohlbefinden auswirkt, dann ist eine Annäherung als Maßnahme gegen Ent-

fremdung zu suchen. In ihren Ausführungen zum Phänomen der Entfremdung

benennt Jaeggi unter anderem Lebenskunst und den Typus des Künstlers als sol-

chen Ansatz. Allerdings versteht sie den Künstler als formenden, schaffenden und

sich die Welt aneignenden Menschen und das Selbst als Kunstwerk zu verstehen,

heißt sich selbst erfinden, sich selbst schaffen. Das positive Gegenstück zur Ent-

fremdung ist entsprechend die Aneignung. Jaeggi nennt hierfür beispielhaft das

von Nietzsche übernommene Bild des Bildhauers.69 Im Verständnis von Lebens-

kunst und Kunst als ästhetische Praxis wäre hier jedoch zu differenzieren, ob An-

näherung und Aneignung gleich sind und ob Aneignung möglich und wünschens-

wert ist. Lebenskunst im Sinne im Sinne Foucaults wäre ja aber zunächst das Be-

streben nach Befreiung von solchen Besitznahmen, ob aber die eigene Besitznah-

me das tatsächliche Ziel wäre und wie dieser Zielzustand des Besitzens aussehen

würde, bleibt offen. In Variation zur Idee des Bildhauers findet sich bei Nietzsche

aber auch der Ausspruch »…wir aber wollen die Dichter unseres Lebens sein, und

im Kleinsten und Alltäglichsten zuerst«70, welcher mehr Offenheit gegenüber dem

künstlerisch-ästhetischen Aneignungsprozesses offeriert. Nicht die materielle An-

eignung der Welt stünde dann im Zentrum, sondern die ästhetische Erfahrung

in Form der Auseinandersetzung, der Betrachtung, Beschreibung, Interpretation,

die eben auch ohne materielle Veränderung auskommt. Hier ist das Element des

Spiels ebenso wie der ästhetischen Betrachtung zentral zu erkennen. Im Sinne der

67 Shusterman (2005): S. 126. Sowie ebd.: »Die Erkenntnis von Tatsachen in der Welt wird aus

dieser somästhetischen philosophischen Perspektive nicht durch die Verleugnung unserer

körperlichen Sinne verbessert, sondern durch ihre Perfektionierung.« Ausführlich zum An-

satz siehe Seite 119-140.

68 Vgl. Shusterman (2012): S. 52.

69 Jaeggi (2016): S. 257-264.

70 Nietzsche, Die Fröhliche Wissenschaft, 4. Buch, Nr. 300.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 231

Ästhetik ermöglicht dies den Rückbezug auf die Frage der ästhetischen Erfahrung

und seine Implikationen in der Breite etwa unter Rückbezug auf Schiller und die

ästhetische Erziehung des Menschen.71

Diesem Ansatz folgend sollen im folgenden Abschnitt praktische Implikatio-

nen gezogen werden, die die Idee der Lebenskunst mit einer leiblich Anbindung

verknüpfen.

9.4 Somatische Praxis als Ansatz hedonistischer Lebenskunst

9.4.1 Die Relevanz von Leiblichkeit für das subjektive Wohlbefinden

Die Rolle des Leibes für das subjektive Wohlbefinden ist in der Forschung ein erst

in jüngster Zeit stärker berücksichtigter Bereich:

»Everyday activities ranging from participation in sport to sexual acts point to the

importance of the body as an important tool in the happiness process. We hear a

lot about psychosomatic illness but there is considerably less research and public

awareness concerning the psychosomatic enhancement of psychological wellbe-

ing.«72

Die sich aus diesen Überlegungen stellende Aufgabe wurde etwa im Rahmen der

psychologischen Glücksforschung auch schon von Csikszentmihalyi benannt:

»Die meisten Menschen sind sich heutzutage der Bedeutung von Gesundheit

und körperlicher Fitness bewusst. Doch das fast unbegrenzte Potential des Kör-

pers, Freude zu schaffen, bleibt oft unangezapft. […] Da diese Möglichkeiten in

der Reichweite eines jeden liegen, besteht der erste Schritt zur Verbesserung

der Lebensqualität darin, die Beherrschung des Körpers und seiner Sinne zu

erlernen.«73

Die Relevanz von Leiblichkeit für das subjektive Wohlbefinden ist im Bereich der

Psychoanalyse und Psychotherapie inzwischen als äußerst relevanter Faktor er-

kannt worden. Erfahrungen von Leiblichkeit prägen das eigene Sein bereits in der

frühkindlichen Entwicklung, aber auch später in Formen des Umgangs mit ande-

ren Menschen/Leibern, im Leib ist zudem die eigene Erfahrung eingeschrieben.74

71 Böhme (1989): S. 14f.

72 Ahuvia et al. (2015): S. 10.

73 Csikszentmihalyi (1992): S. 131 Der von Csikszentmihalyi verwendete Begriff der Beherr-

schung trifft es allerdings nicht präzise, da er stark an die oben kritisch untersuchten Formen

der Körpernutzung anknüpft.

74 Küchenhoff (2008), Tschacher/Storch (2012): S. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Glück und Nachhaltigkeit

In der Psychotherapie entwickeln sich gegenwärtig zahlreiche Ansätze, welche die

Bedeutung von Leiblichkeit konstruktiv in die eigene Arbeitsweise integrieren.75

Somatische Praxis dient also der Entdeckung, Vergewisserung oder Ausdiffe-

renzierung der eigenen Leiblichkeit und stellt somit eine Form der Selbstsorge

dar. Somatische Arbeit dient dann zunächst der Ausbildung der Sinne und der

leiblichen Wahrnehmung, erlaubt aber dabei unmittelbare, positiv-freudvolle Sin-

neserfahrungen.76 Im Englischen wurde der Begriff Somatics in den 1960er Jah-

ren geprägt und bezeichnet jene Ansätze, die sich mit subjektiver Körpererfahrung

auseinandersetzen und deren Ziel eine bewusste und erhöhte Leibangebundenheit

ist.77 In diesen Bereich gehören eine Reihe an vielfältigen Methodischen Ansätzen

und Lehren, die sich mit dem erforschen des Körperlichen widmen. Einige davon

sind: Body-Mind-Centering, Feldenkrais Methode, Alexander Technik, Authentic Movement,

Bartenieff Fundamentals, Tai Chi, Yoga, Klein Technique.78 Im Fokus dieser Lernmetho-

den und Bewegungstechniken stehen Aspekte von Wahrnehmung, Atmung, Kör-

perhaltung, Bewegungsmuster, Körperstrukturen. Sie beschäftigen sich dabei mit

der möglichst freien Entfaltung des Körpers statt seiner Konditionierung. Im Fo-

kus steht somit »das bewusste leibliche Erleben im Hier und Jetzt«.79 Sich seines

eigenen Körpers bewusst zu sein und die Wahrnehmung dafür zu schärfen bedarf

auch des Wissens über den Körper und dessen Einbindung in die phänomenolo-

gische Praxis. Dieser Aspekt wird etwa beim Body Mind Centering betont, welches

sich neben der somatischen Erfahrungspraxis besonders auch den Wissensberei-

chen widmet: zum einen dem Studium der frühkindlichen Bewegungsentwicklung

von der Embryologie an, zum anderen dem Studium der Körpersysteme wie Kno-

chengerüst, Muskeln, Flüssigkeiten, Organe etc.80

75 Leuzinger-Bohleber et al. (2013); Richter (2011).

76 Böhme (2008): S. 187.

77 Vgl. Erhardt/Münker (2015). Der Begriff verweist auf die griechische Bezeichnung Soma für

Leib/Körper zurück.

78 Böhme (2017): S. 116-124. In dieser Liste fällt Yoga durch eine gewisse Ambivalenz auf, das

es sowohl als somatische Praxis ausgeübt werden kann, aber ebenso in einem eher Fitness-

orientierten Stil der an die kontemporäre Idee von Körperbeherrschung und Gestaltung an-

knüpft. Auch deshalb ist es wohl von den hier genannten Formen die in den letzten Jahren

bei weitem populärste Praxis. So äußert Maak in Bezug auf die populäre Praxis des Yoga

den Verdacht, »dass es bei diesen Formen der Selbstoptimierung nicht um einen großzü-

gigen, hedonistischeren Umgang mit sich selbst geht, sondern um den verzweifelten Ver-

such, Sinnstiftung, Entspannung und Selbststählung gleichzeitig stattfinden zu lassen, um

am nächsten Tag noch besser zu funktionieren; dass sie das System eher stabilisieren, von

dessen Folgen man sich erholen und heilen wollte.« Maak (2018).

79 Tschacher/Storch (2012): S. 260. Anzumerken ist, dass einzelne somatischen Praktiken auch

teilweise eher rigiden Lehren entspringen können, also keineswegs in einem harmonischen

Gesamtpaket bestehen. (Vgl. Shusterman 2008: 278ff). Hier geht es somit um die Adaption

der jeweiligen Praktiken in sinnvollem Bezug zur Steigerung des Wohlbefindens.

80 Kaltenbrunner (1998): S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 233

Als federführendes Beispiel für eine solchen Ansatz kann die Arbeit und Philo-

sophie von Moshe Feldenkrais gelten, der Mitte des 20. Jahrhundert seine Theorie

und Praxis der Feldenkrais-Methode entwickelte, welche eine Serie an Körperübun-

gen umfasst, die eine Reduktion von Verspannungen einerseits und ein erhöhtes

Körperbewusstsein andererseits bewirken sollen. Zur Präzisierung seines Anlie-

gens stellt er dem gängigen Verständnis von Bewusstsein zur Unterscheidung den

Begriff der Bewusstheit zur Seite, der stärker auf eine Leibangebundenheit des Be-

wusstseins verweist: »Das einer etwas tut, beweist noch lange nicht, dass er auch

nur oberflächlich wüßte, was er tut oder wie er es tut.«81 Es handelt sich somit

laut Feldenkrais um eine übergeordnete Stufe von Reflexivität: »Bewusstheit ist

Bewusstsein und das Erkennen dessen, was im Bewusstsein vor sich geht, oder

dessen, was in uns vor sich geht, während wir bei Bewusstsein sind.«82 Hier wer-

den die philosophischen Bezüge offenbar, die die Selbstreflexivität betonen und

zugleich eine Praxis der Asketik formulieren wie sie zur Philosophie der Lebens-

kunst passt: »Was Not tut: eine positive Methode der Selbstlenkung; ein Weg, auf

dem man lernt, die gewünschte Handlung, bzw. Wirkung zu erzeugen, ohne zu-

gleich unerwünschte Impulse ins Spiel zu bringen – kurz, eine Physiologie des

Tuns.«83 Im Endeffekt verspricht Feldenkrais einen emanzipativen Akt der leiblich

fundierten Aufklärung: »Wir wollen herausfinden, was Sie wirklich möchten. Das

ist gar nicht so leicht, und ganz sicher wissen Sie selbst es nicht.«84

Dabei handelt es sich bei dem leibzentrierten Ansatz von Feldenkrais (und dies

gilt weitgehend auch für anderen genannten Methoden) jedoch keineswegs um ei-

ne spirituelle Heilslehre. Sie verfolgt einen rein erfahrungsbasierten Ansatz und

lässt damit von jeglichen esoterischen Ansätzen unterscheiden, beziehungsweise

grenzt sich sogar bewusst davon ab, wie Feldenkrais betont: »Ich möchte betonen,

dass an alledem nichts Geheimnisvolles ist, keine mysteriöse Kontrolle, die unter

gewöhnlichen Sterblichen nur »Experten« oder gar »Eingeweihten« bekannt und

vertraut wäre.«85 Zugleich ist Feldenkrais’ Ansatz auch kein rein privates Unterfan-

gen zur Steigerung des Wohlbefindens, sondern hat eine explizite gesellschaftlich-

politisch Komponente. Feldenkrais analysiert bewusst in seinem Werk die gesell-

schaftlichen Umstände, die zu den bestehenden Körper- und Selbstverhältnissen

führen. Dazu gehören sowohl moralische Vorstellungen als auch alltagspraktische

81 Feldenkrais (1978): S. 74.

82 Feldenkrais (1978): S. 78.

83 Feldenkrais (1992): S. 121.

84 Feldenkrais (1992): S. 273.

85 Feldenkrais (1992): S. 253. Andere Praktiken aus dem Bereich der Esoterik sind wissenschaft-

lich nicht behandelbar undwerdendaher hier nicht einbezogen, auchwenn sie von praktizie-

renden Individuen als wichtige Säulen desWohlbefindens wahrgenommenwerden können.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Glück und Nachhaltigkeit

Einrichtungen unserer Lebenswelt (zum Beispiel Möbel, Kleidung etc.).86 Um die

Selbstverhältnisse in seinem Sinne positiv verändern zu können, ist es also nicht

allein mit dem Praktizieren seiner Bewegungslehre getan, sondern es wäre etwa

die Erziehung ebenso wie die Gesellschaftsordnung zu ändern.87

Was hier am Beispiel der spezifische Bewegungslehre von Feldenkrais ausge-

führt wurde, gilt für die meisten Formen somatischer Praxis: Es geht um eine Stei-

gerung des Bewusstseins für den eigenen Leib, was letztendlich als Basis für das

subjektive Wohlbefinden dient. Je geübter ein Mensch darin ist, sein Repertoire an

Sinneseindrücken zu nutzen, etwa Bewegungen auszuführen und zu erleben, Be-

rührungen zu geben oder zu empfangen, die Umwelt wahrzunehmen, umso mehr

Freude kann vermittelt und empfunden werden. Jene Schulung der Aufmerksam-

keit, welche eine feine Wahrnehmung von körperlichen Zuständen und Verände-

rungen ermöglicht, das Spüren von Gefühlen, erlaubt ein besseres Verständnis der

Mikropraktiken des Körpers und ermöglicht den Abgleich und die Gestaltung vom

Verhältnis eigener emotionale Erfahrungen und persönlicher Wertemuster.88 For-

men somatischer Praxis gelten somit der Schulung der Wahrnehmung, der Annä-

herung, Betrachtung, Erforschung dessen was ist und was möglich wäre. In einer

Praxis des (leiblichen-kontemplativen) Forschens gilt es, die eigene Aufmerksam-

keit zu fokussieren, Details bis ins Feinste zu erkunden und dabei Wertschätzung

zu entwickeln für sich selbst und die sich entfaltenden Wahrnehmungen. Dabei

können schon einfache körperliche Aktivitäten wie das Gehen zur andauernden

Übung werden, die einen Zustand von Flow evoziert, da es zahllose Details gibt,

auf die man sich konzentrieren kann und die sich immer weiter entwickeln und

verfeinern lassen.89

9.4.2 Praxisformen: Bewegung – Somatik – Tanz

Die Relevanz von körperlicher Betätigung und leiblichen Erlebens für das subjek-

tive Wohlbefinden wurde in der Arbeit bereits mehrfach diskutiert und unter den

Bewegungspraktiken ist »[…] das Tanzen vermutlich die älteste und bedeutsamste,

86 Feldenkrais zufolge bestimmenbeispielsweiseGedanken an anständiges und unanständiges

viel der Körperhaltung und führen zu einer permanenten Anspannung. Feldenkrais analy-

sierte einen Zusammenhang zwischen gesellschaftlich verbreiteten sexuellen Fehlfunktio-

nen und der Häufigkeit von unnötigen Muskelspannungen besonders im Beckenbereich:

»Männer wie Frauen verbannen aus Ihrem Verhalten jegliche Beckenstellung, die an Ge-

schlechtsverkehr oder Stuhlgang erinnern könnte.« Feldenkrais (1992): S. 263. Siehe auch Fel-

denkrais (1992): S. 232ff.

87 Feldenkrais (1992): S. 303.

88 Adloff (2015): S. 77.

89 Csikszentmihalyi (1992): S. 134ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 235

sowohl aufgrund seiner weltweiten Anziehungskraft als auch wegen seiner poten-

tiellen Komplexität.«90 Tanz ist als Bewegungsform besonders geprägt durch die

Auseinandersetzung mit dem leiblichen Element. Tänze gehören zu den ältesten

und damit auch wichtigsten Darstellungs- und Ausdrucksformen der Menschheit

und gelten als zentrales Element des immateriellen Kulturerbes.91 Tanz als Bewe-

gungskunst bietet eine Verbindung zu den somatischen Praktiken und könnte so-

mit als eine Form der Lebenskunst gelten. Allerdings spiegelt sich in der Geschichte

des Tanzes und seinen heutigen Ausformungen die Geschichte der Selbstverhält-

nisse wieder. Parallel zur bereits dargestellten Geschichte der Selbstverhältnisse in

Bezug auf Leiblichkeit, hat auch der Tanz imMittelalter eine starke Dämonisierung

und Pathologisierung erlebt, welche durch die christliche Kirche propagiert wur-

de. Seitdem stand Tanz unter diversen Reglementierungs- und Disziplinierungs-

verhältnissen und erlebte eine massive Regulierung durch grundlegende Verbote

oder zumindest dem Attribut der Unschicklichkeit. Erlaubt und anerkannt waren

für lange Zeit lediglich jene stark konditionierten Formen des Tanzes wie Ballett

oder die höfischen Tänze, welche gegenüber der fröhlichen Leiblichkeit von Volks-

tänzen eine starke Körperbändigung voraussetzten.92 Durch die Entwicklung der

strengen Formen, etwa im Ballett, fand auch eine Professionalisierung statt, so das

unter Tanz oftmals eine Darbietung von Profis der darstellender Kunst verstan-

den wird, ähnlich demTheater. Im Folgenden geht es aber um die Bewegungsform

des Tanzens, also die Aktivität des Individuums als Freizeitbeschäftigung zwischen

Kunst und Spiel.93

Als Ausdruck der Befreiung war der neue Bezug zu Leiblichkeit eine inhaltli-

che Säule der Lebensreformbewegung Anfang des 20. Jahrhunderts. Zu dieser Zeit

entstand dermoderne Tanz in kritischer Positionierung gegenüber dem etablierten

Ballett.94 Tanz wurde als Teil eines alternativen Lebensentwurfs verstanden, des-

sen Anliegen die Umwandlung und Befreiung des Menschen aus den bürgerlichen

Zwängenmit seinen leibverachtenden Schrankenwar. Ziel war ein Leben, dasmehr

in Einklang mit der Natur und dem natürlichen Selbst war, wie es etwa durch die

Körperkulturbewegung vertreten wurde. Diese äußerten auch deutliche Kritik an

90 Csikszentmihalyi (1992): S. 137.

91 Wulf (2007).

92 Röcke/Velten (2007); Weickmann (2012).

93 Für Tanz als darstellende Kunst gilt mithin, was bereits in Kapitel 6 für das Aufbrechen der

Distanzierung im Kunstbereich benannt wurde, also die Form ihrer Konventionen und aus

dem klassischen Rahmen zu entheben und zu befreien. »By placing dance in the lived world

and allowing choreographers, dancers, and viewers to engage at a deep phenomenological

level of shared embodiment and shared perceptual experience, site dance becomes an ef-

fective agent of social change.« Baines (2015): S. 32. Im Tanz wird dies als Site-specific dance

bezeichnet.

94 Böhme (1996): S. 14f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Glück und Nachhaltigkeit

der Monotonität der industriellen Arbeit und der Beschränkung des menschliches

Seins auf die Arbeit.95

Seit den 1960er Jahren haben neue Entwicklungen aus dem Bereich experimen-

teller Tanzperformance sowohl das Verständnis von Tanz grundlegend verändert,

als auch Diskurse über kritische Theorie und Philosophie und Leiblichkeit beein-

flusst.96 So zeigt sich, dass Tanz genau jene Praxis sein kann, in der Formen mul-

tisensorischer Information, die über Sprache hinausgehend auch Bewegung und

Berührung beinhalten, eine große Rolle spielen. Mit Rückbezug auf die angeführ-

ten Erkenntnisse von Embodiment und Neurowissenschaft treffen im Tanz also

Theorie und Praxis zusammen wie kaum anderswo, denn körperliches Erkunden

und geistiges Verstehen können hier ineinandergreifend praktiziert und erforscht

werden.97 In den Bewegungen des Tanzes macht der Körper Erfahrungen mit sich,

mit der Musik und den Bewegungen anderer Tanzender, dem Raum, etwaigen Zu-

schauenden und so fort. Tanz wird zur Bewegung des Selbst im körperlichen wie

mentalem Sinne, welche eine Selbstbezüglichkeit des Tanzenden mit dem Körper

voraussetzt und somit eine sinnliche Reflexion darstellt.98 Die Tänzerin und Cho-

reografin Anna Halprin spricht in ihrer Arbeit von den zwei Möglichkeiten des sich

Bewegens: Entweder informiert der Geist den Körper im Sinne der intendierten

Bewegung oder der Körper informiert den Geist mittels der improvisierten Bewe-

gung.99

Von einer darstellenden Kunst wird Tanz in diesem erweiterten Verständnis

zu einer phänomenologischen Forschungspraxis des Selbst mit sich selbst und mit

anderen. Er gewährt Gelegenheiten zur Reflexion der Lebenswelt des als selbst-

verständlich hingenommenen Alltagsraums und den Kulturtechniken, die den Ge-

brauch des Körpers bestimmen und als soziale Choreografienwirken.100 Leibliche Er-

fahrungen können somit als Experimente gelten, die zum Verständnis des Selbst

und der Welt beitragen und das Selbstbewusstsein erhöhen, zugleich aber auch

unter dem Verständnis von Tanz als Anthropologie fungieren.101 Beispielhaft dafür

steht das Motto von Rudolf von Laban, einem der maßgeblichen Pioniere des frei-

en Tanzes. Es lautet, dass in jedem Mensch Tänzer schlummert, da jeder Mensch

den Tanz in sich trägt.102 Dieser Leitsatz – Jeder Mensch ist ein Tänzer – steht inhalt-

lich nahe dem bereits oben genannten Beuys’schen Motto Jeder Mensch ein Künstler

95 Böhme (1996): S. 62ff., 104ff. So galt die sich neu entwickelnde Form des Ausdruckstanz auch

als eine politische Praxis in Kreisen der Arbeiterbewegung zur Zeit der Weimarer Republik

(Hardt 2004).

96 Curtis (2016): S. 12ff.

97 Vgl. Curtis (2016).

98 Vgl. Alarcón (2012).

99 Zum Leben undWerk von Anna Halprin siehe Ross (2007).

100 Klein (2012).

101 Curtis (2016); Brandstätter/Wulf (2007).

102 Laban (1920); Böhme (1996): S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 237

und öffnet den Raum zwischen professioneller Tätigkeit und Hobby hin zu einer

Lebensweise

»Rudolf Laban was one of the first artists and thinkers to structure a system that

associates creative dance practise with research, education, and therapy. In his

investigations he pointed out three main applications: Research, Recreation and

Rehabilitation.«103

Je offener die Form des Tanzes ist, desto eher werden psychologische Grundbedürf-

nisse bedient durch die Möglichkeiten Bewegung, Komposition und Improvisation

zu gestalten.104 Besonders in der Improvisation verlässt man die üblichen Konven-

tionen und entdeckt Möglichkeiten von experimenteller Forschung, getrieben von

Neugier und Spiel. In dieser Form von Tanz steht das Erfahren anstelle des Kön-

nens gibt kein richtig und falsch, kein nicht-können oder zu-alt sein.105

»Der Tanz ist reines Spiel«106, schreibt Huizinga und verdeutlicht damit den

Bezug zum Element des Spiels, welches besonders für jene Formen des freien Tan-

zes und der Improvisation gelten, die als offenes Spiel verstanden werden kön-

nen, da sie die gängigen Regeln eines geschlossenen Spiels überwinden. Als ein

Beispiel für die Integration von freier Bewegung und Berührung kann die bislang

noch realtiv wenig bekannte Tanzform der Kontakt-Improvisation angeführt werden.

»Kontakt-Improvisation [ist] ein Feld erweiterten Leiberlebens, das auf Wachheit,

Präsent-sein und Offenheit beruht und einen Kontakt mit dem eigenen Körper er-

fordert.«107 Es ist ein beständiges Erforschen des Moments, von Bewegung und

Kontakt, eine Kommunikation mit dem anderen und dem Selbst. In dieser Bewe-

gungspraxis verbinden sich diverse Elemente von Spüren, Kommunikation, Aner-

kennung, Berührung, Kreativität, Sein, Spiel, Freude, Erfahren, Entdecken, und

vieles mehr.108 Sie beinhaltet Aspekte eines freudvollen Erlebens von Fluss und

Miteinander, befreit von konventionellen Bewertungsmustern. Eine sensorische

Ästhetik herrscht vor: »Schön ist was sich gut anfühlt.«109 Der Motologe Schmid

103 Fernandes (2016): S. 88.

104 Quinten (2013).

105 Vgl. Martin (2017); Curtis (2016). Damit grenzen sich solche Ansätze von Improvisation deut-

lich von den klassischen Formen des Bühnentanzes wie etwa Ballett ab, die letztendlich eine

demLeistungssport ähnlicheKörperkonditionierungmit entsprechendemVerschleiß folgen.

106 Huizinga (1987): S. 180.

107 Brinkmann (1990): Kontaktimprovisation, S. 50,. Zitiert nach Schmid (2011): S. 57. Kontakt-

Improvisation entwickelte sich in den 1970er Jahren und wird inzwischen in der Tanzszene

weltweit praktiziert. Zur Form und Geschichte siehe: Schmid (2011); Pallant (2006).

108 Pallant (2006).

109 Schmid, (2011): S. 60. Siehe auch Beschreibungen verschiedener AutorInnen bei Schmid

(2011): S. 56ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Glück und Nachhaltigkeit

attestiert der Tanzform Kontakt-Improvisation daher einen positiven Einfluss auf

das Wohlbefinden und somit positiven Beitrag zur Lebenskunst.110

Bisher nur vereinzelt durchgeführte, empirische Studien zurWirkung von Tanz

auf das subjektive Wohlbefinden kommen durchweg zu positiven Ergebnissen.111

Pilotstudien mit Senioren zeigen, dass Tanz als Bewegungspraxis offenbar bes-

sere Ergebnisse erzielt, um Alterungsprozesse im Hirn zu verlangsamen, als dies

herkömmlichen Fitnessprogrammen für Senioren gelingt.112 Grund dafür ist die

besondere Verbindung verschiedener Komponenten: physische Aktivität, kogniti-

ve Herausforderung, soziale Aspekte und das Empfinden von Lebensfreude:

»Tanzen beinhaltet physische Aktivität, die den individuellen Fähigkeiten ange-

passt werden kann und dennoch genügend Spielraum für Entwicklungen bietet.

Das erlernen von Schrittfolgen und -kombinationen bedeutet eine beträchtliche

kognitive Herausforderung, welche mit der physischen Aktivität in unmittelba-

rem Wechselspiel steht. Durch die sozialen und emotionalen Interaktionen zu-

sammen mit der akustischen und affektbeladenen Stimulation durch die Musik,

entsteht beim Tanzen eine nahezu perfekte und einmalige reizreiche sowie her-

ausfordernde Umgebung für den Menschen.«113

Neben den gesundheitlichen Aspekten zeigten sich auch eindeutige Resultate des

Wohlbefindens: »Die subjektive Einschätzung der eigenen Lebenszufriedenheit

zeigte nach dem Tanzkurs in allen abgefragten Lebensbereichen eine Verbes-

serung.«114 Körperliche Einschränkungen werden im somatischen Verständnis

von Hindernissen zur Normalität und der Basis für neue Improvisationsformen.

Coogan beschreibt diesen Erfahrungs- und Erkenntnisprozess am Beispiel eines

Amateurtanzprojektes mit älteren Menschen:

»The dancers have learned to listen to themselves and to others and to sense

the presence in the moment. They have developed a kinesthetically empathic self

through movement.«115

110 Schmid (2011): S. 167. Ebd.: »Kontakt-Improvisation fördert die subjektive Lebensqualität

nicht nur durch die Vermittlung von Flow-Prinzipien, sondern auch durch die Schulung von

Achtsamkeit.«

111 Wobei natürlich die Gesundheit neben Bewegung auch von anderen Aspekten des Lebens-

stils abhängt, wie ungesunder Ernährung, Alkoholkonsum und dem Ausmaß beziehungs-

weise Mangel an geistiger Anregung. Nehls (2014).

112 Rehfeld et al. (2017).

113 Kattenstroh et al. (2014): S. 121-122.

114 Kattenstroth et al. (2014): S. 129.

115 Coogan (2014): S. 193. Kursiv im Original. Beispielhaft für Tanz und Behinderung ist der Do-

kumentarfilm Invitation to dance, 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 239

Die Vielfalt der Möglichkeiten Tanz einzusetzen ist enorm und bisher noch relativ

wenig genutzt.116 Beispielhaft entwirft Andreas de Bruin eine Matrix der verschie-

denen Lerndimensionen und -möglichkeiten des Mediums Tanz, dessen Haupt-

punkte hier zusammengefasst genannt werden:117

1. Auf der körperlichen Ebene: Vertiefte körperliche Wahrnehmung, körperliche

Gesundheit, Bewegungsmöglichkeiten, Lernen durch Bewegung.

2. Auf der emotionalen Ebene: Zugang zu problematischen Gefühlen finden, För-

derung von Spontaneität und Expressivität, Entwicklung emotionaler Intelligenz,

Steigerung des Wohlbefindens.

3. Auf der kognitiven Ebene: Förderung kreativer Selbstaussagen (inneres Spre-

chen), neue Geschichten und Interpretationen erfinden (Narrationen), Evaluati-

onsroutinen flexibilisieren (Werte), Knotenpunkte zwischen Bild, Sprache und Ge-

fühl entwickeln (Metaphern), Meditation und innere Wahrnehmung schulen.

9.4.3 Leiblichkeit und Hedonismus in Berührung und Ars Erotica

Als besonders relevantes Element für das subjektive Wohlbefinden und passend

zur Dimension von Leiblichkeit, ist der Aspekt von menschlicher Berührung zu er-

wähnen. Die Forschung ist sich einig, dass Körperkontakt und kutane Kommuni-

kation als eine der wichtigsten Bestandteile menschlicher Entwicklung gelten und

taktile Erfahrung für den Menschen elementar ist.118 Neben Bewegung wird die

Bedeutung von körperlicher Berührung zunehmend in Medizin und Therapie er-

kannt und eingesetzt, und in gängigen Erziehungsratgebern wird auf die positive

Bedeutung von Berührung für die frühkindliche Entwicklung verwiesen. Zugleich

zeigt sich im Leben erwachsener Menschen in unserem Kulturkreis weiterhin ein

wenig taktiles Verhalten. Attestieren lässt sich vielmehr ein »[…]chronische[r] Be-

rührungsmangel in westlichen Industriegesellschaften«.119 Diese Dissonanz ergibt

sich aus der bereits geschilderten Historie der Selbstverhältnisse, denn mitsamt

der Leiblichkeit war Berührung und jegliche Haptik lange Zeit negativ belegt und

entsprechend vermittelt, bis hin zu einer fast umfassenden kulturellen Tabuisie-

rung, wie sie Montagu konstatiert: »Eine der großen negativen Errungenschaften

des Christentums ist, daß es die Freude am Berühren zu einer Sünde machte.«120

Aus der Perspektive der Glücksforschung ist zu betonen, dass die Haut re-

gelrecht als Glücksorgan anzusehen ist. Längere Berührungen, Streicheln, Umar-

mungen sind glücksfördernd und beruhigend, da sie die Vertrauensmechanismen

116 Freytag (2015); Adloff (2015): S. 79; Fleischle-Braun/Weiler (2013); Stern (2014): S. 71.

117 De Bruin (2010).

118 Montagu (1974).

119 Ekmekcioglu/Ericson (2011): S. 13.

120 Montagu (1974): S. 183. Siehe auch Muchembled (2008: 228): »Dem Tastsinn, der direkt mit

der Sinnlichkeit zu tun hat, wird mit allergrößtemMisstrauen begegnet.«

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Glück und Nachhaltigkeit

des Gehirns aktivieren: »Gestreichelt zu werden, aber auch das Streicheln selber

bewirkt nicht nur, dass Oxytocin ausgeschüttet wird, sondern auch körpereigene

Endorphine[…].«121 Diese Einsicht wirkt sich auch auf das Verständnis des Wohl-

befindens aus und fordert etablierte kulturelle Praktiken der körperlichen Distan-

zierung und Unterdrückung heraus. Bereits genannt wurde, das Einsamkeit krank

macht (siehe Kapitel 5), aber auch bei sozialen Kontakten ist der Körperkontakt

wichtig und förderlich für die Gesundheit, dies ist bei Tieren nachgewiesen und

bei Menschen ebenso.122 Berührung kann nicht nur dem Menschen in einzelnen

Situationen helfen und sich positiv auf das Wohlbefinden auswirken, sie gilt als

grundlegend relevant und somit konstitutives Element für das Wohlbefinden. Sie

ist zudem eine Kommunikationsform für Zuneigung und kann das Miteinander

entsprechend erweitern und bei Feinfühligkeit die Fähigkeiten zur Empathie be-

trächtlich ergänzen.123

»Die Wiederentdeckung der Berührung könnte zu einer neuen Körperkultur bei-

tragen.Daswärewohl die besteAntwort auf den ausuferndenund sinnlos erschei-

nenden Körperkult.«124

Während Berührung als Aspekt von Leiblichkeit, Somatik und sozialem Miteinan-

der gelten kann, ist deren Ausformung imKontext von erotisch-sexuellen Praktiken

ein anderer Bereich, der aber ebenso zu erwähnen ist. Die Auseinandersetzungmit

Sexualität als Teil des subjektiven Wohlbefindens ist somit von Relevanz und ver-

langt den Blick auf historische und theoretische Bezüge.125 Als Ausgangspunkt in

Bezug auf das Wohlbefinden kann die Definition von sexueller Gesundheit durch

die WHO gelten, da sie explizit mit dem Wohlbefinden verbunden ist:

»Sexuelle Gesundheit ist die Erfahrung eines fortdauernden Prozesses körperli-

chen, seelischen und soziokulturellenWohlbefindens in Bezug auf die Sexualität.

Sexuelle Gesundheit zeigt sich im freien und verantwortungsvollen Ausdruck se-

xueller Fähigkeiten, der das harmonische, persönliche und soziale Wohlergehen

befördert und so auf beiden Ebenen das Leben bereichert. Sexuelle Gesundheit

ist nicht einfach die Abwesenheit von Funktionsstörungen, Krankheit oder Schwä-

che.Wenn sexuelle Gesundheit erreicht oder erhalten werden soll, so müssen die

sexuellen Rechte aller Menschen anerkannt und durchgesetzt werden.«126

Die Geschichte der Selbstverhältnisse spiegelt sich besonders deutlich im Umgang

mit Erotik und Sexualität wieder. So postuliert der Historiker Muchembled, dass

121 Bucher (2009): S. 94.

122 Franzzetto (2018): S. 24ff.

123 Franzzetto (2018): S. 162f.; Curtis (2016): S. 24f., 39.

124 Schmid (2016): S. 34.

125 Siehe Foucault (1989) und (1989a); Muchembled (2008); Pagila (1992).

126 WHO, zitiert nach Haeberle (2005): S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 241

im Umgang mit Sexualität »die wahre Treibkraft der europäischen Entwicklung

liegt, weil Sublimierung seit mittlerweile fünf Jahrhunderten eng mit dem star-

ken Bemühen um sexuelle Repression verbunden ist, das den Rahmen der christ-

lichen Moral weit überschreitet.«127 Was bereits in Hinblick auf Leiblichkeit be-

nannt wurde, zeigt sich im Umgang mit Sexualität deutlich: Ab 1700 transferiert

sich das Verbot der Lust zunehmend in eine Idee der Zügelung, der persönlichen

Mäßigung und Selbstbeherrschung – die Stunde des Schuldgefühls hat geschla-

gen, doch anstelle der puren Unterdrückung geht es folgend zunehmend um die

Transformation der Triebenergie: Die Ökonomisierung der Gesellschaft spiegelt

sich hier wieder.128 Umgekehrt geht die seit den 1960er Jahren einsetzende Libera-

lisierung der Sexualität auch mit der Krise der fordistischenWirtschaftsweise ein-

her und laut Muchembled kann eine aktuell anstehende Auseinandersetzung mit

Sexualität durchaus im Kontext des Scheiterns der auf Wirtschaftswachstum und

technischer Kontrolle ausgerichteten Kultur gesehen werden: »Nähe wird wieder

wichtiger, und es bildet sich ein Code für die Liebe heraus, der Selbstverwirkli-

chung in der Beziehung sucht.«129 Im Zuge der Entfaltung der Sexualität in den

letzten Jahrzehnten ist diese zugleich auch kommerzialisiert und kommodifiziert

worden und erlebt aktuell eine Prägung der Performanz in Form einer sexuellen

Leistungslogik. Ein entspannter, freier Umgang mit dem Eros kann der Sexual-

wissenschaft zufolge, bisher nicht attestiert werden.130

»Doch Sexualwissenschaft existiert fort, weil das sexuelle Elend nicht ver-

schwand. Ungestillte Sehnsucht, aufgepeitschte Nerven, abgespeistes Verlangen,

Geschlechts-zweifel, enttäusche Liebe, Sexismus, Doppelmoral, Versagen, Angst

und Schuld – das Elend kann nicht gemessen werden und nicht übertrieben

werden.«131

»Wie lassen sich Institutionen herstellen, die ein befriedigendes Triebverhalten

der Menschen ermöglichen, was nach Freud’schen Maßstäben als Glück bezeich-

net werden kann und nicht das Unbehagen in der Kultur vergrößert?«132

In Bezug auf Lebenskunst, Leiblichkeit und Hedonismus gehört Sexualität somit

zu den zu entwickelnden Praktiken. Eine befriedigende sexuelle Aktivität hat see-

lisch, sozial und körperlich positive Auswirkungen auf die Gesundheit und den

Menschen.133 »Als zutiefst hedonistische und lohnende Erfahrung ist Sex regene-

127 Muchembled (2008): S. 38.

128 Muchembled (2008): S. 151ff.

129 Muchembled (2008): S. 341.

130 Vgl. Sigusch (2007).

131 Sigusch (2008): S. 538.

132 Negt (2012): S. 125.

133 Sigusch (2011): S. 46f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Glück und Nachhaltigkeit

rativ und schützt den Körper vor den gesundheitsschädlichen Auswirkungen von

Stress.«134 Darüber hinaus lässt sich Geschlechtlichkeit als besonders intensive und

wertvolle Form leiblicher Erfahrung benennen sowie explizite Sexualität als Verbin-

dung von Natur und Kultur.135

Der Umgang mit Sexualität als Kunst der Liebe oder auch als Lebenskunst oh-

ne die romantisch-emotionale Zuschreibung, ist als ein relevantes Feld der Lebens-

kunst zu verstehen.136 Die Kultivierung der Sexualität im Sinne von Erotik beginnt,

wo die psychologische Dimension zur reinen körperlichen Lust hinzukommt und

somit als Praxis einer Ästhetik des Seins und eben als Kunst (ars erotica) zu ver-

stehen ist, nicht als bloße Triebbefriedigung. Der Gebrauch der Lüste ist dahinge-

hend eher als eine Reflexion und auch Transformation des Selbst zu verstehen.137

Hedonistische Erotik wäre zu begreifen als Kultivierung der Lüste in höchster Ver-

feinerung und Differenzierung, denn während die Sexualität befreit wurde, ist in

diesem Verständnis die Kunst der Erotik erst noch zu erschaffen.138

9.5 Diskussion und Kritik am Ansatz des aufgeklärten Hedonismus

Der Ansatz des aufgeklärten Hedonismus unterscheidet sich von den im vorheri-

gen Kapitel analysierten normativen Ansätzen, die ein idealistisch geprägtes Men-

schenbild des nachhaltig agierenden Menschen zeichnen. Die Philosophie eines

aufgeklärtenHedonismus bietet somit einen relevanten Beitrag zur Frage desMen-

schenbildes, welches ihrerseits eine wichtige Rolle in den Theorien zur Nachhal-

tigkeit einnimmt. Als Gegenmodell zum homo oeconomicus, dem Menschen der in-

dustriellenModerne,welcher vermeintlich nach größtmöglichemWohlstand strebt

und seinen Naturbezug weitgehend verloren zu haben scheint, wurden hier un-

ter anderem Konzepte eines homo oecologicus und homo sustinens entworfen.139 Der

homo oecologicus ist ein Mensch, der seine Lebensführung an dem Prinzip der Ko-

existenz mit allen heutigen und zukünftigen Lebewesen ausrichtet und deshalb als

politischer Mensch im globalen Kontext denkt und handelt.140 Das Bild des homo

oecologicus zeigt dabei ein deutlich normativ idealistisch geprägtes Bild des idealen

Menschen der nachhaltig handelt; warum er dies tun soll/wird ist weniger klar.141

134 Frazzetto (2018): S. 104f.

135 Böhme (2017): S. 325-331, 340, 374.

136 Fromm (1956), Schmid (2010).

137 Schmid (2000); Csikszentmihalyi (1992): S. 140.

138 Schmid (1991): S. 338-345. Onfray (2008).

139 Lenz (2015): S. 213-233; Kleinhückelkotten (2005): S. 70ff.

140 Kleinhückelkotten (2005): S. 72.

141 Vgl. Höfling/Tretter (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 243

Ähnlich verhält es sich mit demModell des homo sustinens als von Siebenhüner ent-

wickeltes Bild des nachhaltig lebenden Menschen. In dem sehr anspruchsvollen

Konzept ist der Mensch mit allen Fähigkeiten für eine nachhaltige Lebensweise

ausgestattet und agiert im Sinne von Verantwortungsbewusstsein, Empathie, et

cetera als Wesen der höchsten menschlichen Entwicklungsstufe.142 Die beidenMo-

delle stehen im Konfliktfeld zwischen Plausibilität und Präferabilität, sozusagen

als Protagonisten der obigen Ansätze der eudaimonistischen Ideenlehren des öko-

logisch orientierten guten Lebens. Der aufgeklärte Hedonismus hat im Vergleich

dazu ein weniger normatives Menschenbild, da er weniger stark auf moralische

Erkenntnis oder metaphysische Einsicht setzt. Vielmehr akzeptiert er als Bezugs-

punkt die biologische Basis desmenschlichen Seins und Strebens, denn die Signale

des Nervensystem bieten einen Kompass fürs Überleben und potentiell auch einen

relevanten Anteil des guten Lebens. Die Fähigkeit zur Vernunft gebietet es derweil,

das eigene Streben nachWohlbefinden zu reflektieren und wo nötig zu regulieren.

Wohlbefinden, so wurde bereits in Kapitel 4 dargelegt, stellt dabei die Begründung

einer aufgeklärten Ethik dar, welche das Wohlergehen aller Menschen zum Maß

hat.

Der aufgeklärte Hedonismus wurde hier als Alternative zu den bisher do-

minanten Ansätzen eines eudaimonisch fundierten Konzepte des guten Lebens

entwickelt. Er stellt jedoch keinen Ersatz dar, sondern vielmehr eine Ergänzung

der Leitmotive. Die genannten Ansätze mit Bezügen zur asketischen Ideenlehre

und/oder kosmologischen Referenzen sollen somit auch keineswegs verworfen

werden. Vielmehr geht es um die Differenzierung und Erweiterung in Bezug-

nahme auf Plausibilität und Präferabilität, wie sie oben entwickelt wurde. Die

vielen Suffizienzmodellen zugrundeliegenden metaphysischen Annahmen setzen

beim Individuum das Einverständnis mit diesen Annahmen voraus. Ist diese

Überzeugung nicht bereits vorhanden, so stehen der entsprechenden Einsicht

fundierte Argumente entgegen, wie sie unter dem Aspekt der mangelhaften

Präferabilität erläutert wurden. Es ist also eher unwahrscheinlich, das Menschen

mittels logischer Argumente davon überzeugt werden können, sich den genannten

Modellen einer eudaimonisch fundierten suffizienten Lebensweise zuzuwenden.

Der Ansatz des aufgeklärten Hedonismus als potentielles Leitmotiv für eine nach-

haltige Lebensweise bietet hier eine Alternative, die sich der Einwände gegen diese

Grundannahmen stellt und eine weitere Option entwickelt. Ein hedonistisches

Modell inkludiert in diesem Sinne aber sogar Lebensstile der Askese, da Wohlbe-

finden subjektiv verstanden wird und somit dem asketisch lebenden Menschen

sein Glück nicht abgesprochen werden kann. Jedoch wäre im hedonistischen

Verständnis des guten Lebens niemanden die Askese als das einzige, wahre und

richtige Lebensmodell angeraten. Der aufgeklärte Hedonismus bezieht sich vielmehr

142 Siebenhüner (2001).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Glück und Nachhaltigkeit

auf ein liberales und emanzipiertes Konzept des guten Lebens und eröffnet da-

mit eine weitere und besonders vielversprechende Option eines Leitmotivs. Der

Ansatz der Lebenskunst verweist auf eine Form des bewussten und reflektierten

Strebens nach Wohlbefinden. Dies kann sich in klassischen Formen der Askese

als Zuwendung zu Theorie oder spiritueller Praxis zeigen, als Verfolgung einer

konsequent ökologischen Lebensweise im Sinne von Subsistenz oder aber einem

aufgeklärten Hedonismus. Der aufgeklärte Hedonismus mit seinem Bezug zur Leib-

lichkeit und der Ablehnung metaphysischer Bezugssysteme ist dabei materiell

ausgerichtet, aber nicht materialistisch orientiert. Das materielle Sein bietet

den Bezugsrahmen, in dem das qualitative Erleben, nicht die Akkumulation von

mehr materiellem Sein, Relevanz hat. Letztendlich sind zahlreiche Ausformungen

einer Praxis des guten Lebens möglich, die einen grundlegenden Beitrag zu einer

suffizienten Lebensweise legen. Entsprechende Ansätze, etwa Alternative Hedonism

von Kate Soper oder die Ökologische Lebenskunst von Schmid wurden bereits in

Kapitel 7 erwähnt.

Beispielhaft verbindet ein ästhetisch-phänomenologischer Ansatz die Aspekte

von Naturerfahrung und Sinneserleben, und verknüpft dabei hedonistische Ele-

mente mit Praktiken der Tiefenökologie, ohne jedoch dessen metaphysische Philo-

sophie zu übernehmen. Hierbei wird darauf verwiesen, dass die leiblich-sinnliche

Erfahrungsweise des Menschen sich vor allem im Naturkontakt wieder entwickeln

und damit demMenschen auch seine Kreatürlichkeit zu Bewusstsein bringend, ein

anderes Selbstverständnis ermöglichen kann. Naturerfahrung hat dann als ästhe-

tisches Element einen Wert für das Wohlbefinden und kann zugleich einen Grund

zum Naturerhalt bieten.143

»Der menschliche Leib, sage ich, liegt im Zentrum des sogenannten Umweltpro-

blems. […]. Und am Leib als der nächsten Natur, der Natur, die wir selbst sind,

entscheidet sich unsere Beziehung zur äußeren Natur.«144

»EineNaturästhetik, die dieser Herausforderung entspräche, hätte zuallererst ein

neues Verständnis des menschlichen Leibes zu artikulieren […].«145

»Naturphänomenologie ist eine Methode, sich leiblich vermittelte Zugangswei-

sen zur Natur zu erschließen und sich Naturerfahrungen zu öffnen.«146

Eine entsprechende Naturphänomenologie hat gegenüber denmetaphysisch ange-

bundenen Naturlehren nicht Anspruch, eine absolute kosmologische Wahrheit des

143 Vgl. Wang (2016).

144 Böhme (1989): S. 35.

145 Böhme (1989): S. 36.

146 Böhme (2016a): S. 103; Böhme (2016b).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 245

Seins zu erkennen, sondern sich vorrangig mit dem Erkennen selbst zu beschäftig-

ten. Dadurch das Natur gespürt wird wird auch das leibliche Erleben ermöglicht,

es vermischen sich das Natur spüren und das Sich Selbst spüren. Dies gilt für Böh-

me vor allem für das atmosphärische im Sinne des Spürens, also dem Erkennen

jenseits des naturwissenschaftlichen Bereichs, als Stimmungsräume wie beispiels-

weise Sonnenschein, Wasser und der Geruch von Regenluft. Dem nahe steht eine

Philosophie der Kontemplation, welche sich auf ästhetische Betrachtungen fokus-

siert, anstelle einermechanisch-analytische Sicht auf dieWelt.Der kontemplativen

ästhetischen Betrachtung liegt, und hier ist sie ganz Lebenskunst, die Praxis der

Übung zugrunde, welche die ständige Verfeinerung der Wahrnehmung zum Ziel

hat.147 Eine solche ästhetische Praxis ist nicht als distanzierte Betrachtung einer

oberflächlichen Schönheit zu verstehen, sondern vielmehr als eineWiedergeburt des

Gefühls, die zu einer Wiederverzauberung der Welt beitragen kann, wie sie so häufig

als Bedürfnis des modernen Menschen attestiert wird. An die Stelle des Mysti-

schen als Mangel von Erklärung tritt nun die ästhetische Erfahrung, wie sie bei-

spielhaft Charles Taylor formuliert: »Eine Erklärung der biologischen Evolution der

Vögel im Sinne blinden,mechanischer Vorgänge bedroht mein Staunen wesentlich

nicht…«148

Diese Praxis der Ästhetik in Form von Naturerleben als somatischer Erfahrung

hat einen Bezugspunkt zur existenziellen Ansicht des aufgeklärten Hedonismus,

in dem die Vergänglichkeit und Schönheit der Natur erkannt wird als Grundform

des Seins: »Vielleicht ist ja das Glück in der Erfahrung des Ephemeren das Glück

eines Wiederfindens, des Einverständnisses mit einem Dasein, das beständig zu

leugnen uns die moderne Lebensform zwingt.«149

In Bezug auf die Rolle von kommunitaristischen Ansätzen und Projekten, wie

sie seit der Lebensreformbewegung immer wieder aufkamen und aktuell auch in

den Literatur zur Suffizienz befürwortend Erwähnung finden, lässt sich der attes-

tierte Mangel an Präferabilität relativeren, wenn der Ansatz flexibler interpretiert

wird. ImZuge der Suche nach Erfahrungs- und Lernräumen spielen entsprechende

Projektorte eine wertvolle Rolle für Menschen, die sich dann aber eben nur tempo-

rär dort aufhalten, um die gängigen Normalität einer konsum- und produktions-

orientierten Gesellschaft zu hinterfragen, sowie Alternativen praktisch auszupro-

bieren.150 Solche temporären Aufenthalte vermeiden die potentiell einengendenEf-

147 Lippe (2010).

148 Taylor (2011): S. 840; siehe auch S. 829ff.; Gorz (2010): S. 279.

149 Böhme (1989): S. 188.

150 Siehe hierzu die Studie von Burkhart (2015) zu Gästen des Projektes Can Decreix, einem De-

Growth Ökoprojekt in den Pyrenäen. In der BRD etablierte Projekte betreiben auch oftmals

ein Seminarprogramm, welches auf die eigenen Ansätze darstellt und zur Multiplikation an-

regt, beispielsweise genannt seinen das Ökodorf SiebenLinden oder die Kommune Nieder-

kaufungen.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Glück und Nachhaltigkeit

fekte eines dauerhaften Gemeinschaftslebens und können auch dann zu positiven

persönlichen Erfahrungen und Inspirationen führen, wenn Inhalte des jeweiligen

Projektes teilweise abgelehnt werden.151 Dabei ist auch die Bandbreite der Formen

und inhaltlichen Ausrichtungen zu öffnen. Wenn es nicht nur um Subsistenzwirt-

schaft betreibende Landkommunen geht, sondern um Labore für Lebenskunst, die

von der Künsterkolonie bis zum Zen-Kloster reichen, so offenbart sich ein enormes

Potential für nachhaltige Lebensweisen im Patchwork von Lebenskünsten. Ähnli-

ches gilt dann natürlich auch für jene Projekte, die versuchen im urbanen Umfeld

durch andere Nutzungskonzepte und soziale InnovationenWandel zu fördern, wie

etwa die zahlreiche Akteure, die sich in der Transition Town Bewegung zusammen-

finden.

Abschließend ist zu vermerken, dass kritische Einwände gegenüber dem Mo-

dell eines aufgeklärten Hedonismus bestehen, die sich hier nicht ausräumen las-

sen. Dazu zählt die Tatsache, dass in der bisherigen Entwicklung der Konsum- und

Warengesellschaft, wie sie in Kapitel 5 beschrieben wurde, das Streben nach Hedo-

nismus relativ umfassend kommerzialisiert und kommodifiziert wurde.Neben den

Aspekten eines kompensatorischen Konsums, der die Bedürfnisse anerkennt und

ihnen eine (Ersatz-)Befriedigung anbietet, gibt es auch eine wachsende Industrie,

die sichmit unmittelbarem leiblichenWohlbefinden befasst.DieWellness-Branche

boomt und von ebenso luxuriösen und ressourcenintensiven Spas, über die passen-

de Ausrüstung für den Yogakurs, bis zuMeditationsretreats in fernen Ländernwird

den Sinn undWohlbefinden suchenden Menschen alles amMarktplatz der Waren-

gesellschaft geboten. Inwieweit eine Fokussierung auf die wesentlichen Elemente

dieser Ansätze dazu führen kann, die systemimmanente Kommerzialisierung zu

überwinden oder zu hintergehen muss sich in der Realität zeigen. Gegenüber den

Angeboten der Erlebnisgesellschaft ist es zumindest faktisch möglich, unmittelba-

re positive leibliche Erfahrungen somatischer Praxis oder andere körperliche Akti-

vitäten wie etwa tanzen oder singen ohne ein hohes Maß an Ausrüstung und Event

zu erleben.Denkbarwäre hier eine stetige Entwicklung, die zunächst innerhalb der

Konsumgesellschaft agiert, sich aber mittelfristig daraus emanzipieren kann. Die

in Kapitel 6 genannten Elemente einer nicht-materialistischen Lebensweise stehen

dafür Modell.

151 Beispielhaft dafür die Berichte von Jan Grossarth, der als FAZWirtschaftsredakteur sich eine

mehrmonatige Auszeit nahm und ein Dutzend Menschen und Projekte besucht. Seine eher

bürgerlich-konservative Perspektive eröffnet eine kritische Sicht auf so einige Unsinnigkei-

ten in den Projekten, dennoch berichtet er von zahlreichen Inspirationen. Grossarth (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 247

9.6 Potentielle Effekte des aufgeklärten Hedonismus für Suffizienz

Nach den theoretischen Ausführungen soll in diesem Abschnitt erörtert werden,

welche Effekte eine Ausrichtung am Modell des aufgeklärten Hedonismus erbringen

könnte. Eine solche Prognose ist schwierig und muss imModus der Skizze verblei-

ben. Sie ist aber relevant, um die These, dass das Streben nach subjektiven Wohl-

befinden – in Form des aufgeklärten Hedonismus – indirekte Effekte zugunsten

einer suffizienten Lebensweise generieren kann beziehungsweise mitWahrschein-

lichkeit generieren wird, mit einem Fundament auszustatten. Die in Kapitel 7 be-

schriebenen Leitmotive in Anlehnung an eudaimonische Glücksphilosophien las-

sen sich nicht auf ihre Effekte testen, da sie vorrangig in umgekehrter Kausalität

aufgebaut sind: das nachhaltige Verhalten gilt als Leitmotiv. Für den Ansatz des

aufgeklärten Hedonismus werden somit folgend potentielle Effekte benannt, welche

in den besonders relevanten Bereichen der Lebensweise in Bezug auf Nachhaltig-

keit stehen: Mobilität, Konsum, Ernährung, Wohnen.

Es wird dabei angenommen, dass der aufgeklärte Hedonismus an die be-

stehendemoderne Lebensweise anknüpft und dementsprechend auch die grundle-

genden Strukturen einer modernen, industriell geprägten Zivilisation übernimmt.

Zentrale Elemente dessen sind ein urbanes Leben mit komplexer Infrastruktur,

sowie eine Befürwortung des technologischen Fortschritts. Bestehende Säulen

der gegenwärtigen Lebensweise wie Arbeit und Konsum sind weiterhin relevante

Elemente des Lebens, sie haben aber im aufgeklärten Hedonismus eine geringere

Relevanz gegenüber nicht-materiellen Aspekten des Wohlbefindens, wie sie vor-

angehend dargestellt wurden. Diese zunächst moderate erscheinende Perspektive

bietet sich jedoch als valide Basis für entsprechende Prognosen an. In bereits

bestehender Forschung zeigt sich, das eine auch nur moderate Reduktion der

Erwerbstätigkeit zu weniger Einkommen führt und damit auch weniger Konsum

und geringeren Umweltverbrauch erwirkt.152 In einer entsprechenden Studie wur-

de berechnet, dass pro 1 % Arbeitszeitreduzierung eine Reduktion von ca. 0,8 %

der Treibhausgas-Emission zu erwarten ist.153 Umgekehrt zeigen verschiedene

Studien, dass der Konsum und Ressourcenverbrauch mit steigendem Einkommen

anwächst.154

Die nachfolgenden Erläuterungen und Prognosen beziehen sich auf die Verhal-

tensweisen von Individuen. Laut demWBGU lassen sich 72 % der Gesamtemissio-

nen mit dem Konsum privater Haushalte in Verbindung setzen, werden also durch

das individuelle Verhalten mitbestimmt.155 Hierbei sind vier Bereiche besonders

152 Schor (2016): S. 135ff.

153 Nässén/Larsson (2010).

154 Übersicht siehe Schachtschneider/Candeias (2013): S. 61.

155 WBGU (2011): S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Glück und Nachhaltigkeit

zentral in Bezug auf die CO2-Emmissionen in Folge des privaten Konsums: 39 %

Wohnen, 26 % Mobilität, 15 % Ernährung, 13 % Konsumgüter.156

Bereich Konsum Der Konsum von Privatpersonen ist einer der größten Bereich der

Wirtschaft und steht damit auch im Zentrum von Untersuchungen und Strategi-

en zu nachhaltiger Entwicklung und den Alltagshandlungen von Individuen. Die

Thematik eines umweltverträglichen beziehungsweise nachhaltigen Konsums und

damit einhergehend einer Konsumreduktion besteht seit fast 50 Jahren. Schon 1997

schrieb das Umweltbundesamt: »Seit über 25 Jahren gibt es einen kritischen Kon-

sumdiskurs in Deutschlandmit dem Tenor »Weniger ist mehr«.«157 ImMainstream

der Debatte steht jedoch bisher vor allem der nachhaltige Konsum, bei dem der

Konsum nicht insgesamt reduziert werden soll, sondern in seiner Umweltverträg-

lichkeit optimiert werden soll.158 Ansatzpunkt sind dabei Konsumbildung undKon-

sumkompetenz als Verbraucherschutzpolitik und Beitrag zu einer Konsumenten-

Emanzipation.159 An diesem Ansatz ist mittlerweile vielfach Kritik geübt worden,

da er zum einen die Handlungsspielräume und das Handlungsbewusstsein der

Konsumierenden latent überschätzt, während die sozialen Strukturen in denen

Konsumgeschieht, sowie wirtschaftlicheMachtstrukturen unterschätzt werden.160

Oftmals bestätigt die Debatte um nachhaltigen Konsum nurmehr die individualis-

tische Ebene, stärkt Konsum als zentrales Handlungselement im Sinne der Wa-

rengesellschaft und bezieht sich letztendlich auf die Option eines grünen Wachs-

tums.161 Aus der Perspektive von Suffizienz geht es allerdings hier nicht um einen

besseren, weil grünen Konsum, sondern um die Möglichkeit, Konsum (und damit

Produktion) insgesamt zu reduzieren, was sich im aufgeklärten Hedonismus aus

freien Stückenmittels einer abnehmenden Nachfrage nach Gütern und Dienstleis-

tungen ergeben kann.162

Ausgehend von einer Lebensweise des aufgeklärten Hedonismus, wie sie in der

Arbeit entworfen wurde, könnten sich folgende Effekte prognostizieren lassen:

• Eine deutliche Reduktion der Erwerbsarbeit führt zu einem geringeren ver-

fügbarem Einkommen und bedingt damit unmittelbar geringeren Konsum.Da

die Grundbedürfnisse wie Ernährung etc. nur begrenzt Einsparungen erlauben

156 Umweltbundesamt (2017a): S. 12.

157 Umweltbundesamt (1997): S. 153.

158 Heidbrink/Schmidt (2009); Schoenheit (2009).

159 Wittau (2015); Hitzler/Pfadenhauer (2006).

160 Maniates (2014); Wilk (2002).

161 Grunwald (2012); Schmidt (2016).

162 Siehe zur Forschung nach entsprechenden Sustainable Consumption Corridors DiGiu-

lio/Fuchs (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 249

wären hiervon vor allem Konsumgüter betroffen, die mit den Aspekten von In-

novation, Status und Beschleunigung verankert sind. Gemäß den Maßgaben

von Entrümpelung wäre der Bedarf an gadgets und gemäß der Entschleunigung

weniger Bedarf an zeitsparenden Geräten (z.B. im Haushalt).

• Eine erhöhte Glückskompetenz der Individuen, sowie eine entsprechend sich

entwickelnde Alltagskultur reduziert den Bedarf nach kompensatorischenKon-

sum und den damit verbundenen Produkten mit einer kurzen Nutzungsdauer

(z.B. saisonale modische Kleidung, Erlebnis-Events etc.), sowie das Interesse

und der Bedarf an gadgets, welche im Bereich zwischen Nützlichkeit und Un-

terhaltung angesiedelt sind.

• Die Effekte der Suffizienz sind dabei verschränkt mit denen der Effizienz, et-

wa bei der gemeinsamer Nutzung von Gebrauchsgütern. Im Sinne der Share-

Economy sind Modelle der eigentumslosen oder gemeinschaftlichen Nutzung

attraktiv. Die sich im Bereich der Mobilität bereits entwickelnde gemeinsame

Nutzung von PKW lässt sich ebenso für vielerlei Haushaltsgeräte, Werkzeu-

ge, Freizeitartikel übertragen, besonders relevant für den hedonistischen As-

pekt, von Freizeitgütern wie Sportgeräte, Hobbyausrüstungen, Musikinstru-

mente etc.163 Dies hätte eine deutliche Reduktion der Anzahl der zu produzie-

renden Gütern zur Folge, während deren Qualität und Haltbarkeit zunehmen.

Im Fokus steht damit der Gebrauchswert und Nutzen, nicht der Besitz.164

Bereich Mobilität Mobilität gehört zu den relevantesten Bereichen in Hinsicht einer

nachhaltigen Entwicklung und suffizienten Lebensweise. Die gegenwärtige Ausge-

staltung vonMobilitätmittels Verbrauch fossiler Energien ist ein zentrales Problem

hinsichtlich des Klimawandels.

»Über die Hälfte des weltweiten Ölverbrauchs entfällt bereits heute auf den Ver-

kehrssektor, und dieser Anteil steigt durch die Verdoppelung der Zahl der Perso-

nenkraftwagen (Pkw) auf 1,7 Milliarden und der rasch wachsenden Straßengü-

terverkehrsnachfrage weiter. Der Straßengüterverkehr ist für fast 40 % des Ölver-

brauchswachstums verantwortlich […].«165

Relevant ist aber auch der Einfluss auf Umwelt- und Lebensqualität, etwa die räum-

liche Nutzung von Stadt und Landschaft und die Belastungen durch Lärm, Abgase,

163 Paech (2005): S. 325ff.

164 Ein bekanntes und anschauliches Beispiel ist der Besitz von Bohrmaschinen, die in denmeis-

tenHaushalten vorhanden sind, jedoch insgesamt nurwenigeMinuten pro Jahr genutzt wer-

den. Die pragmatische Perspektive aus der Nutzenorientierung der Share-Economy lautet

dann: Ich brauche keine Bohrmaschine, sondern ein Loch in der Wand. Entsprechend ist es

notwendig, Zugriff auf eine Bohrmaschine zu haben, für die wenigen Minuten, in denen sie

gebraucht wird.

165 International Energy Agency (2012): S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Glück und Nachhaltigkeit

Flächeninanspruchnahme und Flächenversiegelung.166 Hier zeigen sich die Ambi-

valenzen von Mobilität besonders deutlich: Gehört einerseits Mobilität zum Ver-

ständnis eines guten Lebens und als Ausdruck persönlicher Freiheit,167 so zeitigt

die gegenwärtig praktizierte Mobilität auchmassive Nebeneffekte. Fast jeder zwei-

te Mensch in Deutschland fühlt sich von Verkehrslärm gestört, 30 % der Menschen

fühlen sich durch ihre Teilnahme am Straßenverkehr gestresst, wobei der Stress

beim Pendeln mit dem PKW höher ist als bei der Benutzung des ÖPNV.168 Der

Fokus auf das subjektive Wohlbefinden könnte eine neue Perspektive auf die Ver-

kehrspolitik legen, wie sie beispielhaft Harald Welzer entwirft:

»Die vorhandenen Strukturen wirken wie Lock-in Syndrome: man ist in dem

gefangen, was historisch installiert worden ist. […] In diesen mentalen Locked-ins

erscheint es Menschen als das Natürlichste der Welt, dass Kinder in modernen

Gesellschaften als Allererstes lernen, dass man nicht auf die Straße laufen darf,

weil man da überfahren werden könnte. Solches Lernen ist zweifellos sinnvoll,

macht aber die Tatsache vergessen, dass es nicht gottgegeben ist, dass unsere

Welt mit dem betonierten und asphaltierten Infrastrukturen der automobilen

Kultur durchzogen ist.«169

Würde bei der Ausgestaltung vonMobilität nicht nur die effizienteste und schnells-

te Beförderung von Gütern und Personen im Mittelpunkt stehen, sondern eine

ganzheitliche Perspektive zugunsten des subjektiven Wohlbefindens einbezogen

werden, von Schadstoff- und Lärmemissionen bis zum Städtebau, so wären einige

Veränderungen wünschenswert.170 Ausgehend von einer Lebensweise des aufge-

klärten Hedonismus könnten sich folgende Effekte prognostizieren lassen:

• Die deutliche Reduktion der Erwerbsarbeit verringert das Verkehrsaufkommen

durch Pendler ebenso wie die Zahl der Dienstreisen.171 In Kombination mit In-

novationen wie Homeoffice, Telefonkonferenzen etc. ergibt sich hier ein hohes

Einsparpotential.172

• Aus der oben genannten Reduktion von Konsum und Produktion ergäbe sich

eine deutliche Reduktion des Waren- und Güterverkehrs.

• Durch die Verminderung der Bedeutung vonMustern kompensatorischenKon-

sums ergibt sich hier ein Effekt besonders hinsichtlich der Rolle des PKW als

166 Götz (2011); Schneidewind (2018): S. 223-242.

167 Götz (2011), siehe auch Wolf (2013).

168 Techniker Krankenkasse (2016a); Bundesregierung (2016): S. 82; BMU/UBA 2017: S. 42-52.

169 Welzer (2011): S. 11.

170 Frey/Knoflacher (2012).

171 Götz (2011): S. 341.

172 WBGU (2011): S. 150ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 251

Statussymbol. Ebenso ist ein aufgeklärtes Glücksstreben weniger auf Aspek-

te wie den Spaß- und Erlebnisfaktor einer aggressiven Fahrweise angewiesen,

welche das Ausleben von Emotionen, die Erfahrung von Flow sowie andere phä-

nomenologische Elemente umfasst.173

• Fahrradfahren bietet auch positive Effekte für Gesundheit. Studien in der Fahr-

radstadt Kopenhagen kalkulieren, dass ein Kilometer per Rad der Gesellschaft

23 Cent Nutzen einbringt (aufgrund von Umweltschutz, Gesundheit etc.), hin-

gegen ein Kilometer mit dem Auto 85 Cent kostet.174

• Die Effekte der Suffizienz sind dabei verschränkt mit denen der Effizienz, etwa

bei der gemeinsamer Nutzung vonMobilitätsangeboten. Carsharing-Konzepte

und die bessere Verzahnung von öffentlichen und privaten Angeboten, effi-

zientere Verkehrsmittel und gemeinsame Nutzung werden verbunden.175 Im

Zentrum stünde die Kombinationen von ÖPNV, Fuß, Fahrrad und in Ergän-

zung könnten autonom fahrende Sammeltaxis Berechnungen zufolge pro Fahr-

zeug mindestens 10 Privat-PKW ersetzen.176 Moderne Kommunikationstech-

nik könnte den ÖPNV zudem attraktiver und effizienter machen. Die große

Mehrzahl der Menschen ist bereit, das Auto häufiger stehen zu lassen und

erwartet auch eine Steigerung der Lebensqualität in Städten, wenn die Ver-

kehrspolitik sich entsprechend ändern würde und den PKW-Verkehr mindern

würde.177

Schwer zu prognostizieren sind die potentiellen Effekte im Bereich der Freizeit-

mobilität. Hier ist vor allem der Aspekt von Urlaubsreisen zu benennen. Diese sind

zum einen tief in der Kultur desmodernen Subjekts verankert, da Reisen schon im-

mer als kulturelles Erlebnis das Erlangen von Bildung, Wissen eröffnete sowie die

Reflexion des eigenen und Fremden ermöglichte und somit zur Persönlichkeitsbil-

dung beitrug. Das Reiseaufkommenwird sich daher in einem solchenModell even-

tuell nicht reduzieren, aber möglicherweise verändern. Der durch eine Reduktion

der Arbeitszeiten entstandene Zuwachs an Freizeit erhöht potentiell die Freizeit-

mobilität, aber das Potenzial von Entschleunigung verändert Mobilität: weniger

weite Tagestouren, Wochenendreisen ins Ausland, und andere. Dafür würde zum

einen der ökonomische Faktor sprechen, da bei einem reduziertem Einkommen

zwar die Zeit für Reisen zunimmt, nicht aber das Budget, zum anderen ein even-

tuell sich veränderndes qualitatives Verständnis von reisen, Urlaub und Erholung.

173 Vgl. Götz (2011): S. 337; Baudrillard (1991): S. 86-91. Beziehungsweise es werden dann entspre-

chendeOrte bereit gestellt, welche die Bedürfnisbefriedigung ermöglichen, zumBeispiel für

Motorsport, ohne wie im öffentlichen Verkehr die Allgemeinheit zu gefährden.

174 Süddeutsche Zeitung 13/14.5.2017, S. R1.

175 Vgl. Paech (2005): S. 266ff; Rammler (2011).

176 Süddeutsche Zeitung 13/14.5.2017, S. 67.

177 BMU/UBA (2017): S. 60-69.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Glück und Nachhaltigkeit

Dies könnte sich in einer Abkehr vom Pauschal- und Massentourismus zeigen, der

bisher Erholung vom anstrengenden Arbeitsalltag bietet und zugleich ein Ideal des

guten Lebens für wenige Wochen im Jahr erlaubt. Form des Tourismus, inklusive

der aktuell populären Kreuzfahrten, ist besonders umweltbelastend und oftmals

auch sozial nicht nachhaltig.178 Als veränderte Urlaubsmobilität wären dann etwa

Konzepte wie Slow Foot als Slogan für einen Genußerleben der Bergwelt jenseits

von Speedhiking, Trailrunning und anderem Tempobergsport anzusehen, welche

dem kontemplativen Ideal folgen: »Ein Vorschlag wäre, der Langeweile bewusst

positiv zu begegnen. Im Grunde kann es nämlich sehr schön sein, wenn die Wei-

le lange dauert. Wir könnten die Erfahrung machen: Gerade weil es lange dauert,

ist es schön!«179 In einem solchen Verständnis, was dem aufgeklärten Hedonismus

nahesteht, ist das Reisen eine Aktivität die dazu dient, sich selber mit Muße durch

Raum und Zeit zu bewegen, Menschen zu treffen, sich inspirieren zu lassen, und

so fort.180

Bereich Ernährung Der Bereich der Ernährung macht bis zu einem Fünftel des

gesamten Materialumsatzes und Primärenergieverbrauchs aus, wenn sämtliche

Aspekte wie Anbau, Produktion, Transport, Verarbeitungen, Zubereitung, Ver-

packung, und Kühlketten einbezogen werden.181 Laut Untersuchungen zum so

genannten Nutritional Footprint ist Ernährung sogar für bis zu 30 % der CO2-

Emissionen verantwortlich.182 Dabei fällt vor allem der Konsum von Fleisch

und tierischen Produkten ins Gewicht, da sich hier Futtermittelanbau, Grund-

wasserverschmutzung durch Gülleausbringung, Methanemission der Tiere,

Landnutzung und weitere Aspekte summieren.183 Berechnungen zufolge könnten

35 % der Treibhausgasemissionen im Bereich Ernährung durch einen Umstieg auf

eine vegetarische Ernährung und immerhin 18 % durch die Wahl von biologisch

produzierten Nahrungsmitteln eingespart werden.184 Insgesamt sind von einer

Transformation der Ernährung sämtliche Bereiche betroffen von der Landwirt-

schaft über den Handel bis zum Verbraucherverhalten.185 In der Betrachtung des

Wohlbefindens sind vor allem die Verknüpfungen von Gesundheit, Ernährung und

178 Stecker (2016). Zwar wird Nachhaltigkeit als wünschenswert auch bei Reisen genannt, je-

doch achten nur wenige Menschen de facto auf Nachhaltigkeitskriterien bei ihrer Urlaubs-

gestaltung. Die Lücke zwischen Umweltwissen und Umwelthandeln zeigt sich hier beson-

ders deutlich, wohl auch, weil Urlaub als Belohnung gilt, bei dem entsprechende Vorsätze

zur Selbstbegrenzung weniger dringlich sind. FUR (2014).

179 DAV (2014).

180 Iyer (2009); Heinrichs (2009); Gönner (2009).

181 Rückert-John (2011): S. 351; WBGU (2011): S. 153ff.

182 Lukas et al. (2016).

183 BUND et al. (2013).

184 Jungbluth et al. 2012.

185 Koerber (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 253

Nachhaltigkeit zu betonen; beispielhaft kombiniert das Modell des »Foodprint«

die Ökobilanz mit Gesundheitsaspekten bei der persönlichen Essenswahl.186

Ernährung in Gesellschaften wie der BRD weitgehend nicht mehr unter dem

existenziellen Aspekt der Nahrungssicherheit gesehen, sondern als Teil der Le-

bensstile. Dabei sind tradierte Vorstellungen von Wohlstand (etwa die Menge des

Fleischkonsums) ebenso prägend wie die zunehmende Durchrationalisierung des

Essens.187

Ausgehend von einer Lebensweise des aufgeklärten Hedonismus könnten sich

folgende Effekte prognostizieren lassen:

• Ein aufgeklärter Hedonismus steht in Zusammenhang mit einer genussvol-

len, bewussten und gesunden Ernährung. Dazu gehört ein reduzierter Kon-

sum an tierischen Nahrungsmitteln, sowie die Wahl frischer Produkte anstel-

le von Fertigprodukten und Konserven. Empirische Studien zeigen, dass sich

frische und gesunde Ernährung positiv auf das Wohlbefinden auswirkt.188 Im

Sinne desWohlbefindens wären hierbei tendenziell bio-regionale Produkte aus

Qualitätsgründen zu bevorzugen, während zugleich aber keine Reduktion des

internationalen Handels für Kaffee, exotische Früchte, Gewürze und andere

Spezialitäten zu erwarten wären. Der Hedonismus befürwortet ein Interesse

an kulinarischen Genüssen, wobei Qualität und Frische zentral sind, wie etwa

von Akteuren der bereits in Kapitel 7 erwähnten Slow-Food-Bewegung vertreten

wird.189

• Die Ethik eines aufgeklärten Hedonismus sollte sich ebenso auf die Nutzung

von Tieren auswirken, die gegenwärtig keinen plausiblen ethischen Standards

gerecht wird.190

• Der Aspekt von gesunder und ausgewogener Kost steht in direktem Verhältnis

zu dem genannten Wohlstandsfallen. Laut Weltgesundheitsorganisation sind

weltweit bereits 1,9 Milliarden Erwachsene übergewichtig, davon 650Millionen

adipös. In einigen Regionen hat sich der Anteil seit den 1980er Jahren verdrei-

facht. Damit verbunden sind vielfältige negative Gesundheitsauswirkungen,

zum Beispiel eine zunehmende Anzahl an Herzkrankheiten und Diabetesfäl-

len.191 Studien der Glücksforschung zeigen zugleich, wie Übergewicht sich ne-

gativ auf das Wohlbefinden auswirkt.192

186 Lukas et al. (2016); Rückert-John (2011).

187 Böhme (2017): S. 261, 285ff. Wobei zu erwähnen ist, dass auch in der BRD in ökonomisch ar-

men Familien teilweise Kinder keine ausreichenden und gesunden Mahlzeiten erhalten.

188 Mujcic/Oswald (2016), Dalton/Logomarsino (2014).

189 Onfray (1991a); Petrini/Supulveda (2014).

190 Ladwig (2015); Precht (2016); Foer (2012), Nussbaum (2011): S. 157; Höffe (1993): S. 218ff.

191 WHO (2018b).

192 Kuroki (2016).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Glück und Nachhaltigkeit

Bereich Wohnen und Besiedlung Die stetig zunehmende Flächeninanspruchnahme

gilt als ein zentrales Umweltproblem und pro Tag werden in der BRD ca. 83 Hektar

Fläche neu in Anspruch genommen.193 Neben der durch ökonomisches Wachstum

bedingten Ausweitung von Flächenversiegelungen für Produktion und Gewerbe ist

hierbei vor allem der Bedarf nach mehr Wohnraum zu nennen. Die Wohnfläche

pro Person hat sich seit den 1960er Jahren mehr als verdoppelt und während mehr

Menschen in die Städte ziehen, hat sich zugleich ein Trend zur Suburbanisierung

entwickelt, bei dem dasWohnen am Stadtrand zu hohem Flächenbedarf und mehr

Verkehrswegen führt.194

Ausgehend von einer Lebensweise des aufgeklärten Hedonismus könnten sich

folgende Effekte prognostizieren lassen:

• Eine deutliche Reduktion der Erwerbsarbeit führt zu einem geringeren ver-

fügbarem Einkommen und wirkt sich somit auch auf die Möglichkeiten zum

Besitz von Wohnraum aus.

• im Sinne der Lebenskunst könnten sich neue Trends desMinimalismus etablie-

ren, bei denen Menschen ihre Wohnformen auf Funktionalität und Flexibilität

ausrichten. Die Form des tiny houses entspricht einem solchen Trend.195

• Durch die Reduktion von Konsum und Produktion ergäbe sich eine deutliche

Reduktion des Bedarfs an entsprechenden Flächen. Die ebenso damit verbun-

dene Reduktion desWaren- und Güterverkehrs vermindert auch den Bedarf an

Verkehrswegen.

Eine Zunahme von Freizeit erhöht die Zeit, welche in privaten Räumen verbracht

werden kann und würde damit tendenziell auch die Ansprüche an die Räumlich-

keiten erhöhen, was dann aber im Konflikt mit den ökonomischen Möglichkeiten

steht. Hier spielen dann öffentliche Räume und Einrichtungen eine wichtige Rolle,

welche es ermöglichen, Interessen und Hobbys nachzugehen.

Grundlegende Bemerkung Die hier benannten Effekte können nur als grobe Progno-

sen skizziert werden, um eine Tendenz der Auswirkungen der oben theoretisch

entwickelten Lebensweise anschaulich zu machen. Ergebnisse einer realen Um-

setzung hängen von zahlreichen Rahmenbedingungen wie politischen, sozialen,

ökonomischen und kulturellen Faktoren ab. Hierzu gehören etwa eine umfassen-

de Strukturpolitik, etwa im Bereich von Verkehrswesen und Städtebau. Integrierte

193 Ziel der Nachhaltigkeitsstrategie von 2002 war es, 2020 nur noch 30ha pro Tag neu zu nut-

zen, das Ziel wurde inzwischen auf das Jahr 2030 verschoben. Rink/Banzhaf (2011): S. 450;

Umweltbundesamt (2018).

194 Rink/Banzhaf (2011).

195 Als tiny houses werden Kleinstbehausungen bezeichnet, die einem selbst gebauten Wohn-

wagen ähnlich oft nur 10mWohnfläche bieten. Siehe Fuhrhop (2019).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz 255

Veränderungen bringen ruhigere, saubere und grünere urbane Räume, die dabei

zugleich eine hohe Dichte aufweisen und durch ein reiches Angebot an sozialen

und kulturellen Angeboten attraktiv sind und damit auch gegenüber den sub-ur-

banen Lebensstilen Vorteile offenbaren. Sie sind verkehrsvermeidend und nehmen

weniger Fläche in Anspruch und bieten eine hohe Aufenthaltsqualität.196

In Bezug auf das Konsumverhalten ergibt sich zudem eine ambivalente Pro-

gnose, die einerseits eine Reduktion des Gesamtkonsums prognostiziert, aber nur

bedingt eine direkte Steigerung des nachhaltigen Konsums im Sinne der Auswahl

ökologisch und sozial verträglicher produzierten Produkte. Im Sinne der Lebens-

kunst wäre bei Konsumakten/Anschaffungen zunächst Fragen von individueller

Notwendigkeit und Lustgewinn relevant. Bisherige Ansätze des kritischen Kon-

sum basieren in der Regel auf ethischen Modellen der Verantwortung für die Pro-

dukte bei Konsumenten und Produzenten. Im Glücksstreben des aufgeklärten He-

donismus kommt das Konzept von ethischem Konsum nicht explizit vor, wäre

aber implizit zu verankern, denn die Ausführungen in Kapitel 4.4 haben gezeigt,

dass das Modell des aufgeklärten Eigennutz eine klare Tendenz zu einem sozial-

ökologischen Leitmotiv enthält und eine Begründung für Ethik liefern. Somit er-

gibt sich im aufgeklärten Hedonismus ein übergreifendes Interesse an strengen

Umweltstandards, welche jedoch als Rahmen politisch festzulegen sind und nicht

dem Individuum als moralische Entscheidung auferlegt werden sollten. Die He-

donistin, so ließe sich vereinfacht sagen, will sich nicht im Supermarkt mit den

Standards beschäftigen müssen, befürwortet aber politisch die Einführung allge-

mein hoher Standards.

196 Siehe für entsprechende Konzepte z.B. Umweltbundesamt (2017b); Wuppertal Institut

(2017).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden:

Perspektiven und Handlungsansätze

10.1 Wohlbefinden als Projekt der Moderne und der Aufklärung

Während Ideen des Glücks und des guten Lebens so alt wie die Menschheit sind,

hat sich der Ansatz des subjektiven Wohlbefindens erst in der Moderne vollends

etabliert. Hier rückt die Rolle des Individuums und der subjektiven Empfindungen

in den Fokus, die in früheren Annahmen eines metaphysischenWeltbildes weniger

Relevanz hatten. Die Moderne ist durch die Säkularisierung im Zuge der Aufklä-

rung gekennzeichnet: der Glaube an Gott wird zunehmend durch den Glauben an

die Vernunft und die Idee der Rationalität abgelöst. Dies geht einher mit grund-

legenden sozialen Veränderungen, vor allem dem Übergang von Gemeinschaft zu

Gesellschaft und der Beginn der Individualisierung. Ökonomisch ist mit der Mo-

derne die Industrialisierung und Massenproduktion verbunden, angetrieben von

der neu entwickelten Maschinenkraft, welche ihrerseits auf der Entwicklung der

Wissenschaften beruht, die wiederum das Verstehen und umgreifende Beherr-

schen der Naturkräfte ermöglichen. In Bezug auf das Wohlbefinden bot sich die

Steigerung des Güterwohlstands als zentrales Element des Glücksversprechen an,

wie es Polanyi in seiner Analyse der großen Transformation benennt:

»Die Industrielle Revolution war erst der Anfang einer Revolution, so extrem und

radikal, wie sie nur je den Geist von Sektierern befeuerte, aber dieses neue Glau-

bensbekenntnis war durch und durchmaterialistisch und vermeinte, allemensch-

lichen Probleme könnten durch das Vorhandensein einer unbeschränktenMenge

materieller Güter gelöst werden.«1

Das enthaltene Glücksversprechen der Moderne bezieht sich somit gegenüber den

metaphysischen, kosmologischen und religiösen Bildern primär auf das Leben im

Diesseits und auf dessen greifbare, materielle Ausstattung. Es zeichnet ein Bild,

dass zwar ebenso eine gewisse und unschwer zu erkennende Illusion enthielt, aber

dennoch eindrucks- und wirkungsvoll ist: materieller Reichtum als Zustand des

1 Polanyi (1957): S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Glück und Nachhaltigkeit

von allen Sorgen enthoben Daseins, als völlige Freiheit zu tun, was der Mensch

will.2 Dieses Glücksversprechen derModerne ist seit einiger Zeit auf zweierleiWei-

se in die Krise geraten: der unendlich wachsende Güterwohlstand ist weder ökolo-

gisch tragbar, noch führt er zur versprochen allgemeinen Glückseligkeit auf Erden

(siehe Kapitel 2 und 5). Aus dem Scheitern des Glücksversprechens ergibt sich ein

Zustand von latenter Desorientierung in modernen Gesellschaften mit der zentra-

len Frage, ob nun das Glücksversprechen relativiert werden muss oder ob nicht gar

der grundlegende Ansatz der Moderne zu verwerfen sei:

»Der traditionelle Konsens, nämlich gelingende Naturbeherrschung als der ge-

meinsame Nenner eines modernen Begriffs guten Lebens, ist mit der Erfahrung

erfolgloser Naturbeherrschung zerbrochen. Das provoziert die Suche nach neu-

en Begründungen guten Lebens. Schlüsselbegriffe dieser Moralisierung sind Un-

versehrtheit bzw. Versehrtheit von Leben, Empathie mit bzw. Unterwerfung der

Natur.«3

Eine Antwort auf die Mängel der Moderne besteht in einem Rückbezug auf vor-

moderne Zeiten, wie sie bereits im Kapitel 7 benannt wurden. Dort wurde aber

auch bereits aufgezeigt, warum solche Ansätze zwar zunächst als in sich plausi-

bel erscheinen, aber dennoch nicht als präferables Leitmotiv fungieren können.

Die Kritik an Ansätzen eines Neoprimitivismus enthält die Überzeugung, dass ein

Zurück in die vormoderne Zeit und ein unaufgeklärtes Denken nicht möglich ist.

Somit ergibt sich als Diagnose, dass die Probleme der Moderne nur durch eben de-

ren Weiterentwicklung anzugehen sind. Entsprechend argumentieren etwa Ulrich

Beck oder Jürgen Habermas, dass Lösungen auf die ökologische Krise sich nur in-

nerhalb derModerne finden lassen.Ein einfaches zurück zurNatur sei illusionär, nur

eine Modernisierung der Moderne kann mit entsprechenden Institutionen dafür

sorgen, dass die unbeabsichtigten Nebenfolgen, wie etwa der Klimawandel, bear-

beitet werden. Während die ökologische Krise zwar der Aufklärung (dem Denken

vonDescartes, Kant und anderen) angekreidet wird, beruht dennoch die Kritik, Be-

nennung und Analyse der aktuellen Probleme just auf den Errungenschaften ihres

aufklärerischen Denkens, nämlich der logischen Argumentation und der empiri-

schen Wissenschaft. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit des Blicks nach vorne

ins Ungewisse einer verbesserten Moderne. Die Möglichkeit einer neuen Phase der

Moderne, die sich einer selbstreflexiven Umgestaltung und Erneuerung unterzo-

gen hat, wurde unter dem Begriffen zweite Moderne oder Welt-Moderne von Ulrich

Beck formuliert.4 Den Grundlagen der Moderne folgend und diese weiterführend,

2 Vgl. Bruckner (2001).

3 Brand/Eder/Poferl (1997): S. 45.

4 Für einen Überblick der Debatte siehe Adler/Schachtschneider (2010): S. 167; Höffe (1993):

S. 216.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 259

ermöglicht eine zweite Aufklärung eine Entlarvung und ein Aufbrechen der oben ge-

nannten Mythen und Glücksversprechen – und das im globalen Rahmen mit der

Absicht, auf eine kosmopolitische Demokratie hinzuwirken.5 Der Begriff der zwei-

ten Aufklärung vermag zunächst zu überraschen, da für gewöhnlich Aufklärung

eine historische und längst abgeschlossene Epoche bezeichnet.

»In der Epoche der Aufklärung kulminierten alle Entwicklungen, die seit der Re-

naissance das Denken aus dem Fesseln von Überlieferung, Gewohnheit, ange-

maßter Autorität und Aberglauben befreien und den Menschen, seine Vernunft,

seine unveräußerlichen Rechte und sein Verlangen nach Glück in denMittelpunkt

zuerst einer neuen geistigen und dann mit revolutionärer Entschiedenheit auch

einer neuen gesellschaftlichen Ordnung stellen wollten.«6

Wenn jedoch die Aufklärung nicht als eine historische Epoche, sondern als Prin-

zip angesehen wird, so kann die Aufklärung als fortwährender Prozess verstanden

werden, der keineswegs abgeschlossen ist. Mit Kant ließe sich dann sagen, dass

die Menschen weiterhin nicht in einem bereits vollständig aufgeklärtem Zeital-

ter leben (so es dieses je geben kann), sondern in einem Zeitalter der Aufklärung.7

In einem solchen Verständnis werden jegliche dialektischen Aspekte der moder-

nen Entwicklung zur Grundlage ihrer kontinuierlichenWeiterentwicklung und der

Möglichkeit, ihre immanenten Hindernisse anzugehen und sie potenziell, im Sin-

ne eines humanistischen Fortschritts, auch zu überwinden. So folgern Srnicek und

Williams aus Ihrer Analyse der Krise der Moderne:

»Diese Begrifflichkeiten –wie etwa Freiheit, Demokratie oder Säkularismus – sind

Grundlagen sowohl der kapitalistischen Moderne als auch des Kampfes dagegen.

[…] Es gilt die Moderne zurückzugewinnen, nicht sie zu verwerfen.«8

Ziel eines solchen Ansatzes ist es, die Idee der Freiheit des Menschen sowohl theo-

retisch zu verteidigen als auch praktisch zu sichern und auszubauen. Dem liegt

ein Verständnis des Menschen als emanzipatives Wesen zugrunde, welches sei-

ne Selbstverwirklichung ohne bestimmten Endpunkt anvisieren und reflexiv ge-

stalten kann, anstatt ein teleologisch vorgegebenes wahres Sein verwirklichen zu

5 Beck/Willms (2000): S. 267. Beck/Giddens/Lash (1996).

6 Vogel (1994): S. 411.

7 Siehe Vogel (1994): S. 417. Der Begriff der Aufklärung nach Kant: »Aufklärung ist der Ausgang

des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit. Unmündigkeit ist das Unver-

mögen, sich seines Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet

ist diese Unmündigkeit, wenn die Ursache derselben nicht am Mangel des Verstandes, son-

dern der Entschließung und des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung eines anderen zu be-

dienen. Sapere aude! Habe Mut, Dich Deines eigenes Verstandes zu bedienen, ist also der

Wahlspruch der Aufklärung.« Kant (1784).

8 Srnicek/Williams (2016): S. 118-119.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Glück und Nachhaltigkeit

müssen.9 Im Sinne einer Dialektik geht es dabei um die fortwährende Verhand-

lung der immanenten Widersprüchlichkeiten des Seins: »Entsprechend ist auch

nicht die Herstellung von Totalität das Ziel, sondern die Freisetzung der Vielfalt

ohne Maß«.10 Im Diskurs der Postwachstumsbewegung findet sich dieser liberale

bis libertäre Ansatz etwa bei Serge Latouche, der Postwachstum als humanistisches

Projekt ansieht, das sich kritisch mit der Moderne auseinandersetzt, statt sie pau-

schal abzulehnen. Mit dem Begriff eines ökologischen Anthropozentrismus beschreibt

er seine Idee eines Mittelwegs zwischen Industrialisierungsmoderne und der ani-

mistischen Sakralisierung der Natur und versteht es als ein Emanzipationsprojekt

der Aufklärung.11

Eine solche aufklärerische Zielrichtung der Postwachstumsbewegung distan-

ziert sich von der Idee des rechten Maßes, dem ein latent positives Verständnis

von traditionalistischen Gesellschaftsstrukturen, Geschlechterverhältnissen, völki-

schen Ideen und ähnlichem innewohnt. Die Pluralität der Lebensformenmoderner

liberaler Gesellschaft ist zu verteidigen gegen alle konservativen oder autoritär-

reaktionären Positionen.12 In der Kritik an der Moderne und dem Fortschritt

steckt häufig ein Irrationalismus, welcher durch den Bezug auf traditionell-

romantischen Ideen einer vermeintlich gute alte Zeit latent eine konservative

Ordnung legitimiert und primär die Gefühle von Angst und Haltlosigkeit der

Menschen in den sich rasch ändernden Gesellschaftsstrukturen auffängt, aber

doch keine fortschrittliche Perspektive anbietet.13 Entgegen einer solchen fixen

Idee des Richtigen und Guten ist die Aufgabe der Gesellschaft der Aufklärung, das

Wohlbefinden der Individuen und deren möglichst ungehinderte Entfaltung zu

ermöglichen.14

»Die Wirkung einer erfolgreichen kritischen Theorie soll Emanzipation und Auf-

klärung sein. Als Anfangszustand findet sich falsches Bewusstsein und unfreie

Existenz, diese sind miteinander verbunden, so dass Personen oft der komple-

xen Problematik kaum bewusst sind und es muss beides zugleich überwunden

werden.«15

Aufklärung beinhaltet somit die ständige Prüfung dessen, was als Vernunft zu ver-

stehen ist und was die Verwendung von Rationalität ermöglichen kann, um zum

9 Srnicek/Williams (2016): S. 136ff. Ähnlich argumentiert etwa Carlo Strenger für das »Aben-

teuer Freiheit«. Strenger (2017).

10 Demirovic (2017): S. 181.

11 Latouche (2015): S. 157.

12 Vgl. Muraca (2014): S. 64-69.

13 Dieser Ansatzwurde von rechtspopulistischenBewegungenhistorisch oft genutzt. Vgl. Kühnl

(1971): S. 60ff. Siehe auch Foucault (2004): S. 132ff., 208ff.

14 Henning (2011); Sona (2004).

15 Geuss (1983): S. 70f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 261

subjektiven Wohlbefinden beizutragen. Die in Kapitel 5 aufgezeigten Paradoxien

und Pathologien sind nur eine Ausformung der unvollendeten Aufklärung, wel-

che die bürgerliche Gesellschaft kennzeichnen, in der die Idee der Vernunft, für

die einst gekämpft wurde, um ihre Verwirklichung gebracht ist.16 Das moderne

Wirtschaftssystem basiert auf dem Mythos, dass mehr Wohlstand zu mehr Wohl-

befinden führt. Dieser Mythos wird jedoch zunehmend brüchig.

»So wie er sich bis heute vollzogen hat, brachte der Modernisierungsprozess sei-

ne eigenen Mythen hervor und erhielt ein neues Credo, das der argumentativen

Prüfung und der rationalen Kritik entzogen blieb. Die damit der Rationalität ge-

zogenen Grenzen sind unhaltbar geworden.«17

Die Idee der reflexivenModerne bedeutet somit die beständige Arbeit an der indivi-

duellen und gesellschaftlichen Mündigkeit, Selbsterkenntnis und Aufklärung und

eine Verteidigung der Idee des Individuums.18 Die Idee von Fortschritt ist nicht

aufzugeben, sondern neu zu bestimmen, jenseits ihrer technisch-ökonomischen

Fixierung, etwa durch den Bezug auf das subjektive Wohlbefinden.

»Zu einem neuen, einem anderen Fortschrittsverständnis zählen in der Konse-

quenz vermutlich dann Dinge wie die Reduktion von Produktion, Konsum und

Arbeit zugunsten einer gerechteren Verteilung von Arbeit und Einkommen, die

stärkere Nutzung vorhandener kultureller und sozialer Ressourcen und/oder die

Aktivierung brachliegender Bildungspotentiale.«19

Diese Erkenntnisse aus der Arbeit soll hier gesammelt aufgenommen und in Ver-

bindung gesetzt werden, um eine Betrachtung der Implikationen für politische

Handlungsfelder zugunsten von Suffizienz und Wohlbefinden anzubieten. Hier-

bei ist zu betonen, dass es keine fertigen Konzepte geben kann, sondern eher um

Beiträge zu einem Prozess, eine solche nachhaltige, moderne Gesellschaft zu ent-

wickeln.20

16 Marcuse (1969): S. 58f.

17 Gorz (2010): S. 25.

18 Vgl. Schnädelbach (1987).

19 Hoffmeister (2015): S. 23.

20 In Bezug auf die historisch neue Aufgabe schreibt Harald Welzer (2017: S. 9): »Wie sieht ei-

gentlich eine moderne nachhaltige Gesellschaft aus? Das weiß kein Mensch.«

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Glück und Nachhaltigkeit

10.2 Subjektives Wohlbefinden als Ziel von Politik

10.2.1 Grundlagen von Glück und Politik

Dass das Streben nach Wohlbefinden legitimes Ziel des Menschen ist, wurde zu

Beginn der Arbeit als allgemeingültige Grundlage festgestellt.Wenn Politik als Pro-

zess der Aushandlung der individuellen Interessen verstanden wird, so ergibt sich

daraus ein Primat der Politik zugunsten des subjektiven Wohlbefindens:

»Wenn das erste Ziel eines Menschen darin besteht, für sich ein gutes Leben zu

verwirklichen, dann ist es die erste Pflicht des Staates, ein gutes Leben für alle

seine Bürger zu verwirklichen, soweit es in seiner Macht steht.«21

Ausgehend vom Glücksstreben des Menschen, hat sich entsprechend die Aufgabe

des Politischen immer, explizit oder implizit, auf das Glück berufen.22 Dies be-

nennt bereits Aristoteles an verschiedenen Stellen:

»Ziel des Staates ist also das edle Leben, und jenes andere ist um dieses Zieles

willen da. Und der Staat ist die Gemeinschaft der Geschlechter und Dorfgemein-

schaften um des vollkommenen und selbstständigen Lebens willen. Dieses end-

lich ist, wie wir betonen, das glückselige und edle Leben. Man muß also die poli-

tischen Gemeinschaften auf die edlen Handlungen hin einrichten und nicht bloß

auf das Beisammenleben.«23

»Indessen gibt es vielleicht kein eigenes Beste ohne Haushaltungskunst und

Staatskunst. Es ist aber auch nicht von vornherein klar und darum von Fall zu Fall

zu untersuchen, wie man die eigenen Angelegenheiten besorgen muß.«24

Der Philosoph Raymond Geuss benennt es als den Auftrag der gegenwärtigen li-

beral-demokratischen Ordnung, das Glück der Mitglieder einer Gesellschaft zu

fördern. Seiner Ansicht nach bildet Glück, gemeinsam mit Sicherheit und Frei-

heit, »jene ideologische Dreieinigkeit, der sich moderne europäische Staaten ver-

schrieben haben.«25 In dem zugrunde liegenden utilitaristischen Verständnis ist

das Glück der Gesellschaft als ganzer die Summierung der Glückszustände der

einzelnen Mitglieder. Das Glück ist dabei aber kollektivistisch zu verstehen, ist al-

so keine bloße Summierung des jeweils für sich separaten individuellen Glücks,

21 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 227.

22 Vgl. Prisching (1998); Ebert (2006): S. 170f. Zu verschiedenen Konzepten der Glückspolitik in

der Moderne siehe Schaaff (2010): S. 255ff.

23 Aristoteles, Politik, III, 1280b. Bei Aristoteles handelt es sich beim Staat allerdings um den

antiken Stadtstaat, also ein für heutige Verhältnisse überschaubares Gemeinwesen.

24 Aristoteles, NE 1142a.

25 Geuss (2004): S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 263

sondern entsteht interdependent.26 Der Staat als Gemeinwesen hat die Aufgabe,

Glück entsprechend zu ermöglichen: »Der liberale Staat befördert nicht unmittel-

bar das Glück seiner Mitglieder, garantiert aber die Möglichkeitsbedingungen zur

Realisation der partikularen Glücksvorstellungen seiner Bürger.«27 Der Staat gibt

somit nicht vor, was Glück an sich ist, beziehungsweise, was seine BürgerInnen

glücklich macht. Diese Perspektive findet sich auch in der berühmten Formulie-

rung des pursuit of happiness in der US-Amerikanischen Verfassung wieder: Es gibt

kein Recht auf Glück, aber ein Recht auf das Streben nach Glück.28

Von besonderer Relevanz ist also das Verständnis von im Sinne des aufgeklär-

ten Glücksstrebens, welche die eigenen Motivationen reflektiert und das Wollen

der anderen als zunächst gleichberechtigt anerkennt. Für die Betrachtungen von

Glück als Ziel von Politik ist zu differenzieren zwischen Glück im Sinne des af-

fektiven Gefühlszustandes und dem umfassenderen Begriff des subjektiven Wohl-

befindens (siehe Kapitel 3). In den hier vorgestellten politischen Theorien wird

zwar gemeinhin von Glück gesprochen, es ist aber sinngemäß das subjektive Wohl-

befinden gemeint. Diese Unterscheidung ist relevant, da der Begriff des Glücks im

differenzierten Verständnis lediglich auf momentane Zustände verweist und zu-

dem eine starke emotionale Komponente beinhaltet, welche entsprechend stärke-

ren Schwankungen unterliegt als etwa die Zufriedenheit. Der Verweis darauf, dass

das Glück relativ leicht manipulierbar sei führt zu Skepsis gegenüber dem subjek-

tiven Wohlbefinden als Politikziel.29 Diese Skepsis ist nachvollziehbar, steht aber

vor dem Problem, dass ihr eine bessere und begründete Alternative fehlt. Wenn

das subjektive Wohlbefinden nicht als legitimes Maß für die Ausrichtung der Po-

litik erscheint, verbleibt mithin ein objektives Wohlbefinden, welches aber in sich

ebenso problematisch ist, wie bereits mehrfach in der Arbeit verdeutlicht wurde.

Wer würde bestimmen, was objektiv gut zu sein hat und anhand welcher Maß-

stäbe? Die Skepsis gegenüber dem subjektivem Wohlbefinden als Politikziel steht

somit einer Skepsis gegenüber der Grundidee liberaler demokratischer Systeme

nahe, nämlich dass die Menschen offenbar nicht in der Lage sind, selber zu be-

stimmen was gut für sie ist. Gerade die hier vorliegende Auseinandersetzung von

Wohlbefinden und Nachhaltigkeit zeigt jedoch auf, dass das bisherige objektiv an-

mutende Verständnis von Wohlstand als Wohlbefinden nicht valide ist, sondern

26 Geuss (2004): S. 45ff. Geuss veranschaulicht den Begriff des interdependenten Glück durch

den Vergleich zum Erfolg einer Fußballmannschaft, die auf ein gelingendes Miteinander an-

gewiesen ist.

27 Reiß (2004): S. 100.

28 Vgl. Mandt (1998).

29 Beispielhaft für eine entsprechendPosition in der Literatur zu Suffizienz sieheMuraca (2014):

S. 69-71. Die Auseinandersetzung mit dem Ansatz des subjektiven Wohlbefindens auf nur

zwei Seiten trägt zu einer verkürzten Darstellung bei und provoziert die m.E. falsche Dia-

gnose.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Glück und Nachhaltigkeit

ebenso einer Manipulation des Glücksstrebens entspricht – und durch reflexive

Auseinandersetzung mit dem Wohlbefinden zu überwinden ist.

Wenn die Maßgabe für die Politik lautet, Menschen zu ermöglichen, glücklich

zu leben, bedeutet dies, die Menschen auch darin zu fördern, ihr Wohlbefinden

einzuschätzen und auszudrücken. Daraus ergibt sich eine Spannungsfeld und ei-

ne paradox anmutende Anforderung: »Der Staat […] muss optimale Voraussetzun-

gen schaffen, unter denen die Individuen ein selbstbestimmtes gutes Leben führen

können, das sowohl ihren persönlichen Wünschen als auch den kollektiven Inter-

essen gerecht wird.«30 Der Staat soll also nicht nur ermöglichen, dass Menschen

durch politische Teilhabe ihre Interessen und Vorstellungen des guten Lebens in

den politischen Entscheidungs- und Gestaltungsprozess einbringen, sondern er

soll deren Anliegen antizipieren und durch größtmögliche Freiheit garantieren,

dass die Interessen und Vorstellungen individuell verfolgt werden können.

»Erstens dürfen politische Handlungen, die durch eine bestimmte Konzeption des

Guten motiviert sind, nicht so weitreichende Folgen haben, dass sie ihre Konzep-

tion des Guten übermäßig privilegieren. Alle politischen Handlungen sind in ihrer

Reichweite begrenzt durch die liberale Idee der Selbstbestimmung, und damit der

Idee, dass verschiedene Konzepte des Guten miteinander koexistieren sollen. […]

Zweitens muss gewährleistet werden, dass die verschiedenen Konzeptionen des

Guten in einem praktischenWiderstreitmiteinander bleiben. Es muss also garan-

tiert werden, dass nicht eine Konzeption des Guten hegemonial wird […].«31

Damit wäre mit der Idee des souveränen Subjekts auch die Idee und Praxis der

Demokratie zu verteidigen, was auch in Hinblick auf die Debatte um den Umgang

mit der Herausforderung nachhaltiger Entwicklung Relevanz hat, denn hier wer-

den ökologische Ziele und demokratische Partizipation teilweise in Kontrast ge-

stellt und mithin wird gar eine Öko-Diktatur erwogen, um überhaupt zielführend

steuern zu können.32Hierbei zeigt sich aber ein immanenter Konflikt:Während die

Individualisierung und Privatisierung des Glücks im Liberalismus als Form einer

moderne Freiheit ermöglicht wird, ergibt sich damit auch die Freiheit von der Politik.

Sie beinhaltet die freie Lebensgestaltung ohne Verpflichtung, an irgendwelchen ge-

meinschaftlichen Beratungs- oder Entscheidungsprozessen teilzunehmen.33 Aus-

gehend von der Maßgabe des subjektiven Wohlbefinden ist aber der Diskurs als

Element gesellschaftlicher Interaktion zugunsten nachhaltiger Entwicklung un-

hintergehbar.34 Zudem, wie auch der WBGU argumentiert, sind die Aspekte von

Mitgestaltung, Mitentscheidung, Effektivität und Effizienz zu benennen, welche

30 Pieper (2003): S. 175.

31 Reiß (2004): S. 102.

32 Blühdorn (2013): S. 230-281.

33 Geuss (2004): S. 44.

34 Siebenhüner (2001): S. 334-337.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 265

im demokratischen Setting gepflegt werden und die notwendig sind, um die an-

stehenden globalen Herausforderungen zumeistern.35 Zentral bleibt allerdings die

Frage nach dem Verständnis vonWohlbefinden und den Umgang mit dem Streben

nach Glück im politischen Raum, worauf die folgenden Abschnitte vertiefend ein-

gehen.

10.2.2 The pursuit of happiness –

das Verständnis des Glücks im Liberalismus

Das Ansinnen des Liberalismus in seinen Ursprüngen ist die Idee politischer Frei-

heit sowie damit verbunden, die freie Entfaltung der Wirtschaft als Betätigungs-

feld der Bürger. Damit entwickelt sich im Liberalismus bereits früh ein inhärenter

Konflikt zwischen den politischen Ideen im Sinne von Aufklärung zugunsten der

Entfaltung des menschlichen Potentials versus der Entfaltung der ökonomischer

Interessen einzelner. In kritischer Lesart der Geschichte des Liberalismus sicher-

ten sich die Interessen des Kapitals schon frühzeitig großen politischen Einfluss.

So wurde beispielsweise die konsequente Ausdehnung der emanzipatorischen An-

sätze auf andere Schichten wie etwa ArbeiterInnen eher vermieden, auch um die

eigenen Vorteile nicht zu gefährden – ein bis heute bestehender Konflikt.36

»Die bürgerliche Gesellschaft ist also keine philosophische Idee. Die bürgerliche

Gesellschaft ist […] ein Begriff der Regierungstechnik, deren rationales Maß sich

juristisch an einerWirtschaft ausrichten soll, die als Produktions- und Tauschpro-

zess aufgefasst wird.«37

Dem entspricht die Etablierung der Idee von Güterwohlstandes als Basis des gu-

ten Lebens und der entsprechendenMaximierung des materiellenWohlstandes als

Lebensziel. Dass dieses Modell in der Praxis sein Ziel der Steigerung des Wohlbe-

findens nicht unbedingt erreicht, wurde bereits aufgezeigt. Gegenwärtig bietet der

Neoliberalismus die theoretisch-ideologisch Basis, welche die individuelle Profit-

maximierung zum persönlichen Ziel aller Menschen erhebt und damit jene Uto-

pie von Leistungsorientierung und Selbstoptimierung erschafft, die in der Praxis

dystopische Effekte erzielt.38 Dieser Ideenansatz geht zurück auf das Menschen-

bild der ökonomisch geprägten bürgerlichen Gesellschaft. Hier findet sich das Ver-

ständnis des Menschen als homo oeconomicus, ein auf das wirtschaftliche Handeln

reduzierter Mensch. Entstanden ist er als Typus im bürgerlich-merkantilistischen

35 WBGU (2011): S. 204.

36 Kühnl (1971).

37 Foucault (2004): S. 405.

38 Bourdieu (2015). Zum Neoliberalismus und seiner Entstehung siehe auch Butterweg-

ge/Lösch/Ptak (2017).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Glück und Nachhaltigkeit

Stand, war dort im Bezugsrahmen der protestantischen Ethik angelegt und wurde

somit im religiös geprägten Verständnis des guten Lebens zum Leitbild erhoben.39

»Mit der Annahme des grundsätzlichen Primats der Ökonomie wird auch der

Mensch zum homo oeconomicus reduziert, der in allen Fragen des Lebens als

rational handelndes und sein Nutzen maximierendes Individuum agiert.«40

Das imaginäre Idealbild eines rein rationalen Menschen folgt einem mechanisti-

schen Bild des Idealmenschen als Maschine – hier spiegelt sich die historische Ent-

wicklung der Selbstverhältnisse wieder. Dem gegenwärtigen Stand der Anthropo-

logie folgend handelnMenschen aber nie rein rational, sondern bestenfalls bedingt

rational, beziehungsweise ist Rationalität nicht ohne Emotionalität zu verstehen

(siehe Kapitel 9). Da es somit für die Gestaltung des eigenen Lebens keinen abs-

trakten rationalen Bezugspunkt geben kann, bleibt Menschen nicht anders übrig,

als sich in Widersprüchen und Paradoxien verwickeln. Sie suchen nach Anerken-

nung, nach Liebe zu Menschen und zur Natur. Der Mensch und sein Streben nach

Glück sind also deutlich komplexer als eine reine Akkumulation von Gütern oder

Vermögen wie es das Basismodell des homo oeconomicus annimmt.41

Wenn Rationalität im Sinne des aufklärten Hedonismus verstanden wird, ent-

spricht es somit eher dem Anliegen der Souveränität als der Autonomie des In-

dividuums. Rational sein heißt dann, ein gutes Leben bestmöglich zu verfolgen

im Sinne eines aufgeklärten Verständnisses des subjektiven Wohlbefindens. Unter

Bezug auf die im Kapitel der ethischen Betrachtungen gewonnen Erkenntnis, dass

das Streben nach Wohlbefinden auch das Streben der anderen anerkennen muss,

sowie im Rahmen der hiesigen Betrachtung politischer Maßgaben, bedeutet Ratio-

nalität dann, das gute Leben für alleMenschen zu erstreben. Dabei gilt es sich von

jeglichen unnötigen Beschränkungen frei zu machen und also auch traditionelle

Einschränkungen kritisch zu hinterfragen und wo nötig zu überwinden.

»Liberale Gesellschaften muten ihren Bürgern nicht zu, ihre ethischen Überzeu-

gungen in allenHinsichten in Frage zu stellen, doch sie fordern von ihnen, sie nicht

anderen verbindlich vorzuschreiben, die diese Überzeugungen nicht teilen.«42

Die ökonomische Rationalität ist dann nur ein Teil von Rationalität und in den Ge-

samtrahmen von Rationalität und Vernunft einzuhegen,welcher dasWohlbefinden

39 Foucault (2004): S. 124ff. »Der HomoOeconomicus und die bürgerliche Gesellschaft gehören

als zu selben Ganzen, nämlich zum Ganzen der Technik der liberalen Gouvernementalität.«

Foucault (2004): S. 406.

40 Butterwegge/Lösch/Ptak (2017): S. 203. Kursiv im Original.

41 Beck/Willms (2000): S. 89-90. Zur Kritik des Homo Oeconomicus und seiner teils sehr simp-

len Interpretation durch die Wirtschaftswissenschaften siehe auch Siebenhüner (2001):

S. 110-150.

42 Forst (1995): S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 267

zum Ziel hat, welcher sich über den unmittelbaren Vorteil des Individuums logi-

scherweise abhebt, da dieser oft nicht effektiv und rational ist.Die kritischeTheorie

formuliert eine Grundannahme der kooperativen Selbstverwirklichung und steht

damit dem Neoliberalismus ebenso kritisch gegenüber wie Ansätzen des Kommu-

nitarismus. Die Verwirklichung individueller Freiheiten in einer Gesellschaft freier

Menschen ist an die Voraussetzung einer gemeinsamen vernünftigen Praxis gebun-

den.

»Um gleichberechtigt kooperieren, um ästhetisch zusammenwirken, um sich be-

langlos einigen zu können, bedarf es der geteilten Überzeugung, dass der jewei-

ligen Tätigkeit ein Wert zukommt, der gegebenenfalls die Hintansetzung indivi-

dueller Interessen rechtfertigt.«43

»Die kritische Gesellschaftstheorie nimmt demgegenüber in Anspruch, den Be-

griff der Vernunft vonder Einzelrationalität der ihrenNutzen verfolgendenAkteu-

re oder ein Einzelwissenschaften auf dieGesellschaft als ganze auszudehnen.Dies

ist jedoch nurmöglich, wenn das Zusammenleben derMenschen von ihnen selbst

vernünftig geplant werden würde. Vernunft ist, so verstanden, also nicht nur ein

Erkenntnisvermögen, sondern wird praktisch und gegenständlich, sie stellt ein

Verhältnis zwischen Menschen und der Welt dar.«44

10.2.3 Utilitarismus und die Definition des Nutzens

Der Utilitarismus gilt als klassisches Modell einer politischen Theorie und prak-

tischen Ethik, die das Wohlbefinden der Menschen zum Maßstab nimmt. Eine

differenzierte Rezeption bietet eine valide Grundlage für eine Politik des Glücks

wie sie hier bisher skizziert wurde.45 Seine Ursprung hat der Utilitarismus in der

Befreiung von theologischen Moralvorstellungen und der Entwicklung einer auf-

geklärten Ethik, welche sich auf die Erkenntnisse (natur)wissenschaftlicher For-

schung über das für den Menschen gute beruft.46 Den Gründervätern wie Jeremy

Bentham und John Stuart Mill ging es darum, jegliche Moral rational zu begrün-

den und damit eine grundlegend humanistische Ethik zu schaffen. So streitet Mill

für die Freiheit desMenschen und gegen herrschende puritanische Gerechtigkeits-

vorstellungen seiner Zeit, die die gegebene Ungleichheit zu legitimieren suchen.47

43 Honneth (2007): S. 38 Honneth betont dabei, dass: »[…] die Hinwendung zur befreienden

Praxis der Kooperation [soll] nicht aus affektiver Bindung, aus Gefühlen der Zugehörigkeit

oder Übereinstimmung, sondern aus rationaler Einsicht erfolgen.« (Ebd. S. 39).

44 Demirovic (2017): S. 171.

45 Zur teilweise kritischen Rezeption des Utilitarismus in der Vergangenheit und Gegenwart

siehe Gesang (2003): S. 10; Wolf (1992).

46 Nida-Rümelin (2009): S. 272; siehe auch Höffe (2015): S. 118f.

47 Höffe (2015): S. 122f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Glück und Nachhaltigkeit

Der Ansatz des Utilitarismus ist grundlegend liberal: kein Modell des guten Lebens

wird an sich bevorzugt und als moralisch präferenziell bewertet. Das Glück eines

jeden zählt gleich viel, das der Asketen und Eudaimonisten somit ebenso wie das

hedonistische.48 Laut Mill ist »Glück der einzige Zweck menschlichen Handelns

und die Beförderung des Glücks der Maßstab, an dem alles menschliche Handeln

gemessen werden muss«.49

DerUtilitarismus kann somit als diejenige politischeTheorie gelten,welche den

aufgeklärten Hedonismus und die damit verbundene Ethik repräsentiert. Es zeigt

sich jedoch schnell, dass eine rein technische Rechnung des maximalen Glücks per

fester Formel unmöglich ist, sondern im Sinne eines humanen Utilitarismus ei-

ne permanente Auseinandersetzung mit der Frage nach subjektiven Bedürfnissen

anzustreben ist. Die Bedürfnisse und dahinter stehendeWertvorstellungen der In-

dividuen gilt es immer wieder neu zu bestimmen und imMiteinander zu tarieren,

um ein zumindest prekäres Gleichgewicht aufrecht zu erhalten.50

Relevant in der Betrachtung des Utilitarismus ist das reflektierte Verständnis

von Nutzen, Glück und Wohlbefinden, dessen Bestimmung seit jeher umstritten

ist.51 Die zunächst oft angeführte Problematisierung des Monismus von Glück als

einzigem legitimen Ziel des menschlichen Strebens ist durch die Ausführungen

dieser Arbeit bereits behandelt worden: Zum einen ist Glück im Sinne von sub-

jektiven Wohlbefinden als oberstes Ziel legitim und plausibel, zum anderen ist es

ohnehin ein relativerMonismus, da Glück im Sinne des subjektivenWohlbefindens

vielfältigst zu differenzieren ist.52 Ähnlich vielfältig zeigt sich bei näherer Betrach-

tung auch das Verständnis für den Begriff des Nutzens. So heißt es bei Bentham:

»Unter Nützlichkeit ist jene Eigenschaft an einem Objekt zu verstehen, durch die

es dazu neigt, Gewinn, Vorteil, Freude, Gutes oder Glück hervorzubringen […].«53

Zur Etymologie des Begriffs Nutzen schreibt Piper:

»Um den Zusammenhang zwischen Nutzen und Glück zu verstehen, ist ein Blick

in die Herkunft des Wortes Nutzen hilfreich. Nutzen leitet sich von gotisch nui-

48 Mill (1976): S. 62-67. Zu Mills Verständnis eines qualitativen Hedonismus siehe auch Wolf

(1992): S. 76f., S. 87. Vgl auch Forst (1995): S. 195.

49 Spaeman/Schweidler (2006): S. 127. Siehe ausführlich bei Mill (1976): S. 11-45.

50 Gesang (2003): S. 26ff.;Wolf, J-C (1992); Tännsjö (1996); s.a. Onfray (2008): S. 92; Berlin (2009):

S. 50f. Bentham schlug zur Berechnung des Nutzen ursprünglich die Messung von Glücks-

quanten vor, die als eine Art Punktesystem den Nutzen der Handlung anhand ihrer Folgen

bemisst. Pieper (2003): S. 112. Steinfath (2003: S: 86ff.) betont zudem, dass der Utilitarismus

vom Einzelnen einen Handlungshorizont verlangt, den er kaum haben kann und sich anstatt

als individuelle Moral entsprechend eher für Politik und Institutionen eignet.

51 Gesang (2003): S. 17-50.

52 Zur Debatte über den Monismus des Glücks in der Rezeption des Utilitarismus vgl. Gesang

(2003): S. 19ff.

53 Bentham, Das Prinzip der Nützlichkeit. Zitiert nach Pieper (2003): S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 269

tan, althochdeutsch noizan, mittelhochdeutsch niezen her. Nutzen hat demnach

ursprünglich die Bedeutung von genießen im Sinn von: in den Genuss des Ertra-

ges kommen.«54

Die Interpretation von Nutzen als ökonomischen Vorteil ist somit letztendlich eine

ebenso willkürliche wie mangelhaft fundierte Maßgabe. Auf diese Willkürlichkeit

hat bereits Mill ausdrücklich hingewiesen:

»Political economy presupposes an arbitrary definition of man, a being who in-

variably does that by which he may obtain the greatest amount of necessaries,

conviniences, and luxuries, with the smallest quantity of labour and physical self-

denial with which can be obtained in the existing state of knowledge.«55

»Wer in dieser Sache nur einigermaßen bewandert ist, wird wissen, daß alle Au-

toren von Epikur bis Bentham, die dieNützlichkeitstheorie vertreten haben, unter

Nützlichkeit nicht etwas der Lust Entgegengesetztes, sondern die Lust selbst und

das Freisein von Schmerz verstanden haben, und daß sie, statt das Nützliche dem

Angenehmen oder Gefälligen entgegenzusetzen, stets erklärt haben, daß sie un-

ter dem Nützlichen stets auch das Angenehme und Gefällige verstehen.«56

Von einer solchen Willkürlichkeit bereinigt, könnte und müsste ein aufgeklärtes

Ökonomieverständnis aber den vermeintlich nüchtern kalkulierenden homo oeco-

nomicus zu einem anderen Rechenergebnis bringen. Denn die bisherigen Kapitel

der Arbeit legen die Schlussfolgerung nahe, dass die maximale Anhäufung von

Besitz oder Kapital nicht als größtmöglicher Nutzen im Sinne des größtmögli-

chen Wohlbefindens angesehen werden kann, erst recht nicht in Hinsicht auf das

größtmögliche Glück aller. Ohne nun also das ökonomische Verständnis an sich zu

verwerfen, sondern mithin gerade dem gängigen ökonomischen Modell folgend,

wäre ein Grenznutzen zu ermitteln, ab dem es sich für den Akteur nicht lohnt,

mehr Energie (Zeit und Aufmerksamkeit) in den Erwerb von Geld und Dingen zu

legen, sondern sich direkteren Aspekten des Wohlbefindens zuzuwenden. Er ver-

hält sich dann ineffizient, bzw. irrational und also in diesem Verständnis eben nicht

ökonomisch, wie Binswanger erläutert:

»Ein Mensch, der nur ans Geldverdienen und Karriere machen denkt, handelt in

Wirklichkeit unökonomisch, weil er damit sein Glück nicht maximiert. Er verhält

54 Pieper (2003): S. 106.

55 John Stuart Mill CollectedWorks, Bd. 4, S. 326. Zitiert nach Schnädelbach (2007): S. 132. Seine

Kritik amParadigmader politischenÖkonomie äußertMill immerwieder dezidiert, zumBei-

spiel: »Die politische Ökonomie begreift denMenschen als einzig und alleinmit dem Erwerb

und Konsum von Reichtümern beschäftigt.« Mill (2014): S. 119.

56 Mill (1976): S. 11-12.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Glück und Nachhaltigkeit

sich ineffizient und zwar in dem Sinn, dass er seine ihm zur Verfügung stehenden

Ressourcen nicht optimal nutzt.«57

Dieser Analysepfad bietet eine alternative Kritik des dominierenden ökonomischen

Paradigmas, indem er seine praktische Anwendung der eigenen Maßstäbe über-

prüft. Es ist dabei gar nicht unbedingt, das ökonomische Denken an sich zu über-

winden, um den Wachstumsimpuls zu hinterfragen, wie es etwa bei André Gorz58

geschieht, sondern es ließe sich explizit auf ökonomisches Denken als rationales

Denken verweisen, um die Dysfunktionalität beziehungsweise Pathologie der neo-

liberalen Ausformung des homo oeconomicus aufzuzeigen und zu hinterfragen. Es

böte sich sogar an, das ökonomische Denken stringent zu verfolgen, aber eben in

einem aufgeklärten Verständnis von Nutzen als Wohlbefinden und Eigennutz als

interdependent basierten Gemeinwohl – in dem die materielle Güterausstattung

eine wichtige, aber eben nicht die alles dominierende Rolle spielt:

»Wirtschaft ist ein gesellschaftlicher Prozess der Beschaffung, Herstellung und

Verteilung von Waren und Dienstleistungen. Markt und Wettbewerb haben sich

dabei als sehr wirksame Instrumente erwiesen. Sie stellen aber keinen Wert an

sich dar, sondern sind immer nur einMittel zum Zweck, dass das Leben aller Men-

schen gelingen kann.«59

10.2.4 Utilitarismus – Das größtmögliche Glück aller

In Bezug auf den Aspekt der Gerechtigkeit, wie er im Verständnis der nachhal-

tigen Entwicklung enthalten ist und an dessen Umsetzung sich bislang eklatante

Mängel zeigen (siehe Kapitel 2 und 4), kann der Utilitarismus als ein praktikabler

Referenzrahmen fungieren. Unabhängig der Frage, ob Nutzen als Wohlstand oder

Wohlbefinden definiert wird, wurde der Utilitarismus immer dafür kritisiert, dass

seine Maßgabe das größte Glück der größtmöglichen Anzahl anzustreben, eine Legiti-

mation des Unglücks von Minoritäten erlauben würde. Dies wäre mit dem Ansatz

der nachhaltigen Entwicklung nicht vereinbar und ebenso nicht mit einer Ethik

des aufgeklärten Glücksstrebens. Allerdings ist diese Logik auch im Utilitarismus

nicht enthalten, sondern wurde ihm zugeschrieben. In der Idee des Utilitarismus

erfolgt die Beurteilung einer Handlung zwar alleinig aus ihren Folgen – aber nicht

57 Binswanger (2010): S. 275.

58 »Die ökonomische Rationalität findet also keine Anwendung, wenn das Individuum in der

Bestimmung seines Bedürfnisniveaus und des Niveaus seiner Arbeitsanstrengungen frei ist.

Es wird dann spontan zur Begrenzung seiner Bedürfnisse neigen, umauch seine Anstrengun-

gen einschränken zu können, also die Anstrengungen dem Bedürfnisbefriedigungsniveau

anpassen, das ihm genügend – genug – erscheint.« Gorz (2010): S. 178.

59 Wallacher (2011): S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 271

nur für den handelnden Menschen, sondern für alle von seinem Handeln betroffe-

nenMenschen, beziehungsweise, soMill, »[…]soweit es die Umstände erlauben, für

die gesamte fühlende Natur«.60 An anderer Stelle führt Mill diese zum Verständnis

des Utilitarismus sehr relevante Maßgabe des Bezugsrahmens aus:

»Ich muss noch einmal auf das zurückkommen, was die Gegner des Utilitarismus

nur selten zur Erkenntnis nehmenwollen: daß das Glück, das den utilitaristischen

Maßstabdesmoralisch richtigenHandelns darstellt, nicht dasGlück desHandeln-

den selbst, sondern das Glück aller Betroffenen ist.«61

Mill versteht den Menschen explizit als soziales Wesen, dem das Gemeinschafts-

gefühl zu eigen und bewusst ist, so dass er sich als »Glied eines Ganzen denkt;

und diese gedankliche Verbindung wird desto unauflöslicher, je weiter sich die

Menschheit vom Zustand roher Selbstgenügsamkeit entfernt.«62 Die utilitaristi-

sche Perspektive ist somit keine, die eine einfach kalkulierenden Abwägung des

maximalen Nutzen erlaubt, sondern unterliegt einer ethischen Grundannahme,

dass jegliches Leid zu vermeiden ist (ähnlich dem Unterdrückungsverbot von Stem-

mer, siehe Kapitel 4). Das Glück von Menschen –und sei es eine große Mehrheit

– kann nicht das Leid anderer Menschen legitimieren, denn wann immer es Op-

fer gibt, zum Beispiel eine Unterdrückung von Minderheiten, ist dies als ethisch

suboptimal zu kritisieren und entspricht somit nicht dem utilitaristischen Zielzu-

stand.63 Beispielsweise argumentiert Birnbacher für eine Lesart des Utilitarismus,

die eine tendenziöse Verteilungslogik im Sinne eines Prioritarianism befürwortet

und somit in der Gesamtbilanz der Verteilungen einer Bevorteilung der Schlech-

tergestellten berücksichtigt.64 Hieraus lässt sich ein globaler Utilitarismus entwi-

ckeln, wie er bereits im Kapitel 4 als positives Ziel formuliert wurde:

»Während wir aufgrund der evolutionären Entstehungsbedingungen der Moral

dazu neigen, unsere Verantwortung auf den familiären, lokalen oder allenfalls re-

gionalen Umkreis zu beschränken, fordert der Utilitarismus, wie im übrigen jede

universalistische Ethik, eine ›Entgrenzung der Verantwortung‹ über die Grenzen

unserer Sympathie und Empathiefähigkeit hinaus.«65

60 Mill (1976): S. 21.

61 Mill (1976): S. 30.

62 Mill (1976): S. 54f.

63 Gesang (2003): S. 65. Dieser Ansatz passt somit zur Ethik eines aufgeklärtenHedonismus,wie

sie zum Beispiel von Onfray (2008: S. 135) vereinfacht mit dem Grundsatz formuliert wird,

dass Unlust nur zu rechtfertigen ist, um ein größeres Leiden Dritter zu vermeiden: »Lust ist

niemals gerechtfertigt, wenn sie mit der Unlust des anderen beglichen werden muss.«

64 Vgl. Birnbacher (2011): S. 313

65 Birnbacher (2011): S. 314

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Glück und Nachhaltigkeit

»Ein humaner Utilitarismus versucht, den schwierigen Kompromiss zwischen Par-

tikularismus und Unparteilichkeit zu finden. Er ist das geeignete Instrument, um

globale Gerechtigkeit einzufordern und die Rechte zukünftiger Generationen auf

die Tagesordnung zu bringen. Daher ermöglicht der humane Utilitarismus eine

Weichenstellung in Richtung Zukunftsfähigkeit.«66

10.3 Ansatzpunkte für die Politik

10.3.1 Diskurse über das gute Leben

In diesem Kapitel wurde bislang erörtert, dass subjektives Wohlbefinden als le-

gitimes Ziel von Politik anzusehen ist, es dabei aber im Sinne des Liberalismus

darum gehen muss, kein spezifisches Modell des guten Lebens vorzugeben, son-

dern größtmögliche Freiheit zu gewähren, um Menschen das Streben nach Glück

in den verschiedenen Variationen zu ermöglichen. Die fortwährende Reflexion des

Glücksverständnisses zu ermöglichen, aber vor allem auch Elemente der Politik

(Polity und Policy) am Wohlbefinden auszurichten, bedarf des kontinuierlichen

Diskurses zu der Frage:Wie wollen wir leben?Wie im Kapitel 3 in Bezug auf die phi-

losophischen Ideenlehren gezeigt wurde, entwickeln sich Vorstellungen vom Glück

und guten Leben immer in einem spezifischen kulturellen und historischen Kon-

text. In Kapitel 4 wurde gezeigt, dass die gegenwärtig bestimmende Leitidee des

materiellen Wohlstands stark durch die Dominanz ökonomischer Interessen be-

einflusst ist. Ideen des guten Lebens wurden in der Entwicklung der Warengesell-

schaft kommodifiziert und kommerzialisiert. Vorrangig dem freien ökonomischen

Markt die Erfüllung von Bedürfnissen zu überlassen, hat als Resultat einige Para-

doxien und Pathologien bedingt, die auf inhärente Widersprüche der Markt- und

Gewinnfokussierung zurückzuführen sind. Angesichts dieser Effekte lässt sich fra-

gen, ob es nicht einer größeren Zahl grundlegender Diskurse über das gute Leben

bedarf, um das derzeit vorherrschende Narrativ des there is no alternative zu hinter-

fragen, welches suggeriert, dass es keiner grundlegender Debatten mehr bedarf

und dazu einlädt, dem eingeschlagenen Weg zu folgen, auch wenn der vielleicht

längst vom eigentlich mal erwählten Ziel abweicht.67 Genau in dieser doppelten

Aufgabe besteht die Notwendigkeit einer diskursiven Auseinandersetzung: erstens

zu prüfen ob die Ziele angemessen verfolgt und erreicht werden, aber zweitens

auch die Aktualität und Legitimität der Ziele zu überprüfen. Das wäre gemäß ei-

nes Leitmotivs des vernünftigen, rationalen Handelns angeraten.

66 Gesang (2003): S. 135

67 Vgl. Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 273

»Rationales Handeln setzt m.E. voraus, dass nicht nurMittel hinsichtlich vorgege-

bener Ziele effizient eingesetzt werden können; sondern es müsste auch sicher-

gestellt sein, dass das Ziel selbst zu Recht angestrebtwird. Denn sonstwären auch

die ›effizient‹ eingesetzten Mittel sinnlos: Man wäre dann zwar schnell und effi-

zient irgendwo, da aber wäre man u.U. falsch.«68

Auch intensive Diskurse über eine Politik, die subjektivesWohlbefinden zumMaß-

stab und Ziel hat, werden jedoch keine einfachen und finalen Konzepte erlan-

gen. Diskurse bedeuten vielmehr fortwährende Debatten, die wann und wo im-

mer möglich, eine Anpassung der Politik an die gewonnenen Einsichten und Ei-

nigungen verlangen. Der Diskurs in seiner theoretischen Idealform meint, dass

alle Menschen ihre Interessen mit Argumenten vertreten können, also sich erstens

ihrer Interessen nach besten Möglichkeiten bewusst werden, zweitens die Fähig-

keit und Fertigkeit haben, sie zu äußern und drittens gehört werden. Die Grün-

de jedes Menschen sollen verständlich und akzeptabel sein und andere Menschen

sind als gleichberechtigte Kommunikationspartner anzusehen.69 Nur so können

die Interessen der Menschen ausreichend bekannt und berücksichtigt werden, wie

bereits in den Ausführungen zu Diskursethik und Kontraktualismus besprochen

wurde. Dort wurde auch bereits der kritische Punkt erwähnt, dass beide Ansätze

zunächst von einem idealen, theoretischen Setting ausgehen. Dieser hohe norma-

tive Anspruch lässt sich in der Praxis nur selten,wenn überhaupt, realisieren. So ist

einzuwenden, dass Diskurse in der Praxis an sich noch nicht automatisch für eine

höhere gesellschaftliche Reflexivität stehen. Interessensgruppen können Diskurse

beeinflussen (und tun dies), bereits bestehende Hierarchien sich in Diskursen legi-

timieren und festigen (z.B. in Form einer Expertenkultur) und statt Argumentation

kann Verhandlung erfolgen, was dem Ziel rationaler Erkenntnis entgegen stehen

kann oder zumindest den Prozess enorm verlangsamen kann.70 Auch die pragma-

tischere Form des Kontraktualismus kommt an ihre Grenzen, wenn die beteiligten

Verhandlungspartner in einem ungleichen Setting aufeinander treffen, etwa weil

sie unterschiedliche Ressourcen besitzen. Am Beispiel der Umweltbewegung zeigt

Christoph Görg die Ambivalenz von Einbindung und Einhegung auf: die Akteure

sind heutzutage gut in Prozesse der Entscheidungsfindung und Politik eingebun-

den und statt Konfrontation besteht nun zwar ein Dialog, allerdings unter unglei-

chen Partnern. Kritisch ließe sich hier attestieren, dass letztendlich die gesamte

Umweltpolitik in die bestehende Wirtschaftspolitik integriert wurde.71

Mit diesen Einschränkungen der Praxis sollte jedoch nicht der Ansatz verwor-

fen werden, sondern vielmehr an einer verbesserten Umsetzung gearbeitet wer-

68 Reinsch (2011): S. 56.

69 Reinsch (2011): S. 213-235.

70 Görg (2003): S: 179-186.

71 Görg (2003): S. 151-155.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Glück und Nachhaltigkeit

den. Dies gilt es zu fördern durch mehr Diskurse und eine bessere Einhaltung

der genannten Grundbedingung; es gilt somit, Totalität zu bekämpfen, Bildung

zu fördern, Informationen frei bereit zu stellen, und dergleichen.72 Diskursräu-

me zu schaffen heißt zunächst auch Freiräume zu ermöglichen, in denen ein Aus-

tausch über jene Themen zustande kommt, dessen Relevanz für das gute Leben

der Menschen groß ist, die aber wenig Beachtung im Arbeitsalltag oder den Me-

dien erfahren. Beispielhaft kritisierte Habermas angesichts der Entwicklung der

Medien-Gesellschaft bereits 1990: »Die Massenhaft verbreitete Integrationskultur

veranlasst ihr Publikum per se zu einem Meinungsaustausch über Konsumartikel

und unterwirft es dem sanften Zwang des Konsumtrainings.«73

Diskurse sind also sowohl als unmittelbare Debatten zwischen Menschen zu

verstehen, die sich physisch begegnen, aber auch als Diskussionen und Beiträge

die in den Medien, beziehungsweise durch Literatur und Kultur, in die Gesell-

schaft wirken. Beispielsweise haben Utopien in Form literarischer oder auch expli-

zit politischer Werke seit jeher einen relevanten Beitrag zur Debatte über das gute

Leben geleistet. Utopien sind kritisch zu sehen hinsichtlich ihres Anspruchs von

Allgemeingültigkeit und ihrer Skizzierung eines Endzustand menschlicher Ent-

wicklung, eben ihrer damit verbundenen Tendenz zum Totalitären. Diverse Utopi-

en entwickelten in der Vergangenheit große Glücksversprechen, allerdings meist

in Form eines Regimes, in dem Glück für alle definiert und normiert, verordnet

und kontrolliert ist.74 Es geht hier im Kontext der Diskurse also weniger um die

reale Umsetzung einer Utopie, sondern um die Denkfigur, welche einen Freiraum

eröffnet, der neben der punktuellen Kritik und Verbesserung eines bestehendes

Systems, die Imagination eines umfassend anderen ermöglicht.75 Der Staat selber

soll gemäß dem liberalen Verständnis keine Utopien haben oder vorgeben, aber in

der Gesellschaft sind Utopien als Anregung wichtige Elemente. Dies gilt gerade in

der Entwicklung neuer Ideen eines guten Lebens, die sich nicht reaktionär auf tra-

ditionalistische Strukturen bezieht, sondern zum Beispiel auf den Entwurf einer

globalen solidarischen Gesellschaft beziehen.76

»Es ist aber nicht utopisch, den Versuch zu unternehmen, nach utopischen Maß-

stäben zu leben, selbst wenn das bedeutet, die wirtschaftlichen Ziele des fortge-

72 Reinsch (2011): S. 213-235.

73 Habermas (1990): S. 288.

74 Vgl. Pieper (2003): S. 136-178; Swoboda (1974): S. 100f.; Berlin (2009): S. 55-97. Dies gilt zum

Beispiel für Brave New World von Huxley. Es gibt dort Drogen und andere Mittel, um das

Glückserlebnis zu stimulieren, aber keinen Freiraum für individuelles Entdecken oder gar

Melancholie. So fehlt in vielen klassischen Utopien auch der Typus des Künstlers. Reflexion,

Veränderung undGestaltung sind abgeschafft – eswurde eine statische Gesellschaft entwor-

fen. Vgl. Pieper (2003): S. 136-178.

75 Neupert-Doppler (2015); Negt (2012).

76 Muraca (2014): S. 1, 85ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 275

schrittenen Kapitalismus zu verwerfen. […] von größter Tragweite ist freilich, daß

eine solche Gesellschaft den Zielen einer Konsumgesellschaft ablehnend gegen-

über, ja imWiderspruch zu ihnen steht.«77

Die Frage, was möglich wäre auf dem heutigen Stand der Produktionskräfte be-

schäftigte etwa Adorno im Jahr 1964, aber er attestiert: »Utopie wird nicht mehr

gedacht, kann offenbar gar nicht gedacht werden von den Menschen. Ihnen fehlt

das Utopische Element.«78 Hier spielen dann wiederum die benannten Projekte

und Reallabore eine relevante Rolle, indem sie Menschen ermöglichen, Utopien

im kleinen auszuprobieren und gemeinsam zu leben. Dort gemachte Erfahrungen

sind möglicherweise besonders wertvolle und nährende Beiträge für gesellschaft-

liche Diskurse.

Für den konkreten politischen Rahmen (politics), ist es somit geboten, Dis-

kurse zu ermöglichen und auch aktiv zu initiieren. Dies gilt für alle Bereiche

und (Entscheidungs-)Ebenen, etwa im Sinne des Subsidiaritätsprinzips. Dies ent-

spricht demModell einer deliberativen Demokratie mit dem Ziel der Einbeziehung

und Wertschätzung aller BürgerInnen. Ziel ist die größtmögliche Mitbestimmung

auf allen Ebenen im Rahmen des informierten Dialogs.79

10.3.2 Indizes des guten Lebens

Politik braucht konkret messbare Ergebnisse, um den Erfolg der eigenen Maß-

nahmen zu ermitteln und ebenso verlangt der informierte Diskurs allgemeingülti-

ge Bezugspunkte. Diese werden etwa durch Statistiken und qualitative Sozialfor-

schung erhoben. Aktuell sind hierbei vor allem ökonomische Kennzahlen maßgeb-

lich für die Ermittlung einer erfolgreichen Politik bestimmend, etwa das Bruttoin-

landsprodukt oder die Zahlen des Arbeitsmarktes.Diese stehenmit dem erörterten

Ansatz einer Politik des guten Lebens zur Disposition, wie es zum Beispiel Martha

Nussbaum hinsichtlich der Implikationen ihres Capability-Ansatzes benennt:

»Als erstes können wir von den uns vorschwebenden Gesellschaften sagen, daß

ihr alleiniges Ziel nicht Wirtschaftswachstum ist und daß sie das Bruttoinlands-

produkt pro Kopf nicht für den einzigen Indikator ihrer Lebensqualität halten.«80

In Verbindung mit der Diskussion um nachhaltige Entwicklung stellt sich somit

die Frage der Kriterien Wohlstandsmessung neu, umso mehr, wenn Wohlstand

77 MacIntyre (2001): S. 171-172.

78 Bloch/Adorno (1964).

79 Siehe Ottmann/Barisic (2015) für Definitionen und die Debatte über die Deliberative Demo-

kratie.

80 Nussbaum (2014): S. 182.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Glück und Nachhaltigkeit

und Wohlbefinden differenziert betrachtet werden sollen. Die Frage nach alterna-

tiven Indikatoren für die Messung von gesellschaftlicher Entwicklung wurden be-

reits seit den 1970er Jahren in den ökonomisch am stärksten entwickelten Ländern

debattiert.81 In den 2000er Jahren kam es international zu einer neuen Dynamik

und in mehreren Ländern wurden entsprechende Kommissionen ins Leben geru-

fen, um sich mit Alternativen und Ergänzungen zur Messung des BIP zu befassen.

Inzwischen sind teils umfangreiche Indikatorensets in Entwicklung oder auch be-

reits implementiert, etwa in Kanada, Frankreich, Großbritannien und der BRD.82

Vor allemdie Rolle, die das subjektiveWohlbefinden in Ergänzung oder auch im

Kontrast zum objektiven Wohlstand spielt, erlangt dabei vermehrt Aufmerksam-

keit. Populäres Beispiel dafür ist der Himalayastaat Bhutan, wo bereits 1976 der

klassische Indikator des Gross Domestic Product durch das Politikziel des Gross Na-

tional Happiness abgelöst wurde.83 Diese Entwicklung hat viele der oben genannten

Ansätze inspiriert und sie wurde letztendlich auch durch die prägnante Namens-

gebung von der UN als global zukunftsweisender Weg zu einer Ausrichtung am

Ziel Bruttoglobalglück anerkannt:

»GNP [Gross National Product] has long been the yardstick by which economies

and politicians have beenmeasured. Yet it fails to take into account the social and

environmental costs of so-called progress. We need a new economic paradigm

that recognizes the parity between the three pillars of sustainable development.

Social, economic and environmental well-being are indivisible. Together they de-

fine gross global happiness.«84

Seit 2012 gibt das UN Sustainable Development Solutions Network jährlich einen

World Happiness Report heraus, in dem zum einen ein weltweites Ranking nach An-

gaben des Gallup World Poll abgebildet wird, zum anderen jährlich wechselnde

Schwerpunktthemen behandelt.85

In der BRD hat sich der internationalen Debatte folgend seit den 1970er Jah-

ren eine Diskussion entwickelt, die einige Ansätze zu einer alternativen Wohl-

standsmessung hervorbrachte.86 Den Beispielen anderer Länder seit der Jahrtau-

sendwende folgend, befasste sich dann von 2011-13 eine Enquete-Kommission des

81 Swoboda (1974): S. 143-172; Diefenbacher/Zieschank (2011): S. 39-45.

82 Vgl. Kroll (2011); Martens (2010); Delhey (2013).

83 Dallmer (2017); (2018).

84 United Nations (2012b). Auf der gleichen Konferenz verabschiedeten die Arbeitsgruppen

(mit namhaften VertreterInnen wie Joseph Stiglitz, Jeffrey Sachs, Vandana Shiva) eine ge-

meinsame Erklärung mit dem Titel: »Realising a World of Sustainable Wellbeing and Hap-

piness«. Im Juli 2011 wurde zudem die UN Resolution 65/309 Happiness: Towards a Holistic

Definition of Development verabschiedet.

85 UNSDSN (2019).

86 Diefenbacher/Zieschank (2011): S. 55-68.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 277

Bundestages unter dem TitelWachstum,Wohlstand, Lebensqualität –Wege zu nachhal-

tigem Wirtschaften und gesellschaftlichem Fortschritt in der Sozialen Marktwirtschaft mit

den Möglichkeiten alternativer Indikatorenmodellen zur Messung von Lebensqua-

lität.87 Dem folgte die Entwicklung einer Regierungsstrategie Gut leben in Deutsch-

land – was uns wichtig ist. Dazu wurden im Jahr 2015 ein Bürgerdialog mit über 150

Veranstaltungen abgehalten, die sich mit der Frage Wie wollen wir leben? befass-

ten. Die Debatten wurden evaluiert und die Konzeption eines Indikatorensystems

einbezogen. Im Jahr 2016 wurde der erste Bericht zur Lebensqualität in Deutschland

herausgegeben.88 Insgesamt 46 Indikatoren, in 12 Dimensionen geordnet, geben

einen breitenÜberblick zumStand der Lebensqualität und enthalten ökonomische,

soziale und ökologische Aspekte. Insgesamt hat dieser Ansatz jedoch Schwächen

und bleibt damit unter dem Potential, den ein solches Indikatorensystem bieten

könnte. Drei seien hier zentral benannt. Erstens fokussiert der Bericht vor allem auf

Lebensqualität im Sinne objektiver Faktoren und vernachlässigt damit den Bezug

zum subjektiven Wohlbefinden. Letztendlich verbleibt er damit im ökonomischen

Modell von Wirtschaftswachstum, da erst dieses entsprechende Sozialleistungen,

Umweltschutzmaßnahmen und anderes finanzieren könne. Zweitens bleibt er allein

schon aufgrund seines langen Publikationsintervalls – einmal pro Legislaturperi-

ode – vorerst ohne Einfluss, da relevante Daten mindestens einmal im Jahr berich-

tet werden müssten, um Bezugspunkte für die Politik zu bieten. Drittens ist er ein

Regierungsbericht und es mangelt ihm an kritischer Distanz zum Untersuchungs-

feld. Hier wäre die Herausgabe eines unabhängigen Gremiums, etwa ähnlich dem

Rat für nachhaltige Entwicklung, wesentlich besser geeignet.

Das in Südamerika beheimatete Konzept des Buen Vivir, welches in der Verfas-

sung Ecuadors Verankerung fand, gehört ebenso nur bedingt in diese Aufzählung

der Indizes. Zwar setzt es auf eine alternative wirtschaftliche Entwicklung, die so-

zialen Fortschritt und Nachhaltigkeit stärkt und bietet somit unter Bezug auf in-

digene Traditionen, ein neues Leitbild für die Entwicklungsziele des Landes. Al-

lerdings wurden aus dem politischen Ansatz bislang keine Konzepte zur Messbar-

keit entwickelt, welche als handhabbare Alternative zumBIP herangezogenwerden

könnten.89

Neben den Modellen, die von Regierungen initiiert wurden, sind als maßgeb-

liche Beiträge zur Debatte noch populäre Indizes zu erwähnen, die von Nichtre-

gierungsorganisationen und anderen Institutionen entwickelt und veröffentlicht.

Sie halten einer kritischen Prüfung nur bedingt stand, da sie oftmals auf ein spe-

zifisches Thema fokussieren oder im Hinblick auf mediale Wirksamkeit verein-

fachte Indizes verbreiten. Beispielhaft ist hier der Happy Planet Index anzuführen:

87 Deutscher Bundestag (2013).

88 Bundesregierung (2016).

89 Acosta (2015); siehe auch Fatheuer (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Glück und Nachhaltigkeit

er umfasst die Indikatoren Lebenszufriedenheit, Lebenserwartung, Ungleichheit

und den ökologischen Fußabdruck. Es fehlen allerdings Indikatoren für politischen

Freiheiten und seine Ergebnisse bieten insgesamt einen etwas verzerrten Über-

blick vonWohlbefinden und Lebensqualität weltweit.90 Gerade Indikatorenmodel-

le, die sich auf die ökologische Dimension fokussieren verlassen damit leichten

den definierten Rahmens eines liberalen Modells. Damit vernachlässigen sie auch

entsprechende Erkenntnisse der empirischen Glücksforschung: Menschenrechte,

Politische Freiheit und demokratische Institutionen korrelieren deutlich mit dem

subjektiven Wohlbefinden.91

Mithin lässt sich attestieren, dass die Forschung und Nutzung eines alternati-

ven Indikatorensets noch am Anfang steht. Hierbei steht besonders die Frage im

Fokus, wie mit dem subjektiven Wohlbefinden umzugehen ist.92 Die von der po-

sitiven Psychologie entworfenen Modelle zur Ermittelung des subjektiven Wohl-

befindens könnten grundlegend auch als Messinstrument für politische Indizes

genutzt werden, beziehungsweise sollten zumindest integriert werden, wie es von

ihren Entwicklern auch teils explizit vorgeschlagen wird.93

10.3.3 Politische Maßnahmen für Glück & Nachhaltigkeit

Während es im Bereich Umweltpolitik ein breites Feld an Literatur und Forschung

gibt, finden sich bislang nur wenige Ansätze, die sich explizit mit politischenMaß-

nahmen (policy) befassen, die auf die Förderung von Suffzienz ausgerichtet sind.

Irmi Seidl und Angelika Zahrnt haben eine Liste mit entsprechenden Maßnah-

men entworfen, die einen guten Überblick über die Bandbreite der Handlungsbe-

reiche bietet. Die Maßnahmen beziehen sich zum einen auf eine Reduktion des

Überkonsums etwa mittels Eco-Design, längere Produktgarantien, Maßnahmen

gegen Verschleiß und eine Einschränkung von Werbung. Zum anderen beziehen

sie Maßnahmen ein, die sich unmittelbar auf eine Förderung von Suffizienz be-

ziehen, dazu gehören eine stringente ökologische Steuerreform, die Verkürzung

der Normarbeitszeit, aber auch ein Ausbau der öffentlichen Infrastruktur und Ge-

meinschaftseinrichtungen (zum Beispiel Schwimmbäder, Büchereien und Werk-

stätten).94 Der Beitrag von Seidl/Zahrnt macht deutlich, wie sehr Suffizienzpolitik

als Querschnittspolitik verstanden werden muss, die neben umweltnahen Berei-

chen wie Stadtplanung auch in Bereiche der Gesundheits- und Sozialpolitik hin-

90 Martens (2010): S. 13f. Aufgrund der Berechnungsweise befindet sich Costa Rica auf dem ers-

ten Platz, Bangladesch auf Platz 8, Dänemark auf Platz 32 und die BRD auf Platz 49. (Happy

Planet Index 2016).

91 Kroll (2008): S. 48ff.

92 Diefenbacher/Zieschank (2011): S. 69-73.

93 Forgeard et al. (2011); Diener/Seligman (2004); Seligman (2012): S. 311-339.

94 Seidl/Zahrnt (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 279

einreicht. Als relevante Handlungsfelder einer umfassenden (Ordnungs)Politik be-

nennt Angelika Zahrnt in einem anderen Buch gemeinsammit Uwe Schneidewind

die Entwicklung alternativer Wohlstandsindikatoren, die Förderung der Bewusst-

seinsbildung, die Förderung öffentlicher Infrastrukturen fördern, sowie eine Stär-

kung der soziale Gerechtigkeit.95 Den in diesen Kapitel bisher entwickelten Überle-

gungen ähnlich, wird hierbei »Suffizienzpolitik als Beitrag zu einem aufgeklärten

Liberalismus«96 formuliert. Prägnant hat Uta von Winterfeld sogar ein Recht auf

Suffizienz formuliert:

»Wenn nun Suffizienz weder aus der Not, noch aus der Pflicht sich einzeln verhal-

tender Individuen gefasst wird, wenn vielmehr Suffizienz als etwas im menschli-

chen (Sozial-)Vermögen schon Vorhandenes und als politische Angelegenheit ge-

dacht wird, dann könnte es so etwas geben, wie ein Recht auf Suffizienz. Dieses

würde etwa lauten: Niemand soll immer mehr haben wollen müssen.«97

Eine Politik, die zum Ziel hat, den Menschen zu ermöglichen, ihr Wohlbefinden zu

steigern hätte in diesem Verständnis viele Überschneidungen mit einer Politik der

Suffizienz. Im Folgenden eine Auswahl an Maßnahmen, die sich nach der in dieser

Arbeit entwickelten Leitmotiv eines aufgeklärten Glücksstrebens richten würden.

(1) Die Weiterentwicklung von Indizes zu Wohlbefinden und Nachhaltigkeit.Wie oben

angeführt bestehen bisher lediglich erste Modelle, deren Umsetzung weit unter

den Möglichkeiten liegt. Verbunden mit der Entwicklung und Umsetzung solcher

Messsysteme gilt es Diskurse über das gute Leben zu stärken. Dies betrifft für al-

le Ebenen der Politik, also auch ausdrücklich die regionalen oder lokalen Ebene.

Stadtteilpolitik könnte das Thema Wohlbefinden ebenso mehr einbeziehen, wie

auch die Teilhabe zu diesemThema in Schulen, Universitäten und anderen öffent-

lichen Einrichtungen deutlich gefördert werden könnte. Beispielhaft zu nennen ist

hier die Bezugnahme auf Aspekte des Wohlbefindens in der Gestaltung des öffent-

lichen Raumes, welche aktuell vorwiegend nach ökonomischen und funktionalen

Kriterien erfolgt.98

(2) Die Revision der Arbeitsmarktpolitik. Wie in Kapitel 5 und 6 aufgezeigt wur-

de, ist die Reduktion von Produktion und Konsum als Ziel von Suffizienz in Zu-

sammenhang mit der Stellung von Arbeit in der gesellschaftlichen Werteordnung

verbunden. Es ist entsprechend geboten, die Bedeutung von Arbeit zu relativieren

95 Schneidewind/Zahrnt (2013).

96 Schneidewind/Zahrnt (2013): S. 22.

97 Winterfeld (2007): S. 53.

98 Gorz (2010): S. 248, Gorz (2000): S. 146. Gorz nennt als Beispiel den Städtebau, welcher

Räume schaffen muss für Austausch und Begegnung, Zusammentreffen und Aneignen des

Wohnumfeldes, also mehr kommunitäre Orte wie Gemeinschaftsräume, Werkstätten, Turn-

hallen, Musiksäle, und anderen.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Glück und Nachhaltigkeit

und vor allem den Zwang zur Arbeit zu reduzieren.99 Dazu gehören Maßnahmen,

die es erlauben, mehr Auszeiten zu nehmen (Elternzeit, Sabbaticals etc.), sowie

eine Reduktion der Vollzeitarbeit, wie in Kapitel 6 erwähnt, etwa schrittweise auf

zum Beispiel 30 und später 20 Stunden pro Woche. Einen wertvollen Beitrag kann

hier auch die Einführung eines Grundeinkommens leisten, zumindest zunächst in

Form von verschiedenen Pilotversuchen.100

(3) Die Stärkung des Wohlfahrtsstaates. Die Erkenntnisse der Glücksforschung er-

geben, dass eine gute soziale Absicherung und Grundversorgung für das Wohlbe-

finden der Menschen maßgeblich ist. Im Sinne des Capability-Ansatzes ist eben-

so ein gut funktionierendes sozialstaatliches System hilfreich, um allen Menschen

gleichermaßen Möglichkeiten zur freien Entfaltung zu geben, sowie ihre Autono-

mie und ihre Würde zu stärken.101 Zudem zeigen Studien, dass Gleichheit in Ge-

sellschaften sich positiv auf das Wohlbefinden auswirkt.102 Ein funktionierender

Wohlfahrtsstaat kann auch einen Beitrag leisten, die aktuell dominante Wettbe-

werbsideologie zu reduzieren.Dazu gehört auch die Einrichtung und Pflege öffent-

licher sozialer Einrichtungen. Alternativ oder auch parallel zum Grundeinkommen

gibt es diesbezüglich die Idee eine kostenlose Grundversorgung (Wohnen, Bildung,

Gesundheit, Mobilität) einzurichten, welche zugleich stärker die Kommerzialisie-

rung der Gesellschaft unterminieren soll.103

(4) Die drastische Reduktion von Werbung in jeder Form. Werbung ist eine massi-

ve Einmischung und Manipulation in den persönlichen Pursuit of Happiness. Sie

dient nicht dem Politikziel des größtmöglichen Glücks und ist deshalb weitgehend

zu reglementieren. »Wenn unser Ziel die maßvoll konsumierende Gesellschaft ist,

sollten wir dann Werbekampagnen, die auf das genaue Gegenteil abzielen, nicht

einschränken?«104 »[Werbung] will uns dazu bringen, etwas haben zu wollen, das

haben zu wollen uns sonst gar nicht eingefallen wäre.«105 Eine Regulierung von

99 Zumal sich die bisherige Politik auf einer widersprüchlichen Annahme gründet, denn entwe-

der arbeiten Menschen an sich gerne, dann braucht es keine Politik die Zwang und Anreize

vertritt, oder aber der Mensch arbeitet nicht gerne, dann wäre eine Reduktion der Arbeit

beziehungsweise Arbeitszeit jedoch ein ohnehin sinnvolles Politikziel.

100 Schachtschneider/Candeias (2013); Gehrig (2013). Schachtschneider (2014). An dieser Stelle

spielt es keine Rolle, ob das Grundeinkommen für alle Menschen realisierbar wäre, sondern

allein seine partielle Einführung als Versuch wäre bereits bedeutungsvoll, wenn es zum Bei-

spiel etwa 1 Million Menschen pro Jahr erhalten würden.

101 Nussbaum (2011): S. 24ff., 33f.; Ehrenberg (2011); Reiß (2004): S. 100. Die Ausrichtung auf

den Capability Approach unterscheidet ein entsprechendes System auch von (früheren) An-

sätzen eines paternalistischer Wohlfahrtsstaat, der als ideal fleißig arbeitende BürgerInnen

versorgte. Vgl. Prisching (1998).

102 Wilkinson/Pickett (2010).

103 Ariés (2018).

104 Nair (2011): S. 209.

105 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 282.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 281

Werbung ist bereits üblich für gesundheitsschädliche Produkte wie Alkohol oder

Tabak. Dies wäre auszuweiten, etwa durch ein allgemeines Verbot von Werbung

im öffentlichen Raum.106 Zudem wäre denkbar, anstatt der bisherigen Steuerbe-

freiung von Werbung eine Sonderbesteuerung auf Werbung einzuführen.107

(5) Die Förderung von freier Kunst und kultureller Bildung. Im Sinne des erweiterten

Kunstbegriffs und des Mottos Jeder Mensch ein Künstler sollte kulturelle Bildung und

Förderung sich an die Breite der Bevölkerung richten. Dies gilt für die schulische

Bildung, in der diese Fächer nachrangig Beachtung finden ebenso wie für die Er-

wachsenenbildung. In Bezug auf den Ansatz des aufgeklärten Hedonismus zählt

hierzu auch spezifisch auch die Entwicklung einer Kulturpolitik des Leibes.108 Gemäß

der Ausführungen in Kapitel 8 und 9 ist das Verständnis für Somatik zu fördern,

etwa gegenüber dem Leistungssport. Tanz und somatische Methoden werden im

Bildungsbereich vernachlässigt, ebenso kulturelle Praktiken wie Theater, Musizie-

ren, und anderen. Gerade im Bereich der kulturellen Bildung könnten Aspekte von

Bewegung und Wohlbefinden besser kombiniert werden, also nicht nur in Bezug

auf ihre unmittelbare Kompetenzvermittlung gelehrt werden, sondern auch hin-

sichtlich der Steigerung des subjektiven Wohlbefindens Anwendung finden.109

(6) Wohlbefinden zu einem Ziel von Bildung machen. Bildung muss sich der Auf-

gabe annehmen, eine Glückskompetenz im Sinne von Mündigkeit und Aufklärung

zu vermitteln. Dies bedeutet eine Abkehr von der immer stärker auf Leistungs-

steigerung und ökonomisch ausgerichtetem Kompetenzerwerb fokussierten Bil-

dungslandschaft, die sich vorwiegend an den gesellschaftlich konstituierten Er-

fordernissen der bestehendenWettbewerbsgesellschaft orientiert.110 Eine Ausrich-

tung auf die Erweiterung von Wissen und Kenntnisse zum subjektiven Wohlbefin-

den würde eine alternative Ausrichtung des Kompetenzmodells ermöglichen, dass

sich dann nicht an den etablierten Maßgaben des Wirtschaftssystems orientiert,

sondern einen Beitrag zu einer emanzipativen Bildung ermöglicht.111 Das Konzept

106 Miegel (2014): S. 227.

107 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 275ff.

108 Lippe (2010): S. 299ff.

109 Freytag (2015); Zimmer (2014); Meinberg (2011).

110 Hüther/Quarch (2016): S. 183ff. Hampe (2009: S. 121): »Ein wesentlich Teil der Kindererzie-

hung ist in Reichtumsgesellschaften darauf ausgerichtet, das Streben nach Geld zu fördern,

indem man Kindern einschärft, dass sie einmal Geld verdienen müssen und sie von früh

an durch Werbebotschaften zu Kunden erzogen werden. Dadurch wird das Streben nach

einer abstrakten Möglichkeit wie Geld und die Entwicklung von sekundären und tertiä-

ren Abgrenzungs- und Zugehörigkeitsbedürfnissen, die beispielsweise in Kleidern einer be-

stimmtenMarke symbolisiert werden können, denHeranwachsenden sehr früh beigebracht.

Das ist die Pädagogik der kapitalistischen Gesellschaften.«

111 Felber (2012): S. 114-118. Zahlreiche Kompetenzen wie etwa Kommunikation und Teamwork

sind zunächst neutrale »Werkzeuge«, es kommt also darauf an wie sie eingebettet und ver-

mittelt werden, ob in ökonomischen oder sozialen Zusammenhängen.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Glück und Nachhaltigkeit

der Bildung für nachhaltige Entwicklung (BNE) könnte um den Aspekt des Wohlbe-

findens ergänzt werden, etwa indem in das Ziel der Gestaltungskompetenz eine

Glückskompetenz integriert wird. Dies könnte den Ansatz der BNE stärken und

ergänzen beziehungsweise zu einer Weiterentwicklung als transformatorischen,

welcher stärker noch auf Wege des alternativen Handelns eingeht.112 Hierbei sind

nicht nur die Inhalte, sondern auch die Formen zu verändern, so könnte zum Bei-

spiel informelles Lernens als Form des Erfahrungslernens gerade in Hinsicht auf

subjektives Wohlbefinden wertvolle Beiträge liefern, etwa indem sich Menschen

darüber austauschen, was sie als gutes Leben verstehen.113 Ziel von Bildung ist

dann die Befähigung zur Mündigkeit und der Idee der Souveränität, wie sie in

dieser Arbeit dargestellt wurde. So wie es in unserer heutigen Gesellschaft Ziel ist

den Menschen zummündigen Bürger zu machen, etwa mittels politischer Bildung

und öffentlich-rechtlichen Nachrichten. So ist es ebenso denkbar, dass eine Mün-

digkeit sich auch auf das Wohlbefinden bezieht und entsprechend in der Bildung

und Institutionen des Staates eingebunden ist. Bestehende Ansatzpunkte aus der

Reformpädagogik können dabei zu Nutzen gemacht werden. Notwendig ist jedoch

eine kritische Auseinandersetzung mit den populären Ansätzen der Positiven Päd-

agogik, welche die Konzepte der Positiven Psychologie für den Bildungsbereich ad-

aptiert.114 Die teilweise unbewusst systemimmanent agiert und Zufriedenheit mit

Erfolg in der Wettbewerbsgesellschaft gleichsetzt. Werden aber Glück und Leis-

tung aneinander gekoppelt entspricht dies den Grundlagen und Ursachen für die

bestehenden inhärenten Konflikte der Tretmühlen, Paradoxien und Pathologien

der materialistischen Lebensweise. Hier muss sich die Bildung zumThema Wohl-

befinden selbstkritisch prüfen und darf die politische Dimension ihrer Konzepte

nicht außer Acht lassen.115

10.4 Grenzen & Hindernisse

10.4.1 Glück und Nachhaltigkeit in der kapitalistischen Gesellschaft

Die derzeit vorherrschende materialistische Lebensweise ist gesellschaftliche Aus-

drucksform der gegenwärtig dominierendenWirtschaftsweise der kapitalistischen

Marktwirtschaft. Es lässt sich daher auch von einer kapitalistischen Gesellschaft

sprechen, die Georg Fülberth wie folgt definiert:

112 Overwien (2014); Getzin/Singer-Brodowski (2016).

113 Overwien (2011).

114 Fritz-Schubert (2015); Burow (2011).

115 Dallmer (2015); Noddings (2003); Schmid (1998): S. 310-324.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 283

»Kapitalismus ist die Funktionsweise von Gesellschaften, die auf der Erzielung

von Gewinn und der Vermehrung (Akkumulation) der hierfür eingesetzten Mit-

tel (=Kapital) durch »Warenproduktionmittels Waren« sowie durch den Kauf und

Verkauf vonWaren oder die Erstellung und den Verkauf von Dienstleistungen be-

ruhen. Sie werden im folgenden als kapitalistische Gesellschaften bezeichnet.«116

Diese Definition zeigt auf, dass die Bezeichnung Kapitalismus sich nicht nur auf

den Bereich der Ökonomie innerhalb einer Gesellschaft bezieht, sondern auf die

gesamte Funktionsweise einer kapitalistisch geprägten Gesellschaft. In den Analy-

sen dieser Arbeit findet sich dies in Kapitel 5 wieder, etwa bei den Ausführungen

zur Leistungsideologie oder den Tretmühlen des Glücks. Elmar Altvater benennt den

Kapitalismus in Hinsicht auf seine ökologischen Auswirkungen als noch über die

Gesellschaftsformation hinausgehend, nämlich als Strukturprinzip der Erdforma-

tion: »Das Anthropozän ist also, wenn man die Implikationen – die Ursprünge

ebenso wie die Begleiterscheinungen und Folgen – bedenkt, das Erdzeitalter des

Kapitals, das Kapitalozän.«117 Im Zentrum der Definition des Kapitalismus ste-

hen die miteinander verschränkten Aspekte von Akkumulation und Produktion.

Der Kapitalismus ist aufgrund seines Ziels der Akkumulation immer auf Wachs-

tum ausgelegt und steht damit im immanenten Widerspruch zur Nachhaltigkeit,

wie es sich im etwa im Re-Bound-Effekt zeigt (siehe Kapitel 2). Die kritische Ana-

lyse des Kapitalismus verweist zudem darauf, dass ihm eine Inwertsetzung von

Mensch und Natur zu Zwecken der Kapitalakkumulation ebenso inhärent ist, wie

die Tendenz zur Externalisierung der Kosten.118 Zudem beinhaltet das Akkumulati-

onsprimat eine sozialpolitische Dimension des Wachstums: Nur eine fortwähren-

de Steigerung von zu verteilendem Wohlstand ermöglicht eine gewisse Sicherung

des sozialen Friedens in einer ungleicher werdenden kapitalistischen Gesellschaft,

daher muss auch das demokratische System im Kapitalismus immer nach ökono-

mischem Wachstum streben.119

Auf einzelne ökologische Herausforderungen haben sich innerhalb des Kapi-

talismus bisher pragmatische Lösungen finden lassen, etwa im Fall der Ausdün-

nung derOzonschicht oder hinsichtlich der Verschmutzung vonWasser und Luft in

116 Fülberth (2006): S. 12. Zur Geschichte des Kapitalismus und seinen verschiedenen Ausfor-

mungen siehe Fülberth (2006).

117 Altvater (2017): S. 115. Um die Ganzheitlichkeit des Kapitalismus zu analysieren, schlägt Fül-

berth den Forschungsbegriff der Kapitalistik vor. Fülberth (2006): S. 7ff.

118 Karathanassis (2015); Lessenich (2016); Deutschmann (2003): S. 157-164; Ropke (2010):

S. 104ff.

119 Vgl. Jessop (2015): S. 96f. Siehe ausführlich bei Marx (1970: S. 640-740): Das allgemeine Ge-

setz der kapitalistischen Akkumulation. Swoboda (1974): S. 26ff. benennt Wachstum als so-

zialen Kitt: je größer der Kuchen desto leichter die Aufteilung. Viele Wachstumsapostel wa-

ren linke Politiker und Ökonomen, auch um das Wohl der Arbeiterklasse zu fördern. Ski-

delsky/Skidelsky (2013): S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Glück und Nachhaltigkeit

westlichen Industriegesellschaften. Hier wurden Teillösungen innerhalb der Wirt-

schaftsweise entwickelt, etwa in Form von Umwelttechnologie, die sogar als neue

Geschäftsfelder ökonomisch integriert werden konnten. Allerdings wurden diese

Anpassungen meist nur auf starken äußeren Druck vorgenommen und nicht sel-

ten geschah die Umweltverbesserung durch Externalisierung, also der Verlagerung

von Produktionsstandorten oder Entsorgungseinrichtungen, so dass ökologische

Schädigungen nun andernorts auftreten.120 Das eingangs in Kapitel 2 erwähnte

Modell des grünen Wachstums setzt auf eben jene Ansätze, Nachhaltigkeit als Ge-

schäftsfeld zu deklarieren. Schätzungen gehen hierbei von einen globalen Investi-

tionsbedarf in den Bereichen Verkehr, Gebäude und Energiewirtschaft von jährlich

200-1000 Milliarden US-Dollar bis 2030,und sogar mehr in den Dekaden danach,

aus.121 Zwei zentrale offene Konfliktlinien bestehen in diesen Szenarien eines öko-

logischen Kapitalismus, die bisher nicht gelöst werden können. Erstens die Frage

nach der Externalisierung der Kosten, wie sie demModell des Kapitalismus bisher

zu eigen ist. So sind Kapitalgeber gegenüber ökologisch nachhaltigen Investitio-

nen bisher teilweise skeptisch, da die Rendite oftmals geringer ausfällt als in kon-

ventionellen Investitionen, dessen Profitabilität zumindest in Teilen auch auf der

Externalisierung von Kosten beruht und eine Akkumulation mittels Einverleibung

von Gemeingütern betreibt. So wird zwar korrekt analysiert und gefordert, dass

es nachhaltigkeitskonformes Kapital gebraucht, welches sich nicht primär auf die

Kapitalakkumulation konzentriert, aber dies gleicht in letzter Konsequenz einer

paradoxen Forderung nach nichtkapitalistischemKapital.122 Hierfür wird eine stärke-

re Regulierung von Kapital und Märkten seitens der Politik angedacht, so etwa im

Bericht des WBGU 2011 oder dem Bericht an den Club of Rome 2016, beziehungs-

weise aktuell in der Konzeption einesGreenNewDeal.123 Die zweite Konfliktlinie be-

trifft die (Un)Möglichkeit der Beibehaltung des fortwährenden Wachstums. Bishe-

rige ökologischeModernisierungen im Kapitalismus fanden immer bei gleichzeiti-

gemGesamtwachstum statt, also einer Ausweitung der Sphäre von Produktion und

Konsum, dies wird auch für die obigen Investitionsszenarien so prognostiziert. Es

lässt sich hier jedoch ein gesamt-systemischer Rebound-Effekt diagnostizieren, so

dass das ökonomische Wachstum mit seiner Ressourcenintensität nicht durch Ef-

fekte von Effizienz aufzufangen ist. Somit zeigen sich systemischen Grenzen auf,

die von jenen Ansätzen, die sich auf die Entwicklung von grünen Technologien

und einem grünem Kapitalismus fokussieren, bisher nicht adäquat berücksichtigt

werden.124

120 Harvey (2015).

121 WBGU (2011): S. 163ff.; OECD (2017).

122 Scherhorn (2013): S. 54ff.

123 WBGU (2011); Randers/Maxton (2016): S. 144f., 268f.

124 Vgl. Mahnkopf (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 285

Den bisherigen Ausführungen folgend lässt sich ein Grundwiderspruch zwi-

schen dem Ansatz der Suffizienz und der kapitalistischen Wirtschaftsweise be-

nennen, wie sie bereits in den 1970er Jahren aus kritischer Sicht auf das Wachs-

tumsparadigma benannt wurde:

»Kapitalistische Gesellschaften können Imperativen der Wachstumsbegrenzung

ohnePreisgabe ihresOrganisationsprinzips nicht folgen,weil dieUmstellung vom

naturwüchsigen kapitalistischen Wachstum auf qualitatives Wachstum eine ge-

brauchswertorientierte Planung der Produktion verlangt.«125

Dies lässt sich von der systemischen Analyse auch konkret auf die Form der Le-

bensweise übertragen, wie es in Kapitel 5 gezeigt wurde. Hier offenbart sich deut-

lich, wie Produktion und Konsum ineinandergreifen und zwar weil dies für die ka-

pitalistischen Wirtschaftsweise charakteristisch und elementar ist, inklusive dem

Paradigma von Wachstum bzw. konstanter Ausweitung der Einflussbereiche des

Kapitals und der kapitalistischen Lebensweise im Sinne von Kommerzialisierung

und Kommodifizierung.

»Der moderne Kapitalismus dringt durch jede Pore in uns ein, um den Konsum-

hunger anzuheizen. Der Konsum ist zum scheinbaren Placebo der modernen Ge-

sellschaft geworden, zu unserer scheinbaren Belohnung für exzessive Arbeit.«126

»Das Kapital muss, um seine Macht zu erhalten, die Aktivitäten, in denen die Fä-

higkeiten der Individuen undGemeinschaften zur Selbstverantwortung, sprich ih-

re Autonomiefähigkeit, verankert ist (…), merkantilisieren, vergeldlichen und ver-

beruflichen.«127

Für das gegenwärtige wirtschaftliche und gesellschaftliche System des Kapitalis-

mus bietet eine Entwicklung hin zu mehr Suffizienz somit eine große Heraus-

forderung oder stellt sogar eine Unmöglichkeit dar. Somit muss eine Debatte um

Wachstum und Suffizienz sich zwingenderweise mit der Funktionsweise des Ka-

pitalismus befassen.128 Diese strukturelle, bzw. systemische Barriere wird in der

Debatte um Postwachstum bislang jedoch eher wenig thematisiert.129 Bereits zum

Erscheinen der Studie Zukunftsfähiges Deutschland im Jahr 1996 gab es Kritik an

der Ausblendung der entsprechenden Konfliktpotentialen: Es herrsche eine kol-

lektive, ökologische Vision vor, die die Widersprüche des wirtschaftlichen Systems

ausblende. Daher wurde der Studie »… ein Mangel an gesellschaftstheoretischer

Fundierung, an Analyse der sozialen Situation und der Funktionsbedingungen der

125 Habermas (1973): S. 63.

126 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 274.

127 Gorz (2000): S. 191.

128 Fülberth (2011), Exner/Lauk (2011).

129 Foster (2011); Witt (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Glück und Nachhaltigkeit

Wirtschaft vorgeworfen.«130 Auch gegenwärtig halten sich viele Forschungsarbei-

ten zum Thema Suffizienz mit der Analyse von ökonomisch-politischen Macht-

strukturen bedeckt und fokussieren auf individuelle Lebensgestaltungen und ihre

moralischen Fundamente, wie in Kapitel 7 zu erkennen ist.131 Dies gilt jedoch auch

für weite Teile der Literatur zur nachhaltigen Entwicklung, beispielhaft kritisiert

Brand den viel genutzten Begriff der Transformation als tendenziell wenig politisch

und sehr technisch; Macht und Interessen würden in dieser Interpretationsweise

meistens ignoriert.132

Die hier vorgenommene kritische Einschätzung des Widerspruchs von Kapi-

talismus und Suffizienz ist von konkreter Bedeutung in Bezug auf die im vorhe-

rigen Unterkapitel aufgeführten notwendigen beziehungsweise wünschenswerten

Maßnahmen einer Politik für Glück und Nachhaltigkeit. Denn eine Betrachtung

der Interessen und der Machtverhältnisse zeigt, dass die Interessen des Kapitals

in der Gestaltung von Politik besonders einflussreich sind. Beispielhaft zu nennen

sind hier vor allem jene umweltrelevanten klassischen Industrien wie die Automo-

bilindustrie und andere fossile Industrien (Kohle, Stahl etc.), die bisher ihre In-

teressen im Rahmen einer sanften einer ökologischen Modernisierung insgesamt

sehr erfolgreich vertreten haben.133 Insgesamt ist der Lobbyismus (durch direkte

Einflussnahme, durch Beratungsleistungen oder indirekte Einflussnahme via think

tanks) stark verbreitet und steht in direkter Abhängigkeit des Kapitals, denn Geld

ermöglicht Lobbyismus.134

»Unglücklicherweise verfügen neokorporatistische Machtarrangements, die aus

der Hochzeit der Industrialisierung stammen, heute jedoch über eine besonders

hohe Verbändemacht und informelle Einflussmöglichkeiten. Verbände aus dem

Wirtschaftsbereich verfügen über eine weit höhere Konfliktfähigkeit als Gruppen

in sozial-ökologischen Querschnittsbereichen, die allgemeine und verallgemei-

nerbare Interessen vertreten.«135

Somit ist also kein freier Diskurs überThemen wie Nachhaltigkeit oderWohlbefin-

den möglich, wie er oben als wünschenswert und notwendig benannt wurde. Die

Überzeugung, dass der freie Markt als legitimer, funktionaler und daher bester

Rahmen für den Ausgleich von Interessen fungiert steht jedoch in der Realität im

130 Linz (1998): S. 27. ebd. S. 34: »Kapitalismus ist das totale Unwort der Studie«.

131 Beispielhaft zeigt Lessenich dies am Konvivialistischen Manifest auf. Lessenich (2015):

S. 159ff.

132 Brand (2016).

133 WBGU (2011): S. 202. Siehe auch: Rest (2011); Maras (2009); George (2014).

134 Butterwegge/Lösch/Ptak (2017): S. 248-253. Siehe auch Ratgeberbücher für Lobbyismus, zum

Beispiel Merkle (2003) und Vondenhoff/Busch-Janser (2008).

135 WBGU (2011): S. 201.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 287

Konflikt mit der demokratischen Idee, da die bestehenden Machtunterschiede da-

zu führen, partikulare Interessen verstärkt durchsetzbar zu machen.136 Es bleibt

bestenfalls bei Appellen und der Hoffnung auf moralische Selbstverpflichtungen

für Unternehmen und Investoren. Dies hat sich bisher als ebenso populär wie wir-

kungslos gezeigt. Erst jüngst hat die sogenannte Dieseläffare in der Automobilin-

dustrie gezeigt, dass selbst gesetzliche Regeln missachtet werden, um die privat-

wirtschaftlichen Interessen der Gewinnerwirtschaftung zu erfüllen, während die

Umweltbelastung und Gesundheitsgefährdung der Bevölkerung billigend in Kauf

genommen wird. Eine lange Liste an Skandalen von Bestechungen, Korruption,

Verschleierung, Manipulation belegt, dass dies kein Einzelfall, sondern ein struk-

turelles Problem darstellt.137

»In the current global economy, the goal of economic growth is reinforced by lay-

ers of human institutions, including religions, political philosophies, hierarchical

control of basic resources, and the influence of power and money.«138

Wie erfolgreich etablierte Interessen in der Politik verankert sind zeigt sich

auch beispielhaft an den staatlichen Subventionen mit eindeutig umweltschäd-

licher Wirkungen von circa 55 Milliarden Euro jährlich. Dies betrifft zahlreiche

Wirtschaftsbereiche, etwa Bauwirtschaft, Verkehrspolitik, Landwirtschaft und

Energiewirtschaft.139

Zur Vollständigkeit und Differenzierung der Analyse sei hier darauf verwiesen,

dass das Umweltproblem jedoch kein rein kapitalistisches ist, wie die Erfahrungen

der sogenannten »real-existierenden sozialistischen Systeme« in der DDR und der

UdSSR zeigen.140 Die rationale Arbeitsorganisation und Gesamtorganisation im

Sinne der Moderne mit ihrem Güterversprechen war auch in jenen ökonomischen

Systemen enthalten. Die Elemente von Profitgenerierung sowie das Phänomen des

Konsumismus der Waren- und Produktionsgesellschaft, sind allerdings dem Kapi-

talismus stärker zu eigen.141 Im Sinne der Idee einer reflexiven Moderne ist hier

also nicht ein System der materiellen Lebensweise durch ein anderes abzulösen,

sondern die Grundform der materiellen Lebensweise zu überwinden.

136 Zum Konflikt zwischen Neoliberalismus und Demokratie siehe Butterwegge/Lösch/Ptak

(2017): S. 201-258.

137 Siehe einen Überblick der im Jahr 2017 aktuellen Skandale der Wirtschaftswelt in Handels-

blatt 28.7.2017, S. 44-51. Es zeugt dann von beachtlicher Naivität, wenn sich ein Philosoph

wie Nida-Rümelin, der bei Daimler im Ethikbeirat tätig war, überrascht und erschüttert vom

Dieselskandal zeigt: »Ich habe so etwas nicht fürmöglich gehalten, nicht bei Daimler.« Nida-

Rümelin (2017).

138 Gowdy (2014): S. 38.

139 BfN (2019).

140 Vgl. Radkau (2011): S. 506-535.

141 Enzensberger (1982): S. 207ff., 219f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Glück und Nachhaltigkeit

10.4.2 Kulturelle Barrieren und Ansatzpunkte zur Überwindung

Das Streben nachWohlbefinden, so wurde in der Arbeit deutlich gemacht, ist nicht

möglich ohne eine Annahme dessen, was als gutes Leben anzusehen ist. Während

Wohlbefinden subjektiv in der Empfindung ist, entstehen die Annahmen darüber

was ein gutes Leben sei immer kollektiv, als geteilte Vorstellungen einer Gemein-

schaft oder Gesellschaft. Solche grundlegenden Annahmen über, vereinfacht ge-

sagt, Richtig und Falsch, sind ebenso wichtig wie typisch für die Funktionsweise

von Gemeinschaften und Gesellschaften. Sie werden auch mit dem Begriff Do-

xa bezeichnet, der für jene fundamentalen Annahmen steht, auf deren Grundla-

ge Menschen denken und handeln, die aber, wenn überhaupt, nur selten hinter-

fragt werden. Sie werden als gegeben angesehen, also als etwas Selbstverständli-

ches, das gar keine Rechtfertigung verlangt.142 Das in dieser Arbeit aufgezeigte

Verständnis von Arbeit und Konsum als Sinn und Glück ist dafür beispielhaft: es

hat sich historisch entwickelt, wird von Menschen beständig – mehr oder weniger

unreflektiert – reproduziert und verkörpert somit eine funktionale kollektive In-

tentionalität in Form der Arbeits- und Konsumgesellschaft.143 Zugleich sind Doxa

aber in der Regel von Machtstrukturen und Interessen geprägt und durchzogen.

Anstelle von Formen der unmittelbaren Herrschaft findet sich dabei Macht vor-

wiegend in indirekter Form und damit besonders subtiler Wirksamkeit wieder.

Darüber hinausgehend, Menschen dazu zu bringen, Dinge zu tun, die sie nicht

tun wollen, gelingt es somit, Menschen dazu zu bringen, etwas zuWollen, für das

sie ursprünglich keine Motivation gehabt hätten.144 Die Macht bleibt dabei mit-

hin unsichtbar, ist aber in den Tiefenstrukturen der Institutionen und Annahmen

verankert.Dies lässt sich ebenso amBeispiel der Arbeitsgesellschaft aufzeigen, ins-

besondere in der erwähnten Entwicklung der Leistungsideologie und dem Typus

des Selbstunternehmers. Die Grundannahmen des guten Lebens sind also durch

142 Baumann (2009): S. 86. Zum Ursprung des Begriffs Doxa in der Sozialwissenschaft siehe

Bourdieu (1987: S. 125). »Die gemeinsame Orientierung an einer fundamentalen Semantik

beruht auf einer Konvention,während die Suche nach Begründung für diese Konvention in

Grenzbereiche der Argumentation führt. Allenfalls lässt sich sagen, daß der übergeordnete

Sinn einer fundamentalen Semantik in der Gewährleistung von Orientierung liegt und daß

wir ohne die Bereitschaft zur geordneten Selbstorganisation wohl nicht existieren würden.«

Schulze (2005): S. 245.

143 Searle (2012).

144 Searle (2012): S. 237, 247f. Dieswurde bereits vonMarx/Engels (1969: S. 46) prägnant benannt:

»Die Gedanken der herrschenden Klasse sind in jeder Epoche die herrschenden Gedanken,

d.h, die Klasse, welche die herrschendematerielleMacht der Gesellschaft ist, ist zugleich ihre

herrschende geistige Macht.« (Kursiv im Original). Sowie bei Marx (1972: S. 115.): »Die Men-

schen machen ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie nicht aus freien Stücken, nicht

unter selbstgewählten, sondern unter unmittelbar vorgefundenen, gegebenen und überlie-

ferten Umständen.«

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 289

spezifische Interessen bestimmt und somit lässt sich der Begriff der Ideologie an-

wenden. Ideologie beschreibt ein in sich kohärentes System von Annahmen, denen

handlungsleitende Kraft zukommt, die aber zugleich Elemente der gesellschaftli-

chen Wirklichkeit wie bestehende Herrschaftsverhältnisse verschleiern und somit

die herrschende Ordnung zu reproduzieren.145 In einer kritischen Auslegung von

Ideologie ist zu betonen, dass diese Ideen dabei nicht nur auf der Ebene der Ge-

danken bleiben, sondern als Alltagspraxis auch die psychischen und körperlichen

Dimensionen prägen – dies lässt sich anhand der Ausführungen zu den Selbstver-

hältnissen bestätigen.146

Sind Doxa einmal etabliert zeigt sich der selbstverstärkende Effekt sozialer In-

stitutionen mittels des Elementes der Anerkennung: Menschen müssen die Wer-

te der Gesellschaft, von der sie anerkannt werden wollen, selbst anerkennen. Im

Kontext dieser Arbeit sind diesbezüglich die vorherrschende Wettbewerbs- und

Leistungsdoktrin sowie das Produktions- und Konsummuster zu nennen.147 Was

Nida-Rümelin im folgenden Zitat auf die Strukturen traditioneller Gemeinschaften

formuliert gilt also grundlegend auch für moderne Gesellschaften, wie im zweiten

Zitat von Stevenson und Haberman über Ideologie betont wird:

»KulturelleNormen, die die kollektive Praxis über eine längere Zeit prägen, lassen

sich von den Mitgliedern der betreffenden Gemeinschaft in der Regel individuell

kaum in Frage stellen. Der wesentliche Grund dafür ist, dass eine Infragestellung,

ja, erst recht der offeneWiderstand, die Person außerhalb der jeweiligenGemein-

schaft stellen würde. Man kann in solchen Fällen von kulturellen Praktiken spre-

chen, die gemeinschaftskonstitutiv sind, dass heißt, die den Zusammenhalt der Ge-

meinschaft bestimmen.«148

»Wenn ein Glaube zur Ideologie wird, welche die Lebensweise einer gesellschaft-

lichen Gruppe bestimmt, dann ist es für die Mitglieder dieser Gemeinschaft au-

ßerordentlich schwierig, diesen Glauben objektiv zu sehen. Es wird ein starker

Druck aufgebaut, sich anzupassen beziehungsweise den Glauben anzuerkennen.

Die Menschen werden meinen, dass ihre Überzeugungen lebenswichtig und zu-

gleich Visionen wesentlicher Wahrheiten von praktischer Bedeutung sind, auch

wenn sich dabei manchen theoretische Schwierigkeit auftun mag.«149

Für den hier behandelte Form der Arbeits- und Konsumgesellschaft sind somit vor

allem die Rolle von Arbeit und materiellem Wohlstand als Doxa anzusehen, die

fest etabliert scheinen. Dies hat etwa Honneth in seinen Studien zu Anerkennung

145 Jaeggi/Celantes (2017): S. 102.

146 Vgl. auch Jaeggi/Celantes (2017): S. 104f.

147 Rosa (2012): S. 170ff.

148 Nida-Rümelin (2009): S. 248. Kursiv im Original.

149 Stevenson/Haberman (2008): S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Glück und Nachhaltigkeit

entsprechend analysiert und Baumann bietet eine entsprechende Analyse für die

Funktionsweise innerhalb der Konsumgesellschaft:

»Weit davon entfernt, nachhaltig zur Verbesserung der Autonomiebedingungen

vonMitgliedern unserer Gesellschaft beizutragen, dient die soziale Anerkennung

allem Anschein nach nur der Erzeugung von systemkonformen Einstellungen.«150

»Wenn die konsumistische Kultur die spezifische Art und Weise ist, in der die Mit-

glieder einer Gesellschaft von Konsumenten sich zu verhalten gedenken, bezie-

hungsweise in der sie sich ›unbedacht‹ verhalten – das heißt, ohne darüber nach-

zudenken,was sie als ihr Lebensziel betrachten undwas sie als die richtigenMittel

erachten, es zu erreichen, oder darüber, wie sie Dinge und Handlungen, die ihrer

Meinung nach für diesen Zweck relevant sind, von jenen unterscheiden, die sie als

irrelevant verwerfen, was sie aufregendfinden undwas nurmäßig begeistert oder

kaltlässt, was sie anzieht undwas sie abstößt, was sie zumHandeln veranlasst und

was sie die Flucht ergreifen lässt, was sie ersehen, was sie fürchten und an wel-

chem Punkt Ängste und Sehnsüchte sich das Gleichgewicht halten, dann steht

die Gesellschaft von Konsumenten für die spezifischen existenziellen Bedingun-

gen unter denen eine hoheWahrscheinlichkeit besteht, dass die meisten Männer

und Frauen sich der konsumistischen Kultur zuwenden und keiner anderen und

dass sie sich meistens über an deren Grundsätze halten, soweit es ihnen möglich

ist.«151

Die Forschung zu Veränderungsprozessen zeigt, dass etablierte Handlungsmus-

ter und Wertestrukturen eine gewünschte Orientierung bieten, die von Menschen

nicht leicht zur Disposition gestellt wird. Veränderungen von Grundannahmen

und den etablierten Verhaltensmustern sind für viele Menschen persönliche Her-

ausforderungen. Selbst wenn die Veränderung mittelfristig eine Steigerung des

subjektiven Wohlbefindens offeriert, ist ein Wandel daher nicht leicht.

»Starke Veränderungen lösen bei vielenMenschen erst einmal den Reflex der Ab-

lehnung aus. Daher enden Veränderungen meist mit Misserfolgen, wenn sie nur

auf die inhaltliche Überzeugung setzen und dabei die psychologischen Verhal-

tensweisen vergessen.«152

»Aber auch wenn Menschen erkennen, dass eine Veränderung notwendig und

sinnvoll ist, halten sie oft an den alten suboptimalen Verhaltensweisen fest, da

sie im Übergangsprozess Sicherheit geben. Deshalb sind ernsthafteWiderstände

150 Honneth (2010): S. 103.

151 Bauman (2009): S. 71. Kursiv im Original.

152 Kristof (2010): S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 291

oder gar Misserfolge garantiert, wenn eine tiefgreifende Veränderung durchge-

drückt werden soll, ohne auf die Betroffenen einzugehen.«153

Dies gilt auch und besonders für den thematischen Kontext von Suffizienz, da er

mit dem (möglichen) Verzicht an materiellen Gütern verbunden ist. Wenn Men-

schen sich mit einer materiellen Lebensweise arrangiert haben, so bietet diese ein

System von Sicherheit und Orientierung. Eine Abkehr von bestehenden Arrange-

ments, und seien sie kompensatorischer Art, verlangt eine neue Auseinanderset-

zung mit Problemen, mit dem Selbst und die Suche nach potentiellen neuen Kom-

pensationsangeboten,wenn keine praktikable Lösung der Ursachen zugänglich ist.

Veränderung ist somit kein positiv besetzter Wert für viele Menschen.

Ausgehend von der Analyse der Barrieren für eine Zuwendung zu suffizienten

Lebensweisen ist hier die Verquickung von Interessenlagen und etablierten Grund-

annahmen zu diagnostizieren. Der Kapitalismus ist in diesem Sinne nicht nur als

Wirtschaftsform zu verstehen, sondern auch als Ideologie oder mithin gar Religion

anzusehen, wie es zunächst von Walter Benjamin 1921 skizziert wurde.154

»Nach Benjamin stellt der Kapitalismus nicht nur, wie MaxWeber meint, eine Sä-

kularisierung des protestantischen Glaubens dar, sondern ist seinemWesen nach

selbst ein religiöses Phänomen, das sich parasitär aus dem Christentum entwi-

ckelt hat.«155

Die Mythen der kapitalistischen Ökonomie werden von der Mehrzahl der im Kapi-

talismus engagierten Akteuren reproduziert und getragen: Der Glaube an die Ver-

sprechung von Wohlstand, Leistung und Wettbewerb.156 Im Kern besteht die neo-

liberale Gesellschaft der Selbstunternehmer auf einem traditionellen Modell des

bürgerlichen Unternehmers, welches wiederum auf einem religiösen Fundament

der protestantischen Ethik basiert, beziehungsweise diese als Legitimationsbasis

für die eigene Herrschaft ansieht, demgemäß jeglicher Besitz entsprechend dem

eigenen Fleiß undKönnen entsprungen und damit legitim und gerecht.157 DieDeu-

tung des Kapitalismus als Religion geht damit über die historische Analyse vonWe-

153 Kristof (2010): S. 26.

154 Benjamin (1991[1921]).

155 Agamben (2005): S. 77.

156 Deutschmann (2003); McMahon (2006): S. 96ff.

157 Demirovic (2015: S. 285-86): »Ein Merkmal der bürgerlichen Klasse ist, dass sie, wie alle an-

deren herrschenden Klassen vor ihr, ihre Verhältnisse nicht begreift. Denn würde sie sie be-

greifen, könnte sie ihre Lebensverhältnisse nicht mehr aufrechterhalten. Sie wissen nicht,

was ihren Herrschaftszusammenhang ausmacht – so wie einstmals Könige glauben konn-

ten, sie seien von Gott eingesetzt, kann das Bürgertum an seine Arbeit und Leistung, an sei-

ne Kompetenzen und seine Verantwortung oder schlicht an den Überlebenskampf und die

Stärke glauben und mit einer Vielzahl von Initiativen den Herrschaftszusammenhang auf-

rechterhalten.«

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Glück und Nachhaltigkeit

ber hinaus, der die protestantische Ethik als relevante Säule für die Entwicklung

des Kapitalismus aufgezeigt hat. In der Analyse als Religion ist der Kapitalismus

mit seinen Symbolen und Ritualenmithin eine Kultreligion.158 Eine besondere Rol-

le spielt dabei Geld als pauschales Medium des Freiheitsversprechens, als Träger

zeitlicher und räumlicher Optionen, als eine Grundlage für individuelle Freiheit

und soziale Macht.159

»Kapitalismus ist also eine Form des Neuheidentums. […] Der Kultus der kapita-

listischen Religion dauert permanent an; jeder Tag ist ein Festtag des Warenfe-

tischismus, und die Adepten zelebrieren den Kult unausgesetzt in äußerster An-

spannung.«160

Der Ansatz, den Kapitalismus und mithin die materielle Lebensweise in den Ka-

tegorien von Ideologie bis hin zu Religion zu verstehen, bietet eine Erklärung für

den fortwährenden Bestand einer irrational erscheinenden Lebensweise undWirt-

schaftsform, welche nicht nur ökologisch nicht nachhaltig ist, sondern offenbar

auch kein Optimum an Wohlbefinden zu generieren vermag. Einer konsequenten

Idee der Rationalität und ihrer ökonomischen Ausprägung in Form des Grenznut-

zens folgend, lässt sich das gegenwärtige gesellschaftlich ökonomische Handeln

jedenfalls nicht erklären, welches in den benannten Tretmühlen, Paradoxien und

Pathologien verharrt. Hier trifft vielmehr der Begriff eines überentwickelten Kapi-

talismus zu, in dem »[…] mit einem unangemessenen hohen Aufwand an gesell-

schaftlicher Arbeit nur eine durchaus begrenzte Menge gesellschaftlich brauchba-

rer Gebrauchswerte erzeugt wird.«161

Diese multiplen Leitbilder und Glücksversprechen des Kapitalismus abzulö-

sen, erscheint als eine epochale, zivilisatorische Aufgabe. Der Rückbezug auf ei-

ne (in diesem Fall vorkapitalistische) Vergangenheit ist dabei wenig hilfreich. Dies

gilt sowohl für, konservative oder auch kommunitaristische. Entsprechende tradi-

tionalistische Ansätze stehen in Widersprüchen zum eingangs formulierten Ziel

eines aufgeklärten Fortschritts. »Die Problematik konservativen Denkens ergab

sich seit je aus der Fragwürdigkeit seines Anspruchs, die alten Werte durch ge-

dankliche Besinnung retten zu wollen, nachdem deren allgemeine Verbindlichkeit

geschwunden war.«162 Der Versuch, eine Ordnung als ewig zu postulieren, steht

im Widerspruch zum Rationalismus: »Konservative Theorie, die beansprucht, das

»tiefere« geistige Wesen des historischen Seins zu ergründen, negiert gerade jene

historische Form des Geistes, die es überhaupt erst ermöglicht, von Geist, Wesen,

158 Ausführlicher zur Debatte über Kapitalismus als Religion siehe Baecker (2003); Lafargue

(2009); Baudet (2009); Agamben (2005): S. 79f.

159 Deutschmann (2003): S. 154ff.

160 Bolz (2003): S. 196.

161 Fülberth (2006): S. 45.

162 Lenk (1972): S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 293

und Idee zu sprechen: nämlich die menschliche Vernunft.«163 Auch der Bezug auf

Traditionen im Sinne des Kommunitarismus ist tendenziell selbstwidersprüchlich

und vor allem in Zeiten der globalen Gesellschaft wenig plausibel, zumindest über

die Ebene von kleinen Projekten und anderen experimentellen Räumen hinaus.

Ein Mehr an geteiltem Glauben und gemeinsamer Tradition ist eine theoretische

Option, jedoch ist das kommunitäre Glück in der Realität fraglich, denn weder

können Gruppenzugehörigkeiten demokratische und rechtsstaatliche Strukturen

ersetzen, noch entsprechen sie der modernen Lebensweise, in der die Individuen

einer Gesellschaft sich aus tradierten Gruppenzugehörigkeiten bewusst befreien

wollen und/oder parallel in verschiedenen Gruppen zugleich ein Zugehörigkeits-

gefühl entwickeln.164 Fraglich bleibt, ob es eine alternatives Angebot einer Ideenlehre,

Ideologie oder Religion geben kann, welche eine praktikable Antwort und ein prag-

matisches Angebot für die multiple Herausforderung formulieren kann oder ob

nicht eher im Sinne der reflexiven Moderne und des aufgeklärten Glücksstrebens

eine existenzialistische Einsicht gefordert ist, die wie auch immer gearteten Heil-

und Erlösungsversprechen skeptisch bis ablehnend gegenüber steht und daher ih-

ren Verlockungen gegenüber resistent ist. Erstaunlicherweise findet sich jedoch

selbst bei den Kritikern der idealistischen Umweltbewegung wie Skidelsky/Ski-

delsky eine Referenz zur Religion als letzte Instanz desWandels, welche eine unbe-

streitbare konsensuelle Basis für ein gutes Leben im Zeitalter des Postwachstums

bieten soll: »Ob eine Gesellschaft, der jeglicher religiöser Impuls abhanden gekom-

men ist, sich selbst dazumotivieren kann, das gemeinsameWohl anzustreben?Wir

glauben eher nicht.«165 Da der Rückbezug auf eine solche (religiöse) Hoffnung im

Rahmen dieser Arbeit als weder plausibel noch präferabel anzusehen ist, verbleibt

nun die Herausforderung angesichts der komplexen Lage zu skizzieren, wo, wie

und von wem Ansätze eines Wandels konkret initiiert und institutionalisiert wer-

den könnten.

10.4.3 Akteure des Wandels

Gesellschaftliche Entwicklung lässt sich nicht pauschal oder zentral regulieren und

es entspricht auch nicht der Aufgabe der Politik, dies zu leisten. Politik muss viel-

mehr den rahmen dafür bieten, also die freie Entwicklung der Gesellschaft Ermög-

lichen. Im Zuge der nachhaltigen Entwicklung, so wurde bereits betont, verlangt

dies ein hohes Maß an Reflexivität, welche eine besondere Herausforderung für

163 Lenk (1972): S. 148. Im Gegenzug kann jedes ontologisches Paradigma, etwa eine göttliche

Ordnung oder ein Wesen der Dinge zur Rechtfertigung von elitären Herrschaftsinteressen

dienen. Vgl. Reinsch (2011): S. 102.

164 Vgl. Prisching (1998): S. 36ff; Marx (2007): S. 145-150.

165 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 295.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Glück und Nachhaltigkeit

etablierte Akteure und Institutionen darstellt. Auf einen offenen Diskurs zu hof-

fen, welcher eine aufklärerische Politikgestaltung erlaubt, ist daher in mehrfacher

Hinsicht ambitioniert, wie die obigen Ausführungen zur Interessenlage innerhalb

der kapitalistischen Gesellschaft bereits gezeigt haben.

»Eine politische Regulierung gesellschaftlicher Naturverhältnisse ist ein konflikt-

hafter, komplexer und voraussetzungsvoller, ja widersprüchlicher und eigentlich

unwahr-scheinlicher Prozess. […] Zur EinschätzungentsprechenderMöglichkeiten

und Zwänge muss die Gestaltung der Naturverhältnisse als ein Strukturproblem

moderner kapitalistischer Gesellschaften aufgefasst werden.«166

Politische Maßnahmen setzen in der Regel auf die Optimierung bestehender Sys-

teme, da sie diese repräsentieren. Entsprechend wird Nachhaltigkeitspolitik vor-

wiegend im Rahmen des ökonomische Wachstumsmodells gedacht und zielt vor

allem auf technische Innovationen beziehungsweise Effizienz und Konsistenz. Da-

bei sind auch die Bürger gefragt, etwa indem sie ihr Alltagshandeln auf Aspek-

te der Nachhaltigkeit hin überprüfen und ausrichten sollen, allerdings ohne die

grundlegenden Strukturen ihres Handelns zu hinterfragen. Gegenwärtige Ansätze

der Nachhaltigkeitskommunikation zielen oftmals darauf, Menschen zu umwelt-

bewussterem Verhalten zu animieren, wie etwa das Konzept des Nudging oder das

Modell von Change Agents. Entsprechende Ansätze könnten teilweise auch auf die

Gesichtspunkte von Suffizienz ausgeweitet werden, etwa bei der Reduktion von Ar-

beitszeiten oder der Förderung von künstlerischen Betätigungen. Allerdings setzen

die gegenwärtigen Maßnahmen häufig auf ökonomische Anreize und verfestigen

somit das vorherrschendeModell dermateriellenNutzenmaximierung und der da-

mit verbundenen sozialen Aspekte von Anerkennung. Hier ist dann ein Rebound-

Effekt vorprogrammiert, da eingesparte Ressourcen mit hoher Wahrscheinlichkeit

anderweitig eingesetzt werden und keine substanziellen Veränderungen der Wer-

temuster generiert.167 Zudem ist fraglich, ob solche Ansätze auch da Veränderun-

gen bewirken können, wo er nicht schon von den Akteuren gewollt ist und lediglich

an den Gewohnheiten scheitert. Die emotionalen Debatten über die Einführung

eines Veggie-Day oder die Fahrverbote für Diesel-PKW zeigen, dass das Konfliktpo-

tential groß ist, wenn es um mehr als die umweltfreundliche Veränderung kleiner

Alltagshandlungen geht. Als motivierende Beispiele für gesellschaftlichen kulturel-

lenWandel, die auch für die Akzeptanz von Suffizienz als Referenz dienen könnten,

benennt Oliver Stengel die heute etablierte Akzeptanz von Homosexuellen und das

166 Görg (2003): S. 143. Kursiv im Original.

167 Lenz (2015): S. 298ff. Entsprechender Moral Accounting Effect lässt sich empirisch belegen:

Menschen die etwas für Nachhaltigkeit getan haben tendieren dazu, sich anderweitig zu be-

lohnen. Santarius (2015): S. 108-112. Siehe auch Mazar/Zhong (2010). Zur begrenzten Reich-

weite von Nudging siehe Lenz (2015): S. 180ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 295

gewandelte Rollenbild der Frau.168 Hierbei handelt es sich allerdings um Wand-

lungen, die mit dem ökonomischen System konform sind beziehungsweise sogar

integrativ für dieses System wirken, etwa durch die Ausdehnung des Arbeitsmark-

tes und der Erweiterung von Konsumentengruppen. Die stoßen also nicht auf das

benannte Strukturproblem der modernen kapitalistischen Gesellschaften.

Die Wahrscheinlichkeit von Veränderungen im Handeln von Menschen wird

auch von temporären Umständen beeinflusst. Vor allem im Modus akuter Krisen

öffnen sich Opportunitätsfenster, die dazu zwingen, das etablierte Handlungsmus-

ter aufgrund der Krisensituation zu verlassen. Dies ist in Hinsicht auf Aspekte der

Nachhaltigkeit etwa durch zunehmende Vorboten der Klimawandels auch in Län-

dern wie der BRD (zumBeispiel durch häufigere Unwetter oder lange heiße trocke-

ne Sommer)möglich. In Bezug auf die kapitalistischeMarktwirtschaft wäre beson-

ders eine weitere Finanz- und Wirtschaftskrise als ein solches Fenster zu benen-

nen, zumal eine entsprechende Krise in den nächsten Jahren relativ wahrscheinlich

ist.169 Allerdings führen ökonomische Krisen meistens eher zum Wunsch nach ei-

ner Restauration der früheren Zustände, als dass sie eine progressive Entwicklung

zugunsten der Transformation begünstigen. Für ökologische Krisen gilt das Ge-

genteil, wie Erfahrungen mit Umwelt- und vor allem nuklearen Katastrophen zei-

gen. Jene ökologischen Krisen gilt es aber möglichst zu vermeiden. Für die Frage

des Wandels in der aktuellen Situation wäre also zunächst auf immanente Fakto-

ren für einen Wandel zu fokussieren, die es erlauben, die bestehenden Strukturen

aufzubrechen oder zumindest aufzuweichen.

In Bezug auf das Leitbild nachhaltiger Entwicklung leisten hier vor allem Ak-

teure aus dem Bereich von Umweltverbänden und Initiativen wertvolle Beiträge.

Hinsichtlich der Frage nach einer nachhaltigen Gesellschaft bieten sie aber nur

ein begrenztes Modell, wie schon in Kapitel 7 aufgezeigt wurde. Ihr Blickpunkt

liegt auf Konzepten für eine ökologische Gesellschaft und der Maßgabe der Öko-

logie werden im Zweifel andere Ziele und Werte untergeordnet. Aus der Perspek-

tive der Gestaltung einer Gesellschaft, die mehr subjektives Wohlbefinden erlaubt

und damit zur Nachhaltigkeit beiträgt, sind hier andere Akteure gefragt, um die

ökologischen Visionen zu ergänzen. Jedoch sind diese Akteure weniger leicht zu

benennen. Es gibt keinen Bundesverband für subjektives Wohlbefinden – und es kann

ihn auch eigentlich nicht geben, denn, so wurde im Laufe der Arbeit deutlich ge-

macht, ist die Vielfalt des Wohlbefindens die entscheidende Charakteristik eines

aufgeklärten Strebens nach Glück.

Die Frage Wie wollen wir leben? ist nicht von einer Autorität zu beantworten,

sondern muss von allen diskutiert und beantwortet werden. Entsprechend sind

Diskurse auf allen Ebenen der Gesellschaft zu führen. Auf die Verantwortung der

168 Stengel (2011): S. 299, 312ff.

169 Streeck (2013).

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Glück und Nachhaltigkeit

Politik, solche Diskurse zu ermöglichen und zu initiieren wurde bereits hingewie-

sen. Es ist aber keineswegs die alleinige Aufgabe der Politik dies zu initiieren und

es ist ihr erst Recht nicht möglich, die Diskursräume auch sinnvoll auszugestal-

ten. Hier sind verschiedenste private und öffentliche Akteure gefragt. Besonders

hat der Bereich von Kunst und Kultur hier die gesellschaftliche Aufgabe, ebenso

Debatten anzuregen, wie andere Sichtweisen auf bestehendes zu eröffnen. Dies

wurde inzwischen auch in der offiziellen Diskussion zu nachhaltiger Entwicklung

erkannt, etwa wenn der Geschäftsführer des Deutschen Kulturrates im Nachhal-

tigkeitsalmanach 2018 zu Wort kommt und dabei eine Brücke zu Suffizienz und

einem aufgeklärten Hedonismus aufzeigt:

»Kunst und Kultur sind dabei in zweifacher Hinsicht gefordert: Zum einen gilt es

in viel stärkeremMaße, das Bewusstsein dafür zu schärfen, dass nachhaltige Ent-

wicklung eine kulturelle Herausforderung ist. Von alten Mustern und Gewisshei-

ten gilt es sich zu verabschieden und neue Zukunftsstrategien zu entwickeln.«170

»DerMensch ist ein lustbetontesWesen. Etwas zu tun, das Freudemacht, das nicht

den Verzicht, sondern den Gewinn betont, animiert zumMit-machen. Das Thema

Nachhaltigkeitmuss positiv kulturell besetzt werden.Wenn uns dies gelingt, wird

nicht mehr der Verzicht als Erstes stehen, sondern der Gewinn.«171

Diskurse über Glück und das gute Leben sollten dabei idealer weise bereits Elemen-

te des Wohlbefindens in sich integrieren. Möglicherweise kann gerade der Bereich

der Ästhetik, welcher so schwer zu fassen ist, Bezüge und Gemeinsamkeiten her-

stellen und mithin als inspirierende ästhetische Utopie agieren.172 Das ästhetische

Element trägt zum Diskurs bei, wenn etwa mit Habermas »Kunst als genuine Ver-

körperung einer kommunikativen Vernunft«173 zu verstehen ist und sich von dem

Ansatz der Warenästhetik genuin unterscheidet: »Schillers ästhetische Utopie zielt

freilich nicht auf eine Ästhetisierung der Lebensverhältnisse, sondern auf eine Re-

volutionierung der Verständigungsverhältnisse.«174

Wenn Gesellschaft als soziales Gebilde verstanden wird, das als beständig von

den einzelnen Gesellschaftsmitgliedern (re)produziert wird, so kommt diesem in-

dividuellen Handeln mehr Bedeutung zu als bei einem statischen, traditionalisti-

schen Gesellschaftsverständnis. Es sind dann nämlich durchaus individuelle Ver-

haltensweisen, die auf das gesellschaftliche Gefüge verändernd einwirken können.

170 Zimmermann (2018): S. 52.

171 Zimmermann (2018): S. 55.

172 Als Beitrages des utopischen Denkens wurde Schillers ästhetische Utopie z.B. von Adorno,

Bloch und Habermas rezipiert. Siehe Berghahn (2000): S. 285f. Siehe auch Habermas(1988):

S. 59-64.

173 Habermas(1988): S. 62.

174 Habermas(1988): S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze 297

Somit ergibt sich für das Individuum die Aufgabe, sein (re)produktives Wirken zu

reflektieren und in Bezug zu seinen Ideen eines guten Lebens zu gestalten.175 Als

Lebenskunst ist es die Praxis des Einzelnen, sein Leben zu reflektieren und ande-

re Praxen zu erforschen: »Das ist Lebenskunst: Eine fortwährende Arbeit der be-

wußten Gestaltung des Lebens und des Selbst, um daraus ein Kunstwerk zu ma-

chen.«176 Dies lässt sich als Möglichkeit für das Individuum ebenso lesen wie als

Aufforderung an das Individuum, seine Möglichkeiten zu nutzen. Im Verständnis

von Lebenskunst als Ansatz des aufgeklärten Strebens nach Glück ist es somit das

Individuum, welches einen Wandel bewirken kann; sei es individuell als Lebens-

künstler oder in der Zusammenkunft in Kollektiven und Gruppen je nach Anlass.

Lebenskunst impliziert damit die Aufgabe, entsprechende Freiräume zu generie-

ren, die Lebenskunst ermöglichen, also sich auch politisch für den Erhalt und Aus-

bau von Freiräumen einzusetzen. Die Idee des Individuums ist hierbei zu verfol-

gen als Subjektivität des Wohlbefindens und zu verteidigen gegen die beständigen

Kommerzialisierungen der Warengesellschaft.177

Unter dem Blickwinkel auf Glück und Nachhaltigkeit zeigt sich die gegenwär-

tige Lage in ihrer historischen Besonderheit: Die gegenwärtige Generation gehört

zu der ersten, die eine umfangreiche Freiheit von materieller Not erleben darf.

Dabei überdehnt sie jedoch (ungewollt) die ökologischen Grenzen und kommt an

die Grenzen des etablierten althergebrachte Weltbildes von Wohlstandswachstum

als Fortschrittsnarrativ. Die Menschen der Spätmoderne brauchen also unbedingt

neue Orientierungssysteme und sie sind sich dessen auch zunehmend bewusst.178

Das zunehmende Bewusstsein für die Notwendigkeit des Wandels trifft aufgrund

des Wohlstands auf einen relativ großen Freiraum für diskursive Auseinanderset-

zungen. Es bestehen also reale Optionen für Reflexivität, welche für die oben ge-

nannte Herausforderungen der Erneuerung der Moderne relevant erscheint: ge-

meinsam eine ebenso verträglichen wie wünschenswerten Fortschritt zu gestal-

ten.179 Das seit einigen Jahren populäre Thema Glück zeugt von dieser Suche und

seineWege mäandern zwischen den Polen etablierter Angebote und früherer Idea-

le, von einer biedermeierartigen Form des Glücks auf dem Land (Stichwort Land-

175 Die Soziologie der Nachhaltigkeit untersucht entsprechend das soziales Handeln im gesell-

schaftlichen Kontext. Wendt et al. (2018); Henkel et al. (2017).

176 Schmid (2004a): S. 186.

177 Die Figur Bartleby im gleichnamigen Roman von Melville (2004) äußert durch ein ebenso

sanftes wie bestimmtes I would prefer not to ihre Distanzierung und Loslösung von gesell-

schaftlichen oder ökonomischen Ansprüchen. Gegenüber der Figur, welche letztendlich in

kummulierter Nicht-Präferenz untergeht wäre in realiter jedoch auch das zu Bevorzugende

zu bestimmen und zu verfolgen.

178 Stengel (2011): S. 252; Kersting (2000): S. 79.

179 Mill vertrat den Ansatz, dass es eine der wichtigsten Quellen des Fortschritts sei, Menschen

mit anderen Menschen in Kontakt zu bringen, deren Denk- und Handlungsweisen sich vom

Vertrauten unterscheiden. Berlin (2009): S. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Glück und Nachhaltigkeit

lust) oder in der Gemütlichkeit des eigenen Heims (Stichwort Hygge), aber auch

zu gemeinschaftlichen Aktivitäten wie Nachbarschaftsgärten oder dem Singen im

Chor. Oftmals finden sich hier nicht nur private, individualistische Ansätze, das

eigene Leben schöner und glücklicher zu machen, sondern diese Formen des Su-

chens wirken auch in die Gesellschaft zurück, etwa wennmehrMenschen dieMög-

lichkeiten von Teilzeitarbeit, Auszeiten (Sabbaticals) oder Elternzeit nutzen.

Um Formen der Lebenskunst auf individueller, gemeinschaftlicher und gesell-

schaftlicher Ebene zu erkunden, sollten Menschen zum spielerischen Experimen-

tieren eingeladen werden. Mögliche Ansätze durch Projekte und Reallabore wur-

den bereits benannt.Modelle wie das Grundeinkommen sind hier ebenso wertvolle

Werkzeuge, um Freiräume zu schaffen und Menschen die Ängste vor Veränderun-

gen zu nehmen oder zumindest zu mindern. Pioniere des Wandels sind gefragt und

sie stecken im Verständnis der Lebenskunst in jedem Menschen.180 Oder anders

formuliert: Jeder Mensch ein Lebenskünstler.

180 Schneidewind (2018): S. 452-475. Als Pioniere des Wandels versteht er Menschen, die bei-

spielsweise über ein bewusstes Konsumverhaltens hinaus aktiv werden und damit sozusa-

gen transformative Bürger werden.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11. Schluss

11.1 Ergebnisse der Arbeit

In der vorliegenden Arbeit konnte gezeigt werden, dass dass subjektives Wohlbe-

finden und Suffizienz zusammengeführt werden können und diese Zusammen-

führung dem Erreichen des Ziels der nachhaltigen Entwicklung förderlich ist. So-

mit wurde dieThese der Arbeit grundlegend bestätigt. Übergreifend lässt sich fest-

stellen, dass ein aufgeklärtes Streben nach Glück aber tendenziell aufWohlbefinden

und nicht Wohlstand zielt. Das Streben nach Glück, so es informiert und reflek-

tiert ist, bietet damit eine Alternative zur gegenwärtig dominanten materialisti-

schen Lebensweise und kann daher als Leitmotiv für eine suffiziente Lebensweise

fungieren. Es zeigt sich jedoch der Bedarf einer differenzierten Betrachtung der

Konzepte von Wohlbefinden, Glück, Zufriedenheit und dem guten Leben.

Ausgangspunkt für den Entwurf einer Theorie von Glück und Nachhaltigkeit

ist das Verständnis von nachhaltiger Entwicklung als einem anthropozentrischen

Modell, bei dem nicht nur eine mögliche Verbindung zwischen Glück und Nach-

haltigkeit besteht, sondern sie logisch aufeinander bezogen sind:

Glück ist nichtmöglich ohneNachhaltigkeit.Ein aufgeklärtes Glücksstreben bezieht

auch die Zukunft ein, für die es gilt, das Glück weiterhin zu ermöglichen. Somit ist

der Wunsch nach fortwährendem Wohlbefinden der logische Anspruch an Nach-

haltigkeit.

Nachhaltigkeit ist nicht plausibel ohne Glück. Nachhaltigkeit muss sich auf etwas

beziehen, das erhalten werden soll. Dies ist grundlegend das subjektive Wohlbe-

finden jedes einzelnen Menschen und somit auch aller Menschen. Nachhaltigkeit

bezieht sich somit inhärent auf Glück als das legitime Ziel, welches anzustreben

und zu erhalten ist.

Glück und Nachhaltigkeit gehören zusammen. Nachhaltige Entwicklung als pri-

mär anthropologisches Konzept ist nur durch Bezüge auf das Wohlbefinden so

begründbar, dass Menschen ihr zustimmen können. Widmen sich Menschen dem

subjektiven Wohlbefinden, so müssen sie mithin dem Ziel nachhaltiger Entwick-

lung zustimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Glück und Nachhaltigkeit

Im Folgenden werden Haupterkenntnisse der Arbeit zusammenfassend in 5

Punkten dargestellt.

(1) Erkenntnisse der Glücksforschung in Bezug auf Suffizienz.Die empirische Glücks-

forschung zeigt, dass die Korrelation von Wohlstand und Wohlbefinden sich nur

relativ, nicht absolut ist Entspricht das Einkommen dem gesellschaftlichen Durch-

schnitt zeichnet sich eine Art materielles Sättigungsniveau ab, oberhalb dessen die

Steigerung von Besitz und Vermögen nur eine minimale Steigerung des subjek-

tiven Wohlbefindens generiert. Der Blick in die philosophischen Lehren zu Glück

und gutem Leben zeigt, dass eine materialistische Lebensweise keinem reflektier-

ten Leitbild eines guten Lebens entspricht. Für dasWohlbefinden ausschlaggebend

sind vor allem Aspekte, die nicht unmittelbar mit einer materialistischen Lebens-

weise verbunden sind: soziale Kontakte, Sinn, Muße, Naturbezug, Spiel und Kul-

tur/Kunst. Empirische Glücksforschung und Philosophie zeigen jedoch auch, dass

der Mensch an sich nicht suffizient im Sinne von genügsam ist, sondern nach per-

sönlicher Entwicklung und Entfaltung strebt sowie bemüht ist, die Bedingungen

seines Lebens zu verbessern. Als Kulturwesen ist er dabei zunächst unbegrenzt

in der Vielfältigkeit seiner Lebensgestaltung. Das Streben nach Wohlbefinden und

die Maßgabe der nachhaltigen Entwicklung verbleiben deshalb im Spannungsver-

hältnis, da verschiedene Formen des Strebens nach Glück verschiedenen Bedarf an

Ressourcen haben.

(2) Tretmühlen des Glücks. Die gegenwärtig dominante Form der materialisti-

schen Lebensweise bietet relativ hohes Maß an subjektivem Wohlbefinden, birgt

aber zugleich signifikante Nebeneffekte.Diese wurden in Form der Tretmühlen des

Glücks, sowie den Paradoxien und Pathologien der modernen Gesellschaft identi-

fiziert. Sie zeigt, dass das Glücksversprechen der materialistischen Lebensweise

vielfach unerfüllt bleibt. In Rückbezug auf die Erkenntnisse der Glücksforschung

wäre eine Lebensweise, welche deutlich weniger Erwerbsarbeit und Leistungsori-

entierung beinhaltet, sowie die Bedürfnisbefriedigung weniger stark der Sphäre

des Konsums überlässt, naheliegend, um ein höheres Maß an Wohlbefinden zu

erzielen. Als zentrale Elemente einer Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens

wurden benannt: Beziehungen pflegen, Spiel, Kunst/Kultur und Muße.

(3) Formen einer suffizienten Lebensweise. In der Literatur zu Suffizienz finden sich

verschiedene Bezüge zu Konzepten von Wohlbefinden und dem guten Leben. Es

wurden dabei 3 Ansätze eines Glücksverständnisses suffizienter Lebensweisen her-

ausgearbeitet. Zwei beziehen sich das eudamonische Modell des guten Lebens, in

welchem das subjektive Wohlbefinden hinter einem objektiven Glück zurücksteht.

Dies wird in der Literatur zu Suffizienz beispielsweise mit dem Begriff das rechte

Maß bezeichnet. Hierzu gehören einerseits pantheistisch-spirituelle Ideenlehren

mit kosmologischen Modellen, etwa die Tiefenökologie, die ein harmonisches Mit-

einander von Mensch und Natur zum Ziel haben. Andererseits Modelle, die einen

Bezug zur christlichen Askese haben, indem sie auf Selbstbeschränkung als Tugend

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11. Schluss 301

an sich verweisen. Der dritte Ansatz steht hierzu im Kontrast und verweist auf die

Idee des Hedonismus. Hier wird durch das verfolgen eines leiblich orientierten

Glücks ein indirektes Modell des nachhaltigen Lebensweise entworfen. Die drei

Modelle zeichnen sich durch ein unterschiedliche Ausmaße an Plausibilität und

Präferabilität aus. Vor allem gegen die Idee der Askese und kosmologisch-spiritu-

elle Modelle lassen sich relevante Einwände formulieren, da sie nur bedingt mit

den Erkenntnissen der Glücksforschung und einer aufgeklärten Philosophie des

guten Lebens kompatibel sind. Das bisherige Verständnis von Suffizienz ist zu-

dem meist geprägt von einer Normativität der Nachhaltigkeit: was nachhaltig ist

sei gut und daher dem Menschen als Glück inhärent angelegt. Die Annahme eines

genügsamen Idealzustandes, bei dem der Mensch in Harmonie mit der Natur lebt,

erscheint nicht plausibel. Der Bezug zum rechtenMaß, zu welchem der Mensch zu-

rückzufinden hätte, damit eine nachhaltige Lebensweise zustande kommt, ist zwar

populär, aber vage und bietet daher als Leitmotiv keine Orientierung.

(4) Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv. Gemäß der ausgeführten Betrachtun-

gen ist der Ansatz des aufgeklärter Hedonismus mit großem Potential versehen,

zu einer nachhaltigen Lebensweise beizutragen. Die Motive Anthropologie statt Me-

taphysik von Ernst Tugendhat und Leibsein als Aufgabe von Gernot Böhme kummu-

lieren im aufgeklärten Hedonismus und beziehen sich auf die Grundlagen einer

modernen Gesellschaft und der Idee des Individuums. Für die Praxis lässt sich

daraus eine leibangebundene Lebenskunst skizzieren, welche die oben genannten

vier Elemente einer nicht-materialistischen Lebensweise aufnimmt und besonde-

ren Bezug auf die Frage von Leiblichkeit (Somatik) und der Selbstverhältnisse legt.

Besonders die Bereiche von Kultur und Kunst ermöglichen die Kombination von

fortwährendermenschlicher Entwicklung ohne notwendige fortwährendesWachs-

tum des materiellen Wohlstands und symbolisieren damit den Ansatz einer nicht-

intendierten Suffizienz.

(5) Politische Implikationen. Unter Verweis auf die Grundlagen von Liberalismus

und Utilitarismus lässt sich eine Kritik an der ökonomisch dominierten Politikge-

staltung der Gegenwart formulieren. Die Reduktion von Nutzen als Gewinn, Besitz

und materiellem Wohlstand ist nicht plausibel und steht mit der Idee des größten

Glücks aller im Konflikt. Das Streben nach Glück neu zu fokussieren kann hier ei-

nen wertvollen Beitrag leisten, um im Sinne einer reflexiven Moderne sowohl die

ökologische Krise als auch die Pathologien der modernen Gesellschaft zu thema-

tisieren. Dazu sind unter anderem Diskurse und Reallabore gefragt, die konse-

quent und kreativ die Frage nach dem Glück stellen. Die Einrichtung von Indizes

für Wohlbefinden auf verschiedenen Ebenen wäre ebenso eine vielversprechende

Maßnahme. Das größtmögliche Glück aller verlangt zugleich nach einer Begren-

zung der ökonomischen Interessen und einer Förderung von sozialen und kultu-

rellen Aspekten. Eine solche Politik steht jedoch im Konflikt mit dem Kapitalismus

alsWirtschaftsweise undGesellschaftsform.Diese grundlegende Barrieremacht es

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Glück und Nachhaltigkeit

schwer, konkrete und vielversprechende Ansatzpunkte zu identifizieren. Das Mo-

dell der Lebenskunst beschreibt eine entsprechende selbstreflexive Suche und kann

als relevanter Beitrag zu einer nachhaltigen Moderne gelten.

11.2 Ausblick

Im Folgenden wird skizziert, welche zentralen Punkten zur weiteren Forschung

sich aus den Ergebnissen und Erkenntnissen der Arbeit ergeben. Dabei ist zu-

nächst festzuhalten, dass insgesamt ein ebenso großes wie vielfältiges Potential

besteht, das Themenfeld von Glück und Nachhaltigkeit weiter zu erforschen. Hier

sind besonders 3 Punkte zu benennen, die konkret an den vorliegenden Entwurf

einer Theorie von Glück und Nachhaltigkeit anknüpfen.

(1)Wohlbefinden als Leitmotiv einer nachhaltigen Moderne. Betrachtungen, wie ge-

sellschaftlicher Wandel funktioniert, sind ausgehend von den Ergebnissen dieser

Arbeit vor allem in Hinblick auf die Ideen von Glück, Zufriedenheit und subjek-

tivem Wohlbefinden zu erstellen. Bisherige Studien zu Akteuren des Wandels be-

ziehen sich meist direkt auf die direkt nachhaltigkeitsrelevantenWerte und Hand-

lungsmuster. Gerade in Hinblick auf den Ansatz der nicht-intendierten Nachhal-

tigkeit sind hier theoretische Forschungen und empirische Studien wünschens-

wert, etwa für die Effekte von Maßnahmen der Sozial- und Kulturpolitik oder ei-

nemGrundeinkommen. Ebenso ist die Entwicklung von Indizes für Lebensqualität

und Wohlbefinden und ihrer Effekte auf den öffentlichen Diskurs und die Poli-

tikgestaltung zu beobachten. Für den Ansatz der Lebenskunst wäre zudem eine

detaillierte Analyse anhand von Kategorien (zum Beispiel Klasse/Milieu) oder in

Hinsicht auf Geschlechterverhältnisse wertvoll. Hier gilt es zudem, die tendenzi-

ell elitär-intellektuelle Konzeption von Lebenskunst als rein philosophischem Kon-

strukt zu relativieren und anhand von Alltagspraktiken anschaulich werden zu las-

sen. Dabei stellt sich ebenso die Frage, wie sich das Streben nach Wohlbefinden in

politischen Bewegungen wiederfinden beziehungsweise ausdrücken kann.

(2) Projektion auf die Globale Dimension. Im 21. Jahrhundert lässt sich das Thema

nachhaltige Entwicklung nicht plausibel behandeln, ohne die globale Dimension

zu beachten. Die Entwicklung von Transformationsstaaten und Schwellenländern

hat zu einem rasanten Zuwachs einer neuen globalen Mittelschicht geführt und zur

Verbreitung einer weltweit sich angleichenden materialistischen Lebensweise bei-

getragen – mit signifikanten Auswirkungen auf den globalen Ressourcenbedarf.1

Für das Jahr 2030 werden bis zu 4,8 Milliarden Menschen als globale Mittelschicht

1 Vgl. Paech (2005): S. 89. Jackson (2008). International Energy Agency (2010: S. 5.): »Auf Nicht-

OECD-Mitgliedstaaten entfallen 93 % des erwarteten Anstiegs [bis 2035] des weltweiten Pri-

märenergiebedarfs im Szenario der neuen energiepolitischen Rahmenbedingungen. Diese

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11. Schluss 303

prognostiziert, die einer materialistischen Lebensweise zugeneigt sind und einen

Nachfrageboom bei ressourcenintensiven Produkten wie Autos, Elektrogeräten,

aber auch dem Fleischkonsum auslösen.2 In Bezug auf alternative Entwicklungs-

pfade besteht somit vor allem für die sich rasant entwickelnden Ökonomien in den

sogenannten Schwellen- und Entwicklungsländern die dringende Notwendigkeit,

das Modell der nachholenden Entwicklung aufzugeben und unmittelbar eine qua-

litative Entwicklung anstelle quantitativen Wachstums anzustreben.3 Grundlagen

dafür bestehen durchaus weltweit im jeweiligen kulturellen Erbe. So finden sich

in den philosophischen, religiösen und kulturellen Grundlagen von Konfuzianis-

mus, Buddhismus und Hinduismus Ansätze, die zur kritischen Reflexion der ma-

terialistischen Lebensweise auffordern.4 Nicht zuletzt wäre eine Betrachtung von

subjektivem Wohlbefinden im Kontext der Sustainable Development Goals wertvoll.

(3) Reflexivität der Forschung. Als eine Art wissenschaftlicher Querschnittsaufga-

be hat Pierre Bourdieu unter dem Begriff der Reflexiven Anthropologie Überlegungen

zum Verhältnis von Beobachter und Objekt in der Wissenschaft angestellt: »Mei-

ner Meinung nach ist eine der Hauptfehlerquellen in den Sozialwissenschaften die

unkontrollierte Beziehung zum Objekt, die dazu führt, daß diese unanalysierte

Beziehung in das Objekt der Analyse hinein projiziert wird.«5 Bourdieu attestiert,

dass die Sozialwissenschaftler zwar einerseits die Objektivierung der sozialenWelt

zu ihrem Beruf gemacht haben, aber andererseits selten in der Lage sind, sich sel-

ber zu objektivieren.6 Die eigenen anthropologischen Grundlagen sind nämlich so

verwurzelt, dass die meisten Forschenden diese nicht reflektieren. Im Zuge der

Untersuchung von Suffizienzkonzepten zeigt sich beispielhaft, dass viele Beiträge

sich auf das gesellschaftlich dominante, christlich geprägteWertesystem beziehen,

ohne die darin angelegten Implikationen (zum Beispiel in Hinsicht auf die Selbst-

Entwicklung spiegelt das schnellere Wachstum der Wirtschaftsleistung, der Industriepro-

duktion, der Bevölkerung und der Urbanisierung in diesen Ländern wider.«

2 Myers/Kent 2005; Wilson/Dragusanu (2008); Popp (2014); Nair (2011).

3 Seitz (2013); Nair (2011): S. 121. Ein solcher Ansatz wird auch als ökologisches leapfrogging

bezeichnet, da die Länder eine oder mehrere Entwicklungsstufen im Sinne der Industria-

lisierung überspringen. Vgl. Paech (2005): S. 82-83; Sachs (2002): S. 84. Hier stimmt es zu-

versichtlich, dass mit Gross National Happiness das bisher prägnanteste Beispiel für einen

alternativen Wohlstandsindex aus dem globalen Süden stammt. Dallmer (2018).

4 Bauer (1971); Gransow (2006); Roetz (2006), Stevenson/Haberman (2008): S. 39, S. 48; Shin

et al. (2009). Bargatzky (2010): S. 120ff. Mehr zu Glücksvorstellungen verschiedener Kulturen

bei Bellebaum (1994), Pieper (2003); Bormans (2011); McMahon (2006).

5 Bourdieu/Wacquant (1996): S. 99.

6 Bourdieu/Wacquant (1996): S. 99.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Glück und Nachhaltigkeit

verhältnisse) zu benennen oder zu hinterfragen.7 Beispielhaft formulieren dies,

wenn auch etwas drastisch, Skidelsky/Skidelsky:

»Diemeisten radikalen Klimaschützer hassen Gier und Luxus leidenschaftlich. […]

Aus einem großen Teil der ökologischen Literatur spricht die Liebe zum Büßerge-

wand. Sehr deutlich ist der puritanische Zungenschlag in George Monbiotts An-

kündigung, die Kampagne für den Klimaschutz fordere ›nicht Überfluss, sondern

Mangel. Es ist eine Kampagne, die nicht mehr Freiheit will, sondern weniger.‹«8

In Bezug auf das latent vernachlässigte Modell des aufgeklärten Hedonismus hat

sich gezeigt, dass die Geistes- und Sozialwissenschaften, und vor allem die Philo-

sophie, sich seit jeher wesentlich weniger mit dem Leib als mit dem Geist befasst

haben. Sie folgen damit der dominanten und hierarchischenDualität und reprodu-

zieren sie. Das problematische Verhältnis zur (eigenen) Körperlichkeit findet sich

in der Philosophie vielfach wieder, von der Antike bis in die Moderne.9 So stellt

schon Aristoteles die seelischen Güter über die des Leibes, ohne allerdings eine

solide Begründung dafür zu liefern, es wird vielmehr geradezu selbstreferenziell

postuliert.10 Eine oft persönlich angelegte tiefe Skepsis besteht gegenüber allen

leiblichen Genüssen. Wenn überhaupt so sind das Sehen und Hören als ästheti-

sche Erfahrungen noch genehm, während Geruch und Geschmack verpönt sind.

Vor allem die Sexualität war und ist ein schwieriges Thema in der Philosophie.11 Es

ist auffällig, dass das Thema Sexualität in der empirischen Glücksforschung kaum

vorkommt.Hier kann ein entsprechendesmoralisches Framing angenommenwer-

den.12

7 Zudem findet sich die christliche Prägung direkt bei einigen VertreterInnen (Personen und

Organisationen) im Nachhaltigkeitsdiskurs wieder und hat somit Auswirkungen auf das

Menschenbild und die Vorstellungen zum subjektiven Wohlbefinden.

8 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 180.

9 Schon Platon hat eine Abneigung gegen körperliche Genüsse und die mangelnde Vernunft-

kontrolle in der Liebeslust. »Platon hat de facto nur seine vorgefassten Präferenzen in seine

metaphysische Ordnung projiziert.« Kanitscheider (2011): S. 66 (Verweist hier auf Platon Phi-

lebos 63b). Über das Verhältnis von Aristoteles zur Lust schreibt Hossenfelder: »So kommt

erwartungsgemäß heraus, daß Aristoteles‹ eigene Lust, die Lust am philosophischen Den-

ken, die beste ist.« Hossenfelder (1998): S. 51. Onfray (1991a: S. 147) über Sartre: »Der Philo-

soph steht durchaus in der Platonischen Tradition, der Vorzüglichkeit der Idee, der Dinge des

Geistes und des Ekels vor dem Körper[…]«.

10 NE 1098b.

11 Verschiedentlich ausgeführt mit zahlreichen Beispielen bei Korthalts (2006); Onfray (1991a);

Marzano (2013): S. 113-127; Wiegerling (2008): S. 58-62.

12 So findet sich in den meistern Büchern über das Glück eher wenig zum Thema Sexualität.

besonders die positive Psychologie fällt hier auf: im 30-seitigen Register des Buches Flourish

von Seligman (2012) sind die Begriffe Sexualität und Erotik überhaupt nicht zu finden.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11. Schluss 305

»Von Spinoza bis Karl Popper plädierten die meisten Denker dafür, die Affekte

und Leidenschaften zu bändigen und zu unterdrücken, wie eigentlich geschicht-

lich sich die Ethik, speziell die christliche, zumgrößten Teil als Anleitung zur Trieb-

sublimierung verstanden hat. Man kann vermuten, dass dies ein spezifischer Phi-

losophendefekt ist, weil diese aufgrund ihrer Reflexionstätigkeit gar nicht mehr

in der Lage sind, das Lustpotential ihres eigenen Körpers auszunutzen. So ver-

steht sich, warum die Überzahl der Denker ein solch gebrochenes Verhältnis zur

Sinnlichkeit besaß, d.h. eine Haltung, die sie dann unbewusst in ihre Ethik haben

einfliessen lassen.«13

Insgesamt ist der wissenschaftlichenWelt eine Verbindung zu denWerten der pro-

testantischen Ethik zu attestieren. Fleiß und ein hohesMaß an Selbstdisziplin sind

gefordert – die Distanz zu Körper- und Leiblichkeit ergibt sich dann oft von selbst

aus dem Rahmen der Arbeitsgestaltung.

»Was machen Soziologinnen und Soziologen, wenn sie Soziologie ›machen‹? Im

Großen und Ganzen wohl folgendes: Sie sitzen auf Stühlen, lesen Texte, streichen

diese vielleicht an, machen sich handschriftliche Notizen, tippen auf einer Tasta-

tur und schauen in einen Bildschirm.«14

Dies gilt weitgehend aber auch für jene, die als Pioniere versuchen, den Wandel

voran zu treiben und sich in zahlreichen Initiativen mit voller Energie engagieren.

Weitgehend sind auch sie in eben jene Welt eingebunden, die auf einem starken

Arbeitsethos basiert.15 Hier bleibt es ein Forschungsfeld, das sich vor allem in der

Praxismanifestierenmuss,wie der nachhaltige Umgangmit sich selbst imRahmen

des Streitens für die große Transformation gelingen kann.

11.3 Schlusswort

Den Ausführungen zu Glück und Nachhaltigkeit in dieser Arbeit folgend ließe sich

die Definition von nachhaltiger Entwicklung umformulieren und würde dann lau-

ten:

»Sustainable development is development that allows all people the pursuit of

happiness in the present without compromising the ability of future generations

to pursue their own happiness.«

13 Kanitscheider (2008): S. 201-202.

14 Gugutzer (2015): S. 140.

15 Pourian (2016) berichtet von ihrer Zusammenarbeit mit AktivistInnen aus der Transition-

Town Bewegung, dass diese eine besonderes Ausmaß von Erschöpfung und damit verbun-

denen körperlichem Raubbau zeigen.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Glück und Nachhaltigkeit

Aus dieser Formulierung ergibt sich dann als logische Frage:What is happiness? Es

war glücklicherweise nicht das Ziel dieser Arbeit, diese Frage final zu beantworten.

Die Arbeit wollte lediglich aufzeigen, dass die Frage elementar ist – besonders für

das Ziel einer nachhaltigen Entwicklung.

In der Beschreibung der Ausgangslage für die vorliegende Arbeit wurde das

Modell derDonut-Economy von Kate Raworth vorgestellt, da es die Herausforderung

nachhaltiger Entwicklung anschaulich darstellt: ein gutes Leben für alle Menschen

innerhalb der planetaren Grenzen zu ermöglichen. Raworth hat sich in ihrer Arbeit

auch mit den notwendigen Herangehensweisen befasst, um als Menschheit im safe

and just space for humanity navigieren zu können:

»Viele transformativeGedankenwerden auf anderen Feldern desDenkens hervor-

gebracht, wie etwa in der Psychologie, der Ökologie, der Physik, der Geschichte,

der Erdsystemwissenschaft, der Geografie, der Architektur, der Soziologie und der

Komplexitätswissenschaft. DieWirtschaftstheorie wäre gut beraten, die Angebo-

te dieser anderen Disziplinen anzunehmen.«16

Erstaunlicherweise lässt Raworth die Philosophie in ihrer Aufzählung außen vor.

Dabei ist es in guten Teilen, wie die vorliegende Arbeit aufgezeigt hat, eine philoso-

phische Bestimmung, was als das gute Leben anzusehen ist. Das Verständnis von

Glück, Zufriedenheit und subjektivem Wohlbefinden ist äußerst relevant für die

Frage nach Leitmotiven einer nachhaltiger Lebensweise. Subjektives Wohlbefin-

den gelingt nicht ohne Reflexion dessen, was als gutes, gelungenes und sinnvolles

Leben anzusehen ist.

»Aber der entscheidende Wert dieser Frage, wofür es sich zu leben lohnt, ist ein

ganz anderer. Er liegt im Akt, diese Frage zu stellen und damit alles, was wir Ver-

nunft nennen, an dieser Frage zumessen. Denn nur wennwir das tun, bekommen

alle Formen von Teilvernunft, auf die wir gegenwärtig so sehr Rücksicht nehmen,

ihren eigentlichen Sinn. […] Denn nur gemessen an dieser Frage, haben teilver-

nünftige Prinzipien wie Sicherheit, Gesundheit, Umweltschutz, Kosteneffizienz

etc. ihren partiellen Sinn.«17

Während die Philosophie die zentrale Frage stellt, was ein gutes Leben ausmacht,

so bietet sie jedoch keine endgültige Antwort, was das gute Leben ist. Philosophie

dient hier aber als Handwerk, welches die Fähigkeit zur Selbstreflexion entwickeln

hilft und es ermöglicht, eine eigene Antwort zu finden.

»Die sokratischen Dialoge verlangen von ihren Lesern, was Sokrates von seinen

Gesprächspartnern fordert: Sie müssen alle Überzeugungen untersuchen, die ih-

16 Raworth (2018): S. 107.

17 Pfaller (2017): S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11. Schluss 307

nen wichtig sind, bestimmen, mit welchen anderen Überzeugungen sie in logi-

scher Verbindung stehen, nur diejenigen akzeptieren, die zueinander passen und

ihr Leben dementsprechend einrichten.«18

Eine kritische Selbstreflexion ist sinnvoll und notwendig, um sich vor Irrtümern

zu schützen, etwa den genannten Tretmühlen des Glücks, den Wohlstandsfallen

oder dem illusionären Glück. Eine beständige Auseinandersetzung mit den eige-

nen Wünschen und Bedürfnissen, im Blick die Leibangebundenheit der Vernunft,

erlaubt eine Aneignungsprozess und letztendlich die Souveränität. In der Form

der Lebenskunst finden dabei Theorie und Praxis zusammen. Während in der De-

batte um Suffizienz oftmals die Annahme vertreten wird, der Mensch müsse sich

weniger um sich undmehr um die Umwelt kümmern, laden die vorliegenden Erör-

terungen zu einer überraschend anderen Sichtweise ein, nämlich, dass der Mensch

sich mehr mit sich selbst beschäftigen möge.

Lebenskunst bedeutet die bewusste Verwendung von Zeit zur Steigerung des

Wohlbefindens in Formen der Selbstsorge. Es zeigt sich, dass es eine Vielfalt an

Möglichkeiten gibt, das Leben zu entdecken, zu genießen und zu kultivieren, die

keineswegs mit der direkten Notwendigkeit der Steigerung von Produktion und

Konsumption verbunden sind. Sie sind dabei keine blassen Alternativen zur bunten

Warenwelt. Vielmehr lässt sich aus einer kritischen Sicht auf die gegebene Arbeits-

und Konsumgesellschaft eine Perspektive der Emanzipation aufzeigen, denn die

Befähigung des Menschen zur Kultur bietet unendliche Möglichkeiten zur sinn-

vollen Lebensgestaltung, die bislang noch relativ wenig genutzt werden. Damit

eröffnet sich eine weitere unerwartete Perspektive. Die Orientierung an Suffizi-

enz als Maßgabe einer nachhaltigen Lebensweise hat nicht nur das Streben des

Menschen nach Glück zu berücksichtigen. Nunmehr lässt sich die Beziehung von

Glück und Nachhaltigkeit auch umkehren. Das Streben nach Glück ist dann ein

maßgeblicher Beitrag zu einer suffizienten Lebensweise.

18 Nehamas (2000): S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis

Ackrill, John L. (2006): Aristotle on Eudaimonia. In: Höffe, Otfried (Hg.): Nikoma-

chische Ethik. 2., bearbeitete Auflage. Akademie Verlag: Berlin.

Acksel, B. et al. (2015): Commoning: Zur Kon-struktion einer konvivialen Gemein-

schaft. In: Adloff, F.; Heins, V.M. (Hg.): Konvivialismus. Eine Debatte. tran-

script: Bielefeld.

Acosta, Alberto (2015): Buen Vivir. Vom Recht auf ein gutes Leben. Oekom: Mün-

chen.

Adamowsky, Natascha (2013): »Dies ist (k)ein Spiel«. Spiel als ambivalentes Kultur-

phänomen. In: Bäcker/Freytag (Hg.): Tanz. Spiel. Kreativität. Jahrbuch Tanz-

forschung, Bd. 23. Henschel. Leipzig.

Adler, F.; Schachtschneider, U. (2010): Green New Deal, Suffizienz oder Ökosozia-

lismus? Konzepte für gesellschaftliche Wege aus der Ökokrise. München.

Adloff, F.; Heins, V.M. (Hg.)(2015): Konvivialismus. Eine Debatte. transcript: Biele-

feld.

Adloff, Frank (2015): Immer im Takt bleiben? Zu einer konvivialistischen Affektpo-

litik. In: Adloff, F.; Heins, V.M. (Hg.): Konvivialismus. Eine Debatte. transcript:

Bielefeld.

Agamben, Giorgio (2005): Profanierungen. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Ahuvia, A., Thin, N., Haybron, D. M., Biswas-Diener, R., Ricard, M., & Timsit, J.

(2015). Happiness: An interactionist perspective. International Journal of Wellbe-

ing, 5(1), 1-18.

Aknin, Lara B., Norton, Michael I. and Dunn, Elizabeth W.(2009): From wealth

to well-being? Money matters, but less than people think.The Journal of Positive

Psychology, 4:6 ,523-527.

Alarcón, Mónica (2012): Künstlerische Forschung und Phänomenologie als Theo-

rie der Erfahrung im Tanz. In: Hermeneia: Journal of Hermeneutics, Art Theory and

Criticism 12/2012, S. 209-217.

Alexander, Samuel (2011): The Voluntary Simplicity Movement: Reimagining the

Good Life beyond Consumer Culture.The International Journal of Environmen-

tal, Cultural, Economic and Social Sustainability, Vol 7.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Glück und Nachhaltigkeit

Alexander, Samuel (2017): Degrowth as an ›Aesthetics of Existence‹. MSSI Mono-

graph Series. Melbourne Sustainable Society Institute. The University of Mel-

bourne.

Altvater, Elmar (2017): Kapitalozän. Der Kapitalismus schreibt Erdgeschichte. Lu-

xemburg 2-3/2017, S. 108-117.

Amirpur, Miglena, 2012: Kompensatorischer Konsum und Zufriedenheit. Ein Bei-

trag der empirischen Glücksforschung. E-Journal Philosophie der Psychologie. Fe-

bruar 2012.

Apel, Karl-Otto (1975): Das Leibapriori der Erkenntnis In: Gadamer, Hans-Georg;

Vogler, Paul (Hg.): Neue Anthropologie, Bd. 7. DTV : München. S. 264-288.

Apel, Karl-Otto (1988): Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Übergangs

zur postkonventionellen Moral. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Apel, Karl-Otto (1994): Die ökologische Krise als Herausforderung für die Diskurs-

ethik. In: Böhler, D. (Hg.): Ethik für die Zukunft: im Diskurs mit Hans Jonas.

Apel, Karl-Otto (2017): Transzendentale Reflexion und Geschichte. Suhrkamp/Ber-

lin.

Appiah, Kwame Anthony (2007): Der Kosmopolit. Philosophie desWeltbürgertums.

Beck: München.

Arendt, Hannah (2002): Vita Activa oder Vom tätigen Leben. Piper: München.

Ariés, Paul (2018): Demonetarisiert Euch! Ein Plädoyer für das Gratisprinzip als

Alternative zum Kapitalismus. Le Monde diplomatique, Nov 2018, S. 3

Aristoteles: Nikomachische Ethik. Übersetzt und herausgegeben von Eugen Rolfes,

Leipzig, 1911.

Aristoteles: Politik. Übersetzt und herausgegeben von Olaf Gigon, Zürich, 1955.

Aßländer, Michael S.; Wagner, Bernd (Hg.) (2017): Philosophie der Arbeit. Suhr-

kamp: Berlin.

Ax, Christine; Hinterberger, Friedrich (2013): Wachstumswahn. Ludwig Verlag:

Kiel.

Baecker, Dirk (Hg.) (2003): Kapitalismus als Religion. Kadmos: Berlin.

Bahro, Rudolf (1986): Kommune wagen! Zehn Thesen über die Richtung der sozia-

len Alternative. In: Schwendter, Rolf (Hg. (1986): Die Mühen der Berge. Grund-

legungen zur alternativen Ökonomie – Teil 1. München. S. 187-192

Bahro, Rudolf (1989): Logik der Rettung. Thienemanns: Stuttgart/Wien.

Baines, Lauren (2015): Dance, Embodiment, and Cultural Ecology: The Reflexive

Relationship Between Bodies & Space. Thesis, Mills College.

Barber, Benjamin (2007): Consumed. Wie der Markt Kinder verführt, Erwachsene

infantilisiert und die Bürger verschlingt. Beck: München.

Barboza, Amalia (2011): Glück in der klassischen Soziologie. Eine Disziplin zwi-

schen Optimismus, Kritik und Distanz. In: Thomä, Dieter et al. (Hg.): Glück.

Ein interdisziplinäres Handbuch. Metzler: Stuttgart.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 311

Barenboim, Daniel (2008): Klang ist Leben. Die Macht der Musik. Siedler:

München.

Bargatzky, Thomas (2010): Contemplativus in Action. Glücksvorstellungen im Kul-

turvergleich. In: Bellebaum, A; Hettlage, R. (Hg.): Glück hat viele Gesichter.

Annäherungen an eine gekonnte Lebensführung. VS Verlag: Wiesbaden.

Barkhaus, Annette, et al. (Hg.)(1996): Identität, Leiblichkeit, Normativität. Suhr-

kamp: Frankfurt a.M.

Barsalou, Lawrence W. (2008): Grounded Cognition. Annual Review of Psychology

2008. 59:617-45.

BAuA, Bundesanstalt für Arbeitsschutz und Arbeitsmedizin (2016): Arbeitszeitre-

port Deutschland 2016.

Baudet, Jean-Pierre (Hg.)(2009): Paul Lafargue: Die Religion des Kapitals. Matthes

& Seitz: Berlin.

Baudrillard, Jean (1991): Das System der Dinge. Über unser Verhältnis zu den all-

täglichen Gegenständen. Campus: Frankfurt a.M.

Bauer, Joachim (2006): Prinzip Menschlichkeit. Warum wir von Natur aus koope-

rieren. Hoffman & Campe: Hamburg.

Bauer, Joachim (2013): Arbeit. Warum unser Glück von ihr abhängt und wie sie uns

krank macht. Heyne: München.

Bauer, Wolfgang (1971): China und die Hoffnung auf Glück. Hanser: München.

Bauman, Zygmunt (2009): Leben als Konsum. Hamburger edition: Hamburg.

Baumann, Andreas; Becker, Andreas (2017): Nachhaltigkeit und Generationenge-

rechtigkeit. Eine kritische Analyse. Oekom: München.

Beck, U; Giddens, A; Lash, S. (1996): Reflexive Modernisierung. Eine Kontroverse.

Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Beck, Ulrich; Willms, Johannes (2000): Freiheit oder Kapitalismus. Frankfurt a.M.

Becker, Christian U. (2016): Frühe Vertreter der Umweltethik. In: Ott, Konrad;

Dierks, Jan, Voget-Kleschin, Lieske (Hg.): Handbuch Umweltethik. J.B.Metzler:

Stuttgart

Becker, Egon (2016): Keine Gesellschaft ohne Natur. Beiträge zur Entwicklung einer

Sozialen Ökologie. Campus: Frankfurt a.M.

Becker, Egon; Hummel,Diana; Jahn,Thomas (2011): GesellschaftlicheNaturverhält-

nisse als Rahmenkonzept. In: Groß, Matthias (Hg.): Handbuch Umweltsozio-

logie. VS Verlag: Wiesbaden.

Becker, Egon; Jahn,Thomas (2003): Umrisse einer kritischenTheorie gesellschaftli-

cher Naturverhältnisse. In: Böhme, Gernot; Manzei, Alexandra (Hg.): Kritische

Theorie der Technik und der Natur. Wilhelm Fink: München.

Becker, Egon; Jahn,Thomas (2003): Umrisse einer kritischenTheorie gesellschaftli-

cher Naturverhältnisse. In: Böhme, Gernot; Manzei, Alexandra (Hg.): Kritische

Theorie der Technik und der Natur. Wilhelm Fink: München.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Glück und Nachhaltigkeit

Behnrendt, S.; Henseling, C.; Scholl, G. (Hg.)(2019): Digitale Kultur des Teilens.

Springer: Wiesbaden.

Bellebaum, Alfred (Hg.)(1994): Vom guten Leben. Glücksvorstellungen in Hochkul-

turen. Akademie Verlag: Berlin.

Bellebaum, Alfred; Hettlage, Robert (Hg.)(2012): Missvergnügen. Zur kulturellen

Bedeutung von Betrübnis, Verdruss und schlechter Laune. VS Verlag: Wiesba-

den.

Bellebaum, Alfred; Hettlage, Robert. (Hg.)(2010): Glück hat viele Gesichter. Annä-

herungen an eine gekonnte Lebensführung. VS Verlag: Wiesbaden.

Benjamin, Walter (1991[1921]): Kapitalismus als Religion [Fragment]. In: Tiede-

mann, Rolf; Schweppenhäuser, Hermann (Hg.): Walter Benjamin. Gesammelte

Schriften. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Berghahn, Klaus L. (Hg.)(2000): Friedrich Schiller. Über die ästhetische Erziehung

des Menschen. Reclam: Stuttgart.

Berlin, Isaiah (2009): Das krumme Holz der Humanität. Berlin Verlag: Berlin.

Best, Henning (2011): Methodische Herausforderungen: Umweltbewusstsein, Feld-

experiemente und die Analyse umweltbezogener Entscheidungen. In: Groß,

Matthias (Hg.): Handbuch Umweltsoziologie. VS Verlag: Wiesbaden.

Betz, Hans-Dieter; Persch Jörg (Hg.)(1998): Askese. In: Religion in Geschichte und

Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft. 4. Auf-

lage, völlig neu bearbeitet. S. 830-842. Mohr: Tübingen.

BfN (Bundesamt für Naturschutz) (Hg.)(2019): Abbau naturschädigender Sub-

ventionen und Kompensationszahlungen auf stoffliche Belastungen. Dessau-

Rosslau.

Bhagwat, S.; Economou, A.; Thornton, T. (2016): The Idea of climate Change as a

Belief System. GAIA 25/2: 94-98

Bierhoff, Burkhard (2006): Vom Homo consumens zum Homo integralis. In: Ho-

sang, M.; Seifert, K.(Hg.): Intergration. Natur – Kultur – Mensch. Oekom:

München.

Bieri, Peter (2011): Wie wollen wir leben? Residenz Verlag: St. Pölten – Salzburg.

Bieri, Peter (2013): Eine Art zu Leben. Über die Vielfalt menschlicher Würde. Han-

ser: München.

Binswanger, Mathias (2006): Die Tretmühlen des Glücks. Herder: Freiburg.

Binswanger, Mathias (2010): Ein glückliches Leben statt immer mehr materiellen

Wohlstand. Konsequenzen der Glücksforschung für die Ökonomie. In: Belle-

baum, A; Hettlage, R. (Hg.)(2010): Glück hat viele Gesichter. Annäherungen an

eine gekonnte Lebensführung. VS Verlag: Wiesbaden.

Birnbacher, Dieter (2011): Klimaverantwortung als Verteilungsproblem.Welzer, H.;

Wiegandt, K. (Hg.): Perspektiven einer nachhaltigen Entwicklung. Suhrkamp:

Frankfurt a.M.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 313

Bischof-Köhler, Doris (1996): Ichbewußtsein und Zeitvergegenwärtigung. In: Bark-

haus, Annette, et al. (Hg.): Identität, Leiblichkeit, Normativität. Suhrkamp:

Frankfurt a.M.

Biswas-Diener, et al. (2005): Most People are Pretty Happy, but There is Cultural

Variation:The Inughuit,The Amish, andTheMaasai. Journal ofHappiness Studies,

6/3.

Bloch, Ernst; Adorno, Theodor (1964): Möglichkeiten der Utopie heute. Radiosen-

dung des Südwestrundfunks 06.05.1964.

Blühdorn, Ingolfur (2013): Simulative Demokratie. Neue Politik nach der postde-

mokratischen Wende. Suhrkamp: Berlin.

Blum, André L. (2012): Der intelligente Körper und sein Hirn. In: Blum, A. L.; Krois,

J.M.; Rheinberger, H-J.: Verkörperungen. Akademie Verlag: Berlin.

BMU (Bundesministerium für Umwelt)(2007): Nationale Biodiversitätsstrategie.

Berlin.

BMU/BfN (Bundesministerium für Umwelt/Bundesamt für Naturschutz)(Hg.)

(2012): Naturbewusstsein 2011. Berlin/Bonn.

BMU/UBA (Bundesministerium für Umwelt/Bundesamt für Natur-

schutz)(Hg.)(2017): Umweltbewusstsein in Deutschland 2016. Berlin/Dessau.

Bode, Sabine (2004): Die vergessene Generation. Die Kriegskinder brechen ihr

Schweigen. Klett-Cotta: Stuttgart.

Bode, Sabine (2009): Kriegsenkel. Die Erben der vergessenen Generation. Klett-

Cotta: Stuttgart.

Böhme, Fritz (1996): Rudolf von Laban und die Entstehung des modernen Tanzdra-

mas. Edition Hentrich: Leipzig.

Böhme, Gernot (1989): Für eine ökologische Naturästhetik. Suhrkamp: Frankfurt

a.M.

Böhme, Gernot (1996): Selbstsein und derselbe sein. In: Barkhaus, Annette, et al.

(Hg.)(1996): Identität, Leiblichkeit, Normativität. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Böhme, Gernot (2008): Ethik leiblicher Existenz. Suhrkamp: Berlin

Böhme, Gernot (2016a): Ästhetischer Kapitalismus. Suhrkamp: Berlin.

Böhme, Gernot (2016b): Naturphänomenologie. In: Ott, Konrad; Dierks, Jan; Voget-

Kleschin, Lieske (Hg.)(2016): Handbuch Umweltethik. Metzler: Stuttgart

Böhme, Gernot (2017): Leibsein als Aufgabe. 2. revidierte Auflage. Die graue Editi-

on: Dietzenbach.

Böhme, Hartmut (2006): Fetischismus und Kultur. Eine andereTheorie der Moder-

ne. Rowohlt: Reinbeck bei Hamburg.

Böhnke, Petra (2015): Wahrnehmung sozialer Ausgrenzung. In: ApuZ 10/2015. S. 18-

25

Boltanski, Luc; Chiapello, Ève (2003): Der neue Geist des Kapitalismus. UVK: Kon-

stanz

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Glück und Nachhaltigkeit

Bolz, Norbert (2003): Der Kapitalismus – Eine Erfindung von Theologen? In:

Baecker, Dirk (Hg.): Kapitalismus als Religion. Kadmos: Berlin.

Bormans, Leo (2011): Glück. The World Book of Happiness. DuMont: Köln.

Bourdieu (1987): Sozialer Sinn. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Bourdieu, Pierre (1982): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Ur-

teilskraft. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Bourdieu, Pierre (2014): Kunst und Kultur. Zur Ökonomie symbolischer Güter.

Schriften zur Kultursoziologie 4. Suhrkamp: Berlin.

Bourdieu, Pierre (2015): Der Triumph des Neoliberalismus. Blätter für deutsche

und internationale Politik, 08/2015, S. 47-54.

Bourdieu, Pierre (2015a): Kunst und Kultur. Kultur und kulturelle Praxis. Schriften

zur Kultursoziologie 4. Suhrkamp: Berlin.

Bourdieu, Pierre; Wacquant, Loic J.D. (1996): Reflexive Anthropologie. Suhrkamp:

Frankfurt a.M.

Brand, Karl-Werner; Eder, Klaus; Poferl, Angelika (1997): Ökologische Kommunika-

tion in Deutschland. VS Verlag: Wiesbaden.

Brand, Ulrich (2012): Wachstum und Herrschaft. In: ApuZ 27-28/2012. S. 8-14.

Brand, Ulrich (2015): Brave Green World. The Green Economy myths. Rosa Luxem-

burg Stiftung: Argumente no. 3, updated edition.

Brand, Ulrich (2016): »Transformation« as a New Critical Orthodoxy. The Strategic

Use of the Term »Transformation« Does Not Prevent Multiple Crises . In: GAIA

25/1 (2016): 23-27

Brandstätter, Gabriele; Wulf, Christoph (Hg.)(2007): Tanz als Anthropologie. Verlag

Wilhelm Fink: München.

Braudel, Fernand (1985): Sozialgeschichte des 15.–18. Jahrhunderts (3 Bände). Kind-

ler: München.

Braun, Hans (2010): Empirische Glücksforschung. Ein schwieriges Unterfangen.

In: Bellebaum, A; Hettlage, R. (Hg.)(2010): Glück hat viele Gesichter. Annähe-

rungen an eine gekonnte Lebensführung. VS Verlag: Wiesbaden.

Braungart, M.; McDonough, W. (2001): Einfach intelligent produzieren: Cradle to

cradle: Die Natur zeigt, wie wir die Dinge besser machen können. BTV: Berlin.

Braungart, M.; McDonough, W. (2013): The Upcycle: Beyond Sustainability – De-

signing for Abundance. North Point Press: New York.

Bregman, Rutger (2017): Utopien für Realisten. Rowohlt: Reinbeck.

Bruckner, Pascal (2001): Verdammt zum Glück. Der Fluch der Moderne. Aufbau

Verlag: Berlin.

Brumlik, Micha (2016): Resonanz oder: Das Ende der kritischen Theorie. Blätter für

deutsche und internationale Politik, 06/2016, S. 120-123.

Bucher, Anton (2009): Psychologie des Glücks. Beltz: Weinheim/Basel.

Bude, Heinz (2014): Gesellschaft der Angst. Hamburger Edition: Hamburg.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 315

Buhl, Johannes; Acosta, José (2016): Work less, do less? Working time reductions

and rebound effects. Sustainability Science, Vol 11, Iss 2, pp 261-276

BUND; Heinrich-Böll-Stiftung; LeMonde diplomatique (2013): Fleischatlas 2013.

Daten und Fakten über Tiere als Nahrungsmittel.

BUND/Misereor (Hg.)(1996): Zukunftsfähiges Deutschland. Birkhäuser Verlag: Ba-

sel/Boston/Berlin.

Bundesregierung (2016): Bericht zur Lebensqualität in Deutschland. Berlin.

Burfeind, Sophie (2016): Schöner Schein. Süddeutsche Zeitung, 2.4.2016, S. 28.

Burkhart, Corinna (2015):Who sayswhat is absurd? A case study in being(s) in an al-

ternative normality. Master Thesis, Lund University. Schriften der Vereinigung

für Ökologische Ökonomie: Heidelberg.

Burow, Olaf-Axel (2011): Positive Pädagogik. Beltz: Weinheim/Basel.

Butler, Julie; Kern, Margaret L. (2016): The PERMA-Profiler: A brief multidimen-

sional measure of flourishing. International Journal of Wellbeing, 6 (3), 1-48.

Butterwegge, C.; Lösch, B.; Ptak, R. (2017): Kritik des Neoliberalismus. 3., aktuali-

sierte Auflage. Springer: Wiesbaden.

Callenbach, Ernest (1990): Ökotopia. Rotbuch: Berlin.

Capaldi, C. A., Passmore,H.-A.,Nisbet, E. K., Zelenski, J.M.,&Dopko, R. L. (2015).

Flourishing in nature: A review of the benefits of connecting with nature and

its application as a wellbeing intervention. International Journal ofWellbeing, 5(4),

1-16.

Carse, James P. (1986): Finite and Infinite Play. A Vision of Life as Play and Possi-

bility. Random House: New York.

Caysa, Volker (2003): Körperutopien. Eine philosophische Anthropologie des

Sports. Campus: Frankfurt a.M.

Ceci, Michael W.; Kumar, V.K. (2015): A Correlational Study of Creativity, Happi-

ness,Motivation, and Stress fromCreative Pursuits. Journal of Happiness Studies.

Cederström, Carl; Spicer, André (2016): Das Wellness Syndrom. Die Glücksdoktrin

und der perfekte Mensch. Edition Tiamat: Berlin.

Chang, C.; Hsu, C.; Chen (2013): The relationship between playfulness climate in

the classroom and student creativity. Qual Quant 47: 1493-1510.

Coogan, Jenny (2014): Small Moments of Greatness. In: Behrens, C.; Rosenberg, C.

(Hg.) TanzZeit- LebensZeit. Jahrbuch Tanzforschung, Bd. 24. Henschel: Leip-

zig.

Cornish, Chloe (2018): Night Shift. Financial Times 26/27.5.2018, P. 18-19.

Csikszentmihalyi, Mihaly (1992): Flow. Das Geheimnis des Glücks. Klett-Cotta:

Stuttgart

Curtis, Jess (2016): Knowing Bodies/Bodies of Knowledge. Dissertation University

of California, Davis.

Cutler, Howard; Dalai Lama (1998): The Art of Happiness. Coronet Books: London.

DAK Deutsche Angestellten Krankenkasse (2015): Gesundheitsreport 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Glück und Nachhaltigkeit

DAK Deutsche Angestellten Krankenkasse (2017): Gesundheitsreport 2017.

Dallmer, Jochen (2015): ›Das gute Leben‹ als Thema in Politik und politischer Bil-

dung. POLIS, 3/2015.

Dallmer, Jochen (2017): Bruttonationalglück – ein neues globales Entwicklungsmo-

dell?. In: Emde, Oliver et al. (Hg.)(2017): Mit Bildung die Welt verändern? Bud-

rich: Opladen.

Dallmer, Jochen (2018): Glück als Entwicklungsziel? Idee und Praxis des Bruttona-

tionalglück. Zeitschrift Peripherie 150/151.

Dalton, A., & Logomarsino, J. V. (2014).The relationship between dietary intake and

the six dimensions of wellness in older adults. International Journal of Wellbeing,

4(2), 45-99.

Damasio, Antonio, R. (1999): Ich fühle also bin ich. Die Entschlüsselung des Be-

wusstseins. List: München.

Dannoritzer, Cosima (2018): Wie die Zeit zu Geld wurde. Le Monde Diplomatique,

Oktober 2018, S. 2.

DAV,Deutscher Alpenverein (2014): »Slow Foot: Plädoyer für Langeweile«.Panorama

4/2014. S. 10-11.

DAV, Deutscher Alpenverein (2014a): »Ist Bergsport gleich Motorsport?«. Panorama

4/2014. S. 12-13.

Davies, A.; Fahy, F.; Rau, H. (Hg.)(2016): Challenging Consumption. Pathways to a

more sustainable future. Routledge: New York.

De Bruin, Andreas (2010): Wirkungsdimensionen des ästhetischen Mediums Tanz:

Körper – Emotion – Kognition. In: Burkhard, H.; Walsdorf, H. (Hg.): Tanz ver-

mittelt – Tanz vermitteln. Jahrbuch der Gesellschaft für Tanzforschung 2010.

Delhey, Jan (2013): Vom BIP zum Glück – Wohlbefinden als neues gesellschaftspo-

litisches Ziel. In: Wegner, Gerhard (Hg.): Wohlstand, Wachstum, Gutes Leben.

Metropolis: Marburg.

Delhom, Pascal (2011): Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle von Nor-

mativität. In: Reichold/Delhorn (2011).

DeMause, Lloyd (2006): Das emotionale Leben der Nationen. Drava: Klagenfurth.

Demirovic, Alex (2010): Krise des Subjekts – Perspektiven der Handlungsfähigkeit

Fragen an die kritischeTheorie des Subjekts. In: Demirovic, A.; Kaindl, C.; Kra-

voza, A. (Hg.): Das Subjekt – zwischen Krise und Emanzipation. Westfälisches

Dampfboot: Münster.

Demirovic, Alex (2015): Dirk Martin, Susanne Martin, Jens Wissel im Gespräch mit

Alex Demirovic. In: Martin, Dirk; Martin, Susanne; Wissel, Jens (Hg.): Perspek-

tiven und Konstellationen kritischer Theorie.Westfälisches Dampfboot: Müns-

ter.

Demirovic, Alex (2017): Die Selbstreflektion des Marxismus. Fünfzig Jahre Negative

Dialektik. In: Breda, Stefano et al.(Hg.): Materialistische Dialektik bei Marx

und über Marx hinaus. FU Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 317

Derrida, Jaques (2007): Berühren, Jean-Luc Nancy. Brinkmann & Bose: Berlin.

Deutsche Ordensobernkonferenz (2019):

www.orden.de/presseraum/zahlen-fakten/statistik-frauenorden/www.or-

den.de/presseraum/zahlen-fakten/statistik-maennerorden/(jeweils 30.4.2019)

Deutscher Bundestag (2013): Schlussbericht der Enquetekommission »Wachstum,

Wohlstand, Lebensqualität – Wege zu nachhaltigem Wirtschaften und gesell-

schaftlichem Fortschritt in der SozialenMarktwirtschaft«.Drucksache 17/13300

Deutschmann, Christoph (2003): Die Verheißung absoluten Reichtums: Kapitalis-

mus als Religion? In: Baecker, Dirk (Hg.): Kapitalismus als Religion. Kadmos:

Berlin.

Di Giulio, A.; Fuchs, D. (2014): Sustainable Consumption Corridors: Concept, Ob-

jections, and Responses. GAIA 23/S1 (2014): 184-192

Diamond, Jared (2005): Kollaps.WarumGesellschaften überleben oder untergehen.

Fischer: Frankfurt a.M.

Dieckhoff, Martina; Gash, Vanessa (2015): Unemployed and Alone? Unemployment

and Social Participation in Europe. In: International Journal of Sociology and Social

Policy, Vol 35, 1-2/2015, S. 7-90.

Diefenbacher, H.; Zieschank, R. (2011): Woran sich Wohlstand wirklich messen

lässt. Alternativen zum Bruttoinlandsprodukt. Oekom: München

Diefenbacher, Hans (2013): Wachstum undWohlfahrt – Versuch einer Zwischenbi-

lanz. In: Wegner, Gerhard (Hg.): Wohlstand, Wachstum, Gutes Leben. Metro-

polis: Marburg.

Dienberg, Thomas; Eggensperger, Thomas; Engel, Ulrich (Hg.): Himmelwärts und

weltgewandt. Kirche und Orden in (post-)säkularer Gesellschaft. Aschendorff:

Münster.

Diener, E.; Biswas-Diener, R. (2002): Will Money Increase SubjectiveWell-Being? A

Literature Review and Guide to Needed Research. Social Indicator Research, 57/2.

Diener, E.; Kahneman, D. et al. (2009): Income’s Differential Influence on Judge-

ments of Life Versus Affective Well-Being. In: Diener, Ed (Hg.) (2009b): Assess-

ing Well-Being. Springer: Dordrecht.

Diener, E.; Seligman, M. (2004): Beyond Money: Towards an Economy of Well-

Being. Psychological Science in the Public Interest, 5/1.

Diener, Ed (Hg.)(2009a): The Science of Well-Being. Springer: Dordrecht.

Diener, Ed (Hg.)(2009b): Assessing Well-Being. Springer: Dordrecht.

Diener, Ed (Hg.)(2009c): Culture and Well-Being. Springer: Dordrecht.

Diener, Ed et al. (1985): Happiness of the very wealthy. Social Indicator Research, 16,

263-274.

Diener, Ed et al. (1993): The relationship between income and subjective well-being:

Relative or Absolute? Social Indicators Research.

Distelhorst, Lars (2014): Leistung. Das Endstadium der Ideologie. transcript: Bie-

lefeld.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Glück und Nachhaltigkeit

Ditchev, Ivaylo (2011): Der Skandal des Konsums. Ein altes Lied in postkommunis-

tischer Tonart. In: Drügh, H.; Metz, C.; Weyand, B. (Hg.): Warenästhetik. Neue

Perspektiven auf Konsum, Kultur und Kunst. Suhrkamp: Berlin.

Dornes, Martin (1993): Der kompetente Säugling. Die präverbale Entwicklung des

Menschen. Fischer: Frankfurt a.M.

Dörre, Klaus (2010): Die Selbstmanager. Biographien und Lebensentwürfe in unsi-

cheren Zeiten. In: Bolder, Axel (Hg.): Neue Lebenslaufregimes – neue Konzepte

der Bildung Erwachsener? VS Verlag: Wiesbaden.

Dorsey,Dale (2011): First steps in an axiology of goals. International Journal ofWell-

being, 1 (1), 167-185.

Drügh, Heinz (2011): Einleitung: Warenästhetik. In: Drügh, H.; Metz, C.; Weyand,

B. (Hg.)(2011): Warenästhetik. Neue Perspektiven auf Konsum, Kultur und

Kunst. Suhrkamp: Berlin.

Duttweiler, Stefanie (2007): Sein Glück machen. Arbeit am Glück als neoliberale

Regierungstechnologie. UVK: Konstanz.

Ebert, Theodor (2006): Phronesis. Anmerkungen zu einem Begriff der aristoteli-

schen Ethik. In: Höffe, Otfried (Hg.): Nikomachische Ethik. 2., bearbeitete Auf-

lage. Akademie Verlag: Berlin.

Eder, Franz X. (2002): Kultur der Begierde. Eine Geschichte der Sexualität. Beck:

München

Ehrenberg, Alain (2011): Das Unbehagen in der Gesellschaft. Suhrkamp: Berlin.

Ehrenberg, Alain (2015): Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der

Gegenwart. 2 erw. Auflage. Campus: Frankfurt a.M.

Ehrenreich, Barbara (2010): Smile or Die. Wie die Ideologie des positiven Denkens

die Welt verdummt. Kunstmann: München.

Ehrhardt, Kai; Münker, Katja (2015): Bewegen, Spüren, Synchronisieren. Der Ein-

fluss somatischer Methoden auf den zeitgenössischen Tanz. In: Tanzraum Ber-

lin, September/Oktober 2015, S. 14-15.

Eikels, Kai van (2011): Meine Trägheit ist ebenso furchtlos wie mein Zorn. Ein Lob

der Selbstdisziplinlosigkeit, in: Ekkehard König/Gunter Gebauer (Hg.): Selbst-

Reflexionen, Paderborn: Fink 2011, S. 155-178.

Eikmann, Thomas (2016): Gesundheit und Erholung. In: Ott, Konrad; Dierks, Jan,

Voget-Kleschin, Lieske (Hg.): Handbuch Umweltethik. J.B. Metzler: Stuttgart

Eisenberg, Götz (2018): »Aus der Welt gefallen« Junge Welt 26.4.2018.

Ekmekcioglu, Cem; Ericson, Anita (2011): Der unberührte Mensch, Edition a:Wien.

Elberfeld, Rolf (2006): Phänomenologie des Lebens als Selbst-Transformation. In:

Sepp, H.-R.; Yamaguchi, I. (Hg.): Leben als Phänomen. Die Freiburger Phäno-

menologie im Ost-West-Dialog. Königshausen & Neumann: Würzburg.

Elberfeld, Rolf (2015): Sinnlichkeit unterscheiden In: Phainomena XXIV/92-93, Juni

2015, »Open Forums/Open Forms«, S. 185-216.

Elias, Norbert (1988): Über die Zeit. Suhrkamp: Frankfurt.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 319

Elm, Ralf (2006): Aristoteles: Das Glück als gutes Leben. Einführung. In: Spaeman,

R.; Schweidler, W. (Hg.): Ethik. Lehr- und Lesebuch. Metzler: Stuttgart.

Enders, Guilia (2014): Darm mit Charme. Alles über ein unterschätztes Organ. Ull-

stein: Berlin.

Engels, Friedrich (1962[1883]): Dialektik der Natur. Anteil der Arbeit an derMensch-

werdung des Affen. In: Karl Marx/Friedrich Engels – Werke. Band 20. Dietz

Verlag: Berlin.

ENS, Entwicklungspolitischs Netzwerk Sachsen e.V. (2019): »Sachsens Koaliti-

on bekennt sich zur Entwicklungspolitik – doch bei ihrer Einkaufspolitik

lehnt sie globale Verantwortung ab«. https://www.einewelt-sachsen.de/

sachsens-koalition-bekennt-sich-zur-entwicklungspolitik-doch-bei-ihrer-

einkaufspolitik-lehnt-sie-globale-verantwortung-ab/(1.4.2019)

Enzensberger, Hans Magnus (1982): A Critique of Political Ecology. In: Critical Es-

says. Continuum: New York

Erlenbusch, Verena (2015): Foucault und die Realitätsbedingungen leiblicher Erfah-

rung. In: Bedorf, T.; Klass, T. (Hg.): Leib – Körper – Politik. Velbrück:

Eser, U.; Neureuther, A.; Müller, A. (2011): Klugheit, Glück, Gerechtigkeit. Ethische

Argumente in der Nationalen Strategie zur biologischen Vielfalt. BfN, Natur-

schutz und Biologische Vielfalt, Heft 107. Bonn.

Ewerett, Daniel (2010): Das glücklichste Volk: Sieben Jahre bei den Pirahã-

Indianern am Amazonas. DVA: München.

Exner, Andreas; Lauk, Christian (2011): Das Wachstum des Kapitals – seine Grund-

lagen und Grenzen. In: Rätz, W.; Egan-Krieger, T. et al. (Hg.): Ausgewachsen.

VSA: Hamburg

Fatheuer,Thomas (2011): Buen Vivir. Eine kurze Einführung in Lateinamerikas neue

Konzepte zum guten Leben und zu den Rechten der Natur. HBS, Schriften zur

Ökologie, Band 17.

Fauteck, Jan-Dirk (2018): Eine Frage der Zeit.Die positive Kraft der Chronobiologie.

Brandstätter: Wien.

Federici, Silvia (2012): Caliban und die Hexe. Mandelbaum: Wien.

Felber, Christian (2012): Gemeinwohlökonomie. Erw. Neuausgabe. Deuticke: Wien.

Feldenkrais, Moshe (1978): Bewußtheit durch Bewegung. Der aufrechte Gang.

Suhrkamp, Frankfurt a.M.

Feldenkrais,Moshe (1992): Das starke Selbst. Anleitung zur Spontanität. Suhrkamp,

Frankfurt a.M.

Feldman, Fred (2004): Pleasure and the Good Life. Oxford University Press. New

York.

Feldman, Fred (2010): What is This Thing Called Happiness? Oxford University

Press. New York.

Fenner, Dagmar (2007): Das gute Leben. De Gruyter: Berlin/New York.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.einewelt-sachsen.de/sachsens-koalition-bekennt-sich-zur-entwicklungspolitik-doch-bei-ihrer-einkaufspolitik-lehnt-sie-globale-verantwortung-ab/
https://www.einewelt-sachsen.de/sachsens-koalition-bekennt-sich-zur-entwicklungspolitik-doch-bei-ihrer-einkaufspolitik-lehnt-sie-globale-verantwortung-ab/
https://www.einewelt-sachsen.de/sachsens-koalition-bekennt-sich-zur-entwicklungspolitik-doch-bei-ihrer-einkaufspolitik-lehnt-sie-globale-verantwortung-ab/
https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.einewelt-sachsen.de/sachsens-koalition-bekennt-sich-zur-entwicklungspolitik-doch-bei-ihrer-einkaufspolitik-lehnt-sie-globale-verantwortung-ab/
https://www.einewelt-sachsen.de/sachsens-koalition-bekennt-sich-zur-entwicklungspolitik-doch-bei-ihrer-einkaufspolitik-lehnt-sie-globale-verantwortung-ab/
https://www.einewelt-sachsen.de/sachsens-koalition-bekennt-sich-zur-entwicklungspolitik-doch-bei-ihrer-einkaufspolitik-lehnt-sie-globale-verantwortung-ab/


320 Glück und Nachhaltigkeit

Fernandes, Ciane (2016): Write With Dance or We Are Lost. In: Quinten, S.; Schro-

edter, S. (Hg.): Tanzpraxis in der Forschung – Tanz als Forschungspraxis. Jahr-

buch Tanzforschung, Bd. 26. transcript: Bielefeld.

Fischer, Corinna; Zahrnt, Angelika (2015): Wachstum in der Nische. Forschungspo-

litik und Suffizienz. In: Oekom e.V. – Verein für ökologische Kommunikation

(Hg.): Forschungswende. Wissen schaffen für die Große Transformation. Oe-

kom: München.

Fischer, Lorenz; Wiswede, Günter (2009): Grundlagen der Sozialpsychologie. 3 neu

bearbeitete Aufl. Oldenburg verlag: München.

Fleischle-Braun, Claudia; Weiler, Tina (2013): Ästhetische Bewegungserziehung

und Tanz in der frühen Kindheit. In: Bäcker, Marianne; Freytag, Verena (Hg.):

Tanz Spiel Kreativität. Jahrbuch Tanzforschung Band 23 . Henschel Verlag:

Leipzig.

Foer, Jonathan Safran (2012): Tiere essen. Fischer: Frankfurt a.M.

Footprintnetwork (2019): www.footprintnetwork.org/our-work/ecological-foot-

print/(1.4.2019)

www.footprintnetwork.org/our-work/earth-overshoot-day/(1.4.2019)

Forgeard, Marie et al. (2011): Doing the right thing: Measuring wellbeing for public

policy. International Journal of Wellbeing, 1 (1), 79-106.

Forst, Rainer (1990): Endlichkeit, Freiheit, Individualität. Die Sorge um das Selbst

bei Heidegger und Foucault. In: Erdmann, E.; Forst, R.; Honneth, A. (Hg.):

Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufklärung. Campus: Frankfurt/New

York.

Forst, Rainer (1995): Kommunitarismus und Liberalismus – Stationen einer Debat-

te. In: Honneth, Axel (Hg.): Kommunitarismus. Campus: Frankfurt/New York.

Foster, John Bellamy (2011): Schrumpf oder Stirb? Luxemburg, 01/2011, S. 12-17

Foucault, Michel (1985): Von der Freundschaft. Michel Foucault im Gespräch. Mer-

ve: Berlin.

Foucault, Michel (1985a): Freiheit und Selbstsorge. Materialis: Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (1987): Zur Genealogie der Ethik: ein Überblick über laufende Ar-

beiten. In: Dreyfus/Hubert L.; Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von

Strukturalismus und Hermeneutik. Athenäum: Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (1988): Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1. Suhr-

kamp Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (1989): Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit 2. Suhr-

kamp, Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (1989a): Die Sorge um sich. Sexualität undWahrheit 3. Suhrkamp,

Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (2004): Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernemen-

talität II. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 321

Foucault, Michel (2007): Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Suhr-

kamp: Frankfurt a.M.

Frank, Robert (2009): Richi$tan. Eine Reise durch die Welt der Megareichen. Fis-

cher: Frankfurt a.M.

Frankfurt, Harry G. (1971): Freedom of the Will and the Concept of a Person. The

Journal of Philosophy, Vol. 68, No. 1 (Jan. 14, 1971), S. 5-20.

Frankfurt, Harry G. (2001): Freiheit und Selbstbestimmung. Hg. von Betzler, M.;

Guckes, B. Akademie Verlag: Berlin.

Frankfurt, Harry G. (2005): Gründe der Liebe. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Frankfurt, Harry G. (2007): Sich selbst ernst nehmen. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Frazzetto, Giovanni (2018): Nähe. wie wir Lieben und Begehren. Hanser: München.

Frey, Carl; Osborne, Michael (2013): The Future of Employment: How Susceptible

Are Jobs to Computerisation? Oxford.

Frey, Harald; Knoflacher, Hermann (2012): Homo Oecologicus – Die Perspektiven

der Ingenieurswissenschaften. In: Höfling, S.; Tretter, F. (Hg.) (2012): Homo

Oecologicus? Hans-Seidel-Stiftung: München.

Freytag, Verena (2015): Zum Glück im Tanz. Kulturelle bildung online.

Fritz-Schubert, Ernst (2015): Praxisbuch Schulfach Glück: Grundlagen und Metho-

den. Beltz: Weinheim/Basel.

Fromm, Erich (1956): The Art of Loving. Harper&Row: New York

Fromm, Erich (1976): Haben oder Sein. DVA: München.

Früchtl, Josef (1998): Spielerische Selbstbeherrschung. Ein Beitrag zur »Ästhetik

der Existenz«. In: Steinfath, Holmer (Hg.): Was ist ein gutes Leben? Suhrkamp:

Frankfurt a.M.

Fuhrhop, Daniel (2019): Einfach anders wohnen. Oekom: München

Fülberth, Georg (2006): G Strich. Kleine Geschichte des Kapitalismus. PappyRossa:

Köln.

FUR, Forschungsgemeinschaft Urlaub und Reisen e.V. (Hg.)(2014): Abschlussbe-

richt zu dem Forschungsvorhaben: Nachfrage für Nachhaltigen Tourismus im

Rahmen der Reiseanalyse.

Gamm,Gerhard (2012): Metaphysisches Bedürfnis. Lettre International,Winter 2012,

S. 17-22.

Gavorra, Dieter (Hg.)(2018): Traditionell zukunftsfähig. Kassel University Press:

Kassel.

Gehlen, Arnold et al. (1974): Sinn und Unsinn des Leistungsprinzips. Ein Symposi-

on. DTV: München.

Gehrig, Thomas (2013): Soziale Infrastruktur statt Grundeinkommen? Luxemburg,

2/2013, S. 54-59

GEN, Global Ecovillage Network Deutschland (2019): Wer wir sind. https://www.

gen-deutschland.de (Zugriff: 5.5.2019)

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gen-deutschland.de
https://www.gen-deutschland.de
https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gen-deutschland.de
https://www.gen-deutschland.de


322 Glück und Nachhaltigkeit

George, Susan (2014): Macht ohne Rechenschaft: Der globale Lobbyismus. Blätter

für deutsche und internationale Politik, 6/2014.

Gerhardt, Volker (2014): Alle Philosophie ist Existenzphilosophie. In: Feger, H.; Ha-

ckel, M. (Hg.): Existenzphilosophie und Ethik. De Gruyter: Berlin/Boston.

Gesang, Bernward (2003): Eine Verteidigung des Utilitarismus. Stuttgart: Reclam.

Gesang, Bernward (2007): Perfektionierung des Menschen.De Gruyter: Berlin.

Getzin, Sofia; Singer-Brodowski, Mandy (2016): Transformatives Lernen in einer

Degrowth-Gesellschaft. Socience 2016(1). 33-46.

Geuss, Raymond (1983): Die Idee einer kritischen Theorie. Hain Verlag: König-

stein/Ts.

Geuss, Raymond (2004): Glück und Politik. In: Kern, A.; Menke, C.(Hg.): Raymond

Geuss. Glück und Politik. Potsdamer Vorlesungen. Berlin.

Goleman, Daniel (1997): Emotionale Intelligenz. DTV: München.

Gönner, Rüdiger (2009): Die Träne im Zug. Literarisches Reisen oder Die Koffer in

der Stadt unserer Phantasie. Lettre International, Sommer 2009, S. 106-110.

Görg, Christoph (2003): Regulation der Naturverhältnisse. Westfälisches Dampf-

boot: Münster.

Görg, Christoph (2016): Zwischen Tagesgeschäft und Erdgeschichte. GAIA 25/1

(2016): 9-13.

Gorz, André (2000): Arbeit zwischenMisere und Utopie. Frankfurt a.M. Suhrkamp.

Gorz, André (2010): Kritik der ökonomischen Vernunft. Sinnfragen am Ende der

Arbeitsgesellschaft. Rotpunkt Verlag: Zürich.

Götz, Konrad (2011): Nachhaltige Mobilität. In: Groß, Matthias (Hg.): Handbuch

Umweltsoziologie. VS Verlag: Wiesbaden.

Gowdy, John M. (2014): Governance, Sustanability, and Evolution. In: Worldwatch

Institute (Hg.): State of the World 2014. Island Press: Washington D.C.

Graefe, Stefanie (2010): »Selber auch total überfordert« Arbeitsbedingte Erschöp-

fung als performativer Sprechakt. In: Demirovic, A.; Kaindl, C.; Kravoza, A.

(Hg.): Westfälisches Dampfboot: Münster

Graham, Carol; Crown, Sarah (2014): Religion and wellbeing around the world: So-

cail purpose, social time, or social insurance? International Journal of Well-

being, 4(1), 1-27.

Gransow, Bettina (2006): Konzeptionen chinesischer Modernisierung: Auf der Su-

che nach »Wohlstand und Stärke«. In: Schwinn,Thomas (Hg.): Die Vielfalt und

Einheit der Moderne. Verlag für Sozialwissenschaften: Wiesbaden.

Gregory, T.; Salomons, A.; Zierahn, U.: Racing With or Against the Machine? Evi-

dence from Europe, ZEW Discussion Paper 16-053, Juli 2016.

Grinde, Bjorn (1996): DarwinianHappiness: Biological Advice on the Quality of Life.

Journal of Social and Evolutionary Systems 19(3): 249-260.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 323

Gronemeyer, Reimer (1977): Selbstbestimmung innerhalb der Grenzen des Wachs-

tums. In: Bahr, H-E.; Gronemeyer, R. (Hg.): Anders leben – überleben. Frank-

furt a.M.

Grossarth, Jan (2011): Vom Aussteigen & Ankommen. Besuche bei Menschen, die

ein einfaches Leben wagen. München.

Gruhl, Herbert (1975): Ein Planet wird geplündert. Fischer: Frankfurt a.M.

Grunwald, Armin (2012): Ende einer Illusion: Warum ökologisch korrekter Konsum

die Welt nicht retten kann. Oekom: München.

Gudynas, Eduardo (2012): Buen Vivir. Das gute Leben jenseits von Entwicklung und

Wachstum. Rosa Luxemburg Stiftung, Analysen.

Gugutzer, Robert (2015): Soziologie des Körpers. 5., vollständig überarbeitete Auf-

lage. transcript: Bielefeld.

Habermann, Friederike (2009): Halbinseln gegen den Strom. Anders leben und

wirtschaften im Alltag. Ulrike Herber Verlag:Königstein/Ts.

Habermas, Jürgen (1973): Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus. Suhrkamp:

Frankfurt a.M.

Habermas, Jürgen (1988): Der philosophische Diskurs der Moderne. Suhrkamp:

Frankfurt a.M.

Habermas, Jürgen (1990): Strukturwandel der Öffentlichkeit. Suhrkamp: Frankfurt

a.M.

Habermas, Jürgen (1991): Erläuterungen zur Diskursethik. Suhrkamp: Frankfurt

a.M.

Haeberle, Erwin J.(2005): DTV-Atlas Sexualität. München.

Hahn, Alois (2010): Das Glück des Gourmets. In: Bellebaum, A; Hettlage, R. (Hg.):

Glück hat viele Gesichter. Annäherungen an eine gekonnte Lebensführung.

Hahn, Hans Peter (2011): Konsumlogik und Eigensinn der Dinge. Drügh, H.; Metz,

C.; Weyand, B. (Hg.): Warenästhetik. Neue Perspektiven auf Konsum, Kultur

und Kunst. Suhrkamp: Berlin.

Hampe, Michael (2009): Das vollkommene Leben. Vier Meditationen über das

Glück. Hanser: München.

Han, Byung-Chul (2010): Müdigkeitsgesellschaft. Matthes & Seitz: Berlin.

Hancock, Philip (2008): Cultures of sleep: organization and the lure of dormancy.

Culture and Organization, Vol 14, 4.

Happy Planet Index (2016): Happy Planet Index 2016 dataset. http://

happyplanetindex.org/s/hpi-data-2016.xlsx (Zugriff am 30.4.2019)

Harari, Yuval Noah (2011): Sapiens. A Brief History of Humankind. Vintage: Lon-

don.

Hardt, Yvonne (2004): Politische Körper. Lit Verlag: Münster.

Harnack, Klaus (2015): Grounded cognition and implementation intentions.

Steinbeis-Edition: Stuttgart.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://happyplanetindex.org/s/hpi-data-2016.xlsx
http://happyplanetindex.org/s/hpi-data-2016.xlsx
https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://happyplanetindex.org/s/hpi-data-2016.xlsx
http://happyplanetindex.org/s/hpi-data-2016.xlsx


324 Glück und Nachhaltigkeit

Hartmann, Martin (2002): Widersprüche, Ambivalenzen, Paradoxien – Begriffli-

che Wandlungen in der neueren Gesellschaftstheorie. In: Honneth, Axel (Hg.):

Befreiung aus der Mündigkeit. Paradoxien des gegenwärtigen Kapitalismus.

Campus: Frankfurt/New York.

Harvey, David (2015): Siebzehn Widersprüche und das Ende des Kapitalismus. Ull-

stein: Berlin.

Haubl, Rolf (2009): Wahres Glück im Waren-Glück? APuZ 32-33/2009, S. 3-8.

Haug, Frigga (2011): Die Vier-in-einem-Perspektive als Leitfaden für Politik. Das

Argument 291/2011, S. 241-250.

Haug, Frigga (2011a): Arbeit jenseits von Wachstum – Die Vier-in-einem-

Perspektive. In: Rätz, W.; Egan-Krieger, T. et al. (Hg.): Ausgewachsen. VSA:

Hamburg.

Hawking, Stephen; Mlodinov, Leonard (2010): The Grand Design. Transworld Pub-

lishers: London.

Heath, Joseph; Potter, Matthew (2009): Konsumrebellen. Edition Freitag: Berlin.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Naturrecht

und Staatswissenschaft, herausgegeben und eingeleitet von Helmut Reichelt, Ull-

stein, Frankfurt a.M. (1972).

Heidbrink, Ludger (2007): Autonomie und Lebenskunst. Über die Grenzen der

Selbstbestimmung. In: Kersting, W.; Leggewie, C. (Hg.): Kritik der Lebens-

kunst. Suhrkamp, Frankfurt a.M.

Heidbrink, Ludger (2012): Depression – die Last der Selbstverantwortung. Die psy-

chischen Folgen der Leistungsgesellschaft. In: Bellebaum,A.; Hettlage, R. (Hg.):

Missvergnügen: kulturwissenschaftliche Betrachtungen. VS Verlag: Wiesba-

den.

Heidbrink, Ludger; Schmidt, Imke (2009): Die neue Verantwortung der Konsumen-

ten. APuZ 32-33/2009, S. 27-32.

Heimrath, Johannes (2012): Die Post-Kollaps-Gesellschaft. Scorpio: Berlin.

Heinrichs,Hans-Jürgen (2009): Ruheloser Voyeur. Über den Reisenden Bruce Chat-

win und seine Theorie des Nomadentums. Lettre International Sommer 2009,

S. 98-101.

Held, Martin (2002): Zeitwohlstand und Zeitallokation. In: Rinderspacher (Hg.):

Zeitwohlstand. Ein Konzept für einen anderen Wohlstand der Nation. Edition

Sigma: Berlin.

Helliwell, John F.; Wang, Shun (2011): Trust and wellbeing. International Journal of

Wellbeing, 1(19): 42-78.

Henderson, L.W., & Knight, T. (2012). Integrating the hedonic and eudaimonic per-

spectives tomore comprehensively understand wellbeing and pathways to well-

being. International Journal of Wellbeing, 2(3), 196-221.

Hendlin, Yogi Hale (2016): Tiefenökologie. In: Ott, Konrad; Dierks, Jan, Voget-

Kleschin, Lieske (Hg.): Handbuch Umweltethik. J.B. Metzler: Stuttgart.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 325

Hengelbrock, Jürgen (2005): Jean-Paul Sartre. Freiheit als Notwendigkeit. Verlag

Karl Alber: Freiburg.

Henkel, Anna et al. (2017): Soziologie der Nachhaltigkeit –Herausforderungen und

Perspektiven. Soziologie und Nachhaltigkeit, Sonderband I. Münster.

Henning, Christoph (2011): Glück in der kritischen Theorie. Befreite Individualität

und ihre Hindernisse. In Thomä, Dieter et al. (Hg.): Glück. Ein interdisziplinä-

res Handbuch. Metzler: Stuttgart.

Hermand, Jost (1991): Grüne Utopien in Deutschland. Zur Geschichte des ökologi-

schen Bewusstseins. Fischer: Frankfurt.

Hesse, Heidrun (2003): »Ästhetik der Existenz« Foucaults Entdeckung des ethi-

schen Selbstverhältnisses. In: Honneth, A.; Saar, M. (Hg.): Michael Foucault.

Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Foucault Konferenz 2001. Suhr-

kamp: Frankfurt a.M.

Hesse, Hermann (1973): Die Kunst des Müßiggangs. Kurze Prosa aus demNachlaß.

Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Hettlage, Robert (2010): Selbstdisziplin: Begründungen, Normen und Praktiken as-

ketischer Lebensweisen. In: Bellebaum, A; Hettlage, R. (Hg.): Glück hat viele

Gesichter. Annäherungen an eine gekonnte Lebensführung.

Hielscher, Volker; Hildebrandt, Eckart (1999): Zeit für Lebensqualität. Edition sig-

ma: Berlin

Hien, Wolfgang (2017): Körper und Arbeit – die Schattenseiten des Wirtschafts-

wunders in Deutschland und Österreich. Sozial.Geschichte Online 21, S. 125-

170.

Hildebrandt, Eckhart (1999a): Arbeit und Nachhaltigkeit. Veröffentlichungsreihe

der Querschnittsgruppe Arbeit & Ökologie beim Präsidenten des Wissen-

schaftszentrum Berlin für Sozialforschung, No. P99-502.

Hildebrandt, Eckhart (1999b): Flexible Arbeit und nachhaltige Lebensführung. Ver-

öffentlichungsreihe der Querschnittsgruppe Arbeit & Ökologie beim Präsiden-

ten des Wissenschaftszentrum Berlin für Sozialforschung, No. P99-507.

Hills, Peter et al. (2000): Individual differences in leisure satisfactions. Personality

and Individual differences, 28, 763-779.

Hinds, Joe (2008): Affective and experiential factors in human-natural environment

relationsships. Dissertation: University of Sussex.

Hinds, Joe (2011): Exploring the Psychological Rewards of a wilderness Experience.

The Human Psychologist, 39, 189-205.

Hitzler, Ronald; Pfadenhauer, Michaela (2006): Diesseits von Manipulation und

Souveränität. In: VS Politisierter Konsum – konsumierte Politik. VS Verlag:

Wiesbaden.

Hobsbawm, E.; Ranger, T. (1983): The Invention of Tradition. Cambrigde University

Press: New York.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Glück und Nachhaltigkeit

Hochschild, Arlie Russel (1990): Das gekaufte Herz. Zur Kommerzialisierung der

Gefühle. Campus: Frankfurt a.M.

Hodgkinson, Tom (2007): Die Kunst, frei zu sein. Handbuch für ein schönes Leben.

Rogner & Bernhard: Berlin.

Hodgkinson, Tom (2014): Vorwort. In: Kieran, Dan (2014): Slow Travel. Die Kunst

des Reisen. DTV: München.

Hodgkinson, Tom; Kieran, Dan (Hg.)(2008): The Book of Idle Pleasures. Ebury

Press: London.

Höffe, Otfried (1993): Moral als Preis der Moderne. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Höffe, Otfried (2007): Macht Tugend glücklich? In: Kersting,W.; Leggewie, C. (Hg.)

(2007): Kritik der Lebenskunst. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Höffe, Otfried (2009): Lebenskunst und Moral. Oder: Macht Tugend glücklich?

Beck: München.

Höffe, Otfried (2013): Ethik. eine Einführung. Beck: München.

Höffe, Otfried (2014): Immanuel Kant. 8 Aufl. Beck: München.

Höffe, Otfried (2015): Kritik der Freiheit. Das Grundproblem der Moderne. Beck:

München.

Hoffmeister, Dieter (2015): Fortschritt zwischen Illusion und Störfall. Soziologie

und Nachhaltigkeit, 02/2015.

Höfling, S.; Tretter, F. (Hg.)(2012): Homo Oecologicus? Hans-Seidel-Stiftung: Mün-

chen.

Höfling, S.; Tretter, F. (Hg.)(2013): Homo Neurobiologicus? Hans-Seidel-Stiftung:

München.

Holzhey, Christoph F.E. (2011): Lacans Antigone. Zur Normativität des Lustprinzips

und dessen Jenseits. In: Reichold, A.; Delhorn, P. (Hg.)(2011): Normativität des

Körpers. Verlag Karl Alber: Freiburg/München.

Homburg, A.; Matthias, E. (1998): Umweltpsychologie. Umweltkrise, Gesellschaft

und Individuum. Juventa: Weinheim.

Honneth, Axel (1994): Kampf um Anerkennung. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Honneth, Axel (2002): Organisierte Selbstverwirklichung. Paradoxien der Indivi-

dualisierung. In: Honneth, Axel (Hg.): Befreiung aus der Mündigkeit. Parado-

xien des gegenwärtigen Kapitalismus. Campus: Frankfurt a.M.

Honneth, Axel (2006): Einleitung: Zum Begriff der Philosophie. In: Honneth, Axel;

Menke, Christoph (Hg.): Negative Dialektik. Akademie Verlag: Berlin.

Honneth, Axel (2007): Pathologien der Vernunft. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Honneth, Axel (2009): Erneuerung der Kritik. Axel Honneth im Gespräch. In: Ba-

saure,J.; Reemtsma, P.; Willig, R. (Hg.) (2009): Erneuerung der Kritik. Suhr-

kamp: Berlin.

Honneth, Axel (2010): Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie. Suhr-

kamp: Berlin

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 327

Honneth, Axel (2015): Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie. Um

Kommentare von Judith Butler, Raymond Geuss und Jonothan Lear erweiterte

Ausgabe. Suhrkamp: Frankfurt a.M. und Berlin.

Honneth, Axel (Hg.)(1995): Kommunitarismus. Campus: Frankfurt/New York.

Hoose, Fabian (2016): Spiel als Arbeit. Arbeitsorientierungen von Beschäftigten der

Gamesbranche. Springer: Wiesbaden.

Hosang, Maik (2006): Integration. Natur – Kultur – Mensch. Oekom: München.

Hosang,Maik (2006a): Gesellschaftliche Tiefenkulturen und emotionaleMatrix. In:

Hosang/Seifert 2006.

Hosang, Maik (2007): Tiefenkulturelle Widerstände und Chancen: warum braucht

die Nachhaltigkeit Gefühls- und Glücksforschung? GAIA 16/3: 181-186.

Hossenfelder, Malte (1996): Antike Glückslehren. Alfred Kröner Verlag: Stuttgart.

Hossenfelder, Malte (1998): Epikur. Zweite, aktualisierte Auflage. Beck: München.

Hovert,William J.; Sibley, Chris G. (2013): Religion, deprivation and subjective well-

being: Testing a religious buffering hypothesis: International Journal of Well-

being, 3(2), 182-196.

Huber, Joseph (2011): Ökologische Modernisierung und Umweltinnovation. In:

Groß, Matthias (Hg.): Handbuch Umweltsoziologie. VS Verlag: Wiesbaden.

Hufnagel, Erwin (2010) Maßhalten – Pädagogische Ansichten über eine traditions-

reiche Tugend. In: Bellebaum, A; Hettlage, R. (Hg.): Glück hat viele Gesichter.

Annäherungen an eine gekonnte Lebensführung. VS Verlag: Wiesbaden.

Huizinga, Johan (1969): Herbst des Mittelalters. Kröner: Stuttgart.

Huizinga, Johan (1987): Homo Ludens. VomUrsprung der Kultur im Spiel. Rowohlt:

Reinbeck.

Hunecke, Marcel (2013): Psychische Ressourcen zur Förderung nachhaltiger Le-

bensstile. Denkwerk Zukunft: Bonn.

Hüther, Gerald (2006): Neurobiologische Argumente für eine liebevolle Bezie-

hungskultur. In: Hosang, M.; Seifert, K.(Hg.): Integration. Natur – Kultur –

Mensch. Oekom: München.

Hüther, Gerald; Quarch, Christoph (2016): Rettet das Spiel. Hanser: München.

Illouz, Eva (2007): Der Konsum der Romantik. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Illouz, Eva (2009): Die Errettung der modernen Seele. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Illouz, Eva (2011): Warum Liebe weh tut. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Illouz, Eva (2011a): Emotionen, Imagination und Konsum: Eine neue Forschungs-

aufgabe. In: Drügh, H.; Metz, C.; Weyand, B. (Hg.): Warenästhetik. Neue Per-

spektiven auf Konsum, Kultur und Kunst. Suhrkamp: Berlin.

Institut DGB-Index Gute Arbeit (Hg.)(2017): DGB-Index Gute Arbeit. Der Report

2017. Berlin.

International Energy Agency (2010): World Energy Outlook. Zusammenfassung.

Paris.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Glück und Nachhaltigkeit

International Energy Agency (2011): World Energy Outlook. Zusammenfassung.

Paris.

International Energy Agency (2012): World Energy Outlook. Zusammenfassung.

Paris.

IPCC (2014): Climate Change 2014: Synthesis Report. IPCC, Geneva.

IPSnews (2012): U.S. Lifestyle Is Not Up for Negotiation. www.ip-

snews.net/2012/05/us-lifestyle-is-not-up-for-negotiation. (1.3.2019).

Iser, M.; Strecker, D. (2010): Jürgen Habermas zur Einführung. Junius: Hamburg.

Ivtzan, I., Niemiec, R. M., & Briscoe, C. (2016). A study investigating the effects

of Mindfulness-Based Strengths Practice (MBSP) on wellbeing. International

Journal of Wellbeing, 6(2), 1-13.

Iyer, Pica (2009): Warum wir Reisen. Lettre International, Sommer 2009. S. 88-91.

Jackson, Tim (2008): The Challenge of Sustainable Lifestyles. In: Worldwatch Insti-

tute (Hg.): State of the World 2008.

Jackson, Tim (2013): Wohlstand ohne Wachstum. BpB: Bonn.

Jackson, Tim (2013a): Angst essen Seele auf – escaping the ›iron cage‹ of con-

sumerism. In: Schneidewind, U.; Santarius, T.; Humburg, A.(Hg.): Economy

of Sufficiency.

Jacobsen, Michael H. (2014): Sociology and happiness: An interview with Zygmunt

Baumann. The Journal of Happiness & Well-Being, 2014, 2(1), 85-94.

Jaeggi, Rahel (2014): Kritik von Lebensformen. Suhrkamp: Berlin.

Jaeggi, Rahel (2016): Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen Pro-

blems. Mit einem neuen Nachwort. Suhrkamp: Berlin.

Jaeggi, Rahel; Celikates, Robin (2017): Sozialphilosophie. Eine Einführung. Beck:

München.

Jäger, Michael et al. (Hg.)(2001): Recht auf Faulheit. Zukunft der Nichtarbeit. Edi-

tion Freitag: Berlin.

Jensen, Annette; Scheub, Ute (2014): Glücksökonomie. Wer teilt hat mehr vom Le-

ben. Oekom: München.

Jensen, Derrick (2006): Endgame Vol 1. Seven Stories: New York.

Jensen, Derrick (2009): Endgame Vol 2. Seven Stories: New York.

Jessop, Bob (2015): Kritik, Staat, Emanzipation. In: Martin, Dirk; Martin, Susanne;

Wissel, Jens (Hg.): Perspektiven und Konstellationen kritischer Theorie. West-

fälisches Dampfboot: Münster.

Jonas, Hans (1979): das Prinzipp Verantwortung. Insel Verlag: Frankfurt a.M.

Jungk, Robert; Müllert, Norbert (Hg.)(1980): Alternatives Leben. Signal: Baden-

Baden.

Kaltenbrunner, Thomas (1998): Contact Improvisation. Meyer & Meyer: Aachen.

Kanitscheider, Bernulf (2008): Entzauberte Welt. Über den Sinn des Lebens in uns

selbst. Hirzel: Stuttgart.

Kanitscheider, Bernulf (2011): Das hedonistische Manifest. Hirzel: Stuttgart.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 329

Kant, Immanuel (1784): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? In: Berlini-

sche Monatsschrift 4 (1784), S. 481-494.

Kant, Immanuel (2008[1795]): Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf.

Hg. von Rudolf Malter, Reclam, Stuttgart 2008

Karathanassis, Athanasios (2015): Kapitalistische Naturverhältnisse. VSA: Ham-

burg.

Kars,Theo (2004): Philosophie für Nonkonformisten. Kleine Anleitung zur Lebens-

kunst.

Kast, Bas (2012): Ich weiß nicht, was ich wollen soll. Fischer: Frankfurt a.M.

Kattenstroth, Jan C. et al. (2014): »Tanzen im Alter: Fitness für Gehirn, Geist und

Körper«. In: Behrens, C.; Rosenberg, C. (Hg.) TanzZeit – LebensZeit. Jahrbuch

Tanzforschung, Bd. 24. Henschel: Leipzig.

Kauke,Marion (1992): Spielintelligenz: spielend lernen – Spielen Lernen? Spektrum

Akademischer Verlag: Heidelberg.

Kersting,W.; Leggewie, C. (Hg.) (2007): Kritik der Lebenskunst. Suhrkamp, Frank-

furt a.M.

Kersting, Wolfgang (2007): Einleitung: Die Gegenwart der Lebenskunst. In: Kerst-

ing, W.; Leggewie, C. (Hg.) (2007): Kritik der Lebenskunst. Suhrkamp, Frank-

furt a.M. S. 10-90

Keupp, Heiner (1996): Bedrohte und befreite Identitäten in der Risikogesellschaft.

In: Barkhaus, Annette, et al. (Hg.): Identität, Leiblichkeit, Normativität. Suhr-

kamp: Frankfurt a.M.

Kiel Earth Institute (2011): Gezielte Eingriffe in das Klima? Eine Bestandsaufnahme

der Debatte zu Climate Engineering. Kiel.

Kingston, Karon (2009): Feng Shui gegen das Gerümpel des Alltags. Rowohlt: Rein-

beck.

Klein,Gabriele (2012): Choreographien des Alltags.Die emergentenOrdnungen der

Lebenswelt. In: Behrens, Claudia et al. (Hg.): Tanzerfahrung und Welterkennt-

nis. Jahrbuch Tanzforschung, Bd. 22. Henschel: Leipzig.

Klein, Olaf Georg (2007): Zeit als Lebenskunst. Wagenbach: Berlin.

Kleinhückelkotten, S.; Neitzke, H.-P.; Moder, S. (2016): Repräsentative Erhebung

von Pro-Kopf-Verbräuchen natürlicher Ressourcen in Deutschland (nach Be-

völkerungsgruppen). Umweltbundesamt, Texte 39/2016, Dessau-Roßlau.

Kleinhückelkotten, Silke (2005): Suffizienz und Lebensstile. Ansätze für milieuori-

entierte Nachhaltigkeitskommunikation. BWV: Berlin.

Kliner, K.; Rennert, D.; Richter,M. (Hg.)(2017): BKK-Gesundheitsreport 2017.MWV

Medizinisch Wissenschaftliche Verlagsgesellschaft: Berlin.

Knight, K.W.; Eugene, A.R.; Schor, J.B. (2013): Could working less reduce pressures

on the environment? A cross-national panel analysis of OECD Countries, 1970-

2007. Global Environmental Change 23, 691-700.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Glück und Nachhaltigkeit

Koerber, Karl von (2014): Fünf Dimensionen der Nachhaltigen Ernährung und wei-

terentwickelte Grundsätze – ein update. In: Ernährung im Fokus 09-10/2014.

S. 260-266.

Kolleg Postwachstumsgesellschaften (Hg.)(2015): Atlas der Globalisierung.Weniger

wird mehr. Le Monde diplomatique/taz: Berlin.

Kommuja, Netzwerk politischer Kommunen (2019): Beteiligte Kommunen. https://

www.kommuja.de/beteiligte-kommunen/(Zugriff 1.4.2019)

Kondo, Marie (2017): Magic Cleaning. Wie Sie sich von Ballast befreien und glück-

lich werden. Rowohlt: Reinbeck.

König, Gudrun M. (2011): Die Fabrikation der Sichtbarkeit: Konsum und Kultur um

1900. In: Drügh, H.; Metz, C.; Weyand, B. (Hg.): Warenästhetik. Neue Perspek-

tiven auf Konsum, Kultur und Kunst. Suhrkamp: Berlin.

Konzeptwerk Neue Ökonomie (Hg.)(2014): Zeitwohlstand. Oekom: München.

Korthalts, Michiel (2006): Die tolle Tafel. Die Geburt der Philosophie aus der Ver-

achtung für das Essen. S. 102-106 In: Lettre International Winter 2006.

Kozljanic, Robert Josef (2008): Freundschaft mit der Natur naturphilosophische

Praxis und Tiefenökologie. Drachen-Verlag: Klein Jasedow.

Krämer, Ralf (2015): Die Roboter kommen, die Arbeit geht? Luxemburg, 3/2015, S. 30-

37.

Krebs, Angelika (2012): Oikophilia – Die neu entdeckte Liebe zur Heimat. In: Höf-

ling, S.; Tretter, F. (Hg.)(2012): Homo Oecologicus? Hans-Seidel-Stiftung: Mün-

chen.

Krebs, Angelika (Hg.)(1997): Naturethik. Grundtexte der gegenwärtigen tier- und

ökoethischen Diskussion. Suhrkamp: Frankfurt.

Kreibich,Rolf (2015): Von Big zu Smart – zu Sustainable? In: ApuZ, 11-12/2015, S. 20-

26.

Kreutz,Gunter (2014):WarumSingen glücklichmacht. Psychosozialverlag: Gießen.

Kristof, Kora (2010): Wege zum Wandel. Wie wir gesellschaftliche Veränderungen

erfolgreicher gestalten können. Oekom: München.

Kroll, Christian (2008): Social Capital and the Happiness of Nations. Peter Lang:

Frankfurt a.M.

Kroll, Christian (2011):Wie wollen wir zukünftig leben? Internationale Erfahrungen

bei der Neuvermessung von Fortschritt und Wohlergehen. FES: Bonn

Krull, Stephan (2010): Radikale Arbeitszeitverkürzung. In: Luxemburg, 3/2010. S. 94-

97.

Küchenhoff, Joachim (2008): Den Körper verstehen – psychoanalytische Annähe-

rungen. In: Küchenhoff, J.; Wiegerling, K.: Leib und Körper. Vandenhoeck &

Ruprecht: Göttingen.

Kuhlmann,Dieter (1996): BiologischeMöglichkeiten zumEntstehen von Identitäts-

vorstellungen. In: Barkhaus, Annette, et al. (Hg.) (1996): Identität, Leiblichkeit,

Normativität. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kommuja.de/beteiligte-kommunen/
https://www.kommuja.de/beteiligte-kommunen/
https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kommuja.de/beteiligte-kommunen/
https://www.kommuja.de/beteiligte-kommunen/


12. Literaturverzeichnis 331

Kühnl. Reinhard (1971): Formen bürgerlicher Herrschaft. Rowohlt: Reinbeck.

Kuroki,M. (2016). Life satisfaction, overweightness and obesity. International Jour-

nal of Wellbeing, 6(2), 93-110.

Küstenmacher, Werner Tiki (2002): Simplify your life. Einfacher und glücklicher

leben. Campus: Frankfurt a.M.

La Mettrie, Julien Offray de (1985): Über das Glück oder Das höchste Gut (»Anti-

Seneca«). LSR-Verlag: Nürnberg.

Laban, Rudolf (1920): Die Welt des Tänzers. Seifert: Stutgart.

Ladwig, Bernd (2015): Schweinesystem. Ein Plädoyer für fleischlose Ernährung.

Blätter für deutsche und internationale Politik, 07/2015, S. 101-112.

Lafargue, Paul (2009)[1886]: Die Religion des Kapitals. Matthes & Seitz: Berlin

Lafargue, Paul (2013)[1880]: Das Recht auf Faulheit. Matthes & Seitz: Berlin.

Laine, P., & Rinne, R. (2015). Developing wellbeing at work: Emerging dilemmas.

International Journal of Wellbeing, 5(2), 91-108.

Lambin, Eric (2014): Glücksökologie. Warum wir die Natur brauchen, um glücklich

zu sein. Hoffmann und Campe: Hamburg.

Landgraf, Edgar (2011): Improvisation as Art: Conceptual Challenges, Historical

Perspectives. Continuum International Publishing Group, 2011.

Lane, John (2012): Das einfache Leben. Vom Glück des Wenigen. Aurum: Bielefeld.

Lang, Bernhard (1994): Religion und menschliche Glückserfahrung: Zur alttesta-

mentlichen Theorie des Glücks. In: Bellebaum, Alfred (Hg.): Vom guten Leben.

Glücksvorstellungen in Hochkulturen. Akademie Verlag: Berlin.

Laska, Bernd A. (1985): Einleitung. (Seiten V-XXIX). In: La Mettrie, Julien Offray

de (1985): Über das Glück oder Das höchste Gut (»Anti-Seneca«). LSR-Verlag

Nürnberg.

Latouche, Serge (2015): Es reicht! Abrechnung mit dem Wachstumswahn. Oekom:

München.

Layard, Richard (2005): Die glückliche Gesellschaft. Campus: Frankfurt a.M.

Layard, Richard (2010): Measuring Subjective Well-Being. Science, Vol 327, p. 534-

535.

Layard, Richard (2016): Using Subjective Wellbeing. Measuring Wellbeing Series –

Discussion Paper 1, LSE: London.

Lefebre, Martin (2013): Traumreise und Therapie. Le Monde diplomatique 12/2013,

S. 21.

Lehmann, Timo (2016): »Für immer Opelaner«. Taz 7.12.2016, S. 5.

Leiber,Theodor (2006): Glück,Moral und Liebe. Perspektiven der Lebenskunst. Kö-

nigshausen & Neumann: Würzburg.

Leist, Anton (Hg.)(2003): Moral als Vertrag? De Gruyter: Berlin/New York.

Leister, Annika (2018): Unermüdlich bei der Montage. Frankfurter Rundschau,

26.1.2018, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Glück und Nachhaltigkeit

Lenk,Kurt (1972): Konservatismus. In: Kühnl, Reinhard (Hg.) (1972): Der bürgerliche

Staat der Gegenwart. Rowohlt: Reinbeck.

Lenz, Christine (2015): Zur Durchsetzungsfähigkeit von Suffizienzstrategien. Me-

tropolis: Marburg.

Lessenich, Stephan (2008): Die Neuerfindung des Sozialen. Der Sozialstaat im fle-

xiblen Kapitalismus. transcript: Bielefeld.

Lessenich, Stephan (2015): Von der Strukturanalyse zur Morallehre – und zurück.

In: Adloff, F.; Heins, V. M. (Hg.): Konvivialismus. Eine Debatte. transcript: Bie-

lefeld.

Lessenich, Stephan (2016): Neben uns die Sintflut. Die Externalisierungsgesell-

schaft und ihr Preis. Hanser: Berlin.

Leuzinger-Bohleber,M.; Emde, R.E.; Pfeifer, R.(Hg.)(2013): Embodiment. Ein inno-

vatives Konzept für Entwicklungsforschung und Psychoanalyse. Vandenhoeck

& Ruprecht: Göttingen.

Levine, Robert (2008): Eine Landkarte der Zeit: Wie Kulturen mit Zeit umgehen.

Piper: München.

Lin, Liang-Hung et al. (2010): Playfulness and Innovation – A Multilevel Study in

Individuals and Organizations. Proceedings of the 2010 IEEE ICMIT.

Linz, Manfred (1994): Der aufgeklärte Eigennutz. In: Däubler-Gmelin et al. (Hg.):

Gegenrede. Aufklärung – Kritik – Öffentlichkeit. Baden-Baden.

Linz,Manfred (1998): Spannungsbogen. »Zukunftsfähiges Deutschland« in der Kri-

tik. Birkhäuser: Berlin.

Linz,Manfred (2012): Wie lernen Gesellschaften – heute?Wuppertal Institut: Wup-

pertal.

Lippe, Rudolf zur (2010): das Denken zum Tanzen bringen. Philosophie des Wan-

dels und der Bewegung. Verlag Karl Alber: Freiburg.

List, Elisabeth (2011): Die Ethik und das Lebendige. In: Reichold, A.; Delhom, P.

(Hg.): Normativität des Körpers. Alber, Freiburg/München.

Lorenz, Rüdiger-Felix (2016): Salutogenese. Grundwissen für Psychologen, Medi-

ziner, Gesundheits- und Pflegewissenschaftler. 3. Auflage. Reinhardt Verlag:

München.

Lucas, R.E.; Diener, E. (2009): Personality and Subjective Well-Being. In: Diener,

Ed (Hg.)(2009a): The Science of Well-Being. Springer: Dordrecht.

Luhmann,Niklas (1995): Gesellschaftsstruktur und Semantik. Suhrkamp: Frankfurt

a.M.

Luhmann, Niklas (2008): Liebe. Eine Übung. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Lukács, Georg (1973): Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins: Die Arbeit. Samm-

lung Luchterhand: Neuwied & Darmstadt.

Lukas, Melanie et al. (2016): The nutritional footprint. Journal of Cleaner Produc-

tion, 132 (2016), 161-170.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 333

Lyubomirksy, Sonja et al. (2005): Pursuing Happiness: The Architecture of Sustain-

able Change. Review of General Psychology, Vol. 9, No. 2, 111-131.

Lyubomirsky, Sonja (2008): Glücklich sein. Warum Sie es in der Hand haben, zu-

frieden zu sein. Campus: Frankfurt/New York.

Maak, Niklas (2018): Darauf ein gutes Glas Wasser. FAZ, 28.5.2018, S. 9.

MacIntyre, Alasdair (1997): Der Verlust der Tugend. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

MacIntyre, Alasdair (2001): Die Anerkennung der Abhängigkeit. Rotbuch Verlag:

Hamburg.

Mahnkopf, Birgit (2012): Wachstumskritik als Kapitalismuskritik. In: Dörre, K.;

Sauer, D.; Wittke, V. (Hg.): Kapitalismustheorie und Arbeit. Campus: Frank-

furt a.M.

Malet, Jean-Baptiste (2018): Pierre, der Genügsame. LeMonde diplomatique Sep

2018.

Mandt, Hella (1998): Streben nach Glück – Menschenrecht und staatliche Garan-

tie. In: Bellebaum, A.; Braun, H.; Groß, E. (Hg.): Staat und Glück. Politische

Dimensionen der Wohlfahrt. Westdeutscher Verlag: Opladen/Wiesbaden.

Maniates, Michael (2014): Sustainable Consumption –Three Paradoxes.GAIA 23/S1

(2014): 201-208.

Manzini, Ezio (2013): Resilient systems and cosmopolitan localism –The emerging

scenario of the small, local, open and connected space. In: Schneidewind, U.;

Santarius, T.; Humburg, A.(Hg.): Economy of Sufficiency. Wuppertal Institut:

Wuppertal.

Maras (2009): Lobbyismus in Deutschland. APuZ, 3-4 2009, 33-38.

Marcuse, Herbert (1969): Ideen zu einer kritischen Theorie der Gesellschaft. Suhr-

kamp: Frankfurt a.M.

Marcuse, Herbert (2005): Der eindimensionale Mensch. DTV: München.

Martens, Jens (2010):Thinking Ahead. DevelopmentModels and Indicators ofWell-

Being Beyond the MDGs. Friedrich-Ebert-Stiftung: Berlin.

Martens, Jens-Uwe (2014): Glück in Psychologie, Philosophie und im Alltag.

Kohlhammer. Stuttgart.

Martin, Susanne (2017): Dance age(ing). Rethinking Age(ing) in and through Im-

provisation Practice and Performance. transcript: Bielefeld.

Marx, Karl (1970): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band. In:

Karl Marx – Friedrich Engels – Werke, Band 23, Dietz: Berlin.

Marx, Karl (1972): Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. In: Karl Marx –

Friedrich Engels – Werke, Band 8, Dietz: Berlin.

Marx, Karl (1988): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Dritter Band. In:

Karl Marx – Friedrich Engels – Werke, Band 25, Dietz: Berlin.

Marx, Karl; Engels, Friedrich (1969): Die deutsche Ideologie. In: Karl Marx – Fried-

rich Engels – Werke, Band 3, Dietz: Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Glück und Nachhaltigkeit

Marx, Leonore (2007): Gesellschaft am Abgrund? Die Kritik Alasdair MacIntyres an

den westlichen Gesellschaften der Gegenwart und ihren moralphilosophischen

Grundlagen. Lit: Münster.

Marzano, Michela (2013): Philosophie des Körpers. Diederichs: München.

Massarrat, Mohssen (2011): Die Viertagewoche. In: Rätz, W.; Egan-Krieger, T. et al.

(Hg.): Ausgewachsen. VSA: Hamburg.

Mathews, G. (2012). Happiness, culture, and context. International Journal of Well-

being, 2(4), 299v312.

Maturana, Humberto (2000): Biologie der Realität. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Mayert, Andreas (2013): Ist bewusste Wachstumsbegrenzung eine sinnvolle Strate-

gie? In: Wegner, Gerhard (Hg.): Wohlstand,Wachstum, Gutes Leben. Metropo-

lis: Marburg.

Mayring, Philipp (1999): Lehren der neueren Psychologie für die Ökonomie: Wel-

chen Stellenwert hat die Ökonomie für das menschliche Lebensglück wirklich.

In: Bellebaum, Alfred, et al. (Hg.)(1999): Ökonomie und Glück. Beiträge zu einer

Wirtschaftslehre des guten Lebens. Opladen/Wiesbaden.

Mazar, Nina; Zhong, Chen-Bo (2010): Do Green Products Make us Better People?

Psychological Science, Vol. 21 issue 4, page(s): 494-498.

McMahon, Darrin (2006): Happiness. A History. Groove Press: New York.

Meadows, Dennis et al. (1973): Die Grenzen des Wachstums. Rowolt: Reinbeck.

Meadows, Dennis et al. (2012): Die Grenzen des Wachstums. Das 30-Jahre-Update.

4. Auflage. Hirzel: Stuttgart.

Meibom, Barbara v. (2012): Vom Ich zumDu zumWir? In: Hüther, G.; Spannbauer,

C.(Hg.): Connectedness.Warum wir ein neues Weltbild brauchen. Verlag Hans

Huber: Bern.

Meinberg, Eckhard (2011): Leibliche Bildung in der technischen Zivilisation: über

den Umgang mit dem Leibe. Lit: Berlin.

Melville, Herman (2004): Bartleby, der Schreiber. Insel Verlag: Frankfurt a.M.

Merkle, Hans (2003): Lobbying. Das Praxishandbuch für Unternehmen. Primus:

Darmstadt.

Merleau-Ponty, Maurice (2003): Das Primat der Wahrnehmung. Suhrkamp: Frank-

furt a.M.

Mertens, Karl (2011): Die argumentative Rolle des Leibes in der Ethik. In: Reichold,

A.; Delhom, P. (Hg.): Normativität des Körpers. Alber: Freiburg/München.

Messner, Dirk (2011): Drei Wellen globalen Wandels. Global-Governance-

Dynamiken in der ersten Hälfte des 21. Jahrhunderts.Welzer, H.; Wiegandt, K.

(Hg.): Perspektiven einer nachhaltigen Entwicklung. Fischer: Frankfurt a.M.

Mewaldt, Johannes (1973): Epikur. Philosophie der Freude. Kröner Verlag: Suttgart.

Michaels, Axel (2004): Die Kunst des einfachen Lebens. Eine Kulturgeschichte der

Askese. Beck: München.

Miegel, Meinhard (2010): Exit. Wohlstand ohne Wachstum. Propyläen: Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 335

Miegel, Meinhard (2010a): 2015 – das Jahr der finalen Krise. In: Schirrmacher, F.;

Strobl, F. (Hg.)(2010): Die Zukunft des Kapitalismus. Suhrkamp: Berlin.

Miegel, Meinhard (2012): Welches Wachstum und welchen Wohlstand wollen wir?

In: ApuZ 27-28/2012.

S. 3-8.

Miegel, Meinhard (2014): Hybris. Die überforderte Gesellschaft. List: Berlin.

Mill, John Stuart (1976[1861]): Der Utilitarismus. Reclam: Stuttgart.

Mill, John Stuart (2014): Über die Definition der politischen Ökonomie. In: Aßlän-

der,M. et al. (Hg.): John StuartMill. Kleine Schriften zur PolitischenÖkonomie.

Metropolis: Marburg.

Miller, Alice (1995): Das Drama des begabten Kindes. Eine Um- und Fortschreibung.

Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Miller, Alice (2004): Die Revolte des Körpers. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Miller, Martin (2013): Das wahre »Drama des begabten Kindes«. Die Tragödie Alice

Millers. Kreuz: Freiburg.

Molitor, Andreas (2017): Lebensgut Pommritz. Der Traum vom Wir. Brand Eins,

11/2017

Møller, V.; Huschka, D. (Hg.)(2009): Quality of Life and the Millenium Challenge.

Springer: Dordrecht.

Møller, V.; Huschka, D.; Michalos, A.C. (Hg.)(2008): Barometers of Quality of Life

Around the Globe. Springer: Dordrecht.

Montagu, Ashley (1974): Körperkontakt. Klett-Cotta: Stuttgart.

Muchembled, Robert (2008): Die Verwandlung der Lust. Eine Geschichte der

abendländischen Sexualität. DVA: München.

Mückenberger, Ulrich (2002): Zeitwohlstand und Zeitpolitik. Überlegungen zur

Zeitabstraktion. In: Rinderspacher (Hg.)(2002): Zeitwohlstand. Ein Konzept für

einen anderen Wohlstand der Nation. Edition Sigma: Berlin.

Mückenberger, Ulrich (2012): Lebensqualität durch Zeitpolitik. Edition Sigma: Ber-

lin.

Mühleisen, Hans-Otto (2015): Idee und Wirklichkeit: Kritische Zugänge zur de-

liberativen Demokratietheorie von Jürgen Habermas. In: Ottmann, Henning;

Barisic, Pavo (Hsrg.): Deliberative Demokratie. Nomos: Baden Baden.

Mujcic, Redzo; Oswald, Andrew J. (2016): Evolution of Well-Being and Happiness

After Increases in Consumption of Fruit and Vegetables. AJPH Research. Au-

gust 2016, Vol 106, No. 8, P. 1504-1511.

Müller-Münch, Ingrid (2012): Die geprügelte Generation. Klett-Cotta: Stuttgart.

Muraca, Barbara (2014): Gut leben: eine Gesellschaft jenseits des Wachstums. Wa-

genbach: Berlin.

Myers, Norman; Kent, Jenifer (2005): Die neuen Konsumenten in Entwicklungs-

und Transformationsländern. Natur und Kultur 6/1, 3-22.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Glück und Nachhaltigkeit

Naess, Arne (2008): Ecology of wisdom. Writings by Arne Naess. Counterpoint:

Berkeley.

Nagel, Thomas (1974): What Is It Like to Be a Bat? The Philosophical Review 4/1974,

435-450.

Nagel, Thomas (1992): Der Blick von nirgendwo. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Nagel,Thomas (1996): Letzte Fragen.Erw.deutscheNeuauflage. Philo: Berlin/Wien.

Nagel,Thomas (1998): Die Möglichkeit des Altruismus. Philo: Bodenheim b.Mainz.

Nagel, Thomas (2013): Geist und Kosmos. Warum die materialistische neodarwi-

nistische Konzeption der Natur so gut wie sicher falsch ist. Suhrkamp: Berlin.

Nair, Chandran (2011): Der große Verbrauch. Riemann: München.

Nair, Chandran (2014): Die Mutter allen Kapitals. Piketty und der blinde Fleck in

der westlichen Wahrnehmung. Le Monde diplomatique, Juli 2014, S. 3.

Namini, Sussan et al. (2010): How is Well-Being Related to Membership in New

Religious Movements? Applied Psychology, 2010, 59 (2), S. 181-201.

Nancy, Jaen-Luc (2015): Ausdehnung der Seele. Diaphanes: Zürich/Berlin.

Nancy, Jean-Luc (2012): Singulär plural sein. Durchgesehene Neuauflage. Diapha-

nes: Zürich.

Nancy, Jean-Luc (2014): Der Sinn der Welt. Diaphanes: Zürich/Berlin.

Nancy, Jean-Luc, Tyradellis, Daniel (2013): Was heißt uns Denken? Diaphanes:

Zürich/Berlin.

Nässén, Jonas; Larsson, Jörgen (2010): Would shorter work time reduce greenhouse

gas emissions? An analysis of time use and consumption in Swedish house-

holds. Working paper.

Negt, Oskar (2012): Nur noch Utopien sind realistisch. Politische Interventionen.

Steidl: Göttingen.

Nehamas, Alexander (2000): Die Kunst zu leben: Sokratische Reflexionen von Pla-

ton bis Foucault. Rotbuch Verlag: Hamburg.

Nehls, Michael (2014): Die Alzheimer-Lüge. Heyne: München.

Neupert-Doppler, Alexander (2015): Utopie. VomRoman zur Denkfigur. Schmetter-

ling Verlag: Stuttgart.

New Economics Foundation (Hg.)(2010): 21 hours.Why a shorter working week can

help us ll flourish in the 21th century. London.

Newig, J.; Kuhn, K.; Heinrichs, H.(2011): Nachhaltige Entwicklung durch gesell-

schaftliche Partizipation und Kooperation? – eine kritische Revision zentra-

ler Theorien und Konzepte. In: Heinrichs, H.; Kuhn, K.; Newig, J.(Hg.)(2011):

Nachhaltige Gesellschaft. Welche Rolle für Partizipation und Kooperation? VS

Verlag: Wiesbaden.

Nickerson et al. (2003): Zeroing in on the Dark Side of the American Dream: A

Closer Look at the Negative Consequences of the Goal for Financial Success.

In: Psychological Science – Cambridge – 14, no. 6, (2003): 531-536.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 337

Nida-Rümelin, Julian (2009): Philosophie und Lebensform. Suhrkamp: Frankfurt

a.M.

Nida-Rümelin, Julian (2017): »Das ist an Zynismus nicht zu überbieten«. Interview

im Handelsblatt, 28.7.2017, S. 51.

Nietzsche, Friedrich: Die Fröhliche Wissenschaft. In: Friedrich Nietzsche: Werke

in drei Bänden. München 1954, Band 2.

Nietzsche, Friedrich: Menschliches, allzu Menschliches. Insel Verlag: Frankfurt

a.M., 1997.

Nietzsche, Friedrich: Morgenröte. Kröner: Leipzig, 1930.

Nisbet, E. K.; Zelenski, J.M.; Murphy, S.A. (2011): Happiness is in our Nature: Ex-

ploring Nature Relatedness a a Contributor to Subjective Well-Being. Journal of

Happiness Studies (12)2011, S. 303-322. Springer.

Noddings, Nel (2003): Happiness and Education. Cambridge University Press: New

York.

Noe, Alva (2010): Du bist nicht Dein Gehirn. Eine radikale Philosophie des Bewusst-

seins. Piper: München.

Nussbaum, Martha (2002): Beyond the Social Contract: Toward Global Justice.

https://tannerlectures.utah.edu/_documents/a-to-z/n/nussbaum_2003.pdf

(1.5.2019).

Nussbaum, Martha (2011): Creating Capabilities. The Human Development Ap-

proach. Cambridge.

Nussbaum, Martha (2012): Who is the happy warrior? Philosophy, happiness re-

search, and public policy. Int Rev Economics 59: 335-361.

Nussbaum, Martha (2014): Politische Emotionen. Warum Liebe für Gerechtigkeit

wichtig ist. Suhrkamp: Berlin.

O’Donnell, Gus et al. (2014): Wellbeing and Policy. Legatum Institute.

O’Neill, Daniel W. et al. (2018): A good life for all within planetary boundaries. In:

Nature Sustainability. Band 1, 2018, S. 88-95.

OECD (2011): Towards Green Growth. OECD Publishing: Paris.

OECD (2012): Inclusive Green Growth. For the Future we want. OECD Publishing:

Paris.

OECD (2013): OECD Guidelines on Measuring Subjective Well-being. OECD Pub-

lishing: Paris.

OECD (2017): Investing in Climate, Investing in Growth. OECD Publishing: Paris.

Onfray, Michel (1991a): Der Bauch der Philosophen. Campus: Frankfurt/New York.

Onfray, Michel (1991b): Der Philosoph als Hund. Vom Ursprung subversiven Den-

kens bei den Kynikern. Campus: Frankfurt/New York.

Onfray, Michel (1992): Der sinnliche Philosoph. Campus: Frankfurt/New York.

Onfray, Michel (2001): Theorie des verliebten Körpers. Merve: Berlin.

Onfray, Michel (2006): Wir brauchen keinen Gott. Warum man jetzt Atheist sein

muss. Piper: München.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tannerlectures.utah.edu/_documents/a-to-z/n/nussbaum_2003.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tannerlectures.utah.edu/_documents/a-to-z/n/nussbaum_2003.pdf


338 Glück und Nachhaltigkeit

Onfray, Michel (2008): Die reine Freude am Sein. Wie man ohne Gott glücklich

wird. Piper: München.

Orio, G.; Liedtke, P.M. (1998): Wie wir arbeiten werden. Der neue Bericht an den

Club of Rome. Hamburg.

Ott, Konrad (2011): Vier Pfade in Postwachstumszeitalter. Vorgänge: Zeitschrift für

Bürgerrecht und Gesellschaftspolitik. 50, 3, S. 54-69

Ott, Konrad (2016): Naturschutzgeschichte Deutschlands. In: Ott, Konrad; Dierks,

Jan, Voget-Kleschin, Lieske (Hg.)(2016): Handbuch Umweltethik. J.B. Metzler:

Stuttgart

Ott, Konrad (2016b): Anthropologie/Biophilie. In: Ott, Konrad; Dierks, Jan, Voget-

Kleschin, Lieske (Hg.)(2016): Handbuch Umweltethik. J.B. Metzler: Stuttgart

Ott, Konrad (2016c): Starke Nachhaltigkeit. In: Ott, Konrad; Dierks, Jan, Voget-

Kleschin, Lieske (Hg.)(2016): Handbuch Umweltethik. J.B. Metzler: Stuttgart.

Ott, Konrad; Dierks, Jan, Voget-Kleschin, Lieske (Hg.)(2016): Handbuch Umwelt-

ethik. J.B. Metzler: Stuttgart.

Ott, Konrad; Döring, Ralf (2004): Theorie und Praxis starker Nachhaltigkeit.

Metropolis: Marburg.

Otterbach, S.;Wooden,M.; Fok, Y. K.:Working-TimeMismatch andMental Health.

SOEPpaper 843, März 2016

Ottmann (2015): Wasman von der deliberativen Demokratie erwarten darf. In: Ott-

mann, Henning; Barisic, Pavo (Hsrg.): Deliberative Demokratie. Nomos: Baden

Baden.

Ottmann, Henning; Barisic, Pavo (Hsrg.)(2015): Deliberative Demokratie. Nomos:

Baden Baden.

Overwien, Bernd (2010): Armut im globalen Süden. In: Polis. Report der Deutschen

Vereinigung für Politische Bildung (DVPB), Heft 4 (2010), S. 10.

Overwien, Bernd (2011): Informelles Lernen in einer sich globalisierendenWelt. In:

Sander, W.; Scheunpflug, A. (Hg.): Politische Bildung in der Weltgesellschaft.

BpB: Bonn.

Overwien, Bernd (2014): Umweltbildung und Bildung für nachhaltige Entwicklung.

In: Sander, Wolfgang (Hg.): Handbuch Politische Bildung. 4., völlig überarbei-

tete Auflage. Wochenschau: Schwalbach.

Oxfam (2015): Extreme Carbon Inequality. Oxfam Media Briefing.

https://www.oxfam.de/system/files/oxfam-extreme-carbon-inequality-

20151202-engl.pdf (3.5.2019).

Paech, Niko (2005): Nachhaltiges Wirtschaften jenseits von Innovationsorientie-

rung und Wachstum. Metropolis: Marburg.

Paech,Niko (2012a): Befreiung vomÜberfluss: Auf demWeg in die Postwachstums-

ökonomie. Oekom: München.

Paech, Niko (2012b): Das Elend der Konsumwirtschaft. Blätter für deutsche und inter-

nationale Politik, 6/2012, S. 55-63.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.oxfam.de/system/files/oxfam-extreme-carbon-inequality-20151202-engl.pdf
https://www.oxfam.de/system/files/oxfam-extreme-carbon-inequality-20151202-engl.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.oxfam.de/system/files/oxfam-extreme-carbon-inequality-20151202-engl.pdf
https://www.oxfam.de/system/files/oxfam-extreme-carbon-inequality-20151202-engl.pdf


12. Literaturverzeichnis 339

Pagila, Camille (1992): Die Masken der Sexualität. Byblos: Berlin.

Pallant, Cheryl (2006): Contact Improvisation. McFarland: North Carolina.

Paqué, Karl-Heinz (2010):Wachstum!Die Zukunft des globalen Kapitalismus.Han-

ser: München.

Peters, Christian Helge; Schulz, Peter (Hg.)(2017): Resonanzen und Dissonanzen.

Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion. transcript: Bielefeld.

Peterson, C.; Park, N.; Seligman, M. (2005): Orientations to Happiness and Life

Satisfaction: The Full Life versus the Empty Life. Journal of Happiness Studies 6,

25-41.

Petitmengin, Claire (2017): Enaction as a Lived Experience. Towards a radical Neu-

rophenomenology. Constructivist Foundations, v12 n2 (2017 03 22): 139-147.

Petrini, Carlo; Supulveda, Luis (2014): Eine Idee von Glück. Oekom: München.

Pfaller, Robert (2012): Wofür es sich zu leben lohnt. Fischer: Frankfurt a.M.

Pfaller, Robert (2017): Erwachsenensprache. Fischer: Frankfurt a.M.

Pfordten,Dietmar v.d. (1996): Ökologische Ethik. Zur Rechtfertigungmenschlichen

Verhaltens gegenüber der Natur. Rowohlt: Reinbeck.

Pfriem, Rienhard (Hg.)(2011): »Wieviel Glück ist möglich?« 2. Spiekerooger Klima-

gespräche. DBV: Oldenburg.

Pieper, Annemarie (2003): Glückssache. Die Kunst gut zu leben. DTV: München.

Plessner, Helmuth (1975). Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung

in die philosophische Anthropologie. De Gruyter: Berlin/NewYork.

Pogge, Thomas (2009): Gerechtigkeit in der Einen Welt. Klartext Verlag: Essen.

Polanyi, Karl (1957): The great Transformation. Politische und ökonomische Ur-

sprünge von Gesellschaften und Wirtschaftssystemen. Europaverlag: Wien.

Pommier, Gèrard (2018): Für alles eine Pille. LeMonde Diplomatique, April 2018,

S1+23.

Popp, Silvia (2014): Die neue globale Mittelschicht. In: ApuZ 49/204: S. 30-37

Pourian, Heike (2016): Eine berührbare Welt. Contact Improvisation als ge-

sellschaftsbewegende Kultur. Eigenverlag. Bezug via Contact Bewegen e.V.,

www.contact-bewegt.de (20.11.2018)

Precht, Richard David (2016): Tiere denken. Goldmann: München.

Presse- und Informationsamt der Bundesregierung (2012): Nationale Nachhaltig-

keitsstrategie – Fortschrittsbericht 2012. Berlin.

Prisching, Manfred (1998): Glücksverpflichtungen des Staates. In: Bellebaum, A.;

Braun, H.; Groß, E. (Hg.): Staat und Glück. Politische Dimensionen der

Wohlfahrt. Westdeutscher Verlag: Opladen/Wiesbaden.

Proyer, René T. (2012): Examining playfulness in adults: Testing its correlates with

personality positive psychological functioning, goal aspirations, andmulti-me-

thodically assessed ingenuity. Psychological Test and Assessment Modeling, Vol 54,

2012 (2), 103-127

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Glück und Nachhaltigkeit

Proyer, René T. (2013): The well-being of playful adults: Adult playfulness, subjective

well-being, physical well-being, and the pursuit of enjoyable activities.European

Journal of Humor Research 1(1), 84-98.

Quinten, Susanne (2013): Zur Bedeutung psychischer Grundbedürfnisse beim krea-

tiven Handeln im Tanz. In: Bäcker/Freytag (Hg.): Tanz. Spiel. Kreativität.Jahr-

buch Tanzforschung, Bd. 23. Henschel. Leipzig.

Rabhi, Pierre (2015): Glückliche Genügsamkeit. Matthes & Seitz: Berlin.

Radkau, Joachim (2011): Die Ära derÖkologie. EineWeltgeschichte. Beck:München.

Rammler, Stephan (2011): Die Geschichte der Zukunft unsererMobilität. In:Welzer,

H.; Wiegandt, K(Hg.): Perspektiven einer nachhaltigen Entwicklung. Fischer:

Frankfurt a.M.

Randers, Jorgen; Maxton, Graeme (2016): Ein Prozent ist genug. Oekom: München.

Rat für Nachhaltige Entwicklung (2018): The 2018 Peer Review on the German

Sustainability Strategy. Berlin.

Rau, Alexandra (2010): Psychopolitik.Macht und Subjekt in subjektivierten Arbeits-

verhältnissen. In: Demirovic, A.; Kaindl, C.; Kravoza, A. (Hg.): Das Subjekt –

zwischen Krise und Emanzipation. Westfälisches Dampfboot: Münster.

Raunig, Gerald;Wuggenig,Ulf (Hg.)(2016): Kritik der Kreativität. Tranversal:Wien.

Rawls, John (1994): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Raworth, Kate (2012): A Safe and Just Space for Humanity. Oxfam Discussion Papers.

Raworth, Kate (2018): Ökologisch und sozial: eine Ökonomie des guten Lebens. In:

Blätter für deutsche und internationale Politik, 5/2018, S. 97-108.

Reckwitz, Andres (2016): Kreativität und soziale Praxis. Studien zur Sozial- und

Gesellschaftstheorie. transcript: Bielefeld.

Reckwitz, Andres (2017): Die Gesellschaft der Singularitäten. Suhrkamp: Berlin

Rehfeld, Katrin et al. (2017): Dancing or Fitness Sport? The Effects of Two Training

Programs on Hippocampal Plasticity and Balance Abilities in Healthy Seniors.

Frontiers in Neuroscience, Vol 11.

Reicher, Maria E. (2010): Einführung in die philosophische Ästhetik. 2. überarbei-

tete Auflage. WBG: Darmstadt.

Reichholf, Josef H. (2010): Darwin, Engels und die Rolle der Arbeit in der biologi-

schen und kulturellen Evolution des Menschen. In; Oehler, Jochen (Hg.): Der

Mensch: Evolution, Natur und Kultur. Springer: Berlin/Heidelberg.

Reichold, Anne (2011): Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität. In:

Reichold, A.; Delhom, P. (Hg.): Normativität des Körpers. Alber: Freiburg/Mün-

chen.

Reinsch, Torsten (2011): Kritik der Nachhaltigkeit. Dissertation an der FU Berlin.

Reisch, Lucia (2002): Ist das Thema Zeit theoriefähig? In: Rinderspacher

(Hg.)(2002): Zeitwohlstand. Ein Konzept für einen anderen Wohlstand der Na-

tion. Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 341

Reiß, Tim (2004): Das liberale Gute und die Philosophie. In: Kern, A.; Menke,

C.(2004): Raymond Geuss. Glück und Politik. Potsdamer Vorlesungen. Berlin.

Rengers, M.; Bringmann, J.; Holst, E. (2017): Arbeitszeiten und Arbeitszeitwün-

sche: Unterschiede zwischen Mikrozensus und SOEP. Statistisches Bundesamt

WISTA 4/2017.

Rest, Jonas (2011): Grüner Kapitalismus? Klimawandel, globale Staatenkonkurrenz

und die Verhinderung der Energiewende. VS Verlag: Wiesbaden.

Reusswig, Fritz (2011): Klimawandel und globale Umweltveränderungen. In: Groß,

Matthias (Hg.)(2011): Handbuch Umweltsoziologie. VS Verlag: Wiesbaden.

Reusswig, Fritz(1994): Lebensstile und Ökologie. Die ökologischen Folgen der mo-

dernen Lebensweise. In: Görg,C. (Hg.): Gesellschaft imÜbergang. Perspektiven

kritischer Soziologie. Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt.

Richter, Kurt F. (2011): Erzählweisen des Körpers. 2 akt. Auflage. Vandenhoeck &

Ruprecht: Göttingen.

Ricken, Friedo (2013): Allgemeine Ethik. 5., überarbeitete und ergänzte Auflage.

Kohlhammer: Stuttgart.

Riegas/Vetter (1990): Zur Biologie der Kognition: ein Gespräch mit Humberto R.

Maturana und Beiträge zur Diskussion seines Werkes. Suhrkamp: Frankfurt

a.M.

Rifkin, Jeremy (2010): Die empathische Zivilisation. Campus: Frankfurt/New York.

Rinderspacher, Jürgen (2000): Zeitwohlstand in der Moderne. Veröffentlichungs-

reihe der Querschnittsgruppe Arbeit & Ökologie beim Präsidenten des Wis-

senschaftszentrum Berlin für Sozialforschung, No. P00-502.

Rink, Dieter; Banzhaf, Ellen (2011): Flächeninanspruchnahme als Umweltproblem.

In: Groß, Matthias (Hg.)(2011): Handbuch Umweltsoziologie. VS Verlag: Wies-

baden.

Röcke,Werner; Velten, Hans Rudolf (2007): Tanzwut. Dämonisierung und Patholo-

gisierung des Tanzes in Literatur und Kultur des Mittelalters. In: Brandstetter,

Gabriele; Wulf, Christoph (Hg.): Tanz als Anthropologie. Wilhelm Fink Verlag:

München.

Rockström, Johan, et al. (2009): Planetary Boundaries: exploring the safe operating

space for humanity. In: Ecology and science, Heft 2, 2009.

Roetz, Heiner (2006): China- eine andere Moderne. In: Schwinn,Thomas (Hg.): Die

Vielfalt und Einheit der Moderne. Verlag für Sozialwissenschaften: Wiesbaden.

Rolf, Thomas (2007): Normale Selbstverwirklichung. Über Lebenskunst und Exis-

tenzästhetik. In: Kersting, W.; Leggewie, C. (Hg.): Kritik der Lebenskunst.

Suhrkamp, Frankfurt a.M.

Ropke, Inge (2010): Konsum: Der Kern des Wachstumsmotors. In: Seidl, I.; Zahrnt,

A. (Hg.): Postwachstumsgesellschaft: Neue Konzepte für die Zukunft.Marburg.

Rosa, Hartmut (2012): Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Suhr-

kamp: Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Glück und Nachhaltigkeit

Rosa, Hartmut (2013): Beschleunigung und Entfremdung. Suhrkamp: Berlin.

Ross, Nanice (2007): Anna Halprin. Experience as Dance. University of California

Press.

Roth, Gerhard (2007): Persönlichkeit, Entscheidung und Verhalten. Klett-Cotta:

Stuttgart.

Rückert-John, Jana (2011): Nachhaltige Ernährung. In: Groß, Matthias (Hg.)(2011):

Handbuch Umweltsoziologie. VS Verlag: Wiesbaden.

Russel, Bertrand (2006): Lob des Müßiggangs. DTV: München.

Saar, Martin (2007): Die Form des Lebens. Künste und Techniken des Selbst beim

späten Foucault. In: Foucault (2007): Ästhetik der Existenz. Suhrkamp: Frank-

furt a.M.

Sachs, Wolfgang (2002): Nach uns die Zukunft. Der globale Konflikt um Gerech-

tigkeit und Ökologie. Brandes & Apsel: Frankfurt.

Sacks, Daniel et al.(2012) New stylized facts about income and subjective well-be-

ing. Emotion, 2012, Vol. 12, No. 6, 1181-1187.

Salanova, M.; Llorens, S.; Schaufeli, W. B. (2011): »Yes, I Can, I Feel Good, and I Just

Do It!« On Gain Cycles and Spirals of Efficacy Beliefs, Affect, and Engagement.

Applied Psychology, 60 (2), 255-285.

Sandvik, E.; Diener, E.; Seidlitz, L. (1993): Subjective Well-Being: The Convergence

and Stability of Self-Report and Non-Self-Report Measures. Journal of Personali-

ty, 61/3.

Santarius, Tilmann (2015): Der Rebound Effekt. Ökonomische, psychische und so-

ziale Herausforderungen für die Entkopplung von Wirtschaftswachstum und

Energieverbrauch. Metropolis: Marburg.

Sarasin, Philipp (2005): Michel Foucault zur Einführung. Junius: Hamburg.

Sartre, Jean-Paul (1989): Ist der Existenzialismus ein Humanismus? Drei Essays. Ull-

stein: Frankfurt.

Schaaff, Herbert (1991): Kritik der eindimensionalen Wirtschaftstheorie: zur Be-

gründung einer ökologischen Glücksökonomie. Verlag Harri Deutsch: Frank-

furt a.M.

Schaaff, Herbert (1999): Zum Zusammenhang von ökonomischer Entwicklung,

Wohlstandsentwicklung und menschlichem Wohlbefinden – Historische Leh-

ren für eine »ökologische Glücksökonomie«. In: Bellebaum, Alfred, et al. (Hg.):

Ökonomie und Glück. Beiträge zu einer Wirtschaftslehre des guten Lebens.

Westdeutscher Verlag: Opladen/Wiesbaden.

Schaaff, Herbert (2010): Historische Lehren für eine ökologische Glücksökonomie.

In: Bellebaum, A; Hettlage, R. (Hg.): Glück hat viele Gesichter. Annäherungen

an eine gekonnte Lebensführung. VS Verlag: Wiesbaden.

Schachtschneider, U.; Candeias,M. (2013): Ökologisches Grundeinkommen. In: Lu-

xemburg, 2/2013,

S. 60-67.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 343

Schachtschneider, Ulrich (2014): Freiheit, Gleichheit, Gelassenheit. Mit dem ökolo-

gischen Grundeinkommen aus der Wachstumsfalle. Oekom: München.

Schäfer, Thomas (1990): Aufklärung und Kritik. Foucaults Geschichte des Denkens

als Alternative zurDialektik der Aufklärung. In: Erdmann, E.; Forst, R.; Honneth,

A. (Hg.)(1990): Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufklärung. Campus:

Frankfurt/New York.

Scherhorn, Gerhard (2002): Wohlstand – eine Optimierungsaufgabe. In: Rinder-

spacher (Hg.)(2002): Zeitwohlstand. Ein Konzept für einen anderenWohlstand

der Nation. Berlin.

Scherhorn, Gerhard (2013): Eigentummuss auch das Kapital verpflichten. Politische

Ökologie, 133, Juni 2013, S. 53-60.

Schindler, Jörg (2014): Stadt, Land, Überfluss. Fischer: Fankrfurt/Main.

Schmelzer, Matthias (2015): Spielarten der Postwachstumskritik. In: Kolleg Post-

wachstumsgesellschaften (Hg.): Atlas der Globalisierung. Weniger wird mehr.

Le Monde diplomatique/taz: Berlin.

Schmid, Jörg Lemmer (2011): Kontaktimprovisation als Lebenskunst. Dissertation,

Uni Marburg.

Schmid, Wilhelm (1991): Auf der Suche nach einer neuen Lebenskunst. Die Frage

nach dem Grund und die Neubegründung der Ethik bei Foucault. Suhrkamp:

Frankfurt a.M.

Schmid, Wilhelm (1998): Philosophie der Lebenskunst. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Schmid, Wilhelm (2000): Die Geburt der Philosophie im Garten der Lüste. Eine

Ermutigung. Insel: Berlin.

Schmid, Wilhelm (2004a): Aus dem Leben ein Kunstwerk machen. Versuch über

Kunst und Lebenskunst, ausgehend von Foucault. In: Gente, Peter (Hg.)(2004):

Foucault und die Künste. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Schmid,Wilhelm (2004b): Mit sich selbst befreundet sein. Von der Lebenskunst im

Umgang mit sich selber. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Schmid,Wilhelm (2007): Glück. Alles, was Sie darüber wissen müssen, und warum

es nicht das Wichtigste im Leben ist. Insel Verlag: Frankfurt a.M./Leipzig.

Schmid, Wilhelm (2008): Ökologische Lebenskunst. Suhrkamp: Berlin

Schmid, Wilhelm (2010): Die Liebe neu erfinden. Suhrkamp: Berlin.

Schmid,Wilhelm (2016): Das Glück der Berührung. Psychologie Heute, 11/2016, S. 34-

37.

Schmidbauer, Wolfgang (1972): Homo Consumens. Der Kult des Überflusses. DVA:

Stuttgart.

Schmidt, Imke (2016): Consumer Social Responsibility. Gemeinsame Verantwor-

tung für nachhaltiges Konsumieren und Produzieren. Springer: Wiesbaden.

Schmidt, Thomas (2003): Hobbes’ Ethik und hobbessianische Ethik. Zum Projekt

einer vertragstheoretischen Begründung moralischer Verpflichtung. In: Leist,

Anton (Hg.): Moral als Vertrag? De Gruyter: Berlin/New York.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Glück und Nachhaltigkeit

Schmitt, Tobias (2016): »Korruption, Doping, Wettbetrug und die Geldgier«. Han-

delsblatt, 19.1.2016.

Schnabel, Ulrich (2010): Muße. Vom Glück des Nichtstuns. Pantheon: München.

Schnädelbach,Herbert (1987): Vernunft und Geschichte. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Schnädelbach, Herbert (2007): Vernunft. Grundwissen Philosophie. Reclam: Dit-

zingen.

Schneider,Nikolaus (2013): Ethik des Genug.In:Wegner,Gerhard (Hg.):Wohlstand,

Wachstum, Gutes Leben. Metropolis: Marburg.

Schneidewind, Uwe (2018): Die große Transformation. Fischer: Frankfurt a.M.

Schneidewind, Uwe; Zahrnt, Angelika (2013): Damit gutes Leben einfacher wird.

Perspektiven einer Suffizienzpolitik. Oekom: München.

Schoenheit, Ingo (2009): Nachhaltiger Konsum. APuZ 32-33/2009, S. 19-26.

Schor, Juliet B. (2016):WahrerWohlstand.Mit weniger Arbeit besser Leben.Oekom:

München.

Schües, Christina (2011): Menschenkinder werden geboren, Dackelwelpen geworfen

– Die Normativität der leiblichen Ordnung. In: Reichold/Delhom (2011).

Schulze, Gerhard (2005): Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart.

2. Aufl. Campus: Frankfurt/New York

Schumacher, E.F. (1973): Small is beautiful. Harper and Row: New York.

Schumaker, John F. (2009): Das manipulierte Glück. WSJ Verlag: Berlin.

Schwendter, Rolf (Hg.) (1986): Die Mühen der Berge. Grundlegungen zur alternati-

ven Ökonomie – Teil 1. AG-SPAK-Publ.: München.

Schwendter, Rolf (Hg.) (1986a): Die Mühen der Ebenen. Grundlegungen zur alter-

nativen Ökonomie – Teil 2. AG-SPAK-Publ.:München.

Searle, John R. (2012): Wie wir die soziale Welt machen. Suhrkamp: Berlin.

Sedmak, Clemens (2015): Das gute Leben. Von der Freundschaft mit sich selbst.

Tyrolia: Innsbruck-Wien.

Seel, Martin (1995): Versuch über die Form des Glücks. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Seel, Martin (1998): Freie Weltbegegnung. In: Steinfath, Holmer (Hrsg): Was ist ein

gutes Leben? Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Seidl, Irmi; Zahrnt, Aangelika (Hg.) (2010): Postwachstumsgesellschaft: Neue Kon-

zepte für die Zukunft. Metropolis: Marburg.

Seidl, Irmi; Zahrnt, Angelika (2012): Damit einfacher Leben einfacher wird.Umwelt

aktuell: Informationen für Deutschland und Europa, 10/2012.

Seifert, Hartmut, et al. (2016): Arbeitszeitwünsche und ihre kurzfristige Realisie-

rung.WSI-Mitteilungen 4/2016.

Seitz, Klaus (2013): Nachholende Entwicklung in der Sackgasse. In: Wegner, Ger-

hard (Hg.): Wohlstand, Wachstum, Gutes Leben. Metropolis: Marburg.

Seligman, M.; Parks, A.C.; Steen, T. (2004): A balanced psychology and a full life.

Phil Trans Royal Society London 359, 1379-1381.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 345

Seligman, Martin (1995): Erlernte Hilflosigkeit. 5. korrigierte Auflage. Beltz: Wein-

heim.

Seligman, Martin (2002): Authentic Happiness. Atria: New York.

Seligman, Martin (2008): Positive Health. Applied Psychology, 57, 3-18.

Seligman, Martin (2012): Flourish. Wie Menschen aufblühen. Kösel: München.

Seligman, Martin et al. (2005): Positive Psychology Progress. Empirical Validation

of Interventions. American Psychologist, Vol 60, No 5, 410-421.

Seligman, Martin; Csikszentmihalyi, Mihaly (2000): Positive Psychology. An Intro-

duction. American Psychologist, Vol 55, No. 1, 5-14.

Sen, Amartya (2002): Ökonomie für den Menschen. DTV: München.

Sen, Amartya (2005): Human Rights and Capabilities. Journal of HumanDevelopment,

Vol. 6, No. 2, July 2005.

Sennet, Richard (1983): Verfall und Ende des öffentlichen Lebens. Die Tyrannei der

Intimität. Fischer: Frankfurt a.M.

Sennet, Richard (2006): Der flexible Mensch. BTV: Berlin.

Shin, Doh Chull et al. (2009): The Quality of Life in Confucian Asia. Springer: Dor-

drecht.

Shiva, Vandana (2014): Jenseits des Wachstums. Warum wir mit der Erde Frieden

schliessen müssen. Rotpunktverlag: Zürich.

Shusterman, Richard (2005): Leibliche Erfahrung und Lebensstil. Akademie Verlag:

Berlin.

Shusterman, Richard (2012): Körper-Bewusstsein. Für eine Philosophie der Som-

ästhetik. Meiner: Hamburg.

Siebenhüner, Bernd (2001): Homo sustinens. Auf demWeg zu einemMenschenbild

der Nachhaltigkeit. Metropolis: Marburg.

Siep, Ludwig (1996): Ethik und Anthropologie. In: Barkhaus, Annette, et al. (Hg.):

Identität, Leiblichkeit, Normativität. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Sigusch, Volkmar (2007): Kultureller Wandel der Sexualität. In: Sigusch, Volkmar

(Hg.): Sexuelle Störungen und Ihre Behandlungen. 4. überarb. und erw. Aufla-

ge. Thieme: Stuttgart.

Sigusch, Volkmar (2008): Geschichte der Sexualwissenschaft. Campus: Frank-

furt/New York.

Sigusch, Volkmar (2011): Auf der Suche nach der sexuellen Freiheit. Campus: Frank-

furt a.M.

Simon, Coen (2015): Warten macht glücklich. Eine Philosophie der Sehnsucht.

Theiss: Darmstadt.

Simonis, Udo E. (2018): Die Klimamacher kommen. Le Monde diplomatique, Mai

2018, S. 20-21

Skidelsky, Robert; Skidelsky, Edward (2013): Wie viel ist genug? Kunstmann: Mün-

chen.

Smith Adam (1972 [1789]): Der Wohlstand der Nationen. DTV: München.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Glück und Nachhaltigkeit

Sombart, Werner (2015 [1913]): Luxus und Kapitalismus. Fachbuchverlag: Dresden.

Sommer, Michael (2013): Wohlstand ohne Wachstum – eine sinnvolle Alternative?

In: Wegner, Gerhard (Hg.): Wohlstand, Wachstum, Gutes Leben. Metropolis:

Marburg.

Sona, Rufus (2004): Der Begriff des Glücks bei Adorno. Diplomarbeit

im Fach Soziologie. www.kritiknetz.de/images/stories/texte/Der_Be-

griff_des_Gluecks_bei_Adorno.pdf. (20.3.2016).

Soper, Kate (2006): Re-thinking the ›good life‹. Journal of Consumer Culture, Vol 7 (2):

205-229.

Sorrell, Steven (2010): Energy, Economic Growth and Environmental Sustainability:

Five Propositions. Sustainability 2010, 2, 1784-1809.

Spaeman, R.; Schweidler, W. (Hg.) (2006): Ethik. Lehr- und Lesebuch. Klett-Cotta:

Stuttgart.

Spang,Michael (2011): Der Körper und der Mensch. Körperbegriffe in Platons Sym-

posion. In: Reichold, A.; Delhom, P. (Hg.): Normativität des Körpers. Alber,

Freiburg/München.

Spiewak, Martin (2019): Gegen die Einsamkeit. Zeit, 4.4.2019, S. 31-32.

Spitzer, Manfred (2002): Lernen. Gehirnforschung und die Schule des Lebens.

Spektrum: Heidelberg.

Spitzer, Manfred (2007): Vom Sinn des Lebens. Schattauer: Stuttgart.

Spitzer, Manfred (2010): Aufklärung 2.0. Gehirnforschung als Selbsterkenntnis.

Schattauer: Stuttgart.

Srnicek, N; Williams, A. (2016): Die Zukunft erfinden. Postkapitalismus und eine

Welt ohne Arbeit. Tiamat: Berlin.

Stadelbacher, Stephanie (2016): Die körperliche Konstruktion des Sozialen. Zum

Verhältnis von Körper, Wissen und Interaktion. transcript: Bielefeld.

Stanford Encyclopidia of Philosophy: Embodied Cognition. http://plato.stanford.

edu/entries/embodied-cognition/(Zugriff 05.01.2015).

Stanitzek, Georg (2011): Etwas das Frieda Grafe gesagt hat. In: Drügh, H.; Metz, C.;

Weyand, B. (Hg.)(2011): Warenästhetik. Neue Perspektiven auf Konsum, Kultur

und Kunst. Suhrkamp: Berlin.

Statistisches Bundesamt (2018): Nachhaltige Entwicklung in Deutschland. Indika-

torenbericht 2018.

Stecker, Bernd (2016): Tourismus. In: Ott, Konrad; Dierks, Jan, Voget-Kleschin,

Lieske (Hg.): Handbuch Umweltethik. Metzler: Stuttgart

Steffen,Will et al. (2004): Global change and the earth system: a planet under pres-

sure. Springer: Berlin.

Steffen, Will et al. (2015): Planetary boundaries: Guiding human development on a

changing planet. Science Vol. 347, Issue 6223, Feb 2015.

Steffen,Will; Rockström, Johan et al. (2018): Trajectories of the Earth System in the

Anthroposcene. PNAS August 14, 2018 115 (33) 8252-8259

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://plato.stanford.edu/entries/embodied-cognition/
http://plato.stanford.edu/entries/embodied-cognition/
https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://plato.stanford.edu/entries/embodied-cognition/
http://plato.stanford.edu/entries/embodied-cognition/


12. Literaturverzeichnis 347

Steger, Michael F. et al. (2015): Meaning in Life and Health: Proactive Health Orien-

tation Links Meaning in Life to Health Variables Among Amrican Undergrad-

uates. Journal of Happiness Studies 16: 583-597.

Steinfath, Holmer (1998a): Selbstbejahung, Selbstreflexion und Sinnbedürfnis. In:

Steinfath, Holmer (Hrsg): Was ist ein gutes Leben? Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Steinfath, Holmer (1998b): Die Thematik des guten Lebens in der gegenwärtigen

philosophischen Diskussion In: Steinfath, Holmer (Hrsg): Was ist ein gutes Le-

ben? Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Steinfath, Holmer (2003): Wir und Ich. Überlegungen zur Begründung morali-

scher Normen. In: Leist, Anton (Hg.)(2003): Moral als Vertrag? De Gruyter: Ber-

lin/New York.

Stemmer, Peter (1998): Was es heißt, ein gutes Leben zu führen. In: Steinfath, Hol-

mer (Hg.): was ist ein gutes Leben? Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Stemmer, Peter (2000): Handeln zugunsten anderer. Einemoralphilosophische Un-

tersuchung. In: Leist, Anton (Hg.): Moral als Vertrag? De Gruyter: Berlin/New

York.

Stemmer, Peter (2008): Normativität. Eine ontologische Untersuchung. De Gruy-

ter: Berlin/Boston.

Stemmer, Peter (2013): Begründen, Rechtfertigen und das Unterdrückungsverbot.

De Gruyter: Berlin/Boston.

Stengel, Oliver (2011): Suffizienz. Die Konsumgesellschaft in der ökologischen Kri-

se. Oekom: München.

Stengel, Oliver (2011a): Weniger ist schwer. In: GAIA 20/1 S. 26-30.

Stern, Martin (2014): Bildungstheoretische Reflexionen zum Performativitätsver-

ständnis von Tanzvermittlung. In: Behrens, C.; Rosenberg, C. (Hg.) TanzZeit-

LebensZeit. Jahrbuch Tanzforschung, Bd. 24. Henschel: Leipzig.

Stevenson, L.; Haberman,D. (2008): ZehnTheorien zurNatur desMenschen.Metz-

ler: Stuttgart.

Storch, Maja et al. (2010): Embodiment. 2. erw. Auflage. Huber: Bern.

Strachwitz, Rupert Graf (2015): Zivilgesellschaft und Engagement konvivialistisch

gedacht. Dritte Arena oder neuer Weg? In: Adloff, F.; Heins, V.M. (Hg.): Konvi-

vialismus. Eine Debatte. transcript: Bielefeld.

Strasser, Peter (2011): Was ist Glück? Über das Gefühl lebendig zu sein. Fink: Mün-

chen.

Strasser, Peter (2011a): Bedingungslose Liebe. Charles Taylor katholische Moder-

nität. In: Kühnlein, M.; Lutz-Bachmann, M. (Hg.): Unerfüllte Moderne? Neue

Perspektiven auf das Werk von Charles Taylor. Suhrkamp: Berlin.

Streeck, Wolfgang (2013): Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen

Kapitalismus. Suhrkamp: Berlin.

Strenger, Carlo (2015): Zivilisierte Verachtung. Eine Anleitung zur Verteidigung un-

serer Freiheit. Suhrkamp: Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 Glück und Nachhaltigkeit

Strenger, Carlo (2017): Abenteuer Freiheit. Ein Wegweiser für unsichere Zeiten.

Suhrkamp: Berlin.

Swoboda, Helmut (1974): Die Qualität des Lebens. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Tännsjö, Torbjörn (1996): Classical Hedonistic Utalitarianism. Philosophical Studies

81: 97-115.

Tännsjö, Torbjörn (2007): Narrow Hedonism. Journal of Happiness Studies, 8/2007:

79-98.

Tännsjö, Torbjörn (2009): OughtWe to Enhance Our Cognitive Capacities? Bioethics,

23(7): 421-432.

Taylor, Charles (2011): Replik In: Kühnlein, M.; Lutz-Bachmann,M. (Hg. (2011): Un-

erfüllte Moderne? Neue Perspektiven auf das Werk von Charles Taylor. Suhr-

kamp: Berlin.

Techniker Krankenkasse (2016a): TK-Stressstudie 2016.

Techniker Krankenkasse (2016b): TK-Bewegungsstudie 2016.

Terkessidis, Mark (2015): Kollaboration. Suhrkamp: Berlin.

Theologische Realenzyklopädie (1979), Band 4: Askese. S. 195-259. Berlin/New York.

Theriault, Reg (1996): Maloche. Eine kurze Betrachtung der Arbeit. Fischer: Frank-

furt a.M.

Thin, N. (2011). No-one is unmusical: Elizabeth, everyday cheermongery, and active

musical citizenship. International Journal of Wellbeing, 1 (2), 291-306.

Thin, N. (2012). Counting and recounting happiness and culture: On happiness sur-

veys and prudential ethnobiography. International Journal of Wellbeing, 2(4), 313-

332.

Thomä, Dieter (2007): Lebenskunst zwischen Könnerschaft und Ästhetik. Kritische

Anmerkungen. In: Kersting, W.; Leggewie, C. (Hg.): Kritik der Lebenskunst.

Suhrkamp, Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Thomä, Dieter (2016): Hartmut Rosa: Soziologie mit der Stimmgabel. Die Zeit Nr.

26/2016.

Thomä, Dieter et al. (Hg.)(2011): Glück. Ein interdisziplinäres Handbuch. Metzler:

Stuttgart.

Tomaselo, Michael (2010): Warum wir kooperieren. Suhrkamp: Berlin.

Tov, W.; Diener, E.(2008):The Well-Being of Nations: Linking Togehter Trust, Co-

operation, and Democracy. In: Diener, Ed (Hg.): The Science of Well-Being.

Springer: Dordrecht.

Triclot, Mathieu (2013): Am Anfang war Pong. Le Monde diplomatique, 12/2013. S. 20.

Trojanow, Ilija (2013): Der überflüssige Mensch. Residenz Verlag: Wien.

Tromholt, Morton, et al. (2015): The Facebook Experiment. Happiness Research In-

stitute. Kopenhagen.

Tschacher,W.; Storch, M. (2012): Die Bedeutung von Embodiment für Psychologie.

In: Psychotherapie, 17. Jg. Bd. 17, Heft 2. S. 259-267. CIP Medien, München.

Tugendhat, Ernst (2007): Anthropologie statt Metaphysik. Beck: München

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 349

Uchida, Y., & Ogihara, Y. (2012). Personal or interpersonal construal of happiness:

A cultural psychological perspective. International Journal of Wellbeing, 2(4), 354-

369.

Ullrich, Wolfgang (2008): Habenwollen: Wie funktioniert die Konsumkultur? Fi-

scher: Frankfurt a.M.

Ullrich, Wolfgang (2009): Über die warenästhetische Erziehung des Menschen.

APuZ 32-33/2009, S. 14-19.

Ullrich, Wolfgang (2011): Philosophen haben die Welt immer nur verschieden in-

terpretiert – verändern Produktdesigner sie auch? In: Drügh, H.; Metz, C.;

Weyand, B. (Hg.): Warenästhetik. Neue Perspektiven auf Konsum, Kultur und

Kunst. Suhrkamp: Berlin.

Umweltbundesamt (1997): Nachhaltige Konsummuster und postmaterielle Lebens-

stile.

Umweltbundesamt (2017a): Grüne Produkte in Deutschland. Marktbeobachtungen

für die Umweltpolitik. Dessau-Roßlau.

Umweltbundesamt (2017b): Die Stadt von morgen. Dessau-Roßlau.

Umweltbundesamt (2018): Siedlungs und Verkehrsfläche. https://www.

umweltbundesamt.de/daten/flaeche-boden-land-oekosysteme/flaeche/

siedlungs-verkehrsflaeche (1.5.2019).

Umweltbundesamt (Hg.)(2011): Einblick in die Jugendkultur. Das Thema Nachhal-

tigkeit bei der jungen Generation anschlussfähig machen.

UN Environment (2019). Global Environment Outlook – GEO-6. Nairobi.

UN Environment (2019a). Global Environment Outlook –GEO-6: Summary for Pol-

icymakers. Nairobi.

United Nations (1986): Report of the World Commission on Environment and De-

velopment: Our Common Future.

United Nations (1992): Rio Declaration on Environment and Development 1992.

United Nations (2012a): The future we want.

United Nations (2012b): Defining a New Economic Paradigm: The Report of the

High-Level Meeting on Wellbeing and Happiness.

UNSDSN. United Nations Sustainable Development Solutions Network (Hg.):

World Happiness Report, Jg. 2012, 2013, 2015, 2016, 2017, 2018, 2019. https://

worldhappiness.report (1.4.2019)

Ustorf, Anne-Ev (2016): Wir Kinder der Kriegskinder. Überarbeitete und erweiterte

Neuausgabe. Herder: Freiburg.

Uziel, Lias (2010): Rethinking Social Desirability Scales: From Impression Man-

agement to Interpersonally Oriented Self-Control. Perspecivtes on Psychoclogical

Science 5 (3), 243-262.

Van Praag et al. (2001): The Anatomy of Subjective Well-being. Deutsches Institut

für Wirtschaftsforschung, Discussion Paper No. 265. Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.umweltbundesamt.de/daten/flaeche-boden-land-oekosysteme/flaeche/siedlungs-verkehrsflaeche
https://www.umweltbundesamt.de/daten/flaeche-boden-land-oekosysteme/flaeche/siedlungs-verkehrsflaeche
https://www.umweltbundesamt.de/daten/flaeche-boden-land-oekosysteme/flaeche/siedlungs-verkehrsflaeche
https://worldhappiness.report
https://worldhappiness.report
https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.umweltbundesamt.de/daten/flaeche-boden-land-oekosysteme/flaeche/siedlungs-verkehrsflaeche
https://www.umweltbundesamt.de/daten/flaeche-boden-land-oekosysteme/flaeche/siedlungs-verkehrsflaeche
https://www.umweltbundesamt.de/daten/flaeche-boden-land-oekosysteme/flaeche/siedlungs-verkehrsflaeche
https://worldhappiness.report
https://worldhappiness.report


350 Glück und Nachhaltigkeit

Vaneigem, Raoul (2008): Handbuch zur Lebenskunst für die jungen Generationen.

Nautilus: Hamburg.

Veenhoven, Ruut (2008): Healthy Happiness. Journal of Happiness Studies, 2008 vol

9, 449-469.

Veenhoven, Ruut (2009): The International Scale Invervall Study: Improving the

Comparability of Responses to Survey Questions About Happiness. In: Møller,

V.; Huschka, D. (Hg.): Quality of Life and the Millenium Challenge. Springer:

Dordrecht.

Veenhoven,Ruut (2009a):WorldDatabase ofHappiness.Psychological Topics, 18: 221-

246.

Veenhoven, Ruut (2010): Capabilitiy and Happiness. Conceptual difference and re-

ality links. Journal of Socio-Economics, 2010, 39: 344-350.

Veenhoven, Ruut (2012). Cross-national differences in happiness: Cultural mea-

surement bias or effect of culture? International Journal of Wellbeing, 2(4),

333v353.

Veyne, Paul (1993): Weisheit und Altruismus. eine Einführung in die Philosophie

Senecas. Fischer: Frankfurt a.M.

Vogel, Hans-Jochen (1994): Aufklärung, Fortschritt und Menschenrechte – Einige

Bemerkungen zu den geistigenWurzeln der Arbeiterbewegung und des demo-

kratischen Sozialismus. In: Däubler-Gmelin et al. (Hg.): Gegenrede. Aufklärung

– Kritik – Öffentlichkeit. Baden-Baden.

Voland, Eckard (2013): Soziobiologie. Die Evolution von Kooperation und Konkur-

renz. 4. erw. Auflage. Springer: Heidelberg.

Vollmann, Morris (2011): Glück in der Psychoanalyse. In Thomä, Dieter et al. (Hg.):

Glück. Ein interdisziplinäres Handbuch. Metzler: Stuttgart.

Von Borries, Friedrich (2004): Wer hat Angst vor Niketown? Rotterdam.

Vondenhoff, Christoph; Busch-Janser, Sandra (2008): Praxishandbuch Lobbying.

Polisphere Library:Berlin/München/Basel.

Wackernagel,Mathis; Beyers, Bert (2016): Der Ecological Footprint. 2. überarb. Auf-

lage. Europäische Verlagsanstalt.

Waliczek, T.M.; Zajicek, J.M.; Lineberger, R.D. (2005): The Influence of Gardening

Activities on Consumer Perceptions of Life Satisfaction. HortScience, Vol. 40(5),

August 2005.

Wallacher, Johannes (2011): Mehrwert Glück. Plädoyer für ein menschengerechtes

Wirtschaften. Herbig: München.

Wang, Zhuofei (2016): Naturästhetik. In: Ott, Konrad; Dierks, Jan, Voget-Kleschin,

Lieske (Hg.): Handbuch Umweltethik. Metzler: Stuttgart.

Watson, James; Allan, James (2018): Protect the last of the wild.Nature, Vol 563, Nov

2018, S. 27-30.

WBGU (2016): Der Umzug der Menschheit: Die transformative Kraft der Städte.

Zusammenfassung. Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 351

WBGU (Hg.)(2011): Gesellschaftsvertrag für eine große Transformation.

Webber, J., Hinds, J.; Camic, P.M. (2015): TheWell-Being of Allotment Gardeners: A

Mixed Methodological Study. Ecopsychology, March 2015.

Weber, Max (1920): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Hg.:

Kaesler, Dirk (2004). Beck: München.

Weber, Wolfgang E.J. (2012): Melancholie. Historische und aktuelle Dimensionen

eines psychokulturellen Komplexes. In: Bellebaum, A.; Hettlage, R. (Hg.): Miss-

vergnügen. Zur kulturellen Bedeutung von Betrübnis, Verdruss und schlechter

Laune. VS Verlag: Wiesbaden.

Weeber, Karl-Wilhelm (2007): Baden, spielen, lachen. Wie die Römer ihre Freizeit

verbrachten. Primus: Darmstadt.

Weibel, Peter (2004): Die Diskurse von Kunst und Macht: Foucault. In: Gente, Peter

(Hg.): Foucault und die Künste. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Weickmann, Dorion (2012): Tanz. Die Muttersprache des Menschen. Herbig: Mün-

chen.

Welzer,Harald (2011): Perspektiven nachhaltiger Entwicklung.Wie dieWelt im Jahr

2050 aussieht und warum man darüber reden muss. In: Welzer, H.; Wiegandt,

K. (Hg.): Perspektiven einer nachhaltigen Entwicklung. Frankfurt a.M.

Welzer, Harald (2012): Die Revolution des »Wir«. In: Hüther, G,; Spannbauer, C.

(Hg.): Connectedness. Warum wir ein neues Weltbild brauchen. Hans Huber:

Bern.

Wendler, Jürgen (2008): Wahrer Wohlstand. Xenomoi: Berlin.

Wendt, Björn et al. (2018): »Zweite Welle«? Soziologie der Nachhaltigkeit – von

der Aufbruchsstimmung zur Krisenreflexion. Soziologie und Nachhaltigkeit,

Sonderband III. Münster.

Wenzel, Frank-Thomas (2016): »Ganz cool ins Krankenhaus«, Frankfurter Rundschau,

6.2.2016, S: 15.

Werner, Micha H. (2002): Diskursethik. In: Düwell, M.; Hübenthal, C.; und Micha

H. Werner, M.H. (Hg.): Handbuch Ethik. Metzler: Stuttgart/Weimar.

Whillans, Ashley V. et al. (2017): Buying time promotes happiness. Proceedings of the

National Academy of Sciences, July 2017.

WHO (2006): Commission on social determinants of health. Newsletter no. 9.

WHO (2018a): Verfassung der Weltgesundheitsorganisation. Genf.

WHO (2018b): Fact sheet on obesity and overweight.

https://www.who.int/en/news-room/fact-sheets/detail/obesity-and-

overweight (3.4.2019).

Wiegerling, Klaus (2008): Leib und Körper. In: Küchenhoff, J.; Wiegerling, K.: Leib

und Körper. Vandenhoeck & Ruprecht: Göttingen.

Wiesing, Lambert (2009): Das Mich derWahrnehmung. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Wilber, Ken (1996): Eros, Kosmos, Logos. Krüger: Frankfurt a.M.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.who.int/en/news-room/fact-sheets/detail/obesity-and-overweight
https://www.who.int/en/news-room/fact-sheets/detail/obesity-and-overweight
https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.who.int/en/news-room/fact-sheets/detail/obesity-and-overweight
https://www.who.int/en/news-room/fact-sheets/detail/obesity-and-overweight


352 Glück und Nachhaltigkeit

Wilk, Richard (2002): Consumption, human needs, and global environmental

change. Global Environmental Change Volume 12, Issue 1, April 2002: 5-13.

Wilkinson, Richard; Pickett, Kate (2010): Gleichheit ist Glück.Warum gerechte Ge-

sellschaften für alle besser sind. Haffmans & Tolkemitt: Berlin.

WilsonD.; DragusanuR. (2008):The expandingmiddle: the explodingworldmiddle

classe and falling global inequality. Goldman Sachs global economic paper no

170.

Wilson, Edward O. (1980): Biologie als Schicksal. Ullstein: Berlin.

Wilson,EdwardO. (2016): DieHälfte der Erde.Ein Planet kämpft um sein Schicksal.

Beck: München.

Winnicot, Donald (1971): Playing und Reality. Tavistock: London.

Winterfeld, Uta von (2007): Keine Nachhaltigkeit ohne Suffizienz. Vorgänge Heft

3/2007, S. 46-54.

Witt, Uwe (2011): Faktor 37. Die Mär vom nachhaltigen Wachstum. Luxemburg

01/2011, S. 56-61.

Wittau, Franziska (2015): Konsumbildung: Verbraucherpolitische Leitbilder in der

Diskussion.Gesellschaft, Wirtschaft, Politik; Heft 1/2015, S. 83-92.

Wolf, Jean-Claude (1992): John Stuart Mills »Utilitarismus«. Alber: Freiburg/Mün-

chen.

Wolf, Susan (1998): Glück und Sinn: Zwei Aspekte des guten Lebens. In: Steinfath,

Holmer (Hrsg): Was ist ein gutes Leben? Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Wolf, Ursula (2006): Über den Sinn der Aristotelischen Mesoteslehre. In: Höffe,

Otfried (Hg.): Nikomachische Ethik. 2., bearbeitete Auflage. Akademie Verlag:

Berlin.

Wolf, Winfried (2013): Der aktuelle Mobilitätswahn und der revolutionäre Griff zur

Notbremse. In: Lunapark 10/2013.

Woll, Bjorn (2014): Mehr als schöne Stimmen. Alltag und Magie des Sängerberufs.

Edition Körber: Hamburg.

World Bank (2005): Pro-Poor Growth in the 1990s. Lessons and Insights from 14

countries. Washington.

Wotschak, Philip (2002): Zeitwohlstand – als Problem sozialer Ungleichheit. In:

Rinderspacher (Hg.)(2002): Zeitwohlstand. Ein Konzept für einen anderen

Wohlstand der Nation. Berlin.

Wuketits, Franz (2012): Apokalyptische Rhetorik als politisches Druckmittel. In:

ApuZ 51-52/2012, S. 11-16.

Wulf, Christoph (2007): Anthropologische Dimensionen des Tanzes. In: Brandstet-

ter, Gabriele; Wulf, Christoph (Hg.): Tanz als Anthropologie.Wilhelm Fink Ver-

lag: München.

Wuppertal Institut (2017): Verkehrswende für Deutschland.

Wuppertal Institut (Hg.) (2012): Arbeit, Glück und Nachhaltigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Literaturverzeichnis 353

WWAP (United Nations World Water Assessment Programme)/UN-Water. 2018.

The United Nations World Water Development Report 2018: Nature-Based Solutions for

Water. Paris, UNESCO.

Zahavi, Dan (2007): Phänomenologie für Einsteiger. W. Fink UTB: Paderborn.

Zelik, Raul (2015): Die Macht der Angst – Sorge um die Existenz ist wichtigste

Triebfeder der Produktivität. Rosalux – Journal der Rosa Luxemburg Stiftung, Aus-

gabe 1/2015.

ZEW (2015): Kurzexpertise Nr. 57. Übertragung der Studie von Frey/Osborn (2013)

auf Deutschland. Mannheim: Zentrum für Europäische Wirtschaftsforschung.

Ziai, Aram (Hg.)(2014): Im Westen nichts neues? Stand und Perspektive der Ent-

wicklungstheorie. Nomos: Baden-Baden.

Ziegler, Jean (2012): Wir lassen sie verhungern. Bertelsmann: München.

Zimmer, Renate (2014): Handbuch Bewegungserziehung. Überarbeitete und erwei-

terte Neuausgabe. Herder: Freiburg.

Zimmermann,Olaf (2018): Nachhaltigkeitskultur: Neues Denken braucht das Land!

In: Rat für Nachhaltige Entwicklung: Nachhaltigkeitsalmanach 2018. Berlin.

Zoll, Patrick (2010): Ethik ohne Letztbegründung? Königshausen & Neumann:

Würzburg.

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
Extinction Rebellion Hannover

»Hope dies – Action begins«:  
Stimmen einer neuen Bewegung

2019, 96 S., kart.
7,99 € (DE), 978-3-8376-5070-9
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-5070-3
EPUB: ISBN 978-3-7328-5070-9

Thomas Kruchem

Am Tropf von Big Food
Wie die Lebensmittelkonzerne den Süden erobern  
und arme Menschen krank machen

2017, 214 S., kart., 10 SW-Abbildungen
19,99 € (DE), 978-3-8376-3965-0
E-Book: 16,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3965-4
EPUB: 16,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3965-0

Jan Brunner, Anna Dobelmann, Sarah Kirst, Louisa Prause (Hg.)

Wörterbuch Land- und Rohstoffkonflikte

2019, 326 S., kart., Dispersionsbindung, 1 SW-Abbildung
24,99 € (DE), 978-3-8376-4433-3
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4433-7

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
Angela Nagle

Die digitale Gegenrevolution
Online-Kulturkämpfe der Neuen Rechten  
von 4chan und Tumblr bis zur Alt-Right und Trump

2018, 148 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-4397-8
E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4397-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4397-8

Ines-Jacqueline Werkner

Gerechter Frieden
Das fortwährende Dilemma militärischer Gewalt

2018, 106 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-4074-8
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4074-2

Judith Vey, Johanna Leinius, Ingmar Hagemann (Hg.)

Handbuch Poststrukturalistische Perspektiven 
auf soziale Bewegungen
Ansätze, Methoden und Forschungspraxis

2019, 306 S., kart., Dispersionsbindung,  
2 SW-Abbildungen, 2 Farbabbildungen
24,99 € (DE), 978-3-8376-4879-9
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-4879-3

https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452479 - am 13.02.2026, 09:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Dank
	1. Einleitung
	1.1 Idee, Fragestellung und Hypothesen der Arbeit
	1.2 Vorgehen, Methodik und Aufbau der Arbeit
	1.3 Eingrenzungen

	2. Ausgangslage und Problemstellung
	2.1 Nachhaltigkeit als globale Herausforderung:Ressourcenknappheit und planetare Grenzen
	2.2 Nachhaltige Entwicklung als politisches Leitbild
	2.3 Grenzen des Wachstums in einer endlichen Weltund Postwachstum als Lösungsansatz
	2.4 Der Ansatz der Suffizienz: Wie viel ist genug?
	2.5 Die Frage von Wohlstand, gutem Leben und Suffizienz

	3. Erkenntnisse der Glücksforschung
	3.1 »Glück« als Objekt der Untersuchung und Definition der Begriffe
	3.2 Positive Psychologie als Pionier der modernen »Glücksforschung«
	3.3 Empirische Glücksforschung

	4. Philosophische Ideenlehren des guten Lebens
	4.1 Lehren des Glücks in der Antike
	4.2 Entwicklungen der Glücksphilosophie in Mittelalter,Neuzeit und Moderne
	4.3 Glück und gutes Leben in der gegenwärtigen Philosophie
	4.4 Das Glück der anderen. Perspektiven auf eine Ethik des Glücksim Sinne nachhaltiger Entwicklung
	4.5 Subjektives Wohlbefinden und Nachhaltigkeit –ein Zwischenresümee

	5. Wohlbefinden und Materialistische Lebensweise
	5.1 Arbeit und Produktion als Elemente des guten Lebens
	5.2 Aspekte des Wohlbefindens in der Konsum- und Warengesellschaft
	5.3 Wohlbefinden und Unbehagen der materialistischen Lebensweise

	6. Elemente einer postmaterialistischen Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens
	6.1 Die Abkehr von der Arbeitsgesellschaft
	6.2 Zeitwohlstand: Vom guten Leben mit wenig Arbeit
	6.3 Kernbereiche des Wohlbefindens einer postmateriellen Lebensweise
	6.4 Wohlbefinden als Motiv einer nachhaltigen Lebensweise

	7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit
	7.1 Suffizienz als Eudaimonia – Selbstbegrenzung als gutes Leben
	7.2 Kritische Reflexion der Leitmotive eudaimonischer Suffizienzkonzepte
	7.3 Die Perspektive eines postmaterialistischen, aufgeklärten Hedonismus

	8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung
	8.1 Grundlegung eines aufgeklärten Hedonismus
	8.2 Das (Selbst-)Verständnis des menschlichen Seins im aufgeklärten Hedonismus:Phänomenologie, Embodiment und Subjektivität
	8.3 Aufgeklärter Hedonismus als Lebensweise
	8.4 Existenzialismus und Hedonismus

	9. Selbstverhältnisse, Subjektivität, Suffizienz
	9.1 Selbstverhältnisse als prägendes Element von Naturverhältnissen
	9.2 Historische Entwicklung und gegenwärtiger Stand der Selbstverhältnisse
	9.3 Leibangebundene Philosophie und die Praxis der Lebenskunst
	9.4 Somatische Praxis als Ansatz hedonistischer Lebenskunst
	9.5 Diskussion und Kritik am Ansatz des aufgeklärten Hedonismus
	9.6 Potentielle Effekte des aufgeklärten Hedonismus für Suffizienz

	10. Politik und subjektives Wohlbefinden: Perspektiven und Handlungsansätze
	10.1 Wohlbefinden als Projekt der Moderne und der Aufklärung
	10.2 Subjektives Wohlbefinden als Ziel von Politik
	10.3 Ansatzpunkte für die Politik
	10.4 Grenzen & Hindernisse

	11. Schluss
	11.1 Ergebnisse der Arbeit
	11.2 Ausblick
	11.3 Schlusswort

	12. Literaturverzeichnis

