Scherben.

W. Benjamins Miniatur »Das bucklichte Mdnnlein«

Die Berliner Kindheit um neunzehnhundert rechnete Walter Benja-
min zu seinen »zerschlagnen Biichern«. So schreibt er an Gershom
Scholem im Herbst 1935: sManchmal trdume ich den zerschlagnen
Biichern nach - der Berliner Kindheit um neunzehnhundert und der
Briefsammlung — und dann wundere ich mich, woher ich die Kraft
nehme, ein neues ins Werk zu setzen.«* Die Wendung vom »zer-
schlagnen Buch« bezieht sich auf Benjamins missgliickte Versuche,
die in Miniaturen aufgezeichnete Erinnerung an seine Kindheit in
Buchform zu verdffentlichen. Nicht das Buch, sondern das Feuille-
ton war ihr publizistisches Geschick. Einzeln und auf verschiedene
Zeitungen verteilt, sind die Text-Stlicke zwischen 1932 und 1938
erschienen. Aufgrund der Nazi-Herrschaft teils unter Pseudonym.
Theodor W. Adorno war es, der zusammen mit Gershom Scholem
die verstreuten Texte auf der Grundlage ihrer Kenntnisse zu einem
Buch zusammengestellt und — zuerst 1950 — publiziert hat.

1981 hat Giorgio Agamben in der Pariser Bibliotheque Natio-
nale eine Version der Berliner Kindheit entdeckt, die von Benjamin
selbst stammt. Wahrscheinlich 1938 entstanden, tragt sie die Auf-
schrift »Handexemplar komplett«.? Dieser mit einem Vorwort ver-
sehene Text unterscheidet sich wesentlich von der Ausgabe Ador-
nos: Neben einer Umstellung der Abfolge finden sich im »Hand-
exemplar komplett« anstatt einundvierzig nur dreiflig Stiicke und die

1. Walter Benjamin: »Gesammelte Briefe 1935-1937«, herausgegeben von
Christoph Godde/Henri Lonitz, in: Theodor W. Adorno Archiv (Hg.), Gesammelte Brie-
fe, Frankfurt/Main 1999, Bd. V, S. 189. »Briefsammlung« bezieht sich auf »Deutsche
Menschen«, vgl. Walter Benjamin: Gesammelte Schriften (GS), herausgegeben von
Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenh&user, Frankfurt/Main 1980, Bd. IV.2, Anmer-
kungen, S. 942ff.

2. Vgl. die ausfiihrlichen Anmerkungen der Herausgeber in W. Benjamin:
GS, Bd. VIL.2, S. 699ff.

58

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

interne Bearbeitung der einzelnen Miniaturen ist durch einen ver-
starkten Zug ins Kleine ausgezeichnet. Die Miniaturen werden kiir-
zer. Sie schrumpfen.

In der Wendung vom »zerschlagnen Buch« jedoch schwingt
neben dem pragmatischen noch ein anderer Sinn mit. In dem Malle,
wie das Buch, das hatte zerschlagen werden konnen, zum Zeitpunkt
der AuBerung Benjamins noch gar nicht existiert hat, zeichnet sich
die Idee eines zukiinftigen Buches ab: die Idee eines Buches, in der
die mit dem Medium Buch verkniipfte Vorstellung von Einheit und
Geschlossenheit zerschlagen ist, die Idee eines in sich zerschlage-
nen Buches. Diese Idee korrespondiert mit einer Konzeption des
Kleinen oder Winzigen, wie sie sich bei Benjamin andeutet. In ei-
nem Brief vom 10.11.1932 an Adorno heiflt es: »Ein neues Manus-
cript — ein, winziges, Buch — bringe ich mit, das Sie wundern wird.«3
Trennt man den Relativsatz — »das Sie wundern wird« — ab, so bleibt
ein Uber die Anzahl der Worter, iiber die Zeichensetzung und iiber
die stark ausgepragte Rhythmik dreigliedriger Hauptsatz iibrig. In
der Mitte, eingeschlossen von Kommata und Gedankenstrichen,
steckt das Wortchen winzig. Das angekiindigte Buch Berliner Kind-
heit scheint der kunstvollen Formulierung nach, nicht nur vom au-
Beren Umfang her, sondern durch ein inwendiges Moment zu einem
kleinen bestimmt zu sein. Das Winzige scheint ein Zug des ertraum-
ten »zerschlagnen Buches« zu sein. Das Gedachtnis- und Erinne-
rungsbuch Berliner Kindheit wiare ein Mitbringsel, eine Gabe des
Winzigen. An dieses Versprechen scheint sich Benjamin in seiner
spateren, durch einen Zug ins Kleine ausgezeichneten Bearbeitung,
erinnert zu haben.

Wie in allen Ausgaben so bildet auch in Benjamins spdterer
Bearbeitung die Miniatur »Das bucklichte Mdnnlein« den Schluss.
Wahrend die vorausgehenden Stiicke, in engem Bezug zur antiken
Mnemotechnik* Orte des Gedéchtnisses zum Gegenstand haben -
Loggien, Tiergarten, Siegessdule, Brauhausberg, Zwinger des Fisch-
otters zum Beispiel — und sich zugleich selbst als Gedichtnisorte
darstellen, taucht in der letzten Miniatur das Subjekt als Schauplatz
der Erinnerung auf’® Auf diesem Schauplatz stellt sich - unge-

3. Zit. nach W. Benjamin: GS, Bd. IV.2, S. 964-65.

4. Vgl. Frances A. Yates: Geddchtnis und Erinnern. Mnemonik von Aristoteles
bis Shakespeare, Weinheim, Berlin 1990.

5. Anna Stiissi: Erinnerung an die Zukunft. Walter Benjamins »Berliner
Kindheit um neunzehnhundert«, Gottingen 1977, hier S. 59. Stiissis Untersuchungen
zur Berliner Kindheit sind nach wie vor grundlegend.

59

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

schickt und ungerufen — ein anderer ein: das bucklichte Mannlein.
Was hat es damit auf sich?

Solange ich klein war, sah ich beim Spazierengehen gern durch waagerechte Gatter,
die erlaubten, vor einem Schaufenster auch dann sich aufzustellen, wenn gerade
unter ihm ein Schacht sich auftat. Er diente dazu, die Kellerluken in der Tiefe mit et-
was Licht und Liiftung zu versorgen. Die Luken gingen kaum ins Freie, sondern eher
ins Unterirdische. Daher die Neugierde, mit der ich durch die Stabe jedes Gatters, auf
dem ich gerade fulite, heruntersah, um aus dem Souterrain den Anblick eines Kana-
rienvogels, einer Lampe oder eines Bewohners davonzutragen.®

Ein waagerechtes Gatter stellt eine durchbrochene Grenze dar. Es
trennt die obere helle Welt von der unteren, dunklen. Diese ge-
trennten Welten sind sozial bestimmt: Die lichte Welt der Waren,
wie sie sich im Schaufenster prasentiert und die dunkle Welt grof3-
stadtischer Armut, wie sie in den Souterrains haust, stehen sich ge-
geniiber. Das Gatter ist der Ort, der heimliche Blicke in die armseli-
ge Welt der Kellerlocher ermoglicht, deren Anblick dem Biirgerkind
des Berliner Westens sonst verschlossen ist. Es ist die verschlossene
Welt der unteren Klasse, die der faszinierte Blick ergattert. Die Ge-
genstdnde der Armut — der Kanarienvogel, der in einem Kafig lebt;
die Lampe, die am Tage brennt und damit das Dunkle ausstellt; ein
Bewohner als Insasse eines sozialen Gefdngnisses — verwandeln sich
unter dem heimlichen und faszinierten Blick des Kindes in magische
Dinge aus einem unheimlichen Bezirk. Unheimlich, weil das, was im
Verborgenen bleiben sollte, hervorgetreten ist.” Das Unterirdische
aber stellt nicht nur eine Konnotation zur mythischen Unterwelt,
sondern seit Freuds archdologischer Topographie des Psychischen
auch eine zum Unbewussten dar. Diese Konnotation wird bei Ben-
jamin aktiviert, wenn er von der unbewussten Welt des Traumes
spricht. Im Traum passiert etwas: da namlich kann sich der Spiel
umdrehen.

Wenn ich dem bei Tage vergebens nachgetrachtet hatte, drehte die ndchste Nacht
den SpieR zuweilen um und im Traume zielten Blicke, die mich dingfest machten, aus
solchen Kellerlochern. Gnomen mit spitzen Miitzen warfen sie. Kaum hatten sie mich
bis ins Mark erschreckt, so waren sie schon wieder fort.?

6. Walter Benjamin: »Berliner Kindheit um neunzehnhundert, in: ders.,
GS, Bd. VII.1, S. 385-433, hier S. 429.

7. Vgl. Sigmund Freud: »Das Unheimliche«, in: ders., Gesammelte Werke,
Frankfurt/Main 1986, Bd. XII, S. 227-268, hier S. 236.

8. W. Benjamin: »Berliner Kindheitx, S. 429-430.

60

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

Im Traum hat eine Umdrehung stattgefunden. Nun ist es das Kind,
das von Blicken aus der Unterwelt getroffen wird. Die Unterweltler
sind unstet, ihre aggressiven Augen-Blicke im raschen Wechsel zwi-
schen Fort und Da zeigen nichts wie ortlose Augenblicklichkeit.
Wenn die Blicke des Traumgelichters auf das Biirgerkind zielen,
dann nicht mit dem Ziel, dessen gehobene Stelle im Gesellschafts-
gefiige einzunehmen. Vielmehr geschieht etwas anderes, weitaus
Schrecklicheres: Der SpieR dreht sich im Traum in der Weise um,
dass die optikanaloge Ordnung mit ihren »geometralen«® Trennun-
gen in Aufen und Innen, Oben und Unten, Licht und Dunkel, in
Beobachter und Beobachtetes in ihren Grundfesten erschiittert wird.
Der Schrecken des Traumes besteht darin, dass sich nicht einfach
die Verhdltnisse, sondern die etablierten Vorstellungen von der
Umkehr der Verhéaltnisse umdrehen. Denn nun zeigt sich, dass der
AuRen-Standpunkt des Kindes, der Beobachter-Standpunkt gegen-
uber der Unterwelt im sozialen, politischen und mythischen Sinne
selbst in Gefahr ist. Es fragt sich: Wer ist der Gefangene? Wo be-
ginnt, wo ist, wo endet der Kafig? Draullen? Drinnen? Wo ist drau-
Ben? Wo ist drinnen? Vom Souterrain aus gesehen, steht das Kind
hinter Gittern, ist es selbst ein dingfest gemachter Gefangener.

In der Eingangssequenz also verkehrt sich der Aulen-Posten
der Beobachtung zur Schwelle im Innern eines Geschehensraumes.
Mit der Grenze als Auflen eines Innen wie als Innen eines Aullen
konstituiert sich ein in sich geteilter heterogener Raum, der, anders
als der geometrale, kein Aullen kennt. Ein Raum wie der einer Pari-
ser Passage des 19. Jahrhunderts, die sich in ihrer glasernen Durch-
sichtigkeit mit jedem Fenster nach Innen 6ffnet. Ein fensterloser
Raum mit Fenstern. In gewisser Weise ein monadischer Raum. Auf
kleinstem Raum verschrianken sich in der hoch verdichteten Ein-
gangssequenz subjekttheoretische, mythische, soziale und nicht zu-
letzt revolutionstheoretische Uberlegungen. Denn die Rede von der
Umkehr - da kehrt sich der Spiel um - ist politisch tiberdetermi-
niert: Sie konnotiert die Revolution als Umkehr der sozialen und
politischen Verhaltnisse. In seiner monadischen Verdichtung jedoch
kehrt Benjamin die kanonische Vorstellung von der revolutiondren
Umkehr der Verhdltnisse noch einmal um: Nicht die Umbesetzung,
sondern das In-Bewegung-Setzen von Gesellschaftsordnung stellt
sich als Aufgabe.

9. Jacques Lacan: »Die Spaltung von Auge und Blick«, in: ders., Die vier
Grundbegriffe der Psychoanalyse. Seminar XI, iibersetzt und herausgegeben von Nor-
bert Haas, Berlin, Weinheim 1997, S. 73-126, hier S. 91.

61

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

Ich wuRte darum gut, woran ich war, als ich eines Tages im »deutschen Kinderbuch«
den Versen begegnete: »Will ich in mein Keller gehn,/Will mein Weinlein zapfen;/
Steht ein bucklicht Mannlein da,/Thut mir'n Krug wegschnappen.« Ich kannte diese
Sippe, die auf Schaden und Schabernack versessen war, und daR sie sich im Keller zu
Hause fiihlte, war selbstverstandlich. »Lumpengesindel« war es. Die Nachtgesellen,
die sich auf dem NuRberge an das Hahnchen und das Hiihnchen heranmachen - die
Nahnadel und die Stecknadel, die da rufen, es wiirde gleich stichdunkel werden, wa-
ren vom gleichen Schlag. Sie wuRten wahrscheinlich mehr von dem Buckligen. Mir
selbst kam er nicht naher.™

Die Verse des »deutschen Kinderbuches« kommen aus Achim von
Arnims und Clemens Brentanos Volksliederbuch Des Knaben Wun-
derhorn, wahrend das in Anfiihrungsstriche gesetzte Wort »Lum-
pengesindel« das gleichnamige Mdrchen aus der Sammlung der
Kinder- und Hausmdrchen der Brider Grimm herbeizitiert. Es sind
also Wesen, die sich in Texten finden, die aus Texten kommen: aus
Volks-, Kinder- und Marchenbiichern. Ist das Mdrchen nach Ben-
jamin ein ins Kleine transportierter Mythos, so tun sich im Madrchen
»Lumpengesindel«, lauter winzige Gestalten zu einem néchtig-un-
heimlichen Zug zusammen: Es sind das Hahnchen und das Hiihn-
chen, die Stecknadel und die Ndhnadel, die, ein Abhub der lichten
Welt der Erscheinungen, dem Menschen hinterriicks Schaden und
Unheil zufiigen. Wenn das Lumpengesindel aufkreuzt, wird es fir
den Menschen in seiner korperlichen Integritit und in seiner imagi-
ndren Selbstgewissheit bald stichdunkel werden.

»Stichdunkel« ist das alte Wort flr stockdunkel, das an un-
entwirrbare Nachtigkeit gemahnt. Der Stich in Konstellation zu
Steck- und Ndhnadel aber konnotiert auch Gewebe und Textur: Wie
die Nahnadel so ist auch die Stecknadel ein Instrument, das Gewe-
be-Stiicke zusammenfiigt oder montiert. Aber was fiir ein Stlick-
Werk zeichnet sich da ab? Wie das Wort »Gesindel« eine Verkleine-
rungsform von »Gesinde«** als der niederen Dienerschaft ist, gleich-
sam die Erniedrigung von etwas Erniedrigtem, so sind Lumpen alte
zerrissene Kleidungsstiicke, Fetzen, Lappen. Und der Lump ist ein
kleiner Gauner deswegen, weil er zerlumptes Zeug tragt.*?

Benjamin nun hat der Figur des Lumpensammlers grofite
Aufmerksamkeit geschenkt. Als »Lumpenproletarier im doppelten

10. W. Benjamin: »Berliner Kindheit, S. 430.

11. Duden: Das Herkunfts-Wérterbuch Etymologie der deutschen Sprache,
Mannheim, Wien, Ziirich 1989, Bd. VII, S. 237.

12. Vgl. ebd., S. 428.

62

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

Sinn, in Lumpen gekleidet und mit Lumpen befaRt«*3, wird die Figur
des Lumpensammlers zum auffordernden Emblem des benjamin-
schen Textverfahrens und seiner Historiographie. Hatte die Marx-
sche Theorie das Lumpenproletariat eher ausgeschlossen, wird der
»Abfall und Abhub bei Hegel nur als »faule Existenz¢« und nicht als
permanentes Argernis eines Systems vorkommen, das bei aller An-
strengung des Begriffs seine Reste niemals restlos aufheben«*4 kann,
so hat Benjamin seit dem Passagen-Werk den »Abfall der Geschich-
te« zum Material und Ausgangspunkt seiner Textarbeit gemacht.

Nach Benjamin verfiligt die Figur des Lumpensammlers tiber
den allegorisch fetischistischen Blick des Sammlers, der »in der
Analyse des kleinen Einzelmoments den Kristall des Totalgesche-
hens« entdeckt. Er sieht in den aufgelesenen, lumpigen Restposten
ein Reservoir aus »kleinsten, scharf und schneidend konfektionier-
ten Baugliedern«'3, die zur Montage zusammentreten kénnen. In
den Aufzeichnungen zum Passagen-Werk heift es:

Methode dieser Arbeit: literarische Montage. Ich habe nichts zu sagen. Nur zu zei-
gen. Ich werde nichts Wertvolles entwenden und mir keine geistvollen Formulierun-
gen aneignen. Aber die Lumpen, den Abfall: die willich nicht inventarisieren sondern
sie auf die einzig mogliche Weise zu ihrem Recht kommen lassen: sie verwenden.'®

Die Zitation des »Lumpengesindels« hat’s also in sich: Die heraus-
gesprengten Details — Hithnchen und Hdhnchen, stichdunkel und
das Lumpengesindel in Anfiihrungszeichen - sind Einzelmomente,
in denen sich das benjaminsche Textverfahren kristallisiert. Der
Text regruppiert sich aus »Abfall«, zu dem die Figuren der vorge-
schichtlichen Marchenwelt gehoren. Der Text: ein Stiick zwischen
Stich und Dunkel, zwischen Kalkiil und Unbewusstem, zwischen
Rauschen und Kontur, zwischen Trieb und Feder. Und das bucklicht
Minnlein? Es ist vom »gleichen Schlag« wie die »Nachtgesellen«
und das »Lumpengesindel«. Wie ein Gespenst zeigt es sich in kei-
nem Spiegel und sein Aufenthaltsort ist nicht auszumachen: blitz-
schnell ist es da, blitzschnell ist es fort. Aber immer ist der Bucklige
zur Stelle, wenn etwas zu Bruch gegangen ist, wenn es etwas zu er-
haschen, wenn es etwas einzuverleiben gibt.

13. Walter Benjamin: »Das Passagen-Werkg, in: ders., GS, Bd. V.1, S. 441.

14. Irving Wohlfarth: »Et Cetera? Der Historiker als Lumpensammler, in:
Norbert Bolz/Bernd Witte (Hg.), Passagen. Walter Benjamins Urgeschichte des neun-
zehnten Jahrhunderts, Miinchen 1984, S. 70-95, hier S. 75.

15. W. Benjamin: »Das Passagen-Werk«, S. 575.

16. Ebd., S. 574.

63

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

Erst heute weil} ich, wie er geheifRen hat. Meine Mutter verriet mir das. »Ungeschickt
@Rt griiken«, sagte sie, wenn ich etwas zerbrochen hatte oder gefallen war. Und nun
verstehe ich, wovon sie sprach. Sie sprach vom bucklichten Mannlein, welches mich
angesehen hatte. Wen dieses Mannlein ansieht, gibt nicht acht. Nicht auf sich selbst
und auf das Mannlein auch nicht. Er steht verstort vor einem Scherbenhaufen: »Will
ich in mein Kiichel gehn,/Will mein Siipplein kochen;/Steht ein bucklicht Mannlein
da,/Hat mein Topflein brochen.«

Wenn etwas zerschlagen, wenn etwas entzwei gegangen, etwas zer-
brochen, wenn das Kind zu Fall gekommen, wenn etwas beschaddigt,
unrichtig, wenn es halb geworden ist, dann ist das bucklicht Mann-
lein mit von der Partie. Das Miislein: »Hat’s schon halber gessenc;
das Holzlein: »Hat” mir’s halber gstohlen«; »tut mir den Krug weg-
schnappen«; »Laflt mir das Rad nicht gehen«. Es bricht, es unter-
bricht. Es ist der Blick, der ihm die Kraft der Zerlegung und Zer-
schlagung verleiht. Es ist die destruktive Kraft des Blicks, welche
das Verhdltnis zu den Dingen verstellt wie sie die Figuren der Vor-
stellung beschddigt. Wie die Heinzel-, wie die Butzemannchen, wie
die Zwerge und all das andere lichtscheue Gesindel der Volksmaér-
chen ist auch das bucklicht Mdnnlein unsichtbar. Aber es hat Blick.
»Allein ich hab es nie gesehn. Es sah nur immer mich.«*¥ Es ist ein
unfassbarer und unheimlicher Blick, der —im logischen Sinne — noch
vor der auf die Optik bezogenen Spaltung in sichtbar und unsichtbar
liegt. Der unsichtbare Blick ist das, was das Subjekt angeht wie er,
wenn sich der Spiefl umdreht, das ist, was das Subjekt zu ergreifen
wiinscht. Dieser unfassbare Blick — Benjamin hat ihn an anderer
Stelle als auratischen theoretisch zu umschreiben gesucht - ist an
kein empirisches Objekt gebunden und kann sich gerade deswegen
an unterschiedliche empirische Objekte heften. Er bezeugt auf
phantasmatische Weise den un(be-)greifbaren Anderen, den das
Subjekt ebenso begehrt wie er ihm Angst macht. »Wen dieses
Mainnlein ansieht, gibt nicht acht. Nicht auf sich selbst und auf das
Mainnlein auch nicht. Er steht verstort vor einem Scherbenhaufen.«*?

Jedoch: Wer ist es, der in Scherben schldgt? Das Mannlein?
Das Kind? Was ist es, das in Scherben schldgt? Was wird zerschla-
gen? Welche Dinge sind zerschlagen worden? Wie hat sich der Vor-
gang des Zerbrechens abgespielt? Der Text sagt es nicht. Vielmehr
spart die elliptisch konstruierte Anordnung der Sdtze den Vorgang
des Zerschlagens selber aus. Sie gibt nur ein Vorher und ein Nach-

17. W. Benjamin: »Berliner Kindheit, S. 430.
18. Ebd.
19. Ebd. Vgl. auch J. Lacan: Die vier Grundbegriffe, S. 73-126.

64

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

her an. Im Sprung dazwischen, in der Zeitfalte des Futurums der
Vergangenheit wird der Bruch stattgefunden haben, der das Kind
auf traumatische Weise trifft. Elliptisch, in der Figur eines Ausfalls
der Darstellung stellt sich ein traumatisches Moment der Subjekt-
werdung und der Ubernahme des Geschlechts dar: »Er steht verstért
vor einem Scherbenhaufen.« Wenn nach Freud das Trauma im Le-
ben des Subjekts ein Ereignis ist, auf das es keine addquate Antwort
gibt*°, so ist es im Bild der Scherben aufgerufen. Wenn die Kindheit
zerschlagen liegt, ein Scherbenhaufen, wird der Erwachsene gebo-
ren sein. Aber in gewisser Weise auch die Kindheit. Denn sofern
von der Kindheit gesprochen wird, ist sie verloren und zugleich her-
vorgebracht: als notwendig verlorenes Objekt. Wenn also bei Ben-
jamin Destruktion und Produktion ineinander greifen, so unter
Wahrung des traumatischen Moments. Benjamin wird ihm in seiner
asthetischen Praxis begegnen. Nicht zuletzt in der Ausarbeitung
einer Kunst des Chocks.

In seinen Baudelaire-Studien hat Benjamin Freuds Theorie
des Chocks®* fiir eine Analyse moderner Kiinstlerschaft fruchtbar
gemacht.?® Nach Freuds topographischer Konstruktion des psychi-
schen Apparates ist der Chock das, was den im Widerstand gegen
Reizungen von innen wie von aullen sich bildenden Reizschutz
durchbricht. Wenn der Reizschutz als eine Art Schirm vorgestellt
wird, welcher das System Wahrnehmung/Bewusstsein vor den an-
stlirmenden Reizen der Aullenwelt in gewisser Weise sichert, kommt
es im Durchschlagen des Schirms zu einer Berithrung des dahinter-
liegenden anderen Schauplatzes, den Freud das Unbewusste nennt.
Der Chock hat insofern einen historischen Index, als sich die mo-
derne Industriegesellschaft mit ihren grofen Stddten durch ein
sprunghaftes Anschwellen der Aulen-Reize auszeichnet. Nach Ben-
jamin ist Baudelaire ein Moderner nicht zuletzt deswegen, weil er

20. Vgl. Sigmund Freud: »Der Mann Moses und die monotheistische Religi-
ong, in: ders., Gesammelte Werke, Frankfurt/Main 1961, Bd. XVI, S. 101-246.

21. Vgl. Sigmund Freud: »Jenseits des Lustprinzips«, in: ders., Gesammelte
Werke, London 1955, Bd. XIII, S. 1-69.

22. Benjamin schreibt: »Im Jahre 1921 erschien der Essai »Jenseits des
Lustprinzips¢, der eine Korrelation zwischen dem Geddchtnis (im Sinne der mémoire
involontaire) und dem BewuRtsein aufstellt. Sie hat die Gestalt einer Hypothese. Die
Uberlegungen, die sich im folgenden an sie anschlieRen, werden [...] sich begniigen
miissen, die Fruchtbarkeit derselben fiir Sachverhalte zu iiberpriifen, die weit von de-
nen abliegen, die Freud bei seiner Konzeption gegenwartig gewesen sind.« Walter
Benjamin: »Uber einige Motive bei Baudelairek, in: ders., GS, Bd. 1.2, S. 605-653,
hier S. 612.

65

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

der Chock-Kundige ist. Er sucht den Chock in dem MaRe wie er ihn
abwehrt. Denn je grofer die Chockabwehr, desto gewaltiger der
Durchbruch: »[Baudelaire] spricht von einem Duell, in dem der
Kinstler, ehe er besiegt wird, vor Schrecken aufschreit. Dieses Duell
ist der Vorgang des Schaffens selbst. Baudelaire hat also die Chock-
erfahrung ins Herz seiner artistischen Arbeit hineingestellt.«*3
Wenn im Herzen der artistischen Arbeit der Chock steht, so steht im
Herzen des Chocks der Schrei: Schmerzensschrei, welcher passiert
im chockhaften Aufriss der fiir das Subjekt notwendigen symboli-
schen Separation. Nicht zuletzt die Suche nach dem Chock in den
Ambivalenzen von Abwehr, Faszination und Heimsuchung ist es, die
Baudelaire, den vom Chock Besiegten, in den Augen Benjamins zu
einem modernen Heros macht.

Denn mit der Kunst des Chocks ist die Moglichkeit der
»Emanzipation« von der Vorherrschaft eines »vom Menschen mit
Bewusstsein durchwirkten Raumes« gegeben, eine »Emanzipationg,
die Benjamin mit dem emphatischen Begriff der »Erfahrung« belegt.
Es ist die Kunst des Chocks, die bei Benjamin dsthetische Praxis und
Erkenntnis verschrankt. So wird der Film, der von einem ideologie-
kritischen Standpunkt als Illusionsmaschine kritisiert wurde, bei
Benjamin aufgrund seiner Chock-Technik umgekehrt zu einem
erkenntnissteigernden Medium. Wie die Pychoanalyse in ihrer
Sprech- und Hortechnik den Fluss der Rede, so zerhackt die Kamera
mit ihrem »Stiirzen und Steigen, ihrem Unterbrechen und Isolieren«
die Wahrnehmung mit dem Effekt, dass durch die Unterbrechung
»vOllig neue Strukturbildungen der Materie« zum Vorschein kom-
men.?*

Unsere Kneipen und GroRstadtstralRen, unsere Biiros und mdblierten Zimmer, unsere
Bahnhofe und Fabriken schienen uns hoffnungslos einzuschlie3en. Da kam der Film
und hat diese Kerkerwelt mit dem Dynamit der Zehntelsekunden gesprengt, so dal}
wir nun zwischen ihren weitverstreuten Triimmern gelassen abenteuerliche Reisen
unternehmen.?

Im Aufsprengen der Kontinuitdt, im Entstehen eines leeren Raums
ist Platz geschaffen fiir eine andere Denk-Bewegung als die teleolo-
gische: fiir ein Denken als Reisen ohne Ziel.

23. Ebd., S. 615-616.

24. Walter Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Re-
produzierbarkeit, in: ders., GS, Bd. 1.2, S. 431-508, hier S. 500.

25. Ebd., S. 499-500.

66

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

In der Berliner Kindheit ist es das Midnnlein, das mit seiner
Arbeit der Unterbrechung und Destruktion das Kind in die Kunst des
Chocks einfiihrt. Noch einmal:

Erst heute weil} ich, wie er geheilRen hat. Meine Mutter verriet mir das. »Ungeschickt
@Rt griiken, sagte sie, wenn ich etwas zerbrochen hatte oder gefallen war. Und nun
verstehe ich, wovon sie sprach. Sie sprach vom bucklichten Mannlein.?

»Ungeschickt 1aRt grifen« ist eine Alltagswendung, die von der
Mutter in ironisch-strafender Weise wiederholt wird. Die Alltags-
wendung aber wird semantisch aufgeladen und verrdtselt: In ihr
steckt, wie die Mutter verrdt, ein Name: der Name »Ungeschickt«.
Schwingt in Verraten die reichhaltige Bedeutung von Verbergen,
Geheimnis, Aufklarung und Betriigen mit, so wird das miitterliche
Verraten erst spdt, erst »heute«, erst an der Zeitstelle des Textes
verstanden. Worin aber besteht das Verstindnis? In nichts anderem
als darin, in der Wendung »Ungeschickt 1d8t griillen« einen Namen
zu lesen. Wenn der Engel ein Bote, ein Abgesandter, ein Geschickter
Gottes ist, so ist der Name »Ungeschickt« der Un- oder Nicht-Engel,
der Un- oder Nicht-Bote, der Nicht-Geschickte, der als solcher den
Menschen trifft. Und zwar so, dass der unbegreifliche Schlag als
schicksalhaft, als von Gott geschickt erscheint. Wenn Rumpelstielz-
chen seinen Namen selbst verrdt und sich damit seiner Zauberkraft
begibt, so libt das Mannlein seine Macht auf das Kind in dem Malle
aus, wie das Verraten seines Namens durch die Mutter nicht ver-
standen wird. Worin aber besteht die Macht des Mdnnleins? Es pro-
duziert in der Trennung und Teilung, im Zerschlagen von Einheiten,
wozu die symbiotische der Mutter-Kind-Dyade gehort, Zeit: »Wo es
erschien, da hatte ich das Nachsehn«. Mit dem ungeschickten Er-
scheinen oder dem Erscheinen des Ungeschickten entsteht Zeit, in
der sich die Geschichte des Subjekts mit Namen Walter Benjamin
einstellt. Solange sie nicht als Un-geschickt oder als von Gott Un-
Gesandte verstanden wird, bleibt sie ein Alp: jener Alp der Vergan-
genheit, von dem Marx im 18. Brumaire gesprochen hat.

Wo es erschien, da hatte ich das Nachsehn. Ein Nachsehn, dem die Dinge sich entzo-
gen, bis aus dem Garten iibers Jahr ein Gartlein, ein Kimmerlein aus meiner Kammer
und ein Banklein aus der Bank geworden war. Sie schrumpften, und es war, als wiich-
se ihnen ein Buckel, der sie dem Mannlein zu eigen machte. Das Mannlein kam mir
tiberall zuvor. Zuvorkommend stellte sich’s in den Weg. Doch sonst tat er mir nichts,

26. W. Benjamin: »Berliner Kindheit, S. 430.

67

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

der graue Vogt, als von jedwedem Ding, an das ich kam, den Halbpart des Vergessens
einzutreiben: »Will ich in mein Stiiblein gehn,/Will mein Miislein essen;/Steht ein
bucklicht Mannlein da,/Hats schon halber gessen.«?’

Das Wort »Nachsehn« wird zundchst metaphorisch gebraucht.
Wenn jemand das Nachsehen hat, dann ist ihm etwas entgangen; er
hat ein begehrtes Objekt nicht bekommen. Wer das Nachsehen hat,
ist nicht um einen Besitz, sondern um das beraubt, was er begehrt.
Im Nachsehen zeigt sich nicht nur ein Nicht-Haben, sondern ein
Nicht-Bekommen. Die metaphorische Wendung spielt damit auf
einen kastrativen Zug im Subjekt an, der das Begehren hervorruft
und wach halt. Ins Wortliche iibersetzt stellt die Wendung eine Sze-
ne dar, in der sich die Dinge dem Blick entziehen. Sie ziehen davon,
sie entfernen sich, sie werden mit der raumlichen Entfernung immer
kleiner. So geschieht es auch mit der Kindheit im Zuge des Erwach-
sen-Werdens. In eine zeitliche Ferne entriickt, wird sie immer klei-
ner und kleiner.

Die Wendung vom Nachsehen, dem die Dinge sich entzogen,
ist jedoch doppeldeutig: Sie besagt auch, dass sich die Dinge dem
Nach-Sehen, dass sie sich der Sichtbarkeit entziehen. Dieses der
Sichtbarkeit Entzogene wird als Buckel imaginiert. Von den Dingen
heiflt es: »Sie schrumpften, und es war als wiichse ihnen ein Buckel,
der sie dem Mannlein zu eigen machte.« Ein Buckel ist eine entstel-
lende Ausbuchtung, eine harte Last, die dem Riicken aufliegt. Es ist
eine Missgestalt, die nach der Logik des benjaminschen Bildes
durch das Einschrumpfen des lebendigen Korpers zustande kommt.
Wenn es jedoch heif$t, es war als wiichse den geschrumpften Dingen
ein Buckel, so wird die niederdriickende Last von einer leichten,
auffahrenden Bewegung ergriffen. In der Wendung »es war als
wiichse ihnen ein Buckel« klingt — entstellt — das Echo des romanti-
schen Topos von der befliigelt sich aufschwingenden Seele an. Ei-
chendorff: »Und meine Seele spannte/Weit ihre Fliigel aus,/Flog
durch die stillen Lande,/Als floge sie nach Haus.« Ist der romanti-
sche Topos angespielt und entstellt, so verdichtet sich die Wendung
noch durch einen Bezug zur vorletzten Miniatur »Zwei Blechkapel-
len«. Diese endet damit, dass sich das Kind von einer Last in Gestalt
von Schlittschuhen befreit. Es heilt dort: »Ruhte dann der Schenkel
schrdg auf dem Knie und lockerte der Schlittschuh sich, so war’s als
wiichsen Fliigel uns an beiden Sohlen und mit Schritten, die dem
gefrorenen Boden zunickten, traten wir ins Freie. Von der Insel

27. Ebd.

68

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

brachte Musik mich noch ein Stiick nach Haus.«?® Einmal die - al-
lerdings ins Komische verkehrte — Anspielung an den Gotterboten
Hermes, einmal die Erdenschwere des Buckels. Uber die Ahnlich-
keit der sprachlichen Wendung in nachbarschaftlicher Nahe jedoch
behilt das Bild vom Buckel auch etwas vom gefliigelten Gotterboten
ein.

»Schrumpfen« dagegen ist eine Form der Verkleinerung im
Zuge von Schrumpeln, Zusammenziehen, von Einziehen und Nach-
Innen-Ziehen, von Faltungen und Verfaltungen. Wenn etwas
schrumpft, gibt es Falten. Und in jeder Falte steckt, winzig, wieder
eine Falte. Benjamin hat diese Verschachtelung ins Kleine als Form
der Erinnerung reflektiert. In der Berliner Chronik heift es:

Wer einmal den Féacher der Erinnerung aufzuklappen begonnen hat, der findet immer
neue Glieder, neue Stdbe, kein Bild geniigt ihm, denn er hat erkannt: es lieRe sich
entfalten, in den Falten erst sitzt das Eigentliche: [...] und nun geht die Erinnerung
vom Kleinen ins Kleinste, von Kleinsten ins Winzigste und immer gewaltiger wird, was
ihr in diesen Mikrokosmen entgegentritt.?’

Die Reflexion der Berliner Chronik korrespondiert nicht nur mit
Proust, sondern mit dem Denken der Monade bei Leibniz.3° Nach
Leibniz ist die Monade durch eine virtuell unendliche Prozedur von
Faltungen in Faltungen ausgezeichnet, die sich in keinem Augen-
blick ganz ausfalten lassen. Die Monade, so heif§t es bei Leibniz,
»kann nicht auf einmal alle ihre Einfaltungen auseinanderlegen, da
diese ins Unendliche gehen.«3* Wie im Bild vom »Facher der Erin-
nerung« mit seinem Vermogen der Interpolation im unendlich Klei-
nen3” eine Erinnerung an die Monadologie steckt, so ist darin auch
ein Bezug zur romantischen Reflexion eingefaltet. Im Ursprung des
deutschen Trauerspiels, das seinerseits das monadische Denken in-
korporiert, stellt Benjamin die von Calderon iibernommene romanti-
sche Reflexion als Verkleinerungsbewegung im Stil der mise en

28. Ebd., S. 429.

29. Walter Benjamin: »Berliner Chronike, in: ders., GS, Bd. VI, S. 465-519,
hier S. 467-468.

30. Vgl. Rainer Négele: »Das Beben des Barock in der Moderne: Walter Ben-
jamins Monadologie«, in: Modern Language Notes 106 (1991), S. 501-527.

31. Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, (ibersetzt und herausgegeben
von Hartmut Hecht, Stuttgart 1998, § 61, S. 47.

32. Vgl. Walter Benjamin: »Einbahnstrasse, in: ders., GS, Bd. IV.1, S. 83-
148, hier S. 117.

69

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

abyme dar. Dem Drama Calderons, so heiflt es, ist die Reflexion,
»was der gleichzeitigen Architektur die Volute. Ins Unendliche wie-
derholt sie sich selbst und ins Unabsehbare verkleinert sie den
Kreis, den sie umschlieBt.«<3* Das Kleine der Berliner Kindheit er-
weist sich als ein anderes: Es entsteht nicht in der Potenzierung,
sondern im Schrumpfen der Reflexion. Jedenfalls dann, wenn die
Reflexion ein Modus ist, welcher die Dinge immer »von neuem zu
umrahmen und zu verkleinern« versteht.3 Damit setzt die romanti-
sche Reflexion, der Benjamin seine Dissertation gewidmet hatte,
immer noch ein optikanaloges Aufien, das die Dinge rahmt. Die Ar-
beit des Buckligen in der Berliner Kindheit aber besteht darin, den
Dingen auch diese Rahmung und damit diesen Typ der Reflexion zu
entziehen.

Das Mannlein kommt zuvor, es verstellt den Weg. Es zer-
schldgt, entzieht und blockiert. In der Destruktion aber kommt den
Dingen etwas zu: ein Buckel. Und der Buckel ist es, der die Dinge
dem Mainnlein zu eigen macht. In einer schwierigen Formulierung
heiflt es bei Benjamin:

Das Mannlein kam mir diberall zuvor. [...] Doch sonst tat er mir nichts, der graue
Vogt, als von jedwedem Ding, an das ich kam, den Halbpart des Vergessens einzu-
treiben: »Will ich in mein Stiiblein gehn,/Will mein Mislein essen;/Steht ein buck-
licht Mannlein da,/Hats schon halber gessen.«*®

Das bucklicht Madnnlein treibt nicht das Vergessene, sondern das
Vergessen ein. Aber auch vom Vergessen nur die Halfte. Nur das
halbe Vergessen: Halb-Part. Mit dem Eintreiben des halben Verges-
sens nimmt der Bucklige nicht nur, sondern er gibt etwas: Die Mog-
lichkeit der Erinnerung. Die Erinnerung aber kann sich nie ganz
prasentieren. Schon deshalb nicht, weil nur das halbe Vergessen
einbehalten worden ist. Wenn es eine Haupteigenschaft des Verges-
sens ist, dass es sich selbst vergisst3%, so erinnert das Ménnlein bu-
ckelnd zuvorkommend und in einer gewaltsamen Geste des Entrei-
Bens, des Eintreibens wie man Steuern eintreibt, ans Vergessen.
Und schafft damit die Voraussetzung fir die Erinnerung. Wie die
Kunst des Chocks dem Trauma, begegnet der Bucklige dem Verges-

33. Walter Benjamin: »Ursprung des deutschen Trauerspiels«, in: ders., GS,
Bd. I.1, S. 203-430, hier S. 262.

34. Ebd.

35. W. Benjamin: »Berliner Kindheit, S. 430.

36. Vgl. Walter Benjamin: »Franz Kafka Zur zehnten Wiederkehr seines To-
destages, in: ders., GS, Bd. II.2, S. 409-438, hier S. 429.

70

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

sen, indem er es zuvorkommend zerbricht. Das handgreiflich vorge-
stellte Zerbrechen der Vergessenheit ahmt mit der Geste des Ent-
zugs und Entreiflens nicht nur das Vergessen nach, sondern fahrt
ihm in die Parade. Das Ménnlein dreht, zuvorkommend, den Spief
um. Wie die Kunst des Chocks dem Trauma, wie das Ungeschick
dem Schicksal pariert, so kommt die Kunst des halben Vergessens
dem Vergessen des Vergessens zuvor. Und schafft so, im Entzug, die
Moglichkeit der Erinnerung.

Benjamin hat die Figur der zuvorkommenden Umkehr im
Denkbild »Der destruktive Charakter« als eine notwendige entwor-
fen. Es heit dort: »Die Natur ist es, die [dem destruktiven Charak-
ter] das Tempo vorschreibt, indirekt wenigstens: denn er muf ihr
zuvorkommen. Sonst wird sie selber die Zerstérung iibernehmen.«3’
Hier ist es die Natur, in der Berliner Kindheit ist es die traumatische,
vom Vergessen des Vergessens heimgesuchte Subjekt-Geschichte,
welche zur Haltung einer zuvorkommenden Umkehrung zwingt. Die
schwierige Geste zuvorkommender Umkehrung setzt voraus, was sie
herausstellt: dass Geschichte wie Subjekt-Geschichte — entgegen
allem Anschein — immer nur in Triimmern, Splittern, in Scherben
uberkommen ist. Das Werk der Zerstorung hat — entgegen allem
Anschein — immer schon stattgefunden und findet immer statt. Nur
ist diese Zerstorung in Vergessenheit geraten. Wenn die zerstoreri-
sche Geste zuvorkommender Wiederholung die Vergessenheit auf-
bricht, so setzt sie die Arbeit des Zerschlagens fort. Dem einsamen
Tun des Zerschlagens, Auflesens, Lesens tut sich in jedem Bruch-
stlick das Vergessen als neuer Stein des AnstoBes auf: in der kleins-
ten Scherbe eine unabsehbare winzige monadische Welt. Gegeniiber
der leibnizschen ist sie entstellt. Bei Leibniz erscheint die Monade
im Bild kultivierter Lebendigkeit: im Bild des Gartens und des
fischreichen Teiches:

Jeder Materiepartikel kann als ein Garten voller Pflanzen und ein Teich voller Fische
aufgefallt werden. Aber jeder Zweig der Pflanze, jedes Glied des Tieres, jeder Tropfen
seiner Korpersifte ist noch ein solcher Garten oder ein solcher Teich.*®

Bei Benjamin ist das Monadische ins Harte, Schwere, Knochige ent-
stellt: in den Buckel als lastendem Reservoir von halben Vergessen-
heiten, welche die entlastende Kunst der Unterbrechung herausfor-
dern. Hatte Benjamin in seiner spateren Passagen-Arbeit notiert,

37. Walter Benjamin: »Denkbilder, in: ders., GS, Bd. IV.1, S. 304-438, hier
S. 397.
38. G.W. Leibniz: Monadologie, § 67, S. 49.

71

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

dass er die Lumpen, den Abfall nicht inventarisieren, sondern ver-
wenden wolle3, so besteht die Verwendung in der methodischen
Destruktion des Verborgenen und der Verborgenheit; im Verrat
oder Verraten der Verborgenheit, die es zum Geheimnis macht.
Dann néamlich stellt sich heraus, dass in jedem Stiick Abfall bei ge-
eigneter Belichtung und Lesart, dass »in der Analyse des kleinen
Einzelmoments de[r] Kristall des Totalgeschehens«*° steckt. Nicht
als Substanz, sondern als Forderung nach Interpolation, vom Klei-
nen ins Kleinste ins Winzigste.

Nicht nur die letzte Miniatur »Das bucklichte Mannleing,
sondern die Komposition des geschrumpften »Handexemplar kom-
plett« selbst untersteht dem doppelten Zug: monadische Eingefal-
tetheit und Halftigkeit, Teilung, Destruktion. Wie der Buckel etymo-
logisch auf eine Ausbuchtung — urspringlich auf einem Schild, dann
auch dem Ricken - und, iiber das Franzosische, auf die Mundhoh-
lung verweist, so komponiert Benjamin auch die Berliner Kindheit
als eine Art Hohlraum. Am Anfang steht unter dem Namen »Log-
gien« die Miniatur, die allegorisch als Wiege des Autors Benjamin
ausgestellt ist: als »Mulde, in der sich das Kind mit seinen Traumen
bildete.#* Am Anfang die Mulde, am Ende der Buckel, der in sich
selbst noch einmal im Wortsinn die Ausbuchtung nach auflen und
die Hohlung nach innen enthdlt. Wie im Wort »bucklicht«, wenn
man es zerteilt, das »Licht« abfillt, so fordern Benjamins verratseln-
de Miniaturen zum Verraten ihrer Verrdtselung heraus, zu deren
ungeschickter Unterbrechung, die das Buch zu einem zerschlagenen
macht.

Das bucklichte Madnnlein entpuppt sich zum Schluss als die
Figur, die von Anfang an die Miniaturen mitgeschrieben hat. Der
Halbpart des Textes der Berliner Kindheit kommt von dort. Benjamin
schreibt:

Allein ich hab es nie gesehn. Es sah nur immer mich. Es sah mich im Versteck und vor
dem Zwinger des Fischotters, am Wintermorgen und vor dem Telefon im Kiichenflur,
am Brauhausberge mit den Faltern und auf meiner Eisbahn bei Blechmusik.*?

Als Mitautor der Miniaturen ist die kleine Figur des bucklicht Mann-
lein, das ldsst sich wohl verraten, niemand anders als der Andere
des kleinen Walter und des erwachsenen Autors Benjamin. Einer-

39. Vgl. W. Benjamin: »Das Passagen-Werks, S. 574.
40. Ebd., S. 575.

41. Vgl. W. Benjamin: »Berliner Kindheitx, S. 386.
42. Ebd., S. 430.

72

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

seits hat der Bucklige seine Arbeit getan, er hat wie ein liberfliissi-
ger Konig abgedankt. Heimlich, leise wispernd aber wird er sie fort-
setzen.

Es hat ldngst abgedankt. Doch seine Stimme, die wie das Summen des Gasstrumpfs
ist, wispert mir liber die Jahrhundertschwelle die Worte nach: »Liebes Kindlein, ach
ich bitt,/Bet’ fiir's bucklicht Mannlein mit!«*

Das Kinderlied aus des Knaben Wunderhorn besteht aus lauter vier-
zeiligen Strophen. Die wahrscheinlich von Brentano hinzugefiigte
letzte Strophe ist zweizeilig: eine zerbrochene, eine halbe Strophe.
Davor heif§t es: »Wenn ich in mein Banklein knie,/Will ein bifflein
beten,/Steht ein bucklicht Mdnnlein da,/Fangt als an zu reden«.**
Das Gebet wird von der Bitte des Médnnlein ums Gebet unterbro-
chen. »Liebes Kindlein, ach ich bitt,/Bet’ fiir's bucklicht Mannlein
mit!«*

Nur so, in der Unterbrechung, kann es - vielleicht — anders
und immer wieder anders weitergehen: unvorhergesehen. Eben:
Ungeschickt.

43. Ebd.

44. L. Achim von Arnim und Clemens von Brentano: »Das Buckliche Mann-
leing, in: dies., Des Knaben Wunderhorn. Alte Deutsche Lieder, Miinchen 1957, S. 824-
825, hier S. 825.

45. W. Benjamin: »Berliner Kindheit«, S. 430. Vgl. auch Werner Hamacher:
»Bogengebetex, in: Norbert Haas/Rainer Ndgele/Hans-Jorg Rheinberger (Hg.), Auf-
merksamkeit, Liechtensteiner Exkurse III, Eggingen 1998, S. 11-43.

73

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https:/idol. 14.02.2026, 08:27:03.



https://doi.org/10.14361/9783839401682-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

