
I.  
Die osmanisch-anatolisch-türkische Tradition  

der modernen Republik Türkei 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Huzur: Trägheit, Seelenruhe, soziale Harmonie 

Zur osmanischen Mentalitätsgeschichte* 

Zu den Symptomen der Re-Islamisierung, die seit geraumer Zeit in der Türkei zu 
beobachten sind, gehören neben manchen importierten auch spezifisch türki-
sche, so z.B. die neue Wertschätzung der osmanischen Tradition, die in dem von 
der republikanischen Erziehung geprägten nationalistischen Geschichtsbewusst-
sein1 lange Zeit eher ein Schattendasein geführt hatte. Türkische Muslime suchen 
also die vorbildliche Gesellschaftsordnung nicht unbedingt in der islamischen 
Urgemeinde in Medina unter dem Propheten Muhammad, sondern sie besinnen 
sich auf ihre vorrepublikanische osmanische Vergangenheit, in der nach ihrer 
Vorstellung ein in staatlichen und religiösen Institutionen verankertes, auch die 
Gläubigen anderer Religionsgemeinschaften tolerierendes, islamisches Wertesy-
stem praktiziert wurde, das ein Leben in sozialer Harmonie ermöglichte. 

Diese idealisierende Rückbesinnung auf die angeblich heile osmanische Ge-
sellschaft resultiert vor allem aus der Enttäuschung über das als kalt und inhu-
man erfahrene Leben in der westlich orientierten städtischen Gesellschaft der säku- 
larisierten Türkischen Republik oder der Gastarbeiter-Diaspora. 

Atatürk hatte in der Aufbauphase der Republik durch rigorose Verwestlichung 
einen neuen Menschentyp schaffen wollen, der die ‘orientalische’ Mentalität able-
gen und die islamische Religiosität zur rein ethischen Komponente des türkischen 
Nationalismus umformen sollte. Dieser neue fortschrittsgläubige, aktive Men-
schentyp wurde dem schicksalsgläubigen trägen Osmanlı entgegengestellt, wie er in 
europäischen Reiseberichten, aber auch von ernsthaften Orientkennern immer 
wieder charakterisiert wird. So fragt Vámbéry (1875) eher sympathisch berührt: 
„Wer hat nicht die beinahe an Schläfrigkeit grenzende Sanftmut, das gelassene stille 
Wesen, den würdevollen edlen Gesichtsausdruck der Osmanlıs bewundert?“2 

In der Zeit der Reformversuche im neunzehnten Jahrhundert wurde diese von 
dem Osmanlı verkörperte Mentalität mitverantwortlich gemacht für die Rückstän-
digkeit des Orients gegenüber Europa. Mit dem nun aus Europa importierten tür-
kischen Nationalismus drangen neue Ideale der Persönlichkeitsbildung in das Os-
manische Reich ein, die besonders durch die Literaten verkündet wurden. Dieses 
neue Türkentum wurde im Ersten Weltkrieg von den deutschen Waffenbrüdern 

* Im Original erschienen als: Glassen, Erika 1987. Huzur: Trägheit, Seelenruhe, soziale Har-
monie. Zur osmanischen Mentalitätsgeschichte. In: Jean-Louis Bacqué-Grammont, Barba-
ra Flemming, Macit Gökberk und İlber Ortaylı (Hrsg.), Türkische Miszellen. Istanbul: Editi-
ons Divit Press, S. 145-166.

1  Über das alte und neue Geschichtsbild siehe: Klaus Kreiser, „Gesichtspunkte der türkischen 
Kulturpolitik – Polarisation und Konsensus“, in Orient, 23, 4 (1982), 563-566. 

2  Hermann Vámbéry, Der Islam im neunzehnten Jahrhundert. Eine culturgeschichtliche Studie. 
Leipzig 1875, S. 20. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 44 

gönnerhaft beobachtet. Hachtmann schreibt in seiner Literaturgeschichte (1916): 
„... die Ideen der Neu-Turaner ... haben einen ganz neuen Typ des Türken geschaf-
fen: den zukunftsgläubigen, disziplinierten, zielbewussten Mann. Eine strenge, 
herbe, fast asketische, gänzlich unerotische Männlichkeit ist der hervorstechende 
Zug auch des neuesten türkischen Schrifttums. Diese ‘Neu-Turaner’ verachten den 
kejf, das behagliche Dahinträumen des Türken der alten guten Zeit ... sie sind he-
roisch gestimmt. Arbeit und Kampf sind die Leitsterne ihres Lebens“3. 

Dieser neuen Generation gehörte auch Atatürk an, in ihren Idealen wurzeln sei-
ne Prinzipien. Das Menschenbild der türkischen Nationalisten orientierte sich an 
dem alp- und gâzî-Typ der vor- bis frühosmanischen türkischen Nomadenkämpfer-
tradition4, dessen Qualitäten Mut und Dynamik dem verweichlichten städtischen 
Osmanlı-Typ abhanden gekommen waren. Der Osmanlı galt nun als dekadentes 
Endprodukt der jahrhundertealten islamisch-osmanischen Gesellschaft, die zum 
Untergang verurteilt war. Sollte sein Weltbild zerstört werden, musste man einen 
revolutionären kulturellen und gesellschaftlichen Wandel schaffen, der die Institu-
tionen und Traditionen beseitigte, die es geprägt hatten. Das war eine schmerzliche 
Amputation, da man auf ein organisch gewachsenes Geschichtsbewusstsein ver-
zichten und ein neues, mit utopischen Elementen versetztes Geschichtsbild kon-
struieren musste. Nicht mehr der Islam, sondern das Türkentum sollte nun das 
Rückgrat des kollektiven Selbstbewusstseins der Gesellschaft bilden. Die Religions-
politik der Türkischen Republik suchte aber auch durch die Proklamation des ‘wah-
ren Islam’ die Religion in den Dienst des türkischen Nationalismus zu stellen5. 

Der Islam war in den Jahrhunderten der osmanischen Herrschaft zunehmend 
‘osmanisiert’ worden, wobei das Türkentum Elemente des Volks- und Aberglau-
bens beisteuerte. 

Es soll nun versucht werden, die historische Genese und das sich wandelnde 
Selbstverständnis des Osmanentums, d.h. des kulturell-religiösen Wertesystems 
des zivilisierten Bürgers, des Osmanlı, herauszuarbeiten. 

Während die übrige islamische Welt schon seit langem durch innere Zwistig-
keiten und Bruderkämpfe geschwächt war, hatten die türkischen Osmanen im 
Jahre 1453 durch die Eroberung Konstantinopels die Vitalität und Expansions-
kraft der islamischen umma erneut unter Beweis gestellt. Nun gelang es Selîm I. 
im Jahre 1517, dem Osmanischen Reich auch noch die Länder Syrien und Ägyp-
ten, sowie die heiligen Stätten auf der arabischen Halbinsel einzuverleiben. Er 

3  Otto Hachtmann, Die türkische Literatur des zwanzigsten Jahrhunderts, Leipzig 1916, S. 10.
4  Siehe Mehmed Kaplan, „Nabî ve ‚orta insan‘ tipi“ in İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, Cilt XI, 31. Aralık 1961, S. 27. Vielleicht wäre hier 
auch noch der Typ des edlen Räubers zu nennen. Dazu: Petra Kappert, „Der edle Räuber 
in der engagierten türkischen Literatur: Köroğlu, historischer Rebell und literarischer 
Held“, in WZKM 71 (1979), S. 177-194. 

5  Zu der Religionspolitik der Republik siehe Oğuz Karagöz, Der Islam im Widerstreit. Religi-
onspolitik und Nationalismus in der Schulerziehung der Türkischen Republik 1923-1960, Diss. 
Freiburg i. Br. 1976, S. 88. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUZUR: TRÄGHEIT, SEELENRUHE, SOZIALE HARMONIE 

 

45 

erbeutete sozusagen auch den Chalifentitel für die Osmanen, indem er den letz-
ten abbasidischen Schattenchalifen, der in Kairo unter den Mamluken residiert 
hatte, mit in die osmanische Hauptstadt führte6. 

Die Zeitenwende um 1500 ist noch für das heutige Geschichtsbewusstsein der 
islamischen Völker von entscheidender Bedeutung. Während die Araber, das 
Volk des Propheten und des Qur’ân, es als demütigend empfinden, damals unter 
die Herrschaft der Türken gefallen zu sein – und in dieser Lage blieben sie ja bis 
zum Ersten Weltkrieg –, konnten die Iraner, durch politische Abgrenzung etwa in 
dem Territorium des vorislamischen persischen Sassanidenreiches und durch die 
Proklamation der Zwölferschiʿa zur Staatsreligion im Jahre 1501, auch im religiö-
sen Bereich eine eigene Entwicklung einleiten, die gewissermassen folgerichtig 
zur islamischen Republik Iran der Gegenwart führen konnte. 

Der osmanisch-türkische Sultan Selîm I. hat nun zwar nicht, wie es viele irani-
sche Sunniten damals von ihm erhofften, durch einen militärischen Sieg über 
das totalitäre schiʿitische Regime der Safawiden in Iran, das grosse politische und 
religiöse Schisma des Islam zwischen Sunniten und Schiʿiten verhindern können, 
aber er hat doch durch die Begründung eines islamischen Grossreiches, mit dem 
Sultan (-Chalifen) als Hüter der heiligen Stätten des Islam an der Spitze, eine 
neue Epoche der islamischen Geschichte eingeleitet und könnte wohl zu Recht 
als ein grosser muǧaddid (Erneuerer) im klassischen sunnitischen Sinne bezeich-
net werden. So sahen ihn jedenfalls seine Zeitgenossen7. 

Die Eroberung Ägyptens durch Selîm I. hatte auch weltpolitische Bedeutung8, 
doch uns interessiert hier nur seine Innenpolitik. Wie I. Beldiceanu-Steinherr 
jüngst noch einmal dargelegt hat, stellte sie einen Wendepunkt dar im politischen 
und religiösen Leben des Osmanischen Reiches9. Der Einfluss der arabischen und 
iranischen ʿulemâ trug zu einer entschiedenen Sunnitisierung des Reiches bei, in 
dem die schiʿitisch angehauchten Derwischorden das religiöse Leben vorher ganz 
wesentlich bestimmt hatten. 

Auch die Sympathisanten der Safawiden im Osmanischen Reich, die Selîm 
grausam verfolgen liess, gehörten zu den heterodox-schiʿitischen Derwischbün-
den. Der bleibende Effekt von Selîms Religionspolitik bestand in der festen Eta-
blierung des sunnitischen Hochislam im Osmanischen Reich. 

                                                                                          
6  Zur Diskussion der Chalifatsfrage bei den Osmanen siehe Selahattin Tansel, Yavuz Sultan 

Selim, Ankara 1969, S. 210-217. 
7  Dazu Erika Glassen, „Krisenbewusstsein und Heilserwartung in der islamischen Welt zu 

Beginn der Neuzeit“ in Haarmann/Bachmann (Hrsg.), Die islamische Welt zwischen Mittelal-
ter und Neuzeit, Festschrift Hans R. Roemer, BTS 22, Beirut 1979, S. 178. Winfried Riesterer, 
Al-Išbîlîs ad-Durr al-Muṣan. Eine zeitgenössische Quelle zur osmanischen Eroberung Syriens und 
Ägyptens. Magisterarbeit Freiburg i. Br. 1979, S. 32 ff. 

8  Dazu Andrew C. Hess, „The Ottoman Conquest of Egypt (1517) and the Beginning of the 
Sixteenth-Century World War“, in IJMES 4 (1973), S. 55-76. 

9  Irène Beldiceanu-Steinherr, „Le Règne de Selîm Ier: Tournant dans la Vie Politique et Reli-
gieuse de 1’Empire Ottoman“, in Turcica VI (1975), S. 34-48. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 

 

46 

Nie liess sich in der islamischen Geschichte der Begriff der islamischen Ortho-
doxie so eindeutig definieren wie im Osmanischen Reich seit Anfang des 16. Jahr-
hunderts. Die osmanische medrese, als Lehranstalt der sunnitischen Scholastik, die 
Hierarchie der religiösen Ämter in der sog. ʿilmîye, das islamische Rechtswesen, das 
in Theorie und Praxis feste Formen annahm, das alles wurde bald zu Recht als er-
starrt und verknöchert kritisiert, verkörperte aber auch die beharrende Kraft der is-
lamischen Sunna. 

Doch die sunnitische Orthodoxie konnte mit ihrem trockenen Gesetzesislam 
die geistigen und sozialen Bedürfnisse der Gläubigen nicht befriedigen, deshalb 
blühte im Osmanischen Reich auch weiterhin die Organisationform der islami-
schen Mystik in den Derwischorden (ṭarîqât)10. Die islamische Mystik, die in ihren 
Anfängen eher die Sache einzelner frommer Asketen and esoterischer Ekstatiker 
gewesen war, hatte sich seit dem 11. Jahrhundert fast in allen islamischen Regionen 
zu einer Massenbewegung ausgewachsen, und türkische Derwischbünde waren an 
der Islamisierung Anatoliens beteiligt gewesen. Das Spektrum der Derwischmystik 
im Osmanischen Reich war im Gegensatz zu dem monolithischen Block der me-
drese-Gelehrsamkeit sehr breit. Es gab Derwischorden, wie etwa die mit der Elite-
truppe der Janitscharen verbundenen Bektaşis, deren Lehren von der volkstümli-
chen Schiʿa, aber auch von den vorislamischen schamanistischen Glaubensvorstel-
lungen der Türken beeinflusst waren, die Ḫalwatîya mit ihren vielen Ablegern, de-
ren Scheiche besonders im politischen Intrigenspiel bewandert waren, oder die 
Mewlewîs, die trotz ihrer pantheistischen Philosophie der sunnitischen Orthodoxie 
relativ nahestanden. In Anatolien war das schiʿitisch gefärbte, prosafawidische, so-
zialrevolutionäre Derwischtum der Qızılbaş (Rotköpfe) verbreitet, das bis heute 
seine Spuren unter den Aleviten hinterlassen hat. Gegen solche staatsgefährdenden 
Elemente gingen Sultan Selîm I. und seine Nachfolger gnadenlos vor. Doch die 
Derwischorden, die hin und wieder ihre šarîʿa-Treue dokumentieren mussten, 
konnten sich als Gegengewicht gegen die sunnitische Orthodoxie behaupten. Die 
ʿulemâ der ʿilmîye und die Scheiche der ṭarîqât, das waren nicht eindeutig zwei 
feindliche Lager trotz gelegentlicher öffentlicher Kontroversen zwischen ihren Ex-
ponenten11. Hanna Sohrweide hat die Durchlässigkeit der beiden so unterschiedli-
chen Institutionen gezeigt. Söhne von Scheichen wurden ʿulemâ und umgekehrt12. 
Auch Derwische haben Werke der scholastischen Wissenschaft studiert, während es 

                                                                                          
10 Hans J. Kissling, „Aus der Geschichte des Chalvetiyye-Ordens“ in ZDMG 103 (1953), S. 233-

289. Irène Beldiceanu-Steinherr, Scheich Üftāde, der Begründer des Ğelvetijje-Ordens, München 
1961. Über die neuere Entwicklung: Klaus Kreiser, „Notes sur le présent et le passé des or-
dres mystiques en Turquie“ in Popovic/Weinstein (Hrsg.), Les Ordres Mystiques dans l’Islam. 
Cheminements et Situations Actuelles, Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris 
1986, S. 49-61. 

11  Dazu Lewis V. Thomas, A Study of Naima, New York 1972, vor allem S. 25f. und 106f. 
12  Hanna Sohrweide, „Gelehrte Scheiche und sufische ʿulema im Osmanischen Reich“, in 

Roemer/Noth (Hrsg.), Studien zur Geschichte und Kultur des Vorderen Orients (Festschrift Spu-
ler), Leiden 1981, S. 374-386. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUZUR: TRÄGHEIT, SEELENRUHE, SOZIALE HARMONIE 

 

47 

fast zur Regel wurde, dass die ʿulemâ sich auch mit der islamischen Mystik befass-
ten. Noch im 19. Jahrhundert pflegte man in der Derwischtekke Persisch zu lernen, 
um Rûmis Mesnevî lesen zu können13. Viele der ʿulemâ gehörten zu der Anhänger-
schaft bestimmter Orden. 

Das jahrhundertelange Fortbestehen der religiösen Institutionen darf nicht 
darüber hinwegtäuschen, dass sie sich den wechselnden politischen und ökono-
mischen Gegebenheiten anpassen mussten und sich dabei selbst wandelten. 

Die sich aus dem türkischen Derwischmilieu rekrutierenden Grenzkämpfer 
(gâzîs und velîs), die an der Eroberung und Islamisierung Anatoliens und des Bal-
kans entscheidend beteiligt gewesen waren, mussten ihre militärische Rolle an die 
Elitetruppe der Janitscharen und andere militärische Organisationen abtreten. Das 
türkisch-nomadische Bevölkerungselement liess sich schwer in die städtische osma-
nische, von der sunnitischen Orthodoxie kontrollierte, Zivilisation integrieren, d.h. 
‘osmanisieren’. Sie blieben ein Unruhefaktor im Osmanischen Reich. 

Als die Pionierzeit vorüber war, in der persische Emigranten, sunnitische ʿulemâ 
aus den von den Osmanen eroberten anatolischen Emiraten und arabischen Pro-
vinzen, sowie (devşirme-) Renegaten willkommen und nötig waren, um das osma-
nische Staats- und Militärwesen zu stabilisieren, als dann keine wesentlichen neuen 
territorialen Eroberungen mehr gemacht wurden14, d.h. auch kein Zuwachs an 
Pfründen und Ämtern mehr anfiel, begann die Dekadenzzeit. Erst die Generatio-
nen, die im Osmanischen Reich geboren und aufgewachsen sind, verkörpern den 
echten Osmanlı-Typ. 

Schon in der Blütezeit des Reiches wurden die Symptome des Niederganges 
sichtbar. Niemand hat die Anzeichen der Dekadenz früher erkannt und die Schwä-
chen des Systems härter angeprangert als die Osmanlıs selber15. Ja, das Bewusstsein 
von einstmaliger Grösse und gegenwärtigem Verfall, eine osmanische Variante des 
islamischen Dogmas von der guten alten Zeit16, scheint zu den typischen Merkma-
len der Osmanlı-Persönlichkeit zu gehören. Sie alle waren Nachgeborene und 
suchten das goldene Zeitalter im Reich Mehmeds I., Bâyezîds II., Selîms I. und Sü-
leymâns des Prächtigen. Der moralische Verfall, der für den Niedergang des Rei-
ches verantwortlich gemacht wurde, traf die gebildete Schicht, die in den staatli-
chen Institutionen Karriere machen wollte, ganz persönlich. Korruption, Protekti-
on und Willkür trieben die fähigen Köpfe mit moralischen Prinzipien in die geisti-
ge Frustration und Resignation. Die Wurzeln der Trägheit und Passivität des spät-

                                                                                          
13  Richard L. Chambers, „The Education of a Nineteenth-Century Ottoman Âlim, Ahmed 

Cevdet Paşa“, IJMES 4 (1973), S. 454. 
14  Josef Matuz, Das Osmanische Reich. Grundlinien seiner Geschichte. Darmstadt, 1985, S. 143: „Da 

aber seit 1541 praktisch kaum mehr Eroberungen verzeichnet werden konnten, blieb der 
Umfang der in Form von Pfründen verfügbaren Bodenflächen konstant“. 

15  Siehe Bernard Lewis, „Ottoman Observers of Ottoman Decline“, in B. Lewis, Islam in His-
tory. Ideas, Men and Events in the Middle East, Bradford and London 1973, S. 199-213. 

16  Richard Gramlich, „Vom islamischen Glauben an die Gute alte Zeit“, in R. Gramlich (Hrsg.), 
Islamwissenschaftliche Abhandlungen (Festschrift Fritz Meier), Wiesbaden 1974, S. 110-117. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 

 

48 

zeitlichen Osmanlı reichen weit zurück in die Geschichte. Persönliche Betroffen-
heit von Individuen wird hie und da historisch fassbar und reizt uns, nach den 
Spuren einer Mentalitätsgeschichte des Osmanlı zu suchen. 

So möchten wir uns verleiten lassen, den Bogen zu spannen über ein Jahrhun-
dert hinweg zwischen zwei Gestalten der osmanischen Geistesgeschichte, die ver-
schiedene Stadien in der Entwicklung des Osmanlı-Typus zu verkörpern scheinen. 

Der eine, Muṣṭafâ ʿÂlî aus Gelibolu (1541-1600), der andere, Yûsuf Nâbî (st. 
1712) aus Urfa, beide in der Provinz gebürtig, suchten sie ihr Glück in der Haupt-
stadt Istanbul. Sie fanden zwar Mäzene und Ämter, aber nie die ihnen nach ihrer 
Selbsteinschätzung gebührende hohe Stellung. ʿÂlî starb nach einem bewegten 
Leben voller Enttäuschungen als Paşa in der arabischen Provinzstadt Ǧidda, wäh-
rend Nâbî sich nach dem Tod seines Gönners Qara Muṣṭafâ Paşa (1685) für 25 
Jahre in die kosmopolitische Provinzstadt Aleppo zurückzog, bevor er kurz vor 
seinem Tod wieder auf einem Posten in der Militär-Administration nach Istanbul 
zurückkehrte. 

Muṣṭafâ ʿÂlî und Yûsuf Nâbî gehören zu den grossen Gestalten der osmani-
schen Literaturgeschichte. ʿÂlî ist vor allem als Historiker und Nâbî als Diwan-
Dichter berühmt geworden. Ihr literarischer Rang soll jedoch ausser Betracht blei-
ben; was uns allein interessiert, ist die Verbindung von Gesellschaftskritik und per-
sönlichem Ressentiment, die in ihren Werken aufscheint und cum grano salis etwas 
über die Bewusstseinslage der gebildeten Schicht ihrer jeweiligen Generation aus-
sagt. 

Wir stützen uns auf zwei thematisch vergleichbare längere Gedichte: ʿÂlîs terǧī- 
bend mit dem Titel Ḫulâṣat ul-aḥwâl (geschrieben etwa 1581-82), das von Andreas 
Tietze veröffentlicht und übersetzt wurde17, und Nâbîs kleines meǧnewi mit dem 
Titel Ḫayrîye, das M. Kaplan in einem Aufsatz interpretiert hat18. 

ʿÂlî lässt vor seinem Leser (ey vâqif-i ḥaqîqat-i ḥâl) alle Schichten der osmani-
schen Gesellschaft Revue passieren, vom Padişah bis zum Bauern (dihqân), und 
versetzt ihn mit der Floskel ‘tutalım olasın ...’ (angenommen du seist ...) in die 
wechselnden Rollen, nur um zu beweisen, dass das Schicksal allen gleich übel 
mitspielt und keiner seines Lebens froh werden kann. Der Refrain lautet : „No 
pleasure can there be at the banquet of this world; the cup of Fate is fllled with 
poison to the brim“. 

Das Resümee des Dichters und der Rat an den Leser lautet: Das einzige Mittel, 
Ruhe zu finden in dieser Welt ist, sich der Peinigung durch den Liebesschmerz 
auszuliefern. 

                                                                                          
17  Andreas Tietze, „The Poet as Critique of Society. A 16th Century Ottoman Poem“, in 

Turcica IX (1977), S. 120-160. 
18  Mehmed Kaplan, „Nabî“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUZUR: TRÄGHEIT, SEELENRUHE, SOZIALE HARMONIE 

 

49 

Wer die irdische (uneigentliche) Liebe (ʿışq-i mecâz) erlangt, dessen Herz wird 
frei vom Gram über diese Welt. Der rind empfindet den Liebesschmerz nicht als 
Gram, er erkennt ihn als Gnade Gottes19. 

Die totale Resignation über die Angelegenheiten des Diesseits führt zur mysti-
schen Weitsicht. Die Mystik wird gleichgesetzt mit Liebe. Auch derjenige, der die 
himmlische Liebe (ʿışq-i ḥaqîqî) nicht erlangt, begibt sich mit der irdischen Liebe 
schon auf den mystischen Weg. Auch irdische Liebe ist ein Widerschein der 
himmlischen Liebe. So wird jeder Liebesschmerz zum mystischen Akt. Derjenige, 
der am weitesten geht mit der mystischen Interpretation all seines irdischen Tuns, 
ist der rind. Er ist der Lebemann, der lockere Vogel, der, ohne sich um die Mei-
nungen der Umwelt zu kümmern, sich den Genüssen des Lebens hingibt und 
sündelos bleibt20. 

Diese mystische Weitsicht, in der auf irisierende Weise himmlische und irdische 
Liebe verschmelzen, fanden die osmanischen Gebildeten in der persischen Lie-
bespoesie vorgeprägt. Für ʿAlî, der ein Schüler seines Landsmannes aus Gelibolu, 
des Ḥâfiẓ-Kommentators Surûrî war21, waren die persischen Dichter, aber vor al-
lem Ḥâfiẓ, die Zunge der verborgenen Welt (lisân ül-ġaib), Heilige (evliyâ), die ihn 
inspirierten, ihm Mut machten, die Wahrheit über das Diesseits zu sagen22. 

Die Aneignung und Nachahmung der persischen Dichtung durch die türki-
schen Osmanen kann also keineswegs als spielerisch aesthetizistisches Epigonen-
tum abgetan werden, sondern es wird damit ein Weltbild vermittelt, das, wie 
ʿAlîs Beispiel zeigt, der aus konkreter Welterfahrung gewonnenen Resignation 
angemessen erscheint. 

Das sufische Weltbild wurde zum verbindenden Element aller Schichten im 
Osmanischen Reich: durch die populäre Derwischmystik, die ihre eigene Lyrik in 
der türkischen Volkssprache hervorbrachte, unter den breiten Massen und auf 
dem Weg über die persifizierende osmanische Liebespoesie unter den Gebilde-
ten. Die osmanischen Intellektuellen waren oder blieben selten medrese-ʿulemâ, 
sie waren Dichter und Literaten. Der Literat aber ist in der islamischen Kultur, 
wie Schaeder es formuliert, „Träger und Gestalter des für alle verbindlichen Welt-
bildes und der von allen angestrebten Persönlichkeitsgestaltung23“. 

                                                                                          
19  Tietze, „The Poet“, S. 144 (Umschrift), 159 (Übersetzung). 
20  Zu „rind“ siehe Hellmut Ritter, Das Meer der Seele, Leiden 1978, S.488; zu „huzur“ ebd. 

S. 333. 
21  EI2, I, 380f. (Süssheim/Mantran). 
22  Andreas Tietze, Muṣṭafâ ʿAlîs Counsel for Sultans of 1581, I, Wien 1979, S. 23. 
23  Hans H. Schaeder, „Das Individuum im Islam“, in Der Mensch in Orient und Okzident, hrsg. 

von Grete Schaeder, München 1960, S 305. Die Bedeutung des Literaten/Poeten für das 
Geistesleben der spätosmanischen Epoche bezeugt noch: Ahmed Muhiddin, Die Kulturbe-
wegung im modernen Türkentum, Leipzig 1921, S. 5: „Man kann ... behaupten, dass in Wahr-
heit die ganze kulturelle Wandlung das Werk der modernen Dichtkunst ist.“ 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 50 

Der Adressat der Ḫayrîye (entstanden 1682 oder 1701)24 ist Nâbîs Sohn Ebû 1-
ḫayr, über dessen Berufswahl sich der Dichter in seinem meǧnevî Gedanken macht. 
Auch Nâbî führt uns, wie ʿAlî hundert Jahre vor ihm, das ganze Spektrum der von 
Korruption, Willkür und ökonomischer Ausbeutung zersetzten zeitgenössischen 
osmanischen Gesellschaft vor Augen. Kein Beruf, angefangen von den höchsten 
Rängen der ḥukkâm und âyân (der Herrschenden und Honoratioren), die sittenlos 
und gefährlich leben, bis herab zu dem dihqân (Bauern), der sich für die andern 
abrackern muss, ist erstrebenswert. Denn das höchste Ziel des Menschen ist, Ruhe 
zu erlangen. Ademe lâzım olan râhatdır25. So entwirft Nâbî den Ideal-Typ des evsat- 
ünnâs, von Kaplan zu orta insan türkisiert, des ‘mittelmässigen’, zwischen den Ex-
tremen stehenden Menschen (das Bild der Waage ist häufig bei Nâbî anzutreffen), 
der zurückgezogen in seinem Haus mit seinen Büchern lebt, sich den scholasti-
schen Wissenschaften und der Dichtung widmet, auch die Religion (din) dient nur 
seiner inneren Ruhe. Als Beruf kommt nur ein mittleres Amt in einer Kanzlei in 
Frage, das ihn unter die ehl-i kalem, die Leute der Feder, einreiht. Dieser evsat- 
ünnâs, der alles unter dem Gesichtspunkt der Ruhe (rahat, sükunet, huzur sind 
Schlüsselwörter) betrachtet, ist der Vertreter der Mittelschicht (orta sınıf) der Büro-
kraten, die den osmanischen Staatsapparat schufen und bis zum Untergang des 
Reiches in Gang hielten. „Die osmanische Bürokratie, die osmanische Kultur, die 
osmanische Höflichkeit sind das Werk dieser Schicht26.“ 

Nâbîs Sohn und die nachfolgenden Generationen der osmanischen Gebildeten 
scheinen des Dichters Rat beherzigt zu haben. Wenn wir einen Sprung über zwei 
Jahrhunderte hinweg tun, begegnet uns der evsatünnâs noch in der Stunde der 
Agonie des Osmanischen Reiches. Diese Osmanlıs waren nicht aus der Ruhe zu 
bringen. Als Mustafa Kemal in Anatolien den Befreiungskrieg führte, und in Anka-
ra bereits die nationalistische Gegen-Regierung gegründet worden war, beschuldigt 
ein nationalistischer türkischer Journalist in Ankara, (sein Artikel wird am 6. Febru-
ar 1921 von Yakup Kadri zitiert)27, die Istanbuler Bevölkerung (Istanbul halkı), aber 
vor allem die Leute der Hohen Pforte (Babıali halkı), nämlich die Bürokraten-
schicht (memur sınıfı), zu der er die höchsten Staatsmänner bis zum kleinsten Se-
kretär, aber auch die Lehrer (muallimler) und die Publizisten (muharrirler) rechnet, 
sie seien ganz versessen auf ihre Ruhe (rahatına pek düşkün). Er macht den in der 
Seele derjenigen, die die Staatsangelegenheiten und die Gedanken und Gefühle 
des Volkes beherrschen, keimenden Faulheitssamen (ruhundaki bu tembellik 
tohumu) für die Schwäche der Istanbuler Regierung verantwortlich. Yakup Kadri, 
der damals zum nationalistischen Lager gehörte, versuchte vergeblich, die Istanbu-
ler Çelebis, die er trefflich charakterisiert, wachzurütteln. Er schreibt: „Sie sagen im- 

24  Alessio Bombaci, Histoire de la Littérature Turque, trad. I. Melikoff, Paris 1968, S. 315 (vers 
1692); Kaplan, „Nabî“, S. 25. (1701). 

25  Kaplan, S. 25. 
26  Kaplan. S. 36.
27  Yakup Kadri Karaosmanoğlu, Ergenekon. Milli Mücadele Yazıları, Istanbul 1964, S. 30f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUZUR: TRÄGHEIT, SEELENRUHE, SOZIALE HARMONIE 

 

51 

mer wieder: Efendim, devlet adamlarının başlıca vazifesi halkın huzur ve sükûnet- 
ini muhafaza etmektir (Mein Herr, die Hauptpflicht der Staatsbeamten ist, die Ru-
he und den Frieden des Volkes zu beschützen28.“ 

Nicht nur die von der phlegmatischen Istanbuler Bürokratenschicht getragene 
Babıali-Administration erwies sich als äusserst resistent gegenüber allen Reformen, 
sondern auch die Kontinuität der beiden oben erwähnten religiösen Institutionen, 
die sich für den Historiker aus vielfältigem Quellenmaterial relativ gut erfassen 
lassen – (die ʿilmîye- und ṭarîqât-Forschung der Osmanisten zeugt davon) –, reich-
te, trotz des Eindringens westlicher Ideen und der Gründung einiger davon inspi-
rierter Bildungseinrichtungen, bis in den Anfang unseres Jahrhunderts. Zu den 
einschneidendsten Massnahmen der Atatürkschen Kulturrevolution gehörten be-
kanntlich die Schliessung der Medresen (1924) und die Auflösung der Derwisch-
konvente (1925). 

Institutionen lassen sich erforschen, und sie lassen sich durch Diktatoren oder 
Revolutionäre von heute auf morgen abschaffen. Aber sie betreffen ja nur die Or-
ganisationsformen einer Gesellschaft, nicht ihre geistige Substanz. Die Mentalität 
und Religiosität eines Volkes ist ein komplexes Phänomen, sie lassen sich schwieri-
ger erforschen und nicht gewaltsam verändern. Das musste auch Atatürk erfahren. 
Seine nach den revolutionären Anfängen eher schwankende Religionspolitik zeugt 
davon. Die nach seinem Tode 1938 und stärker nach dem Zweiten Weltkrieg (aller- 
dings durch weltpolitische Faktoren mitbestimmte) offizielle Re-Islamisierung in 
der Türkei trägt der Tatsache Rechnung, dass die islamische Religiosität in allen 
Schichten der Bevölkerung trotz der Propaganda für die nationalistische Ideologie, 
die manchmal an Gehirnwäsche grenzte, ein Faktor geblieben war, mit dem man 
rechnen musste, und den man auch politisch mobilisieren konnte. 

Diese islamische Religiosität, die nicht mit dem institutionalisierten Islam oder 
mit den Programmen und Parolen sich als islamisch verstehender Parteien iden-
tisch war und ist, entwickelte im Osmanischen Reich allmählich eine spezifische 
Qualität. Grob könnte man sagen, das religiöse Bewusstsein der gläubigen Laien 
aller Schichten bildete sich in dem Spannungsfeld zwischen dem strenge morali-
sche Massstäbe setzenden sunnitischen Gesetzesislam der medrese-ʿulema und 
den mystischen Glaubensvorstellungen der heiligmässig verehrten, mit vielen 
Beziehungen zum Wunderbaren und Übersinnlichen ausgestatteten Derwisch-
scheiche; auf der untersten Ebene manchmal im Einflussbereich demagogischer 
Fanatiker und raffinierter Scharlatane. 

Dabei ist von ausschlaggebender Bedeutung, dass wie in der osmanischen Gei-
steskultur überhaupt, so auch im Religiösen die Form den Inhalt überwuchert. Ei-
ne türkische Redensart ist aufschlussreich: „Der heilige Qur’ân wurde in Mekka 
herabgesandt, in Kairo rezitiert, in Istanbul geschrieben29.“ Die dekorative, aber 

                                                                                          
28 Karaosmanoğlu, Ergenekon, S. 31f. 
29  Türkiyemiz, Sayı 39, Şubat 1983, 1f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 

 

52 

auch symbolträchtige Kunst der Kalligraphie hat in Istanbul ihre grössten Meister 
gefunden. Für die einfachen Gläubigen, die den Sinn der Schrift nicht erfassen 
konnten, hatten die verschlungenen Schriftbänder in den Moscheen und die kom-
plizierten sinnträchtigen Buchstabenbilder der Derwische eine magische Wirkung. 
Das ist heute in der Türkei, nach der Abschaffung der arabischen Schrift und der 
Einführung des Lateinalphabets (1928), mehr denn je der Fall. Die einzigartige 
Stellung des Osmanischen Reiches als islamische Grossmacht auch nach aussen 
führte dazu, dass für die Europäer das Wort ‘Türke’ ein Synonym für ‘Muslim’ 
wurde. Er konvertierte zum Islam, hiess: er wurde Türke. Das ist nicht verwunder-
lich, wenn man bedenkt, dass es nicht wenige europäische Renegaten im Osmani-
schen Reich zu beträchtlichem Ansehen brachten. Allerdings legten die Istanbuler 
Osmanlıs wenig Wert darauf, als Türke bezeichnet zu werden30, war das Wort ‘türk’ 
doch eher ein Schimpfwort, das unkultivierter Nomade oder Bauer bedeutete. Der 
Osmanlı war „a composite being“31, ein synthetisches Produkt, wie seine Sprache, 
das Osmanlıca. Doch aus europäischer Sicht hielt man selbst den arabischen 
Qur’ân für die türkische Bibel32, was in tragischer Weise zeigt, wie sehr die Araber, 
das Volk des Propheten, an die Peripherie des politischen Bewusstseins gerückt wa-
ren. An den osmanischen medresen standen selbstverständlich das Studium des 
Qur’ân und die dazugehörigen Hilfswissenschaften im Mittelpunkt des Fächerka-
nons. Hier wirkten auch viele Lehrer aus den arabischen Provinzen. Jedes Kind im 
Osmanischen Reich lernte in den Qur’ân-Schulen oder bei einem Hodscha be-
stimmte Suren des heiligen Buches auswendig, deren Sinn ihm ein Leben lang 
verborgen bleiben mochte, wenn es ihm nicht gelang, einen höheren Bildungsgrad 
zu erreichen. So blieben die Suren des arabischen Qur’ân für breite Schichten des 
Osmanischen Reiches, das nach aussen den Islam repräsentierte, nicht nur magi-
sche kalligraphische Zeichen, als Talismane begehrt, sondern sie dienten auch als 
Zauberformeln, die man in schwierigen Lebenslagen vor sich hin murmelte33. Der 
Umgang mit dem heiligen Buch war ohne rituelle Reinigung verpönt, und man 
durfte es nicht unterhalb des Bauchnabels halten oder legen34. 

Für dieses Verhältnis der nicht-arabischen Muslime, und wohl besonders der 
Türken, zum heiligen Qur’ân, ist ein Erlebnis aufschlussreich, das der Archäologe 
Le Coq auf seiner Turfan-Expedition 1913/14 bei den zentralasiatischen Türken 
hatte. Le Coq hatte im Fastenmonat Ramazan in Kutscha Gelegenheit, der öf-
fentlichen Qur’ân-Rezitation durch den berufsmässigen qârî (Qur’ân-Leser) zu 

                                                                                          
30  Richard Davey, The Sultan and his Subjects, London 1907, S. 209 „..it should be remarked 

that the surest way to insult an Ottoman gentleman is to call him a ‘Turk’ ... He is no Turk, 
no savage, he will assure you.“ 

31  Halide Edib, Memoirs, New York 1972, S. 263. 
32  Johann Fück, „Die arabischen Studien in Europa“, in Beiträge zur Arabistik, Semitistik und Is-

lamwissenschaft, hrsg. von R. Hartmann/H. Scheel, Leipzig 1944, S. 93. 
33  Annemarie Schimmel, „Islam in Turkey“, in A.J. Arberry (ed.), Religion in the Middle East. 

Three Religions in Concord and Conflict. Vol. 2. Islam. Cambridge 1969, S. 74f. 
34  Münevver Ayaşlı, Edep Yahu, Istanbul 1934, S. 8. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUZUR: TRÄGHEIT, SEELENRUHE, SOZIALE HARMONIE 

 

53 

lauschen und war tief beeindruckt. Als seine Gastgeber erfuhren, dass er des Ara-
bischen mächtig war, bat man ihn, die vorgetragenen Abschnitte ins Türkische zu 
übersetzen. 

Le Coq war überrascht zu sehen, „daß diese Muhammedaner, obwohl sie diese 
Worte täglich hersagten, auch nicht die geringste Ahnung von ihrer Bedeutung 
hatten. Noch mehr aber staunte ich, als, wie aus einem Munde, die drei Klügsten 
ausriefen: ‘baschka yok mu?’ Weiter (steht) nichts (drin)?“35. 

Sicherlich darf man Le Coq’s Beobachtungen unter den zentralasiatischen Tür-
ken nicht ohne weiteres auf die osmanische Gesellschaft Istanbuler Prägung über-
tragen, aber man kann sagen, dass der osmanischen Geisteskultur durch ihren 
Hang zum Formalismus, der sich auch auf der höchsten Bildungsstufe im en-
zyklopädistischen Bildungsideal manifestierte, das dem reichen Zitatenfundus des 
Gedächtnisses mehr Gewicht beilegte als der kritischen Durchdringung des Wis-
senstoffes, eine Atmosphäre des Zeremoniellen eignete, in der vor allem der unre-
flektierte Genuss der Stimmungswerte des Religiösen und die rituelle Befolgung 
des Sittenkanons kultiviert wurden. 

Der feinsinnige Literat und Literaturwissenschaftler A. Hamdi Tanpınar (st. 
1962), der sich intensiv mit der osmanischen Tradition auseinandersetzte, lässt ei-
ne Romanfigur definieren, was sie unter (osmanisch-islamischer) Religiosität (müs- 
lümanlık) verstehe: „... die Religiosität besteht aus den Formen, die wir mit unse-
rem Leben auf dieser Erde geschaffen haben. Was für uns hier dem Wesen Gottes 
Ausdruck verleiht, ist die Kalligraphie des Hamdullah, der tekbir des Itrî, der Mih-
rab, den ein Arbeiter erbaut hat, von dem wir nicht wissen, wer er war36.“ Ja, selbst 
der Prophet Muhammad wird verwandelt, sozusagen ‘osmanisiert’, wenn er in der 
religiösen türkischen Dichtung mit Efendim angeredet wird37. 

Der osmanische Islam funktionierte also als kulturelles System, das sich alles 
Fremde organisch einverleibte, das nicht nur Renegaten zu Osmanlis machte, 
sondern auch alle europäischen Waren (etwa für Moscheen bestimmte Standuh-
ren) durch Zollformalitäten ‘islamisierte’, wie Tanpınar es pointiert ausdrückt38. 

„Das Weltbild des Volkes im Islam ist umgeben und verklärt durch die ihm ei-
gene Märchenstimmung ... Die köstlichen Schätze, die jene Zauberwelt in sich 
birgt, liegen in ihren Stimmungswerten, sittlichen Motiven, kühnen Phantasie- 
bildern mit ihrem poetischen Gehalte“, schreibt Max Horten 1916, als er den 
türkischen Bundesgenossen im Deutschen Reich zu mehr Verständnis verhelfen 
will, und er weist darauf hin, dass die naive Gedankenschicht der religiösen Vor-
stellungen bis in die höchsten Klassen der Bevölkerung heraufreiche39. 

                                                                                          
35  Albert von Le Coq, Von Land und Leuten in Ostturkistan, Leipzig 1928, S. 78. 
36  Ahmet Hamdi Tanpınar, Mahur Beste, Istanbul o.J. [ca. 1976], S. 124. 
37  Tanpınar, Mahur Beste, S. 126. 
38  Ahmet Hamdi Tanpınar, Beş Şehir, Istanbul o.J., S. 22. 
39  Max Horten, Die religiöse Gedankenwelt des Volkes im heutigen Islam, Halle 1917, S. XXIf. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 

 

54 

Auch die von Atatürk als hurafeler (Fabeln) und Aberglauben bekämpften 
Elemente der islamischen Religiosität gehörten zur Alltagswelt im Osmanischen 
Reich. Diese Alltagswelt, in der das Atmosphärische der praktizierten Religiosität 
sich im Lebensgefühl des osmanischen Bürgers verdichtete, ist überschaubar zu 
lokalisieren im Stadtviertel (mahalle) und in dem Stadthaus der oberen Schich-
ten, dem konak. Doch beide Sozialisationsformen gehören der Vergangenheit an, 
sie sind mit dem Osmanischen Reich zugrundegegangen. 

Wollen wir etwas über das Leben in mahalle40 und konak erfahren, sind wir 
auf Überreste und schriftliche Quellen angewiesen, wozu in diesem Falle auch 
die schöne Literatur bis hinab zur Volksliteratur gehört. Doch sowohl die schrift-
lich fixierte Volksliteratur als auch die Roman- und Memoirenliteratur stammt 
frühestens aus der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, spiegelt also die Zustände 
in spätosmanischer Zeit wider. 

Das türkische Schattentheater, nach seinem Helden auch Karagözspiel ge-
nannt, ist ein Spiegel des osmanischen Stadtviertels41. Es wurde in den Nächten 
des Fastenmonats Ramazan im Stadtviertelcafe vor einem Publikum aufgeführt, 
das sich in den auf der Leinwand erscheinenden Typen wiedererkannte. Der Spie-
ler nahm oft auf die Vorgänge in der mahalle Bezug. Hellmut Ritter hat uns ei-
nen ganzen Ramazan-Zyklus in einem dreibändigen Werk, z.T. zweisprachig, be-
wahrt42. Er hat die Stücke nach dem Diktat des letzten Hofschattenspielers des 
Sultans Abdülmecid aufgeschrieben und mit Hilfe türkischer Freunde adaequat 
ins Deutsche übertragen oder den Inhalt resümiert. Da inzwischen Vergleichsma-
terial, das von türkischen Forschern aufgenommen wurde, vorliegt, kann man sa-
gen, dass die Hoffassung sich von den volkstümlichen Fassungen nur unwesent-
lich unterscheidet. Das scheint ein Beweis für das gemeinsame Lebensgefühl der 
städtischen osmanischen Gesellschaft; man amüsierte sich im Serail nicht anders 
als in der mahalle43. 

Auch im osmanischen Karagöztheater tritt, wie bei den übrigen Erscheinungen 
der osmanischen Geisteskultur, der Inhalt auffällig hinter die Form zurück. Die 
Stücke haben selten einen erzählbaren spannenden Plot. Die ganze bunte Typen-
welt des osmanischen Vielvölkerstaates begegnet sich in der Leinwandmahalle. Es 
geht vorwiegend um das alltägliche Miteinander dieser Figuren, um familiäre und 
nachbarschaftliche Unternehmungen, wie Beschneidungs- und Hochzeitsfeierlich-
keiten, Ausflüge, Begegnungen im Badehaus und am Brunnen. Wenn ein gemein-
sames Thema der Stücke erkennbar wird, so ist es das babylonische Sprachenge-
wirr im Osmanischen Reich, dieses Konglomerat der Sozio- und Dialekte, und vor 

                                                                                          
40  Klaus Kreiser, „Zur inneren Gliederung der osmanischen Stadt“, in ZDMG, Supplement 

II, Deutscher Orientalistentag 1972, Lübeck, hrsg. W. Vogt, Wiesbaden 1974, S. 198-212. 
41  Sabri Esat Siyavuşgil, Karagöz, Istanbul 1941, S. 144-188. 
42  Hellmut Ritter, Karagös, Türkische Schattenspiele, Erste Folge, Hannover 1924; Zweite Folge, BI 

Band 13a, Istanbul 1941; Dritte Folge, mit Beiträgen von Andreas Tietze, Wiesbaden 1953. 
43  Davey, The Sultan, S. 240-247. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUZUR: TRÄGHEIT, SEELENRUHE, SOZIALE HARMONIE 

 

55 

allem die Diskussion um die Sprachreform, deren Notwendigkeit sozusagen stän-
dig bewiesen wird, besonders durch den Dialog der beiden Hauptfiguren, nämlich 
Hacivad, der als Vertreter der gebildeten Osmanlı-Schicht sich der osmanischen 
Hochsprache bedient mit all ihren fremden persischen, arabischen und seit der 
Tanzimat-Zeit auch französischen Elementen, und des Karagöz, der als biederer, 
doch schlauer Mann aus dem Volke, seinen Freund, den Hacivad Efendi, ständig 
missversteht. Nach dem reihenden Prinzip kommen die anderen Typen dazu. 
Man beschimpft sich, man prügelt sich, doch alles geht vorüber wie ein reinigen-
des Gewitter. Jeder lacht über den anderen und im Spiegel über sich selbst. Darin 
lag wohl die soziale Funktion dieses Spiels, das eine spannungsreiche, sich aber 
immer wieder harmonisierende mahalle-Gesellschaft vorführt44. Religiöse Ele-
mente sind peripher und auch eher atmosphärisch fassbar. So etwa die musika-
lisch vorgetragenen Eingangsghaselen nach der mystischen Tradition, die auf die 
Herkunft des Schattentheaters aus dem Derwischtum hinweisen sollen, oder die 
Entrüstung über die sittenlosen Frauenzimmer, die immer wieder in der mahalle 
auftauchen und alle Männer an der Nase herumführen, konnte die Berechtigung 
der Moralpredigten des Stadtviertel-Imams erweisen. 

Nicht nur die volkstümliche Literatur, sondern auch die spätosmanische und 
frührepublikanische Roman- und Memoirenliteratur kann uns helfen, etwas über 
das Lebensgefühl des osmanischen Bürgers zu erfahren. 

Eine der bekanntesten und produktivsten Schriftstellerinen der frühen türki-
schen Moderne, Halide Edib Adıvar (1884-1964), die auch als politische und mi-
litärische Mitkämpferin Atatürks und später seine Kritikerin, berühmt wurde, ist 
in einem Istanbuler konak aufgewachsen. Sie hat sich in ihren Erinnerungen und 
Romanen der spätosmanischen mahalle-konak-Gesellschaft, von der sie sich als 
Anhängerin der nationalistischen turanischen Ideale zeitweise eher entfernt hatte, 
später wieder zugewandt, wohl deshalb, weil sie damit, wie auch andere Schrift-
steller ihrer Generation, die durch den abrupten Bruch mit der Vergangenheit 
versäumte produktive Auseinandersetzung mit der osmanischen Geisteskultur 
nachholen wollte. 

Im Jahre 1912, wohl unter dem Einfluss des turanistischen Ideologen und Ka-
zan-Tataren Yûsuf Akçura45, hatte Halide Edib den Roman ‘Yeni Turan’ (Das 
neue Turan) veröffentlicht, den sie später in ihren Memoiren selbst eine Utopie 
nennt. Dieses utopische neue Turan projizierte sie in das Jahr 1347 der Hiǧra, d.i. 
1928 der christlichen Zeitrechnung. Die Ereignisse sind dann dieser eher be-
scheidenen Zukunftsvision vorausgeeilt – in ihrem Roman ringen im Jahre 1928 
die Neu-Turaner noch mit der oppositionellen Partei der Neu-Osmanen im Par-
lament um die Regierungsmacht. Neu-Turan ist erst in einer Mustersiedlung ver-

                                                                                          
44  Walther Puchner, Das neugriechische Schattentheater Karagiozis, Miscellanea Byzantina Mona-

censia 21, München 1975, S. 43 über das Karagöz-Spiel und die therapeutische Wiederher-
stellung des gestörten Gleichgewichts in der mahalle. 

45  Adile Ayda, Böyle idiler yaşarken. Edebî hâtıralar, Ankara 1984, 164f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 56 

wirklicht, doch in Wirklichkeit hatte Mustafa Kemal bereits 1342/1923 in der 
neuen Hauptstadt Ankara die Türkische Republik ausgerufen, und er hatte 
1344/1925 die christliche Zeitrechnung eingeführt. Das Jahr 1347 gab es also im 
Kalender der Türkischen Republik gar nicht mehr. 

Für Halide Edib, wie auch für andere türkische Nationalisten, etwa Ziya Gök- 
alp, gehörte der Islam als unablösbarer Bestandteil zur türkischen Identität. In 
‘Yeni Turan’ sind es die Stimmungswerte und die die Gemeinschaft harmonisie-
renden Elemente der Religiosität, auf die man nicht verzichten konnte. Halide 
beschreibt in ihrem Roman die ideale Mustersiedlung der Neu-Turaner, die sie 
zwar nicht wie Atatürk die türkische Hauptstadt Ankara, in Inneranatolien, wohl 
aber schon im asiatischen Teil Istanbuls, in Erenköy, lokalisiert. 

Der Ich-Erzähler des Romans, der als Spitzel der Neu-Osmanen eine Ver-
sammlung der Neu-Turaner in Erenköy beobachten soll, trifft dort plötzlich „ei-
nen alten Mann im Turban, der mit untergeschlagenen Beinen auf einem hohen 
Diwan sass, die Augen auf ein Lesepult gerichtet und im Eifer des Lesens den 
Oberkörper hin- und herwiegend. Als ich näher ging, erkannte ich den alten 
Hodscha, den Vorbeter unseres Stadtviertels ...“ 

Dann beginnt die Veranstaltung der Neu-Turaner: „Einige Mewlewî-Derwische 
leiteten die Zeremonie ein ... Sie hatten lange Flöten in den Händen und wurden 
begleitet von zwölf Knaben, auch in der Tracht der Derwische, welche Notenblätter 
hielten. Ich erfuhr, dass die Neuturaner in ihrer religiösen Musik auf der Mewle-
wîmusik aufbauten. Aber während diese Musik und auch die ersten Schöpfungen 
der neuturanischen Komponisten einen mystischen und schmachtenden Charakter 
haben, bildete sich allmählich daneben eine urwüchsige, männlich-wilde, kraftvolle 
und echt türkische Note heraus und brach sich im Volke Bahn wie eine herrliche 
Offenbarung“46. 

Durch diese musikalische Vorführung, die auf den Neu-Osmanen und Ich-
Erzähler einen tiefen Eindruck macht, kommt er zu der Erkenntnis des Unter-
schiedes, „der zwischen dem osmanischen (Osmanlı) Typus bestand, der aus der 
Vermischung des turanischen Elementes mit anderen hervorgegangen war ... und 
den Kindern des ‘Neuen Turan’. Diese ... suchten den reinen türkischen Typus zu 
erhalten47„. 

Während sie mit der utopischen Zukunftsvision ihres ‘Yeni Turan’ die Intellek-
tuellen aus dem Istanbuler konak-Milieu dazu ermuntern wollte, sich der turani-
schen Elemente ihrer komplexen Osmanlı-Persönlichkeit bewusst zu werden und 
für die nationalistischen Ideale zu kämpfen, hat Halide Edib später in der Emi-
gration den Anstoss zu einer zwar nicht unkritischen, aber doch fast schon nos- 
talgischen Rückschau auf die spätosmanische Gesellschaft gegeben. 

46  Halide Edib Adıvar, Yeni Turan, Istanbul 19673. Zitiert nach Halideh Edib Hanum, Das 
Neue Turan, ein türkisches Frauenschicksal, übersetzt von Friedrich Schrader, Deutsche Ori-
entbücherei, Weimar 1916, S. 15. 

47  Edib Hanum, Das neue Turan, S. 16. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUZUR: TRÄGHEIT, SEELENRUHE, SOZIALE HARMONIE 

 

57 

Ihr Roman ‘Sinekli Bakkal’ (Das Stadtviertel ‘Fliegenkrämer’), 1935 in der Emi-
gration zunächst auf englisch erschienen unter dem Titel ‘The Clown and his 
Daughter’ und ein Jahr später auf türkisch, hat eine mahalle mit konak zum 
Schauplatz und ist mit dem ganzen Typen-Ensemble der spätosmanischen Gesell-
schaft bevölkert, das sich um den Helden, einen Karagöz-Spieler, schart. 

Auch hier werden die beiden Pole gegenübergestellt, zwischen denen sich die 
osmanisch-islamische Religiosität entfaltete. Sie werden einerseits verkörpert durch 
den Stadtviertel-Imam, der als gestrenge moralische Instanz den Gesetzesislam ver-
tritt und die Gemüter der Gläubigen in Furcht und Schrecken vor der Hölle erzit-
tern lässt, und auf der anderen Seite durch den die spirituelle Derwischfrömmigkeit 
vertretenden Mewlewî-Dede, der die verfeinerte osmanische Geisteskultur – sym-
bolisiert durch die orientalische Musik – gegen den Einbruch des Westens, für den 
ein italienischer Musiker und abtrünniger katholischer Theologe steht, eindrucks-
voll verteidigt. Die integrierende Kraft der bereits in Auflösung begriffenen mahal-
le erweist sich noch einmal, der Italiener Peregrini wird ein Freund des Mewlewî-
Dede, konvertiert zum Islam und heiratet die Enkelin des Stadtviertel-Imams von 
Sinekli Bakkal48. 

Das Verhältnis der türkischen Intellektuellen zum Islam hat manche Wand-
lungen erfahren und ist bis heute zwiespältig geblieben. Halide Edib repräsen-
tiert, indem sie der mystischen Komponente der osmanisch-islamischen Religio-
sität Toleranz und Humanität zuspricht, wohl eine der typischen Haltungen. 

Sie hatte schon in ihren 1926, auch zuerst auf englisch publizierten, ‘Memoirs’ 
(erst Anfang der fünfziger Jahre auf Türkisch unter dem Titel ‘Mor Salkımlı Ev’ er-
schienen) die Zeit ihrer Kindheit und ersten Ehe bis zum Ersten Weltkrieg be-
schrieben. Dieses Buch ist eine wertvolle Quelle zum Verständnis der spätosmani-
schen Gesellschaft und besonders der Lebensform des konak. Es zeigt auch deut-
lich, dass sich selbst die den westlichen Ideen gegenüber aufgeschlossenen Kreise –
Halide besuchte zeitweise das amerikanische Mädchen-College in Istanbul — der 
religiösen Atmosphäre der osmanischen Hauptstadt um die Jahrhundertwende 
nicht entziehen konnten. Damals waren auch in solchen Kreisen noch beide Sei-
ten, die Lehrer und Prediger des Gesetzes-Islam und die Derwisch-Scheiche an der 
religiösen Erziehung der Kinder prägend beteiligt. Was sie über ihre ersten Qur’ân-
Stunden schreibt, zeigt, dass das Le Coq-Zitat auch in unserem Zusammenhang 
nicht unangemessen war: „Zwei Kerzen wurden angezündet und vor mir auf den 
Tisch gestellt. Sie brannten unter grünen Lampenschirmen, während ich mit der 
arabischen Schrift des heiligen Buches kämpfte. Natürlich war es schwierig vorwärts 
zu kommen, ohne die Bedeutung der Wörter, die man las, zu verstehen, aber der 
musikalische Klang des Ganzen war eine gewisse Kompensation49.“ Ihre Erinne-
rung an einen Moscheebesuch im Ramazan bringt uns ganz suggestiv die Stim-

                                                                                          
48 Halide Edib Adıvar, Sinekli Bakkal, Istanbul 1963. 
49  Adıvar, Memoirs, S. 88f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 58 

mungswerte der Religiosität nahe: „Endlich war die Süleymaniye-Moschee erreicht 
... nahe der Gebetsnische unter den verschiedenen Lampen sassen Männer mit 
weissen Turbanen und losen schwarzen Gewändern, die ihre Körper hin- und her-
schwingen liessen im Rhythmus ihrer leisen Rezitationen ... Bald fühlte ich mich 
eingefangen ... und begann meinen Körper unbewusst hin- und herzubewegen in 
der gleichen harmonischen Weise wie alle. Ich wurde ein Teil des Ganzen und hät-
te mich nicht anders bewegen können als mit den an diesem Ort herrschenden 
Schwingungen50.“ 

Mystisches Gemeinschaftserlebnis der Religiosität und aesthetisches Empfin-
den, das waren für Halide die Elemente der osmanischen Vergangenheit, die sie 
bewahren wollte51. Ihr utopischer Entwurf der turanischen Kolonie in Erenköy 
zeugt davon. Die graue Wirklichkeit im anatolischen Ankara sah anders aus. 

Mit der Wahl Ankaras zur Hauptstadt der neuen Türkei wollte Atatürk bewusst 
die Nabelschnur zur osmanisch-islamischen Vergangenheit durchschneiden. Man 
wollte der trägen, lähmenden Atmosphäre des dekadenten Istanbul entkommen, 
die Seele der neuen Zeit, Zentrum der türkischen Aktivität, sollte Ankara sein. Nun 
endlich sollte Anatolien, die Heimat der türkischen Bauern und Soldaten, die Zu-
wendung erfahren, die ihm gebührte. Der Pionierzeit der republikanischen Funk-
tionäre in Ankara widmet Yakup Kadri Karaosmanoğlu (1889-1974) seinen Roman 
‘Ankara’ (1934). Die Euphorie der Aufbruchsstimmung sollte jedoch nicht lange 
andauern. In den nüchternen anonymen Wohnsiedlungen der neuen Funktionärs-
schicht wurde gar mancher sehnsuchtskrank nach Istanbul. So klagt eine Journali-
stin in Yakup Kadris ‘Ankara’: „Immer Istanbul, immer die Sehnsucht nach Istan-
bul. Wie dem auch sei, es ist nicht möglich, davon loszukommen.“ 

In dem durch diesen Stoßseufzer ausgelösten Partygespräch bemerkt dann je- 
mand: „Die anatolischen Landschaften haben keine Sprache. In Istanbul spricht 
alles. Jede Gegend, jedes Ding spricht. Es ist, als ob dort jeder Steinhaufen le-
bendig wäre ...52„. 

Die Intellektuellen erlebten damals einen doppelten Verfremdungsprozess. Auf 
der einen Seite hatten sie die islamische osmanische Vergangenheit bewusst zugun-
sten des türkischen Nationalismus und der westlichen Zivilisation aufgegeben, an-
dererseits wurden sie von den anatolischen Bauern misstrauisch als ‘Fremde’ abge-
lehnt. Yakup Kadri beschreibt die tragisch enttäuschende Begegnung des aus einem 
Istanbuler konak stammenden nationalistischen Offiziers mit anatolischen Dörf-
lern im Befreiungskrieg mit geradezu traumatischer Intensität in seinem Roman 
‘Yaban’ (Der Fremdling)53. 

Um sich aber mit der osmanischen Vergangenheit auseinandersetzen zu kön-
nen, musste man nach Istanbul zurückkehren. Ahmet Hamdi Tanpınar ist immer 

50  Adıvar, Memoirs, S. 68 ff. 
51  Adıvar, Memoirs, S. 73. 
52  Yakup Kadri Karaosmanoğlu, Ankara, Istanbul 1964, S. 72. 
53  Yakub Kadri, Der Fremdling, übersetzt von Max Schultz-Berlin, Leipzig 1939. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUZUR: TRÄGHEIT, SEELENRUHE, SOZIALE HARMONIE 

 

59 

wieder und schliesslich ganz nach Istanbul zurückgekehrt. In einem Interview 
bemerkte er: „Die Vergangenheit, d.h. die Geschichte, ist für die Gesellschaft, was 
das Gedächtnis für das Individuum ist“. Er meinte, dass eine Gesellschaft, die ihr 
Gedächtnis verloren habe, ihr Selbstbewusstsein verloren habe.54 

„Solange wir Istanbul nicht kennen, können wir uns selbst nicht finden“, un-
ter diesem Motto schickt Tanpınar, geschult an Proust und Joyce, den Helden 
Mümtaz seines 1949 veröffentlichten Romans ‘Huzur’ durch die Strassen und 
Stadtviertel Istanbuls auf die Suche nach der verlorenen Zeit. In inneren Mono-
logen und erinnerten Dialogen mit der verlorenen Geliebten ersteht das Bild des 
zerfallenden Istanbul am Vorabend des Zweiten Weltkrieges. Bruchstücke der  
Vergangenheit, aufgelesen auf dem Trödelmarkt, alte osmanische Handschriften  
auf dem Bücherbasar an der Bayezid-Moschee und besonders die türkische Der- 
wischmusik, als geliebtes melancholisches Leitmotiv, machen ihm schmerzlich 
seine innere Ruhelosigkeit und Zerrissenheit bewusst. Er blickt nur in müde, le-
bensüberdrüssige Gesichter, die alle einander gleichen. „Wir alle sind Waisenkin-
der eines Kulturzerfalls. Warum hat man nur, bevor man für diese Menschen an-
dere Lebensformen geschaffen hat, die alten, die ihnen Kraft gaben, das Leben 
zu ertragen, zerstört?“ Er beobachtet eine zerlumpte, zahnlose Alte, die an dem 
Heiligengrab des Sümbül Sinan ihre Gebete murmelt. Er, der Intellektuelle, der 
diese Glaubenskraft nicht mehr besitzt, versteht, dass „Sümbül Sinan jetzt mit 
ihrer Seele spricht und ihr Gemütsruhe verheisst55“. Als Historiker, der die pro-
duktive Auseinandersetzung mit der Vergangenheit sucht, kann er die Seelenruhe 
in den ruinösen Stadtvierteln Istanbuls nicht finden. Ihm bleibt jedoch der Trost, 
dass sich die formprägende Lebenskraft des Volkes und Landes, die er für unzer-
störbar hält, immer wieder Ausdruck verschaffen wird. Der Orient muss wieder 
zu einer bewussten Kontinuität seiner Zivilisation finden. Was Tanpınar beküm-
mert, ist die Wurzellosigkeit, die Traditionslosigkeit der neuen Zeit, die Doppel-
gesichtigkeit des Intellektuellen, alles das, was die Ruhelosigkeit (huzursuzluk) 
seines Helden Mümtaz ausmacht. Er beklagt nicht den Untergang des Osmani-
schen Reiches, sondern den Verlust der Integrationsfähigkeit, sich alles Fremde 
organisch anzuverwandeln, das der osmanischen Zivilisation eigen war. Hier ist 
nicht der Ort, den facettenreichen Intellektuellenroman des Formalisten und Äs-
thetizisten Tanpınar, der zu den intensivsten Erforschern und Interpreten der 
osmanischen Lebensform gehört, auszuloten.56 Der Titel des Romans ‘Huzur’ ist 
ein Schlüsselwort. Bei Tanpınar ist es eher von der Negation her zu verstehen. 
Huzursuzluk bedeutet die innere Unruhe und Zerrissenheit des gebildeten Ori-
entalen im Zeitalter der Verwestlichung, der das Fremde nur noch nachahmt, 
nicht mehr amalgamiert wie seine Ahnen, die Osmanlıs. 

                                                                                          
54  Mustafa Baydar, Edebiyatçılarımız ne diyorlar, Istanbul 1960, S. 194. 
55  Ahmet Hamdi Tanpınar, Huzur, Tercüman 1001 eser, Istanbul o.J., S. 172. 
56  Eine eindringliche Interpretation findet sich z.B. bei Bema Moran, „Bir Huzursuzluğun 

Romanı: Huzur’’, in Türk Romanına Eleştirel bir Bakış, Istanbul 1983, S. 227-251. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 60 

Das arabische Lehnwort ‘huzur’ hat in der osmanisch türkischen Sprache einen 
eigenen Klang und eine eigene Bedeutung angenommen. ‘Ruhe, Gemütlichkeit, 
Behaglichkeit, Seelenruhe’ bieten die Wörterbücher als Übersetzung an, Bedeu-
tungen, die diesem Wort im Arabischen fremd sind. Um den Bedeutungsgehalt 
zu erhellen, bringt Steuerwald als einzigen Beispielsatz: „Bu komşular mahallenin 
huzurunu kaçırdı. – Diese Nachbarn haben die ganze Ruhe und Gemütlichkeit 
im Stadtviertel verscheucht“, und er macht damit überraschend die Bedeutung 
dieses Begriffes für die Lebensform der mahalle deutlich. „Eskiden her mahalle bir 
mektepti. – Früher war jedes Stadtviertel eine Schule“ schreibt Samiha Ayverdi57, 
deren umfangreiches Schrifttum eine Fundgrube für das Verständnis von Lebens-
art und Mentalität der spätosmanischen konak-mahalle-Gesellschaft darstellt, der 
sie sich, wie auch der Derwischmystik, bis heute geistig verbunden fühlt. Im os-
manischen Stadtviertel fühlte sich jeder für jeden verantwortlich. Hier konnte, 
nach ihrer Interpretation, jedes Kind zum freien Menschen (hür adam) heran-
wachsen. Die in der behüteten mahalle erzogenen Osmanlıs lebten „in seelischer 
Unabhängigkeit, Geborgenheit und Freiheit (ruhî bir istiklâl, huzur ve hürriyet) 
und waren ruhig (rahattılar), da sie keine inneren und äusseren Gebrechen kann-
ten, derer sie sich vor Gott und den Menschen zu schämen brauchten58“. Seine 
Sozialisation in der Geschlossenheit der mahalle und sein Ideal der äusseren und 
inneren Ruhe (huzur, rahat) lässt die Verwandtschaft von Ayverdis ‘hür adam’ mit 
Nâbîs ‘evsatünnas’ erkennen. 

Die Verbindung von ‘huzur’, Istanbuler mahalle und ganz unverhohlener 
„osmanischer’ Nostalgie finden wir endlich in einem Trivialroman der Şule Yük- 
sel Şenler59, die, in der säkularisierten Türkischen Republik aufgewachsen, erst 
später zum Islam zurückgefunden hat. Şule Hanım ist eine engagierte Verfechte-
rin der islamischen Sitten, vor allem auch der züchtigen Bekleidung der Frauen, 
für die sie in vielen frommen Traktaten Propaganda macht. Ihr Roman ‘Huzur  
Sokağı’ (Die Strasse der Seelenruhe) wird in Ankara, in der Hacci Bayram-Strasse 
der religiösen Buchhandlungen, vertrieben und wurde dort zu einer Art Bestsel- 
ler; er wurde auch verfilmt. Sie entwirft das Modell einer heilen islamischen Ge-
sellschaft, das sie in einem fiktiven Stadtviertel des modernen Istanbul ansiedelt. 
Die ‘Huzur Sokağı’ gehörte nicht zum modernen Istanbul, das in den Jahren der 
Zerstörung fast sein ursprüngliches Wesen verloren hatte und jetzt auf Habsucht 
und Gier der diesseits-orientierten materialistischen Menschen gegründet war, 
nein es war ein ruhiger Winkel, in dem sich alle vornehmen Sitten und Tugen- 

57  Siehe: Annemarie Schimmel, „Samiha Ayverdi – Eine Istanbuler Schriftstellerin’’, in Der 
Orient in der Forschung (Festschrift Otto Spies), hrsg. von W. Hoenerbach, Wiesbaden 1967, 
S. 569-597. Jetzt ist ihre Biographie auch zu finden in Behçet Necatigil, Edebiyatımızda 
isimler sözlüğü, 10uncu baskı, Istanbul 1980, S. 65. 

58  Sâmiha Ayverdi, Rahmet Kapısı. Hâtıralar, Istanbul 1985, S. 124f.
59  Şule Yüksel Şenler, Huzur Sokağı, Nur Yayınları No 14, Ankara o.J. Über ihre Lebensdaten ist 

mir nichts bekannt, und ihre Schriften erscheinen meistens ohne Jahresangabe. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUZUR: TRÄGHEIT, SEELENRUHE, SOZIALE HARMONIE 

 

61 

den des osmanischen Zeitalters am Leben erhalten hatten, während man die Fä-
den zu der gegenwärtigen verfaulten Gesellschaft abgeschnitten hatte. Unter den 
Bewohnern herrschte eine tief verwurzelte, herzliche Eintracht. Jeder empfand 
jedem gegenüber unendliche Liebe, tiefe Zuneigung, innige Brüderlichkeit und 
seelische Verbundenheit usw60“. Hier wird die Sehnsucht des modernen Muslim 
nach einem harmonischen Leben in einer von islamischen Werten geprägten Ge-
sellschaft ganz eindeutig mit dem Idealbild der mahalle der osmanischen.Zeit 
identifiziert, so dass die in der Stadtviertelgemeinschaft gewonnene Seelenruhe 
(huzur) fast zum Synonym für İslamiyet (islamische Religiosität) wird. 

Mit den vorstehenden Ausführungen möchten wir zur Diskussion stellen, ob 
die aus der Fülle möglicher Quellen eher zufällig und individuell ausgewählten 
Belege hinreichen für die These, dass die osmanische Lebensform und Mentali- 
tät, die der Osmanlı-Typ verkörpert, wesentlich durch den Begriff Ruhe = ‘huzur’ 
(und seine Synonyme) charakterisiert werden kann und dass dieser Begriff, und 
damit auch der Osmanlı-Typ, im Lauf der Geschichte verschieden bewertet wor-
den ist. Entstanden ist diese Einstellung in der frühen Dekadenzzeit des Osma-
nischen Reiches als bewusst kultivierte resignative Haltung mit einer aus der lite-
rarischen Mystik bezogenen Diesseitsverachtung, ohne der Askese zu huldigen; 
noch stärker betont durch den evsatünnas-Typ, für den die Ruhe, (in der man 
sein Wissen kultivieren und sich der Literatur widmen kann), zum absoluten 
Ideal wird. 

Der Osmanlı-Typ steht für den gebildeten Bürger, doch dieser ist in die von 
einer spezifischen, mystisch gefärbten, osmanischen Religiosität geprägten Istan-
buler konak-mahalle-Gesellschaft eingebunden, so dass an seinem Lebensgefühl 
auch seine Umwelt partizipiert. So kann denn in der Todesstunde des Osmani-
schen Reiches die Istanbuler Bevölkerung insgesamt, von den revolutionären re-
publikanischen Ideologen als rahatına düşkün (auf ihre Ruhe versessen), hier be-
deutet Ruhe = Trägheit und Faulheit, denunziert werden. 

Eine differenzierte Rückbesinnung auf die zerstörte osmanische Gesellschaft 
und ihre Kultur sucht dann aus der Position der zerbrochenen Identität nach zu 
bewahrenden Werten der Tradition. 

Hier werden aesthetisches Formgefühl, Amalgamierungsfahigkeit und sinnli-
che Religiositätserfahrung als ‘osmanische’ Werte entdeckt. Nuancen entziehen 
sich der Definition. Die stark antiwestlich motivierte Re-Islamisierungs-Strömung 
begreift auf der Suche nach eigenen Werten ‘huzur’ als osmanisch-islamisch ima-
ginierte soziale Harmonie der Istanbuler mahalle-Gesellschaft. 

                                                                                          
60  Şenler, Huzur Sokağı, Bd. 1, S. 1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41 - am 22.01.2026, 04:12:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

