Einleitung: Anfange in Differenz

»Es muf} gelesen werden zuerst.«
(Jacques Lacan, Encore)

a) Das Ende des Buches — Drei Szenen

Sobald man eine philosophische Theorie in einem Buch zusammenfassen
will, stellt sich die Frage nach dem richtigen Anfang. Ein wissenschaftliches
Buch sollte »von vorne« beginnen und den entwickelten Gedankengang zu
einem — sei es auch vorldufigen — Ende fithren. Wie aber soll man mit einem
Denken beginnen, das selbst weder einen historischen noch einen logischen
Anfang hat? Um der Forderung nach dem richtigen Anfang des Denkens aus-
zuweichen, besteht jedoch immer die Moglichkeit, ihn durch das Hinzufiigen
eines Vorwortes hinauszuzdgern, sich gleichsam innerhalb des Buches auf3er-
halb des Buches zu stellen und so die Grenze des Geschriebenen zu umreif3en.
Das Vorwort wire dann jener Ort, an dem sich die Problematik des Anfan-
gens thematisieren ldsst, wodurch der Anfang zugleich aufgeschoben und als
absoluter bereits in Frage gestellt ist.

Wenn im Folgenden drei so unterschiedliche Denkansitze wie jene He-
gels, Wittgensteins und Derridas in einem gemeinsamen Raum verortet wer-
den und miteinander in Beziehung treten sollen, gibt es fiir ein solches Projekt
aus einem bestimmten Grund keinen einfachen, jedenfalls keinen notwendi-
gen Ausgangspunkt. Gleichwohl muss in irgendeiner Weise begonnen wer-
den. Weil die hier betrachteten Autoren ihrerseits das Problem des Anfangs
vor Augen haben, kénnen — ohne weitere Vorworte — drei miteinander kom-
munizierende Anfangsszenen ein Feld des Fragens er6ffnen.

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Erste Szene

»Meine Absicht war es von Anfang, alles dies einmal in einem Buche zusammenzu-
fassen, von dessen Form ich mir zu verschiedenen Zeiten verschiedene Vorstellun-
gen machte. Wesentlich aber schien es mir, dafl darin die Gedanken von einem Ge-
genstand zum anderen in einer natiirlichen und liickenlosen Folge fortschreiten soll-
ten.

Nach manchen mifigliickten Versuchen, meine Ergebnisse zu einem solchen Ganzen
zusammenzuschweiflen, sah ich ein, dafl mir dies nie gelingen wiirde.« (WW1, S.
231!

Der Plan, seine Gedanken in einem Buch »zusammenzuschweiflen«, so Lud-
wig Wittgenstein im Vorwort zu seinen Logischen Untersuchungen, ist ge-
scheitert. Aber, darauf scheint Wittgenstein Wert zu legen, er bestand von
Anfang an. Die Absicht, ein Buch zu schreiben, steht am Anfang. Nicht das
Buch als materielles Objekt ist ynie gelungen«, denn wiewohl es nicht mehr zu
Wittgensteins Lebzeiten veroffentlicht wurde, liegt es heute in vielfacher Aus-
fiihrung vor. Was sich nicht verwirklichen lésst, ist eine bestimmte Eigen-
schaft, ein wesentlicher Charakterzug des Geschriebenen, den Wittgenstein
hier »Buch« nennt, ndmlich »[...] daB darin die Gedanken von einem Gegen-
stand zum anderen in einer natiirlichen und liickenlosen Folge fortschreiten«.
Demnach stellt die soeben angesprochene Forderung des Buches nach einem
Anfang und einem Ende genauer betrachtet eine Forderung nach Ganzheit
dar. Die darin ausgedriickten Gedanken sollen sich vom Anfang bis zum Ende
in einem geschlossenen System ausbreiten — »natiirlich und liickenlos«.

Wenn sie kein »Buch« geworden sind, wenn sie also keinen Anfang und
kein Ende haben, welchen Status haben die Logischen Untersuchungen dann?
Wittgenstein vergleicht die dort versammelten Bemerkungen mit einer »Men-
ge von Landschaftsskizzen«, die »kreuz und quer« ein »Gedankengebiet«
durchmessen und aus unterschiedlichen Perspektiven immer wieder dieselben
oder zumindest dhnliche Landmarken anvisieren. Keine der Skizzen bildet das
Gebiet vollstandig ab, die meisten sind sogar »[...] verzeichnet, oder uncha-
rakteristisch, mit allen Méngeln eines schwachen Zeichners behaftet« (ebd.).
Erst nach einer gewissen Selektion konnte eine Reihe mehr oder weniger ge-
lungener Zeichnungen so angeordnet werden, dass sie in ihrem Zusammen-

1 Die im ersten Band der Werkausgabe (WW1) zusammengestellten Texte Witt-
gensteins werden wie folgt zitiert: Der Tractatus wird anhand der Satznumme-
rierung, die Philosophischen Untersuchungen anhand des jeweiligen Paragra-
phen wiedergegeben; alle weiteren im Band abgedruckten Texte durch Seiten-
zahlen, die entgegen der iiblichen Verwendung der Siglen mit einem S. gekenn-
zeichnet sind, um Verwechslungen mit den Satznummerierungen des Tractatus
auszuschlief3en.

10

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

spiel ein schwaches Bild der Landschaft vermitteln. »So ist also dieses Buch
eigentlich nur ein Album.« (WW1, S. 232)

Allerdings liegt es nicht an den mangelnden Féhigkeiten des Autors, wenn
sich die philosophischen Gedanken nicht in die gewiinschte Ordnung eines
Buches fiigen. Laut Wittgenstein sind es die Gedanken selbst, die sich auf-
grund einer »natiirlichen Neigung« gegen das Voranschreiten in einer einzi-
gen Richtung sperren und — der anfénglichen Absicht des Autors zum Trotz —
die Entstehung eines »guten« Buches verhindern. Die chronologische Folge
des Buches scheint der Natur des philosophischen Gedankens entgegenzuste-
hen, sich rdumlich, in einer Landschaftstopographie ohne festen Haltepunkt
auszubreiten. Auf die Frage, wie vielleicht ein anderer Anfang des Buches
aussehen konnte, antwortet Wittgenstein in einer Notiz aus dem Jahr 1930:

»Wenn ich nicht recht weil}, wie ein Buch anfangen, so kommt das daher, dal noch
etwas unklar ist. Denn ich mochte mit dem der Philosophie gegebenen, den ge-
schriebenen und gesprochenen Sitzen, quasi den Biichern, anfangen.

Und hier begegnet man der Schwierigkeit des »Alles flieBt<. Und mit ihr ist vielleicht
iiberhaupt anzufangen.« (WWS, 461)

Zweite Szene

»Eine Erkldrung, wie sie einer Schrifft in einer Vorrede nach der Gewohnheit vor-
ausgeschickt wird [...], scheint bey einer philosophischen Schrifft nicht nur tiberflii-
Big, sondern um der Natur der Sache willen, sogar unpassend und zweckwidrig zu
seyn. Denn wie und was von Philosophie in einer Vorrede zu sagen schicklich wire,
— etwa eine historische Angabe der Tendenz und des Standpunktes, des allgemeinen
Inhalts und der Resultate [...] —, kann nicht fiir die Art und Weise gelten, in der die
philosophische Wahrheit darzustellen sey.« (PhG, 9)

Es scheint, als ob der Systementwurf Hegels, wie er mit der Phdnomenologie
des Geistes und den drei Biichern der Wissenschaft der Logik vorliegt, die
Kriterien eines >Buches< im Sinne Wittgensteins erfiillen wiirde.> Seinem ei-
genem Anspruch nach ist es Hegel gelungen, »das Reich des Gedankens phi-
losophisch d.i. in seiner eigenen immanenten Thitigkeit, oder was dasselbe
ist, in seiner nothwendigen Entwicklung darzustellen [...]J« (WdL 1.1, 10).
Weshalb aber nun diese ritselhaften ersten Sitze der Vorrede der Phdno-
menologie des Geistes, die von sich behaupten, keine Vorrede — jedenfalls
keine nach der Gewohnheit — zu sein? Mehrfach betont Hegel das Bediirfnis

2 Mit Adorno konnte man allerdings einschrianken: »Die Phdnomenologie mag
man zur Not noch als Buch betrachten, die GroBe Logik gestattet es nicht
mehr.« (Adorno, Theodor W.: Drei Studien zu Hegel. Frankfurt a. M. 1963, S.
109)

11

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

der philosophischen Wissenschaft, ohne vorangehende Reflexion »von vorne«
zu beginnen, da alles, was vorweg iiber sie gesagt werden kann — eine Angabe
des Inhalts, der Resultate oder der angewandten Methode —, erst im Rahmen
der eigentlichen Darstellung erarbeitet werden miisse (WAL L.1, 10 u. 53).
Das trifft in ganz besonderem Maf3e auf »das Reich des Gedankens«, auf die
Denkbestimmungen zu, »[...] von denen wir«, so Hegel, »allenthalben Ge-
brauch machen, die uns mit jedem Satze, den wir sprechen, zum Munde her-
ausgehen« (WAL 1.1, 12). Von den Kategorien des Denkens kdnnen wir uns
nicht distanzieren, wir konnen sie nicht zum Gegenstand einer Betrachtung
machen, ohne sie im gleichen Moment in Anspruch zu nehmen. In der philo-
sophischen Wissenschaft fallen daher Inhalt und Methode zusammen, die
Explikation der »notwendigen Entwicklung« unserer Denkbestimmungen
muss zugleich die Methode der Darstellung enthalten. Erst wenn die logi-
schen Bestimmungen vollstindig und in ihrem immanenten Zusammenhang
dargelegt worden sind, ldsst sich etwas tiber das methodische Prinzip sagen,
das sie miteinander verbindet. Da also weder der Inhalt der Untersuchung
noch ihr Verfahren als bereits erkannte und benennbare Gegenstinde vorlie-
gen, ist ein Vorwort streng genommen tiberfliissig. Trotzdem kann Hegel of-
fenbar nicht auf eine solche unstatthafte Vorwegnahme verzichten, wie sich
an den zahlreichen Vorreden und Einleitungen zur Phénomenologie des Gelis-
tes und der Wissenschaft der Logik ablesen ldsst.

Nun bringt es der angedeutete prozessuale Aufbau des Hegel’schen Sys-
tems nicht nur mit sich, dass sich die untersuchten Denkbestimmungen zu
einem Kreis zusammenfiigen miissen, »der sein Ende als seinen Zweck vor-
aussetzt und zum Anfange hat« (PhG, 18). Er fordert umgekehrt auch eine
sehr sorgfiltige Vorbereitung jenes Anfangs, weil darin bereits das Ende ent-
halten sein muss. Man konnte demnach sagen, die vornehmliche Aufgabe der
Vorreden und der Einleitungen liege darin, alle historischen Irrtiimer tiber die
Natur der philosophischen Betrachtung aus dem Weg zu rdumen. Im Zuge
einer derartigen Sduberung und Entgrenzung soll sich dann der noch unbe-
stimmte Raum o6ffnen, in dem die eigentliche Darstellung tatsdchlich »von
vorne« beginnen kann. Damit aber ein solcher entleerter Raum als absoluter
Anfang der logischen Rekonstruktion in Erscheinung treten kann, muss auch
noch die letzte Vorbereitung, die Reflexion iiber den Anfang selbst, ausgestri-
chen werden. Das Vorwort wird sich daher in seiner Funktion zur Sicherung
des Anfangs an der Schwelle des Textes aufheben miissen. So kommt Hegel
in seiner Wissenschaft der Logik nach mehr als fiinfzig Seiten Erlduterungen
zu der erstaunlichen Einsicht:

»[...] dieB Einfache, das sonst keine weitere Bedeutung hat, diel Leere ist also
schlechthin der Anfang der Philosophie.

12

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

Diese Einsicht ist selbst so einfach, da3 dieser Anfang als solcher, keiner Vorberei-
tung noch weiterer Erklarung bedarf; und diese Vorldufigkeit von Rdsonnement tiber
ihn konnte nicht die Absicht haben, ihn herbeyzufiihren, als vielmehr alle Vorldu-
figkeit zu entfernen.« (WdL 1.1, 65)

Dritte Szene

»Dies hier (also) wird kein Buch gewesen sein.« (Dis, 11) Der erste Satz, mit
dem Jacques Derrida den Aufsatzband La dissémination erdffnet, scheint
gleich zu Beginn jene Idee des Buches, die laut Wittgenstein ein >natiirliches
und liickenloses Fortschreiten des Gedankens< fordert, zuriickweisen zu wol-
len. GemiB seiner Uberschrift bewegt sich der mit diesem Satz eingeleitete
Text deshalb in einem »Buch-AuBerhalb« (dehors-livre). Bemerkenswert ist
vor allem die Zeitform des ersten Satzes: »wird gewesen sein«, zweites Futur,
es wird sich zeigen, dass der folgende Text zu keinem Zeitpunkt ein Buch
war. Und zugleich deutet das in Klammern vermerkte »also« auf eine gewisse
Notwendigkeit, die erkldren kann, weshalb sich die Gedanken nicht zu einem
Buch zusammenschlieen, keinen Anfang und kein Ende haben. Der Text
untersteht jedenfalls, wie Derrida im nichsten Absatz verdeutlicht, weder ei-
nem »leitenden Entwurf« noch einer »kontinuierlichen Fortentwicklung«
noch einem »Gesetz« (ebd.).

Doch ist nicht gerade mit der eingeklammerten Schlussfolgerung — (also)
— bereits dem widersprochen, was der Satz zu sagen behauptet? Heif3t nicht:
»Dies hier (also) wird kein Buch gewesen sein«, soviel wie: Am Ende wird
man feststellen, dass der erste Satz nicht der Anfang war? Was allerdings
ebenfalls bedeutet: Dort, wo der Text abbricht, wird es kein absolutes Ende
geben, wird nicht alles gesagt sein, wird ein Rest bleiben. Einer bestimmten
Logik folgend, die offenbar mit der des Buches bricht, muss dieser eigentiim-
liche Satz freilich zu Beginn stehen, um am scheinbaren Anfang sogleich eine
Art notwendiges Scheitern des Ganzen, des Buches, anzukiindigen. Gewiss-
ermafien wiederholt Derrida die Geste der Hegel’schen Vorrede, die ebenfalls
behauptet: »Dies hier (also) wird keine Vorrede gewesen seing, allerdings ent-
grenzt er sie radikal und dehnt sie auf die gesamte philosophische Betrach-
tung aus. Dazu bedarf es keiner grolen Vorworte. Weil der Satz, »Dies hier
(also) wird kein Buch gewesen sein«, seinen eigenen Kontext zerstort, ihn
ohne Unterlass 6ffnet, l4sst er sich verallgemeinern als: »Es wird kein Buch
gegeben haben¢, oder auch: yDas Buch hat keine Gegenwart, weder eine ver-
gangene noch eine zukiinftige«.

Weshalb aber ist die Idee des Buches, die, wie Derrida in seiner Gramma-
tologie schreibt, »immer auf eine natiirliche Totalitdt verweist« (G, 35), wes-
halb ist diese Idee hinfillig geworden? Wihrend Wittgenstein die Unmog-
lichkeit des Buches mit der Erfahrung begriindet, dass sich die philosophi-

13

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

schen Gedanken nicht in eine einzige Richtung zwingen lassen, sieht Derrida
darin eine Umwilzung von epochalem Ausmal. Seine These vom »Ende des
Buches« wendet sich gegen die Vorstellung, die Bedeutung des Seins lasse
sich in einem geschlossenen System, mit einem bestimmbaren Anfang und
einem bestimmbaren Ende, repridsentieren. Stattdessen muss man von einem
Sprachmodell ausgehen, in dem sich die Bedingung der Moglichkeit des Be-
deutens nicht mehr vollstindig kontrollieren ldsst und das daher als Ausstreu-
ung des Sinns zu denken wire. Entsprechend zeichnet sich das von Derrida
gegen die Logik des Buches in Stellung gebrachte Konzept einer »allgemeinen
Schrift« durch eine fundamentale Diskontinuitit aus:

»Die Idee des Buches, die immer auf eine natiirliche Totalitit verweist, ist dem Sinn
der Schrift zutiefst fremd. Sie [die Idee des Buches; D.Q.] schirmt die Theologie und
den Logozentrismus enzyklopadisch gegen den sprengenden Einbruch der Schrift
ab, gegen die aphoristische Energie und, wie wir spéter sehen werden, gegen die
Differenz im allgemeinen. Wenn wir den Text vom Buch abheben, dann wollen wir
damit sagen, daf} der Untergang des Buches, wie er sich heute in allen Bereichen
ankiindigt, die Oberfliche des Textes bloBlegt.« (G, 35)

b) Gegenstrebige Fligungen

Um die logischen Voraussetzungen des eigenen Denkens aufzukldren, kennt
die Philosophie vereinfacht gesprochen zwei modellhafte Zugangsweisen: das
System und die Geschichte. Die systematische Ableitung geht von gleichblei-
benden und universellen Strukturen oder Formen der Erkenntnisméglichkei-
ten aus, die sich losgelost von den je historischen Wissensbestdnden aufzei-
gen lassen miissen. Hat die Vormoderne diese Formen in einer idealen gottli-
chen Ordnung gesucht, findet sie die Moderne in den Kategorien des mensch-
lichen Verstandes. Derart entdeckt sie einen Bereich transzendentaler Bedin-
gungen, die, etwa bei Kant, dem Bewusstsein iiberhaupt zukommen und die
Moglichkeiten jeder Erkenntnis a priori festlegen. Eine solche transzendenta-
le Denkfigur ist jedoch auch dort anzutreffen, wo das Bewusstseinsparadigma
zugunsten einer Analyse der Sprache verlassen wird. Wenn, wie Kant sagt, in
der Tat kategoriale »Begriffe« die Funktionsweise des Verstandes bestimmen,
dann lésst sich deren logische Konstitution unabhéngig von einem Bewusst-
sein als GesetzmiBigkeit der Sprache verstehen. Denken selbst bleibt auf eine
fundamentale sprachliche Struktur angewiesen, die jeden Erkenntnisakt pra-
formiert. Neben eher logisch-syntaktischen Ansétzen, wie beispielsweise je-
nen von Gottlob Frege oder Bertrand Russell, die auf eine elementare und
formalisierbare Logik des Satzes zielen, kann als eine weitere Spielart der
transzendentalen Sicht auf die Sprache die strukturale Linguistik im An-
schluss an Ferdinand de Saussure angefiihrt werden; auch sie versucht, die

14

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

GesetzmaBigkeiten des sprachlichen Ausdrucks jenseits seines historischen
wie kulturellen Wandels aufzudecken.’

Gegen den universalistischen Anspruch des systematischen Zugangs for-
miert sich in der Moderne eine Kritik im Namen der Geschichte. Sie bezwei-
felt keineswegs die Notwendigkeit allgemeiner Formen der Erkenntnis, wohl
aber deren unbedingte und {iberzeitliche Geltung. Vernunft ist keine anthropo-
logische Konstante, sie hat ihre Grundlage im je geschichtlich konkreten Da-
sein des Menschen. Seine Fahigkeit zur Vernunfteinsicht kann demzufolge als
Resultat einer historischen Entwicklung begriffen werden. Nicht nur Marx’
berithmtes Diktum, das »Sein bestimmt das Bewusstseing, relativiert die sys-
tematische Deduktion der Voraussetzungen des Denkens, indem es sie fiir
eine Analyse der 6konomischen, politischen und kulturellen Hintergriinde des
Wissens 6ftnet. Auch die Phinomenologie Husserls rekurriert auf einen le-
bensweltlichen »Boden« der Erfahrung, in dem alle Erkenntnisleistungen der
objektiven Wissenschaft griinden.* Insbesondere in der sprachtheoretischen
Wende des 20. Jahrhunderts tritt deutlich zutage, dass die Begriffe, mit denen
die logischen Universalien erfasst werden sollen, ihrerseits einer kulturell wie
zeitlich begrenzten Semantik entstammen. Das wechselseitige Verwiesensein
von logischer Syntax und historischer Semantik ruft so eine im weitesten Sin-
ne hermeneutische Wissenschaft auf den Plan. Sie macht es sich zur Aufgabe,
in der Auseinandersetzung mit der Tradition bzw. mit anderen Kulturen die
interne Verfasstheit des eigenen Horizontes sinnvoller Rede zu verstehen.
Uber die philosophische Hermeneutik von Dilthey, Heidegger oder Gadamer
hinaus widmet sich dann ein ganzes Feld kulturwissenschaftlicher Analysen
der historischen Rekonstruktion von Sinnzusammenhingen, die den jeweili-
gen Rahmen des Wissens vorgeben.

Die Freilegung der unhinterfragten Voraussetzungen des Erkenntnisge-
winns am Leitfaden der Geschichte steht einer systematischen Ableitung al-
lerdings nicht ausschlieend gegentiber. Sie will vielmehr eine Antwort auf
ein zentrales methodisches Problem der Transzendentalphilosophie geben und
kann insofern als ihre Modifikation gelten. Jede kategoriale Analyse muss
namlich erkldren, wie sie eine reine Anschauung von den logischen Bedin-
gungen des Denkens gewinnen kann und woher sie die Gewissheit einer sol-
chen Einsicht nimmt. In der bewusstseinstheoretischen Variante wird dies
tiber eine Riickwendung des denkenden Subjekts auf sich selbst, eine Refle-

3 Vgl. Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft.
3. Aufl., Berlin/New York 2001, S. 7. Zum »Kantianismus« der analytischen
Sprachphilosophie vgl. Rorty, Richard: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der
Philosophie. Frankfurt a. M. 1981, S. 18.

4 Vgl. Husserl, Edmund: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phdnomenologie. Gesammelte Schriften Bd. 8, hrsg. von Elisa-
beth Stroker, Hamburg 1992, S. 130ff.

15

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

xion erreicht. Nur als identische Einheit, die sich ihrer selbst iiber die Zeit
hinweg in unmittelbarer Apperzeption gewiss ist, kann das Bewusstsein die
absolute Grundlage der reinen Verstandesbegriffe abgeben. Diesem Selbst-
bewusstsein schreibt Kant das Vermdgen einer »spontanen, von allen Erfah-
rungen befreiten »Einbildungskraft« zu, in der die Formen des Denkens in
ihrer Reinheit vorgestellt werden konnen. Die unmittelbare Selbstaffektion
des Bewusstseins im Bei-sich-sein des reinen Verstandes verbiirgt so die
Wabhrheit der in der Riickwendung aufgedeckten Bedingungen der Moglich-
keit jeder Gegenstandserfahrung. Problematisch fiir diese Begriindung wird
indes die von Kant selbst angefiihrte Unbestimmtheit der hochsten syntheti-
schen Einheit, dem »Ich denke«:

»Durch dieses Ich, oder Er, oder Es (das Ding), welches denket, wird nun nichts
weiter als ein transzendentales Subjekt der Gedanken vorgestellt = X, welches nur
durch die Gedanken, die seine Priadikate sind, erkannt wird, und wovon wir, abge-
sondert, niemals den mindesten Begriff haben konnen; um welches wir uns daher in
einem bestindigen Zirkel herumdrehen, indem wir uns seiner Vorstellung jederzeit
schon bedienen miissen, um irgend etwas von ihm zu urteilen [.. s

Aufschlussreich an Kants freimiitigem Zugestandnis ist der »Zirkel, in dem
sich jede Fundierung des Denkens bewegt, wenn sie auf einen letzten Punkt
der Selbstidentitdt abzielt. Die Einheit des Subjekts kann als solche gar nicht
zum Gegenstand einer Erkenntnis werden, da eine Reflexion immer schon
von den Pridikaten ausgehen muss, die ihm zukommen. Oder allgemeiner
ausgedriickt: Das Identische als Grundbestimmung bedarf paradoxerweise
eines Anderen, Differenten, um erkannt werden zu kénnen.

Ausgehend von dieser Aporie ldsst sich die Transzendentalphilosophie
prinzipiell fiir eine historische oder lebensweltliche Betrachtung 6ffnen. Kann
sich das denkende Subjekt der eigenen Voraussetzungen nur beméchtigen,
indem es bereits historisch sedimentierte Begriffe aufnimmt, stellt sich die
Frage, woher diese Begriffe kommen und inwiefern sie — entgegen der Uber-
zeugung Kants — die Moglichkeiten einer Selbsterkenntnis préaformieren. An-
statt also die Bedingungen des Wissens auf dem direkten Wege einer Selbst-
reflexion zu sichern, miisste eine Fundierung den Umweg iiber die Geschichte
gehen. Doch auch die historische Rekonstruktion gibt den identitétslogischen
Wabhrheitsbegriff keineswegs preis. Mit dem Ziel einer Wiederaneignung und
Vergegenwirtigung der Grundlagen des Denkens in einer Identitét, sucht sie
nach den materialistisch-gesellschaftlichen oder idealistisch-geistigen Ursa-
chen der historischen Entwicklung. Das Ideal der geschichtlichen Erkenntnis

5 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Hrsg. von Wilhelm Weischedel,
Frankfurt a. M. 1974, B 404.

16

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

wire es, im Riickgang auf ihre eigenen Urspriinge das Moment der zeitlichen
Vermitteltheit des Wissens zu tilgen.®

Hingegen scheint die sprachtheoretische Reformulierung des transzenden-
talen Projekts der im mentalistischen Reflexionsparadigma angelegten para-
doxen Identitétslogik zu entkommen, sofern sie die Sprache nicht als das
Ausdrucksinstrument eines Subjekts begreift und ihr eine gewisse Autonomie
zugesteht. Dazu muss sich die Theoretisierung allerdings vom klassischen
Représentationsmodell der Sprache 16sen. Solange die Bedeutung der Begrif-
fe als Représentationen einer sprachexternen Wirklichkeit und die logische
Form der Sprache als Abbild der Verstandesorganisation vorgestellt wird,
filhrt eine Sprachanalyse lediglich das Projekt einer rationalen Erkenntnis-
theorie bzw. Ontologie mit anderen Mitteln fort, ohne deren fragwiirdig ge-
wordenen Priamissen aufzugeben. Stattdessen wére Sprache als der einheitli-
che Bereich aufzufassen, in dem der Dualismus von Denken und Sein, Epis-
temologie und Ontologie keine strikte Geltung mehr hat.” Sowohl intellektuel-
le Vorstellungen als auch Tatsachenbestimmungen der Dingwelt kénnen nur
in ihrer begrifflichen Benennung erkannt werden.

Auf diese Weise tritt die Bedeutungstheorie das Erbe der soeben holz-
schnittartig skizzierten epistemologischen Konstellation der Moderne an: Sie
muss gewissermaflen die transzendentalen Bedingungen der Mdoglichkeit der
sprachlich verfestigten Bedeutung aufzeigen und zugleich das historische
Gewordensein der Begriffe beriicksichtigen, die sie zur Freilegung dieser
Voraussetzungen in Anschlag bringt. Da eine so verstandene Sprachphiloso-
phie die Grundlagen der Sinnkonstitution ihrerseits sprachlich artikuliert,
steht sie von Anfang an in dem von Kant angefiihrten identitétslogischen Be-
griindungszirkel. Thn kann sie nicht verlassen, aber sie kann ihm die aporeti-
sche Spitze nehmen, indem sie das darin aufscheinende Moment der Diffe-
renz als methodisch notwendig in Rechnung stellt und das Ideal einer unmit-
telbaren Gewissheit als unhaltbar entlarvt.

Damit wire der Einsatzort der vorliegenden Studie in Grundziigen umris-
sen. Das identitétslogische Paradigma kann sowohl systematisch als auch his-
torisch als erschopft gelten. Mit Hegels spekulativer Dialektik, Wittgensteins
sprachlogischen Untersuchungen sowie der von Derrida verfolgten Dekon-
struktion liegen drei unterschiedliche sprachphilosophische Ansitze vor, die
sich am Motiv einer fundamentalen Differenz orientieren. Hegels Wissen-
schaft der Logik entwirft eine gegen Kants transzendentale Deduktion gerich-
tete Kategorialanalyse, in der die Denkbestimmungen nicht mehr als reine

6 Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Human-
wissenschaften. Frankfurt a. M. 1971, S. 271f.

7 Vgl. Pasternack, Gerhard: Reprisentation und Interpretation. In: Sandkiihler,
Hans-Jorg (Hg.): Welten in Zeichen — Sprache, Perspektivitit, Interpretation.
Frankfurt a. M. 2002, S. 169-192; hier S. 174f.

17

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Formen des Verstandes vorgestellt werden, sondern als in die Sprache einge-
lassene Begriffe, die sich nur in ihrem internen Zusammenhang explizieren
lassen. Jeder Begriff muss, um eine Bedeutung zu erhalten, bereits auf andere
Begriffe bezogen sein, und dieses Differenzverhiltnis, von Hegel Negativitit
genannt, versetzt die sprachliche Sinnkonstitution in einen fortschreitenden
Prozess der Ausdifferenzierung, ohne je auf einen letzten unmittelbaren
Grund zu stoBen. Wittgensteins Erstlingswerk, der Tractatus logico-philoso-
phicus, greift ein formales Verstindnis der Logik an, wie es Russell und Frege
vertreten, und zeigt, dass die transzendental angesetzten logischen Elementar-
formen sich weder begriinden lassen noch zum Gegenstand einer sinnvollen
Rede werden konnen. In der Fortfilhrung seiner Arbeiten ab den dreiBliger
Jahren skizziert er dann eine eigenstéindige pragmatistische Bedeutungstheo-
rie und beschreibt Sprache als Vielzahl von disparaten und nicht verallgemei-
nerbaren Sprachspielen mit je eigenen Gebrauchsregeln. Derrida schlieBlich
gewinnt vor allem in der Auseinandersetzung mit der strukturalistischen Lin-
guistik einen fundamentalen Begriff des Textes bzw. der Schrift, der einzig
auf rein differenziellen Beziehungen der Zeichen basiert und jeder konkreten
Bedeutung vorausgeht. Da es aus seiner Sicht keinen Sinngehalt auBerhalb
des Textes gibt, auf den ein Zeichen verweisen konnte, lehnt er jede Form der
transzendentalen oder ontologischen Begriindung der Sprache in einer letzten
Identitdat ab. Wie Derrida anhand von zahlreichen Beispielen nachweist, hat
sich das abendlidndische Denken deshalb immer nur durch den Ausschluss
und die Unterdriickung eines irreduzibel differenten Moments einer Wahrheit
versichern konnen.

Die These der folgenden Betrachtungen lautet, dass die drei Autoren eine
methodisch anspruchsvolle und komplexe Philosophie der Differenz vertre-
ten, die einerseits eine radikale Kritik an tiberlieferten Begriindungsmodellen
liefert und andererseits eine neue Fundierung des Denkens ausgehend von
sprachinternen Prozessen der Bedeutungszuschreibung versucht. Sprache
taucht dabei weder als Reprisentation einer an sich bestehenden Wirklichkeit
auf, noch wird sie auf ein festgefiigtes und abgeschlossenes System von logi-
schen Formen zuriickgefiihrt. Sie ist vielmehr als ein in Bewegung befindli-
ches und prinzipiell offenes Geflecht der Zeichenverweisung zu betrachten,
das einer eigenen Zeitlichkeit folgt und sich deshalb nur im Verlauf darstellen
lasst.

Damit ist ein zentrales methodisches Problemfeld angesprochen, dem sich
Hegel, Wittgenstein und Derrida auf unterschiedliche Weise stellen: Inwie-
fern konnen solche fundamentalen Prozesse der sprachlichen Differenzierung
begrifflich erfasst werden, ohne ihre Bewegung in einer festschreibenden und
statischen Bestimmung sogleich wieder zu verdecken? Dazu bedarf es einer
Explikationssprache, in deren Darstellungsweise sich das Darzustellende wi-
derspiegelt und zum Ausdruck kommt, allerdings nicht mehr wie eine vor-

18

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

géngige substanzielle oder gegenstindliche Einheit, sondern als Sinnzusam-
menhang, der erst mit der fortschreitenden Darstellung entsteht und verstdnd-
lich wird.® Statt der Repriisentation eines stabilen Grundes geht es der Diffe-
renzphilosophie um die Artikulation einer Logik des Prozesses. Diese soll
vorldufig eine grammatische genannt werden, da sie auf die Verhéltnisse der
sprachlichen Elemente untereinander zielt und keine mentalen Vermogen oder
eine Ordnung des Seins abbildet. Im Unterschied zum herkémmlichen Ge-
brauch des Ausdrucks »Grammatik< im Sinne von konkreten Vorschriften, die
festlegen, wie sich in einer bestimmten Sprache wohlgeformte Sitze bilden
lassen, meint die hier angesprochene »Logik der Grammatik< die unabdingba-
ren Voraussetzungen fiir das Funktionieren von sprachlicher Sinnkonstitution
tiberhaupt.

Bevor auf die Schwierigkeiten eingegangen werden kann, die aus den an-
gesprochenen methodischen Implikationen einer sprachimmanenten Herlei-
tung der Bedeutung fiir die Darstellung der von Hegel, Wittgenstein und Der-
rida vertretenen Ansétze entstehen, sei in knapper Form die Beschriankung der
Untersuchung auf gerade diese drei Denker erldutert. Denn schlieBlich, so
konnte man einwenden, lieBen sich eine ganze Reihe von philosophischen
Entwiirfen anfiihren, die insbesondere im 20. Jahrhundert versucht haben, die
aufgezeigte Entgegensetzung von systematischer Ableitung und historischer
Rekonstruktion sprachtheoretisch zu unterlaufen.” Zudem vertreten Hegel,
Wittgenstein und Derrida, trotz aller Ndhe im Grundsitzlichen, bei genauerer
Betrachtung doch eher heterogene, wenn nicht sogar in Teilen widerspre-
chende Auffassungen von der Funktionsweise der Sprache und den Moglich-
keiten ihrer Analyse; insofern scheint eine Kombination ihrer Ansichten we-
nig geeignet, um ein einheitliches Bild einer Differenzphilosophie zu zeich-
nen.

Dem ersten Einwand kann zunéchst zugestanden werden, dass sich in der
Tat mehr als die drei hier vorgestellten Positionen aufzihlen lassen, in denen
Sprache sowohl im Hinblick auf ihre Struktur als auch unter dem Aspekt der

8 In diesem Sinne erkldrt auch Adorno in seiner Negativen Dialektik, »[...] warum
der Philosophie ihre Darstellung nicht gleichgiiltig und duBerlich ist sondern ih-
rer Idee immanent« (Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik. Frankfurt a. M.
1975, S. 29).

9 Pasternack nennt neben dem »semiologischen Holismus«, der vor allem von
Derrida, aber in gewisser Weise auch von Hegel und Wittgenstein vertreten
wird, den »hermeneutischen Holismus« von Dilthey, Husserl, Heidegger und
Gadamer sowie den »semantischen Holismus«, den etwa Hilary Putnam in sei-
nen spateren Schriften entwickelt (vgl. Pasternack: Reprisentation und Interpre-
tation, a.a.0., S. 174-186). Als weitere Beispiele lassen sich auch die von Kim-
merle vorgestellten »Philosophien der Differenz« von Gilles Deleuze, Jean-
Frangois Lyotard, Luce Irigaray und Julia Kristeva anfithren (vgl. Kimmerle,
Heinz: Philosophien der Differenz. Eine Einfithrung. Wiirzburg 2000, S. 14£f.).

19

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Genese in den Mittelpunkt der philosophischen Betrachtung riickt. Fiir die
Auswahl von Hegel, Wittgenstein und Derrida als Leittheorien spricht indes
gerade ihre Herkunft aus unterschiedlichen Kontexten und Traditionen. Wenn
es gelingt, den im Deutschen Idealismus verankerten Systemdenker Hegel mit
einem der Griindungsviter der angloamerikanischen Analytischen Philoso-
phie sowie der im franzosischen Poststrukturalismus beheimateten Dekon-
struktion in Beziehung zu setzen, dann zeigt man nicht nur eine interne Ver-
bindung zwischen drei Autoren oder ihren Werken auf, sondern zugleich auch
zwischen drei bislang allenfalls partiell miteinander kommunizierenden
Denktraditionen. '’

Damit ist bereits ein Hinweis gegeben, weshalb auch der zweite Einwand
die im Folgenden entfaltete Konfiguration von Hegel, Wittgenstein und Der-
rida nicht trifft. Die Studie will keinen Theorievergleich durchfiihren, bei dem
zundchst die drei Werke fiir sich und unabhéngig voneinander vorgestellt und
anschliefend auf ihre Gemeinsamkeiten hin tiberpriift wiirden. Ihr Ziel liegt
vielmehr darin, im Mit- und Gegeneinander der drei Positionen verschiedene
Moglichkeiten eines Denkens der Differenz darzulegen, ohne es auf eine ein-
heitliche Theoriesprache oder Zugangsweise einzuschrinken. Um aber die
Bandbreite der moglichen Konzeptionalisierungen einer sprachtheoretischen
Differenzphilosophie wenigstens in ihren Umrissen exemplarisch zu verdeut-
lichen, sind weiter auseinander liegende Theoriebildungen besser geeignet als
solche, die in einer engen terminologischen, inhaltlichen wie methodischen
Néhe zueinander stehen.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage nach dem Verfahren, das in
einem dreifachen Aufriss die jeweiligen Besonderheiten der Arbeiten von
Hegel, Wittgenstein und Derrida beriicksichtigen kann und gleichwohl an
einer iibergreifenden Problemstellung festhilt. Da die Zusammenfithrung der
drei Autoren selbst ein methodologisches Interesse verfolgt, sieht sich die
Studie einem vergleichbaren Dilemma ausgesetzt wie die von ihr betrachteten

10 In der Analytischen Philosophie macht sich in jiingster Zeit ein neues Interesse
an Hegel bemerkbar (vgl. den instruktiven Uberblick von Welsch, Wolfgang:
Hegel und die analytische Philosophie. In: Information Philosophie, 2000, Nr. 1,
S. 7-23); ihre Rezeption des Poststrukturalismus kann hingegen als verhalten
charakterisiert werden (vgl. allerdings Garver, Newton/Lee, Seung-Chong: Der-
rida & Wittgenstein. Philadelphia 1994; Wheeler, Samuel: Deconstruction as
Analytic Philosophy. Stanford 2000). Gleiches gilt umgekehrt fiir die Aufmerk-
samkeit, die der Analytischen Philosophie in eher poststrukturalistischen Anst-
zen zuteil wird. Insbesondere die neuere franzosische Philosophie und ihr Um-
feld hat jedoch immer wieder eine kritische Auseinandersetzung mit der He-
gel’schen Dialektik gesucht (dazu exemplarisch den Sammelband von Barnett,
Stuart (Hg.): Hegel after Derrida. London 1998). Aufgrund ihres Anspruchs ei-
ner historisch authentischen Rekonstruktion erweist sich die philologische For-
schung zum Deutschen Idealismus als weitgehend verschlossen gegentiber neu-
eren Methodendiskussionen.

20

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

Theorien: Die Herleitung ihrer eigenen Methode kann sich streng genommen
erst im Verlauf der Darstellung ergeben. Eine solche Auskunft jedoch scheint
denkbar unbefriedigend, denn ohne einen wie immer auch vagen Vorgriff auf
das zu erwartende Ergebnis lauft die Untersuchung Gefahr, sich ziellos in der
Fiille des Materials zu verlieren. Obwohl also keine addquate Methode zur
Verfiigung steht, kann man dennoch, dhnlich wie Hegel in seinen Vorreden,
zunidchst einige bekannte methodologische Konzepte abweisen und auf dieser
negativen Folie minimale Kriterien der eigenen Darstellungsweise formulie-
ren.

Das betrifft erstens die Frage nach dem Verstehen von historischen Tex-
ten. Eine traditionelle philologische Interpretation verlangt, nicht nur die
Schriften des betrachteten Autors moglichst umfassend zu berticksichtigen,
sondern ebenfalls das Umfeld ihrer Entstehung heranzuziehen, um auf diese
Weise ein historisches Verstindnis fiir das tatsdchlich Gemeinte zu erlangen.
Eng damit verbunden ist die Vorstellung der Beeinflussung durch andere zeit-
gendssische Texte oder zeitlich vorhergehende Denker. Sie ist die Vorausset-
zung, um groBere ideengeschichtliche Entwicklungslinien nachzuvollziehen,
die sich gemilB der chronologischen Abfolge der Theorieentwiirfe gliedern.
Nun fiigt sich jedoch die Beziehung zwischen Hegel, Wittgenstein und Derri-
da keiner kontinuierlichen zeitlichen Folge, so als bilde die Dialektik den
Ausgangspunkt einer Uberlegung, die iiber die logische Sprachanalyse ver-
mittelt schlieBlich in die Dekonstruktion miindet. Dartiber hinaus orientiert
sich eine philologische Interpretation an dem Ideal einer urspriinglichen Auto-
rintention, deren Wahrheit es wiederherzustellen gilt. Sie gehért demnach
noch in jenes identitétslogische Dispositiv, gegen das sich die Differenztheo-
rie wendet und das hier in Frage steht. Eine historisch-philologische Rekon-
struktion, die Hegel, Wittgenstein und Derrida entweder in die Stufenfolge
einer kontinuierlichen Entwicklung einordnet oder jeden Denker getrennt und
allein aus seinem eigenen Kontext heraus verstehen will, scheint daher wenig
geeignet, um eine differenztheoretische Konstellation zu beschreiben. !

Im Gegensatz zu einer historisierenden Betrachtung konnte man die hier
versuchte Zusammenfithrung von unterschiedlichen Theorieentwiirfen mit
einem Ausdruck Jacob Taubes als eine »gegenstrebige Fiigung«'? bezeichnen.

11 Damit soll einer historisch-philologischen Rekonstruktion nicht jede Berechti-
gung abgesprochen sein. Wo sie allerdings mit dem Anspruch auftritt, die
Wahrheit eines Textes ergriinden zu konnen, ist sie mit dem Verweis auf die
Unbhaltbarkeit ihres identitétslogischen Geschichtsverstindnisses abzulehnen.

12 Taubes iibersetzt mit dieser gegliickten Wendung ein Fragment von Heraklit,
das in der Ubertragung von Diels lautet: »Sie verstehen nicht, wie es auseinan-
der getragen mit sich selbst im Sinn zusammengeht: gegenstrebige Vereinigung
wie die des Bogens und der Leier.« (Diels, Hermann: Die Fragmente der Vorso-
kratiker. Nach der von Walther Kranz hrsg. achten Auflage, Hamburg 1957, S.

21

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Mit ihrer Hilfe sollen Korrespondenzen zwischen thematisch dhnlichen As-
pekten der drei Ansiétze hergestellt werden, unabhéngig davon, ob die Auto-
ren sich explizit aufeinander bezogen haben. Eine Fiigung erlaubt es, in nicht
pejorativer Weise >anachronistisch« vorzugehen. Die Bezichungen, die sie
zwischen den drei Denkern hervorbringt, folgen keiner geschichtlichen Zeit,
sie bewegen sich eher in den rdumlichen Dimensionen der Nidhe und der Fer-
ne. Ein solcher Interpretationsraum existiert indes nicht vor der durchgefiihr-
ten Analyse und ldsst sich nicht wie ein vorhandenes Methodegeriist {iber die
untersuchten Textausschnitte legen. Er 6ffnet sich erst in den spezifischen
Differenzen, die im Verlauf der Studie zwischen den drei Positionen, im Kon-
trast ihrer Einstellungen zu einem gemeinsamen thematischen Bereich, her-
ausgearbeitet werden. Diese besondere Interpretationsweise, die ausgehend
von thematischen Uberschneidungen nach den Abstinden fragt, lasst sich als
ein »Denkraum« charakterisieren.”> Und da die Suche nach einem anderen
Darstellungsverfahren zugleich als Leitfaden der Betrachtung dient, muss
anhand von Hegels, Wittgensteins und Derridas Entwiirfen einer sprachtheo-
retischen Differenzphilosophie selbst gezeigt werden, inwiefern sie ein Den-
ken des Raumes vorbereiten.

Greift der erste methodologische Komplex das Problem der Geschichte
auf, ldsst sich in einem zweiten Schritt nach den systematischen Vorausset-
zungen der Darstellung fragen. Ein rein systematischer Zugang, etwa in Form
eines Theorievergleichs, geht gewohnlich von einem Dritten aus, in dem sich
die zu vergleichenden Werke treffen. Dies kann entweder ein zugrunde lie-
gender gemeinsamer Gegenstand sein oder auch eine allgemeine und umfas-
sende Theorie bzw. Metatheorie, die es erlaubt, die betrachteten Werke in
einen vorgegebenen Gesamtrahmen einzuordnen und sie als verschiedene
Ausformungen eines groflen Ganzen wahrzunehmen. Nach dem bisher Gesag-
ten jedoch kann sich die Freilegung eines Denkraumes zwischen Hegel, Witt-
genstein und Derrida nicht vorab auf einen bereits bekannten Gegenstand oder
eine ausgearbeitete Theorie berufen. Als ein gemeinsames Thema kann sich
das Differenztheorem erst im Kontrast der Positionen zueinander erweisen.
Zudem richtet sich ein Vergleich in erster Linie an den Ubereinstimmungen,

26f., Frag. 51) Zu Taubes vgl. Taubes, Jacob: Ad Carl Schmitt. Gegenstrebige
Fugung. Berlin 1987.

13 Der Begriff des Denkraumes kommt ebenfalls in der von Dieter Henrich ange-
stoBenen Konstellationsforschung zum Einsatz, wird dort allerdings auf eine his-
torisch begrenzte und homogene Konstellation von Personen und Theorieent-
wiirfen angewendet (vgl. Stamm, Marcelo: Konstellationsforschung — Ein Me-
thodenprofil: Motive und Perspektiven. In: Muslow, Martin/ders. (Hg.): Kon-
stellationsforschung. Frankfurt a. M. 2005, S. 31-73). In Abgrenzung dazu be-
zeichnet der Denkraum hier eine Pluralitit von Positionen, die sich weder auf
eine fest umrissene Zeitspanne reduzieren lassen noch notwendigerweise auf-
einander Bezug nehmen miissen.

22

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

den identischen Momenten aus und liest die Unterschiede, zumindest wenn
sie unvereinbar scheinen, als Chiffre fiir ein Scheitern der Gegentiberstellung.
Dementgegen setzt die Situierung in einem Denkraum die Differenzen pro-
duktiv ein. Nicht die Verringerung der Abstinde und die Reduktion auf ein
einheitliches Prinzip wire das Ziel. Vielmehr gilt es, gerade die Verschieden-
heiten festzuhalten, damit die Reichweite und Vielgestaltigkeit der Differenz-
philosophie in den Blick kommen kann.

Gleichwohl bestreitet das anvisierte Verfahren keineswegs gewisse the-
matische Ahnlichkeiten und partielle Uberschneidungen zwischen den analy-
sierten Ansidtzen. Das schlechterdings Unvergleichbare liele sich tiberhaupt
nicht in Beziehung setzen. Die Untersuchung orientiert sich deshalb an einer
Reihe von Fragekomplexen, die sich aus dem skizzierten Einsatzort einer
sprachtheoretischen Differenzphilosophie ergeben, und stellt fiir jeden dieser
Komplexe nacheinander einschldgige Texte oder Textstellen von Hegel,
Wittgenstein und Derrida zusammen, die darauf eine Antwort geben konnen.
Der Aufbau der einzelnen Kapitel folgt somit einerseits einer gemeinsamen
thematischen Leitfrage und erlaubt es andererseits, in den Unterabschnitten
auf die Besonderheiten des jeweiligen Denkens einzugehen. Im Wechsel der
Perspektiven konnen die jeweils vorhergehenden Konzeptionen als Kontrast-
folie benutzt werden, von der sich die Position des aktuell behandelten Theo-
retikers abheben und konturieren ldsst. Auf diese Weise entsteht im Verlauf
der Darlegung ein komplexer werdendes Netz von Ahnlichkeiten und Unter-
schieden, Nihe- und Distanzverhiltnissen, das schrittweise den Raum eines
Differenzdenkens zwischen Hegel, Wittgenstein und Derrida aufspannt.

Ein solches Vorgehen fordert allerdings den Verzicht auf den Anspruch,
die einzelnen Werke in der Gesamtheit ihrer eigenen Entwicklung vorzustel-
len. Die Zuspitzung auf bestimmte Fragekomplexe fiithrt zwangslaufig zu ei-
ner Fokussierung der Interpretation und riickt zuweilen Aspekte, Textstellen
oder Begriffe in den Vordergrund, die in einer Einzelbetrachtung vielleicht als
nebensédchlich oder vernachldssigenswert erscheinen wiirden. Insofern haftet
der »gegenstrebigen Fiigung« — das Syntagma bringt es bereits zum Ausdruck
— unleugbar eine gewisse Gewalttitigkeit an. Macht man sich jedoch klar,
dass auch eine philologisch-historische Auslegung, die im Namen des Autors
zu sprechen glaubt, sich einer nicht minder gewalttitigen Geste bedient, wenn
sie die Wahrheit eines Textes als ihren Besitz reklamiert, dann lisst sich das
hier gewihlte Vorgehen zumindest insofern rechtfertigen, als es die Forde-
rung nach authentischer Wiederherstellung des urspriinglich Intendierten auf-
gibt. Die Eroffnung eines Denkraumes hat weder eine systematische noch
eine historische Begriindung des Denkens im Namen der Wahrheit zum Ziel.
Sie will zeigen, inwiefern beide Begriindungsstrategien notwendigerweise
intern aufeinander verwiesen bleiben und dass sich ihre Verstrickung nicht
einseitig auflosen ldsst. Zwischen ihnen klafft eine Liicke der Kontingenz

23

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

oder Unbestimmtheit.'"* Das aber bedeutet, die Bezugnahme auf die Texte der
Uberlieferung kann deren Bedeutung nicht so wiederherstellen, wie sie >ur-
spriinglich« und >wirklich« gemeint waren. Jede Interpretation ist daher, wie
Adorno sagt, »prinzipiell Uberinterpretation«.”> Eine Aufficherung des von
Hegel, Wittgenstein und Derrida vertretenen Differenzdenkens kann diesem
Moment des Uneinholbaren Rechnung tragen, wenn sie die drei Theorien als
gegenstrebige Fligung eines offenen Denkraums interpretiert und auf diese
Weise dem Differenten einen Ausdruck verschafft, ohne es auf einen identi-
schen Begriff oder gemeinsamen Grund bringen zu wollen.

In Anlehnung an diese vorldufige Charakterisierung des Denkraumes
gliedert sich die Studie in zwei groBle Teile. Der erste Teil beschéftigt sich
hauptsdchlich mit den verschiedenen Modellen, die es ermoglichen sollen,
eine sprachimmanente Bedeutungstheorie jenseits des Représentationsmodells
zu konzipieren (1. Kapitel). Daran schlie3t sich die Frage nach dem Verbleib
der Wesensdimension an (2. Kapitel). Da die Zeichen ihre Bedeutung nicht
mehr durch die Referenz auf eine sprachexterne Welt erhalten, muss geklart
werden, auf welche andere Grundlage sie sich stiitzen kénnen. Innerhalb ihres
eigenen Deutungsrahmens sind Wittgenstein, Hegel und Derrida der Uber-
zeugung, dass sich der Vorgang der Sinnkonstitution nur noch als ein reiner
Prozess der Differenzierung beschreiben ldsst. Die Bewegung, auf der die
Sprache aufbaut, korreliert aber mit einer fundamentalen Zeitlichkeit. Inwie-
fern sich diese Zeitbetrachtung von der Vorstellung einer linear verlaufenden
Geschichte abhebt, thematisiert das 3. Kapitel.

Der zweite Teil der Untersuchung sucht dann vor dem Hintergrund der im
ersten Teil erarbeiteten grammatischen Logik der Sprache nach den methodi-
schen Konsequenzen, die daraus fiir eine Philosophie der Differenz folgen.
Ausgehend von der Kritik, die Derrida, Wittgenstein und Hegel gegen das
mentalistische Reflexionsparadigma vorbringen, entwickeln sie jeweils ande-
re philosophische Darstellungsweisen, in denen die Prozessualitit der Sprache
selbst zum Ausdruck kommen kann (4. Kapitel). Dabei stiitzen sie sich auf
eine eigentiimliche Selbstreferenzialitit der Sprache: Die syntaktische Form
der begrifflichen Vermittlung transportiert ein tiberschieBendes Moment der
Differenz, das sich semantisch nicht einholen 14sst. Was sich auf diesem We-
ge artikuliert, ohne gegenstindlich zu werden, ist jedoch nichts anderes als die
fundamentale Zeitlichkeit der Bedeutungskonstitution. Wie im 5. Kapitel dar-
gelegt wird, ldsst sich diese Zeitigung des sprachlichen Prozesses in Begriffen

14 Die Einsicht in die Unbestimmtheit der Griindungskategorien ist laut Gerhard
Gamm zentral fur die Philosophie des 20. Jahrhunderts insgesamt geworden
(vgl. Gamm, Flucht aus der Kategorie. Die Positivierung des Unbestimmten als
Ausgang aus der Moderne. Frankfurt a. M. 1994, S. 22).

15 Vgl. Adorno, Theodor W.: Der Essay als Form. In: ders.: Noten zur Literatur.
Gesammelte Schriften Bd. 2, Frankfurt a. M. 1974, S. 9-33; hier S. 10.

24

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

des Raumes explizieren. Als vorausgehende Bedingung aller begrifflichen
Erkenntnis 6ffnet die immanente Zeitlichkeit der Sprache einen ebenso logi-
schen wie historischen Raum. Weil dieser Raum den Horizont der sinnvollen
Rede absteckt, bestimmt er zugleich die Konzepte, mit denen sich Geschicht-
liches aneignen und verstehen ldsst.

Eine mit »Perspektiven« iiberschriebene Schlussbetrachtung greift ab-
schlieBend erneut die in der Einleitung angerissenen Uberlegungen zum Kon-
zept des Denkraumes auf und zeigt im Riickblick auf die gesamte Studie, in-
wieweit eine Differenzphilosophie im Anschluss an Hegel, Wittgenstein und
Derrida den Gegensatz von System und Geschichte zu tiberwinden vermag.

25

am 14.02.2026, 14:25:36. @]


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 14:25:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408124-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

