
189

Lars Gertenbach
Ausgang – Supplement – Schwelle

Das Andere der Ordnung bei Walter Benjamin, 
Jacques Derrida und Giorgio Agamben

Es gehört zu den Eigentümlichkeiten der Postmoderne, dass die Er-
schöpfung utopischer Energien und das Ende der großen Erzählungen 
von einem Interesse an Figuren der Andersheit oder des Anderen der 
Ordnung begleitet wird. Eine Diskussionslinie, die seit den 1990er 
Jahren vermehrt in den Blickpunkt rückt, bezieht die Frage nach dem 
Anderen der Ordnung auf rechtsphilosophische Überlegungen und da-
rin zumeist auf das Verhältnis von Recht und Gewalt. Das Andere der 
Ordnung erscheint hier als deren verdrängter Teil, als eine die Ordnung 
als solche gründende Gewalt, weshalb diese Diskussion insbesondere 
um Fragen der Gründung, der Begründbarkeit sowie der Entgründung 
kreist. Einen prominenten Ort hat sie in poststrukturalistischen Theo-
rien erlangt, was nicht nur aufgrund des Interesses an (Be-)Gründungs-
fragen wenig überrascht, sondern auch, weil das Verhältnis von Recht 
und Gewalt in einigen Texten von Jacques Derrida und Giorgio Agam-
ben prominent verhandelt wird. Beiden gemeinsam ist aber nicht nur, 
dass sie diese Fragen erneut zur Debatte gestellt haben, sondern auch, 
dass sie trotz unterschiedlicher Argumentationsweisen den gleichen Be-
zugspunkt aufweisen: Walter Benjamins 1921 publizierte Schrift Zur 
Kritik der Gewalt.1

Um diese Dreierkonstellation zwischen Benjamin, Derrida und 
Agamben soll es im Folgenden gehen.2 Im Zentrum des Aufsatzes ste-

1	 Vgl. Walter Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, in: ders., Gesammelte Schriften,  
Bd. II.1, Frankfurt a. M. 1999, S. 179–204.

2	 Der Anschluss von Derrida und/oder Agamben an Benjamin ist zahlreich kom-
mentiert worden. Vgl. Petra Gehring, »Force and ›Mystical Foundation‹ of Law: 
How Jacques Derrida Addresses Legal Discourse«, in: German Law Journal 6, 
2005, S. 151–169; Burkhardt Lindner, »Derrida. Benjamin. Holocaust. Zur De-
konstruktion der ›Kritik der Gewalt‹«, in: Klaus Garber/Ludger Rehm (Hrsg.), 
global benjamin. Internationaler Walter-Benjamin-Kongress 1992, Bd. 3, Mün-
chen 1999, S. 1691–1723; Vivian Liska, »The Legacy of Benjamin’s Messianism: 
Giorgio Agamben and Other Contenders«, in: Rolf J. Goebel (Hrsg.), A Com-
panion to the Works of Walter Benjamin, New York 2009, S. 195–215; Rudolf 
Maresch, »Gespensterverkehr. Derrida liest Benjamins ›Zur Kritik der Gewalt‹«, 
in: Concordia. Internationale Zeitschrift für Philosophie 29, 1996, S. 31–44; James 
Martel, »Waiting for Justice: Benjamin and Derrida on Sovereignty and Im-
manence«, in: Republics of Letters. A Journal for the Study of Knowledge, Politics, 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

LARS GERTENBACH

hen die hier zutage tretenden Modelle des Anderen der Ordnung. An 
ihnen lassen sich nicht bloß die unterschiedlichen Positionen rekon-
struieren, vielmehr stehen sie im Falle von Derrida und Agamben auch 
sinnbildlich für die Art des Anschlusses an den Benjamin-Text – samt 
der jeweiligen Fehllektüren und Einseitigkeiten – und können als para-
digmatisch für die jeweiligen Philosophien angesehen werden. Die Fra-
ge nach dem Anderen der Ordnung richtet sich damit im Folgenden 
primär auf das Recht, wobei allgemein nach der Konzeptualisierung des 
Anderen der Rechtsordnung und weniger nach den personalen Verwer-
fungen des Rechts (also etwa rechtsfreie Subjekte, Exklusion u. ä.) ge-
fragt wird. Der Text beginnt chronologisch mit Benjamin, bevor in den 
anschließenden Abschnitten auf Derrida und Agamben eingegangen 
wird. Der letzte Abschnitt widmet sich der Gesamtkonstellation und 
versucht die Eigenheiten und Probleme der jeweiligen Positionen zu-
sammenzutragen. Durch den Fokus auf die Frage nach dem Anderen 
der Ordnung weist die hier anvisierte Auseinandersetzung mit Zur Kri-
tik der Gewalt über exegetische und philologische Fragen der Rezeption 
Benjamins hinaus. Da hierin prototypische Positionen der politischen 
Philosophie verhandelt und begründet werden, ist diese Debatte auch 
ein Eingangstor zum Verständnis poststrukturalistischer (oder dekon-
struktiver) politischer Theorie.3

and the Arts 2, 2011, S. 158–172; Bettine Menke, »Die ›Kritik der Gewalt‹ in 
der Lektüre Derridas«, in: Klaus Garber/Ludger Rehm (Hrsg.), global benjamin. 
Internationaler Walter-Benjamin-Kongress 1992, Bd. 3, München 1999, S. 1671–
1690; Claas Morgenroth, »Benjamin – Agamben. Politik des Posthistoire«, in: 
Vittoria Borsò/Claas Morgenroth/Karl Solibakke/Bernd Witte (Hrsg.), Benja-
min – Agamben. Politik, Messianismus, Kabbala, Würzburg 2010, S. 129–158; 
David Pan, »Against Biopolitics: Walter Benjamin, Carl Schmitt, and Giorgio 
Agamben on Political Sovereignity and Symbolic Order«, in: The German Quar-
terly 82, 2009, S. 42–62; Robert Sinnerbrink, »Deconstructive Justice and the 
›Critique of Violence‹: On Derrida and Benjamin«, in: Social Semiotics 16, 2006, 
S. 485–497; Robert Sinnerbrink, »Violence, Deconstruction, and Sovereignty: 
Derrida and Agamben on Benjamin’s ›Critique of Violence‹«, in: Andrew Ben-
jamin/Charles Rice (Hrsg.), Walter Benjamin and the Architecture of Modernity, 
Melbourne 2009, S.77–91; Robert Zacharias, »›And yet‹: Derrida on Benjamin’s 
Divine Violence«, in: Mosaic 40, 2007, S. 103–116.

3	 Dass sich die Arbeiten Benjamins für eine Diskussion poststrukturalistischer 
Positionen eignen, zeigt sich auch an Beiträgen, die ihn als Grenzgänger zwi-
schen Kritischer Theorie und Poststrukturalismus porträtieren. Vgl. Sigrid 
Weigel (Hrsg.), Flaschenpost und Postkarte. Korrespondenzen zwischen Kritischer 
Theorie und Poststrukturalismus, Köln/Weimar 1995. Insbesondere seit Derridas 
Anschluss an Zur Kritik der Gewalt ist dieser Text zu einem zentralen Diskus-
sionspunkt geworden. Vgl. Sinnerbrink, »Violence, Deconstruction, and Sove-
reignty«, S. 78.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

AUSGANG – SUPPLEMENT – SCHWELLE

1. Das Andere als Ausgang: Walter Benjamin

Zur Kritik der Gewalt ist ein eigentümlicher Text, auch innerhalb des 
Werkes von Benjamin. Nicht nur enthält er bereits geschichtsphiloso-
phische und messianische Motive, die üblicherweise erst den späteren 
Schriften – also vor allem den geschichtsphilosophischen Thesen4 – 
zugerechnet werden, auffällig ist auch seine stilistische Differenz. Im 
Unterschied zu anderen Texten Benjamins verfügt er über einen rela-
tiv strikten Argumentationsaufbau, der entlang mehrerer Grundunter-
scheidungen entwickelt wird.5 Dennoch gilt der Aufsatz gleichzeitig als 
einer der schwierigsten und wegen seiner politischen Argumentation 
auch problematischsten Texte Benjamins. Dieser Sonderstellung in-
nerhalb des Werkes entspricht auch eine Sonderstellung innerhalb der 
Rezeption, die nicht zuletzt mit dem Bezug auf George Sorel und der 
Nähe zu Carl Schmitt zusammenhängen.

Der Hinweis auf Schmitt lässt bereits erkennen, dass das Modell der 
Ordnung bei Benjamin am Recht orientiert ist.6 Es geht allgemein um 
das Problem der Rechtsordnung und deren Begründung (im doppelten 
Sinne von Legitimation und Fundierung), das vor allem als eines der 
Gewalt erscheint: Im Zentrum stehen die »im Ursprung und Aus-
gang mit Gewalt behafteten Rechtsordnungen«.7 Die Bemühungen 
des Textes zielen auf das Verhältnis von Recht und Gewalt, wobei im 
Hintergrund die Frage nach dem Verhältnis von Recht und Gerechtig-
keit steht. Benjamins Gegenstand ist zunächst die rechtliche Begründ-
barkeit von Gewalt, sei es als Mittel zu (gerechten) Zwecken oder als 
Zweck selbst. An diesem Punkt unterscheidet er zwischen zwei grund-
sätzlichen Positionen der Rechtstheorie: dem Naturrecht und dem po-
sitiven Recht, deren wesentlicher Unterschied im Verhältnis von Zweck 
und Mittel gefunden werden kann: »Das Naturrecht strebt, durch die 
Gerechtigkeit der Zwecke die Mittel zu ›rechtfertigen‹, das positive 
Recht durch die Berechtigung der Mittel die Gerechtigkeit der Zwecke 
zu ›garantieren‹.«8 Beide bemühen sich um eine Begrenzung der Legi-

4	 Vgl. Walter Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, in: ders., Gesammelte 
Schriften, Bd. I.2, Frankfurt a. M. 1991, S. 691–704. Zum Entstehungskontext 
und der Datierung des Textes vgl. die Anmerkungen der Herausgeber im zwei-
ten Band der Gesammelten Schriften: Walter Benjamin, Gesammelte Schriften, 
Bd. II, Frankfurt a. M. 1991, S. 943ff.

5	 Vgl. Zacharias, »›And yet‹: Derrida on Benjamin’s Divine Violence«, S. 104.
6	 Eine Diskussion der Bezüge zwischen Benjamin und Schmitt findet sich insbe-

sondere bei Agamben. Vgl. Giorgio Agamben, Ausnahmezustand. Homo sacer 
II.1, Frankfurt a. M. 2004, S. 64ff. Vgl. auch Pan, »Against Biopolitics«; Sinner-
brink, »Violence, Deconstruction, and Sovereignty«.

7	 Walter Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 191.
8	 Ebd., S. 180.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

timität von Gewalt, die allerdings in beiden Fällen auf dem gleichen 
Grunddogma beruht und, so Benjamin, daran scheitert: der Setzung, 
dass innerhalb der Unterscheidung von Zweck und Mittel überhaupt 
eine widerspruchsfreie und »gerechte« Rechtfertigung von Gewalt mög-
lich sei.9 So vermögen es beide Positionen nicht, diesen Zirkel zu ver-
lassen und ermöglichen dadurch auch keine Einsicht in das Verhältnis 
von Recht und Gerechtigkeit.10 Während sich das Naturrecht mit dem 
Versuch, die Legitimität der Gewalt über den Zweck ihrer Anwendung 
zu begründen, gänzlich in »eine bodenlose Kasuistik«11 manövriert, hält 
Benjamin dem positiven Recht immerhin zugute, dass es durch seine 
Befragung von Gewalt als Mittel zu einer konkreteren Bestimmung von 
Gewalt beiträgt. Es ermöglicht eine Unterscheidung zwischen sanktio-
nierter und nicht-sanktionierter12 und hieraus folgend auch zwischen 
rechtsetzender und rechtserhaltender Gewalt.13 Damit kommt dem 
positiven Recht das Verdienst zu, die Frage der Gewalt auf die histo-
rischen Rechtsverhältnisse zu beziehen, weshalb Benjamin hier zunächst 
argumentativ anschließt und darin einen strategischen Ansatzpunkt er-
blickt, »um einen logischen Zirkel aufzubrechen, in dem er sowohl das 
Naturrecht als auch das positive Recht befangen sieht«.14 Die Befangen-
heit beider Positionen bezieht er auf eine begrifflich-konzeptionelle Un-
zulänglichkeit, die verhindert, dass sie den Zirkel von Zweck und Mit-
tel verlassen. Genau dies beschränkt sie in der Analyse der Formen von 
Gewalt, da sie sich als außerstande erweisen, andere Formen der Gewalt 
in den Blick zu nehmen als solche, die unmittelbar (d. h. setzend oder 
erhaltend) auf Rechtsverhältnisse verweisen.

Dieser Aspekt ist für Benjamin entscheidend, um den Zusammen-
hang von Recht, Gewalt und Gerechtigkeit zu problematisieren. Die 
Frage nach dem Anderen der Ordnung lässt sich daher an die Suche 
»nach andern Arten der Gewalt […], als alle Rechtstheorie ins Auge 
faßt«15 adressieren. Damit wird auch deutlich, dass es hier nicht um 
die Kritik geht, das bestehende Recht halte den selbstformulierten oder 
zugesprochenen Anspruch an Gerechtigkeit nicht ein.16 Benjamin will 
vielmehr aus den Begrenzungen der rechtstheoretischen Begriffe eine 
andere Konzeption von Gewalt, Recht und vor allem Gerechtigkeit 
formulieren, die eine tiefere Einsicht in das Verhältnis von Recht und 

9	 Vgl. ebd.
10	 Vgl. ebd., S. 181.
11	 Ebd.
12	 Vgl. ebd.
13	 Vgl. ebd., S. 187.
14	 Lindner, »Derrida. Benjamin. Holocaust«, S. 1695.
15	 Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 196.
16	 Vgl. Lindner, »Derrida. Benjamin. Holocaust«, S. 1696.

LARS GERTENBACH

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

Gewalt ermöglicht und zugleich auch eine Aufhebung der Ordnung 
denkbar werden lässt, die aus dem Zirkel von Recht und Gewalt heraus-
führt. Benjamins Text ist damit vom Ringen nach einem Außerhalb der 
Grundunterscheidungen des Rechts durchdrungen, das die Grenzen der 
bestehenden Rechtsbetrachtungen aufzeigen und schließlich auch als 
Fundament seiner Kritik der Gewalt fungieren kann. Aus der Erkennt-
nis, dass ein Recht ohne Gewalt unmöglich ist, zielt Benjamin darauf, 
eine Gewalt ohne Bezug zum Recht zu finden, da sich erst darin das 
zirkuläre Band im Verhältnis von Recht und Gewalt trennen ließe, das 
die bestehende Ordnung konstituiert. Auch Gerechtigkeit ist als Außen 
des Rechts konzipiert und muss innerhalb der bestehenden Rechtsord-
nungen uneingelöst bleiben. Statt auf Gerechtigkeit beruht das Recht 
auf Gewalt, so dass die Frage nach Gerechtigkeit für Benjamin zur Fra-
ge nach dem Anderen der (rechtlichen) Ordnung wird.

Zentral für diese Argumentation ist die an Sorel anschließende Un-
terscheidung zweier Formen des Generalstreiks: des politischen und des 
proletarischen.17 Während der politische Generalstreik auf eine recht-
liche Neuordnung drängt und damit selbst rechtsetzend ist, zielt der 
proletarische Generalstreik nicht auf ein neues Recht, sondern auf die 
Suspendierung und Delegitimierung der bestehenden Ordnung – wo-
mit »die erste dieser Unternehmungen rechtsetzend, die zweite dagegen 
anarchistisch ist«.18 Während das bestehende Recht zur Absolutsetzung 
der Rechtsgewalt im Sinne des staatlichen Gewaltmonopols tendiert, 
bezeichnet der Generalstreik (wohlgemerkt nur in seiner proletarischen 
Form) eine im wörtlichen Sinne ›außerordentliche‹ Form von Gewalt. 
Für Benjamin ermöglicht diese an Sorel gewonnene Unterscheidung 
eine andere Betrachtung des Verhältnisses von Recht und Gewalt und 
zeigt damit auch sein Gesamtziel genauer an: eine Sphäre der Gewalt 
zu finden, die weder Mittel für einen ihr äußeren Zweck ist, noch sich 
selbst als Zweck setzt, sondern einen Ausgang aus der bestehenden Ord-
nung, d. h. der Verstrickung von Recht und Gewalt, zu weisen vermag. 
Die zentrale Kategorie innerhalb dieser Diskussion ist die der ›reinen 
Gewalt‹, womit zunächst eine Gewalt gemeint ist, die – außerhalb des 
Verhältnisses von Zweck und Mittel – reines Mittel ist und die sich 
nicht wiederum selbst als rechtmäßige, rechtsetzende instituiert.19 Erst 
mit dieser Bestimmung ist es nach Benjamin möglich, die Frage der Ge-
rechtigkeit in den Blick zu nehmen, die allerdings nicht nur nicht mit 
dem Recht identisch ist, sondern – und das ist entscheidend – ebenso 
wenig mit der reinen Gewalt als solcher. Diese wird selbst noch einmal 

17	 Vgl. Georges Sorel, Über die Gewalt, Frankfurt a. M. 1969, S. 134ff., 341; Ben-
jamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 193ff.

18	 Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 194.
19	 Vgl. Pan, »Against Biopolitics«, S. 44.

AUSGANG – SUPPLEMENT – SCHWELLE

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

in zwei Formen unterteilt, die sich gerade in Bezug zum Recht funda-
mental unterscheiden: die mythische und die göttliche Gewalt.20 Die in 
der Literatur zu Benjamin häufig problematisierte Figur der göttlichen 
Gewalt ist letztlich jene, die auf ein Außerhalb der Ordnung verweist. 
Sie vollzieht eine Suspension des Rechts, während die mythische Ge-
walt – obwohl auch sie zunächst als reines Mittel auftreten mag – in 
Recht und Ordnung zurückfällt. Verweist die eine auf Gerechtigkeit, 
so die andere auf Macht und Rechtsetzung: »Weit entfernt, eine reinere 
Sphäre zu eröffnen, zeigt die mythische Manifestation der unmittel-
baren [d. h.: reinen, LG] Gewalt sich im tiefsten mit aller Rechtsgewalt 
identisch.«21

Aufgrund der komplexen und teils auch undurchsichtigen Argumen-
tation des Textes ist es nicht verwunderlich, dass gerade diese Unterschei-
dung in der Rezeption Benjamins zu zahlreicher Kritik und gravierenden 
Missverständnissen geführt hat – auch bei Derrida und Agamben. Da-
her sei an dieser Stelle noch einmal das Motiv hinter diesen Begriffen be-
nannt: Es geht Benjamin letztlich um eine »Durchbrechung dieses Um-
laufs im Banne der mythischen Rechtsformen«22 bzw. um die Suche nach 
einem Ausweg aus dem »dialektischen Auf und Ab in den Gestaltungen 
der Gewalt als rechtsetzender und rechtserhaltender«.23 Ohne eine sol-
che »Idee des Ausgangs« erscheint ihm weder eine Einsicht in das Ver-
hältnis von Recht und Gewalt, noch eine »Kritik der Gewalt« möglich.24 
Das Andere der Ordnung bleibt zunächst weitgehend unbestimmt – er 
spricht im Text lediglich zweimal vage von einer »höheren Ordnung«25 –,  
besitzt jedoch einerseits einen zentralen Stellenwert als Erkenntnis-
figur innerhalb des Modells der Kritik; und steht andererseits in dem 
insbesondere für Benjamins Spätwerk eigentümlichen Zusammenhang  
von anarchistischen und messianistischen Motiven als grundlegendes 
Gegenmodell zu aller rechtlich bestimmten bestehenden Ordnung.

2. Das Andere als Supplement und konstitutives Außen: 
Jacques Derrida

In den späten 1980er Jahren beginnt Derrida sich intensiver politi-
schen, rechtsphilosophischen und ethischen Fragen zuzuwenden. Den 
Hintergrund bilden hierbei nicht zuletzt politische Entwicklungen, wie 

20	 Vgl. Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 198.
21	 Ebd., S. 199.
22	 Ebd., S. 202.
23	 Ebd.
24	 Ebd.
25	 Ebd., S. 193.

LARS GERTENBACH

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

der Siegeszug eines ins Religiöse abdriftenden Marktradikalismus oder 
das mit Transnationalisierung und Globalisierung verbundene Schwin-
den vermeintlich unteilbarer Souveränitäten.26 Angesichts der früheren 
Schriften ist dies bemerkenswert, weil Derrida nun wie selbstverständ-
lich deklariert, »daß Untersuchungen dekonstruktiven Stils in das Pro-
blemfeld des Rechts, des Gesetzes und der Gerechtigkeit einmünden«.27 
Die Dekonstruktion überschreitet damit den engeren Kreis des philo-
sophischen Diskurses und erhält einen deutlich politischeren Zug. Eine 
zentrale Wegmarke bildet hierbei Derridas Auseinandersetzung mit 
dem Recht, die er mit zwei in Gesetzeskraft. Der ›mystische Grund der 
Autorität‹ abgedruckten Vorträgen der Jahre 1989 und 1990 eröffnet. 
Diese Texte nehmen eine Schlüsselrolle in der politischen Wendung der 
Dekonstruktion ein und sie sind es auch, die sich Benjamins Zur Kritik 
der Gewalt zuwenden.

Doch obwohl diese beiden Texte für Derridas politische Philosophie 
von immenser Bedeutung sind, finden sich verwandte Überlegungen 
auch bereits in früheren Arbeiten. Neben den sprachtheoretischen Tex-
ten, in denen Ordnungsfragen anhand des Systems der Sprache disku-
tiert werden,28 sind dies vor allem jene Schriften, in denen die Figur des 
Supplements diskutiert wird. Diese steht paradigmatisch für die Kon-
zeption des Anderen der Ordnung bei Derrida, in der es um die Un-
trennbarkeit des Anderen von der Ordnung bzw. um die Innerlichkeit 
des Außen geht. Wie vor allem in der Auseinandersetzung mit Rousseau 
deutlich wird, kritisiert Derrida die identitätslogische Trennung von In-
nen und Außen und setzt an ihre Stelle eine »Logik der Supplementa-
rität, in der das Draußen drinnen ist, das Andere und der Mangel sich 
wie ein Mehr einem zu vervollständigenden Weniger hinzufügen, das, 
was an eine Sache sich anfügt, für den Fehler dieser Sache einspringt, 
der Fehler als das Draußen des Drinnen bereits innerhalb des Drinnen 
ist, usw.«29 Dieses Modell des konstitutiven Außens konfiguriert das 
Andere nicht als das ›ganz Andere‹, sondern vielmehr als das ›innere 
Andere‹, das als Bedingung der Möglichkeit (und Unmöglichkeit) der 
Schließung des Innens fungiert. Es ist zugleich das stabilisierende »Or-
ganisationsprinzip der Struktur«30 wie auch das, was dieser Schließung 

26	 Vgl. Jacques Derrida, Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und 
die neue Internationale, Frankfurt a. M. 2004, S. 115ff.; ders., Schurken. Zwei 
Essays über die Vernunft, Frankfurt a. M. 2003.

27	 Jacques Derrida, Gesetzeskraft. Der ›mystische Grund der Autorität‹, Frankfurt a. M.  
1996, S. 17.

28	 Vgl. Jacques Derrida, »Gewalt und Metaphysik. Essay über das Denken Em-
manuel Levinas«, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M. 1976,  
S. 121–235.

29	 Jacques Derrida, Grammatologie, Frankfurt a. M. 1983, S. 371.
30	 Jacques Derrida, »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissen-

AUSGANG – SUPPLEMENT – SCHWELLE

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

entgegensteht, d. h. eine vollständige und abgeschlossene Identität un-
möglich macht. Das Andere ist ein Riss innerhalb des Eigenen, das Sup-
plement ein Zusatz, der nicht bloß äußerlich ist und daher »weder eine 
Präsenz, noch eine Absenz« bezeichnet.31 Das Andere bekommt damit 
eine konstitutive Bedeutung: Ordnung ist ohne ihr Anderes nicht zu 
begründen. Das Modell ist das einer Verwerfung, die als Fundament 
der Ordnungsbildung begriffen werden muss. Eine entscheidende poli-
tische Geste der Dekonstruktion besteht daher im Aufzeigen der in der 
Operativität von Ordnung begründeten Verwerfungen – ein Aspekt, 
der (stärker personalistisch gewendet) in die postkoloniale Debatte als 
»Othering« eingegangen ist.32 Da sich diese Denkfigur des Anderen 
der Ordnung aber nicht bloß auf personale Exklusion bezieht, kehrt 
sie auch in den allgemeinen ordnungs- und rechtstheoretischen Überle-
gungen Derridas wieder. An der spezifischen Art der Benjamin-Lektüre 
und den darin enthaltenen Folgerungen für die Frage nach dem Ande-
ren der Ordnung lässt sich dies nachvollziehen.

Als Haupteinsatzpunkt müssen die verschiedenen Grundunter-
scheidungen Benjamins gelten, die Derrida vor allem auf ihre Unun-
terscheidbarkeit und paradoxale Struktur hin liest. Wie in anderen 
dekonstruktiven Lektüren liegt dem die Annahme zugrunde, dass die 
Dekonstruktion in diesen Unterscheidungen bereits ›am Werk‹ ist.33 
Eine zentrale Textoperation Derridas besteht darin (entlang einer ins-
gesamt äußerst fragwürdigen Lesart und recht tendenziösen Umschrei-
bung des Textes von Benjamin34), die Unterscheidung der beiden 

schaften vom Menschen«, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M.  
1976, S.422–442, hier: S. 422.

31	 Derrida, Grammatologie, S. 537.
32	 Gayatri Chakravorty Spivak, »The Rani of Sirmur. An Essay in Reading the 

Archives«, in: History and Theory 24 (3), 1985, S. 247–272, hier: S. 252ff.; vgl. 
Julia Reuter, Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen in der Soziologie 
des Fremden, Bielefeld 2002.

33	 So heißt es dort: »Es scheint mir also dringend zu sein, diese Benjaminschen Ge-
gensätze zu dekonstruieren; sie dekonstruieren sich selbst, auch als Paradigmen für 
die Dekonstruktion.« Derrida, Gesetzeskraft, S. 82f. Eine genauere Formulierung 
der Annahme, dass die von ihm untersuchten Texte mit »selbstdekonstruktiven 
Tendenzen zu kämpfen haben« (Derrida, Schurken, S. 202, Anm. 39), findet sich 
in einem Text zu Paul de Man. Dort schreibt Derrida, »daß sogar die Bedingung 
einer Dekonstruktion ›am Werk‹, ›im Werk‹ sein kann […], im zu dekonstruie-
renden System, daß sie darin bereits vorgefunden werden kann und bereits an 
der Arbeit ist und daß sie sogar einen Anteil hat an der Konstruktion dessen, was 
sie gleichzeitig zu dekonstruieren droht.« Jacques Derrida, Mémoires. Für Paul de 
Man, Wien 1988, S. 102f.

34	 Die gravierenden Fehlinterpretationen des Textes von Benjamin stehen hier nicht 
im Zentrum. Die deutlichste Fehllektüre besteht darin, all jene Begriffe und Über-

LARS GERTENBACH

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

Formen des Generalstreiks mit dem Bezug auf das Problem der Recht-
setzung bzw. -gründung zusammenfallen zu lassen. Da für Derrida 
die Differenz zwischen einer politischen, auf Herstellung einer neuen 
Ordnung gerichteten und einer proletarischen, auf Suspendierung der 
Ordnung gerichteten Form des Streiks »nie ein reiner Gegensatz« ist, 
wird der (nun nicht weiter differenzierend im Singular auftretende) 
Generalstreik so charakterisiert, dass er »ein verliehenes Recht ausübt, 
um die existierende Rechtsordnung in Frage zu stellen und eine revo-
lutionäre Situation zu schaffen, in der es darum geht, ein neues Recht, 
ja vielleicht auch einen neuen Staat zu (be)gründen«.35 Als Konsequenz 
ergibt sich daraus eine prinzipielle Gründungsbezogenheit aller Gewalt 
– und nicht wie bei Benjamin die prinzipielle Gewaltbezogenheit allen 
Rechts. So heißt es unmittelbar weiter im Text: »Alle revolutionären Si-
tuationen, alle revolutionären Diskurse […] rechtfertigen die Gewaltan-
wendung, indem sie sich auf die Einrichtung eines neuen Rechts berufen, 
die gerade stattfindet oder die noch aussteht.«36

In der Konsequenz findet sich hier eine andere Konzeption des Ver-
hältnisses von Recht und Gewalt und damit auch eine Verschiebung 
der Frage nach dem Anderen der Ordnung. Derrida ›übersetzt‹ Benja-
mins Unterscheidungen recht eigenwillig in das allgemeinere Problem, 
dass die rechtsetzende nicht von der rechtserhaltenden Gewalt getrennt 
werden kann – ein Problem, das nun Pate steht für die These einer prin-
zipiellen Kontamination von Recht und Gewalt.37 Für die Konzeption 
des Anderen des Rechts hat dies zwei unmittelbare Folgen: Erstens, dass 
das vom Recht in der Regel als außerrechtlich bzw. als Gegenprinzip 
begriffene Moment der Gewalt im Innern des Rechts selbst präsent 
ist und gerade dessen Ordnung und Wirken konstituiert. Und zwei-
tens, dass Gerechtigkeit nun nicht als das Andere des Rechts erscheint, 
sondern im Innern dieser Paradoxie von Recht und Gewalt verankert 
ist. Wurde die These der Unentscheidbarkeit aller Rechtsprobleme in-
nerhalb der bestehenden Rechtsbegriffe von Benjamin als Ausweis für 
einen blinden Fleck der Rechtstheorie genommen und als Hinweis be-

legungen, die auf eine Loslösung des Bezugs der Gewalt auf das Recht (in seinen 
beiden Formen) gerichtet sind, in die eigentlich anders strukturierte und auf einer 
anderen Ebene angesiedelte Unterscheidung von rechtsetzender und rechtserhal-
tender Gewalt einzuschreiben und diese zu dekonstruieren. Vgl. Derrida, Gesetzes-
kraft, S. 82–84.

35	 Ebd., S. 82, 76, Herv. LG.
36	 Ebd., S. 76f., Herv. LG.
37	 Vgl. ebd., S. 83. Derrida übergeht zudem, dass dieses Problem bei Benjamin be-

reits zentral diskutiert wird, wenn er behauptet, dass er »über das von Benjamin 
formulierte Vorhaben« hinausgeht, sofern er »deutlich macht, daß die ›rechtset-
zende Gewalt‹ eine ›rechtserhaltende Gewalt‹ in sich bergen muß und sich nicht 
von ihr loslösen kann.« Ebd. Vgl. Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 189, 196.

AUSGANG – SUPPLEMENT – SCHWELLE

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

griffen, dass Gerechtigkeit nicht in den bestehenden Formen des Rechts 
aufgehen kann, so situiert Derrida die Frage der Gerechtigkeit gerade 
in diesem Zwiespalt: »[D]iese Aporien sind die bevorzugte Gegend, der 
bevorzugte Ort der Dekonstruktion«.38 Beide Punkte machen deutlich, 
dass hiermit auch das (anarchistische bzw. revolutionäre) Moment der 
Suspension der Ordnung verschwindet. Letztlich ist so keine Gewalt 
ohne positiven Rechtsbezug denkbar, da für Derrida jede Suspension 
des Rechts unmittelbar mit der Setzung eines neuen Rechts zusammen-
fällt: »Im Recht ist sie [die eben nicht genauer bestimmte Gewalt, LG] 
indes jenes, was das Recht suspendiert. Sie unterbricht das etablierte 
Recht, um ein neues zu begründen.«39 Jede Form der Unterbrechung 
oder Aufhebung des Rechts erscheint so als Akt, der wiederum selbst 
Recht setzt und sich in den Zirkel von rechtsetzender und rechtserhal-
tender Gewalt einschreibt.40

An den Umschreibungen des Benjamin-Textes zeigen sich minde-
stens zwei Aspekte, die charakteristisch für Derridas Modell des An-
deren der Ordnung sind. Erstens findet mit der Einschreibung jegli-
cher Gewalt in das Problem der Rechtsetzung eine Verabsolutierung 
des Unentscheidbaren statt. Gemeint ist damit, dass die Beziehung von 
Recht und Gewalt (und die hierin zutage tretenden Aporien und Un-
entscheidbarkeiten) nicht mehr als historisch und d. h. auch als ›end-
lich‹ gedacht werden können. Das Andere der Ordnung ist nicht als 
Ausgang konzipiert, sondern prozessiert im Innern der Rechtsordnung, 
d. h. innerhalb der »logisch-formalen Paradoxien«41 des Rechts. Da-
mit verbunden wird zweitens die Frage der Gerechtigkeit auf Aporien 
und Unentscheidbarkeiten innerhalb der bestehenden Rechtsformen 
verlagert. Gerechtigkeit wird so enger mit dem Recht verknüpft als es 
bei Benjamin der Fall ist – sie erscheint am ›Grund‹ des Rechts, wenn 
Derrida sie in deren paradoxaler Gründungsstruktur verankert. Nur so 
ist es zu begründen, dass die Dekonstruktion selbst auf Gerechtigkeit 
verweist, ja als solche bezeichnet wird: »Diese Gerechtigkeit, die kein 
Recht ist, ist die Bewegung der Dekonstruktion: sie ist im Recht oder 
in der Geschichte des Rechts am Werk«.42 Dadurch distanziert sich 
Derrida mit dem Ziel der »Umgestaltung« bzw. »Neu(be)gründung 

38	 Derrida, Gesetzeskraft, S. 44.
39	 Ebd., S. 78.
40	 Vgl. Sinnerbrink, »Deconstructive Justice and the ›Critique of Violence‹«,  

S. 493. Ähnlich problematisch argumentiert Morgenroth, wenn er Benjamins 
Figur der reinen Gewalt mit dem Modell der regulativen Idee verknüpft und als 
»unerreichbar« beschreibt. Vgl. Morgenroth, »Benjamin – Agamben. Politik des 
Posthistoire«, S. 151.

41	 Derrida, Gesetzeskraft, S. 44.
42	 Ebd., S. 52; vgl. auch S. 30.

LARS GERTENBACH

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

des Rechts und der Politik«43 grundlegend von Benjamins Motiv der 
»Durchbrechung«44 des Zirkels von gründender und erhaltender Ge-
walt. Während dieser bemüht ist, Gerechtigkeit von der Beziehung 
zum Recht und damit den Mechanismen der Gründung und Erhaltung 
bestehender Ordnung zu lösen (und so als das Andere der Ordnung 
auszuweisen), sind es für Derrida jene Mechanismen selbst, welche 
die Dekonstruktion (als Gerechtigkeit) gewährleisten: »Weil sie sich 
dekonstruieren läßt, sichert die Struktur des Rechts oder – wenn Sie 
wollen – der Gerechtigkeit, der Justiz als Recht, die Möglichkeit der 
Dekonstruktion.«45 Oder anders: Das Recht ermöglicht »die Dekon-
struktion, das Praktizieren einer Dekonstruktion, die im Grunde stets 
Rechtsfragen, Fragen der Rechtmäßigkeit und der Berechtigung, Fra-
gen, die das Recht betreffen, aufwirft«.46 Entlang der bereits beschrie-
benen dekonstruktiven Figur des Supplements wird Gerechtigkeit so 
als eine Art unendliche Forderung begriffen und in den Aporien des 
Rechts verankert.

3. Das Andere als Schwelle: Giorgio Agamben

Neben Derrida haben die Schriften von Giorgio Agamben einen we-
sentlichen Anteil an den aktuellen Diskussionen um den Nexus von 
Recht und Gewalt und dem Interesse am Anderen der Ordnung. 
Agamben folgt hierbei zunächst einer anderen Argumentationslinie 
als Derrida. Denn die zentrale Bedeutung obliegt dem Verhältnis von 
Recht und Ausnahme, wobei der Ausnahmezustand den Moment der 
»Suspendierung der Rechtsordnung« bezeichnet, dem zugleich ein »für 
die Rechtsordnung paradigmatisch-konstitutives Wesen« zukommt.47 
Dennoch zeigt sich Agamben zunächst von ähnlichen Phänomenen fas-
ziniert wie Derrida. So spricht er in Ausnahmezustand etwa von »der 
Grenze zwischen Recht und Politik«, der »Zone der Unentscheidbar-
keit« oder der »Schwelle der Unbestimmtheit zwischen Demokratie und 
Absolutismus«.48 Derartige Schwellen-, Grenz- und Vermischungsfi-
guren sind symptomatisch und theorietragend für die gesamte Argu-
mentation der Homo-sacer-Bände, die ein Paradoxon zu ihrem Aus-
gangspunkt wählen – den (fiktiven) Ausspruch des Souveräns: »Ich, der 
Souverän, der ich außerhalb des Rechts stehe, erkläre, daß es kein Au-

43	 Ebd., S. 56.
44	 Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 202.
45	 Derrida, Gesetzeskraft, S. 30.
46	 Ebd.
47	 Agamben, Ausnahmezustand, S. 32, 13.
48	 Ebd., S. 7, 8, 9.

AUSGANG – SUPPLEMENT – SCHWELLE

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

ßerhalb des Rechts gibt.«49 So zeigt sich auch Agamben maßgeblich an 
Fragen der Gründung und der Unentscheidbarkeit interessiert, wenn-
gleich es ihm stärker um den Aspekt der (souveränen) Entscheidung, 
die Gewaltförmigkeit derartiger Schließungen sowie die damit verbun-
denen Verwerfungen geht.50 Eine andere Akzentuierung bekommt die 
Frage nach dem Anderen der Ordnung aber dadurch, dass Agamben sie 
im Rahmen der Diskussion des Ausnahmezustands primär als topolo-
gisches Problem der Schwelle aufwirft. »In Wahrheit steht der Ausnah-
mezustand weder außerhalb der Rechtsordnung, noch ist er ihr imma-
nent, und das Problem seiner Definition betrifft genau eine Schwelle 
oder eine Zone der Unbestimmtheit, in der innen und außen einander 
nicht ausschließen, sondern sich un-bestimmen.«51 Bei dem Problem 
des Ausnahmezustands – und damit dem der Geltung und Suspendie-
rung der Rechtsordnung – handelt es sich um eine topologische Ausei-
nandersetzung, da »der Konflikt um den Ausnahmezustand wesentlich 
als Streit um den locus, der ihm zukommt«52 zu begreifen ist.

Im Rahmen der Einschreibung des Verhältnisses von Recht und Aus-
nahme in ein topologisches Register findet bei Agamben eine zweifache 
Besetzung der Figur des Anderen statt: Das Andere ist zum einen das 
durch die Ordnung Verworfene (und so in sie Einbezogene), zum ande-
ren aber auch als Moment jenseits der Schwelle der Ordnung konzipiert. 
Beide Aspekte machen deutlich, dass Ordnung und deren Anderes weder 
entlang einer komplementären noch einer supplementären Logik aufei-
nander bezogen sind: Das Andere der (Rechts-)Ordnung ist nicht bloß 
ein (noch) nicht gesetzlich regulierter Raum – und zugleich wird mit der 
Figur der Schwelle auch ein Umschlagen der Ordnung denkbar. Diese 
zweifache Besetzung der Figur des Anderen findet sich auch im Konzept 
des Ausnahmezustands: im Schmitt’schen Sinne der temporären Aus-
setzung des Rechts zur Erhaltung der Ordnung des Gesetzes53 und, an 
Benjamin orientiert, als »Pforte«, die zur »Deaktivierung und Untätig-
keit des Rechts«54 führt. Agamben schlägt damit ein anderes Modell vor 
als Derrida und distanziert sich trotz der Orientierung an den Unent-
scheidbarkeiten und Aporien des Rechts vom Gestus der Dekonstruk-
tion.55 Denn gerade die Diskussion um die »Entsetzung des Rechts«56  

49	 Giorgio Agamben, Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben, 
Frankfurt a. M. 2002, S. 25.

50	 Vgl. ebd., S. 74.
51	 Agamben, Ausnahmezustand, S. 33.
52	 Ebd.
53	 Vgl. ebd., S. 41.
54	 Ebd., S. 77.
55	 Vgl. ebd., S. 39.
56	 Ebd., S. 65; vgl. Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 202.

LARS GERTENBACH

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

findet unter der Annahme statt, dass es sich hierbei »nicht um eine 
Übergangsphase [handelt], die nie zu ihrem Ende kommt, und eben-
sowenig um den Prozeß einer unendlichen Dekonstruktion, der das 
Recht in einer gespenstischen Welt aufrechterhält und zugleich nicht 
mehr mit ihm zu Rande zu kommen vermag«.57

Bemerkenswert ist an derartigen gegen Derrida gerichteten Formu-
lierungen, dass sie bei Agamben in der Regel mit einem direkten (und 
positiven) Bezug auf Benjamin einhergehen und so auch als Kritik an 
Derridas Annäherung von Benjamin an die Dekonstruktion verstanden 
werden müssen.58 Es ist daher kein Zufall, dass Benjamin für Agamben 
gerade in Bezug auf das Andere der Ordnung von zentraler Bedeutung 
ist. Dabei rekurriert er allerdings nicht allein auf Zur Kritik der Gewalt, 
sondern auch auf dessen sprachtheoretische Arbeiten. Während Sprache 
für Derrida (und den Poststrukturalismus insgesamt) stets mit einer Ge-
walt der Benennung einhergeht, nämlich »einzuschreiben, zu ordnen, 
zu suspendieren«59, versucht Agamben im Anschluss an Benjamin eine 
andere Sprache auszuweisen, die als »reine Sprache«60 nicht dem Modell 
der performativen Zurichtung folgt. Relevant für die Frage nach dem 
Anderen der Ordnung ist dieser Aspekt, weil in allen drei Positionen 
Recht und Sprache in eine Analogie gesetzt werden und Sprache neben 
der Rechtsordnung als Modell von Ordnung schlechthin gilt – so dass 
es weitreichende Folgen hat, wenn Sprache als notwendig gewaltförmig 
begriffen wird.

Doch so unübersehbar die Anleihen Agambens bei Benjamin sind,61 
gerade die Frage nach dem Anderen der Ordnung macht deutlich, dass 

57	 Agamben, Ausnahmezustand, S. 76.
58	 Allerdings ignoriert Agamben dabei Derridas Ausführungen nahezu komplett. 

Lediglich in Homo sacer findet sich eine, Derridas Lektüre deutlich zurückwei-
sende Bemerkung. Dort betont er, dass die mangelnde Bestimmung der göttlichen 
Gewalt bei Derrida den »gefährlichsten Mißverständnissen ausgeliefert« ist und 
schreibt diesbezüglich: »[D]avon zeugen die Skrupel, mit denen Derrida in seiner 
Interpretation des Essays vor ihr warnt, indem er sie, mit bemerkenswerter Ver-
kennung, der nazistischen ›Endlösung‹ annähert.« Agamben, Homo sacer, S. 74. In 
Ausnahmezustand wird Derrida lediglich erwähnt, um den Begriff der Gesetzes-
kraft genauer in den Blick zu nehmen. Vgl. Agamben, Ausnahmezustand, S. 47.

59	 Derrida, Grammatologie, S. 197; vgl. ders., »Gewalt und Metaphysik«, S. 225.
60	 Agamben, Ausnahmezustand, S. 75.
61	 Seine Vertrautheit mit Benjamins Werk bezeugt etwa auch die detailreiche Aus-

einandersetzung mit der Figur des Engels und dem Verhältnis von Erlösung und 
Glück bei Benjamin. Vgl. Giorgio Agamben, »Walter Benjamin und das Dämo-
nische. Glück und geschichtliche Erlösung im Denken Benjamins«, in: ders., 
Die Macht des Denkens. Gesammelte Aufsätze, Frankfurt a. M. 2013, S. 237–273. 
Für die Diskussion zu Benjamin und Paulus vgl. ders., Die Zeit, die bleibt. Ein 
Kommentar zum Römerbrief, Frankfurt a. M. 2006, S. 153ff.

AUSGANG – SUPPLEMENT – SCHWELLE

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

an einem wesentlichen Punkt erhebliche Differenzen bestehen. Um dies 
zu rekonstruieren, ist es wichtig daran zu erinnern, dass bei Benjamin 
zunächst kein prinzipieller Gegensatz zwischen mythischer und reiner 
Gewalt besteht. Denn auch wenn die mythische Gewalt in letzter In-
stanz »der rechtsetzenden sich nächstverwandt, ja identisch erweisen 
möchte«, so tritt sie doch zunächst als reine, d. h. »unmittelbare Gewalt« 
auf.62 Agamben versucht demgegenüber die mythische Gewalt aufgrund 
ihrer letztinstanzlichen Verwandtschaft mit der rechtsetzenden Gewalt 
von den Formen der reinen Gewalt abzutrennen – mit der Konsequenz 
einer Identifikation von mythischer und rechtlicher Gewalt auf der ei-
nen und reiner und göttlicher Gewalt auf der anderen Seite. Während 
Benjamin mythische und göttliche Gewalt als zwei Formen der reinen 
Gewalt ins Spiel bringt, steht bei Agamben die reine Gewalt einer dif-
fusen »mythisch-rechtlichen«63 Gewalt entgegen.

Verdeckt wird dadurch zunächst, dass Benjamin bei der Bestimmung 
der reinen Gewalt gerade am Beispiel der mythischen Gewalt ansetzt. 
Denn reine Gewalt ist zunächst nur jene, die sich »nicht als Mittel auf 
einen vorgesetzten Zweck bezieht«, sondern sich zu dem Verhältnis von 
Zweck und Mittel »vielmehr irgendwie anders« verhält.64 Sie ist zu-
nächst nichts anderes als reines Mittel oder – wie Benjamin am Beispiel 
des Zorns formuliert – bloße »Manifestation«, läuft aber als mythische 
Gewalt darauf hinaus, sich wiederum ans Recht zu binden bzw. Recht 
zu setzen.65 Der entscheidende Unterschied besteht nun darin, dass 
Agamben mit der Gleichsetzung von mythischer und rechtlicher Ge-
walt ein für Benjamin wesentliches Problem ignoriert, das darin besteht 
mythische und göttliche Gewalt zu unterscheiden.66 Erkennbar ist dies 
an einer Formulierung am Ende des Textes. Dort heißt es: »Nicht gleich 
möglich noch auch gleich dringend ist aber für Menschen die Ent-

62	 Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 197.
63	 Agamben, Ausnahmezustand, S. 74.
64	 Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 196.
65	 Ebd.; vgl. ebd. S. 197f. Bei Benjamin sind diese Formulierungen etwas unklar, 

weil er durch die späteren Passagen zur göttlichen Gewalt nahelegt, dass die 
mythische Gewalt aufgrund ihrer Beziehung zum Recht im Grunde keine reine 
Gewalt mehr ist – und an einigen Stellen suggeriert, dass reine und göttliche 
Gewalt identisch sind. Vgl. ebd., S. 203. Auf der Basis der Abfolge des Argu-
mentationsganges und der Stoßrichtung seines letzten Absatzes ist eine solche 
Lesart jedoch irreführend, zumal sie nicht imstande ist, jene Befürchtung zu 
begreifen, um die es im Folgenden geht.

66	 Hinzu kommt, dass die Bestimmung der reinen Gewalt (im Sinne der gött-
lichen Gewalt ohne Bezug zum Recht) bei Agamben letztlich anhand des Zorns 
(für Benjamin nicht ausschließlich, aber hauptsächlich eine Form mythischer 
Gewalt) vollzogen wird und anhand dieses Beispiels als reine »Manifestation« 
beschrieben wird. Vgl. Agamben, Ausnahmezustand, S. 75.

LARS GERTENBACH

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

scheidung, wann reine Gewalt in einem bestimmten Falle wirklich war. 
Denn nur die mythische, nicht die göttliche, wird sich als solche mit 
Gewißheit erkennen lassen«67 Entscheidend ist hier der Tempuswech-
sel: Er deutet an, dass eine Gewissheit nur im Nachhinein möglich ist 
und eine sichere Bestimmung der Form der reinen Gewalt nur im Falle 
der mythischen gelingen kann. Bedeutend ist dieser Aspekt – auch über 
die Interpretation des Textes hinaus – deshalb, weil er für Agambens 
gesamte Konzeption emblematischen Charakter hat. Die eigenwillige 
Sortierung der verschiedenen Formen der Gewalt führt bei Agamben 
dazu, dass reine Gewalt als solche ohne Beziehung zum Recht – und 
daher als ihr Anderes – erscheinen kann. Während für Benjamin reine 
Gewalt stets gefährdet ist, in mythische Gewalt umzuschlagen, scheint 
diese Sorge bei Agamben nicht mehr adressierbar zu sein. Er erweckt 
vielmehr den Eindruck, es könne vorab zwischen den Formen der Ge-
walt unterschieden werden.

Damit geht Agamben in der Bestimmung des Anderen der Ordnung 
einen anderen Weg als Benjamin. Indem die fragwürdige Abtrennung 
der mythischen von der reinen Gewalt zugleich auch die Sorge der Kor-
rumpierung bzw. des Rückfalls der reinen Gewalt beseitigt, übersieht 
(oder ignoriert) Agamben, dass reine Gewalt für Benjamin in der Regel 
die Form mythischer Gewalt annimmt. Als mythische Gewalt aber ver-
weist die reine Gewalt eben gerade nicht auf ein Anderes der Ordnung, 
da sie nicht aus dem Bannkreis der Rechtsgewalten hinausführt. Ange-
sichts der Diskussion der verschiedenen Formen des Generalstreiks und 
der Tatsache, dass Benjamin hier auf »revolutionäre Gewalt«68 zielt, wird 
schließlich erkennbar, welches Sachproblem hierin enthalten ist: Es 
geht um einen politischen Umsturz, der sich nicht wiederum selbst als 
neues Recht setzt, in mythisch-willkürliche Gewalt umschlägt oder (wie 
im orthodoxen Marxismus) auf eine Aneignung des Staatsapparates hi-
nausläuft. Bei Agamben hingegen führt diese eigentümliche Begriffsver-
schiebung zu einer Verschärfung des Dualismus zwischen aporetischer 
Rechtsordnung und ihrem ganz Anderen – in Form der zweckbefreiten, 
reinen Gewalt. Damit wird reine Gewalt als solche zur Figur des Ande-
ren der Ordnung und erscheint letztlich selbst in mythischem Gewand. 
Sie wird zur blanken Erlösungsformel innerhalb einer abendländischen 
Verfallsgeschichte.

67	 Ebd., S. 202f.
68	 Ebd., S. 202.

AUSGANG – SUPPLEMENT – SCHWELLE

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

4. Vom Anderen des Rechts und dem Anderen der Ordnung

Die Auseinandersetzung mit Benjamin ist für Derrida und Agamben 
von zentraler Bedeutung. Bei Derrida leitet die Lektüre von Zur Kritik 
der Gewalt eine politische Wende der Dekonstruktion ein und formt 
eine Position, die er in weiteren Schriften noch stärker entfaltet und in 
das Konzept der »kommenden Demokratie« münden lässt.69 Bei Agam-
ben ist es werkgeschichtlich weniger dieser Text als die bereits in seinen 
ersten Schriften präsente Sprachtheorie Benjamins, wenngleich gerade 
die Thesen aus Zur Kritik der Gewalt seine politischen und rechtsphi-
losophischen Schriften durchziehen und auch die Diskussion von (und 
Wendung gegen) Schmitt beeinflussen. Dementsprechend sind die Les-
arten und Umschreibungen des Benjamin-Textes keineswegs nur von 
werkgeschichtlichem oder exegetischem Interesse. Sie lassen sich viel-
mehr als Vergrößerungsglas der politischen Philosophie beider Autoren 
begreifen, zumal gerade in diesen Bezügen die Frage nach dem Anderen 
der Ordnung verhandelt wird. 

Eine zentrale, bereits benannte Differenz zwischen den Positionen be-
trifft die Figur des Unentscheidbaren. Obwohl Benjamin deutlich auf 
die »Unentscheidbarkeit aller Rechtsprobleme« hinweist, insistiert er 
auf einer »geschichtsphilosophischen Rechtsbetrachtung«,70 um sowohl 
das naturrechtliche als auch das positiv-rechtliche Gewaltkonzept zu-
rückzuweisen. Die Kritik dieser beiden Positionen soll den Weg für eine 
andere Betrachtung der Gewalt eröffnen. Derrida hingegen verschließt 
sich einer solchen Annahme und lässt die Dekonstruktion genau jenen 
»Zwischenraum«71 der Unentscheidbarkeit einnehmen – mit dem Ziel, 
diesen Raum offen zu halten. Was bei Benjamin lediglich die Kritik 
der Gewalt motiviert und die Notwendigkeit dieses Unternehmens an-
zeigt, macht Derrida zum eigentlichen Inhalt der Auseinandersetzung 
um Recht und Gerechtigkeit. Damit geht es Derrida nicht um ein Mo-
ment außerhalb dieser Rechtsformen (als freizulegendes Fundament der 
Kritik), sondern um die konstitutive Ununterscheidbarkeit zwischen 
rechtserhaltender und rechtsetzender Gewalt. Letztlich kulminieren die 
Differenzen zwischen Benjamin und Derrida darin, ob diese Paradoxien 
als historische oder logisch-formale zu begreifen sind – ein Unterschied, 
der sich auch am Konzept des Messianischen zeigt.72 Demgegenüber 

69	 Vgl. Jacques Derrida, Schurken, S. 13f.; ders., Politik der Freundschaft, Frank
furt a. M. 2002, S. 156f.

70	 Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 182.
71	 Derrida, Gesetzeskraft, S. 30.
72	 Vgl. Sinnerbrink, »Deconstructive Justice and the ›Critique of Violence‹«,  

S. 487. Bei Benjamin bezieht sich Gerechtigkeit auf eine Figur der Erlösung. 

LARS GERTENBACH

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

zielt Agamben auf eine Entsetzung dieser paradoxalen Struktur des 
Rechts und sucht in den Diskussionen um den Ausnahmezustand und 
das »messianische Ereignis« nach »Mittel[n] und Wege[n] einer neuen 
Politik«.73 Er wendet sich gerade gegen Derridas Verabsolutierung des 
Unentscheidbaren: Denn in einer solchen Konzeption wird »das Gesetz 
unbegreiflich und gerade deshalb unüberwindbar, nicht absetzbar (in 
den Worten der Dekonstruktion: unentscheidbar)«.74

Die maßgeblichen Differenzen in Bezug auf die Konzeption des An-
deren der Ordnung lassen sich entlang dieser Lesarten und Umschrei-
bungen des Textes von Benjamin entfalten: An die Stelle des Sprungs 
»aus dem Kontinuum des Geschichtsverlaufs«75 tritt bei Derrida die 
»unendliche Aufgabe«76 der Dekonstruktion. Sie findet ihre Fortset-
zung in der »kommenden Demokratie«: Diese ist zwar »not hopeless, 
in despair, but foreign to the teleology, the hopefulness, and the sa-
lut of salvation«.77 Agamben hingegen schreibt die Thesen Benjamins 
stärker in den Kontext von Schmitt und damit in das Verhältnis von 
Souveränität und Ausnahme ein – eine Position, die »symptomatisch 
für Agambens Benjamin-Interpretation [ist], die vor allem unter Ver-
nachlässigung der ›Kritik‹ Benjamins dialektische Geschichtstheorie po-

Obschon Derrida zunächst ähnlich zu argumentieren scheint, wenn er Gerech-
tigkeit als »zu kommend« (Derrida, Gesetzeskraft, S. 56f.) charakterisiert, meint 
er jedoch etwas strukturell anderes, wodurch sich Derridas Konzept eines »Mes-
sianischen ohne Messianismus« erheblich von Benjamin unterscheidet. Derrida, 
Marx & Sons, Frankfurt a. M. 2004, S. 81–83; ders., Marx’ Gespenster, S. 97.

73	 Giorgio Agamben, »Der Messias und der Souverän. Das Problem des Gesetzes 
bei Walter Benjamin«, in: ders., Die Macht des Denkens. Gesammelte Aufsätze, 
Frankfurt a. M. 2013, S. 287–310, hier: S. 308; ders., Homo sacer, S. 196.

74	 Agamben, »Der Messias und der Souverän«, S. 303; vgl. ebd., S. 302. Zum Ver-
hältnis von Agamben zu Derrida vgl. Leland de la Durantaye, Giorgio Agamben. 
A Critical Introduction, Stanford, Calif. 2009, S. 184ff.; Elke Lachert, »Wege 
dorthin. Zum Problem der Unentscheidbarkeit bei Agamben und Derrida«, in: 
Janine Böckelmann/Frank Meier (Hrsg.), Die gouvernementale Maschine. Zur 
politischen Philosophie Giorgio Agambens, Münster 2007, S. 207–215.

75	 Walter Benjamin, Das Passagen-Werk, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. V, 
Frankfurt a. M. 1991, S. 595.

76	 Derrida, Marx’ Gespenster, S. 96f.; ders., Schurken, S. 171.
77	 Jacques Derrida, Rogues. Two Essays on Reason, Stanford 2005, S. xv. Ich zitiere 

diese Aussage aus Schurken hier auf Englisch, weil die deutsche Ausgabe den 
wesentlichen (und für Derrida paradigmatischen) Aspekt falsch übersetzt. Dort 
heißt es: »Nicht verzweifelt, doch jeder Teleologie, jeder Hoffnung und jedem 
Erlösungsheil fremd.« Derrida, Schurken, S. 13f. Sowohl im französischen Origi-
nal als auch in der englischen Übersetzung sind alle Bestandteile der Aufzählung 
syntaktisch auf »salvation« bezogen – es geht also nicht schlechthin um Hoff-
nung und Teleologie.

AUSGANG – SUPPLEMENT – SCHWELLE

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

litisch-messianisch verkürzt«.78 Dies führt bei Agamben dazu, dass seine 
Arbeiten zwar deutlich näher an Benjamin sind, aber »durchwegs den 
Eindruck [machen], als würden sie den dekonstruktiven Denkgestus in 
schmittianisch verschärfter Form weiterführen wollen«.79 Es ist damit 
gerade das für Benjamin zentrale Modell der Kritik und die eigentüm-
liche Melange aus Anarchismus und Messianismus, die Derrida und 
Agamben in den Hintergrund treten lassen.80

Was folgt daraus für die Frage nach dem Anderen der Ordnung? 
Während Benjamin sie in Richtung einer anderen Ordnung im Sinne 
einer Überwindung der bestehenden Formen des Rechts beantwortet, 
bezieht sie vor allem Derrida, z. T. aber auch Agamben, stärker auf das 
Andere im Sinne eines konstitutiv Verworfenen bzw. einer Andersheit 
im Innern der Ordnung. Die auf den ersten Blick paradoxe Konsequenz 
ist aber, dass die Frage gerade dadurch einen politisch wie theoretisch 
prominenteren Status erlangt. Das Andere der Ordnung entwickelt sich 
in dem Moment zu einem diskutablen theoretischen Konzept, als es im 
Anschluss an die Leitmodelle der Unentscheidbarkeit und Supplemen-
tarität zu einer Grenz- und Schwellenfigur wird. Denn zum einen ist 
hierüber wenig zu sagen, wenn sich das Andere auf eine eschatologische 
Figur der Erlösung zusammenzieht. Und zum anderen ermöglicht gera-
de jene Betrachtung der Ordnung von ihrer Grenze her einen anderen 
Zugang zu dieser Frage. So bieten sich diese Positionen gerade wegen 
ihrer Konzentration auf das Unentscheidbare für eine Verschiebung des 
Blicks auf jene Differenzfiguren des Nicht-Gedachten, Heterogenen 
oder »Marginalen«81 an. Folglich ist es nicht überraschend, dass jene 
Alteritätsfiguren überhaupt erst im Anschluss an Positionen der Dekon-
struktion die ihnen aktuell zukommende Stellung erlangt haben. Der 
Preis der Faszination für die Paradoxien im Verhältnis von Recht und 
Gewalt, für die Struktur der möglich-unmöglichen Gründung sowie 
(in gelegentlichen Überhöhungen) für das Minoritäre und Heterogene 
schlechthin ist jedoch (wie der Kontrast zu Benjamin sichtbar macht), 
dass das Andere der Ordnung im Sinne eines grundlegenden Bruchs 
entweder zur unvermittelten und selbst mythischen Setzung wird 
(Agamben) oder gänzlich verschwindet (Derrida).

Damit zeigen sich an der Dreierkonstellation nicht nur die Ei-
genheiten der jeweiligen Positionen, sondern auch unterschiedliche 
Konzeptionen des Anderen der Ordnung, die als paradigmatisch für 
bestimmte Linien der politischen Theorie gelten können: von der Kri-

78	 Morgenroth, »Benjamin – Agamben. Politik des Posthistoire«, S. 131.
79	 Oliver Marchart, Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, 

Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Frankfurt a. M. 2010, S. 221.
80	 Vgl. Sinnerbrink, »Violence, Deconstruction, and Sovereignty«, S. 90.
81	 Derrida, Gesetzeskraft, S. 59.

LARS GERTENBACH

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

tischen Theorie (bei Benjamin und Adorno) über einen dekonstrukti-
vistischen Poststrukturalismus (von Derrida bis Butler und Laclau) bis 
zu neueren Theorien des Politischen mit ihrer eigentümlichen Faszina-
tion für den Messianismus von Paulus (Agamben, Badiou und Žižek). 
Zudem wird ersichtlich, dass die Eingemeindung Benjamins in den 
Dekonstruktivismus gezwungen ist, einige theoretische und politische 
Aspekte seiner Schriften abzuschneiden. Betroffen ist davon auch der 
für Benjamin notwendige Bezug zwischen der Kritik des Verhältnisses 
von Recht und Gewalt und der Figur der reinen Gewalt, der gerade ge-
währleistet, dass die reine (göttliche) Gewalt nicht als willkürlicher oder 
idiosynkratischer Zusatz zu begreifen ist.82 Denn diese ist für Benjamin 
Ergebnis der Kritik der Gewalt selbst und nicht nach Vorliebe oder po-
litischem Willen aus dem Problemzusammenhang von Recht und Ge-
walt zu streichen.83 Trotz seines zunächst affirmativen Bezugs auf die 
Figur der göttlichen Gewalt ist auch Agamben mit diesem Problem 
konfrontiert, das sich letztlich als Verhältnis von Profanem und Mes-
sianischem begreifen lässt. Während Benjamin die profane »Jetztzeit« 
mit einer »schwachen messianischen Kraft« ausstattet,84 fungiert das 
Messianische bei Agamben jedoch eher als unverbundene Gegenfigur 
zu einer negativen Universalgeschichte, die zwar die Idee des Ausgangs 
noch festzuhalten versucht, jedoch kaum mehr aus der Gegenwart he-
raus bestimmen kann.85 Seinen Grund hat dies nicht zuletzt in der pro-
blematischen Unterscheidung von reiner und mythischer Gewalt bei 
Agamben, da sie die reine Gewalt gänzlich von dem Problem des Rechts 
abtrennt und zu einer Differenzlosigkeit in der Einschätzung von Ge-
walt führt. Letzten Endes fallen so alle Formen von Gewalt und Exklu-

82	 Vgl. Liska, »The Legacy of Benjamin’s Messianism«, S. 208.
83	 Im Prinzip betont gerade Agamben diesen Punkt, wenn er auf die Unannehm-

barkeit der Thesen Benjamins für Schmitt hinweist. Vgl. Agamben, Ausnahme-
zustand, S. 64ff.

84	 Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, S. 704, 694.
85	 So potenziert sich in diesem Punkt, was bereits im Stil beider Autoren erkennbar 

ist: Benjamin ist trotz der geschichtsphilosophischen Orientierung ein Philo-
soph des Details und der Spuren des Alltags. Es geht ihm darum »in der Analy-
se des kleinen Einzelmoments den Kristall des Totalgeschehens zu entdecken«. 
Benjamin, Das Passagen-Werk, S. 575. Agamben hingegen ist mehr an den groß-
en Erzählungen und Paradigmen interessiert. Vgl. Giorgio Agamben, Signatura 
rerum. Zur Methode, Frankfurt a. M. 2009, S. 9–39. Zur Kritik an der Über-
historisierung und der Nivellierung historischer Differenzen bei Agamben vgl. 
auch Johannes Scheu, »Wenn das Innen zum Außen wird. Soziologische Fragen 
an Giorgio Agamben«, in: Soziale Systeme. Zeitschrift für soziologische Theorie 14, 
2008, S. 294–307; Morgenroth, »Benjamin – Agamben. Politik des Posthisto-
ire«, S. 138f.; Marchart, Die politische Differenz, S. 227ff.

AUSGANG – SUPPLEMENT – SCHWELLE

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

sion zusammen, während gleichzeitig der bei Benjamin präsente, das 
Problem der Erlösung als Drohung begleitende Rückfall in mythische 
Gewalt abwesend bleibt. In Verbund mit der Dramaturgie des weltge-
schichtlichen Verhängnisses wird so das Messianische bei Agamben zu 
einem Beiwerk – und genau deswegen selbst verabsolutiert.

LARS GERTENBACH

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189 - am 19.01.2026, 08:04:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

