Lars Gertenbach
Ausgang — Supplement — Schwelle

Das Andere der Ordnung bei Walter Benjamin,
Jacques Derrida und Giorgio Agamben

Es gehort zu den Eigentiimlichkeiten der Postmoderne, dass die Er-
schépfung utopischer Energien und das Ende der groffen Erzihlungen
von einem Interesse an Figuren der Andersheit oder des Anderen der
Ordnung begleitet wird. Eine Diskussionslinie, die seit den 1990er
Jahren vermehrt in den Blickpunke riicke, bezieht die Frage nach dem
Anderen der Ordnung auf rechtsphilosophische Uberlegungen und da-
rin zumeist auf das Verhilnis von Recht und Gewalt. Das Andere der
Ordnung erscheint hier als deren verdringter Teil, als eine die Ordnung
als solche griindende Gewalt, weshalb diese Diskussion insbesondere
um Fragen der Griindung, der Begriindbarkeit sowie der Entgriindung
kreist. Einen prominenten Ort hat sie in poststrukturalistischen Theo-
rien erlangt, was nicht nur aufgrund des Interesses an (Be-)Griindungs-
fragen wenig tiberrascht, sondern auch, weil das Verhiltnis von Recht
und Gewalt in einigen Texten von Jacques Derrida und Giorgio Agam-
ben prominent verhandelt wird. Beiden gemeinsam ist aber nicht nur,
dass sie diese Fragen erneut zur Debatte gestellt haben, sondern auch,
dass sie trotz unterschiedlicher Argumentationsweisen den gleichen Be-
zugspunkt aufweisen: Walter Benjamins 1921 publizierte Schrift Zur
Kritik der Gewalt.

Um diese Dreierkonstellation zwischen Benjamin, Derrida und
Agamben soll es im Folgenden gehen.” Im Zentrum des Aufsatzes ste-

1 Vgl. Walter Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, in: ders., Gesammelte Schriften,
Bd. II.1, Frankfurt a. M. 1999, S. 179—204.

2 Der Anschluss von Derrida und/oder Agamben an Benjamin ist zahlreich kom-
mentiert worden. Vgl. Petra Gehring, »Force and »Mystical Foundation« of Law:
How Jacques Derrida Addresses Legal Discourse, in: German Law Journal 6,
2005, S. 151-169; Burkhardt Lindner, »Derrida. Benjamin. Holocaust. Zur De-
konstruktion der »Kritik der Gewalt«, in: Klaus Garber/Ludger Rehm (Hrsg.),
global benjamin. Internationaler Walter-Benjamin-Kongress 1992, Bd. 3, Miin-
chen 1999, S. 1691-1723; Vivian Liska, »The Legacy of Benjamin’s Messianism:
Giorgio Agamben and Other Contenders, in: Rolf J. Goebel (Hrsg.), A Com-
panion to the Works of Walter Benjamin, New York 2009, S. 195—215; Rudolf
Maresch, »Gespensterverkehr. Derrida liest Benjamins »Zur Kritik der Gewalt«,
in: Concordia. Internationale Zeitschrift fiir Philosophie 29, 1996, S. 31—44; James
Martel, »Waiting for Justice: Benjamin and Derrida on Sovereignty and Im-
manence«, in: Republics of Letters. A Journal for the Study of Knowledge, Politics,

189

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LARS GERTENBACH

hen die hier zutage tretenden Modelle des Anderen der Ordnung. An
ihnen lassen sich nicht blof§ die unterschiedlichen Positionen rekon-
struieren, vielmehr stehen sie im Falle von Derrida und Agamben auch
sinnbildlich fiir die Art des Anschlusses an den Benjamin-Text — samt
der jeweiligen Fehllektiiren und Einseitigkeiten — und kénnen als para-
digmatisch fiir die jeweiligen Philosophien angesehen werden. Die Fra-
ge nach dem Anderen der Ordnung richtet sich damit im Folgenden
primir auf das Recht, wobei allgemein nach der Konzeptualisierung des
Anderen der Rechtsordnung und weniger nach den personalen Verwer-
fungen des Rechts (also etwa rechtsfreie Subjekte, Exklusion u. 4.) ge-
fragt wird. Der Text beginnt chronologisch mit Benjamin, bevor in den
anschliefenden Abschnitten auf Derrida und Agamben cingegangen
wird. Der letzte Abschnitt widmet sich der Gesamtkonstellation und
versucht die Eigenheiten und Probleme der jeweiligen Positionen zu-
sammenzutragen. Durch den Fokus auf die Frage nach dem Anderen
der Ordnung weist die hier anvisierte Auseinandersetzung mit Zur Kri-
tik der Gewalt tiber exegetische und philologische Fragen der Rezeption
Benjamins hinaus. Da hierin prototypische Positionen der politischen
Philosophie verhandelt und begriindet werden, ist diese Debatte auch
ein Eingangstor zum Verstindnis poststrukturalistischer (oder dekon-
struktiver) politischer Theorie.?

and the Arts 2, 2011, S. 158—172; Bettine Menke, »Die »Kritik der Gewalt« in
der Lektiire Derridase, in: Klaus Garber/Ludger Rehm (Hrsg.), global benjamin.
Internationaler Walter-Benjamin-Kongress 1992, Bd. 3, Miinchen 1999, S. 1671—
1690; Claas Morgenroth, »Benjamin — Agamben. Politik des Posthistoire, in:
Vittoria Borsd/Claas Morgenroth/Karl Solibakke/Bernd Witte (Hrsg.), Benja-
min — Agamben. Politik, Messianismus, Kabbala, Wirzburg 2010, S. 129-158;
David Pan, »Against Biopolitics: Walter Benjamin, Carl Schmitt, and Giorgio
Agamben on Political Sovereignity and Symbolic Orderc, in: 7he German Quar-
terly 82, 2009, S. 42—62; Robert Sinnerbrink, »Deconstructive Justice and the
»Critique of Violence«: On Derrida and Benjaming, in: Social Semiotics 16, 2006,
S. 485—497; Robert Sinnerbrink, »Violence, Deconstruction, and Sovereignty:
Derrida and Agamben on Benjamin’s »Critique of Violence«, in: Andrew Ben-
jamin/Charles Rice (Hrsg.), Walter Benjamin and the Architecture of Modernity,
Melbourne 2009, S.77-91; Robert Zacharias, »And yet«: Derrida on Benjamin’s
Divine Violence«, in: Mosaic 40, 2007, S. 103—116.

3 Dass sich die Arbeiten Benjamins fiir eine Diskussion poststrukturalistischer
Positionen eignen, zeigt sich auch an Beitrigen, die ihn als Grenzginger zwi-
schen Kritischer Theorie und Poststrukturalismus portritieren. Vgl. Sigrid
Weigel (Hrsg.), Flaschenpost und Postkarte. Korrespondenzen zwischen Kritischer
Theorie und Poststrukturalismus, Koln/Weimar 1995. Insbesondere seit Derridas
Anschluss an Zur Kritik der Gewalt ist dieser Text zu einem zentralen Diskus-
sionspunkt geworden. Vgl. Sinnerbrink, »Violence, Deconstruction, and Sove-
reignty, S. 78.

190

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSGANG - SUPPLEMENT ~ SCHWELLE
1. Das Andere als Ausgang: Walter Benjamin

Zur Kritik der Gewalt ist ein eigentiimlicher Text, auch innerhalb des
Werkes von Benjamin. Nicht nur enthilt er bereits geschichtsphiloso-
phische und messianische Motive, die tiblicherweise erst den spiteren
Schriften — also vor allem den geschichtsphilosophischen Thesen* —
zugerechnet werden, auffillig ist auch seine stilistische Differenz. Im
Unterschied zu anderen Texten Benjamins verfiigt er {iber einen rela-
tiv strikten Argumentationsaufbau, der entlang mehrerer Grundunter-
scheidungen entwickelt wird.* Dennoch gilt der Aufsatz gleichzeitig als
einer der schwierigsten und wegen seiner politischen Argumentation
auch problematischsten Texte Benjamins. Dieser Sonderstellung in-
nerhalb des Werkes entspricht auch eine Sonderstellung innerhalb der
Rezeption, die nicht zuletzt mit dem Bezug auf George Sorel und der
Nihe zu Carl Schmitt zusammenhingen.

Der Hinweis auf Schmitt lasst bereits erkennen, dass das Modell der
Ordnung bei Benjamin am Recht orientiert ist.® Es geht allgemein um
das Problem der Rechtsordnung und deren Begriindung (im doppelten
Sinne von Legitimation und Fundierung), das vor allem als eines der
Gewalt erscheint: Im Zentrum stehen die »im Ursprung und Aus-
gang mit Gewalt behafteten Rechtsordnungen«.” Die Bemiithungen
des Textes zielen auf das Verhiltnis von Recht und Gewalt, wobei im
Hintergrund die Frage nach dem Verhiltnis von Recht und Gerechtig-
keit steht. Benjamins Gegenstand ist zunichst die rechdiche Begriind-
barkeit von Gewalt, sei es als Mittel zu (gerechten) Zwecken oder als
Zweck selbst. An diesem Punket unterscheidet er zwischen zwei grund-
sitzlichen Positionen der Rechtstheorie: dem Naturrecht und dem po-
sitiven Recht, deren wesentlicher Unterschied im Verhaltnis von Zweck
und Mittel gefunden werden kann: »Das Naturrecht strebt, durch die
Gerechtigkeit der Zwecke die Mittel zu srechtfertigens, das positive
Recht durch die Berechtigung der Mittel die Gerechtigkeit der Zwecke
zu >garantieren«.«’ Beide bemiihen sich um eine Begrenzung der Legi-

4 Vgl. Walter Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, in: ders., Gesammelte
Schriften, Bd. 1.2, Frankfurt a. M. 1991, S. 691—704. Zum Entstehungskontext
und der Datierung des Textes vgl. die Anmerkungen der Herausgeber im zwei-
ten Band der Gesammelten Schriften: Walter Benjamin, Gesammelte Schriften,
Bd. II, Frankfurt a. M. 1991, S. 943ff.

s Vgl. Zacharias, »And yet: Derrida on Benjamin’s Divine Violence, S. 104.

6 Eine Diskussion der Beziige zwischen Benjamin und Schmitt findet sich insbe-
sondere bei Agamben. Vgl. Giorgio Agamben, Ausnahmezustand. Homo sacer
II.1, Frankfurt a. M. 2004, S. 64ff. Vgl. auch Pan, »Against Biopolitics«; Sinner-
brink, »Violence, Deconstruction, and Sovereignty«.

7 Walter Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 191.

8 Ebd., S. 180.

191

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LARS GERTENBACH

timitdt von Gewalt, die allerdings in beiden Fillen auf dem gleichen
Grunddogma beruht und, so Benjamin, daran scheitert: der Setzung,
dass innerhalb der Unterscheidung von Zweck und Mittel iiberhaupt
eine widerspruchsfreie und »gerechte« Rechtfertigung von Gewalt még-
lich sei.? So vermdgen es beide Positionen nicht, diesen Zirkel zu ver-
lassen und erméglichen dadurch auch keine Einsicht in das Verhilenis
von Recht und Gerechtigkeit.”® Wihrend sich das Naturrecht mit dem
Versuch, die Legitimitit der Gewalt iiber den Zweck ihrer Anwendung
zu begriinden, ginzlich in »eine bodenlose Kasuistik«'* manévriert, hile
Benjamin dem positiven Recht immerhin zugute, dass es durch seine
Befragung von Gewalt als Mittel zu einer konkreteren Bestimmung von
Gewalt beitrigt. Es ermoglicht eine Unterscheidung zwischen sanktio-
nierter und nicht-sankdionierter und hieraus folgend auch zwischen
rechtsetzender und rechtserhaltender Gewalt.”? Damit kommt dem
positiven Recht das Verdienst zu, die Frage der Gewalt auf die histo-
rischen Rechtsverhiltnisse zu beziehen, weshalb Benjamin hier zunichst
argumentativ anschlieSt und darin einen strategischen Ansatzpunkt er-
blickt, »um einen logischen Zirkel aufzubrechen, in dem er sowohl das
Naturrecht als auch das positive Recht befangen sieht«.'* Die Befangen-
heit beider Positionen bezieht er auf eine begrifflich-konzeptionelle Un-
zulinglichkeit, die verhindert, dass sie den Zirkel von Zweck und Mit-
tel verlassen. Genau dies beschrinkt sie in der Analyse der Formen von
Gewalt, da sie sich als auflerstande erweisen, andere Formen der Gewalt
in den Blick zu nehmen als solche, die unmittelbar (d. h. setzend oder
erhaltend) auf Rechtsverhiltnisse verweisen.

Dieser Aspeke ist fiir Benjamin entscheidend, um den Zusammen-
hang von Recht, Gewalt und Gerechtigkeit zu problematisieren. Die
Frage nach dem Anderen der Ordnung lisst sich daher an die Suche
»nach andern Arten der Gewalt [...], als alle Rechtstheorie ins Auge
faflt«’s adressieren. Damit wird auch deutlich, dass es hier nicht um
die Kritik geht, das bestehende Recht halte den selbstformulierten oder
zugesprochenen Anspruch an Gerechtigkeit nicht ein.’® Benjamin will
vielmehr aus den Begrenzungen der rechtstheoretischen Begriffe eine
andere Konzeption von Gewalt, Recht und vor allem Gerechtigkeit
formulieren, die eine tiefere Einsicht in das Verhiltnis von Recht und

9 Vgl ebd.

10 Vgl ebd., S. 181.

11 Ebd.

12 Vgl. ebd.

13 Vgl ebd., S. 187.

14 Lindner, »Derrida. Benjamin. Holocaust, S. 1695.

15 Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 196.

16 Vgl. Lindner, »Derrida. Benjamin. Holocaustc, S. 1696.

192

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSGANG — SUPPLEMENT - SCHWELLE

Gewalt ermdoglicht und zugleich auch eine Authebung der Ordnung
denkbar werden lisst, die aus dem Zirkel von Recht und Gewalt heraus-
fithre. Benjamins Text ist damit vom Ringen nach einem Auferhalb der
Grundunterscheidungen des Rechts durchdrungen, das die Grenzen der
bestehenden Rechtsbetrachtungen aufzeigen und schliefSlich auch als
Fundament seiner Kritik der Gewalt fungieren kann. Aus der Erkennt-
nis, dass ein Recht ohne Gewalt unméglich ist, zielt Benjamin darauf,
eine Gewalt ohne Bezug zum Recht zu finden, da sich erst darin das
zirkuldre Band im Verhiltnis von Recht und Gewalt trennen liefSe, das
die bestehende Ordnung konstituiert. Auch Gerechtigkeit ist als AufSen
des Rechts konzipiert und muss innerhalb der bestehenden Rechtsord-
nungen uneingeldst bleiben. Statt auf Gerechtigkeit beruht das Recht
auf Gewalt, so dass die Frage nach Gerechtigkeit fiir Benjamin zur Fra-
ge nach dem Anderen der (rechtlichen) Ordnung wird.

Zentral fiir diese Argumentation ist die an Sorel anschlieffende Un-
terscheidung zweier Formen des Generalstreiks: des politischen und des
proletarischen.”” Wahrend der politische Generalstreik auf eine recht-
liche Neuordnung dringt und damit selbst rechtsetzend ist, zielt der
proletarische Generalstreik nicht auf ein neues Recht, sondern auf die
Suspendierung und Delegitimierung der bestehenden Ordnung — wo-
mit »die erste dieser Unternehmungen rechtsetzend, die zweite dagegen
anarchistisch ist«.” Wihrend das bestehende Recht zur Absolutsetzung
der Rechtsgewalt im Sinne des staatlichen Gewaltmonopols tendiert,
bezeichnet der Generalstreik (wohlgemerkt nur in seiner proletarischen
Form) eine im wortlichen Sinne >auflerordentlichec Form von Gewalt.
Fir Benjamin ermoglicht diese an Sorel gewonnene Unterscheidung
eine andere Betrachtung des Verhiltnisses von Recht und Gewalt und
zeigt damit auch sein Gesamtziel genauer an: eine Sphire der Gewalt
zu finden, die weder Mittel fiir einen ihr dufleren Zweck ist, noch sich
selbst als Zweck setzt, sondern einen Ausgang aus der bestehenden Ord-
nung, d. h. der Verstrickung von Recht und Gewalt, zu weisen vermag.
Die zentrale Kategorie innerhalb dieser Diskussion ist die der sreinen
Gewalt, womit zunichst eine Gewalt gemeint ist, die — auflerhalb des
Verhiltnisses von Zweck und Mittel — reines Mittel ist und die sich
nicht wiederum selbst als rechtmiflige, rechtsetzende instituiert.” Erst
mit dieser Bestimmung ist es nach Benjamin mdoglich, die Frage der Ge-
rechtigkeit in den Blick zu nehmen, die allerdings nicht nur nicht mit
dem Recht identisch ist, sondern — und das ist entscheidend — ebenso
wenig mit der reinen Gewalt als solcher. Diese wird selbst noch einmal

17 Vgl. Georges Sorel, Uber die Gewalt, Frankfurt a. M. 1969, S. 134fF., 341; Ben-
jamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 193 .

18 Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 194.

19 Vgl. Pan, »Against Biopolitics«, S. 44.

193

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LARS GERTENBACH

in zwei Formen unterteilt, die sich gerade in Bezug zum Recht funda-
mental unterscheiden: die mythische und die gottliche Gewalt.* Die in
der Literatur zu Benjamin hiufig problematisierte Figur der gottlichen
Gewalt ist letztlich jene, die auf ein Auflerhalb der Ordnung verweist.
Sie vollzieht eine Suspension des Rechts, wihrend die mythische Ge-
walt — obwohl auch sie zunichst als reines Mittel auftreten mag — in
Recht und Ordnung zuriickfillt. Verweist die eine auf Gerechtigkeit,
so die andere auf Macht und Rechtsetzung: »Weit entfernt, eine reinere
Sphire zu eroffnen, zeigt die mythische Manifestation der unmittel-
baren [d. h.: reinen, LG] Gewalt sich im tiefsten mit aller Rechtsgewalt
identisch.«*

Aufgrund der komplexen und teils auch undurchsichtigen Argumen-
tation des Textes ist es nicht verwundetlich, dass gerade diese Unterschei-
dung in der Rezeption Benjamins zu zahlreicher Kritik und gravierenden
Missverstindnissen gefithre hat — auch bei Derrida und Agamben. Da-
her sei an dieser Stelle noch einmal das Motiv hinter diesen Begriffen be-
nannt: Es geht Benjamin letztlich um eine »Durchbrechung dieses Um-
laufs im Banne der mythischen Rechtsformen«** bzw. um die Suche nach
einem Ausweg aus dem »dialektischen Auf und Ab in den Gestaltungen
der Gewalt als rechtsetzender und rechtserhaltender«.?> Ohne eine sol-
che »Idee des Ausgangs« erscheint ihm weder eine Einsicht in das Ver-
hiltnis von Recht und Gewalt, noch eine »Kritik der Gewalt« moglich.>
Das Andere der Ordnung bleibt zunichst weitgehend unbestimmt — er
spricht im Text lediglich zweimal vage von einer »hoheren Ordnung«s —,
besitzt jedoch einerseits einen zentralen Stellenwert als Erkenntnis-
figur innerhalb des Modells der Kritik; und steht andererseits in dem
insbesondere fiir Benjamins Spatwerk eigentiimlichen Zusammenhang
von anarchistischen und messianistischen Motiven als grundlegendes
Gegenmodell zu aller rechtlich bestimmten bestehenden Ordnung.

2. Das Andere als Supplement und konstitutives AufSen:
Jacques Derrida

In den spiten 198oer Jahren beginnt Derrida sich intensiver politi-
schen, rechtsphilosophischen und ethischen Fragen zuzuwenden. Den
Hintergrund bilden hierbei nicht zuletzt politische Entwicklungen, wie

20 Vgl. Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 198.
21 Ebd,, S. 199.

22 Ebd., S. 202.

23 Ebd.

24 Ebd.

25 Ebd., S. 193.

194

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSGANG — SUPPLEMENT - SCHWELLE

der Siegeszug eines ins Religiose abdriftenden Markeradikalismus oder
das mit Transnationalisierung und Globalisierung verbundene Schwin-
den vermeintlich unteilbarer Souverinititen.** Angesichts der fritheren
Schriften ist dies bemerkenswert, weil Derrida nun wie selbstverstind-
lich deklariert, »daf§ Untersuchungen dekonstruktiven Stils in das Pro-
blemfeld des Rechts, des Gesetzes und der Gerechtigkeit einmiinden«.””
Die Dekonstruktion iiberschreitet damit den engeren Kreis des philo-
sophischen Diskurses und erhilt einen deutlich politischeren Zug. Eine
zentrale Wegmarke bildet hierbei Derridas Auseinandersetzung mit
dem Recht, die er mit zwei in Gesetzeskrafi. Der »mystische Grund der
Autoritiitc abgedruckten Vortriagen der Jahre 1989 und 1990 erdffnet.
Diese Texte nehmen eine Schlissselrolle in der politischen Wendung der
Dekonstruktion ein und sie sind es auch, die sich Benjamins Zur Kritik
der Gewalt zuwenden.

Doch obwohl diese beiden Texte fiir Derridas politische Philosophie
von immenser Bedeutung sind, finden sich verwandte Uberlegungen
auch bereits in fritheren Arbeiten. Neben den sprachtheoretischen Tex-
ten, in denen Ordnungsfragen anhand des Systems der Sprache disku-
tiert werden,® sind dies vor allem jene Schriften, in denen die Figur des
Supplements diskutiert wird. Diese steht paradigmatisch fiir die Kon-
zeption des Anderen der Ordnung bei Derrida, in der es um die Un-
trennbarkeit des Anderen von der Ordnung bzw. um die Innerlichkeit
des Auflen geht. Wie vor allem in der Auseinandersetzung mit Rousseau
deutlich wird, kritisiert Derrida die identitdtslogische Trennung von In-
nen und Aufen und setzt an ihre Stelle eine »Logik der Supplementa-
ritdt, in der das Drauf8en drinnen ist, das Andere und der Mangel sich
wie ein Mehr einem zu vervollstindigenden Weniger hinzufiigen, das,
was an eine Sache sich anfiigt, fiir den Fehler dieser Sache einspringt,
der Fehler als das DraufSen des Drinnen bereits innerhalb des Drinnen
ist, usw.«** Dieses Modell des konstitutiven Auflens konfiguriert das
Andere nicht als das »ganz Andere:, sondern vielmehr als das >innere
Anderes, das als Bedingung der Méglichkeit (und Unméglichkeit) der
Schlieung des Innens fungiert. Es ist zugleich das stabilisierende »Or-
ganisationsprinzip der Struktur«?® wie auch das, was dieser SchliefSung

26 Vgl. Jacques Derrida, Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, Frankfurt a. M. 2004, S. 115fF; ders., Schurken. Zwei
Essays diber die Vernunft, Frankfurt a. M. 2003.

27 Jacques Derrida, Gesetzeskraft. Der smystische Grund der Autoritiit, Frankfurta. M.
1996, S. 17.

28 Vgl. Jacques Derrida, »Gewalt und Metaphysik. Essay iiber das Denken Em-
manuel Levinas«, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M. 1976,
S. 121-235.

29 Jacques Derrida, Grammatologie, Frankfurt a. M. 1983, S. 371.

30 Jacques Derrida, »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissen-

195

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LARS GERTENBACH

entgegensteht, d. h. eine vollstindige und abgeschlossene Identitit un-
mdglich macht. Das Andere ist ein Riss innerhalb des Eigenen, das Sup-
plement ein Zusatz, der nicht blof§ duflerlich ist und daher »weder eine
Prisenz, noch eine Absenz« bezeichnet.’* Das Andere bekommt damit
eine konstitutive Bedeutung: Ordnung ist ohne ihr Anderes nicht zu
begriinden. Das Modell ist das einer Verwerfung, die als Fundament
der Ordnungsbildung begriffen werden muss. Eine entscheidende poli-
tische Geste der Dekonstruktion besteht daher im Aufzeigen der in der
Operativitit von Ordnung begriindeten Verwerfungen — ein Aspekt,
der (stirker personalistisch gewendet) in die postkoloniale Debatte als
»Othering« eingegangen ist.>* Da sich diese Denkfigur des Anderen
der Ordnung aber nicht bloff auf personale Exklusion bezicht, kehrt
sie auch in den allgemeinen ordnungs- und rechtstheoretischen Uberle-
gungen Derridas wieder. An der spezifischen Art der Benjamin-Lektiire
und den darin enthaltenen Folgerungen fiir die Frage nach dem Ande-
ren der Ordnung lisst sich dies nachvollziehen.

Als Haupteinsatzpunkt miissen die verschiedenen Grundunter-
scheidungen Benjamins gelten, die Derrida vor allem auf ihre Unun-
terscheidbarkeit und paradoxale Struktur hin liest. Wie in anderen
dekonstruktiven Lektiiren liegt dem die Annahme zugrunde, dass die
Dekonstruktion in diesen Unterscheidungen bereits ram Werk« ist.??
Eine zentrale Textoperation Derridas besteht darin (entlang einer ins-
gesamt duflerst fragwiirdigen Lesart und recht tendenziosen Umschrei-
bung des Textes von Benjamin’¥), die Unterscheidung der beiden

schaften vom Menschen, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M.
1976, S.422—442, hier: S. 422.

31 Derrida, Grammatologie, S. 537.

32 Gayatri Chakravorty Spivak, »The Rani of Sirmur. An Essay in Reading the
Archives«, in: History and Theory 24 (3), 1985, S. 247-272, hier: S. 252fF; vgl.
Julia Reuter, Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen in der Soziologie
des Fremden, Bielefeld 2002.

33 So heif§t es dort: »Es scheint mir also dringend zu sein, diese Benjaminschen Ge-
gensitze zu dekonstruieren; sie dekonstruieren sich selbst, auch als Paradigmen fiir
die Dekonstruktion.« Derrida, Gesezzeskraft, S. 82f. Eine genauere Formulierung
der Annahme, dass die von ihm untersuchten Texte mit »selbstdekonstruktiven
Tendenzen zu kiimpfen haben« (Derrida, Schurken, S. 202, Anm. 39), findet sich
in einem Text zu Paul de Man. Dort schreibt Derrida, »daf sogar die Bedingung
einer Dekonstruktion >am Werks, »im Werk« sein kann [...], im zu dekonstruie-
renden System, dafd sie darin bereits vorgefunden werden kann und bereits an
der Arbeit ist und daf§ sie sogar einen Anteil hat an der Konstruktion dessen, was
sie gleichzeitig zu dekonstruieren droht.« Jacques Derrida, Mémoires. Fiir Paul de
Man, Wien 1988, S. 102f.

34 Die gravierenden Fehlinterpretationen des Textes von Benjamin stehen hier nicht
im Zentrum. Die deutlichste Fehllekiire besteht darin, all jene Begriffe und Uber-

196

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSGANG — SUPPLEMENT - SCHWELLE

Formen des Generalstreiks mit dem Bezug auf das Problem der Recht-
setzung bzw. -grindung zusammenfallen zu lassen. Da fiir Derrida
die Differenz zwischen einer politischen, auf Herstellung einer neuen
Ordnung gerichteten und einer proletarischen, auf Suspendierung der
Ordnung gerichteten Form des Streiks »nie ein reiner Gegensatz« ist,
wird der (nun nicht weiter differenzierend im Singular auftretende)
Generalstreik so charakterisiert, dass er »ein verliechenes Recht ausiibz,
um die existierende Rechtsordnung in Frage zu stellen und eine revo-
lutionire Situation zu schaffen, in der es darum geht, ein neues Rechr,
ja vielleicht auch einen neuen Staat zu (be)griinden«.’s Als Konsequenz
ergibt sich daraus eine prinzipielle Griindungsbezogenheit aller Gewalt
— und nicht wie bei Benjamin die prinzipielle Gewaltbezogenheit allen
Rechts. So heifdt es unmittelbar weiter im Text: »Alle revolutioniren Si-
tuationen, alle revolutioniren Diskurse [...] rechtfertigen die Gewaltan-
wendung, indem sie sich auf die Einrichtung eines neuen Rechrs berufen,
die gerade stattfindet oder die noch aussteht.«*¢

In der Konsequenz findet sich hier eine andere Konzeption des Ver-
hiltnisses von Recht und Gewalt und damit auch eine Verschiebung
der Frage nach dem Anderen der Ordnung. Derrida »iibersetzt« Benja-
mins Unterscheidungen recht eigenwillig in das allgemeinere Problem,
dass die rechtsetzende nicht von der rechtserhaltenden Gewalt getrennt
werden kann — ein Problem, das nun Pate steht fiir die These einer prin-
zipiellen Kontamination von Recht und Gewalt.’” Fiir die Konzeption
des Anderen des Rechts hat dies zwei unmittelbare Folgen: Erstens, dass
das vom Recht in der Regel als auflerrechdich bzw. als Gegenprinzip
begriffene Moment der Gewalt im Innern des Rechts selbst prisent
ist und gerade dessen Ordnung und Wirken konstituiert. Und zwei-
tens, dass Gerechtigkeit nun nicht als das Andere des Rechts erscheint,
sondern im Innern dieser Paradoxie von Recht und Gewalt verankert
ist. Wurde die These der Unentscheidbarkeit aller Rechtsprobleme in-
nerhalb der bestehenden Rechtsbegriffe von Benjamin als Ausweis fiir
einen blinden Fleck der Rechtstheorie genommen und als Hinweis be-

legungen, die auf eine Loslésung des Bezugs der Gewalt auf das Recht (in seinen
beiden Formen) gerichtet sind, in die eigentlich anders strukturierte und auf einer
anderen Ebene angesiedelte Unterscheidung von rechtsetzender und rechtserhal-
tender Gewalt einzuschreiben und diese zu dekonstruieren. Vgl. Derrida, Gesezzes-
kraft, S. 82-84.

35 Ebd., S. 82, 76, Herv. LG.

36 Ebd., S. 76f., Herv. LG.

37 Vgl. ebd., S. 83. Derrida iibergeht zudem, dass dieses Problem bei Benjamin be-
reits zentral diskutiert wird, wenn er behauptet, dass er »iiber das von Benjamin
formulierte Vorhaben« hinausgeht, sofern er »deutlich macht, daf§ die >rechtset-
zende Gewaltc eine >rechtserhaltende Gewalt« in sich bergen muf und sich nicht
von ihr loslésen kann.« Ebd. Vgl. Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 189, 196.

197

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LARS GERTENBACH

griffen, dass Gerechtigkeit nicht in den bestehenden Formen des Rechts
aufgehen kann, so situiert Derrida die Frage der Gerechtigkeit gerade
in diesem Zwiespalt: »[D]iese Aporien sind die bevorzugte Gegend, der
bevorzugte Ort der Dekonstruktion«.’® Beide Punkte machen deutlich,
dass hiermit auch das (anarchistische bzw. revolutionire) Moment der
Suspension der Ordnung verschwindet. Letztlich ist so keine Gewalt
ohne positiven Rechtsbezug denkbar, da fiir Derrida jede Suspension
des Rechts unmittelbar mit der Setzung eines neuen Rechts zusammen-
falle: »Im Recht ist sie [die eben nicht genauer bestimmte Gewalt, LG]
indes jenes, was das Recht suspendiert. Sie unterbricht das etablierte
Recht, um ein neues zu begriinden.«* Jede Form der Unterbrechung
oder Aufhebung des Rechts erscheint so als Akt, der wiederum selbst
Recht setzt und sich in den Zirkel von rechtsetzender und rechtserhal-
tender Gewalt einschreibt.+

An den Umschreibungen des Benjamin-Textes zeigen sich minde-
stens zwei Aspekte, die charakteristisch fiir Derridas Modell des An-
deren der Ordnung sind. Erstens findet mit der Einschreibung jegli-
cher Gewalt in das Problem der Rechtsetzung eine Verabsolutierung
des Unentscheidbaren statt. Gemeint ist damit, dass die Beziechung von
Recht und Gewalt (und die hierin zutage tretenden Aporien und Un-
entscheidbarkeiten) nicht mehr als historisch und d. h. auch als »end-
lich« gedacht werden konnen. Das Andere der Ordnung ist nicht als
Ausgang konzipiert, sondern prozessiert im Innern der Rechtsordnung,
d. h. innerhalb der »logisch-formalen Paradoxien«* des Rechts. Da-
mit verbunden wird zweitens die Frage der Gerechtigkeit auf Aporien
und Unentscheidbarkeiten innerhalb der bestehenden Rechtsformen
verlagert. Gerechtigkeit wird so enger mit dem Recht verkniipft als es
bei Benjamin der Fall ist — sie erscheint am >Grund« des Rechts, wenn
Derrida sie in deren paradoxaler Griindungsstruktur verankert. Nur so
ist es zu begriinden, dass die Dekonstruktion selbst auf Gerechtigkeit
verweist, ja als solche bezeichnet wird: »Diese Gerechtigkeit, die kein
Recht ist, ist die Bewegung der Dekonstruktion: sie ist im Recht oder
in der Geschichte des Rechts am Werk«.# Dadurch distanziert sich
Derrida mit dem Ziel der »Umgestaltung« bzw. »Neu(be)griindung

38 Derrida, Gesetzeskraft, S. 44.

39 Ebd., S. 78.

40 Vgl. Sinnerbrink, »Deconstructive Justice and the »Critique of Violence«,
S. 493. Ahnlich problematisch argumentiert Morgenroth, wenn er Benjamins
Figur der reinen Gewalt mit dem Modell der regulativen Idee verkniipft und als
»unerreichbar« beschreibt. Vgl. Morgenroth, »Benjamin — Agamben. Politik des
Posthistoire, S. 151.

41 Derrida, Gesetzeskraft, S. 44.

42 Ebd., S. 52; vgl. auch S. 30.

198

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSGANG — SUPPLEMENT - SCHWELLE

des Rechts und der Politik«® grundlegend von Benjamins Motiv der
»Durchbrechung«** des Zirkels von griindender und erhaltender Ge-
walt. Wihrend dieser bemiihe ist, Gerechtigkeit von der Beziehung
zum Recht und damit den Mechanismen der Griindung und Erhaltung
bestehender Ordnung zu 16sen (und so als das Andere der Ordnung
auszuweisen), sind es fir Derrida jene Mechanismen selbst, welche
die Dekonstruktion (als Gerechtigkeit) gewihrleisten: »Weil sie sich
dekonstruieren 1if3t, sichert die Struktur des Rechts oder — wenn Sie
wollen — der Gerechtigkeit, der Justiz als Recht, die Moglichkeit der
Dekonstruktion.«# Oder anders: Das Recht erméglicht »die Dekon-
struktion, das Praktizieren einer Dekonstruktion, die im Grunde stets
Rechtsfragen, Fragen der Rechtmifligkeit und der Berechtigung, Fra-
gen, die das Recht betreffen, aufwirft«.*® Entlang der bereits beschrie-
benen dekonstrukeiven Figur des Supplements wird Gerechtigkeit so
als eine Art unendliche Forderung begriffen und in den Aporien des
Rechts verankert.

3. Das Andere als Schwelle: Giorgio Agamben

Neben Derrida haben die Schriften von Giorgio Agamben einen we-
sentlichen Anteil an den aktuellen Diskussionen um den Nexus von
Recht und Gewalt und dem Interesse am Anderen der Ordnung.
Agamben folgt hierbei zunichst einer anderen Argumentationslinie
als Derrida. Denn die zentrale Bedeutung obliegt dem Verhiltnis von
Recht und Ausnahme, wobei der Ausnahmezustand den Moment der
»Suspendierung der Rechtsordnung« bezeichnet, dem zugleich ein »fiir
die Rechtsordnung paradigmatisch-konstitutives Wesen« zukommt.*?
Dennoch zeigt sich Agamben zunichst von dhnlichen Phinomenen fas-
ziniert wie Derrida. So spricht er in Awusnahmezustand etwa von »der
Grenze zwischen Recht und Politik«, der »Zone der Unentscheidbar-
keit« oder der »Schwelle der Unbestimmtheit zwischen Demokratie und
Absolutismus«.* Derartige Schwellen-, Grenz- und Vermischungsfi-
guren sind symptomatisch und theorietragend fiir die gesamte Argu-
mentation der Homo-sacer-Binde, die ein Paradoxon zu ihrem Aus-
gangspunkt wihlen — den (fiktiven) Ausspruch des Souverins: »Ich, der
Souverin, der ich auflerhalb des Rechts stehe, erklire, dafl es kein Au-

43 Ebd, S. s56.

44 Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 202.
45 Derrida, Gesetzeskraft, S. 30.

46 Ebd.

47 Agamben, Ausnahmezustand, S. 32, 13.
48 Ebd., S.7,8,9.

199

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LARS GERTENBACH

Berhalb des Rechts gibt.«* So zeigt sich auch Agamben mafigeblich an
Fragen der Griindung und der Unentscheidbarkeit interessiert, wenn-
gleich es ihm stdrker um den Aspekt der (souverinen) Entscheidung,
die Gewaltférmigkeit derartiger SchliefSungen sowie die damit verbun-
denen Verwerfungen geht.”® Eine andere Akzentuierung bekomme die
Frage nach dem Anderen der Ordnung aber dadurch, dass Agamben sie
im Rahmen der Diskussion des Ausnahmezustands primir als topolo-
gisches Problem der Schwelle aufwirft. »In Wahrheit steht der Ausnah-
mezustand weder auf8erhalb der Rechtsordnung, noch ist er ihr imma-
nent, und das Problem seiner Definition betrifft genau eine Schwelle
oder eine Zone der Unbestimmtheit, in der innen und aufen einander
nicht ausschlieflen, sondern sich un-bestimmen.«’* Bei dem Problem
des Ausnahmezustands — und damit dem der Geltung und Suspendie-
rung der Rechtsordnung — handelt es sich um eine topologische Ausei-
nandersetzung, da »der Konflikt um den Ausnahmezustand wesentlich
als Streit um den /locus, der ihm zukommt«®> zu begreifen ist.

Im Rahmen der Einschreibung des Verhiltnisses von Recht und Aus-
nahme in ein topologisches Register findet bei Agamben eine zweifache
Besetzung der Figur des Anderen statt: Das Andere ist zum einen das
durch die Ordnung Verworfene (und so in sie Einbezogene), zum ande-
ren aber auch als Moment jenseits der Schwelle der Ordnung konzipiert.
Beide Aspekte machen deutlich, dass Ordnung und deren Anderes weder
entlang einer komplementiren noch einer supplementiren Logik aufei-
nander bezogen sind: Das Andere der (Rechts-)Ordnung ist nicht blof$
ein (noch) niche gesetzlich regulierter Raum — und zugleich wird mit der
Figur der Schwelle auch ein Umschlagen der Ordnung denkbar. Diese
zweifache Besetzung der Figur des Anderen findet sich auch im Konzept
des Ausnahmezustands: im Schmitt’schen Sinne der temporiren Aus-
setzung des Rechts zur Erhaltung der Ordnung des Gesetzes’? und, an
Benjamin orientiert, als »Pforte«, die zur »Deaktivierung und Untitig-
keit des Rechts«** fithrt. Agamben schligt damit ein anderes Modell vor
als Derrida und distanziert sich trotz der Orientierung an den Unent-
scheidbarkeiten und Aporien des Rechts vom Gestus der Dekonstruk-
tion.”” Denn gerade die Diskussion um die »Entsetzung des Rechts«®

49 Giorgio Agamben, Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben,
Frankfurt a. M. 2002, S. 25.

so Vgl ebd., S. 74.

st Agamben, Ausnahmezustand, S. 33.

52 Ebd.
53 Vgl ebd., S. 41.
s4 Ebd., S. 77.

55 Vgl ebd., S. 39.
56 Ebd., S. 65; vgl. Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 202.

200

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSGANG — SUPPLEMENT - SCHWELLE

findet unter der Annahme statt, dass es sich hierbei »nicht um eine
Ubergangsphase [handelt], die nie zu ihrem Ende kommt, und eben-
sowenig um den Prozef§ einer unendlichen Dekonstruktion, der das
Recht in einer gespenstischen Welt aufrechterhile und zugleich nicht
mehr mit ihm zu Rande zu kommen vermage.’”

Bemerkenswert ist an derartigen gegen Derrida gerichteten Formu-
lierungen, dass sie bei Agamben in der Regel mit einem direkten (und
positiven) Bezug auf Benjamin einhergehen und so auch als Kritik an
Derridas Anniherung von Benjamin an die Dekonstruktion verstanden
werden miissen.’® Es ist daher kein Zufall, dass Benjamin fiir Agamben
gerade in Bezug auf das Andere der Ordnung von zentraler Bedeutung
ist. Dabei rekurriert er allerdings nicht allein auf Zur Kritik der Gewalt,
sondern auch auf dessen sprachtheoretische Arbeiten. Wihrend Sprache
fir Derrida (und den Poststrukturalismus insgesamt) stets mit einer Ge-
walt der Benennung einhergeht, nimlich »einzuschreiben, zu ordnen,
zu suspendieren«®, versucht Agamben im Anschluss an Benjamin eine
andere Sprache auszuweisen, die als »reine Sprache«® nicht dem Modell
der performativen Zurichtung folgt. Relevant fiir die Frage nach dem
Anderen der Ordnung ist dieser Aspekt, weil in allen drei Positionen
Recht und Sprache in eine Analogie gesetzt werden und Sprache neben
der Rechtsordnung als Modell von Ordnung schlechthin gilt — so dass
es weitreichende Folgen hat, wenn Sprache als notwendig gewaltformig
begriffen wird.

Doch so uniibersehbar die Anleihen Agambens bei Benjamin sind,®
gerade die Frage nach dem Anderen der Ordnung macht deudlich, dass

57 Agamben, Ausnahmezustand, S. 76.

58 Allerdings ignoriert Agamben dabei Derridas Ausfithrungen nahezu komplett.
Lediglich in Homo sacer findet sich eine, Derridas Lektiire deutlich zuriickwei-
sende Bemerkung. Dort betont er, dass die mangelnde Bestimmung der géttlichen
Gewalt bei Derrida den »gefihrlichsten Mifverstindnissen ausgeliefert« ist und
schreibt diesbeziiglich: »[D]avon zeugen die Skrupel, mit denen Derrida in seiner
Interpretation des Essays vor ihr warnt, indem er sie, mit bemerkenswerter Ver-
kennung, der nazistischen »Endlésungc annihert.« Agamben, Homo sacer, S. 74. In
Ausnabhmezustand wird Derrida lediglich erwihnt, um den Begriff der Gesetzes-
kraft genauer in den Blick zu nehmen. Vgl. Agamben, Ausnabmezustand, S. 47.

59 Derrida, Grammatologie, S. 197; vgl. ders., »Gewalt und Metaphysike, S. 225.

60 Agamben, Ausnahmezustand, S. 75 .

61 Seine Vertrautheit mit Benjamins Werk bezeugt etwa auch die detailreiche Aus-
cinandersetzung mit der Figur des Engels und dem Verhiltnis von Erlsung und
Gliick bei Benjamin. Vgl. Giorgio Agamben, »Walter Benjamin und das Dimo-
nische. Gliick und geschichtliche Erlésung im Denken Benjaminse, in: ders.,
Die Macht des Denkens. Gesammelte Aufsiitze, Frankfurt a. M. 2013, S. 237-273.
Fiir die Diskussion zu Benjamin und Paulus vgl. ders., Die Zeit, die bleibt. Ein
Kommentar zum Romerbrief; Frankfurt a. M. 2006, S. 153ff.

201

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LARS GERTENBACH

an einem wesentlichen Punkt erhebliche Differenzen bestehen. Um dies
zu rekonstruieren, ist es wichtig daran zu erinnern, dass bei Benjamin
zunichst kein prinzipieller Gegensatz zwischen mythischer und reiner
Gewalt besteht. Denn auch wenn die mythische Gewalt in letzter In-
stanz »der rechtsetzenden sich nichstverwandt, ja identisch erweisen
mochteq, so tritt sie doch zunichst als reine, d. h. »unmittelbare Gewalt«
auf.®> Agamben versucht demgegeniiber die mythische Gewalt aufgrund
ihrer letztinstanzlichen Verwandtschaft mit der rechtsetzenden Gewalt
von den Formen der reinen Gewalt abzutrennen — mit der Konsequenz
einer Identifikation von mythischer und rechtlicher Gewalt auf der ei-
nen und reiner und gotdicher Gewalt auf der anderen Seite. Wihrend
Benjamin mythische und gottliche Gewalt als zwei Formen der reinen
Gewalt ins Spiel bringt, steht bei Agamben die reine Gewalt ciner dif-
fusen »mythisch-rechdichen«® Gewalt entgegen.

Verdeckt wird dadurch zunichst, dass Benjamin bei der Bestimmung
der reinen Gewalt gerade am Beispiel der mythischen Gewalt ansetzt.
Denn reine Gewalt ist zunichst nur jene, die sich »nicht als Mittel auf
einen vorgesetzten Zweck bezieht«, sondern sich zu dem Verhiltnis von
Zweck und Mittel »vielmehr irgendwie anders« verhilt.® Sie ist zu-
nichst nichts anderes als reines Mittel oder — wie Benjamin am Beispiel
des Zorns formuliert — blofle »Manifestation«, lduft aber als mythische
Gewalt darauf hinaus, sich wiederum ans Recht zu binden bzw. Recht
zu setzen.” Der entscheidende Unterschied besteht nun darin, dass
Agamben mit der Gleichsetzung von mythischer und rechticher Ge-
walt ein fiir Benjamin wesentliches Problem ignoriert, das darin besteht
mythische und géttliche Gewalt zu unterscheiden.® Erkennbar ist dies
an einer Formulierung am Ende des Textes. Dort heif3t es: »Nicht gleich
moglich noch auch gleich dringend ist aber fiir Menschen die Ent-

62 Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 197.

63 Agamben, Ausnahmezustand, S. 74.

64 Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 196.

65 Ebd.; vgl. ebd. S. 197f. Bei Benjamin sind diese Formulierungen etwas unklar,
weil er durch die spiteren Passagen zur gottlichen Gewalt nahelegt, dass die
mythische Gewalt aufgrund ihrer Beziehung zum Recht im Grunde keine reine
Gewalt mehr ist — und an einigen Stellen suggeriert, dass reine und géttliche
Gewalt identisch sind. Vgl. ebd., S. 203. Auf der Basis der Abfolge des Argu-
mentationsganges und der Stof8richtung seines letzten Absatzes ist eine solche
Lesart jedoch irrefithrend, zumal sie nicht imstande ist, jene Befiirchtung zu
begreifen, um die es im Folgenden geht.

66 Hinzu kommt, dass die Bestimmung der reinen Gewalt (im Sinne der gott-
lichen Gewalt ohne Bezug zum Recht) bei Agamben letztlich anhand des Zorns
(fiir Benjamin nicht ausschliefSlich, aber hauptsichlich eine Form mythischer
Gewalt) vollzogen wird und anhand dieses Beispiels als reine »Manifestation«
beschrieben wird. Vgl. Agamben, Ausnahmezustand, S. 75.

202

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSGANG — SUPPLEMENT - SCHWELLE

scheidung, wann reine Gewalt in einem bestimmren Falle wirklich war.
Denn nur die mythische, nicht die gottliche, wird sich als solche mit
GewifSheit erkennen lassen«®” Entscheidend ist hier der Tempuswech-
sel: Er deutet an, dass eine Gewissheit nur im Nachhinein maglich ist
und eine sichere Bestimmung der Form der reinen Gewalt nur im Falle
der mythischen gelingen kann. Bedeutend ist dieser Aspekt — auch tiber
die Interpretation des Textes hinaus — deshalb, weil er fiir Agambens
gesamte Konzeption emblematischen Charakter hat. Die eigenwillige
Sortierung der verschiedenen Formen der Gewalt fithrt bei Agamben
dazu, dass reine Gewalt als solche ohne Beziechung zum Recht — und
daher als ihr Anderes — erscheinen kann. Wihrend fiir Benjamin reine
Gewalt stets gefihrdet ist, in mythische Gewalt umzuschlagen, scheint
diese Sorge bei Agamben nicht mehr adressierbar zu sein. Er erwecke
vielmehr den Eindruck, es konne vorab zwischen den Formen der Ge-
walt unterschieden werden.

Damit geht Agamben in der Bestimmung des Anderen der Ordnung
einen anderen Weg als Benjamin. Indem die fragwiirdige Abtrennung
der mythischen von der reinen Gewalt zugleich auch die Sorge der Kor-
rumpierung bzw. des Riickfalls der reinen Gewalt beseitigt, tibersicht
(oder ignoriert) Agamben, dass reine Gewalt fiir Benjamin in der Regel
die Form mythischer Gewalt annimmt. Als mythische Gewalt aber ver-
weist die reine Gewalt eben gerade nichr auf ein Anderes der Ordnung,
da sie nicht aus dem Bannkreis der Rechtsgewalten hinausfiihre. Ange-
sichts der Diskussion der verschiedenen Formen des Generalstreiks und
der Tatsache, dass Benjamin hier auf »revolutionire Gewalt«®® zielt, wird
schliefflich erkennbar, welches Sachproblem hierin enthalten ist: Es
geht um einen politischen Umsturz, der sich nicht wiederum selbst als
neues Recht setzt, in mythisch-willkiirliche Gewalt umschligt oder (wie
im orthodoxen Marxismus) auf eine Aneignung des Staatsapparates hi-
nauslduft. Bei Agamben hingegen fiihrt diese eigentiimliche Begriffsver-
schiebung zu einer Verschirfung des Dualismus zwischen aporetischer
Rechtsordnung und ihrem ganz Anderen — in Form der zweckbefreiten,
reinen Gewalt. Damit wird reine Gewalt als solche zur Figur des Ande-
ren der Ordnung und erscheint letztlich selbst in mythischem Gewand.
Sie wird zur blanken Erlosungsformel innerhalb einer abendlindischen
Verfallsgeschichte.

67 Ebd., S. 202f.
68 Ebd., S. 202.

203

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LARS GERTENBACH
4. Vom Anderen des Rechts und dem Anderen der Ordnung

Die Auseinandersetzung mit Benjamin ist fiir Derrida und Agamben
von zentraler Bedeutung. Bei Derrida leitet die Lektiire von Zur Kritik
der Gewalt eine politische Wende der Dekonstruktion ein und formt
eine Position, die er in weiteren Schriften noch stirker entfaltet und in
das Konzept der »kommenden Demokratie« miinden lisst.®” Bei Agam-
ben ist es werkgeschichtlich weniger dieser Text als die bereits in seinen
ersten Schriften prisente Sprachtheorie Benjamins, wenngleich gerade
die Thesen aus Zur Kritik der Gewalt seine politischen und rechesphi-
losophischen Schriften durchziehen und auch die Diskussion von (und
Wendung gegen) Schmitt beeinflussen. Dementsprechend sind die Les-
arten und Umschreibungen des Benjamin-Textes keineswegs nur von
wetkgeschichtlichem oder exegetischem Interesse. Sie lassen sich viel-
mehr als Vergroflerungsglas der politischen Philosophie beider Autoren
begreifen, zumal gerade in diesen Beziigen die Frage nach dem Anderen
der Ordnung verhandelt wird.

Eine zentrale, bereits benannte Differenz zwischen den Positionen be-
trifft die Figur des Unentscheidbaren. Obwohl Benjamin deutlich auf
die »Unentscheidbarkeit aller Rechtsprobleme« hinweist, insistiert er
auf einer »geschichtsphilosophischen Rechtsbetrachtung«,” um sowohl
das naturrechtliche als auch das positiv-rechtliche Gewaltkonzept zu-
riickzuweisen. Die Kritik dieser beiden Positionen soll den Weg fiir eine
andere Betrachtung der Gewalt erdffnen. Derrida hingegen verschlief3c
sich einer solchen Annahme und lisst die Dekonstruktion genau jenen
»Zwischenraum«”* der Unentscheidbarkeit einnehmen — mit dem Ziel,
diesen Raum offen zu halten. Was bei Benjamin lediglich die Kritik
der Gewalt motiviert und die Notwendigkeit dieses Unternehmens an-
zeigt, macht Derrida zum eigentlichen Inhalt der Auseinandersetzung
um Recht und Gerechtigkeit. Damit geht es Derrida nicht um ein Mo-
ment auf8erhalb dieser Rechtsformen (als freizulegendes Fundament der
Kritik), sondern um die konstitutive Ununterscheidbarkeit zwischen
rechtserhaltender und rechtsetzender Gewalt. Letztlich kulminieren die
Differenzen zwischen Benjamin und Derrida darin, ob diese Paradoxien
als historische oder logisch-formale zu begreifen sind — ein Unterschied,
der sich auch am Konzept des Messianischen zeigt.”? Demgegeniiber

69 Vgl. Jacques Derrida, Schurken, S. 13£; ders., Politik der Freundschaft, Frank-
furt a. M. 2002, S. 156f.

70 Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, S. 182.

71 Derrida, Gesetzeskraft, S. 30.

72 Vgl. Sinnerbrink, »Deconstructive Justice and the >Critique of Violence«,
S. 487. Bei Benjamin bezieht sich Gerechtigkeit auf eine Figur der Erlosung.

204

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSGANG — SUPPLEMENT - SCHWELLE

zielt Agamben auf eine Entsetzung dieser paradoxalen Struktur des
Rechts und sucht in den Diskussionen um den Ausnahmezustand und
das »messianische Ereignis« nach »Mittel[n] und Wege[n] einer neuen
Politik«.” Er wendet sich gerade gegen Derridas Verabsolutierung des
Unentscheidbaren: Denn in einer solchen Konzeption wird »das Gesetz
unbegreiflich und gerade deshalb uniiberwindbar, nicht absetzbar (in
den Worten der Dekonstruktion: unentscheidbar)«.7+

Die mafigeblichen Differenzen in Bezug auf die Konzeption des An-
deren der Ordnung lassen sich entlang dieser Lesarten und Umschrei-
bungen des Textes von Benjamin entfalten: An die Stelle des Sprungs
»aus dem Kontinuum des Geschichtsverlaufs«’s tritt bei Derrida die
»unendliche Aufgabe«’® der Dekonstruktion. Sie findet ihre Fortset-
zung in der vkommenden Demokratie«: Diese ist zwar »not hopeless,
in despair, but foreign to the teleology, the hopefulness, and the sa-
lur of salvation«.”” Agamben hingegen schreibt die Thesen Benjamins
stirker in den Kontext von Schmitt und damit in das Verhiltnis von
Souverdnitit und Ausnahme ein — eine Position, die »symptomatisch
fir Agambens Benjamin-Interpretation [ist], die vor allem unter Ver-
nachlissigung der Kritik« Benjamins dialektische Geschichtstheorie po-

Obschon Derrida zunichst dhnlich zu argumentieren scheint, wenn er Gerech-
tigkeit als »zu kommend« (Derrida, Gesetzeskraft, S. 56£.) charakterisiert, meint
er jedoch etwas strukturell anderes, wodurch sich Derridas Konzept eines »Mes-
sianischen ohne Messianismus« erheblich von Benjamin unterscheidet. Derrida,
Marx & Sons, Frankfurt a. M. 2004, S. 81-83; ders., Marx’ Gespenster, S. 97.

73 Giorgio Agamben, »Der Messias und der Souverin. Das Problem des Gesetzes
bei Walter Benjamine, in: ders., Die Macht des Denkens. Gesammelte Aufsiitze,
Frankfurt a. M. 2013, S. 287—310, hier: S. 308; ders., Homo sacer, S. 196.

74 Agamben, »Der Messias und der Souvering, S. 303; vgl. ebd., S. 302. Zum Ver-
hilenis von Agamben zu Derrida vgl. Leland de la Durantaye, Giorgio Agamben.
A Critical Introduction, Stanford, Calif. 2009, S. 184fF; Elke Lachert, »Wege
dorthin. Zum Problem der Unentscheidbarkeit bei Agamben und Derridac, in:
Janine Bockelmann/Frank Meier (Hrsg.), Die gouvernementale Maschine. Zur
politischen Philosophie Giorgio Agambens, Miinster 2007, S. 207-215.

75 Walter Benjamin, Das Passagen-Werk, in: ders., Gesammelte Schrifien, Bd. V,
Frankfurt a. M. 1991, S. 595.

76 Derrida, Marx’ Gespenster, S. 96f.; ders., Schurken, S. 171.

77 Jacques Derrida, Rogues. Two Essays on Reason, Stanford 2005, S. xv. Ich zitiere
diese Aussage aus Schurken hier auf Englisch, weil die deutsche Ausgabe den
wesentlichen (und fiir Derrida paradigmatischen) Aspekt falsch iibersetzt. Dort
heif3t es: »Nicht verzweifelt, doch jeder Teleologie, jeder Hoffnung und jedem
Erlosungsheil fremd.« Derrida, Schurken, S. 13f. Sowohl im franzésischen Origi-
nal als auch in der englischen Ubersetzung sind alle Bestandteile der Aufzihlung
syntaktisch auf »salvation« bezogen — es geht also nicht schlechthin um Hoff-
nung und Teleologie.

205

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LARS GERTENBACH

litisch-messianisch verkiirze«.”® Dies fithre bei Agamben dazu, dass seine
Arbeiten zwar deutlich niher an Benjamin sind, aber »durchwegs den
Eindruck [machen], als wiirden sie den dekonstruktiven Denkgestus in
schmittianisch verschirfter Form weiterfithren wollen«.” Es ist damit
gerade das fiir Benjamin zentrale Modell der Kritik und die eigentiim-
liche Melange aus Anarchismus und Messianismus, die Derrida und
Agamben in den Hintergrund treten lassen.®

Was folgt daraus fir die Frage nach dem Anderen der Ordnung?
Wihrend Benjamin sie in Richtung einer anderen Ordnung im Sinne
einer Uberwindung der bestehenden Formen des Rechts beantwortet,
bezieht sie vor allem Derrida, z. T. aber auch Agamben, stirker auf das
Andere im Sinne eines konstitutiv Verworfenen bzw. einer Andersheit
im Innern der Ordnung. Die auf den ersten Blick paradoxe Konsequenz
ist aber, dass die Frage gerade dadurch einen politisch wie theoretisch
prominenteren Status erlangt. Das Andere der Ordnung entwickelt sich
in dem Moment zu einem diskutablen theoretischen Konzept, als es im
Anschluss an die Leitmodelle der Unentscheidbarkeit und Supplemen-
taritit zu einer Grenz- und Schwellenfigur wird. Denn zum einen ist
hieriiber wenig zu sagen, wenn sich das Andere auf eine eschatologische
Figur der Erlosung zusammenzieht. Und zum anderen ermdéglicht gera-
de jene Betrachtung der Ordnung von ihrer Grenze her einen anderen
Zugang zu dieser Frage. So bieten sich diese Positionen gerade wegen
ihrer Konzentration auf das Unentscheidbare fiir eine Verschiebung des
Blicks auf jene Differenzfiguren des Nicht-Gedachten, Heterogenen
oder »Marginalen<®* an. Folglich ist es nicht tiberraschend, dass jene
Alterititsfiguren tiberhaupt erst im Anschluss an Positionen der Dekon-
struktion die ihnen aktuell zukommende Stellung erlangt haben. Der
Preis der Faszination fiir die Paradoxien im Verhiltnis von Recht und
Gewalt, fiir die Struktur der moglich-unméglichen Griindung sowie
(in gelegentlichen Uberhdhungen) fiir das Minoritire und Heterogene
schlechthin ist jedoch (wie der Kontrast zu Benjamin sichtbar macht),
dass das Andere der Ordnung im Sinne eines grundlegenden Bruchs
entweder zur unvermittelten und selbst mythischen Setzung wird
(Agamben) oder ginzlich verschwindet (Derrida).

Damit zeigen sich an der Dreierkonstellation nicht nur die Ei-
genheiten der jeweiligen Positionen, sondern auch unterschiedliche
Konzeptionen des Anderen der Ordnung, die als paradigmatisch fiir
bestimmte Linien der politischen Theorie gelten konnen: von der Kri-

78 Morgenroth, »Benjamin — Agamben. Politik des Posthistoire«, S. 131.

79 Oliver Marchart, Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy,
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Frankfurt a. M. 2010, S. 221.

80 Vgl. Sinnerbrink, »Violence, Deconstruction, and Sovereignty«, S. 9o.

81 Derrida, Gesetzeskraft, S. 59.

206

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSGANG — SUPPLEMENT - SCHWELLE

tischen Theorie (bei Benjamin und Adorno) iiber cinen dekonstrukei-
vistischen Poststrukturalismus (von Derrida bis Butler und Laclau) bis
zu neueren Theorien des Politischen mit ihrer eigentiimlichen Faszina-
tion fiir den Messianismus von Paulus (Agamben, Badiou und Zizek).
Zudem wird ersichtlich, dass die Eingemeindung Benjamins in den
Dekonstruktivismus gezwungen ist, einige theoretische und politische
Aspekte seiner Schriften abzuschneiden. Betroffen ist davon auch der
fir Benjamin notwendige Bezug zwischen der Kritik des Verhiltnisses
von Recht und Gewalt und der Figur der reinen Gewalt, der gerade ge-
wihrleistet, dass die reine (gottliche) Gewalt niche als willkiirlicher oder
idiosynkratischer Zusatz zu begreifen ist.*> Denn diese ist fiir Benjamin
Ergebnis der Kritik der Gewalt selbst und nicht nach Vorliebe oder po-
litischem Willen aus dem Problemzusammenhang von Recht und Ge-
walt zu streichen.® Trotz seines zunichst affirmativen Bezugs auf die
Figur der gottichen Gewalt ist auch Agamben mit diesem Problem
konfrontiert, das sich letztlich als Verhiltnis von Profanem und Mes-
sianischem begreifen lisst. Wihrend Benjamin die profane »Jetztzeit«
mit einer »schwachen messianischen Kraft« ausstattet,* fungiert das
Messianische bei Agamben jedoch eher als unverbundene Gegenfigur
zu einer negativen Universalgeschichte, die zwar die Idee des Ausgangs
noch festzuhalten versucht, jedoch kaum mehr aus der Gegenwart he-
raus bestimmen kann.*> Seinen Grund hat dies nicht zuletzt in der pro-
blematischen Unterscheidung von reiner und mythischer Gewalt bei
Agamben, da sie die reine Gewalt ginzlich von dem Problem des Rechts
abtrennt und zu eciner Differenzlosigkeit in der Einschitzung von Ge-
walt fiihrt. Letzten Endes fallen so alle Formen von Gewalt und Exklu-

82 Vgl. Liska, »The Legacy of Benjamin’s Messianism, S. 208.

83 Im Prinzip betont gerade Agamben diesen Punkt, wenn er auf die Unannehm-
barkeit der Thesen Benjamins fiir Schmitt hinweist. Vgl. Agamben, Ausnahme-
zustand, S. 64fF.

84 Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, S. 704, 694.

85 So potenziert sich in diesem Punkt, was bereits im Stil beider Autoren erkennbar
ist: Benjamin ist trotz der geschichtsphilosophischen Orientierung ein Philo-
soph des Details und der Spuren des Alltags. Es geht ihm darum »in der Analy-
se des kleinen Einzelmoments den Kristall des Totalgeschehens zu entdeckenc.
Benjamin, Das Passagen-Werk, S. 575. Agamben hingegen ist mehr an den grof-
en Erzihlungen und Paradigmen interessiert. Vgl. Giorgio Agamben, Signatura
rerum. Zur Methode, Frankfurt a. M. 2009, S. 9—39. Zur Kritik an der Uber-
historisierung und der Nivellierung historischer Differenzen bei Agamben vgl.
auch Johannes Scheu, »Wenn das Innen zum Auflen wird. Soziologische Fragen
an Giorgio Agambenc, in: Soziale Systeme. Zeitschrift fiir soziologische Theorie 14,
2008, S. 294—307; Morgenroth, »Benjamin — Agamben. Politik des Posthisto-
ire«, S. 138f; Marchart, Die politische Differenz, S. 2271

207

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LARS GERTENBACH

sion zusammen, wihrend gleichzeitig der bei Benjamin prisente, das
Problem der Erlésung als Drohung begleitende Riickfall in mythische
Gewalt abwesend bleibt. In Verbund mit der Dramaturgie des weltge-
schichtichen Verhidngnisses wird so das Messianische bei Agamben zu
einem Beiwerk — und genau deswegen selbst verabsolutiert.

208

https://dol.org/10.5771/8783845277301-180 - am 19.01.2026, 08:04:38. [E—



https://doi.org/10.5771/9783845277301-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

