6.4.6 Suarez

Francisco Sudrez, 1548-1617, aus Granada. Jesuit. Lehrte als Theologieprofessor
u.a. in Rom, Salamanca und Coimbra. Er war als Gutachter am Entscheidungspro-
zef3 der spanischen Kolonial- und Aufenpolitik beteiligt, aber in seinen umfangrei-
chen Werken machen moraltheologische oder gar rechtsphilosophische Schriften nur
einen geringen Teil aus, in seinem rechtsphilosophischen Werk volkerrechtliche
Diskussionen wiederum nur einen kleinen Teil. Suarez war der unbezweifelte Meister
der Spétscholastik, von einem europaweiten Einfluf3 auf Katholiken wie Protestanten.

Vgl. zur Biographie:
Joseph H. Fichter, Man of Spain : Francis Suarez SJ. — New York 1940.

Sudrez ist (gemeinsam mit anderen spanischen jesuitischen Theologen seiner Zeit)
der Begriinder der modernen politischen Philosophie, er griindet die Staatslehre
allein auf natiirliche menschliche Ziele (noch ohne die hobbesianischen Einengun-
gen auf Stolz und Eigeninteresse). Das Naturrecht kann nur allgemeine Regeln ge-
ben, das Zusammenleben in einer Gesellschaft bendtigt spezifischere Gesetze. Diese
miissen auf einen Willen gegriindet werden, Suarez 14t die Staatsgewalt deshalb aus
einem Vertrag hervorgehen.

Zur Einfithrung in die Staats- und Rechtstheorie vergleiche:

Reijo Wilenius, The Social and Political Theory of Francisco Suarez. — Helsinki
1963

Carlos G. Norefa, Francisco Sudrez on Democracy and International Law, in: His-
panic Philosophy in the Age of Discovery / ed. by Kevin White. — Washington, DC
1997. - 8S.257-271

Jean-Francois Courtine, Nature et empire de la loi : études suaréziennes. — Paris
1999.

Suérez hat ein gutes Anrecht, Vater des modernen Volkerrechts genannt zu werden.
Er hat als erster methodisch das gemeinsame Recht der Menschheit vom zwischen-
staatlichen Recht geschieden und er hat als erster methodisch das Naturrecht und das
gewillkiirte Volkerrecht unterschieden. Da3 die Gesellschafts-, Staats- und Rechts-
bildung in getrennten Gruppen geschieht, nimmt Suarez als selbstverstdndlich hin.
Das ius gentium als das gemeinsame Recht der Menschheit wird in diesen Einheiten
ohne Abstimmung mit anderen Staaten fortentwickelt. Freilich kennt er genauso
selbstverstindlich eine internationale Gesellschaft aller Menschen, die ist quasi
politicam et moralem. Der Staat ist notig, weil die Familien keine perfekten, selbst-
geniigsamen Einheiten sind. Aber auch die Staaten sind nicht so perfekt, dal} sie
keinen Verkehr mit den anderen nétig hitten. Suarez erwartet keine internationalen
Institutionen, aber er behélt das Volkerrecht als Recht des Verkehrs zwischen den
einzelnen Staaten, das nur einvernehmlich geéndert werden kann. Suarez bemiiht
sich, den gerechten Krieg von der Intervention zu scheiden, hat aber die iiblichen

274

https://dol.org/10.5771/9783845222097-274 - am 22.01.2028, 03:43:53, - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-274
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reste einer Hilfe fiir Christen oder Katholiken, die potentiell das Nichtinterventi-
onsgebot zunichte machen.

Texte

Ausgewiihlte Texte zum Volkerrecht / lateinischer Text nebst deutscher Uber-
setzung hrsg. von Josef de Vries SJ. Einleitung von Josef Soder SJ. — Tiibingen
: Mohr, 1965. — XI, 214 S. (Die Klassiker des Volkerrechts in modernen deut-
schen Ubersetzungen ; 4)

Tractatus de legibus ac de Deo legislatore

Abgedruckt werden die Kapitel iiber das ius gentium. Unterscheidet das zwischen-
staatliche Recht vom gemeinsamen Recht des grofiten Teiles der Menschheit. Das
ius gentium innerhalb der Staaten kann durch Gesetze gedndert werden, das ius
gentium zwischen den Staaten kann nicht einfach geéndert werden, aber es kann ein
neuer Brauch entstehen. Trotz der Trennung in Staaten ist die Menschheit eine Ein-
heit, nicht nur der Art nach, sondern quasi politicam et moralem.

De bello

Die Disputation 13 aus der Abhandlung {iber die Liebe in De triplici virtute theolo-
gica, fide, spe et charitate.

Der Krieg bringt viele Ubel mit sich, aber ohne den Krieg giibe es noch mehr Ubel.
Nur durch Krieg ist ein ehrenhafter Frieden erreichbar. Der Krieg verstoBt nicht
einmal gegen die Feidesliebe, denn man haft nicht den Feind, sondern seine Taten.
Die Verteidigung ist immer ein Recht, kann aber auch eine Pflicht sein. Ebenso der
Angriffskrieg. Ein Krieg, um Ruhm oder Reichtum zu erlangen, kann nicht ehren-
wert sein und ist eine Idee der heidnischen Antike. Dal3 beide Seiten Recht haben, ist
nur in einem solchen unehrenhaften heidnischen Krieg denkbar. Ein Krieg ist immer
ein groBer Schaden, deshalb muf3 der gerechte Grund auch ein gewichtiger sein.
Auch bei gewichtigen Griinden miissen aber friedliche Mittel der Wiedergutma-
chung bedacht werden.

Literatur

Soder, Josef

Francisco Suiarez und das Volkerrecht : Grundgedanken zu Staat, Recht und
internationalen Beziehungen. — Frankfurt am Main : Metzner, 1973. — 380 S.
Suarez ist der Begriinder einer systematischen Volkerrechtslehre, aber sein Interesse
gilt mehr dem wohlgeordneten Staat als einer den Volkern tibergeordneten Ordnung.
Er scheidet das ius gentium begrifflich in das zwischenstaatliche Recht und in das
Recht aller Volker (zivilrechtliche Rechtssétze, die es bei allen Volkern mehr oder
weniger gleich gibt). Trotz der Vielzahl der Staaten ist die Menschheit in ihrer Ge-

275

https://dol.org/10.5771/9783845222097-274 - am 22.01.2028, 03:43:53, - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-274
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

samtheit nicht nur eine einheitliche Gattung und eine moralische Einheit, sondern
eine staatsdhnliche Einheit, weil sie ein gemeinsames Recht hat. Die einzelnen Staa-
ten haben diese iiberstaatliche Einheit nicht unbedingt ndtig, aber der internationale
Verkehr in Freiziigigkeit und Handel bringt Vorteile. Weil es aber keine gemeinsa-
me Staatsgewalt gibt (nie gegeben hat und aller Wahrscheinlichkeit nach nie geben
wird), werden die einzelnen Herrscher stellvertretend tétig, etwa in der Strafgewalt
des Gerechten Krieges.

Der Frieden wird, wie bei Scholastikern iiblich, im Zusammenhang der Liebe be-
sprochen und auch der Krieg ist ein Werk der Liebe, weil er um des Friedens willen
geflihrt wird. Verteidigung ist sittlich vollig unproblematisch, der Angriffskrieg ist
gerechtfertigt, wenn er erlittenes Unrecht wieder gut macht. Suarez betont stark die
Analogie des gerechten Krieges zum Gerichtsurteil. Suarez bemiiht sich vor allem,
die Intervention, die durch Vitorias Argumentation mit bonum totius orbis, dem
Wohl der Volkergemeinschaft, ausgeweitet werden konnte, wieder zu begrenzen.
Dal} es keinen Weltstaat gibt, ist ein Hinweis, da3 Gott nicht die gesamte Mensch-
heit beauftragen wollte, Ungerechtigkeit global zu verfolgen. Ein gerechter Krieg
kann nur gefiihrt werden, als Antwort einzelner Staaten auf einen Schaden, der ihnen
oder ihren Verbiindeten angetan wurde. Nur dann hat ein Herrscher obrigkeitliche
Gewalt iiber einen anderen. (Dazu bleibt, dal ganz primitive Horden zur Kul-
tur/Staat gezwungen, Menschenopfer verhindert, Christen gerettet und Missionare
geschiitzt werden konnen.)

Behnen, Michael

Der gerechte und der notwendige Krieg : ,necessitas’ und ,utilitas reipublicae’
in der Kriegstheorie des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Staatsverfassung und
Heeresverfassung in der europiischen Geschichte der frithen Neuzeit / hrsg.
von Johannes Kunisch. — Berlin : Duncker und Humblot, 1986 S. 43-106 Suarez
S. 63-69

Der Anlal3 der Vorlesung De Bello 1583/84 war die spanische Eroberung Portugals.
Suarez muf} dafiir den Spielraum des Fiirsten zur Kriegsfilhrung vergroBern. Zwar
hélt er daran fest, dal Krieg nur zur Strafe erlaubt ist, erweitert aber den Spielraum
bei Zweifelsfillen und weitet die Kompetenz aus, dem Verlierer eine Sithne aufzuer-
legen. Das Volkerrecht ist kaum noch eine Einschrinkung des Handlungsspielraums
des Herrschers, die Unterschiede des souverdnen Handelns nach innen und auflen
werden vollig verwischt. Trotz aller ,,Verschleierungs-Topoi“ gibt Suarez tatsich-
lich den Kern der Theorie des Gerechten Krieges auf.

Kremer, Markus

Den Frieden verantworten : politische Ethik bei Francisco Suarez (1548-1617).
— Stuttgart : Kohlhammer, 2008. — 293 S.

Auch bei Suarez mul3, wie bei fritheren christlichen Denkern, ein umfassender Frie-
densbegriff vorausgesetzt werden, der den Zusammenhang der moralischen und
politischen Ordnung artikuliert. Eine nur juristische Rekonstruktion (oder gar eine
bloB politische als Rechtfertigung der spanischen Okkupation Portugals) ist zu eng.

276

https://dol.org/10.5771/9783845222097-274 - am 22.01.2028, 03:43:53, - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-274
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Suarez greift iiber Thomas von Aquin hinaus wieder auf Augustinus zuriick und
unterscheidet zwischen der antriebslosen Ruhe des ewigen Friedens und der ver-
niinftigen MéBigung des irdischen Friedens. Wahrend Thomas den Frieden exklusiv
aus der Wirkung der Gottesliebe hevorgehen 1d6t und der Frieden deshalb nur im
Glauben méglich ist, kann Suarez Frieden zwischen allen Menschen guten Willens
denken. Fiir den Christen bleibt aber Liebe (caritas) der Mallstab des politischen
Handelns. Wihrend fiir alle Volker gilt, da ihr Handeln rechtméBig sein muf3, kann
es fiir Christen keine Gerechtigkeit ohne Liebe geben.

Indem der Frieden ein nur relatives Letztziel wird, konnen Frieden und Krieg zu-
sammengehen. Ein Gewaltfriede ist schlimmer als die Ubel des Krieges. Jeder Krieg
bleibt aber an die erlaubten Ausnahmen vom Tdtungsgebot gebunden: Selbstvertei-
digung oder Bestrafung aufgrund offentlichen Amtes. Ein blof3 rechtméBiger Krieg
entspricht noch nicht den christlichen Tugendregeln. Wenn der Krieg aber sowohl
nach Recht wie nach Tugend richtig ist, kennt Suarez keine Zuriickhaltung in der
Kriegsfiihrung mehr (so weit es die Schuldigen betrifft).

Der Frieden gehort ins obligatorische Naturrecht, der Krieg nur ins Volkerrecht, an
eine Stelle, die das erlaubende Naturrecht offen gelassen hat; d.h. der Krieg ist des-
halb nicht verwerflich, weil die Volker ihn als Instrument eingefiihrt haben. Er kann
theoretisch aber abgeschafft werden. Dieser mindere Rang des Krieges bestimmt die
Regeln des Krieges: die Pflicht, Krieg moglichst zu vermeiden; den Vorzug von
Diplomatie und Schiedsgerichtbarkeit.

6.4.7 Leibniz

Gottfried Wilhelm Leibniz, 1646-1716, geboren in Leipzig als Sohn eines Universi-
tatsprofessors. Jurist, Mathematiker, Logiker, Metaphysiker, Erkenntnistheoretiker,
fiirstlicher Rat, Diplomat, Wissenschaftsorganisator, Erfinder und Projektemacher,
Historiker, Genealoge, Volkerrechtler, Dichter. Aktiv in Verhandlungen iiber Zu-
sammenfiithrung der christlichen Kirchen und als Publizist in den Kriegen mit Frank-
reich, die einen wesentlichen Teil seines Lebens begleiteten.

Vergleiche zur Biographie:
Maria Rosa Antognazza, Leibniz : an Intellectual Biography. — Cambridge 2009.

Vergleiche fiir einen Uberblick iiber die verschiedenen Titigkeitsfelder:

Leibniz : sein Leben, sein Wirken, seine Welt / hrsg. von Wilhelm Totok und Carl
Haase. — Hannover 1966

Der universale Leibniz : Denker, Forscher, Erfinder / hrsg. Von Thomas A. Reydon
... — Stuttgart 2009.

Die Geistesgeschichte hat eine Neigung zu Autoren, die eine Idee als erste geduBert
haben. Leibniz Bedeutung fiir die Mathematik und Logik ist unbezweifelt. Auch
seine Metaphysik der Individualitit war eine der groBen Anregungen fiir die spétere

277

https://dol.org/10.5771/9783845222097-274 - am 22.01.2028, 03:43:53, - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-274
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

