
 274

6.4.6 Suárez 

Francisco Suárez, 1548-1617, aus Granada. Jesuit. Lehrte als Theologieprofessor 
u.a. in Rom, Salamanca und Coimbra. Er war als Gutachter am Entscheidungspro-
zeß der spanischen Kolonial- und Außenpolitik beteiligt, aber in seinen umfangrei-
chen Werken machen moraltheologische oder gar rechtsphilosophische Schriften nur 
einen geringen Teil aus, in seinem rechtsphilosophischen Werk völkerrechtliche 
Diskussionen wiederum nur einen kleinen Teil. Suárez war der unbezweifelte Meister 
der Spätscholastik, von einem europaweiten Einfluß auf Katholiken wie Protestanten. 

 
Vgl. zur Biographie: 
Joseph H. Fichter, Man of Spain : Francis Suarez SJ. – New York 1940. 

 
Suárez ist (gemeinsam mit anderen spanischen jesuitischen Theologen seiner Zeit) 
der Begründer der modernen politischen Philosophie, er gründet die Staatslehre 
allein auf natürliche menschliche Ziele (noch ohne die hobbesianischen Einengun-
gen auf Stolz und Eigeninteresse). Das Naturrecht kann nur allgemeine Regeln ge-
ben, das Zusammenleben in einer Gesellschaft benötigt spezifischere Gesetze. Diese 
müssen auf einen Willen gegründet werden, Suárez läßt die Staatsgewalt deshalb aus 
einem Vertrag hervorgehen. 
Zur Einführung in die Staats- und Rechtstheorie vergleiche: 
Reijo Wilenius, The Social and Political Theory of Francisco Suárez. – Helsinki 
1963 
Carlos G. Noreña, Francisco Suárez on Democracy and International Law, in: His-
panic Philosophy in the Age of Discovery / ed. by Kevin White. – Washington, DC 
1997. – S. 257-271 
Jean-François Courtine, Nature et empire de la loi : études suaréziennes. – Paris 
1999. 

 
Suárez hat ein gutes Anrecht, Vater des modernen Völkerrechts genannt zu werden. 
Er hat als erster methodisch das gemeinsame Recht der Menschheit vom zwischen-
staatlichen Recht geschieden und er hat als erster methodisch das Naturrecht und das 
gewillkürte Völkerrecht unterschieden. Daß die Gesellschafts-, Staats- und Rechts-
bildung in getrennten Gruppen geschieht, nimmt Suárez als selbstverständlich hin. 
Das ius gentium als das gemeinsame Recht der Menschheit wird in diesen Einheiten 
ohne Abstimmung mit anderen Staaten fortentwickelt. Freilich kennt er genauso 
selbstverständlich eine internationale Gesellschaft aller Menschen, die ist quasi 
politicam et moralem. Der Staat ist nötig, weil die Familien keine perfekten, selbst-
genügsamen Einheiten sind. Aber auch die Staaten sind nicht so perfekt, daß sie 
keinen Verkehr mit den anderen nötig hätten. Suárez erwartet keine internationalen 
Institutionen, aber er behält das Völkerrecht als Recht des Verkehrs zwischen den 
einzelnen Staaten, das nur einvernehmlich geändert werden kann. Suárez bemüht 
sich, den gerechten Krieg von der Intervention zu scheiden, hat aber die üblichen 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-274 - am 22.01.2026, 03:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-274
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 275 

Reste einer Hilfe für Christen oder Katholiken, die potentiell das Nichtinterventi-
onsgebot zunichte machen. 

 
 

Texte 
 

Ausgewählte Texte zum Völkerrecht / lateinischer Text nebst deutscher Über-
setzung hrsg. von Josef de Vries SJ. Einleitung von Josef Soder SJ. – Tübingen 
: Mohr, 1965. – XI, 214 S. (Die Klassiker des Völkerrechts in modernen deut-
schen Übersetzungen ; 4) 
 
Tractatus de legibus ac de Deo legislatore 
Abgedruckt werden die Kapitel über das ius gentium. Unterscheidet das zwischen-
staatliche Recht vom gemeinsamen Recht des größten Teiles der Menschheit. Das 
ius gentium innerhalb der Staaten kann durch Gesetze geändert werden, das ius 
gentium zwischen den Staaten kann nicht einfach geändert werden, aber es kann ein 
neuer Brauch entstehen. Trotz der Trennung in Staaten ist die Menschheit eine Ein-
heit, nicht nur der Art nach, sondern quasi politicam et moralem. 

 
De bello 
Die Disputation 13 aus der Abhandlung über die Liebe in De triplici virtute theolo-

gica, fide, spe et charitate. 
Der Krieg bringt viele Übel mit sich, aber ohne den Krieg gäbe es noch mehr Übel. 
Nur durch Krieg ist ein ehrenhafter Frieden erreichbar. Der Krieg verstößt nicht 
einmal gegen die Feidesliebe, denn man haßt nicht den Feind, sondern seine Taten. 
Die Verteidigung ist immer ein Recht, kann aber auch eine Pflicht sein. Ebenso der 
Angriffskrieg. Ein Krieg, um Ruhm oder Reichtum zu erlangen, kann nicht ehren-
wert sein und ist eine Idee der heidnischen Antike. Daß beide Seiten Recht haben, ist 
nur in einem solchen unehrenhaften heidnischen Krieg denkbar. Ein Krieg ist immer 
ein großer Schaden, deshalb muß der gerechte Grund auch ein gewichtiger sein. 
Auch bei gewichtigen Gründen müssen aber friedliche Mittel der Wiedergutma-
chung bedacht werden. 

 
 

Literatur 
 

Soder, Josef 
Francisco Suárez und das Völkerrecht : Grundgedanken zu Staat, Recht und 
internationalen Beziehungen. – Frankfurt am Main : Metzner, 1973. – 380 S. 
Suárez ist der Begründer einer systematischen Völkerrechtslehre, aber sein Interesse 
gilt mehr dem wohlgeordneten Staat als einer den Völkern übergeordneten Ordnung. 
Er scheidet das ius gentium begrifflich in das zwischenstaatliche Recht und in das 
Recht aller Völker (zivilrechtliche Rechtssätze, die es bei allen Völkern mehr oder 
weniger gleich gibt). Trotz der Vielzahl der Staaten ist die Menschheit in ihrer Ge-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-274 - am 22.01.2026, 03:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-274
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 276

samtheit nicht nur eine einheitliche Gattung und eine moralische Einheit, sondern 
eine staatsähnliche Einheit, weil sie ein gemeinsames Recht hat. Die einzelnen Staa-
ten haben diese überstaatliche Einheit nicht unbedingt nötig, aber der internationale 
Verkehr in Freizügigkeit und Handel bringt Vorteile. Weil es aber keine gemeinsa-
me Staatsgewalt gibt (nie gegeben hat und aller Wahrscheinlichkeit nach nie geben 
wird), werden die einzelnen Herrscher stellvertretend tätig, etwa in der Strafgewalt 
des Gerechten Krieges. 
Der Frieden wird, wie bei Scholastikern üblich, im Zusammenhang der Liebe be-
sprochen und auch der Krieg ist ein Werk der Liebe, weil er um des Friedens willen 
geführt wird. Verteidigung ist sittlich völlig unproblematisch, der Angriffskrieg ist 
gerechtfertigt, wenn er erlittenes Unrecht wieder gut macht. Suárez betont stark die 
Analogie des gerechten Krieges zum Gerichtsurteil. Suárez bemüht sich vor allem, 
die Intervention, die durch Vitorias Argumentation mit bonum totius orbis, dem 
Wohl der Völkergemeinschaft, ausgeweitet werden könnte, wieder zu begrenzen. 
Daß es keinen Weltstaat gibt, ist ein Hinweis, daß Gott nicht die gesamte Mensch-
heit beauftragen wollte, Ungerechtigkeit global zu verfolgen. Ein gerechter Krieg 
kann nur geführt werden, als Antwort einzelner Staaten auf einen Schaden, der ihnen 
oder ihren Verbündeten angetan wurde. Nur dann hat ein Herrscher obrigkeitliche 
Gewalt über einen anderen. (Dazu bleibt, daß ganz primitive Horden zur Kul-
tur/Staat gezwungen, Menschenopfer verhindert, Christen gerettet und Missionare 
geschützt werden können.) 

 
Behnen, Michael 
Der gerechte und der notwendige Krieg : ‚necessitas’ und ‚utilitas reipublicae’ 
in der Kriegstheorie des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Staatsverfassung und 
Heeresverfassung in der europäischen Geschichte der frühen Neuzeit / hrsg. 
von Johannes Kunisch. – Berlin : Duncker und Humblot, 1986 S. 43-106 Suárez 
S. 63-69 
Der Anlaß der Vorlesung De Bello 1583/84 war die spanische Eroberung Portugals. 
Suárez muß dafür den Spielraum des Fürsten zur Kriegsführung vergrößern. Zwar 
hält er daran fest, daß Krieg nur zur Strafe erlaubt ist, erweitert aber den Spielraum 
bei Zweifelsfällen und weitet die Kompetenz aus, dem Verlierer eine Sühne aufzuer-
legen. Das Völkerrecht ist kaum noch eine Einschränkung des Handlungsspielraums 
des Herrschers, die Unterschiede des souveränen Handelns nach innen und außen 
werden völlig verwischt. Trotz aller „Verschleierungs-Topoi“ gibt Suárez tatsäch-
lich den Kern der Theorie des Gerechten Krieges auf. 

 
Kremer, Markus 
Den Frieden verantworten : politische Ethik bei Francisco Suárez (1548-1617). 
– Stuttgart : Kohlhammer, 2008. – 293 S.  
Auch bei Suárez muß, wie bei früheren christlichen Denkern, ein umfassender Frie-
densbegriff vorausgesetzt werden, der den Zusammenhang der moralischen und 
politischen Ordnung artikuliert. Eine nur juristische Rekonstruktion (oder gar eine 
bloß politische als Rechtfertigung der spanischen Okkupation Portugals) ist zu eng. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-274 - am 22.01.2026, 03:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-274
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 277 

Suárez greift über Thomas von Aquin hinaus wieder auf Augustinus zurück und 
unterscheidet zwischen der antriebslosen Ruhe des ewigen Friedens und der ver-
nünftigen Mäßigung des irdischen Friedens. Während Thomas den Frieden exklusiv 
aus der Wirkung der Gottesliebe hevorgehen läßt und der Frieden deshalb nur im 
Glauben möglich ist, kann Suárez Frieden zwischen allen Menschen guten Willens 
denken. Für den Christen bleibt aber Liebe (caritas) der Maßstab des politischen 
Handelns. Während für alle Völker gilt, daß ihr Handeln rechtmäßig sein muß, kann 
es für Christen keine Gerechtigkeit ohne Liebe geben. 
Indem der Frieden ein nur relatives Letztziel wird, können Frieden und Krieg zu-
sammengehen. Ein Gewaltfriede ist schlimmer als die Übel des Krieges. Jeder Krieg 
bleibt aber an die erlaubten Ausnahmen vom Tötungsgebot gebunden: Selbstvertei-
digung oder Bestrafung aufgrund öffentlichen Amtes. Ein bloß rechtmäßiger Krieg 
entspricht noch nicht den christlichen Tugendregeln. Wenn der Krieg aber sowohl 
nach Recht wie nach Tugend richtig ist, kennt Suárez keine Zurückhaltung in der 
Kriegsführung mehr (so weit es die Schuldigen betrifft). 
Der Frieden gehört ins obligatorische Naturrecht, der Krieg nur ins Völkerrecht, an 
eine Stelle, die das erlaubende Naturrecht offen gelassen hat; d.h. der Krieg ist des-
halb nicht verwerflich, weil die Völker ihn als Instrument eingeführt haben. Er kann 
theoretisch aber abgeschafft werden. Dieser mindere Rang des Krieges bestimmt die 
Regeln des Krieges: die Pflicht, Krieg möglichst zu vermeiden; den Vorzug von 
Diplomatie und Schiedsgerichtbarkeit. 

6.4.7 Leibniz 

Gottfried Wilhelm Leibniz, 1646-1716, geboren in Leipzig als Sohn eines Universi-
tätsprofessors. Jurist, Mathematiker, Logiker, Metaphysiker, Erkenntnistheoretiker, 
fürstlicher Rat, Diplomat, Wissenschaftsorganisator, Erfinder und Projektemacher, 
Historiker, Genealoge, Völkerrechtler, Dichter. Aktiv in Verhandlungen über Zu-
sammenführung der christlichen Kirchen und als Publizist in den Kriegen mit Frank-
reich, die einen wesentlichen Teil seines Lebens begleiteten. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Maria Rosa Antognazza, Leibniz : an Intellectual Biography. – Cambridge 2009. 
 
Vergleiche für einen Überblick über die verschiedenen Tätigkeitsfelder: 
Leibniz : sein Leben, sein Wirken, seine Welt / hrsg. von Wilhelm Totok und Carl 
Haase. – Hannover 1966 
Der universale Leibniz : Denker, Forscher, Erfinder / hrsg. Von Thomas A. Reydon 
… – Stuttgart 2009. 

 
Die Geistesgeschichte hat eine Neigung zu Autoren, die eine Idee als erste geäußert 
haben. Leibniz Bedeutung für die Mathematik und Logik ist unbezweifelt. Auch 
seine Metaphysik der Individualität war eine der großen Anregungen für die spätere 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-274 - am 22.01.2026, 03:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-274
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

