
8  

Wiesel oder Hermelin?* 

Strukturelle Gerechtigkeit als Fundament einer modernen  
Sozialen Marktwirtschaft 

INGA FUCHS-GOLDSCHMIDT UND NILS GOLDSCHMIDT** 

Der bleibende Wert von Hayeks Kritik am Wieselwort ‚sozial‘ liegt darin, deutlich 
gemacht zu haben, dass individualethische Tugendvorstellungen kleiner Gemeinschaf-
ten nicht die strukturelle Gerechtigkeit moderner Gesellschaften garantieren können. 
In Abgrenzung zu Hayek und zu weiten Teilen der aktuellen ökonomischen und poli-
tischen Theorien aufzuzeigen, dass dennoch die Notwendigkeit besteht, auch in der 
heutigen Gesellschaft gut begründete normative Forderungen an die Gestaltung der 
Gesellschaft zu stellen, ist das Ziel dieses Beitrags. Die Frage nach dem Sozialen in 
einer Sozialen Marktwirtschaft ist demnach die eigentliche Kernfrage der Moderne. 

Schlagwörter: Strukturelle Gerechtigkeit, Soziale Marktwirtschaft, Ordnungsökono-
mik, Diskursethik, Inklusion, Moral  

Weasel or ermine? Structural Justice as a Foundation for a Modern Social  
Market Economy  

The lasting value of Hayek’s critique of the weasel-word ‘social’ is the insight that individual virtues 
of small communities are not able to guarantee structural justice in modern societies. In contrast to 
Hayek and much of contemporary economic and political theories, we will argue that well-justified 
normative claims are necessary for the process of shaping society. Asking what the term ‘social’ means 
in a Social Market Economy is the crucial question of modernity. 

Keywords: Structural Justice, Social Market Economy, Constitutional Economics, Discourse Ethics, 
Inclusion, Morals 

 

________________________ 
*  Beitrag eingereicht am 30.07.2012; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 09.04.2013. 
**  Dr. Inga Fuchs-Goldschmidt, Hochschule für Politik München, Ludwigstr. 8, D-80539 Mün-

chen, Tel.: +49-(0)89-2880399-0, E-Mail: inga.fuchs@t-online.de, Forschungsschwerpunkte: So-
ziologische Theorie, Demokratietheorie, Theorie der Sozialpolitik, Soziologie der Fotografie. 

 Prof. Dr. Nils Goldschmidt, Zentrum für ökonomische Bildung (ZöBiS), Universität Siegen, 
Hölderlinstraße 3, D-57068 Siegen, Tel.: +49-(0)271-7403143, Fax: +49-(0)271-7402609, E-Mail: 
goldschmidt@wiwi.uni-siegen.de, Forschungsschwerpunkte: Ordnungsökonomik, Wirtschaftsdi-
daktik, Theorie der Sozialpolitik, Wirtschafts- und Unternehmensethik, Kulturelle Ökonomik, 
Geschichte des ökonomischen Denkens. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


zfwu 14/1 (2013), 8–22 9 

More, I prethee more, 
I can sucke melancholly out of a song, 

As a Weazel suckes egges: More, I pre’thee more 
Shakespeare, As you Like it 

  

1. Einleitung 
Die Soziale Marktwirtschaft war von Anbeginn eine Chimäre. So zumindest könnte 
man Friedrich A. von Hayek verstehen, wenn man seinen vor mehr als 50 Jahren er-
schienenen Beitrag „Was ist und was heißt ‚sozial‘?“ heute wieder liest. Hayek führt 
aus: 

„Vielleicht soll ich Ihnen an dieser Stelle erklären, was bei mir ein altes Unbeha-
gen über den Gebrauch des Wortes ‚sozial‘ schließlich zur offenen Gegnerschaft 
angefacht hat und es mir als wirkliche Gefahr erscheinen ließ. Es war das Erleb-
nis, dass nicht nur meine Freunde in Deutschland es für angezeigt und wün-
schenswert hielten, den Begriff der Marktwirtschaft als ‚soziale Marktwirtschaft‘ 
zu qualifizieren, sondern dass sogar das Grundgesetz der Bundesrepublik an 
Stelle des klaren, alten Begriffs des Rechtsstaates den neuen und nebelhaften 
Begriff des ‚sozialen Rechtsstaates‘ gesetzt hat. Ich weiß nicht, ob irgend jemand 
wirklich erklären kann, was in diesen Zusammenhängen mit jenem schmücken-
den Beiwort gemeint war. [...] Das Ergebnis meines Nachdenkens war jedenfalls, 
dass ‚sozial‘ ein Beiwort geworden ist, das jeden Begriff, mit dem man es ver-
bindet, seiner klaren Bedeutung beraubt und zu einem unbeschränkt dehnbaren 
Kautschukwort macht, dessen Implikationen immer fortgedeutet werden kön-
nen [...] .“ (Hayek 1957/2002: 252) 

Dieses Hayek’schen Unbehagen gegenüber dem Kautschukwort ‚sozial‘ verfestigte 
sich bei ihm im Laufe der Jahre immer mehr zu der Einsicht, dass dieses Adjektiv 
letztlich sinnlos und sinnentleert ist. In der bekannten Passage zum Abschluss seines 
Beitrags „Wissenschaft und Sozialismus“ aus dem Jahr 1979 erklärt er das Wort zu 
einem Wiesel-Wort, das bedeutsam daher kommt, aber ohne Inhalt bleibt: 

„Wir verdanken den Amerikanern eine große Bereicherung der Sprache durch 
den bezeichnenden Ausdruck ‚weasel-word‘. So wie das kleine Raubtier, das 
auch wir Wiesel nennen, angeblich aus einem Ei allen Inhalt heraussaugen kann, 
ohne dass man dies nachher der leeren Schale anmerkt, so sind Wiesel-Wörter 
jene, die wenn man sie einem Wort hinzufügt, dieses Wort jedes Inhalts und je-
der Bedeutung berauben. Ich glaube, das Wiesel-Wort par excellence ist das 
Wort ‚sozial‘. [...] Ich muss gestehen, wenn Sie auch darüber entsetzt sein wer-
den, dass ich nicht sozial denken kann, denn ich weiß nicht, was das heißt. Ich 
sehe nur mit Besorgnis, dass dieser sprachliche Kollektivfetisch das Denken zer-
stört [...] .“ (Hayek 1979/2004: 61f.) 

Hinter Hayeks Ablehnung des Begriffs ‚sozial‘ steht aber mehr als die Sorge vor einer 
sprachlichen Verwirrung. Vielmehr ist ‚sozial‘ für Hayek (und noch mehr für viele 
seiner späteren Bewunderer und Epigonen) das Reizwort, mit dem man gegen die 
Logik des Systems individueller Freiheit auf der Grundlage diffuser moralischer For-
derungen staatliche Eingriffe und Umverteilung fordert.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


10  

Es steht freilich außer Frage, dass Hayek insbesondere in seiner Kritik am Begriff der 
sozialen Gerechtigkeit, wie er sie in „Recht, Gesetz und Freiheit“ (Hayek 1973-
9/2003) vorgelegt hat, durchaus wesentlich dazu beigetragen hat, die Schwierigkeiten 
einer exakten Bestimmung und die politische Attraktivität eines inflationären Ge-
brauchs von ‚sozial‘ offenzulegen. Und es wäre ein Missverständnis – auch wenn sich 
diese Behauptung immer wieder findet – zu meinen, Hayek habe nicht nur die soziale 
Gerechtigkeit, sondern Gerechtigkeit per se als Irrlicht gesellschaftlichen Handelns 
verworfen. Das Problem liegt tiefer. 
Gerechtigkeit ist für Hayek letztlich eine personale Tugend, die sich auf das Handeln 
des Einzelnen beschränkt:  

„Gerechtigkeit erfordert, dass in der ‚Behandlung‘ einer oder mehrerer anderer 
Personen, das heißt, in den intentionalen Handlungen, die sich auf das Wohlbe-
finden anderer auswirken, gewisse einheitliche Verhaltensregeln befolgt werden. 
Ganz sicher ist sie nicht anwendbar auf die Art und Weise, in der der unpersön-
liche Marktprozess bestimmten Leuten die Verfügung über Güter und Leistun-
gen verschafft: Diese kann weder gerecht noch ungerecht sein, denn die Ergeb-
nisse sind nicht beabsichtigt oder vorausgesehen und hängen von einer Vielzahl 
von Umständen ab, die in ihrer Gesamtheit keinem einzelnen bekannt sind.“ 
(Hayek 1973-9/2003: 221) 

Hayek umschreibt hier und an vielen anderen Stellen seines Werks eine Einsicht, die 
zentral für das Verständnis moderner Gesellschaften ist. Sie besteht darin, zwischen 
personalisiertem Sozialverhalten, wie es regelmäßig in kleinen Gemeinschaften statt-
findet, und Handeln auf der Ebene gesellschaftlicher Strukturen zu unterscheiden. So 
führt Hayek an, dass individuellen Handlungen und den darauf beruhenden gesell-
schaftlichen Prozessen durchaus allgemeingültige Regeln („einheitliche Verhaltensre-
geln“, „Regeln gerechten Verhaltens“, „Nomos“) zugrunde liegen, die letztlich zur 
Herausbildung einer spontanen Ordnung führen („Kosmos“), ohne das diese Regeln 
notwendig für diesen Zweck (oder überhaupt für konkrete Zwecke) hin gesetzt wor-
den sind (z.B. Hayek 1968/2002, dazu: Wohlgemuth 2010). Offene Gesellschaften 
und Gesellschaftsprozesse können so nach Hayek „nie als Summe bestimmter anzu-
strebender Ziele definiert werden, sondern nur als abstrakte Ordnung, die [...] lediglich 
jedem zufällig herausgegriffenen die beste Chance bietet, seine Kenntnisse erfolgreich 
für seine persönlichen Zwecke zu nutzen“ (Hayek 1966/2002: 72). Hieraus folgert 
Hayek nun, dass im ökonomischen, aber auch im politischen „Spiel“ (hierzu: Wohl-
gemuth 2002) moderner Gesellschaften „nur das Verhalten der Spieler nicht aber das 
Ergebnis gerecht sein kann“ (Hayek 1973-9/2003: 221). Der Annahme, dass das indi-
viduelle Gutverhalten (entlang von Regeln) nicht die Gerechtigkeit der Ergebnisse 
gesellschaftlicher Prozesse garantiert, ist fraglos zuzustimmen, aber die daraus abgelei-
tete Schlussfolgerung, dass folglich Gerechtigkeit in der Beurteilung der Ergebnisse 
gesellschaftlicher Prozesse keine Bedeutung haben kann, gilt es kritisch zu prüfen. 
Um das Problem nochmals etwas allgemeiner zu fassen: Der moderne Liberalismus 
scheint sich in eine problematische Lage manövriert zu haben. Aus der richtigen Ein-
sicht, dass zum einen moderne gesellschaftliche Prozesse normativ immer vor dem 
Hintergrund individueller Interessen analysiert werden müssen („normativer Individu-
alismus“) und dass zum anderen dieses individuelle Interesse vor dem Hintergrund 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


zfwu 14/1 (2013), 8–22 11 

„spontaner“ Prozesse in offenen Gesellschaften nicht der Garant für die Gerechtig-
keit der Ergebnisse individueller Interaktionen sein kann, wird geschlussfolgert, dass 
der Versuch, Ergebnisse gesellschaftlicher Prozesse in ihrer Güte zu beurteilen unzu-
lässig ist und im Zweifel exogen an die jeweilige gesellschaftliche Ordnung herange-
tragen wird.  
Um der Schwierigkeit (normativer) Regelsetzung zu entkommen, hilft sich die moder-
ne Ordnungsökonomik auf der Grundlage der Constitutional Economics mit der 
Überlegung, dass – konsequent individualistisch gedacht – Regelsetzungen gesellschaft-
lich legitim sind, wenn sie die Zustimmung aller betroffenen Bürger finden (zum 
Überblick: Vanberg 2009). Da aber auch hier – zumindest in den gängigen Theorie-
konzeptionen – der Einzelne (und seine Vorstellungen) Souverän des Verfahrens ist, 
erscheint jede Setzung, die anhand allgemeiner normativer Erwägungen vorgenom-
men wird, als problematisch. So haben jüngst Lars Feld und Ekkehard Köhler davor 
gewarnt, dass selbst die normativ recht einsichtige Vorstellung einer diskriminierungs-
freien Ordnung letztlich „irgendeine Instanz [benötigt], die darüber wacht, dass tat-
sächlich alle Bürger in einer diskriminierungsfreien Ordnung leben“ (Feld/Köhler 
2011: 190). Damit seien „Ausgestaltungsprobleme direkt vorprogrammiert“ 
(Feld/Köhler 2011: 190) und entsprechend sei eine so verstandene Ordnungsökono-
mik abzulehnen. Auch Überlegungen entlang des Prinzips der Inklusion, das in den 
meisten gängigen sozialwissenschaftlichen Theorien zum Allgemeingut gehört und 
durch Amartya Sen auch in der Ökonomenzunft angekommen ist, „lassen sich nur 
unzureichend konkret auf die Bürgersouveränität ein, unterschätzen die zu erwarten-
den politökonomischen Konsequenzen oder machen Vorgaben für die Ordnungsethik 
auf Basis exogener Normen“ (Feld/Köhler 2011: 190) und werden somit verworfen. 
Solche Argumentationsmuster, die sich zumeist auf das Werturteilsfreiheitspostulat 
Popper’scher Prägung berufen, greifen aber in zweifacher Hinsicht zu kurz: Erstens 
blenden sie aus, dass die Prozesse, die zur Herausbildung einer „spontanen“ Ordnung 
führen, anders als der Begriff suggeriert, nicht ex nihilo entstehen. Vielmehr hat sich 
die Gesellschaft aus bestimmbaren Bedingungen heraus so entwickelt, wie sie sich 
entwickelt hat. In der Entwicklung zur Moderne haben sich dabei Strukturen heraus-
gebildet, die in ihrem Geltungsbereich Anforderungen an das Handeln des einzelnen 
Akteurs stellen und damit die Grundlage von Handlungen und auch Anschlusshand-
lungen sind. Die entscheidende Einsicht ist dabei, dass diese Strukturen unabhängig 
von den aktualen Handlungseingaben des je Einzelnen bestehen, auch wenn sie nur 
solange überhaupt Bestand haben, wie sie über Handlungen von Einzelnen aktualisiert 
werden (vgl. Dux 2000: 92). Die gegenüber dem politischen Liberalismus entschei-
dende Weiterung dieser Feststellung ist, dass diese Strukturen damit aber auch der 
Verfügungsgewalt des Einzelnen entzogen sind. Die Gestaltung gesellschaftlicher 
Strukturen bedarf vielmehr einer politischen Organisation.1 Zweitens wird verkannt, 
dass gerade innerhalb der hier angesprochenen gesellschaftlichen Prozesse bereits 
tatsächlich normative Fragen verhandelt werden: Soziale Ungleichheit sowie unter-
________________________ 
1  Damit nicht genug. Unter der Bedingung der Konstruktivität menschlicher Lebensform, die sich 

seit der Moderne auch im politischen Bewusstsein volle Geltung verschafft hat, bedarf es darüber 
hinaus eines politischen Systems, das sich selbst erst die Möglichkeit der Gestaltung gesellschaft-
licher Ordnung verschafft. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


12  

schiedliche Chancen und Bedürfnisse sind ein wesentlicher Gegenstand öffentlicher 
und politischer Diskurse aller modernen Gesellschaften. Die Faktizität solcher norma-
tiven Diskurse aus Gründen des Theoriedesigns auszublenden bzw. ihnen ihre (nor-
mative) Rechtmäßigkeit abzusprechen, lässt daran zweifeln, ob eine so verstandene 
Sozialtheorie als eine Wissenschaft taugt, die ihren Gegenstand erreicht und damit als 
anwendungsorientierte Theorie gelten kann (vgl. Lenger/Goldschmidt 2011). 
Im Folgenden wollen wir versuchen, die hier angedeutete Argumentationslinie klarer 
zu fassen und aufzugliedern.  

2. Der erkenntnistheoretische Umbruch im Verständnis der Neuzeit 
Die Einsicht, dass das Interesse des Einzelnen letzter Bezugspunkt bei Fragen nach 
der gesellschaftlichen Ordnung ist, ist eine Einsicht der Aufklärung, die bis heute un-
bestritten gilt. Nach dem Einsturz des bis zum Beginn der Neuzeit geltenden kosmi-
schen Gefüges und nach dem Verlust metaphysischer Gewissheiten bleibt im sozial-
wissenschaftlichen Denken allein der Mensch als Maßstab für die Qualität der 
menschlichen Lebensformen.  
Dabei ist seit der naturwissenschaftlichen Revolution zu Beginn der Neuzeit ebenso 
unbestritten, dass auch die menschliche Lebensform in die Natur eingebunden ist. 
Von dieser evolutionär mit einem Organismus ausgestattet, in den sich im Prozess der 
Ontogenese die natur- und soziohistorisch herausgebildeten Bedingungen menschli-
cher Lebensformen einbilden, führt der Mensch ein Leben, das ganz dem Prinzip der 
Konstruktivität unterliegt. Und zwar in doppelter Hinsicht: Sowohl in Hinsicht auf die 
soziokulturelle Lebensform, die phylogenetisch und soziohistorisch eine evolutionär 
und konstruktiv geschaffene ist, als auch in Hinsicht darauf, wodurch sich diese über-
haupt erst zu entwickeln vermochte (und auch weiterhin entwickelt und dabei potenti-
ell auch weiterentwickelt), nämlich den konstruktiven Aufbau der jeweiligen individu-
ellen Lebensführung. Die Einsicht, wie sich das Konstruktive der menschlichen Le-
bensform entwickelt (und in jeder Ontogenese auch immer wieder neu entwickelt und 
historisch auch weiterentwickelt), hat Piaget in einer genetischen Entwicklungstheorie 
beschrieben, die bekanntlich auf Untersuchungen der frühkindlichen Entwicklung 
Schweizer Kinder in den 1950er und 60er Jahren zurückgeht (vgl. Piaget 1975). Was 
Piaget als Prozesse der Assimilation und Akkommodation in das Verständnis der 
Entwicklung menschlicher Lebensform eingebracht hat, wird in der gegenwärtigen 
Literatur als „konstruktiver Realismus“ beschrieben (vgl. Dux 2000: 188f.). Damit ist 
gemeint, dass in den Prozess des konstruktiven Aufbaus der menschlichen Lebensfüh-
rung die Wirklichkeit der menschlichen Umwelt Eingang findet. Dies muss ange-
nommen werden, sobald wir von der Existenz eines Universums und des Lebens in 
ihm als einem (naturgeschichtlichem) Faktum ausgehen, ein Faktum, das wiederum 
seit dem Umbruch im Denken zur Neuzeit historisch in unser über Denken und Spra-
che aufgebautes Wissen Eingang gefunden hat und in jeder einzelnen Lebensgeschich-
te auch immer wieder Eingang in unser Wissen finden kann. 
Die naturwissenschaftliche Revolution zu Beginn der Neuzeit hatte auch zur Folge, 
dass das Universum jeder Geistigkeit nach Art des über Sinn organisierten menschli-
chen Daseins entsetzt wurde. Eine Erkenntnis, die die Einsicht nach sich ziehen 
musste, dass die Lebensform des Menschen auf den Menschen konvergiert. Es bleibt 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


zfwu 14/1 (2013), 8–22 13 

daraufhin nur der Mensch als Maßstab für die Qualität menschlicher Lebensformen. 
Mit dem Bewusstsein der Konvergenz hat sich zugleich das Bewusstsein der Historizi-
tät herausgebildet, die Einsicht, dass die Welt des Menschen eine ist, die sich histo-
risch entwickelt und mithin (auch weiterhin) Veränderungen unterworfen ist (vgl. Dux 
2000: 41ff.). Für ein Verständnis der Sozialwelt und die Frage ihrer Gestaltbarkeit 
bedeutet dies, dass ihm nichts anderes zu Gebote steht, als das, was sich an Anforde-
rungen im Bildungsprozess der sozialen Daseinsform zu erkennen gibt. Dies ent-
spricht einem evolutiven Verständnis von der Welt und dem Dasein des Menschen in 
der Welt, das konsequent vom Ausgang von der Natur her denkt. Ein Vorgehen, das 
auch für ein aufgeklärtes Verständnis menschlicher Ordnung bedeutet, dass ihm 
nichts a priori vorgegeben ist, noch nicht einmal der Anspruch sozialer Gleichheit.  

3. Die Frage nach den Bedingungen der Gestaltung der sozialen Ordnung 
Seit den bürgerlichen Revolutionen des 18. und 19. Jahrhunderts gilt die soziale Ord-
nung, in der die Menschen leben, als gestaltbar. Die Vertragstheorien haben dies 
nachdrücklich ins Bewusstsein gehoben. So hebt beispielsweise Rousseau auf die 
Übereinkunft der Menschen als die nunmehr einzig legitime Grundlage menschlicher 
Ordnung ab (vgl. Rousseau 1996: 12f.; siehe dazu auch Kersting 1996: 11f.). Es ist 
allein der Mensch, der den Ausschlag für die Frage nach einer gerechten Gestaltung 
der sozialen Ordnung gibt. So ist es auch in den politischen Prozessen der Gegenwart 
die bleibende Frage, was im Interesse des je Einzelnen liegt. Zugleich – und hierin 
liegt die grundlegende Schwierigkeit in der Gestaltung gesellschaftlicher Prozesse in 
der Moderne – müssen in einem funktionierenden politischen System auch Fragen 
nach dem Gesamtzusammenhang der Gesellschaft Berücksichtigung finden. Dieses 
Fragen bedeutet aber, sich von den Konzeptionen der klassischen Vertragstheorien 
abzusetzen. Denn: Indem diese ihren Blick auf die Übereinkunft der Menschen lenk-
ten, fassten sie ein Gemeinwesen in den Blick, das ohne gesellschaftliche Rahmenbe-
dingungen gedacht wurde. Nehmen wir aber nun die Strukturen der Gesellschaft in 
den Blick (und in einer modernen Gesellschaft müssen wir dies mit Notwendigkeit 
tun), wird deutlich, dass sich zwar auch die Gestaltung dieser Strukturen auf das Wohl 
des Einzelnen auswirkt, jedoch nicht unmittelbar – und das ist entscheidend. So sollen 
etwa die zur Zeit vehement geforderten Finanzmarktregelungen zunächst die (globa-
len) Finanzströme regeln und nicht notwendigerweise das Spar- und Konsumverhal-
ten des einzelnen Bürgers. Adressat solcher Regelungen sind gesellschaftliche und 
wirtschaftliche Institutionen (wie Zentral- und Geschäftsbanken), nicht der Bürger als 
solcher (was in einer Demokratie selbstredend nicht bedeutet, dass sich der einzelne 
Bürger bei einer Entscheidung über Finanzmarktregulierungen nicht auch selbst in 
den politischen Prozess der Entscheidungsfindung einbringen kann oder gar sollte). 
Gerade auch in einer Auseinandersetzung mit dem methodologischen Individualis-
mus, der i.d.R. der modernen Ökonomik zugrunde liegt (vgl. Goldschmidt/Remmele 
2004), gilt es deshalb zu fragen, wie sich das Interesse des Einzelnen denn politisch 
auswirkt – so es denn diese Kategorie des Politischen überhaupt gibt. Die Frage ist 
mit anderen Worten, welchen erkenntnistheoretischen Status wir dem Entschei-
dungsmaßstab des Interesses des Einzelnen in gesellschaftlichen, i.e. politischen Ent-
scheidungszusammenhängen, wie sie in der modernen Gesellschaft tatsächlich beste-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


14  

hen, zuschreiben können. Wie weit reicht die von Autoren wie Feld und Köhler ein-
geklagte „Bürgersouveränität“? Und zwar nicht nur faktisch, sondern auch normativ, 
das ist die Frage. 

4. Moderne Ordnungsökonomik, Diskursethik und Zustimmung 
Die Konstitutionenöknomik bzw. moderne Ordnungsökonomik geht, auf der Grund-
lage eines methodologischen und normativen Individualismus (vgl. z.B. Buchanan 
1987 und 1990 sowie Brennan 2002), in diesen Zusammenhang von dem Theorem 
der prinzipiellen Zustimmungsfähigkeit aus (vgl. z.B. Vanberg 2001/2008). Zustim-
mungsfähigkeit ist dabei ein Maßstab für die Generierung politischer Agenden und 
deren politischen Umsetzung, die im Interesse der betroffenen Bürger sind. Zustim-
mungsfähigkeit meint nicht – im Gegensatz zum klassisch vertragstheoretischen Ar-
gument – eine (hypothetische) verfassungsbegründende Einstimmigkeit zwischen den 
Bürgern als legitimatorischen Ausgangspunkt der politischen Ordnung.2 Zustim-
mungsfähigkeit dient vielmehr als eine „Heuristik“, um im jeweiligen Status quo aktu-
elle Reformvorschläge zu prüfen und alternative soziale Arrangements sowohl jenseits 
der Wohlfahrtsökonomik als auch jenseits einer reinen politischen Pragmatik zu ent-
werfen. Was von politischen Entscheidungsträgern mit anderen Worten gefordert 
wird, ist zu bedenken, ob alle von einer konkret zu treffenden Entscheidung (bei-
spielsweise Erhöhung der Mehrwertsteuer) betroffenen Personen – unter den Bedin-
gungen bestmöglichen Wissens – prinzipiell zustimmen könnten.3 Nicht unähnlich 
dazu wird in der politikwissenschaftlichen Literatur eine „ideale Prozedur politischer 
Beratung und Beschlussfassung“ beschrieben, wie sie etwa auch in der deliberativen 
Theorie von Jürgen Habermas zugrunde gelegt wird (vgl. Cohen 1989: 17–33; Haber-
mas 1992/1994: 370).  
Auch wenn sich Konstitutionen- und Ordnungsökonomen bewusst von der Haber-
mas’schen Diskursethik abgrenzen (z.B. Wohlgemuth 2005), sind die Unterschiede auf 
methodologischer Ebene nicht besonders groß.4 In der Konstitutionenökonomik wie 
in der deliberativen Theorie der Politik werden die Vorgaben an die politische Bera-
tung und Beschlussfassung in je unterschiedlicher, aber prinzipiell ähnlicher Weise ins 
Diskursprinzip bzw. Zustimmungsfähigkeitsprinzip überführt. Dahinter steht in der 
Diskursethik die explizite Annahme, dass wir durch die (Existenz der) Sprache zu-
gleich auch dazu verpflichtet sind, diese zu gebrauchen (vgl. Apel 1973: 405f. und 
Habermas 1965: 163). Eine Annahme, die sich in ihrer vollen (i.e. apriorischen) Trag-
weite jedoch keineswegs durch empirische Daten stützen lässt. So erstreckt sich der 
Geltungsanspruch der Diskursethik, aber auch der der Konstitutionenökonomik, be-
kanntlich auf die Annahme, dass nur eine solche Entscheidung Geltung für sich bean-
________________________ 
2  Zur Problematik des kontrakttheoretischen Ausgangspunkts in der der Ordnungsökonomik nahe 

stehenden Konstitutionenökonomik siehe die recht kritische, aber durchaus informative Darstel-
lung bei Kliemt (2004). 

3  Vanberg unterscheidet hier zwischen einer „Wahl hinter einem Schleier“ (im Rawls’schen und 
Buchanan’schen Sinne) bei der kollektiven Wahl zwischen verschiedenen Regelsets und der freien 
individuellen Ordnungswahl. Für beide Wahlen ist jedoch der Grad der Informiertheit von ent-
scheidender Bedeutung. Vgl. Vanberg (2000/2009: 45f.). 

4  Siehe hierzu ausführlich Fuchs-Goldschmidt/Goldschmidt (2013). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


zfwu 14/1 (2013), 8–22 15 

spruchen darf, die unter der gleichen und freien Zustimmung aller von ihr Betroffe-
nen getroffen wurde. In der Diskursethik ist dies der Grundsatz ‚D‘. Er besagt, „dass 
nur die Normen Geltung beanspruchen dürfen, die die Zustimmung aller Betroffenen 
als Teilnehmer eines praktischen Diskurses finden (oder finden könnten)“ (Habermas 
1983: 103). Problematisch an dieser Annahme ist, dass nicht hinreichend geklärt ist, 
wann diese Situation in sozialen Auseinandersetzungen eintritt und zwar nicht nur 
tatsächlich, sondern prinzipiell, d.h. ob und unter welchen Bedingungen es überhaupt 
möglich ist, dass es zur diskursiven Bestimmung von Regeln kommt. Oder um es in 
den Worten von Feld und Köhler (2011: 175) zu formulieren: Problematisch ist, dass 
sich eben nicht „auf zugängliche Weise dokumentieren“ lässt, wie die (idealistische) 
Vor-Gabe einer vollständigen (Entscheidungs-) Transparenz (bzw. die Geltung des 
Universalisierungsgrundsatz ‚U‘) Eingang in die politische Wirklichkeit findet (so es 
diese denn gibt).5 Andersherum gewendet: Weder die deliberative Theorie der Politik 
noch die Konstitutionenökonomik kann erklären, warum es – gerade auch in der Aus-
einandersetzung um die soziale Ordnung – auch nicht-kommunikative Auseinander-
setzungen gibt respektive Entscheidungen getroffen werden, die nicht dem Universali-
sierungsgrundsatz entsprechen (i.e. unter idealen Bedingung weitgehender Informiert-
heit stehen). Nicht einsichtig machen zu können, wie die ideale Vorgabe hoher Ent-
scheidungstransparenz Wirklichkeit wird, ist dabei ein Problem der Theoriekonstruk-
tion. Es ist das Problem einer Theorie, für die auch ein aufgeklärtes Verständnis des 
gesellschaftlichen Zusammenlebens ohne die (apriorische) Vorgabe des Ideals der 
Gleichheit letztlich nicht denkbar ist – oder aber, wie in Hayeks Ausführungen, struk-
turnotwendig unbestimmt bleibt. Was mit anderen Worten in eine solche Theorie 
nicht eingeht, ist, dass es Möglichkeiten der Handlungskoordinierung gibt, die grund-
sätzlich nicht dem Universalisierungsgrundsatz entsprechen. Dabei ist die eigentlich 
entscheidende Feststellung die, dass sich die Frage, inwiefern die Ergebnisse solcher 
Handlungskooperationen gerecht sind oder sein können, überhaupt erst im Anschluss 
an die Feststellung, dass es sie gibt, sinnvoll stellen lässt. 
Konfrontiert mit der politischen Wirklichkeit muss so dann auch festgestellt werden, 
dass Bedingungen der Zustimmungsfähigkeit im ideellen Sinne grundsätzlich (um 
nicht zu sagen prinzipiell) ebenso wenig gegeben sind wie die idealen Bedingungen 
politscher Beratung und Beschlussfassung. Vielmehr werden Entscheidungen im poli-
tischen Prozess bekanntlich unter Bedingungen getroffen, die der Mehrheitsregel fol-
gen. Wie in der politikwissenschaftlichen Literatur verschiedentlich dargelegt, lässt 
sich dabei die Mehrheitsregel (anders als etwa Habermas meint) auch nicht auf das 
kommunikative Verfahren des Diskursprinzips zurückführen, i.e. die ideale Prozedur 
politischer Beratung und Beschlussfassung (vgl. etwa Abromeit 1987: 422 und Fuchs-
Goldschmidt 2008: 168). Worum es hier deshalb vor allem geht, ist darauf hinzuwei-
sen, dass unter den erkenntnistheoretischen Vorgaben der Neuzeit, die realen Bedin-
gungen politischer Entscheidungen Eingang in die Theoriekonstruktion einer politi-
schen Theorie finden müssen, um diese anschlussfähig an die Wirklichkeit zu machen. 
________________________ 
5  Der Universalisierungsgrundsatz gilt laut Habermas (1983: 103), „wenn die Folgen und Neben-

wirkungen, die sich aus einer allgemeinen Befolgung der strittigen Normen für die Befriedigung der 
Interessen eines jeden Einzelnen voraussichtlich ergeben, von allen zwanglos akzeptiert werden kön-
nen“. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


16  

Das ist der Anspruch der Methode des „konstruktiven Realismus“. Ein Anspruch, der 
sich, wie in Abschnitt 2 angeführt, aus einem evolutiven Verständnis von der Welt 
und dem Dasein des Menschen in der Welt ergibt. 

5. Systemische Bedingungen ordnungspolitischer Regelsetzung  
– Gerechtigkeit nicht Moral 

In einem aufgeklärten Verständnis sozialer Ordnungen und der Frage ihrer Gestaltung 
müssen also die Bedingungen in den Blick genommen werden, die sich auch einer 
ordnungspolitischen Regelsetzung stellen (bzw. einer gerechten Gestaltung der Gesell-
schaft). In der Auseinandersetzung mit der modernen Ordnungsökonomik muss es 
mit anderen Worten um die Frage des (normativen) Geltungsanspruchs der von ihm 
angenommenen „Steuerungsideale der Bürger- und Konsumentensouveränität“ 
(Feld/Köhler 2011: 175) gehen.  
Soziologisch stellen sich der ordnungspolitischen Regelsetzung Anforderungen, die 
sich aus den strukturellen Bedingungen der modernen Gesellschaft ergeben. Die mo-
derne Gesellschaft lässt sich als eine systemisch differenzierte Gesellschaft beschrei-
ben, die aus den drei Großsystemen des Marktes, der Politik und der Kultur besteht. 
Alle drei Systeme zusammen machen das Gesamtsystem der Gesellschaft aus (Dux 
2008: 14ff.). Jedes der drei Systeme bildet sich dabei über spezifisch normative Anfor-
derungen. So konstituiert sich das System der Ökonomie über die Anforderung, Ge-
winne zu erwirtschaften. Das System der Politik bildet sich hingegen auf der Grundla-
ge des Prozessierens von Macht. In das System der Kultur im weitesten Sinne gehen 
die Erkenntnisse ein, die sich in der soziohistorischen Entwicklung der Menschheit 
herausgebildet haben.  
Bekanntlich hat Niklas Luhmann das systemische Verständnis der Gesellschaft maß-
geblich etabliert und dabei eindrücklich auf das Festgelegtsein der jeweiligen Systeme 
auf einen spezifischen Operationsmodus hingewiesen (z.B. Luhmann 1994). So 
spricht Luhmann etwa davon, dass die Wirtschaft ein „eigengesetzlich operierendes“ 
Funktionssystem der Gesellschaft und ein „streng geschlossenes, zirkuläres, selbstrefe-
rentiell konstituiertes System“ ist (Luhmann 2004: 102f.). Anders jedoch als Luhmann 
und im Anschluss an Günter Dux gehen wir hier davon aus, dass sich die Gesellschaft 
nicht allein aus einer Pluralität von ausdifferenzierten Systemen bildet, sondern dass 
dem System der Ökonomie insofern eine Vorrangstellung zukommt, als es das die 
Gesellschaft konstituierende und mithin das eigentliche, die moderne Gesellschaft be-
gründende System darstellt. In der modernen Gesellschaft ist es der Markt, der alle mit 
allen verbindet (Dux 2008: 14). Entsprechend ist es angemessen, in der Moderne von 
einer Marktgesellschaft zu sprechen.  
Gleichzeitig fällt der Politik seit dem Beginn der Moderne die Aufgabe zu, die Funkti-
onsfähigkeit der Gesellschaft als Ganze sicherzustellen. Wie der Ordoliberalismus 
weiß, gehört dazu zuvorderst, diejenigen Voraussetzungen der Funktionsfähigkeit des 
Systems der Ökonomie sicherzustellen, die von diesem nicht selbst geschaffen werden 
können. Darüber hinaus fällt jedoch seit der Moderne der Politik insbesondere auch 
die Aufgabe zu, das Verhältnis zwischen Subjekt und Gesellschaft zu regulieren, das 
seit dem Beginn der Moderne prekär geworden ist (vgl. Dux 2008: 304). Hier bringt 
sich die liberale Erkenntnis der Moderne ein, dass es der Mensch ist, der als Maßstab 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


zfwu 14/1 (2013), 8–22 17 

sozialer Ordnung gelten muss und so in hohem Maße zur Logik des ökonomischen 
Systems im Widerspruch steht. 
Wie auch in den einleitend angeführten Ausführungen Hayeks deutlich wird, hat 
Hayek die durch die Gesellschaft gesetzten Grenzen der Moral erkannt. Hayeks Dik-
tum, dass die „Moral der kleinen Horde“ für die „erweiterte Ordnung“ ungeeignet ist 
(vgl. z.B. Hayek 1996: 7–26, 1979/2004: 54–57 und 1973-9/2003: insb. 239–242), ist 
insofern zuzustimmen, als es tatsächlich keine moralischen Anforderungen sind, die 
die erweiterte Ordnung bestimmen, sondern die angeführten systemischen Anforde-
rungen, wie das Erzielen von Gewinnen auf dem Markt und das Prozessieren von 
Macht im politischen Bereich der Gesellschaft (vgl. Dux 2004: 262-287 und Fuchs-
Goldschmidt 2008: 204ff.). Mit der richtig erkannten Grenze der Geltung moralischer 
Regeln hat er jedoch, wie gesehen, zugleich auch die Frage nach einer gerechten Ge-
staltung der Gesellschaft als sinnlos abgetan. Dabei wird mit der Grenze der Geltung 
von Moral die Bedeutung der Gerechtigkeit gerade darin deutlich, für gedeihliche 
Verhältnisse in einer Gesellschaft zu sorgen, die – wie Hayek sehr zu Recht im Begriff 
der spontanen Ordnung anklingen lässt – zwar der Gestaltungshoheit eines jeden 
Einzelnen entzogen ist, damit jedoch nicht einer Gestaltungsmöglichkeit überhaupt, 
nämlich nicht der Gestaltung durch den Staat.  

6. Anspruch auf Teilhabe 
Es liegt aus soziologischer Perspektive im Interesse eines jeden Einzelnen in die Ge-
sellschaft integriert zu werden. Jeder ist in der Ausbildung seiner eigenen Persönlich-
keit konstitutiv darauf angewiesen, in die Gesellschaft integriert zu werden (vgl. 
Fuchs-Goldschmidt/Goldschmidt 2010). Darin unterscheidet sich die moderne Ge-
sellschaft grundlegend von den vormodernen Gesellschaftsformen, bei denen in der 
Ständegesellschaft etwa jedem durch den Stand seine Position in der Gesellschaft 
vorgegeben war. Unter den Bedingungen der Moderne ist es ein Gebot der Gerech-
tigkeit, darin dem strukturellen Interesse eines jeden Einzelnen nachzukommen, ihn 
unter allen Umständen in einem gewissen Maße an den ökonomischen und kulturellen 
Errungenschaften der Gesellschaft teilhaben zu lassen. Das meint Gerechtigkeit – 
nicht jedoch Gleichheit. 
Dies ist ein Gerechtigkeitsmaßstab, der zwar von den gegebenen Verhältnissen der 
Gesellschaft ausgeht, diese jedoch nicht bestehen lässt wie sie sind, sondern sie in 
ihrer bereits bestehenden (mehr oder weniger) funktionsfähigen Form für alle geltend 
sein lassen will. Inklusion als Maßgabe der Gerechtigkeit klagt mithin für alle das ein, 
was in der (real existierenden) Marktgesellschaft nur denjenigen auch tatsächlich zu-
kommt, die erfolgreich in die Gesellschaft (und das heißt in aller Regel über den Markt 
in diese) integriert sind. Diejenigen, die aus dem Rahmen des Systems der Ökonomie 
fallen, fallen in aller Regel auch aus einem Rahmen der Gesellschaft, der ein gedeihli-
ches Auskommen sichert. Das sind insbesondere Langzeitarbeitslose, Menschen in 
prekären Arbeitsverhältnissen oder Menschen, die ein Einkommen unter dem Exis-
tenzminimum haben (die sogenannten working poor). In einem erkenntnistheoreti-
schen Rahmen, der den Anforderungen der Neuzeit darin gerecht wird, nichts anderes 
als gegeben anzunehmen, als das was sich in den Anforderungen im Bildungsprozess 
der sozialen Daseinsform zeigt, lassen sich so aber auch die konkreten Forderungen 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


18  

dieses Gerechtigkeitsanspruchs aus den realen Verhältnissen der Gesellschaft heraus 
bestimmen (zumindest prinzipiell wie etwa die Höhe einer möglichen Grundsicherung 
oder eines Mindestlohnsatzes) und bleiben damit, in einer ganz anderen Weise als in 
den idealistischen Theorien (und von Feld und Köhler völlig zu Recht eingefordert), 
„in zugänglicher Weise dokumentierbar“ (Feld/Köhler 2011: 2) (ohne dadurch ent-
weder utopisch oder aber positivistisch zu sein).  
Unter den neuzeitlichen Anforderungen eines prozessual aufgeklärten Verständnisses 
der Gerechtigkeit wird so zugleich nicht, wie in der idealen Theorie befürchtet, das 
Sollen aus dem Sein abgeleitet, sondern das Sollen wird über einen reflexiven Hiatus 
hinweg aus den realen Bedingungen heraus entwickelt. Damit bildet diese Form der 
Gerechtigkeitsforderung eben keine normative Vor-Gabe im Sinne der idealistischen 
Theorie. Diese hat wie oben angeführt ein Problem, weil sie insofern im Konflikt mit 
der Empirie steht, als sie nicht klar zu machen weiß, wie die idealistische Vor-Gabe 
reale Geltung erlangen kann. Wie bereits erwähnt ist die (metaphysische oder trans-
zendente) Vor-Gabe einer an den normativen Individualismus gebundenen Ord-
nungsökonomik, Entscheidungen unter Bedingungen einer idealen und idealisierten 
Zustimmungsfähigkeit zu treffen, die letztlich allein dem Gedanken der Gleichheit, 
nicht jedoch auch dem Gedanken der Gerechtigkeit verpflichtet ist.  

7. Das normative Problem der Gerechtigkeit 
Unter den Vorgaben einer neuzeitlichen Erkenntniskritik liegt das eigentliche Problem 
der Gerechtigkeit darin, dass ihre Realisierung durch systemische Vorgaben behindert 
wird, die durch die Systeme sowohl der Ökonomie als auch der Politik bestimmt wer-
den. Dabei ist das die Gesellschaft eigentlich begründende System, das System der 
Ökonomie, asozial in dem Sinne, dass das Wohlergehen des je Einzelnen keine Vari-
able seines modus operandi ist. Wie bereits angeführt, trägt deshalb unter den systemi-
schen Bedingungen der Moderne notwendig das System der Politik die Verantwortung 
dafür, diejenigen, die durch das System der Ökonomie an den Rand der Gesellschaft 
gedrängt werden, vollwertig in die Gesellschaft zu integrieren. Das eigentliche Prob-
lem der Gerechtigkeit liegt dann allerdings darin, dass es eines politischen Willens 
bedarf, um die mangelnde Inklusionskapazität des Systems der Ökonomie auch tat-
sächlich abzufangen. Problematisch ist dies deshalb, weil nicht nur das System der 
Ökonomie, sondern auch das System der Politik ja darin systemisch bestimmt ist, dass 
es in seiner Operationalität festgelegt ist und zwar auf das Prozessieren von Macht. 
Worum es im Verständnis der Gerechtigkeit folglich vor allem geht ist deutlich zu 
machen, dass die Einsicht in die Notwendigkeit sozialen Ansprüchen Rechnung zu 
tragen keineswegs auch schon deren Realisierung sicherstellt. Eben darin unterschei-
det sich die Forderung nach Gerechtigkeit strukturell von moralischen Forderungen. 
Diese haben in den kleinen Gemeinschaften des täglichen Lebens ihren Platz und 
verschaffen sich dort auch in aller Regel unmittelbare Geltung. Hingegen ist unter den 
systemischen Bedingungen der Marktgesellschaft individuelles Engagement (wie auch 
das normative Einklagen von allgemeinen Teilhaberechten) zwar möglich und auch 
notwendig, mit Blick auf eine gerechte Gestaltung der gesellschaftlichen Strukturen 
aber nicht hinreichend. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


zfwu 14/1 (2013), 8–22 19 

Erkenntnistheoretisch geht es gleichzeitig darum, deutlich zu machen, dass es für 
Sozialtheorien unabdingbar ist, die Strukturen der Gesellschaft in den Blick zu neh-
men – so sie denn Wirkmächtigkeit erlangen wollen. Da diese Strukturen nicht durch 
Moral begründet werden, wie die der Gemeinschaft (oder Hayeks „kleiner Horde“), 
können sie auch nicht durch individuelle Handlungskoordinierung gestaltet werden. 
Gerechtigkeit kann in diesen Strukturen Geltung erlangen, jedoch nicht durch morali-
schen Appell, sondern nur im Rahmen politischer Prozesse.6 Auch diese stehen unter 
Anforderungen, denen der Macht und des Erhalts der Funktionsfähigkeit der Gesell-
schaft als Ganzer. Dass in diese gesellschaftlichen Anforderungen gleichwohl auch die 
Interessen des Einzelnen eingehen, ist und bleibt die Forderung einer demokratischen 
Gesellschaftsordnung, die den Gedanken der Gerechtigkeit im Horizont ihres Selbst-
verständnisses trägt.  

8. Schluss 
Die Väter der Sozialen Marktwirtschaft haben ihren Nachfahren ein schwerwiegendes 
Problem hinterlassen. Das ‚Soziale‘ der Sozialen Marktwirtschaft war für sie weder ein 
Pleonasmus, weil der Markt aus sich heraus schon sozial sei, noch ein bloßer materiel-
ler Ausgleich, um marktliche Härten abzufedern. Das Attribut ‚sozial‘ verweist viel-
mehr auf einen gesellschaftlichen Anspruch der Sozialen Marktwirtschaft. Angestrebt ist 
im Konzept der Sozialen Marktwirtschaft eine Ordnung des Gemeinwesens, in der 
prinzipiell jenseits von Klassenschranken allen gleiche Chancen zukommen. In diesem 
Sinne ist Ludwig Erhards „Wohlstand für alle“ (Erhard 1957/2000) nicht als ein blo-
ßer Konsumismus zu begreifen, sondern dahinter steht ein verteilungspolitisches Pro-
jekt, das jeder und jedem die Möglichkeit eröffnen soll, an den wirtschaftlichen und 
gesellschaftlichen Errungenschaften der Moderne teilzuhaben (vgl. Goldschmidt 
2009). Dies gründet auf einem genuin ethischen bzw. normativen Anliegen. Markt und 
Wettbewerb sind ein Mittel und nicht das Ziel der gesellschaftlichen Gestaltung. Das 
gesellschaftliche Ziel ist eine menschenwürdige Ordnung, die dem gelingenden Leben 
jedes Einzelnen dienlich ist (vgl. ausführlich Goldschmidt 2011). Das Problem jedoch, 
das nicht nur im ursprünglichen Konzept der Sozialen Marktwirtschaft ungelöst blieb, 
ist wie dieser Anspruch einer modernen sozialwissenschaftlichen Theorie angemessen 
und nicht allein auf der Grundlage der abendländisch-christlichen Tradition begründet 
werden kann (Goldschmidt 2010). 

________________________ 
6  Der Frage, inwiefern auch außerhalb des politischen Prozesses Regeln etabliert werden können, 

die einem allgemeinen Postulat der Gerechtigkeit geschuldet sind, z.B. (unternehmerische) Orga-
nisationsregeln, kann hier nicht weiter nachgegangen werden. Da aber unternehmerische Aktivi-
täten immer unter dem Vorbehalt eines erfolgreichen Kerngeschäftes stehen, können entspre-
chende Organisationsregeln (z.B. im Rahmen von CSR-Maßnahmen) bestenfalls im Sinne einer 
politischen Mit-Verantwortung interpretiert werden; vgl. Goldschmidt/Homann (2011). Zudem 
wäre zu klären, inwiefern „Organisationsregeln“ dem Anspruch der Gerechtigkeit, für gedeihliche 
Verhältnisse in einer Gesellschaft zu sorgen, überhaupt vollständig entsprechen können. Bereits 
Hayek hat ganz allgemein darauf hingewiesen, dass Organisationsregeln „Regeln für die Ausfüh-
rung zugewiesener Aufgaben sein müssen“ und so von Regeln abzugrenzen sind, die sich „auf 
eine unbestimmte Anzahl von Personen und Fällen anwenden lassen“ (Hayek 1973-9/2003: 51f.; 
vgl. Vanberg 1981: 19). Letzteres wäre aber eine Voraussetzung für die gerechte Gestaltung ge-
sellschaftlicher Strukturen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


20  

Dass die Begründung normativer Ziele im Kontext moderner Marktgesellschaften 
eine große theoretische wie praktische Herausforderung darstellt, hat Hayek mit aller 
argumentativen Schärfe deutlich zu machen gewusst. Aufzuzeigen, dass dennoch die 
Notwendigkeit besteht, auch in heutigen Gesellschaften gut begründete normative 
Forderungen an die Gestaltung der Gesellschaft zu stellen, war das Ziel unserer Aus-
führungen. Das ungeliebte Wiesel-Wort ‚sozial‘ könnte so eine überraschende Wand-
lung durchmachen. So wie sich das Wiesel mit seinem bräunlichen Sommerfell im 
Winter zum Hermelin mit seinem elfenbeinweißen und an der Schwanzspitze schwar-
zen Fell wandelt und seit Alters her den Mächtigen als Symbol ihrer Erhabenheit 
dient, so ist die Frage nach dem Sozialen der Sozialen Marktwirtschaft keine leere 
Hülse, sondern kann zur eigentlichen Kernfrage der Moderne und zugleich zum 
Schlüssel für eine angemessene Gestaltung der Gesellschaft gewandelt werden. 

Literaturverzeichnis 

Abromeit, H. (1987): Korrektive parlamentarische Mehrheitsherrschaft. Ein Überblick, in: Zeit-
schrift für Parlamentsfragen, Jg. 18/Heft 3, 420–435.  

Apel, K.–O. (1973): Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und die Grundlagen der 
Ethik, in: Ders.: Transformation der Philosophie, Bd. 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
358–435. 

Brennan, G. (2002): Notes on Buchanan on Methodological Individualism, in: Brennan, 
G./Kliemt, H./Tollison, R.D. (Ed.): Method and Morals in Constitutional Economics. 
Essays in Honor of James M. Buchanan, Berlin u.a.: Springer, 117–129. 

Buchanan, J. M. (1987): „Constitutional Economics“, in: Eatwell, J./Milgate, M./Newman, P. 
(Ed.): The New Palgrave: The Invisible Hand, New York, London: Macmillan, 79–87. 

Buchanan, J. M. (1990): The Domain of Constitutional Economics, in: Constitutional Political 
Economy, Vol. 1/No. 1, 1–18. 

Cohen, J. (1989): Deliberation and Democratic Legitimacy, in: Hamlin, A./Pettit, P. (Ed.): The 
Good Polity, Oxford: Basil Blackwell, 17–33. 

Dux, G. (2000): Historisch-genetische Theorie der Kultur. Instabile Welten. Zur prozessualen 
Logik im kulturellen Wandel, Weilerswist: Velbrück. 

Dux, G. (2001): Das Recht als Problem der Gesellschaft. Demokratie im Sozialstaat, in:  
Dux, G./Welz, F. (Hrsg.): Moral und Recht im Diskurs der Moderne. Zur Legitimation 
gesellschaftlicher Ordnung, Opladen: Leske + Budrich, 399–433. 

Dux, G. (2004): Die Moral in der prozessualen Logik der Moderne. Warum wir sollen, was wir 
sollen, Weilerswist: Velbrück. 

Dux, G. (2008): Warum denn Gerechtigkeit. Die Logik des Kapitals. Die Politik im Widerstreit 
mit der Ökonomie, Weilerswist: Velbrück. 

Erhard, L. (1957/2000): Wohlstand für alle, Düsseldorf: Econ. 
Feld, L./Köhler, E. A. (2011): Ist die Ordnungsökonomik zukunftsfähig?, in: Zeitschrift für 

Wirtschafts- und Unternehmensethik, Jg. 12/Heft 2, 173–195. 
Fuchs-Goldschmidt, I. (2008): Konsens als normatives Prinzip der Demokratie. Zur Kritik der 

deliberativen Theorie der Demokratie, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 
Fuchs-Goldschmidt, I./Goldschmidt, N. (2010): Inklusion als Zielpunkt einer modernen Sozialpoli-

tik, in: Zeitschrift für Wirtschaftspolitik, Jg. 59/Heft 1, 62–76. 
Fuchs-Goldschmidt, I./Goldschmidt, N. (2013): Entmächtigung staatlicher Akteure? Zur Kritik des 

deliberativen und ordnungsökonomischen Gemeinsinns, in: Bach, M. (Hrsg.): Der 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


zfwu 14/1 (2013), 8–22 21 

entmachtete Leviathan. Löst sich der souveräne Staat auf?, in: Zeitschrift für Politik, 
Sonderband 5, Baden-Baden: Nomos, 325–342. 

Goldschmidt, N. (2009): Die Geburt der Sozialen Marktwirtschaft aus dem Geiste der Religion – 
Walter Eucken und das soziale Anliegen des Neoliberalismus, in: Aßländer, M. S./ 
Ulrich, P. (Hrsg.): 60 Jahre Soziale Marktwirtschaft. Illusionen und Reinterpretationen 
einer ordnungspolitischen Integrationsformel, Bern, Stuttgart, Wien: Haupt, 27–44. 

Goldschmidt, N. (2010): Ideengeschichtliche Trouvaillen: Protestantische Wurzeln und katholi-
sche Zweige der Sozialen Marktwirtschaft, in: Wirz, S./Hildmann, P. W. (Hrsg.): Sozia-
le Marktwirtschaft: Zukunfts- oder Auslaufmodell? Ein ökonomischer, soziologischer, 
politischer und ethischer Diskurs, Zürich: Theologischer Verlag, 15–31. 

Goldschmidt, N. (2011): Ethische Grundlagen der Sozialen Marktwirtschaft, in: Aßländer, M.S. 
(Hrsg.): Handbuch Wirtschaftsethik, Stuttgart, Weimar: Metzler, 76–82. 

Goldschmidt, N./Homann, K. (2011): Gesellschaftliche Verantwortung der Unternehmen – Theo-
retische Grundlage für eine praxistaugliche Konzeption (RHI-Positionen Nr. 10), Mün-
chen: Roman-Herzog-Institut. 

Goldschmidt, N./Remmele, B. (2004): Kultur UND Ökonomie (Weber Revisited), in: Blümle, G. 
u.a. (Hrsg.): Perspektiven einer kulturellen Ökonomik, Münster: Lit, 109–126. 

Habermas, J. (1965), Erkenntnis und Interesse, wieder abgedruckt in: Ders.: Technik und Wis-
senschaft als ‚Ideologie‘, Frankfurt a. M. 1968, 146–168. 

Habermas, J. (1983): Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm, in: Ders.: Mo-
ralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 53–125. 

Habermas, J. (1992/1994): Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und 
des demokratischen Rechtsstaates, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Hayek, F. A. (1957/2002): Was ist und was heißt ‚sozial‘?, in: Ders.: Grundsätze einer liberalen 
Gesellschaftsordnung. Aufsätze zur Politischen Philosophie und Theorie, Tübingen: 
Mohr Siebeck, 251–260. 

Hayek, F. A. (1968/2002): Grundsätze einer liberalen Gesellschaftsordnung, in: Ders.: Grund-
sätze einer liberalen Gesellschaftsordnung. Aufsätze zur Politischen Philosophie und 
Theorie, Tübingen: Mohr Siebeck, 69–87. 

Hayek, F. A. (1968/2002): Die Sprachverwirrung im politischen Denken mit einigen Vorschlä-
gen zur Abhilfe, in: Ders.: Grundsätze einer liberalen Gesellschaftsordnung. Aufsätze 
zur Politischen Philosophie und Theorie, Tübingen: Mohr Siebeck, 150–177. 

Hayek, F. A. (1979/2004): Wissenschaft und Sozialismus, in: Ders.: Wissenschaft und Sozia-
lismus. Aufsätze zur Sozialismuskritik, Tübingen: Mohr Siebeck, 52–62. 

Hayek, F. A. (1973-9/2003): Recht, Gesetz und Freiheit. Eine Neufassung der liberalen 
Grundsätze der Gerechtigkeit und der politischen Ökonomie, Tübingen: Mohr Siebeck. 

Hayek, F. A. (1996): Die verhängnisvolle Anmaßung: Die Irrtümer des Sozialismus, Tübingen: 
Mohr Siebeck.  

Kliemt, H. (2004): Contractarianism as Liberal Conservatism: Buchanan’s Unfinished Philo-
sophical Agenda, in: Constitutional Political Economy, Vol. 15/No. 2, 171–185.  

Lenger, A./Goldschmidt, N. (2011): Ordnungsökonomik als angewandte Wissenschaft. Zur not-
wendigen Zusammenführung von Theorie und Praxis, in: Ordo, Bd. 62, 343–363. 

Luhmann, N. (1994): Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, 5. Aufl., Frank-
furt a.M.: Suhrkamp. 

Luhmann, N. (2004): Ökologische Kommunikation. Kann die moderne Gesellschaft sich auf 
ökologische Gefährdungen einstellen?, 4. Aufl., Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-
schaften. 

Piaget, J. (1975): Biologische Anpassung und Psychologie der Intelligenz, Stuttgart: Klett. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8


22  

Vanberg, V. J. (1981): Liberaler Evolutionismus oder vertragstheoretischer Konstitutionalis-
mus? Zum Problem institutioneller Reformen bei F.A. von Hayek und J.M. Buchanan, 
Tübingen: Mohr Siebeck. 

Vanberg, V. J. (2000/2009): Der konsensorientierte Ansatz der konstitutionellen Ökonomik, in: 
Ders.: Wettbewerb und Regelordnung, Tübingen: Mohr Siebeck, 23–48. 

Vanberg, V. J. (2001/2008): Konstitutionenökonomische Überlegungen zum Konzept der 
Wettbewerbsfreiheit, in: Goldschmidt, N./Wohlgemuth, M. (Hrsg.): Grundtexte zur 
Freiburger Tradition der Ordnungsökonomik, Tübingen: Mohr Siebeck, 707–731. 

Vanberg, V. J. (2009): Wettbewerb und Regelordnung, Tübingen. 
Wohlgemuth, M. (2002): Democracy and Opinion Falsification: Towards a New Austrian Politi-

cal Economy, in: Constitutional Political Economy, Vol. 13/No. 3, 223–246. 
Wohlgemuth, M. (2005): The Communicative Character of Capitalistic Competition. A Hayekian 

Response to the Habermasian Challenge, in: The Independent Review, Vol. X/No. 1, 
83–115. 

Wohlgemuth, M. (2010): Diagnosen der Moderne: Friedrich A. von Hayek, in: Pies, I./Reese-
Schäfer, W. (Hrsg.): Diagnosen der Moderne: Weber, Habermas, Hayek, Luhmann, 
Berlin: wvb, 86–116. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-8

