2. Jesus Christus

ihn aus, verursacht nicht seine Liebe, sondern gibt sie an die Menschen weiter. Dass er
das aber auf einzigartige Weise und in einzigartiger Deutlichkeit tut, weist daraufhin, dass
er die Liebe Gottes fiir alle Menschen bedeutsam und wirksam zum Ausdruck bringt,
dass er einzigartiger Offenbarer und Mittler, einzigartige Instrumentalursache (Werk-
zeug) Gottes ist, dass er letztlich der Gottmensch, der sich durch sich selbst offenbarende
Gott selber ist.

DaGottden Menschen als freien Partner seiner Liebe erschaffen hat, istjeder Mensch
durch die Liebe, die er in seinem Leben erfihrt, wie gro® oder gering sie auch immer
sein mag, herausgefordert, eine Antwort zu geben. Da er schon Kind Gottes ist, geht es
fiir ihn nicht darum, zu entscheiden, ob er es sein will oder nicht, sondern nur darum,
inwieweit er schon in seinem Leben seiner Gotteskindschaft entsprechen und das heif3t
ein liebender Mensch sein will. Innerhalb sehr individueller Grenzen und Méglichkeiten
bestimmt er in Freiheit selbst, in welchem Maf$ und auf welche Art und Weise er Kind
Gottes ist, inwieweit er sich in seinem Leben nicht von egoistischen Interessen, sondern
von der Liebe leiten lisst und damit selbst ein Werkzeug der Liebe Gottes fiir andere
Menschen in der Welt wird. Da die Liebe als solche immer zu einer Antwort einlidt, ist
jeder Mensch freier Partner der Liebe Gottes, auch wenn er nicht an einen liebenden Gott
glaubt. Christen wissen jedoch durch ihren Glauben an Jesus Christus um die absolute
Liebe Gottes und ihre Partnerschaft mit Gott.

2.4 Erldsung, Befreiung und Verwandlung in nichtchristlichen Weltreligionen

Dank des Wirkens des Heiligen Geistes haben auch nichtchristliche Weltreligionen ih-
re eigenen Offenbarungen, ihre eigenen Zuginge zu Gott oder dem Géttlichen, ihre ei-
genen konkreten Heils-und Erlésungswege. In diesem religionswissenschaftlichen Teil
geht es um die Vorstellungen von Erlésung im Islam (Kap. 2.4.1), im philosophischen
Daoismus (Kap. 2.4.2), in den Hindu-Religionen (Kap. 2.4.3) und im Buddhismus (Kap.
2.4.4).

2.4.1 Erlosungim Islam

Der Islam geht auf den Propheten Muhammad zuriick, der zwar keine Erlosergestalt,
aber der Offenbarer des Korans war (Kap. 2.4.1.1). Auf der Basis jidisch-christlichen Stin-
denbewusstseins hat sich im Islam eine Vorstellung von Erlésung entwickelt, die unab-
hingig von einem menschlichen Erlgser ist und Siindenvergebung unmittelbar durch
Gottbedeutet (Kap. 2.4.1.2). In diesem Sinn erlangt der Muslim Erlésung vor allem, wenn
er sich Gott hingibt und seinem Willen unterwirft, also das tut, was Islam bedeutet: Hin-
gabe an Gott, Unterwerfung unter seinen Willen. Grundsitzlich stehen ihm dabei zwei
Moglichkeiten zur Verfiigung: Er kann zum einen versuchen, moglichst treu das Gesetz
zu erfiillen (Kap. 2.4.1.3), und er kann sich zum anderen bemiihen, die mystische Einheit
mit Gott zu erlangen (Kap. 2.4.1.4).

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -

283


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

284

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

2.411 Der Prophet Muhammad

Muhammad (,der Gelobte“) ist der Verkiinder des Islams. Er war vierzig Jahre alt und
Lein vielgereister, erfolgreicher und angesehener Kaufmann, als er tiefe, erschiitternde
Erfahrungen machte, die ihn schlieRlich dazu fithrten, als Prophet aufzutreten und seine
Landsleute zur Umkehr und zu einem konsequent gelebten Glauben aufzurufen*>. Mit
seiner Sendung, wie er sie selbst verstand, setzte er die lange Geschichte der Propheten
fort, die Menschen zu allen Zeiten und iiberall den Willen Gottes verkiindet hatten.

Geboren wurde er um 570 nach Christus in Mekka auf der Arabischen Halbinsel. Sein
Vater, ein Kaufmann, starb schon vor seiner Geburt, seine Mutter starb, als er sechs Jahre
alt war. So wuchs er bei seinem Grof3vater und spiter bei einem Onkel miitterlicherseits
auf. Mekka war damals ein wichtiges Handels- und Wallfahrtszentrum. In ihm herrsch-
ten verschiedene Klans. Uberhaupt war die arabische Gesellschaft damals trotz der ge-
meinsamen arabischen Sprache noch eine ausgeprigte Stammesgesellschaft.

Wie die islamische Tradition berichtet, ist der zwolfjihrige Muhammad auf einer
Reise ,einem christlichen Monch aufgefallen [...], der auf seinen Schultern die Zeichen
seiner spiteren prophetischen Sendung feststellte*>. Uberhaupt enthilt die islamische
Biografie des Propheten viele Wundererzihlungen, die sich um seine Empfingnis, Ge-
burt und Kindheit ranken oder auf sein weiteres Leben beziehen. Nach einer harten Ju-
gend, in der er als Hirt zum Lebensunterhalt seiner Familie beitragen musste, trat Mu-
hammad in die Dienste Khadidjas, einer reichen Kaufmannswitwe. Sie heiratete ihn, als
er 25 und sie 40 Jahre alt war, und schenkte ihm vier Téchter und zwei oder drei Soh-
ne. Letztere starben allerdings allesamt frith. ,Der Koran bewertet die Heirat mit Kha-
didja als einen géttlichen Gnadenerweis fiir Muhammad (93,7-8).** In ihrem Auftrag
unternahm er wichtige Geschiftsreisen und gewann als nunmehr begiiterter Kaufmann
immer mehr an Ansehen und Einfluss in der mekkanischen Gesellschaft.

Die Arabische Halbinsel war damals machtpolitisch und religits-geographisch ge-
sehen von drei Reichen umgeben: dem christlich-byzantinischen Reich im Norden, dem
nationalchristlichen Kénigreich Abessinien im Siidwesten und dem durch Kriege ge-
schwichten persischen Reich im Siidosten. In diesem Machtvakuum zwischen den Rei-
chen entstand der Islam. Religionsgeschichtlich fiel das Auftreten Muhammads in eine
Zeit des Umbruchs. Der bis dahin weit verbreitete Polytheismus geriet ins Wanken. Mo-
notheistische Stromungen gewannen Anhinger, und die in der Gegend siedelnden Juden
und Christen trugen ihrerseits zur Stirkung der monotheistischen Tendenzen bei. Aber
noch herrschte der polytheistische Glaube vor und eine rein diesseitige Einstellung, ohne
Glauben an ein jenseitiges Leben nach dem Tod.

Mit zunehmendem Alter wandte sich Muhammad religiosen Fragen zu und entwi-
ckelte sich allmihlich von einem lebensfrohen Kaufmann zu einem Sucher und Griibler.
Erbegann ,nach dem Sinn des Lebens in einer verfallenen Gesellschaft zu fragen, die den
Armen keine Beachtung schenkte, sie gar ungerecht behandelte und bedenkenlos unter-
driickte und sich frohen Herzens der Befriedigung ihre Geliiste hingab***. Nach dem

592 Khoury 438.
593 Ebd. 438f.
594 Ebd. 439.
595 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Muster christlicher Einsiedler, die er auf seinen Geschiftsreisen traf, und nach dem Vor-
bild einsamer Gottsucher, die in seiner Umgebung lebten, zog er sich immer wieder in
die Einsamkeit zuriick. Um das Jahr 610 stellten sich dann bei ihm erste visionire und
ekstatische Erlebnisse ein.

,In einer Hohle am Lichtberg in der Nihe von Mekka widerfuhr ihm das, was der Ko-
ran und die islamische Tradition als seine Berufung zum Propheten interpretieren. Mu-
hammad wurde in einer Schlafvision von einem Engel (Gabriel) aufgefordert zu lesen,
das heifit die Botschaft Gottes an die Menschen 6ffentlich vorzutragen. (96,1-5) 5%

Nach einer lingeren Zeit des Zweifelns erlangte er durch eine weitere Berufungsvision
dieinnere, unerschiitterliche Gewissheit, zum Propheten bestimmt zu sein und verstand
von nun an seine Eingebungen als Offenbarungen Gottes. Von 610 bis zu seinem Tod 632
verkiindete er sie 6ffentlich bei den Gottesdiensten. Auch lieR er sie schon frith schriftlich
festhalten. Dabei dienten ihm spiter in Medina eigene Sekretire. Es entstand der Koran
- das Buch der ,Rezitation®, das heilige Buch des Islams.

Zunichst trat Muhammad in Mekka auf und ,begann, seine Landsleute zu ermah-
nen und vor dem bald hereinbrechenden Zorn und Gericht Gottes zu warnen. Sie soll-
ten umkehren und ihren bésen Wandel ablegen. Sie sollten mit dem Glauben an Gott
ernst machen.”” Zu den Hauptinhalten seiner Predigt in dieser Periode gehérte auch
,der Aufruf zur Besserung des Wandels“ und ,die Reform des verdorbenen gesellschaft-
lichen Lebens*.*® Da seine Botschaft die unteren Schichten der Gesellschaft begiinstigte
und somit subversiv die bestehende soziale Ordnung in Frage stellte, forderten ihn die
Mekkaner auf, von seiner Predigt abzulassen, bestritten seine Berechtigung zur Verkiin-
digung und verneinten die Echtheit seiner gottlichen Sendung. ,Muhammad wies diese
Vorwiirfe immer wieder entschieden zuriick und berief sich auf Gott, der ihm seine Bot-
schaft iibermitteln liefs mit dem Auftrag, sie den Menschen zu verkiinden.“*® Doch die
ungliubigen Polytheisten erwiderten ihm laut Koran: ,Dies ist nichts als eine Liige, die

er ersonnen hat*; es ist nicht Gottes Wort, sondern Menschenwort, was er da vortrigt.*°

,Von einem so hartnackigen Unglauben fiihlte sich Muhammad tief betroffen, denn
es ging um die Erfilllung seines Auftrags und die Bekehrung der Menschen zum einen,
barmherzigen Cott. Er blieb seiner Sendung treu und wandte sich von seinen verstock-
ten Gegnern ab. Diese aber bereiteten ihm und seiner Gemeinde solche Schwierigkei-
ten, sie verfolgten sie sogar so, dass die ersten Muslime der Verbannung, der Achtung
und mannigfaltigen Todesdngsten ausgesetzt wurden. Als die Angriffe der Mekkaner
unertraglich wurden und die Existenz der Gemeinde selbst ernsthaft bedrohten, ent-
schloss sich Muhammad, seine Vaterstadt zu verlassen '

596 Ebd.

597 Ebd.

598 Ebd.

599 Ebd. 440.
600 Koran 25,4.
601 Khoury 440f.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -

285


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

286

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Im Jahr 622 wanderte er mit seiner Gemeinde aus und suchte in seiner Mutterstadt, dem
etwa 350 Kilometer nérdlich gelegenen Medina, Aufnahme. Diese Auswanderung von
Mekka nach Medina ist unter dem Namen Hidjra bekannt. Mit ihr beginnt die islamische
Zeitrechnung.

In Medina wurde er freundlich aufgenommen und die Zahl der Anhinger des Islams
stieg. Bald wurde er der Mittelpunkt des gesellschaftlichen und politischen Lebens der
Stadt. ,Er musste die Aufgabe des sozialen und politischen Leiters der Gemeinschaft
iibernehmen“und , sich mit dem Alltag der Muslime beschiftigen, eine soziale Ordnung
auf die Beine stellen, die Fundamente der solidarischen islamischen Gemeinschaft le-
gen, deren Solidaritit nicht mehr auf der Blutsverwandtschaft, sondern auf dem ge-
meinsamen Glauben griindete*.®°* Schlief}lich musste er auch den politischen und mili-
tirischen Kampf gegen die Feinde des Islams aufler- und innerhalb der Gemeinde fith-
ren. Darum blieb er in Medina nicht einfach der inspirierte Prophet und weltabgewandte
Asket, sondern ,wurde zunehmend zum klugen, abwigenden Staatsmann, zum weisen
Gesetzgeber, zum politischen Fithrer und zum Feldherrn, kurz zur Zentralfigur der frith-
islamischen Gemeinde“®*. Zunichst fungierte er vor allem als Ratgeber und Schlichter
in Streitfragen zwischen den verfeindeten arabischen Stimmen. Doch bald schlossen
sich die wichtigsten Stimme mit seinem Klan unter seiner Fithrung zusammen. Poli-
tische und militirische Erfolge stirkten seine Stellung und fithrten schliefilich de facto
zu seiner uneingeschrinkten Fithrungsrolle. Sehr rasch gelang es ihm, weitere Stimme
aus der Umgebung Medinas in die Umma, in das politisch-religiose Gemeinwesen, auf-
zunehmen und die islamische Gemeinde weit iiber die Grenzen Medinas hinaus zu ei-
nem islamischen Reich auszuweiten. Immer mehr Stimme schlossen sich dem Islam an.
Noch zu Lebzeiten Muhammads umfasste das islamische Reich praktisch bereits die ge-
samte Arabische Halbinsel und dehnte sich innerhalb des ersten Jahrhunderts mit ganz
erstaunlicher Geschwindigkeit iber Nordafrika bis nach Spanien sowie iiber den ganzen
Vorderen Orient bis nach Persien aus. Ganz grob lisst sich historisch feststellen: In der
knapp 14-hundertjihrigen Geschichte breitete sich der Islam in den ersten 700 Jahren
in den so genannten Kernlindern aus (Nordafrika, Agypten, Vorderer Orient, teilweise
Tiirkei, Irak und Iran) und in den folgenden 700 Jahren in weiteren Lindern Afrikas und
Asiens (z. B. Schwarzafrika, Indien, Indonesien).

Die ,Welt des Islams“ oder das ,,Haus des Islams*, das heif3t die mehrheitlich mus-
limischen Lander, lisst sich heute in drei Gruppen einteilen. Die arabisch-islamische
Gruppe stellt weiterhin den Kern und das Zentrum des Islam dar. Die afrikanisch-is-
lamische Gruppe ist noch immer eng mit den afrikanischen Kulturen und traditionel-
len Religionen verbunden. Schlief3lich ist die asiatisch-islamische Gruppe - etwa Indien
oder Indonesien - tief mit den grofien Kulturen und Zivilisationen Asiens verwoben.

Obwohl die Bewohner von Medina Muhammad im Jahr 622 insgesamt freundlich bei
sich aufgenommen hatten, hatten lingst nicht alle Gruppen die Echtheit seiner Sendung
anerkannt und fiir ihn Partei ergriffen. Die Christen und vor allem die Juden, die er in
Mekka mit groRer Achtung behandelt und als , Leute des Buches“ oder Schriftbesitzer
bezeichnete hatte, akzeptierten ihn nicht als Propheten. Daraufhin distanzierte er sich

602 Ebd. 441.
603 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

von ihnen und ,erklirte die Selbstindigkeit des Islams, indem er sich jenseits des Juden-
tums und des Christentums direkt auf Abraham, den Vater aller Glaubigen, berief. Er
bestimmte, dass die Muslime sich beim Gebet nicht mehr nach Jerusalem, sondern nach
der Kaba zu Mekka zu richten haben, denn, so seine Version, dieses Zentralheiligtum
der Araber wurde von Abraham mit seinem Sohn Ismael zur Anbetung des einen Gottes
erbaut. Damit hatte der Islam in der Kaba ein religiéses Zentrum und ein Symbol seiner
politischen Einheit.“¢%*

Nach und nach entledigte sich Muhammad in Medina der Juden, die sich ihm wi-
dersetzten. Im Jahr 625 lieR er zwei ihrer Stimme aus der Stadt vertreiben. Uber das
Schicksal eines drittens Stammes sollte ein Schiedsrichter entscheiden. ,Nach dessen
Urteil wurden die Manner hingerichtet und die Frauen und die Kinder als Sklaven ver-
kauft.“® Die iibrigen jiidischen Stimme schloss er als ,,Schutzbefohlene“ der Umma an.

Nach der Beseitigung der Juden suchten die Muslime, den Einfluss der Christen zu
neutralisieren. Da ihre Gemeinde in Medina keine Bedeutung hatte, fithrte Muhammad
im Jahr 629 einen Feldzug gegen die christlichen Stimme in Nordarabien, der jedoch
missgliickte. Daraufhin verschirfte er seinen Ton in der religiésen Auseinandersetzung
mit den Christen und gab schliefilich den Befehl, alle Nichtmuslime, einschliefilich der
Juden und Christen, zu unterwerfen.®°®

Nach auflen kimpfte Muhammad seit dem Jahr 624 militirisch gegen die Mekkaner.
Nach mehreren Schlachten mit unterschiedlichem Ausgang, einer erfolglosen Belage-
rung Medinas durch die Mekkaner und einem von den Mekkanern nicht respektierten
Waffenstillstand marschierten im Jahr 628 die muslimischen Kimpfer gegen Mekka.

,Die Mekkaner 6ffneten die Tore ihrer Stadt vor Muhammad ohne Widerstand, nach-
dem sie die Zusicherung erhielten, dass die Bevolkerung Mekkas verschont werde. Mu-
hammad hielt sein Wort. Er trat in die Ka'ba ein und beseitigte endgiiltig die Gotzen,
die heidnischen Malereien und Kultsymbole. Das war im Jahr 630.¢%7

Bis auf die Kaba liefd Muhammad simtliche Heiligtiimer in Mekka zerstoren. Um ihren
Ubertritt zum Islam zu bekunden, schickten die arabischen Stimme Abgesandte in den
Jahren 630-631 zu ihm, woraufhin er 631 die Abschaffung des Polytheismus erklirte. Im
Jahr 632 ,unternahm er mit einer grofRen Schar von Gliubigen die erste Wallfahrt des
Islams nach Mekka, die als Vorbild fiir die muslimischen Pilger in der nachfolgenden
Zeit gilt“®®, Zuriick in Medina wurde er iiberraschend krank. Am 8. Juni 632 starb er in
seiner Mutterstadt, ohne einen Nachfolger fiir sich eingesetzt zu haben.

Nach dem Tod Khadidjas im Jahre 619 hatte Muhammad noch mehrere Frauen ge-
heiratet und mit ihnen polygam zusammengelebt, was damals nicht uniiblich war. Von
ihnen hatte er noch einige Kinder. Die Schne scheinen aber alle schon im Kindesalter
gestorben zu sein. Sein Cousin Ali, den er adoptiert hatte, hatte seine Tochter Fatima
geheiratet. Aus dieser Ehe wurden Hasan und Husein geboren. Muhammad, Ali (sein

604 Ebd. 442.
605 Ebd.

606 Koran 9,29.33.
607 Khoury 442.
608 Ebd. 443.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -

287


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

288

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Cousin, Adoptiv- und Schwiegersohn), Fatima (seine leibliche Tochter) und Hasan und
Husein (seine Enkel) werden als die Familie Muhammads im engeren Sinn angesehen
und besonders von den Schiiten zutiefst verehrt.

Fiir die gliubigen Muslime, die von den Angaben des Korans und der Uberlieferung
ausgehen, und fiir die Volksfrommigkeit ist Muhammad der Prophet und Gesandte Gottes.
Erist die mit hichster Autoritit versehene letzte Instanz in Fragen des Gesetzes, der Rechts-
bestimmung und der praktischen Entscheidungen und Verhaltensmuster. Er ist das Vor-
bild fur alle, die in Frommigkeit Gott dienen und sittlich gut handeln wollen. Schliefilich
ist er der begnadete Auserwihlte Gottes, den Gott mit vielen Gaben ausgezeichnet hat.

Sich selbst hat Muhammad in einer Reihe von Propheten gesehen. Nach islamischer
Uberzeugung besiegelte er diese Reihe, war er das Siegel der Propheten.®®® Weil sich Gott
durch ihn im Koran auf vollstindige und vollkommene Weise geoffenbart hatte, wiirde
und konnte nach ihm kein weiterer Prophet mehr kommen. Mit ihm hatte Gott seine
Offenbarung endgiiltig abgeschlossen.

Auch wenn sich Muhammad selber als einen Propheten, einen Gesandten Gottes und
einen Warner verstanden hat, hielt er sich dennoch ganz und gar fiir einen blof3en,
stindhaft bleibenden Menschen. So sagt er im Auftrag Gottes im Koran: ,Ich bin nur ein
Mensch wie ihr; geoffenbart ward mir, dass euer Gott ein einiger Gott ist“, und bekennt:
,1ch folge nur dem, was mir offenbart ward, und ich bin nur ein offenkundiger Warner*,
oder stellt die rhetorische Frage: ,Bin ich mehr als ein Mensch, ein Gesandter?*.*°
Der Bote trat ganz hinter seiner Botschaft zuriick. Der Islam unterscheidet daher im
Gegensatz zum Christentum scharf zwischen dem Boten und der Botschaft. Erst eine viel
spitere Tradition, und hier insbesondere die islamische Mystik, iiberh6hte die Person
Muhammads und machte aus ihr den vollkommenen Menschen, den Urmenschen, den
Gott vor aller Schépfung schuf und in dem alle Schépfung mikrokosmisch vorgebil-
det war. Aber selbst bei der hochsten Idealisierung zum siindenlosen, vollkommenen
Menschen blieb Muhammad fir die Muslime immer noch reines Geschipf, ausschliefilich
Mensch ohne jeden géttlichen Einschlag.

Literatur

Der Koran, Reclam 2002.

Adel Theodor Khoury: Art. Muhammad in: Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann/
Peter Heine: Islam-Lexikon. A~Z. Geschichten—Ideen—Gestalten, Uberarbeitete und ak-
tualisierte Neuausgabe [= Islam-Lexikon], 2006, 438—456.

2.4.1.2 Erlésung als Siindenvergebung

Der Prophet Muhammad ist zwar der Verkiinder des Islams, aber keine Erlosergestalt
im Islam. Uberhaupt ist bei Muslimen der Erlésungsgedanke nicht besonders stark aus-
geprigt, da sie ein universal bedeutsames Erlosungs- oder Verséhnungsgeschehen nicht

609 Koran 33,40.
610 Koran 41,6; [ 46,9; [17,93.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

kennen.® Dennoch ist fiir sie der Kern dessen wichtig, was jitdisch-christlich Erlésung
meint, nimlich die Vergebung der Stinden. Denn auch sie lehrt die Erfahrung, dass der
Mensch schwach und siindhaft ist, dass er immer wieder der Siinde verfillt.** Auch
wenn der Koran die christliche Lehre von der Erbsiinde nicht iibernimmt, erinnert er an
die biblische Erzdhlung vom Siindenfall des Menschen und von seiner Vertreibung aus
dem Paradies.®® Der Mensch gilt also auch im Islam als erlésungsbediirftig, insofern er
der Siindenvergebung bedarf. Aber er benétigt dazu keine Erlésergestalt, die gottliche
Erlésung vermitteln wiirde. Sieht man einmal von der Moglichkeit der Fiirsprache Mu-
hammads ab, gibt es nach islamischem Verstindnis keinen Mittler zwischen Gott und
den Menschen. Jeder Mensch steht eigenverantwortlich fiir sein Tun und Lassen ein. Zu-
dem darf er auf die Barmherzigkeit Gottes und seine Vergebungsbereitschaft hoffen.
Fir den Islam ist die Geschichte der Menschheit vor allem eine Geschichte des Un-
gehorsams und der Verstockung im Bésen. Dem Koran zufolge wiegen aber die Siin-
den nicht alle gleich schwer. Es gibt grof3e Stinden und Schandtaten, und es gibt kleine
Siinden.®* Am schwersten und schlimmsten sind die Siinden gegen Gott und gegen den
Glauben. Durch die Siinde des Unglaubens stellt sich der Mensch sogar auRerhalb des
Bereichs der Barmherzigkeit Gottes. Diese Siinde wird nicht vergeben.®” Unglaube ist
vor allem der Polytheismus und der Abfall vom islamischen Glauben.®*® Laut Koran kann
nicht einmal die Fiirbitte des Propheten Muhammad Gott dazu bewegen, diese Siinden

zu vergeben.*”

,Die anderen Siinden richten sich gegen das Leben der Menschen, sie
vernichten es bzw. sie beeintrichtigen es schwer (Mord, Totschlag, Verletzung, Gewalt-
anwendung, Unzucht, Homosexualitit, Ehebruch ...), oder sie tasten das Eigentum und
den Ruf anderer an und fiigen ihnen Schaden zu.“*® All diese Siinden kénnen vergeben
werden. Denn Gott ist bereit, alle Siinden der Menschen zu vergeben, ,wem er will“*.
,Die Vergebung der Siinden und Vergehen erfolgt aufgrund des Glaubens®*, der treu-
en Gefolgschaft gegeniiber dem Propheten (3,31) und der gliubigen Erfillung der ver-
schiedenen religiésen Pflichten (Gebet, Fasten, Sozialsteuer, Wallfahrt nach Mekka). Da-
zu kommen die Reue und Umkehr des Siinders®?'. Die Reue driickt sich in Werken der
Bufie und der Sithne aus, und solche Werke verséhnen ja mit Gott (5,39). So sollen die
Gliubigen Reue zeigen und Bufle tun®*?. Sie sollen auch Gott um Vergebung bitten.“**

All diese Aspekte fasst eine Koranstelle gut zusammen:

611  Siehe Herzgsell 338f.

612  Kap.1.4.1.

613 Koran 7,19—25; 2,35-39; 20,117-124.
614  Koran 53,32; 42,37; 4,31.

615  Koran 4,168; 9,80.

616  Koran 4,48.116; [ 4,137.

617  Koran 63,6; 9,80.

618 Khoury 75.

619 Koran 39,53; / 2,284; 3,129 usw.
620 Vgl. Koran 20,73; 26,51; 46,31.
621  Koran 42,25; 4,17.

622 Koran 24,31; 66,8; 5,74.

623 Khoury 75f.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

289


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

290

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

,und diejenigen, die, wenn sie etwas Schandliches getan oder wider sich gesiindigt
haben, Allahs gedenken und fiir ihre Sinden um Verzeihung flehen — und wer vergibt
die Stinden, wenn nicht Allah? —und nicht beharren in dem, was sie wissentlich taten;
sie —ihr Lohn ist Verzeihung von ihrem Herrn und Garten durcheilt von Bachen, ewig
darinnen zu verweilen; und herrlich ist der Lohn der Wirkenden “¢24

Die Vergebung der grofien Siinden schliefdt zugleich die Verzeihung der kleineren Ver-
gehen ein. ,Auch die Vermeidung schwerer Schuld bringt Vergebung der kleineren Siin-
den®”, umso mehr bewirken die guten Taten Verzeihung von Seiten Gottes (z. B. das
Gebet: 11,114).“*¢ Bis auf die Siinde des Unglaubens verzeiht Gott also den Menschen all
ihre Siinden. Der gliubige Mensch soll Gott um Vergebung bitten, Reue zeigen und Buf3e
tun. Dann vers6hnt sich Gott mit ihm.

Der Muslim erlangt Erlésung im Sinn der Vergebung seiner Stinden vor allem, indem
er sich Gott hingibt und seinem Willen unterwirft. Dabei stehen ihm hauptsichlich zwei
Moglichkeiten zur Verfiigung: Er kann zum einen versuchen, méglichst treu das Gesetz
zu erfilllen, und er kann zum anderen versuchen, die mystische Einigung mit Gott zu
erlangen.

Literatur

Adel Theodor Khoury: Islam kurzgefasst, 1998.
Johannes Herzgsell S): Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter-
religiosen Vergleich und Dialog, 2011.

2.4.1.3 Erlosung durch Erfiillung des Gesetzes: die fiinf Grundpflichten des Islams

Der Muslim kann Erlésung im Sinn der Vergebung seiner Siinden erlangen, indem er
gewissenhaft die verschiedenen religiésen Pflichten und so den Willen Gottes erfiillt.
Insbesondere gelten fiir ihn fiinf Grundgebote oder Hauptpflichten. Sie stellen die fiinf
Siulen oder Pfeiler (arkan) dar, auf denen der Islam als Gesetzesreligion ruht. Alle er-
wachsenen Muslime miissen diese Pflichten erfiillen.®*’

(1) Die erste Pflicht ist das islamische Glaubensbekenntnis (shahada), das da lautet: ,Es
gibt keinen Gott aufier (den) Gott, und Muhammad ist der Gesandte Gottes.“ Schiiten
fiigen in der Regel noch den Satz hinzu: ,Und Ali ist der Freund Gottes“. Der islami-
sche Glaube erfordert also die Zustimmung zu zwei Grundwahrheiten, von denen die
eine, der Monotheismus, als rational erschlief3bar, und die andere, die Prophetie Mu-
hammads, als historisch verifizierbar gilt.

Im weiteren Sinn umfasst das islamische Glaubensbekenntnis dem Koran entspre-
chend sechs Glaubensinhalte oder Glaubensartikel, nimlich den Glauben an den einen

624 Koran 3,135-136.

625 Koran 53,32; 4,31.

626 Khoury 76.

627 Siehe Herzgsell 173—175.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Gott (Allah), an seine Engel, an seine Offenbarung (die in heiligen Biichern wie der Tora,
den Evangelien oder dem Koran niedergelegt ist), an seine Gesandten — die Propheten
— (darunter Adam, Noach, Abraham, Mose, Jesus und zuletzt Muhammad), an den Tag
des Jingsten Gerichts und das Leben nach dem Tod sowie an die géttliche Vorsehung. So
heif3t es zum Beispiel im Koran:

,LO ihr, die ihr glaubt, glaubet an Allah und Seinen Gesandten und an das Buch, das er
auf Seinen Gesandten herabgesandt hat, und die Schrift, die Er zuvor herabkommen
lief. Wer nicht glaubt an Allah und Seine Engel und die Schriften und Seine Gesandten
und an den Jiingsten Tag, der ist weit abgeirrt.

Auch in den Hadith lautet etwa ein Ausspruch des Propheten: Der Glaube besteht darin,
dass du an Gott glaubst und an seine Engel, an seine Biicher, an seine Propheten und an
den Jiingsten Tag, sowie an die gottliche Vorsehung des Guten und des Bosen.

(2) Die zweite Pflicht besteht im tiglichen rituellen Gebet (salat). Fiinfmal taglich zu
bestimmten Tageszeiten, die sich nach dem Stand der Sonne richten, muss der Mus-
lim das Ritualgebet verrichten: zwischen Morgendimmerung und Sonnenaufgang, zur
Mitte des Tages, am Nachmittag vor Sonnenuntergang, bei oder kurz nach Sonnenun-
tergang, und zur Nachtzeit. Die Worte sind stereotyp und vorgeschrieben, und auch die
Bewegungen dabei sind bis ins Kleinste geregelt. Der Gebetsrufer (Muezzin) erinnert die
Glaubigen an den Beginn der Gebetszeiten. Die Glaubigen miissen zum Gebet nicht un-
bedingt in eine Moschee gehen, sie konnen auch an jedem anderen Ort beten. Aber sie
miissen die Gebetsrichtung gegen Mekka einhalten. Neben dem oft gemeinschaftlichen
Ritualgebet gibt es auch das individuelle, freie Gebet. Aber es ist nicht vom Gesetz vor-
geschrieben und kann darum das rituelle Gebet nur erganzen, nicht ersetzen.

(3) Die dritte Pflicht schreibt vor, Wohltditigkeit (zakat) zu iiben. Nach der Koransure
9,60 sind die Wohltatigkeiten bestimmt fiir die Armen und Bediirftigen, fiir den Loskauf
von Sklaven und fiir den, der ohne Schuld in Not geraten ist. Durch die Verpflichtung
zur Wohltitigkeit soll der Unterschied zwischen Arm und Reich abgebaut und den Mit-
tellosen und Bediirftigen in der Umma ein ausreichender Lebensunterhalt zugesichert
werden. Heute erheben die islamischen Staaten die Wohltitigkeit in Form einer offizi-
ellen Steuer — der Armen- oder Almosensteuer. Jeder Gliubige ist verpflichtet, von allen
Teilen seines Vermogens einen gewissen Prozentsatz ihres Wertes, und zwar zwischen
zweieinhalb und zehn Prozent, zugunsten der Armen und Bediirftigen abzugeben.

(4) Die vierte Siule des Islam bildet das Fasten (sawm) im Monat Ramadan. Fasten
bedeutet die vollstindige Enthaltung von Dingen, die das Fasten brechen, wie Speise,
Trank, Rauchen oder Geschlechtsverkehr, und zwar von Sonnenaufgang bis nach Son-
nenuntergang. Der Monat Ramadan ist der neunte Monat im islamischen Kalender. Er
hat nicht nur den Charakter des Fastens und der Askese, sondern auch der Festlichkei-
ten. Zwei wichtige Feiertage fallen in seine Zeit: die Nacht der Bestimmung®, in der die
Muslime der Offenbarung des Korans an die Menschheit gedenken; und das Fest des Fas-
tenbrechens zum Ende des Ramadans, das in seiner dufleren Erscheinungsform dem

628 Koran 4,136; vgl. 2,285.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -

291


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

292

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

christlichen Weihnachtsfest vergleichbar ist. In der Fastenzeit gilt es auch als besonders
verdienstvoll, zu den vorgeschriebenen Gebetszeiten die Moschee aufzusuchen.

(5) Der funfte und letzte Grundpfeiler des Islam ist die hadjj — die Wallfahrt nach Mek-
ka —, die jeder (erwachsene) Muslim wenigstens einmal in seinem Leben, wenn méglich,
machen soll. Die Wallfahrtszeremonien finden an bestimmten Tagen des zwolften Mo-
nats desislamischen Jahres statt. Die Pilger treten dabei in einen Zustand aufergewchn-
licher kultischer Reinheit, was sich unter anderem im Tragen eines weifen, ungesium-
ten Gewandes zeigt. Neben etlichen anderen Riten und einem Opferfest in Erinnerung
an Abraham vollziehen die Wallfahrer in der Ebene von Arafat vor Mekka die Verweilze-
remonie, indem sie von Mittag bis Sonnenuntergang im ,Stehen vor Gottes Angesicht*
verweilen. In Mekka selbst umschreiten sie in heiliger Prozession siebenmal die Kaba.

Neben diesen fiinf Siulen des Islams, das heif$t den kultischen Praktiken, und ne-
ben den iibrigen Vorschriften der Shari‘a (des islamischen Gesetzes), das heifdt den juri-
dischen Praktiken, geh6ren zur religiosen Praxis des Islams auch die vorgeschriebenen
Feste und Zeremonien wie zum Beispiel das Opferfest, das Fest des Fastenbrechens oder
der Geburtstag Muhammads. Diese Feste strukturieren den Verlauf des muslimischen
Jahres.

Wie das Gesetz, die Grundpflichten und die Feste des Islams verdeutlichen, geht es
den Muslimen in ihrer Religion primir um die Orthopraxie, nicht um die Orthodoxie.
Im richtigen Handeln und Verhalten, in der gemeinsamen Unterwerfung unter das glei-
che Gesetz und in der gemeinsamen kultischen Verrichtung erweist man sich als Mus-
lim. Das Glaubensbekenntnis fillt demgegeniiber minimal aus. Den Willen Gottes erfiillt
man am ehesten durch die richtige Praxis.

2.41.4 Erlosung durch mystische Annaherung an Gott: der Sufismus

Der Muslim kann den Willen Gottes auch erfiillen und somit Erlésung erlangen, wenn er
mit Gott eins zu werden sucht. Bekannt ist die Mystik des Islams als Sufismus. Bereits der
Koran fordert die Gliubigen auf, das Antlitz Gottes dadurch zu suchen, dass sie fiir Arme
spenden und den Herrn beharrlich im Gebet anrufen.®?® Sein Antlitz ist im Westen und
im Osten zu finden, das heifit, es erfiillt die gesamte Welt.®° AuRer ihm vergehen alle
Dinge, nur es bleibt, und zwar voller ,Majestit und Ehre“®*.

Aus dieser Suche nach Gottes Antlitz hat sich die mystische Tradition mit ihren ver-
schiedenen Ausdrucksformen und Auswirkungen entwickelt. Geférdert und zum Teil
entscheidend geprigt wurde sie durch christliche, neuplatonische, persische und indische
Einfliisse. So hat schon der Koran im echten Mdnchtum ein Kennzeichen der Jinger Je-
su Christi gesehen®” und die Ménche und Asketen als Minner gelobt, ,die weder Waren
noch Handel abhilt von dem Gedanken an Allah und der Verrichtung des Gebets und dem
Entrichten der Armenspende aus Furcht vor einem Tag, an dem sich die Herzen und die

629 Vgl. Koran 2,272; 30,38f; / 6,52; 18,28; 13,22.
630 Koran 2,115.

631 Koran 28,88; [ 55,27.

632 Vgl. Koran 57,27.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Blicke verdrehen“®*. An ihnen sollen sich auch die gliubigen Minner und Frauen des
Islams ein Beispiel nehmen.%*

Die eigentliche islamische Mystik , griindet auf der asketischen Tradition, die die ers-
te Generation der Muslime gepflegt haben“®*>. Da die Mystiker im Laufe der Zeit unter-
schiedliche Erfahrungen gesammelt hatten, nahmen sie zu den asketischen Ubungen
ihrer Vorginger eine differenzierte Haltung ein. Die verschiedenen Stufen des from-
men Lebens eines Gottsuchers beschrieb Muhasibi (781-857) aus der Bagdader Schule
schlief3lich so, dass die Askese dem frithen Stadium, das noch von Furcht geprigt ist, ent-
spricht, wihrend im hoheren Stadium der Mystik das Gottvertrauen vorherrscht:

,Steht er [der Cottsucher] noch im Stadium der Furcht, verzichtet er auf Verbotenes
nur aus Furcht vor Gottes Strafe, dann kann er vielleicht dahin gelangen, sogar vom
Erlaubten abzustehen aus Furcht, Gott fiir seine Gaben nicht in der richtigen Weise
danken zu kénnen. [...]. Wer den Grad des Gottvertrauens erlangt hat, hort auf, Unruhe
und Sorge fir den Lebensunterhalt zu hegen. Wer noch weiter — bis zur Gottesliebe —
gekommenist, gibt alles in der Welt auf, weil es so geringen Wert hat. [...] Aber auf der
hochsten Stufe, der Stufe des aufrichtig Liebenden, kommt man so weit, auch auf die
Briider zu verzichten, die uns daran hindern, nur noch an Gott zu denken. Das bedeutet
nicht, jeden Verkehr abzubrechen, sondern auf die Gemeinschaft zu verzichten, soweit
sie ein Hindernis fiir das Leben ganz mit Gott ist.“63

Auf dem mystischen Weg weicht allmihlich die Furcht dem Vertrauen. ,So bilden die
Gottesfurcht und das Gottvertrauen die Ubergangsstufe von der Askese zur eigentlichen
mystischen Suche nach Gott.“”” Beide Haltungen tragen auf ihre Weise dazu bei, die
Nihe Gottes erfahrbar zu machen: ,die eine durch Abkehr vom Bésen und die andere
durch zuversichtliches Warten auf das Wirken der gottlichen Huld“¢*®.

Auch der Asket zeichnet sich bereits durch Gottvertrauen aus. Er glaubt an die all-
umfassende Vorsehung Gottes, der die Geschicke der Menschen lenkt, und verlisst sich
vollig auf Gott. Dadurch erlangt er ,den inneren Frieden, die unerschiitterliche Ruhe des
Herzens, die zufriedene Gelassenheit“*. In Geduld und Standhaftigkeit iibergibt er sich
Gott und vertraut sich ihm an. Auf diese Weise vollzieht er die wahre Hingabe in den Wil-
len Gottes.

Der mystische Weg fithrt jedoch noch weiter. ,Die erste Stufe der Erkenntnis, die
grundsitzlich allen Menschen und aufgrund der gottlichen Offenbarung vor allem
“¢4° Indem der Mensch
aufgrund heiliger Schriften zu einem kognitiven Glauben gelangt, bezeugt er bereits die

den Gliubigen zuginglich ist, ist die Erkenntnis des Glaubens.

Wahrheit Gottes, ohne Gott selbst schon intuitiv erkannt zu haben. , Die intuitive und

633 Koran 24,37.

634 Vgl. Koran 9,112; 66,5.

635 Khoury 461.

636 Tor Andrae: Islamische Mystiker, 21980, 78; zit. nach Khoury 461.
637 Khoury 461.

638 Ebd. 462.

639 Ebd.

640 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

293


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

294

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

affektive Gotteserkenntnis ist die zweite Stufe, die der Mystiker begehrt. Er sucht Gott
direkt zu erreichen, um zur Erkenntnis seines verborgenen Wesens vorzustofen.“* Als
Hauptwege dienen ihm dazu die Liebe und die totale Konzentration auf Gott. In der Liebe
richtet er sich ganz auf Gott aus und sucht sich seines Selbst zu entledigen, um mit Gott
eins zu werden. In der totalen Konzentration auf Gott sucht er alles zu beseitigen, was
zwischen ihm und Gott liegt: ,die Welt, die Gesellschaft der Menschen, vor allem aber
sich selbst und alle seine Eigenschaften sowie sein eigenes Wollen und Erkennen“**.
Durch dieses bis zum duflersten gefithrte ,Entwerden“ kann er bis ins Innere Gottes

vordringen.

,Hilfreich bei diesen Anstrengungen ist die Meditation, das Sinnen (fikr), das von der
Schépfung und ihrer Vergédnglichkeit ausgehen kann. Koranverse, die Meditation und
Gebet verbinden helfen, dienen zur Vertiefung des Sinnens. Zu hdheren Spharen fihrt
danndie Betrachtung der Eigenschaften Gottes, denn damit konzentriert sich der Ceist
des Mystikers auf Gott allein. Er verliert sich in der Kontemplation der Herrlichkeit Got-
tes, und sein Herz wird von der Erkenntnis Gottes erfiillt.64

Sokann der Mystiker auf seinem Weg seelische und geistliche Zustinde erleben, die eine
unsagbare Nihe Gottes beinhalten.

In den ersten Jahrhunderten des Islams kam es zunehmend zu Konflikten zwischen
den Vertretern der Orthodoxie und den Mystikern, die in der Hinrichtung des persisch-
irakischen Sufis und Dichters al-Halladj im Jahr 922 einen traurigen Héhepunkt fanden.
Rechtsgelehrte und Wichter des Glaubens beziehungsweise der Tradition warfen Letz-
teren vor, zwar die im Gesetz vorgeschriebenen Pflichtiibungen zu erfiillen, aber nicht
ausreichend zu witrdigen. Eine Erkenntnis des Wesens Gottes sei unmdglich, da Gott vor
allem seinen Willen geoffenbart habe. Auch sei eine Liebesvereinigung mit Gott Illusion,
weil es keine Gemeinsambkeit zwischen dem Geschdpf und seinem Schépfer, zwischen
dem Diener und seinem souverinen Herrn gebe. Nicht die Erfahrung des Mystikers sei
Kriterium der Wahrheit. Vielmehr bleibe Kontrollinstanz im Islam die koranische Offen-
barung, ,die keine Teilnahme des Menschen am Leben Gottes zulisst und den Menschen
nur die Haltung des Knechtes gegeniiber Gott zuerkennt (vgl. 19,93)“¢44.

Im 11./12. Jahrhundert versuchte der grofle persische Theologe Muhammad al-Gh-
azali (1055-1111), ,die Mystik mit der Orthodoxie zu versdhnen, indem er die Angaben
der traditionellen Lehre und die Erfahrungen und Lehrmeinungen der Mystiker zu ei-
nem abgestuften, aufeinander abgestimmten System zusammenbildete“**. In seinem
Hauptwerk Die Wiederbelebung der Wissenschaften von der (islamischen) Religion (1096-97)
beschiftigte er sich in den Biichern 31-36 mit den Stufen zur Gottesliebe und unter-
schied dabei zwischen langfristigen Standplitzen und kurzfristigen Zustinden. Zu diesen
Stufen zdhlen bei ihm nach der Umkehr, mit der der Weg beginnt, Geduld und Dankbar-
keit, Hoffnung und Furcht, Armut und Verzicht, Einheitsglauben und Gottvertrauen, so-

641 Ebd. (H.dV.).
642 Ebd.

643 Ebd. 462f.
644 Ebd. 465.
645 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

wie die Liebe und ihre Friichte, zu denen die Sehnsucht nach Gott, die Vertrautheit mit
ihm und die Zufriedenheit geh6ren. Das Gottvertrauen griindet ihm zufolge im Glau-
ben, dass Gott der einzig wirklich Handelnde ist und die beste aller méglichen Welten
erschaffen hat. Seine hochste Stufe stellt die Entwerdung dar: die vollige Selbstaufgabe
des Menschen.

Die Gottesliebe ist fiir al-Ghazali der hochste Standplatz, das letzte Ziel des mysti-
schen Weges. Im Gegensatz zu orthodoxen Theologen hilt er sie nicht nur fiir méglich,
sondern fir geboten. Auch wenn sie verschiedene Voraussetzungen hat und sich in un-
terschiedlichen Arten zeigt, hat jeder Muslim die heilige Pflicht, Gott zu lieben. Je mehr
ein Mensch Gottes Grof3e, Vollkommenheit und Erhabenheit erkennt, desto grofRer wird
seine Liebe zu ihm und desto grofier wird seine Gliickseligkeit, wenn er im Jenseits Gott
schauen darf. Gott allein ist der Liebe wiirdig. Der Gliubige soll seinen inneren Sinn aus-
bilden, um seine Schénheit erkennen zu kénnen und ihm dhnlich zu werden. Eine klare
Erkenntnis oder Schau Gottes ist im Diesseits freilich nicht méglich. Erst im Jenseits
wird Gott den Schleier, der ihn jetzt fiir uns noch verbirgt, zerreifen.

Die Spannungen im Verhiltnis zum orthodoxen Islam versuchte al-Ghazali aufzu-
l6sen, indem er den mystischen Weg und seine einzelnen Stationen auch fiir den ge-
wohnlichen Glaubigen verstindlich machte. Es gelang ihm einerseits die Schénheit und
Tiefe mystischer Erfahrungen aufzuzeigen, andererseits durch eine schliissige Darstel-
lung diese mit dem religiésen Gesetz zu vereinbaren. Durch ihn erhielt die mystisch-in-
tuitive Gotteserkenntnis , Heimatrecht“ im Islam. Sie wurde jedoch nicht héhergestellt als
die prophetische Erkenntnis. , Die Suche nach Gottesliebe wurde als legitim anerkannt,
wurde aber so gedeutet, dass die Transzendenz Gottes gewahrt blieb und dass die Erfil-
lung der normalen Pflichten auch durch den Mystiker nicht aufgehoben wurde oder als
iiberfliissig betrachtet werden durfte.“4¢

Trotz al-Ghazalis Vermittlungsversuch blieb die Mystik fir lange Zeit Gegenstand
des Misstrauens. ,So sahen sich die Mystiker gezwungen, ihre Lehre immer mehr zu ei-
nem esoterischen, fiir eingeweihte Kreise bestimmten System zu entwickeln.“*” Hatten
Vertreter der Orthodoxie die Vergéttlichung des Menschen grundsitzlich ausgeschlos-
sen, deuteten sie nun einige Mystiker auf einseitige, iibertriebene Weise. Ibn al-‘Arabi
(1165-1250), der grofie Sufi aus Andalusien, behauptete nicht nur, er sei durch Steigerung
seines innerlichen Glaubens bis zum Wesen Gottes vorgedrungen und habe die Vereini-
gung mit Gott erfahren, sondern auch, dass er selbst Gott geworden sei und dadurch
iiber allen Propheten stehe. Auflerdem lehrte er, die geschaffene Existenz miisse sich
auflgsen, indem sie sich in der einzig wirklichen Existenz des géttlichen Wesens ver-
liere, so dass vom Mystiker nach dessen Ausléschung in Gott nichts iibrigbleibe. Es be-
stehe nur noch Gott, der allein auf ewig dauert. Dem war entgegenzuhalten, dass mit der
Vergottlichung des Menschen nicht das Menschsein erlischt, sondern dieses mit jenem
wichst. Je mehr der Mensch vergéttlicht wird, desto mehr wird er auch vermenschliche,
je mehr er am géttlichen Leben teilhat, desto mehr wird er wahrer Mensch.

Bei allen Spannungen mit der Orthodoxie blieb es Ziel der Mystiker, die Nihe Gottes
und die innige Vereinigung mit ihm anzustreben. Um sie zu erreichen, bedurfte es nach

646 Ebd.
647 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

295


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

296

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

ihrer Auffassung ,des Fastens, des Gebetes und der Einsamkeit in der Wiiste, d. h. langer
miihevoller Anstrengungen“*®. Der Gottsucher muss sich so lange lautern und von den
irdischen Begierden befreien, bis er bereit ist, ,die gottliche Erleuchtung, die mystische
Erfahrung der Einzigartigkeit Gottes und die Vereinigung mit Gott zu erlangen“*.

Im Zentrum islamischer Mystik, so ldsst sich zusammenfassen, steht die Liebe Got-
tes zum Menschen und die Liebe des Menschen zu Gott. Die Initiative der Liebe liegt dabei
ganz bei Gott. Er liebt zuerst seinen Diener. Er fithrt ihn seine Wege und erleichtert ihm
die Erfillung seiner religiosen Pflichten. Er schenkt ihm vor allem die Gabe des Gebets.
Er ldutert ihn von der Begierde und der Siinde. Seine Liebe wirkt sich nach und nach auf
vielfiltige Weise im Menschen aus: als Zuneigung, die bald ein feste Ausrichtung des Her-
zens auf Gott bedingt und ein stindiges Gedenken Gottes erleichtert; als Sehnsucht nach
der Nihe Gottes und die Angst, ihn zu verlieren und in der Ferne zu verbleiben; als Ver-
trautheit mit der Nahe Gottes; als leidenschaftliche Liebe in der Begegnung mit Gott und in
der Erfahrung seiner begliickenden Zuwendung; als Entwerden des Menschen, die totale
Aufgabe seines Wesens, so dass nur noch Gott allein das Bewusstsein erfiillt und das Herz
begliickt; als Vereinigung, in der das Bewusstsein des eigenen Selbst entschwindet.®*°

Wihrend die Asketen der Frithzeit einzeln gelebt oder sich um einen bekannten
Meister gesammelt hatten, ohne sich eine Organisation zu geben, und auch die Mys-
tiker zunichst einmal nach dem Vorbild indischer Wanderménche oder christlicher
Einsiedler in einer Art Eremitentum gelebt hatten, ergab sich bald, dass die Meister
von vielen Schiilern umschart wurden. ,Somit stellte sich die Notwendigkeit heraus,

“651 Im 12. Jahrhundert entstanden

eine Organisation der geistlichen Leitung zu sichern.
so die Bruderschaften mit ihrer festen Gestalt. Die Mystiker trugen ein Kleid aus Wolle
(suf) und erhielten die Bezeichnung Sufi, ,Wollbekleideter. Meister der Bruderschaft
war der shaykh (Scheich), der seinen mystischen Erfahrungen und seiner durchdachten
Lehre seine anziehende Ausstrahlung verdankte und seinen Schiilern den geistlichen
Segen vermittele. Er ibernahm die Einweihung der Novizen und die Aufnahme der
Briider in den Orden. Jede Bruderschaft hatte ihre eigene Regel, weshalb ihre Gruppe
tariqa, ,Weg, Methode heifdt. ,Eine allgemeingiiltige Bestimmung fordert in jedem
Weg den absoluten Gehorsam gegeniiber dem Shaykh [...] und war wahrscheinlich ein

“652 Vom Novizen

urspriinglicher Ausdruck der bedingungslosen Ergebenheit an Gott.
wurde nicht nur Gehorsam verlangt, sondern auch, dass er seinem Meister, Lehrer und
Leiter mit offenem Herzen begegnet. Er wurde aufgenommen, indem er, wie bei den
indischen Ménchen, ein Tuch erhielt, mit dem er sich als Zeichen der Weltvereinigung
und der Armut umgiirten sollte.

Viele seiner Eigenheiten entwickelte der Sufismus durch eine stindige Meditation
der geoffenbarten Wahrheiten. Dabei war das Gedenken (der dhikr) wesentlich. Der Koran
fordert zum Gedenken auf in dem Gebot ,O ihr Gliubigen, gedenket Allahs in hiufigem

Gedenken® und in dem Versprechen, dass ,im Gedenken an Allah die Herzen in Frieden*

648 Ebd. 466.

649 Ebd.

650 Vgl. Khoury 386—388.
651  Khoury 466.

652 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

sind.®? Es ging um das stindige Gedenken an Gott und seine wunderbaren Werke, das
zu jeder Zeit und iiberall moglich ist. Eine der wichtigsten Pflichten des Scheichs war es,
dem Novizen das passende Gedenken zu geben - einen der 99 schénsten Namen Gottes,
eine religiose Formel wie , Ich bitte Gott um Verzeihung* oder , Lob sei Gott*, oder auch
das Glaubensbekenntnis. Der Novize oder Ordensangehorige musste diese Formel Tau-
sende von Malen Tag fiir Tag wiederholen, bis sein Kérper vom Gedenken durchdrungen
war.

Wihrend viele Orden das laute Gedenken in Gemeinschaft iibten, haben andere das
schweigende Gedenken vorgezogen. Ein weit verbreiteter Orden praktiziert bis heute eine
Meditation der fiinf oder sieben Feinpunkte (chakras) innerhalb des Kérpers, in welcher
der Meditierende sein Gedenken immer weiter ausbreitet, bis es den ganzen Menschen
erfasst.

Von frither Zeit an verwendeten Sufis den aus Indien eingefiithrten Rosenkranz, um
die Zdhlung der Gottesnamen oder der Formeln zu kontrollieren. Seine 33 Perlen miissen
dreimal abgebetet werden, bis alle 99 schonsten Namen Allahs ausgesprochen sind. Nach
muslimischer Auffassung sind die Stunden zwischen 2 und 4 Uhr nachts die giinstigste
Zeit fir die Meditation. Bis heute gilt das Wort des Propheten: Wer Gottes gedenkt, ist
,wie ein griiner Baum inmitten verdorrter Biume*.

Da der Sufismus seine Mitte in der Gottesliebe hat, brachte er eine uniibersehbare
und vielfiltige Literatur hervor, die um das Geheimnis der absoluten Liebe kreist. Unter
anderem findet sich inihr (in Agypten) eine Naturmystik, die die Natur fiir ihren Schépfer
preist, eine neuplatonisch beeinflusste Lichtmystik und (in Indien) eine Brautmystik, die
die liebende Seele als sehnsiichtige Frau betrachtet.

Die Bruderschaften sind auch als Derwisch-Orden bekannt. Der Ausdruck ,, Derwisch*
bedeutet im Persischen Bettler und steht wie die Bezeichnung ,Sufi“ generell fiir den is-
lamischen Mystiker. Der Derwisch ist sich seiner absoluten Armut und Bediirftigkeit ge-
geniiber dem unendlich reichen Gott bewusst und realisiert in seinem Leben diese Armut
und Bediirftigkeit.®*

Bis heute sind die Derwisch-Orden sehr verschieden. Es gibt Bettelorden und solche,
die die Erfullung beruflicher Pflichten unterstreichen. In einigen Orden haben Musik und
Tanz erhebliche Bedeutung. Nur noch wenige Fromme leben heute in den Derwisch-
Klostern. Die meisten Anhinger des Sufismus bilden eine Art Terziarenschaft, lose Or-
densgemeinschaften auerhalb der Kléster. Sie kommen zu bestimmten Anlissen (wie
dem Geburtstag des Propheten oder dem Todestag des Ordensstifters) zusammen, um
gemeinsame Andachten zu feiern und sich vom Meister geistlich-seelischen Trost spen-
den zu lassen. In den vergangenen Jahrzehnten haben die mystischen Bruderschaften
in den Kernlindern des Islams stark an Boden verloren, nachdem sie bis zur Mitte des
20. Jahrhunderts weit verbreitet waren. Nur in einigen Randgebieten (z. B. in Afrika und
Indien) spielen sie weiterhin eine grofRe Rolle.

653 Koran 33,41; /13,28.
654 Vgl. Koran 35,15.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

297


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

298  Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Literatur

Adel Theodor Khoury: Art. Muhammad im Islam-Lexikon 438—456.

Adel Theodor Khoury: Art. Liebe Gottes im Islam-Lexikon 386—388.

Muhammad al-Gazzalis Lehre von den Stufen zur Gottesliebe. Die Blicher 31—36 seines Haupt-
werkes [Die Wiederbelebung der Wissenschaften von der (islamischen) Religion], eingelei-
tet, (ibersetzt und kommentiert von Richard Gramlich,1984.

2.4.2 Das daoistische Verstandnis von Erldsung

Das Daodejing bietet nicht nur eine metaphysische Lehre vom Dao®®, sondern auch eine
lebenspraktische Lehre vom sogenannten sheng-jen, dem Weisen, Heiligen oder Berufe-
nen. Mit ihm ist nicht eine bestimmte historische Gestalt gemeint. Vielmehr geht es bei
ihm um das Lebensideal eines jeden Menschen. Der Daoismus kennt Anweisungen zu
diesem Lebensideal, aber keine Erlésergestalt. Erlosend wirkt das Dao selbst, wie sich
zeigen wird.

Der daoistische Heilige will fu (Wiederkehr, Riickkehr) erreichen: er will zum Dao,
aus dem er urspriinglich hervorgegangen ist, zuriickkehren. Da alle Erscheinungen aus
dem Dao hervorgehen und wieder zu ihm zuriickkehren miissen und die Riickkehr die
Bewegung des Dao selbst ist, will er demzufolge die Bewegung des Dao selbst mitvoll-
ziehen, will mit dem Dao zum Dao zuriickkehren. Damit will er pu (Rohholz, unbehauener
Klotz) erwerben: Einfachheit, Schlichtheit, Einfalt, Leere. P’u ist das Endziel der Riick-
kehr und zeigt sich in Begierdelosigkeit und absichtslosem Handeln (wu-wei). Wer die
Einfachheit erlangt hat, hat die Vollkommenheit erreicht und ist zum Dao zuriickge-
kehrt.

Aus diesem Grund strebt der daoistische Heilige ming (Helligkeit) an: die Erleuchtung.
Sie besteht inhaltlich darin, dass der Daoist das universelle Gesetz der Riickkehr aller
Erscheinungen zu ihrem Ursprung, dem Dao, intuitiv-existentiell erkennt. Durch die
Erleuchtungkehrt erin das Dao zuriick und verwirklicht dessen Einfachheit, Einheit und
Leere.

Um wiederum zur Erleuchtung zu gelangen, sucht er die Stille. Sie ist der wesentli-
che Zugang zum Dao. Durch das Verweilen in Stille verwirklicht er in sich das Dao. Und
zur Stille findet er durch die Methode des Verlierens, Loslassens oder Leerwerdens: ,Nach
Wissen zu suchen heiflt, Tag fiir Tag dazugewinnen; das Dao suchen heif3t, Tag fiir Tag

verlieren. %5

Durch das Verharren in Stille kommt jedes innere oder duflere Geschehen
zur Ruhe, alle Begrenzungen und Bedingungen schwinden. Laut Zhuangzi (ca. 369-286
v. Chr.), dem daoistischen Weisen, der zusammen mit Lao-tzu als Begriinder des philo-
sophischen Daoismus gilt, erstrahlt dann das Himmlische Licht in einem, wodurch man

sein wahres Selbst sehen und das Absolute verwirklichen kann. Deshalb gilt nach dem

655 Bd.1, Kap.2.4.2.
656 Daodejing Kap. 48.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Daodejing der Aufruf: Gib dich hin der dulersten Leere; versenke dich inbriinstig in Stille
1657

Der daoistische Heilige will zum wu-wei (Nicht-Tun) kommen: zum absichtslosen
Handeln. Dazu wendet er sich dem Dao zu. Denn wer sich dem Dao widmet, nimmt
jeden Tag hinsichtlich seiner Aktivititen und seiner Begierden ab. Indem er von Stufe zu
Stufe abnimmt, gelangt er zum Wu-wei, zum ,Nicht (mehr) Handeln**®. Und indem er
nicht mehr handelt, gibt es nichts, das er nicht bewirkt.

Wu-wei ist die Haltung des daoistischen Heiligen, die darin besteht, nichtin den na-
tirlichen Lauf der Dinge einzugreifen und selbst spontan und frei von egoistischen Ab-
sichten oder Interessen zu handeln. Es bezeichnet demnach nicht ein absolutes Nichts-
Tun, sondern ein von Begierde und egoistischer Ausrichtung freies Handeln. Der Daoist
ahmt das Dao selbst nach, das wirke, ohne zu handeln. Indem das Dao bestindig oh-
ne Aktion (Wu-wei) ist, gibt es nichts, was nicht durch es geschieht.®® Der Daoist hiitet
sich deshalb in Nachahmung des Dao, in den Lauf der Dinge einzugreifen, und gibt al-
lem die Moglichkeit, sich gemif} seiner eigenen Natur frei zu entfalten. Er will dadurch
tzu-jan (von-selbst-so seiend) erreichen: Spontaneitit und Natiirlichkeit. Tzu-jan steht fir
ein Leben, das spontan und frei ist, frei von menschlicher Willkiir und frei von duf3e-
ren Einfliissen. Es beinhaltet die Harmonie mit sich selbst, das Sein in seiner héchsten
Verwirklichung, die absolute Treue zu sich selbst. Es stellt das Ziel und die Norm des
absichtslosen Handelns dar.®

Gemifd dem Daodejing, so lisst sich zusammenfassen, besteht das Ziel des daoisti-
schen Heiligen darin, die Einheit mit dem Dao zu verwirklichen. Das Dao ist geheimnis-
voll mitten in der Welt der Zehntausend Wesen gegenwirtig. Es wirkt als immanente
Kraft in den Wesen. Nach dem Daodejing-Spezialisten Akira Ohama sollte der Daoist
daher nicht voluntaristisch die Vereinigung mit ihm erstreben, sondern sich dessen be-
wusst werden, dass es in ihm anwesend ist und wirkt und dass deshalb seine innerste
Kraft mit ihm identisch ist.**"
nachzuvollziehen. Er sucht die Riickkehr in das Dao und damit den Zustand der Einfach-
heit und Leere zu erlangen. Er sucht in der Haltung des absichts- und begierdelosen, des
spontanen und naturgemifien Handelns zu leben. Dies kann ihm nur gelingen, weil ihm

Der Daoist sucht die Bewegung und die Haltung des Dao

das Dao schon innewohnt. Er muss sich ,nur“der Kraft des Dao in seinem Innersten be-
wusst werden und ihr Raum geben, muss sich als Ego loslassen, damit sie sich in ihm
entfalten kann. Dann kann er ein Leben gemifd dem Dao fithren und im Dao und seiner
Kraft zum Dao zuriickkehren.

Auch Zhuangzi beschreibt in seinem gleichnamigen Werk Zhuangzi, bekannt als
Wahres Buch vom siidlichen Bliitenland, die Idealfigur des philosophischen und des religio-
sen Daoismus. Er verleiht dem idealen Menschen verschiedene Namen: der vollkommene
oder hichste Mensch, der geistige oder spirituelle Mensch und der weise oder heilige Mensch.
Am Ende des ersten Kapitels seines Werkes heif3t es:

657 Daodejing Kap.16.

658 Vgl. Daodejing Kap. 48.
659 Vgl. Daodejing Kap. 37.
660 Vgl. Daodejing Kap. 25.
661 Vgl. LW 413f.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

299


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

300

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

- Der hochste Mensch (chih-jen) ist ohne Ich (Selbst).
« Der geistige Mensch (shen-jen) ist frei von Werken.
« Der berufene Heilige (sheng-jen) hat keinen Namen.

Was den ersten Satz betrifft, hat der bekannte chinesische Philosoph Feng Youlan betont,
dass ohne Selbst zu sein die , Essenz* von Zhuangzis Lehre sei.®* Wihrend im Konfuzia-
nismus die Selbstlosigkeit im Sinne einer altruistischen Selbstiiberwindung, einer Uber-
windung des Egozentrismus im Interesse eines Soziozentrismus (vom Ich zum Wir, zur
Allgemeinheit), zu verstehen ist, bedeutet im Daoismus die Ichlosigkeit Selbstvergessen-
heit. Dabei geht es eher um die Lésung vom Egozentrismus zugunsten eines Kosmozen-
trismus (vom Ich zur Alleinheit). Der hichste Mensch hat — dhnlich wie im Buddhismus
— die Illusion eines Ich iiberwunden. Er schaut nicht auf das, was von seinem Selbst
kommt, sondern auf das, was von selbst kommt, also von selbst so beziehungsweise von
allein geschieht. Der Daoist, der sich vom vermeintlichen Ich befreit hat und zur Ein-
sicht in die Nicht-Ichheit seines Ich gekommen ist, folgt nicht seinem Ich, sondern dem
natiirlichen, spontanen Lauf der Dinge. Als héchster Mensch ist er ohne Ego. Indem er
den Dingen folgt, wird er ihr Meister.

Im zweiten Satz geht es darum, dass der spirituelle Mensch, das heif3t derjenige, der in
seiner Wirkkraft vom Dao inspiriert ist und es, ohne in den Gang der Dinge einzugrei-
fen, durch sich wirken lisst, selbst keine Verdienste erwirbt. Der dritte Satz enthilt die
daoistische Grundeinsicht, dass der Weise oder Heilige keinen Namen, das heif3t kein
Ansehen hat. Als Wahren Menschen (chen-jen) bezeichnet Zhuangzi schlieflich einen Men-
schen, der die Wahrheit verwirklicht und das Dao erlangt hat. Der Wahre Mensch ist
frei von jeglicher Beschrinkung, hat alle Vorstellungen hinter sich gelassen und absolu-
te Freiheit erreicht. Er stellt, traditionell christlich ausgedriickt, den erlgsten Menschen

dar.

Literatur

Laotse: Tao te king. Das Buch des alten Meisters vom Sinn und Leben. Aus dem chinesischen
Ubersetzt und erlautert von Richard Wilhelm [= Daodejing], 2010.

Zhuangzi: Das Buch der daoistischen Weisheit. Auswahl, 2003.

Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der dstlichen Weis-
heitslehren: Buddhismus—Hinduismus— Taoismus—Zen [= LOW], 1986, Art. Fu, Ming, P'u,
Sheng-jen, Tzu-jan, Wu-wei.

2.4.3 Das hinduistische Verstandnis von Erldsung

In diesem religionswissenschaftlichen Abschnitt wird kurz erliutert, worin fiir Hindus
das Erlésungsideal besteht (Kap. 2.4.3.1), bevor einige Heils- und Erlosungswege ihrer
Religionen ausfiihrlicher dargelegt werden (Kap. 2.4.3.2-Kap. 2.4.3.6). Zuletzt wird die

662 Zhuangzi156.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

vishnuitische Theologie von Krishna wiedergegeben, der nach hinduistischem Glauben
die bedeutendste Herabkunft (Inkarnation) Gottes ist und eine einzigartige Offenba-
rungs- und Heilsmittlergestalt im Hinduismus darstellt (Kap. 2.4.3.7). Hier liegt eine
gewisse Parallele zur Christologie auf der Hand.

2.4.3.1 Die Erlosung: Moksha oder Mukti

Die beiden Ausdriicke moksha und mukti leiten sich von der Sanskritwurzel muc her, was
serlosen’, befreien” bedeutet. Mit ihnen ist die endgiiltige Befreiung und Erlésung von
allen weltlichen Bindungen gemeint: vom Karma — dem Gesetz der Tatenfolgen — und
vom Samsara — dem Kreislauf von Geburt und Tod. Wer Moksha erreicht hat, ist voll-
kommen freivon Karma. Aufihn haben die guten oder bésen Taten keine Wirkung mehr.
Der Hindu erlangt die endgiiltige Befreiung aus der Welt, indem er das Brahman, also
die Hochste Wirklichkeit, erkennt und sich mit ihm vereinigt.

Einen Menschen, der in seinem Leben Moksha erreicht hat, nennen die Hindus einen
jivanmukta, einen ,zu Lebzeiten Befreiten“. Er ist ein Mensch, der sich zwar noch im Koér-
per befindet, aber von Nicht-Wissen und Nicht-Erkenntnis (avidya) und von Tauschung
und Hlusion (maya) befreit und die Identifizierung mit dem Koérper und dem Denken auf-
gegeben hat. Als Selbst (atman) weif3 er sich eins mit Brahman. Moksha stellt das hochste
der vier Lebensziele des Menschen im Hinduismus dar. Die drei anderen sind Reichtum
(artha), Vergniigen (kama) und Pflicht (dharma). Fiir den spirituell Strebenden besteht in
der Verwirklichung von Moksha der einzige Zweck seines Daseins.

Hindu-Religionen sind zentral auf Erlésung ausgerichtet. In ihnen gibt es viele We-
ge (margas) oder yogas, die zur Erlosung fithren. Yoga bedeutet wortlich , Joch“ und ist im
Sinne von Anschirren an Gott, die Vereinigung mit ihm suchen, gemeint. Die im Westen
bekanntesten und am ausfiihrlichsten interpretierten hinduistischen Yoga-Wege sind
der Karma-Yoga (der Weg des selbstlosen Handelns), der Raja-Yoga (der konigliche Weg),
der Kundalini-Yoga (der Weg der Kundalini), der Jnana-Yoga (der Weg der abstrakten Er-
kenntnis) und der Bhakti-Yoga (der Weg der hingebungsvollen Liebe zu Gott).

Literatur

Art. Artha, Avidya, Dharma, Jivanmukta, Kama, Maya, Moksha in LOW.

2.4.3.2 Der Karma-Yoga: der Weg des selbstlosen Handelns

In der iltesten in Schriftzeugnissen nachweisbaren Religion Indiens, der vedischen Re-
ligion, bestand das von den Gottern erflehte Heil zunichst hier auf Erden in einem Le-
ben in Gesundheit und Wohlstand, gesegnet mit zahlreichen Kindern und Enkeln, und
mit einer hohen Lebensdauer. Nach dem Tod erhoffte man ein unsterbliches Leben frei
von Krankheit und Alter, Hunger und Durst im Himmel, wo Indra, der Kénig der Gotter,
herrscht. Die wichtigste Handlung fiir den Heilsweg des Menschen war fir die vedischen
Inder die Opferpraxis. Die Opfer dienten den Gottern und den Ahnen als Nahrung. Durch
Opfer konnten die Menschen den Himmlischen Dank fiir gewihrte Hilfe zeigen und sie
um erneuten Beistand bitten. Durch Opfer konnten sie sich das Wohlwollen der Gétter

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

301


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

302

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

und der Ahnen fir das diesseitige und das jenseitige Leben sichern. Auch wenn sich die
Art des Opferns inzwischen in manchen Hindu-Religionen geindert hat, hat es seine
Bedeutung als Zugang zur Gottheit in Indien bis heute nicht verloren.

Den Karma-Marga, den Heils- oder Erlosungsweg des richtigen (rituellen) Handelns,
nahm der iltere Vishnuismus auf, deutete ihn aber in der Bhagavad Gita um.*® Er besteht
nun im selbstlosen Tun, bei dem der spirituell Strebende jede Handlung und ihre Ergeb-
nisse Gott als Opfer darbringt. Die Gita beschreibt den Weg so:

,Zwei Wege sind es, sag ich dir, o Prinz!

Die sich dir 6ffnen; zwei der Weisheitspfade.
Der eine fithrt durch Werke dich zum Ziel,

Die die Vernunft dich lehrt; der andre Weg,

Der Pfad des Glaubens, ist der geistge Weg,

Der durch die Andacht dich zum Hdchsten leitet.
Doch sind die beiden Eins. Niemand entrinnt
Dem Wirken dadurch, dass er Wirken meidet:
Niemand gewinnt, indem er nur entbehrt.

Doch wer entschlossen und mit frohem Mut
Dem Héchsten sich in Glaubenskraft ergibt,
Nichts fir sich selbst erhoffend, der ist wert,
Dass man ihn schitzt. Erfiille deine Pflicht.

Das Tun ist besser als der MiRiggang.

Sogar des Kérpers Wohl erfordert Werke,

Und es bedarf des Werks die Heiligung;

Doch wird durch dieses Werk kein Mensch gebunden.
Lass all dein Tun frei von Begierde sein,

So bist du frei von Schuld.“6%*

Wer im Rahmen seiner Kaste und entsprechend seinem Lebensstadium seine Pflichten
erfilllt und sich dabei ganz auf Gott ausrichtet, ohne an die Friichte seines Tuns zu den-
ken, der erlangt Heil. Erfiille deine Pflicht in der Welt, will die Bhagavad Gita sagen, aber
binde dich dabei nicht an die Welt. Verrichte deine Aufgaben ohne Selbstsucht. Dann
erzeugen deine Taten kein Karma. Der wahre Yogi geht selbstlos seinen Pflichten nach,
wie die Gita (in der Ubertragung von Boxberger) klarstellt:

JWer seine Pflichten treu erfiillt,
Nicht nach dem Lohn der Taten fragt,
Der ist ein wahrer Yogi nur—

Nicht wer vom Brauch sich losgesagt. %%

Durch sein selbstloses Handeln sollte der spirituell Strebende zu einer Einstellung kom-
men, in der er sich als Zuschauer und nicht als Handelnder betrachtet, weil er erkennt,

663 Bd.1,Kap.3.4.3.
664 Bhagavad Gita 111,3f.8f; Griffiths 114f.
665 Bhagavadgita 6,1.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

dass er der Atman ist, getrennt von den Gunas (Grundeigenschaften), die alle Handlun-
gen auslosen.

Literatur

Bede Criffiths: Unteilbarer Ceist. Quelle der Heiligen Schriften. Upanishaden, Bhagavad Cita,
Dhammapada, Mahayana Shraddhotpada Shastra, Tao Te King, Sikh-Gebete, Koran, Al-Gh-
azali, Rumi, Biicher der Weisheit, Evangelien, Epheserbrief, herausgegeben von Roland R.
Ropers,1996.

Bhagavadgita. Das Lied der Cottheit. Aus dem Sanskrit (ibersetzt von Robert Boxberger.
Neu bearbeitet und herausgegeben von Helmuth von Glasenapp, 1955.

2.4.3.3 Der Raja-Yoga: der konigliche Weg

Einen sehr meditativen Weg stellt der Raja-Yoga dar. Als philosophisches System wurde
er von Patanjali, dem Autor des Yoga-Sutra (der Yoga-Lehre), begriindet, dessen Lebens-
daten ungewiss sind. Er lebte entweder im 3./2. Jahrhundert vor Christus oder erst im
5. Jahrhundert nach Christus, als er den langen und mithsamen Weg des klassischen Yoga
in acht Stufen beschrieb. Die ersten beiden Stufen betreffen die sittliche Vorbereitung, die
nichsten drei die kirperlichen Ubungen, die letzten drei die geistige Disziplin.

Die erste Stufe, die Selbstbeherrschung (yama), besteht insbesondere in der Haltung,
keinem Lebewesen zu irgendeiner Zeit in Gedanken, Worten und Werken Leid zuzufii-
gen. Thr als zweite Stufe folgt die Zucht (niyama), die unter anderem Reinheit, Zufrieden-
heit, Geniigsamkeit und intensive Gottesverehrung umfasst. In der Sitzhaltung (asana),
der dritten Stufe, geht es um einen festen und angenehmen Sitz. Er ermdglicht als vier-
te Stufe die Atembeherrschung (pranayama), die dazu dient, den Geist unter Kontrolle
zu bringen. Nur wer den Atem, das Band zwischen Kérper und Geist, zu beherrschen
vermag, schafft es, den Geist von der Anhaftung an den Korper zu befreien und die Auf-
merksamkeit nach innen zu ziehen. Beim Abzug der Sinne von den Sinnesobjekten und
bei der Konzentration nach Innen (pratyahara), auf der fiinften Stufe, sucht der Yogi sei-
ne Sinne und den Geist vollig unter Kontrolle zu bekommen, wahrend fiir ihn auf der
sechsten Stufe die Konzentration (dharana) des Geistes auf eine bestimmte Stelle erfor-
derlich ist, damit sein ruheloser Geist bestindig und bewegungslos wird. Auf der siebten
Stufe, in der Meditation (dhyana), flieflen seine geistigen Titigkeiten gleichmifig auf
dasselbe Objekt hin, bis er schlieRlich auf der achten Stufe die geistliche Versenkung (sa-
madhi) erreicht, die den Héhepunkt des gesamten meditativen Prozesses bildet. In der
Versenkung wird seine Meditation frei von der Objektwahrnehmung, so dass er die Sub-
jekt-Objekt-Dualitit iiberwindet. Genauer betrachtet lassen sich zwei Formen der Ver-
senkung unterscheiden. Im bewussten Samadhi arbeitet der menschliche Geist weiter,
auch wenn er vollkommen in die Kontemplation des gewahlten Objekts versunken ist.
Im iiberbewussten Samadhi hingegen verschwindet das Objektbewusstsein vollig und hort
der menschliche Geist auf zu funktionieren; er entschwindet. Es bleibt allein der innere
Mensch in seiner Erfahrung der Absolutheit.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

303


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

304

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Weil das System des Patanjali alle Bereiche der Meditation umfasst und Kénigen ge-
lehrt wurde, wurde es spiter als Raja-Yoga, koniglicher Yoga, bezeichnet. In der Bhaga-
vad Gita wird (in der Ubertragung von Boxberger) dieser Yoga folgendermafien geschil-
dert:

,An einem weltentleg’nen Ort

Der Yogi still die Andacht iiber,

Das Denken stindig angespannt,

Von Hoffnung nicht noch Gier getriibt.

Nach einem reinen Orte dann

Er seiner Wand'rung Ziel sich steckt;

Dort schlagt er einen Sitz sich auf,

Mit Kleid, Fell, Opfergras bedeckt.

Dort nimmt er Platz; des Denkens Kraft

Auf einen Punkt allein er lenkt,

Zu seiner Seele Reinigung

Er still sich in sein Selbst versenkt.

Rumpf, Haupt und Hals tragt aufrechter,

Ganz fest und vollig unbewegt

Zur Nase hin lenkt er den Blick

Und hélt ihn fest dort unentwegt.

Mit ruh’gem Sinn, von Furcht erldst,

Dem frommen BiiRertum geweiht,

Mit Herz und Sinn mir zugewandst,

So sitzt er in Ergebenheit.

Wer so im Ceist die Andacht lbt,

Beherrschten Denkens, frei von Gier,

Der geht zum Frieden, zum Verwehn,

Das wurzelt ganz und gar in mir [d. h. Krishna] “¢¢¢

Durch Atemkontrolle, Beruhigung der Kérperfunktionen und Beherrschung der Sin-
ne und des Denkens versucht also der Raya-Yoga jene Fluktuationen des Intellekts
zum Stillstand zu bringen, die das Bewusstsein zerstreuen und von der Konzentra-
tion auf das Eine ablenken. Sind alle Storfaktoren beseitigt, so fithren Konzentration
und Versenkung dazu, die Spaltung von Subjekt und Objekt, die in der weltlichen Er-
kenntnisstruktur verankert ist, zu itberwinden und zur Erfahrung der Einheit mit dem
Seinsgrund und der Einheit von allem vorzudringen.

2.4.3.4 Der tantrische Kundalini-Yoga: der Weg der ,Schlangenkraft”

Ziel des Kundalini-Yoga oder Tantra-Yoga ist es, die spirituelle Kraft, die in jedem Men-
schen wie eine Schlange eingerollt am unteren Ende der Wirbelsiule schlafend ruht (kun-
dalini), zu erwecken und sie durch die sechs Zentren (Chakren) entlang der Wirbelsdule
aufsteigen zu lassen, bis diese kosmische Energie sich im siebten Zentrum iiber dem
Scheitel des Kopfes mit Shiva, dem Géttlichen, vereinigt. Dieser Aufstieg wird von et-
lichen sogenannten Knoten behindert, wo die Macht der Tiuschung (maya) besonders

666 Bhagavad Gita 6,10—15; vgl. Griffiths 130.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

grof ist. Bei diesem Yoga werden alle gottlichen Krifte, die im Menschen schlummern,
aktiviert und erscheinen als Weisheit und Seligkeit. In der Praxis geschieht dies dhnlich
wie beim Raya-Yoga durch Reinigungsitbungen, Atemschulung und intensive Konzen-
tration.

2.4.3.5 Der Jnana-Yoga: der Weg der Erkenntnis

Der Jnana-Yoga fihrt durch intellektuelle Analyse und Erkenntnis zu Gott. Den Upanis-
haden zufolge besteht das erlosende Wissen (jnana) im Wissen um die Einheit mit dem
Absoluten, mit Brahman. Wer erkennt, dass der Atman (das unsterbliche Selbst) iden-
tisch ist mit dem Brahman (dem kosmischen Selbst), der geht nach dem Tod in das Brah-
man ein und wird nicht mehr wiedergeboren. Derjenige, der erkennt, ,Ich bin Brah-
man!“, ist erlost.

Auf dem Weg der Erkenntnis gilt es das Nicht-Wissen zu itberwinden. Denn es ver-
strickt in die Welt der vielfiltigen Materie und besteht darin, das gottliche Wesen in sich
selbst nicht zu erkennen oder zwischen dem wahren Sein (des Absoluten) und der blo-
Ren Erscheinung (der Welt) nicht unterscheiden zu kénnen. Durch Unterscheidungs-
vermogen wird die gesamte Erscheinungswelt als verginglich und unwirklich erkannt
und festgestellt, dass es nur eine unwandelbare, unvergingliche, ewige Wirklichkeit gibt:
Brahman.

Wer beispielsweise nach dem philosophischen System des Sankhya in seiner intellek-
tuellen Analyse der Daseinsprinzipien bei den beiden letzten Prinzipien des inaktiven,
bewussten Geistes (purusha) und der aktiven, unbewussten Materie (prakriti) anlangt und
deren fundamentale Verschiedenheit erfasst, der ist aus der Bindung an die Materie be-
freit. Es geht bei dieser systematischen Analyse darum, den Prozess der Weltentfaltung
voll zu durchschauen und ihn Schritt fiir Schritt bis zu den ersten Prinzipien oder bis
zum Ursprung, dem Einen, zuriickzuverfolgen und so selber im eigenen Bewusstsein
zur Einheit zuriickzufinden.

Der Weg der Erkenntnis gilt als der hochste Erlgsungsweg in Indien, erweist sich
aberin der Praxis als einer der schwersten Wege. Da er sehr hohe geistige Anforderungen
an die Suchenden stellt, ist er fiir die Masse der nach Erlésung Strebenden kaum gang-
bar. Die Techniken anderer Heilswege lassen sich jedoch als vorbereitende Stufen in den
Weg der Erkenntnis einordnen und kénnen der Vorbereitung zur erlésenden Erkenntnis
dienen: die Opfer, das selbstlose Handeln, die Askese, die Meditation, die Géttervereh-
rung und anderes mehr.

In der Bhagavad Gita wird der Weg der Erkenntnis auf folgende Weise gepriesen:

,Das Opfer, welches mir die Weisheit bringt,
Ist besser als das Opfer des Besitzes.

Der Wert des Opfers liegt fiir mich im Willen
Des Gebenden, in des Gehorsams Kraft.

Dies wird erlangt durch Demut und Ergebung
Und Unterricht. Wenn du die Wahrheit liebst,
So werden jene, die die Wahrheit kennen,

In deinem Streben dir behilflich sein.

Wenn du die Wahrheit kennst, so wird dir nie

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -

305


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

306  Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Des Irrtums Zweifel wieder Schmerz bereiten,
O Pandus Sohn, die Wahrheit wird dich lehren,
Dass in dir selber alle Welten sind,

Und du in mir. — Und wérst du auch der grofite
Von allen Stindern, wiirde doch das Schiff

Der Selbsterkenntnis in der Wahrheit Licht
Dich sicher Gbers Meer des Irrtums bringen.
So wie das Feuer alles Holz verzehrt,

Bis nichts als Asche tibrigbleibt, so nimmt

Das Flammenfeuer der Erkenntnis alles,

Was wertlos ist, hinweg. Es gibt auf Erden,
Kein reinigendes Mittel, das ihm gleicht.

Wer ernsthaft Wahrheit sucht, der findet sie,
Wenn er sie in sich aufnimmt, in sich selbst.
Sie kommt zu ihm und wird ihm offenbar,
Wenn er sie liebt und seiner Liiste Meister
Ceworden ist. Und hat er sie erlangt,

So geht er ein zum hochsten Gottesfrieden,
Zur hochsten Ruhe, hochsten Seligkeit.«6¢7

Auf dem Weg der Erkenntnis gilt es, iiberall, besonders aber in sich selbst das géttliche,
absolute Brahman zu erkennen.

2.4.3.6 Der Bhakti-Yoga: der Weg der Gottesliebe

Der Bhakti-Yoga ist der Weg der Liebe und der Hingabe. Da der Mensch auf diesem Weg
fiir seine Hingabe und Anbetung ein konkretes Objekt braucht, sucht er nach einem Ideal
(Ishta-Deva), auf das er seine Aufmerksamkeit konzentrieren kann, sei es eine Gottheit,
eine bestimmte Manifestation Gottes, ein Heiliger, ein Avatara (d. h. eine Inkarnation
Gottes) oder ein anderes Symbol, das ihn besonders anzieht.

Der Bhakti-Yoga ist der natiirliche Pfad der Gotteserkenntnis. Der Mensch braucht
seine Gefithle nicht zu unterdriicken. Er intensiviert sie und richtet sie auf Gott. Bei die-
sem Yoga werden vier Stufen der Liebe unterschieden. Am Beginn steht die Verehrung (bhak-
ti) des erwahlten Ideals. Bei der gereiften Liebe als zweiter Stufe kann der Mensch dann fiinf
verschiedene Einstellungen®®® gegeniiber der geliebten Gottheit einnehmen. Es kann eine
friedliche und heitere Atmosphire herrschen, in der sich der Mensch Gott nahe fithlt,
ohne eine bestimmte persénliche Beziehung zu ihm aufgebaut zu haben. Der Yogi kann
aber auch die Einstellung eines Dieners seinem Herrn gegeniiber (oder eines Kindes zu
seinen Eltern und Beschiitzern), eines Freundes seinem Freund gegeniiber, der Eltern ih-
rem Kind gegeniiber oder der Frau ihrem Ehegatten gegeniiber (bzw. der Geliebten dem
Liebhaber gegeniiber) haben. Auf der dritten Stufe, in einem noch héheren Zustand der
Liebe (prema), vergisst der Gottesverehrer die Welt und seinen Kérper véllig. Die vierte und
hachste Stufe ist eine intensive ekstatische Liebe (mahabhava), wie sie von Radha, der Ge-
spielin Krishnas, verkérpert wird und gewohnlichen Menschen nicht moglich ist. Nach

667 Bhagavad Gita IV,33—39; Griffiths 123f.
668 Bhavas; wortl: Gefiihle, Empfindungen.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

der Entwicklung intensiver Liebe zu den vielen Aspekten Gottes als Personlichkeit geht

das Ich des Gottesverehrers schliefilich in seinem erwihlten Ideal auf.

Immer wieder belehrt Krishna den Prinzen Ardschuna in der Bhagavad Gita iiber den

Weg der Bhakti:

,Von allen Yogis ist der liebste mir,
Wer glaubensvoll sich gdnzlich mir vertraut,
Wer sich mit ganzer Seele mir ergibt,

Der findet seines Herzens Ruh’ in mir“¢%°

,50 wisse denn; wenn dein Gemiit bestindig
Auf mich gerichtet ist, o teurer Prinz!

Wenn du mit voller Kraft das Yoga (ibst,

Und deine Zuflucht immer nimmst in mir,
So wirst du sicherlich zu mir gelangen “¢°

Von diesen ist der Weise, der sich mir
Allein ergibt, sich ganz dem Einen weiht,
Der Liebste mir. Er liebt mich {iber alles,
Und deshalb lieb’ ich iiber alles ihn 67

JWer Mir in Treu und Liebe das Ceringste
Zum Opfer bringt, und wér’s nur eine Blume,
Ein Blatt, ein Grashalm, ja ein Tropfen Wasser,
Von seinen Hianden nehm’ ich’s gerne an.“¢”

LIch bin fiir alle gleich. Ich hasse keinen

Und neig’ Mich keinem zu. Das All ist Mein.
Doch die Mich wahrhaft lieben, lieb’ Ich wieder;
Sie sind in Mir, o Prinz, und Ich in ihnen.

Selbst wenn ein Mensch ein grofder Siinder war,
Und sich zu Mir von ganzer Seele wendet,

So ist er zweifellos fiir gut zu achten,

Weil er die Wahrheit hoch und heilig halt.
Auch wird er bald zum rechten Weg gelangen
Und seinen hochsten Frieden in mir finden;
Denn wer in Meinem Herzen Zuflucht nimmt,

Den werd’ Ich, wahrlich, nimmermehr verlassen “67

Der Bhakti-Yoga ist fiir seine Anhinger ein allumfassender Heilsweg.®™ Er ist der Erls-

sungsweg der breiten Masse, des Volkes. Die Mehrheit der Gliubigen aller grofen Welt-

religionen sind nach hinduistischem Verstindnis im Grunde Anhinger dieses Weges.

669
670
671

672
673
674

Bhagavad Gita V1,47; Griffiths 134.
Bhagavad Gita VI1,1; Griffiths 135.
Bhagavad Gita V11,17 Criffiths 137.
Bhagavad Gita 1X,26 Griffiths 145.
Bhagavad Gita 1X,29-31; Griffiths 145.
Bhagavad Gita 7,17f; 8,22; 9,14.34.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

307


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

308

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Neben diesen fiinf im Westen hauptsichlich bekannten Wegen zur Vereinigung mit
dem Géttlichen gibt es noch zahlreiche andere®”, wobei die einzelnen Heils- und Erlé-

76 Oft kombinieren Hindus

sungswege nicht vollig streng voneinander geschieden sind.
die Techniken verschiedener Wege miteinander, um der Erlésung niher zu kommen.
Die Frage, ob sie ihre Erlsung dann mehr von ihrer eigenen Aktivitit oder mehr von
der Aktivitit des Gottlichen abhingig machen, ist je nach Weg unterschiedlich zu beant-
worten. Alles in allem diirfte in den meisten Hindu-Traditionen die Auffassung vorherr-
schen, dass die hauptsichliche, wenn nicht alleinige Wirksambkeit beim Gottlichen liegt.
In der Gita betont Gott Krishna immer wieder sein eigenes Wirken.”’ Bereits im Vier-
ten Gesang verrit er, dass er sich von Zeit in der Welt inkarniert, um Heil zu lehren und

erlosendes Wissen zu vermitteln.

,50 oft der Menschen Sinn fiir Recht und Wahrheit
Verschwinden will, und Ungerechtigkeit

lhr Haupt erhebt, werd’ ich aufs neu geboren,

Zur rechten Zeit, so will es das Gesetz.

Zum Schutz der Guten, aber zum Verderben

Der Bésen komm' ich mitten unter sie,
Den Weg zu lehren, der zum Heile fiihrt 7

Die die hinduistische Lehre von den Herabkiinften (Avataras) Gottes macht die Heilsin-
itiative und Heilswirksamkeit Gottes deutlich.

2.4.3.7 Krishna als Herabkunft Gottes und Offenbarungs- und Heilsmittler

In den indischen Epen und den Puranas begegnen zahlreiche avataras verschiedener
Gotter, wobei unter avatara (wort. ,Herabkunft) eine Inkarnation des gottlichen Be-
wusstseins auf Erden zu verstehen ist. Die wichtigsten Herabkiinfte Gottes stammen
von Vishnu. Im gegenwirtigen Weltzyklus sind nach hinduistischem Glauben bereits
neun Avataras von ihm erfolgt. Verkorpert hat er sich als Fisch, Schildkréte, Eber, Mann-
l6we, Zwerg, als Rama-mit-der-Axt, als Rama, als Krishna und zuletzt als Buddha, um
die Damonen durch eine falsche Lehre zu verwirren. Seine zehnte Inkarnation wird
sich am Ende des jetzigen, vierten Zeitalters ereignen, wenn er als Kalkin auf einem
weilen Pferd erscheinen wird, um alles Ubel zu tilgen und ein neues goldenes Zeitalter
heraufzufiihren.

Hindus unterscheiden bei Vishnus Herabkiinften zwischen unvollstindigen und
vollstindigen Avataras, zwischen Teilinkarnationen und Vollinkarnationen. Nach dem
Bhagavata-Purana (ca. 850 n. Chr.) ist Krishna der einzige vollstindige Avatara, die
einzige Vollinkarnation Vishnus. Nach anderen Uberlieferungen stellt auch Rama eine
vollstindige Herabkunft dar. Fiir eine weitere Tradition sind alle Avataras gleichwertig,
weil Vishnu als derselbe Herr in allen Verkorperungen anwesend ist.

675 Vgl. Bhagavad Gita 4,25-32.

676 Vgl. Bhagavad Gita 6,23—32; 8,5-8.

677 Bhagavad Gita 7,2.11.21.22; 10,1-11;10,19—42; 11,32—34.
678 Bhagavad Gita 4,7-8; Griffiths 121.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Dasich innerhalb eines Weltzyklus die Welt im Laufe der vier Zeitalter zwangsliufig
vom Besseren zum Schlechteren entwickelt, erscheint Vishnu von Zeit zu Zeit, um die
rechte Ordnung, den Dharma, wiederherzustellen und die Menschheit zu retten. Vor al-
lem am Ende einer Weltperiode, das heift jeweils am Ende des vierten Zeitalters, kommt
er als Inkarnation in die Welt, um ein neues und gerechtes Zeitalter einzuleiten.

Der achte und mit Abstand wichtigste Avatara Vishnus ist Krishna. Einige Schulen
fassen ihn sogar als Urgrund und Aussender aller Avataras auf, wodurch er selbst kein
Avatara mehr wire. Der Name , Krishna“erscheint zwar schon im Rigveda, hat aber keine
Beziehung zur spiteren Gottheit. Er bedeutet der ,Schwarze, ,, Dunkelblaue“ oder , An-
ziehende“ und ist ein Symbol fiir den unendlichen Raum des Universums. Als Sohn der
Devaki, der Gemahlin Vasudevas, ist Krishna erstmals im 9. Jahrhundert vor Christus in
den Upanishaden®’ erwihnt, wo er als Gelehrter bezeichnet wird. Zur herausragenden
Personlichkeit wurde er dann im Epos Mahabharata, demzufolge er seinem Vetter und
Freund Arjuna unmittelbar vor der grofRen Schlacht als sein Wagenlenker die Bhagavad
Gita erklart hat. Im Anschluss an seine Offenbarung sagt er zu ihm:

,Die Form, in der du mich gesehen hast,

Wird von den Sterblichen nur schwer erkannt.
Sie ist verborgen; selbst die Gotter sehnen
Sich ohne Unterlass nach ihrem Anblick.
Nicht durch das Lesen in den heiligen Schriften,
Nicht durch Gebete, Fasten und Kastei'n,
Auch nicht durch fromme Opfergaben kann
Die Menschheit diesen Anblick sich erkaufen;
Doch wer sich ganz in Liebe mir ergibt,

Und mich allein nur liebt, er kennt mich so.
Er, wahrlich, kann mich so in Wahrheit sehen;
Mein Anblick ist’s, der ihn unsterblich macht.
Wer alles, was er tut, in meinem Namen,

In meiner Kraft vollbringt, kein Wesen hasst.
Von Selbstsucht frei nach mir allein nur ringt,
Und sich mit mir vereinigt, kommt zu mir.<¢%°

Die Krishnabiographie und -theologie entwickelte sich nach der Bhagavad Gita noch wei-
ter. Vor allem bildete sich auch der Kult um Radha aus - der Gefihrtin und weiblichen
Kraft (Shakti) Krishnas.

Krishna ist einzigartig und die bekannteste und faszinierendste gottliche Gestalt im
Hinduismus. Er war der Uberlieferung zufolge ein unter Hirten aufgewachsener Sohn
aus firstlichem Haus und zugleich Gott. Die Legende weifd allerlei Geschichten von ihm.
Schon als Kleinkind soll er Dimonen vernichtet haben, als Kind ungezogene Streiche
veriibt haben, als Jingling die jungen Hirtinnen betért haben. Er gilt nicht nur als der
grofite Sittenlehrer, Verkiinder der Gita und Ratgeber in diplomatischen, politischen

679 In der Chandogya-Upanishad.
680 Bhagavad Gita 11,52—55; Griffiths 158.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

309


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

310

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

und militirischen Fragen, sondern zugleich als unnachahmlicher Herzensbrecher,
Charmeur und Liebhaber.

In Krishna findet die Bhakti, die vollige Hingabe an Gott, ihre Erfullung, wie der
Hindi-Dichter Biharilal (wahrscheinlich 1595-1664) sagt: ,Niemand begreift es, was in
dem Herzen, das liebt, vor sich geht: Je tiefer es in die Krishna-Farbe — in die ‘Farbe des
Schwarzen'! — taucht, desto strahlender wird es.“¢®' Krishna ist der Gott der Liebe, ein
Vertrauen Erweckender und ein Vertrauter seiner Liebenden. Fiir die Gliubigen ist es
nicht schwer, eine freie, ungezwungene, intime Beziehung zu ihm zu haben. Seine An-
hinger glauben, dass er im Himmel lebt und sie, wenn sie befreit sind, nach ihrem Tod
in den Himmel holt. Dort erhalten sie einen spirituellen Kérper und leben in Krishnas
Gesellschaft und erfreuen sich fiir immer an ihm.

Aufgrund ihrer Lehre von den Herabkiinften Gottes fillt es den Hindus leicht, die
christliche Inkarnationslehre in ihren Glauben zu integrieren. Fiir sie ist Jesus Christus,
wie auch Buddha, eine weitere von vielen vergangenen und moglichen Verkérperungen
Gottes. Er l4sst sich ohne Weiteres als Gottes Sohn verstehen, der die géttliche Ordnung
auf Erden verkiindet hat. Die vishnuitische Theologie kreist im gleichen Mafe um Krish-
na wie die christliche Theologie um die Person Christi. Zweifelsohne stellt Krishna im
Hinduismus eine bedeutsame Offenbarungs- und Heilsmittlergestalt dar.

2.4.4 Das buddhistische Verstandnis von Erldsung

In diesem Abschnitt wird zunichst der Frage nachgegangen, was wir vom historischen
Buddha wissen und wie er sich eventuell selbst verstanden hat (Kap. 2.4.4.1), bevor das
buddhistische Erlosungsereignis der Erleuchtung vorgestellt (Kap. 2.4.4.2), die bud-
dhistische Erlosungslehre in Form der vier edlen Wahrheiten insgesamt dargelegt (Kap.
2.4.4.3) und das buddhistische Erlésungsideal mit dem christlichen verglichen wird
(Kap. 2.4.4.4). Abgerundet wird der Abschnitt durch die Frage, inwieweit die traditio-
nelle Gegeniiberstellung von buddhistischer Selbsterldsung und christlicher Erlésung
durch Gnade tragfihig ist (Kap. 2.4.4.5).

2.4.41 Der historische Buddha

Der Buddhismus ging aus dem Hinduismus hervor. Genauer gesagt entwickelte er sich
aus Vor- oder Frithformen des Hinduismus.*®* Zur Zeit Buddhas, im s. Jahrhundert vor
Christus, waren in Indien bereits die Lehren von der Wiedergeburt, vom Karma und vom
Kreislauf der Existenzen sowie viele Formen von asketischen Praktiken und Yoga-Ubun-
gen verbreitet. Vor allem war schon die Frage nach dem Weg zur Erlésung aus der end-
losen Reihe der leidvollen Wiedergeburten gestellt.

Der Griinder des Buddhismus ist die historische Person Siddhartha Gautama aus dem
adeligen Geschlecht der Kshatriya. Seine Eltern nannten ihn Siddhartha, den, ,der seine
Aufgabe vollendet hat“. Gautama gibt den Namen des Klans an. Weil er zum Stamm der
Shakya gehérte, nannten ihn seine Verehrer ,Shakyamuni, ,der Weise (aus dem Volk)
der Shakya“. Wann Siddhartha Gautama gelebt hat, ist umstritten — annidhernd von 450

681  Zit. aus dem Lexikon der Religionen 358 r. Sp.
682 Siehe Herzgsell 55-72.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

bis 370 vor Christus. Seine Heimat und sein Lebens- und Wirkungsraum war der siidliche
Nepal beziehungsweise Nordostindien.

Siddhartha fithrte zunichst ein sorgloses, vergniigliches und gegen Leid abge-
schirmtes Leben am Hof seines Vaters Shuddhodana, der das Oberhaupt oder der
Konig der Shakya war. Mit sechszehn oder neunzehn Jahren heiratete er Yashodhara,
die ihm, als er neunundzwanzig Jahre alt war, den Sohn Rahula gebar. Der buddhis-
tischen Biographie nach war der ahnungslose Prinz auf vier Ausfahrten einem alten
Mann, einem Kranken und einem Toten begegnet und hatte so das allgegenwirtige Leid
in Gestalt des Alters, der Krankheit und des Todes kennen gelernt. Beim Anblick eines
armen, aber gliicklichen, Frieden ausstrahlenden Bettelménchs entschloss er sich mit
neunundzwanzig Jahren, der Welt zu entsagen und als Wandermoénch fir sich und
fiir alle Lebewesen einen Ausweg aus dem leidvollen Kreislauf der Wiedergeburten zu
suchen. Sechs Jahre lang versuchte er bei verschiedenen Meistern und dann zusammen
mit einer Gruppe von Gleichgesinnten durch strenge Askese mit extremem Fasten und
gefihrlichen Atemitbungen diesen Ausweg zu finden. Seine Askese brachte ihn an den
Rand des Todes. Darauthin dnderte er seine Lebensweise und suchte am Ufer des Flusses
Nairanjana Erholung. Als er in einer Mainacht unter einem Pipalbaum (Feigenbaum)
safy und sich in die Betrachtung der durch Geburt und Tod gepragten existenziellen
Situation des Menschen versenkte, gelangte er zur Erleuchtung, zur hochsten und voll-
kommenen Erleuchtung. Diese Erleuchtung beinhaltete ein dreifaches Wissen: erstens
die Erinnerung an die eigenen fritheren Existenzen, zweitens das Wissen um Geburt,
Alter, Tod und Leid aller Lebewesen, drittens die Gewissheit, die Leidenschaft und die
Unwissenheit endgiiltig itberwunden zu haben und damit aus der Reihe der leidvollen
Wiedergeburten ausgestiegen zu sein. Nun war Siddhartha zum Buddha geworden,
zum ,Erwachten, zum ,Erleuchteten®. Er hatte die Wahrheit geschaut und den Weg der
Erlésung gefunden. Er hatte die Existenzweise des Nirvana erreicht und wusste, dass er
nicht wiedergeboren wiirde.

Dem buddhistischen Lebensbericht zufolge liefd sich Buddha einige Wochen nach
seiner Erleuchtung von den Gottern dazu bewegen, seine neu gewonnene Erkenntnis
den Menschen weiterzugeben. Im Gazellenpark von Benares predigte er als erstes sei-
nen ehemaligen Gefihrten der Askese und lehrte sie die vier edlen Wahrheiten. Eine Woche
spater verkiindete er ihnen die Lehre vom Nicht-Selbst (anatman). Danach zog Buddha et-
wa funfundvierzig Jahre lang unermiidlich durch Nord- und Nordostindien, verbreitete
seine Lehre, fithrte Bekehrungen herbei und sammelte eine grof3e Schar von Anhingern.
Er griindete den samgha, den Orden der heimatlosen Bettelmonche, dem sich nach eini-
ger Zeit auch Nonnen zugesellten. Auch viele wohlhabende Biirger und einige Konige
schlossen sich Buddha als Laienanhinger an und unterstiitzten den Orden materiell.

Im Alter von achtzig Jahren erkrankte Buddha und starb. Seine letzten Worte sollen
gewesen sein:

JVerginglich sind alle Daseinsformen. Strebet ohne Unterlass“. Der Buddha war ins
Nirvana eingegangen, er hatte den Zustand des volligen Erléschens erreicht. Man ver-
brannte seinen Leichnam, teilte seine Asche unter acht Stimmen Zentralindiens auf und
errichtete jeweils einen Stupa, eine Art Mausoleum. Damit begann die buddhistische Re-
liquienverehrung.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

an


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

312

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Bei der Biografie Buddhas sind Buddhisten nicht an einer Scheidung von Historie
und Legende interessiert, weshalb sich heute nur schwerlich zwischen dem Buddha der
Geschichte und dem Buddha des Glaubens unterscheiden lisst. Ihnen gilt seine Lebens-
geschichte als Lehre. Buddha hatte seinen Jingern angekiindigt, dass nach seinem Tod
an seine Stelle die Lehre treten werde. Aber sie werde mit der Zeit mehr und mehr ver-
derben. Nach 5000 Jahren werde sie nicht wiederzuerkennen sein. Dann erwartet man
Maitreya, einen neuen Buddha, der die Erkenntnis und die Wahrheit wiederum rein und
klar verkiinden wird.

Der historische Buddha hat im Buddhismus eine einmalige Position und eine ein-
malige Bedeutung. Auf die Frage, ob er ein Mensch oder ein Gott sei, soll Buddha geant-
wortet haben, dass er weder ein Mensch noch ein Gott, sondern ein Buddha sei.

Nach buddhistischer Auffassung kann man, nachdem Siddhartha Gautama einmal
ein Buddha geworden ist, nicht mehr sagen, dass er ein Mensch ist. Er ist weder ein Gott
noch ein Mensch, er ist eben Buddha und damit ein einzigartiges Wesen. Indem er die Er-
leuchtung erlangt hat, hat er sich selbst verwandelt. In der Welt geboren, ist er aus der
Welt herausgetreten.

Auch die Hobheitstitel, die Buddhisten dem historischen Buddha zugeschrieben ha-
ben, besagen, dass er fiir sie mehr war und ist als ein einfacher Lehrer, der hinter seiner
Lehre zuriicktritt. Hoheitstitel fiir ihn lauten unter anderem: der Erhabene, der Vereh-
rungswiirdige, der Kenner der Welten, der Uniibertroffene, der Lehrer der Gotter und
Menschen, der Gott iiber allen Géttern.

2.4.4.2 Die Erleuchtung

Der Ausdruck bodhi beziehungsweise im Zen-Buddhismus satori gibt die Grunderfah-
rung des historischen Buddha wieder.®®* Buddha ist der Erwachte, der von aller Unwis-
senheit, von aller Finsternis, Lichtlosigkeit und Unerleuchtetheit Aufgewachte. Beim Er-
wachen oder bei der Erleuchtung geht es um eine existenzielle Erfahrung, in der der
Mensch zur vollkommenen Erkenntnis seiner selbst und der Welt, in der er lebt, gelangt
und die Dinge ,sieht*, wie sie sind.

Der deutsche Physiker und Philosoph Carl Friedrich von Weizsicker bezeugt sein
an sich unbeschreibliches mystisches Erleuchtungserlebnis, das er am Grab des Hindu-
Heiligen Sri Ramana Maharshi in Tiruvannamalai hatte, auf folgende Weise:

,Der Leser moge entschuldigen, dass ich das, was nicht zu schildern ist, nicht eigent-
lich schildere, und doch davon spreche [...]. Als ich die Schuhe ausgezogen hatte und
im Ashram vor das Grab des Maharshi trat, wusste ich im Blitz: ,Ja, das ist es". Eigent-
lich waren schon alle Fragen beantwortet. Wir erhielten im freundlichen Kreis auf grii-
nen grofRen Blattern ein wohlschmeckendes Mittagessen. Danach safs ich neben dem
Grab auf dem Steinboden. Das Wissen war da, und in einer halben Stunde war alles
geschehen. Ich nahm die Umwelt noch wahr, den harten Sitz, die surrenden Moski-
tos, das Licht auf den Steinen. Aber im Flug waren die Schichten, die Zwiebelschalen
durchstofien, die durch Worte nur anzudeuten sind: ,Du‘ —,Ich‘—Ja‘ Tranen der Selig-
keit. Seligkeit ohne Trinen. Ganz behutsam lieR die Erfahrung mich zur Erde zurick.

683 In Sanskrit und Pali bedeutet bodhi, ,Erwachen®; im Japanischen und Chinesischen bedeutet satori
(von satoru) ,Wissen.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Ich wusste nun, welche Liebe der Sinn der irdischen Liebe ist. Ich wusste alle Gefahren,
alle Schrecken, aber in dieser Erfahrung waren sie keine Schrecken.“¢®*

Analog zu den Aussagen der negativen Theologie, die sagt, was Gott nicht ist, haben bud-
dhistische Aussagen iiber die Erleuchtung eher zum Inhalt, was die wahre Erleuchtung
nicht ist, als was sie ist. Die letzte Wahrheit entzieht sich jedem Begriff und ist unaus-
sprechlich, unaussagbar. Daher besteht auch die vollkommenste und letzte Art der Be-
gegnung mit ihr im Schweigen. Buddha selbst soll auf die Frage nach der Natur der
Wahrheit schweigend eine Blume hochgehalten haben.

Dennoch versuchen die verschiedenen buddhistischen Schulen, die Erfahrung des
Erwachens sprachlich irgendwie zum Ausdruck zu bringen. Wahrend das sogenannte
kleine Fahrzeug (der Hinayana-Buddhismus) eher — negativ — die Nichtanhinglichkeit,
die Befreiung und das Freiwerden von allem und somit das Nichts des Nirvana betont,
hebt das sogenannte grofSe Fahrzeug (der Mahayana-Buddhismus) eher - positiv - die
Helligkeit des Lichtes, das ,Sehen der wahren Natur“ oder das ,Verkosten“ beim Erwa-
chen hervor.

2.4.4.3 Die vier edlen Wahrheiten

Der Buddhismus ist in noch reinerer Form als der Hinduismus eine Erlgsungsreligion.
Auch fir ihn bedeutet Erlésung letztlich die endgiiltige Befreiung aus dem leidvollen Da-
sein des Samsara. In seiner Predigt von Benares zeigte Buddha den buddhistischen Er-
16sungsweg auf. In ihr verkiindete er die vier edlen Wahrheiten, die da sind:

« die Wahrheit vom Leiden

. die Wahrheit vom Ursprung des Leidens

« die Wahrheit von der Uberwindung des Leidens

« die Wahrheit vom Weg, der zur Uberwindung des Leidens fiihrt.

Das Schema der vier edlen Wahrheiten ist bewusst nach dem Muster einer medizini-
schen Diagnose und Therapie konstruiert, wie es damals in Indien allgemein tiblich war.
1. Es wird festgestellt, dass alles Dasein Leiden (duhkha) ist (Feststellung der Krankheit),
2. dass die Ursache des Leidens das Begehren (trishna) ist (Feststellung der Ursache der
Krankheit), 3. dass sich dieser Zusammenhang erkennen und auflésen lisst (Moglich-
keit der Therapie), und sich nun 4. der Weg zur Uberwindung zeigen lisst (Mittel der
Therapie), der darin besteht, die Unwissenheit (avidya) des Menschen tiber sich selbst
aufzuheben.

In Buddhas Rede in Benares, der Lehrrede vom Antrieb des Rades der Lehre®®  ist die erste

edle Wahrheit so formuliert:

JWahrlich, ihr Monche, das ist die edle Wahrheit vom Leiden: Geburt ist leidvoll, Alter
ist leidvoll, Krankheit ist leidvoll, der Tod ist leidvoll, mit Unlieben vereint, von Lie-

684 Weizsicker: Der Garten des Menschlichen, 1977, 595.
685 Bd.1, Kap.2.4.4.
686 Dharmacakrapravartand-sutra.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -

313


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

314

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

ben getrennt sein ist leidvoll, nicht erlangen, was man begehrt, ist leidvoll, kurz die
funf Gruppen von Daseinsfaktoren, die das Hingen an der Welt verursachen, sind leid-
voll «87

Gemifi dieser ersten Wahrheitist alles Dasein leidvoll und deshalb unbefriedigend, frus-
trierend. Das Leid ist neben der Verginglichkeit und neben dem Nicht-Selbst ein Da-
seinsmerkmal des Samsara. Weil alles verginglich ist, ist alles mit Leid behaftet und be-
sitzt kein unvergangliches Selbst.

Ausgangspunkt des buddhistischen Erlésungsweges ist demnach die Erfahrung der
Erlosungsbediirftigkeit (, Krankheit) des Menschen. Der Mensch erfihrt dem Buddhis-
mus zufolge seine Erlgsungsbediirftigkeit im Leiden und in der Verginglichkeit. Die Er-
fahrung von Leid und Verginglichkeit ist eine allgemein menschliche Erfahrung, die mit
der menschlichen Existenz unabdingbar verkniipft ist. Diese existentiale beziehungs-
weise existentielle Erfahrung vom Leiden und von der Verginglichkeit ist fiir den Bud-
dhismus die Grunderfahrung, auf der er wesentlich beruht. Nach buddhistischer Dia-
gnose ist das menschliche Dasein erlgsungsbediirftig, weil es — wie das Dasein aller We-
sen — vom Leiden bestimmt ist.

Der Pali-Begriff dukkha®®®, als ,Leiden* wiedergegeben, ist ein umfassender Begriff.
Er umschlieft sowohl die physischen Leiden wie Schmerz, Krankheit, Alter und Tod mit
ihren psychischen Begleiterscheinungen wie Unbehagen, Unzufriedenheit, Einsamkeit,
Angst und Traurigkeit als auch Faktoren der Unbestindigkeit, Verginglichkeit und Be-
grenztheit. Leiden steht auch fiir die Entfremdung und die Frustration des Menschen in
psychologischer und in existentieller Hinsicht. Die Erfahrung des Leidens ist im Bud-
dhismus untrennbar mit der Erfahrung der Unbestandigkeit oder Verginglichkeit, ins-
besondere der des Menschen selbst, verbunden. An sich ist fiir den Buddhismus die Ver-
ginglichkeit oder Unbestindigkeit ein wertneutrales Naturgesetz. Aber dadurch, dass
der Mensch vergeblich versucht, sich selbst Stabilitit (Bestindigkeit) und Identitit im
Sinne eines Atman (d. h. einer Seele, eines Ich) zu geben, wird seine totale Unbestindig-
keit fiir ihn durch und durch leidhaft.

Die zweite edle Wahrheit lautet in Buddhas Rede von Benares:

,Dies flirwahr, ihr Mdnche, ist die edle Wahrheit vom Entstehen des Leidens: Es ist der
Durst, welcher zur Wiedergeburt fithrt, der vereint mit Freude und Begehren sich hier
und dort an diesem ergdtzt, der Durst nach den Begierden, der Durst nach dem Wer-
den, der Durst nach dem Entwerden “¢%

Diese Wahrheit deckt als Ursache des Leidens den Durst, das Begehren oder das Anhaften
auf. Sie bindet die Wesen an den Daseinskreislauf und gibt die psychologische Ursache
des Leidens an. Die Frage nach der ersten metaphysischen Ursache des Leidens lehnte
Buddha als unniitze spekulative Frage ab. Zwar lisst sich das gegenwirtige Leiden ei-
nes Wesens auf fritheres Karma zuriickfithren, also auf Handlungen, die das Wesen in

687 Reden des Buddha 32f.
688 In Sanskrit: duhkha.
689 Reden des Buddha 33.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

einem fritheren Leben beging. Aber letztlich erklirt auch Karma den ersten Ursprung
des Leidens nicht, da dann die Frage offenbleibt, woher das erste karmische Anhaften
kommt. Das Gesetz des Karmas und die Welt des Samsara selbst sind Leiden. Weil es
das Begehren gibt, gibt es das Leiden, und umgekehrt, weil es das Leiden gibt, gibt es
das Begehren. Anhaften (Begehren) und Leiden sind metaphysisch gleichurspriinglich.
Beide entstehen in gegenseitiger Abhingigkeit gleichzeitig. Der Buddhismus kennt kei-
ne rational befriedigende Antwort auf die metaphysische Frage nach dem Warum des
Leidens. Das Leiden ist als Grundfaktum des Daseins hinzunehmen.

Im engeren Sinn ist das Begehren (trishna) die psychologische Ursache des Lei-
dens. Im weiteren Sinn verursachen alle Bewusstseinsverunreinigungen Leiden.**
Zu den Bewusstseinsverunreinigungen zihlen im Abhidharma, dem dritten Teil des
buddhistischen Kanons, unter anderem: Boswilligkeit, Diinkel, spekulative Ansichten,
skeptischer Zweifel, geistige Trigheit, Unrast, Schamlosigkeit, Gewissenlosigkeit. Die
Bewusstseinsverunreinigungen oder Verfehlungen, die sich auf die intellektuelle Seite
des Menschen beziehen, lassen sich durch Verstindnis, diejenigen, die sich auf die
emotionale Seite des Menschen beziehen, durch Ruhe tiberwinden. Die drei grundle-
genden Bewusstseinsverunreinigungen sind Unwissenheit, Gier und Hass. Sie erzeugen
schlechtes Karma und binden die Wesen an den Kreislauf der Wiedergeburten.

Das Leiden ist in erster Linie durch die Einbildung eines in sich existierenden,
,substantiellen“ Ichs verursacht. Weil dieses Ich eine Illusion ist, die nur durch stin-
dige Selbst-Stabilisierung aufrechterhalten werden kann, entsteht ein unablissiges
Begehren und Anhaften, das diese Illusion eines stabilen Ich kurzzeitig aufrechterhilt.
Das Ich schafft sich also gleichsam selbst eine (Schein-)Existenz, indem es Dinge und
Vorstellungen begehrend auf sich bezieht und daran anhaftet. Weil aber alle Dinge
in Verinderung begriffen sind, gelingt diese Stabilisierung nicht wirklich. Dadurch
wird das (eingebildete) Ich bedroht und reagiert wegen des frustrierten Begehrens mit
Hass gegeniiber den Dingen und Personen, die es nicht besitzen kann. Diese werden
dementsprechend nicht wahrgenommen als das, was sie sind, sondern in der ego-
zentrischen Projektion des Begehrens beziehungsweise des Hasses. Uberwindung des
Leidens bedeutet deshalb, diese falsche Wahrnehmung des Ich zu itberwinden. Um das
Leiden zu iiberwinden, muss der Mensch also vorrangig die falsche Wahrnehmung des
Ich und in diesem Sinn die Unwissenheit iiberwinden. Ist sie iiberwunden, schwinden
auch die anderen Bewusstseinsverunreinigungen, namlich die Gier und der Hass. Hat
der Mensch sein Bewusstsein geleert und gereinigt, hat er Unwissenheit und Begeh-
ren iberwunden, hort auch prinzipiell sein Leiden auf und er kann dem Kreislauf der
Wiedergeburten und damit der Verginglichkeit entrinnen.

Die dritte edle Wahrheit ist in der Rede so ausgedriickt:

JFirwahr, ihr Ménche, dies ist die edle Wahrheit von dem Vergehen des Leidens: jenes
Vergehen durch das restlose Aufgeben der Leidenschaft; die Entsagung, das Verlassen,
das Freiwerden, das sich Abwenden von dem Durst.“”"

690 ,Bewusstseinsverunreinigung®in Sanskrit: klesa, wortlich: Plage, Befleckung, Verschmutzung, Lei-
denschaft.
691  Reden des Buddha 33.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

315


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

316

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Ein Ausloschen der Bewusstseinsverunreinigungen, ein Sich-Lésen vom Anhaften, ein
Entkommen aus den Bedingungen des samsarischen Daseins und damit ein Ende des
Leidens ist gemiR dieser dritten Wahrheit maglich, weil es ein Nicht-Bedingtes, weil es
Nirvana gibt. Da es das nicht-bedingte Nirvana gibt, kann der Mensch aus den Bedin-
gungen des leidvollen samsarischen Daseins befreit und erlost werden. Diese Befreiung
und Erlésung besteht primir in einer Reinigung des Bewusstseins. Buddha hat den Weg
der Bewusstseinsreinigung, den Weg der Erlosung gelehrt, aber jeder Mensch muss
sein Bewusstsein selbst reinigen, muss sich vom Anhaften selbst befreien. Die Bewusst-
seinsverunreinigungen erzeugen negative karmische Eindriicke und infolge dieser
schlechten karmischen Eindriicke bleibt der Mensch dem Kreislauf der Wiedergeburten
verhaftet und verfallen. Erleuchtet und erldst ist, wer die Bewusstseinsverunreini-
gungen, insbesondere der Unwissenheit und des Begehrens, itberwunden und damit
alles Anhaften abgestreift und alle mentalen Projektionen und Illusionen sowie alle
begrifflichen Konstruktionen vor allem beziiglich des eigenen Ich hinter sich gelassen
hat. ,Wessen Bewusstsein vollig gereinigt ist, so dass das ich-hafte Begehren vollstindig
erloschen ist, wer also die vollkommene Projektionsfreiheit verwirklicht hat, der ist
im Bewusstseinszustand des Nirvana. Er ist jetzt schon in diesem Leben ein Buddha
geworden.“®* Kraft des Nirvana, das selbst die reinigende absolute Bewusstseinskraft
ist, ist dem Menschen Bewusstseinsreinigung, Erwachen (Erleuchtung), Befreiung aus
dem samsarischen Kreislauf, Transformation, Erlésung vom Leiden und von der Ver-
ginglichkeit méglich. Dank des Nirvana als bereits Gegebenem kann dem Leiden durch
die restlose Aufhebung und Vernichtung des Begehrens ein Ende gesetzt werden kann.
Das Erloschen der Begierde selbst ist das Nirvana. Das Nirvana stellt somit ein bereits
Gegebenes und doch erst noch als Ziel zu Erreichendes dar. Wer dank seiner die Unwis-
senheit und das Begehren iiberwunden, die Erleuchtung erlangt und die Buddhaschaft
realisiert hat, sieht die Dinge, wie sie wirklich sind, erkennt die non-duale Einheit von
allem. Erldsung bedeutet mithin im Buddhismus Uberwindung des Leidens und der
Verginglichkeit durch Uberwindung der Unwissenheit und des Anhaftens, bedeutet
Erloschen des Karmas und Befreiung aus dem leidvollen Kreislauf der Wiedergeburten
durch Erlangen des Nirvana.

Die vierte edle Wahrheit lautet wiederum in der Buddha zugeschriebenen Predigt
von Benares:

,Dies wahrlich, ihr Monche, ist die edle Wahrheit vom Wege, der zur Vernichtung des
Leides fiihrt. Es ist der edle achtteilige Pfad, der da heifdt: rechte Anschauung, rechte
Gesinnung, rechte Rede, rechte Tat, rechtes Leben, rechtes Streben, rechtes Uberden-
ken und rechtes Sichversenken “*

Nach Buddha umfasst der Weg zur Erldsung vom Leiden acht Glieder, die sich im Grunde
nur gleichzeitig und in gegenseitiger Abhingigkeit verwirklichen lassen. Die aus spi-
ritueller Erfahrung gewachsene spitere Tradition teilt diesen achtgliedrigen Pfad, den
Buddha gewiesen hat, in drei Abschnitte oder drei Etappen ein. Die erste Etappe bildet

692 Von Briick 105.
693 Reden des Buddha 33.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

die Sittlichkeit (oder Tugend); zu ihr gehéren die Glieder 3, 4 und 5 des Pfades: die rechte
Rede, das rechte Handeln und die rechte Lebensfithrung. Die Sammlung (oder Medita-
tion) macht die zweite Etappe aus; zu ihr zihlen die Glieder 6, 7 und 8 des Pfades: die
rechte Anstrengung, die rechte Achtsamkeit und die rechte Sammlung. Die dritte Etap-
pe ist schliefilich die Weisheit; sie beinhaltet die Glieder 1 und 2 des Pfades: die rechte
Erkenntnis und die rechte Gesinnung. Der achtfache Pfad fithrt somit in dynamischer
Sicht von der Sittlichkeit, die auf das Heil vorbereitet, iiber die meditative Versenkung
schlussendlich zur angestrebten Weisheit.

Die Sittlichkeit mit dem rechten Reden und Handeln und mit der rechten Lebens-
weise gehort im Buddhismus zum Heilsweg und ist Voraussetzung fiir die Erlésung. Th-
re Lehre ist Teil der buddhistischen Erlosungslehre. Bei ihr handelt es sich um eine reine
Gesinnungsethik. Es kommt entscheidend auf die Motivation, auf die Absicht an, nicht auf
die Handlung als solche. Durch die universale Weltordnung (dharma) ist garantiert, dass
eine gute Gesinnung eine gute Frucht der Tat und eine schlechte Gesinnung eine schlech-
te Frucht der Tat hervorbringt. Fir die richtige innere Einstellung sind die beiden Grund-
tugenden karuna (Mitleid, Mitgefithl, Barmherzigkeit mit allen Leidenden) und mudi-
ta (Glte, Zirtlichkeit, frohe Heiterkeit, Freude tiber die, die gerettet sind) wesentlich.
GrofRes Mitleid und grofie Giite machen das Wesen und die Haltung der Buddhas aus.
Zusammen mit metta (Freundlichkeit, allumfassende bzw. wohlwollende Liebe zu allen
Wesen) und upekkha (Ausgeglichenheit, Gleichmut gegeniiber Freund und Feind) bilden
sie die vier ,gottlichen Verweilungszustinde®, die alle Menschen erstreben sollen und
durch die sich der buddhistische Heilige (arhat) auszeichnet. Ein von Mitleid und Gii-
te, Liebe und Ausgeglichenheit bestimmtes, selbstloses, heilsames Handeln bringt heil-
sames Karma hervor und hat Folgen, die sowohl fiir den Handelnden als auch fiir das
Objekt beziehungsweise den Adressaten der Handlung gut sind. Beide, Subjekt und Ob-
jekt der Handlung, sind ja nach buddhistischer Auffassung letztlich Aspekte der einen
nicht-dualen Wirklichkeit. Weil alles miteinander zusammenhingt, wirken sich Taten
aus guter Gesinnung nach allen Seiten gut aus. Ein von den unheilsamen Grundiibeln
der Gier, des Hasses und der Tauschung bestimmtes Tun hingegen bringt boses, unheil-
sames Karma hervor und zieht schlechte, unheilsame Folgen nach sich. Daher kommt
es in der buddhistischen Ethik weniger auf die sittlichen Imperative als auf das Geistes-
training an. Es kann das Bewusstsein von den Grundiibeln reinigen und in den Grund-
tugenden bestirken.

Die buddhistische Ethik ist eine Stufenethik. Die Erfillung bestimmter Gebote hingt
vom spirituellen Reifegrad beziehungsweise vom Status (ob Ménch oder Laie) ab. Fiir
diejenigen, die sich als Ménche oder Nonnen aus der Welt zuriickgezogen haben, gelten
andere Verhaltensregeln als fiir diejenigen, die in der Weltleben. Dennoch gibt es grund-
legende Verhaltensregeln, die alle betreffen. Laien wie Monche sollen allen Lebewesen
Sympathie (anukampana) entgegenbringen. Und alle sollen — im Sinne der vier gottlichen
Verweilungszustinde — allen anderen mit Mitleid und mit Giite beziehungsweise Barm-
herzigkeit, mit wohlwollender Liebe ohne emotionale Bindung und mit Gleichmut be-
gegnen. Diese grundlegenden Einstellungen konkretisieren sich in den finf Vorschriften
fiir die Laien, die selbstverstindlich auch die Ménche einzuhalten haben und die Buddha
als eine Art von Minimalregeln fiir richtiges Verhalten aufgestellt hat: kein Leben verlet-
zen, nicht stehlen, nicht ligen, kein sexuelles Fehlverhalten tiben, keine Rauschmittel

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -

317


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

318

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

nehmen.®* Das Nichttéten und Nichtverletzen von Leben ist dabei die erste Grundlage
sittlichen Verhaltens. Auch Tieren gebithrt Schutz vor Gewalt und Verletzung. Und auch
Pflanzen, obwohl sie nicht als Lebewesen zihlen, da sie nicht leiden, diirfen nicht mut-
willig zerstort oder willkiirlich beschidigt werden.

Von der Sittlichkeit fithrt der Erlosungsweg zur Sammlung, zur Meditation. Im acht-
fachen Pfad umspannt die Meditation die rechte Anstrengung, die rechte Achtsamkeit und
die rechte Sammlung. Den Grund legt die rechte Anstrengung: Der Ubende soll sich mii-
hen, soll iiber seinen Geist wachen und nicht erlahmen. Tagsiiber soll er immer wieder
die rechte Achtsamkeit iiben bei allem, was er gerade tut. Rechte Sammlung praktiziert
er, wenn er sich zuriickzieht, still sitzt und sich versenkt.

Schon sehr frith lassen sich im Buddhismus drei Hauptformen der Meditation er-
kennen. Diese sind ,die Vipassana-Meditation, die der Entwicklung des Klarblicks dient;
die Samatha-Meditation, welche die Geistberuhigung zum Ziel hat, und die Brahmavi-
hara-Meditation, der es nicht primir um die Beobachtung und Kontrolle der geistigen
und psychischen Vorginge im eigenen Inneren geht, sondern darum, die als gottli-
che Verweilungszustinde bezeichneten Geisteshaltungen: Mitfreude, Mitempfinden,

Gleichmut und Liebe auf die ganze Welt auszudehnen“*®.

1. Das Ziel der Vipassana (,Einsicht“) genannten Meditation besteht darin, alles so zu
erkennen und anzuerkennen, wie es in Wirklichkeit ist, das heifst sich aller urteilenden
Bewertungen zu enthalten. Ziel ist also das ,Gewahrwerden®. Dieses Ziel wird durch die
Methode der reinen Achtsamkeit verwirklicht. Buddha lehrte die Achtsambkeit als den
einzigen Weg zum Nirvana. ,Aus diesem Grund genief3t die Satipatthana-Meditation, die
Vergegenwartigung durch Achtsamkeit, so hohe Achtung. Achtsamkeit hat sich aufjeden
Lebenvollzug zu richten. Nichts darfals blanker Automatismus ablaufen.“*® Der Ubende
gehtund steht, isst und trinkt, denkt und fiihlt voll bewusst. Was immer er tut, er erlaubt
seinem Geist nicht, davon abzuschweifen. Die Hauptiibung, das achtsame Ein- und Aus-
atmen, kann er immer und iitberall durchfithren. ,Der Pali-Kanon nennt vier Aspekte, auf
die der Mensch seine Achtsamkeit lenken soll: auf den Kérper, auf das Gefiihl, auf den
Geist und auf die Objekte des Geistes. Diese vier Aspekte werden noch einmal in ver-
schiedene Bestandteile untergliedert. So zielt die Betrachtung des Kérpers z. B. auf die
Koérperhaltung, auf die Atmung, auf die Verginglichkeit des Kérpers etc.“®’

In der Vipassana-Meditation wird der Ubende des unauthérlichen Wandels von allem
gewahr, was er bislang fiir sein ,Ich gehalten hat und wird sich seiner Verginglichkeit
bewusst. Dem stindigen Werden und Vergehen hilt nichts stand, nichts bleibt, wie es
war, nichts, wie es jetzt ist.

2. Neben der Vipassana-Meditation gab es im Buddhismus von Anfang an die Samatha-
Meditation, das heilt die , Konzentration®, die stufenweise Versenkung. Sie ,besteht aus

694 Bd.1, Kap.3.4.4.
695 NHThG Band 3, 50.
696 Ebd.51.

697 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

vier aufeinander folgenden Versenkungsstufen, den dhyanas. Die erste Stufe ist gekenn-
zeichnet durch die Lésung von unheilsamen Geistzustinden, die zweite durch Uberwin-
dung des diskursiven Denkens, wodurch sich innerer Frieden einstellt, der den Geist mit
Gliick und Freude erfiillt. Auf der dritten Stufe verweilt der Geist in reiner Achtsambkeit,
was noch als Gliick empfunden wird. Auf der vierten Stufe sind alle Empfindungen iiber-
wunden. Der Geist verharrt in absoluter Gelassenheit.“*”® Manche Texte kennen iiber
diese vier Vertiefungen hinaus noch vier weitere Vertiefungen. Fiir den Meditierenden
kann jede Wahrnehmung von Formen und Gestalten authéren, er kann zu reinem lee-
rem Bewusstsein gelangen, er kann die Erfahrung des Nichts machen und schliefilich
in der achten Vertiefung einen Versenkungszustand erreichen, der jenseits der Unter-
scheidung von Wahrnehmung und Nichtwahrnehmung liegt. Vom Zustand des volli-
gen Gleichmuts und des reinen, inhaltsleeren Bewusstseins aus kann der Meditierende
schlussendlich in einer mystischen Intuition zur héchsten Erkenntnis, zur Erleuchtung
gelangen und sich die vollkommene Weisheit aneignen.

3. Zur Brahmavihara-Meditation, in der es um die Ausweitung der vier géttlichen Ver-
weilungszustinde auf die ganze Welt geht, gehort auch speziell die Meditation zur Er-
weckung der Liebe (metta). In ihr sehen die Meditierenden Freund und Feind leibhaftig
vor sich, um sie mit Liebe zu durchdringen.

Im Lauf der buddhistischen Tradition entwickelten sich zudem in den jeweiligen Schul-
richtungen weitere Meditationsitbungen, die alle zur héchsten Erkenntnis geleiten sol-
len. Die im Westen bekanntesten sind die tantrische Kundalini-Meditation, die mit der
hinduistischen Kundalini-Meditation verwandt ist, mehr aber noch die Zen-Meditation,
die auf den Zen-Buddhismus zuriickgeht. Der Uberlieferung nach brachte der indische
Moénch Bodhidharma um 520 nach Christus den Meditationsbuddhismus, das heifdt die
Meditationsschule des Mahayana-Buddhismus, nach China, wo er sich in vielen Hin-
sichten mit der kongenialen Lehre und Lebensart des Daoismus verband. Daraus ging
jene Form der geistigen Schulung hervor, die wir heute als Zen kennen. Wihrend in der
Stdlichen Schule die plotzliche, ,blitzartige* Erleuchtung gelehrt wurde, wurde in der
Nordlichen Schule die allmahliche Erleuchtung vertreten. Von den sieben Schulrichtun-
gen der Sidlichen Schule gelangten im 12./13. Jahrhundert zwei nach Japan, wo sie bis
heute lebendig sind: die Rinzai-Schule und die Soto-Schule.

Die zwei Hauptmethoden des Zen-Weges sind die schweigende Meditation im Hock-
sitz (japanisch zazen) und die Koan-Ubung. Das Zazen ist eine Yoga-artige Meditations-
weise. Es misst der Korperhaltung des Lotussitzes und der Atemregulierung grofde Be-
deutung bei. Das Sitzen soll jenen Zustand des inneren Gleichgewichts hervorbringen,
welcher der Erleuchtung dienlich ist. Das Koan, eine chinesische Erfindung, ist eine ra-
tional unlésbare, paradoxe Aufgabe, die dem Ubenden zur Uberwindung des Verstandes-
denkens und zum Durchbruch in tiefere psychische Schichten verhelfen soll. Wihrend
in Japan die Soto-Schule nur die Methode des Zazens iibt, verwendet die Rinzai-Schule
auch die Methode des Koan. Zazen und Koan sollen den Meditierenden zur Erleuchtung

698 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

319


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

320

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

fithren, also zu jener alle begriffliche Kategorien tibersteigenden, befreienden, ganzheit-
lichen Selbsterfahrung, die die Zen-Jiinger als Schau des eigenen Wesens und als Bud-
dha-Werdung, das heifdt als Bewusstwerden der Einheit mit dem kosmischen Buddha
oder mit der im Kosmos wie im Selbst anwesenden Buddha-Natur deuten.

Uber die Kundalini- und die Zen-Meditation hinaus gibt es in Ostasien eine Art Her-
zensgebet. Der Ubende wiederholt immer wieder eine Formel, anfangs laut, dann leise,
endlich tief im Innern. Angestrebt wird, wenigstens einen erlosenden Augenblick lang
wahrhaft ichlos zu sein. Ziel all dieser Meditations- und Versenkungsmethoden wie des
gesamten Buddhismus ist es, den Geist von seinen Verhaftungen und falschen Anschau-
ungen zu befreien und zur hochsten Erkenntnis (Erleuchtung, Weisheit) und zum um-
fassenden Mitleid zu fithren. Die ersten beiden Glieder des achtfachen Pfades zur Uber-
windung des Leidens zielen dementsprechend auf die Weisheit, nimlich die rechte Er-
kenntnis und die rechte Gesinnung. Mit der rechten Erkenntnis oder rechten Ansicht ist
die Einsicht in die vier edlen Wahrheiten und in die Lehre vom Nicht-Selbst gemeint.
Nur die Erleuchtung, nur die volle Weisheit kann letztlich von der Illusion des Ich ganz
befreien. Mit der rechten Gesinnung schliefit sich in gewissem Sinn der Kreis. Denn mit
ihr hebt die Sittlichkeit an und in sie, als Teil der Weisheit, miindet der Weg.

Der vierten edlen Wahrheit Buddhas zufolge gibt es somit einen Weg der Erlosung
von allem Leiden. Es ist der achtgliedrige Pfad, der zeigt, wie die grundlegende Unwis-
senheit, die zusammen mit dem Begehren hauptsichlich das Leiden verursacht, itber-
wunden werden kann. Er fithrt vom sittlichen Verhalten tiber die Meditation zur Weis-
heit und so zur Erleuchtung, zur héchsten Erkenntnis.

Literatur

Reden des Buddha, Reclam, (1957) 2001.

Die vier edlen Wahrheiten. Texte des urspriinglichen Buddhismus, Reclam, (1983).

Michael von Briick: Buddhismus, 1998.

Peter Eicher (Hg.): Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe. Band 1—4 [= NHThC], Neu-
ausgabe 2005.

2.4.4.4 Buddhistische liebende Anhaftungslosigkeit und christliche
anhaftungslose Liebe

Buddhisten erfahren und deuten die existentielle Grundsituation des Menschen anders
als Christen. Fiir sie steht die Erfahrung der Verginglichkeit und des Leidens im Vorder-
grund. Nur weil es die unbedingte transzendente Wirklichkeit des Nirvana gibt, ist Erls-
sung und Befreiung aus der Verginglichkeit und dem Leiden méglich. Bei der Erleuch-
tung wird das Nirvana als das ,Todlose* erfahren, als das, was selbst frei ist von jeder Ver-
ginglichkeit und jedem Leid und daher zur Unverginglichkeit und Leidlosigkeit befreit.
Primaires Ziel des spirituellen Weges ist deshalb im Buddhismus die Anhaftungslosig-
keit, durch die allein sich Leid, Verginglichkeit und Tod itberwinden lassen. Mit der An-
haftungslosigkeit geht aber im Buddhismus die selbstlose Liebe (karuna) einher. Durch
die Befreiung von der Anhaftung erlangt der Erleuchtete beim Erwachen umfassende

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Weisheit und umfassende Liebe. Diese universale Liebe ist eine nicht unterscheidende
Liebe, die nicht zwischen Freund und Feind unterscheidet und den Feind genauso einbe-
zieht. Das buddhistische Erlésungsideal besteht demnach in einer vollkommen selbst-
losen, nicht-unterscheidenden, liebenden Anhaftungslosigkeit.

Anders als Buddhisten erfahren und deuten Christen die menschliche Grundsitua-
tion nicht so sehr in Kategorien der Verginglichkeit als vielmehr in Kategorien der in-
terpersonalen Bezogenheit. Fiir sie ist die Unheilssituation des Menschen deshalb vor
allem durch die ,Stiinde* als gebrochene, gestorte Beziehung, als Unfihigkeit, Gott und
den Nichsten zu lieben, geprigt. Christen erfahren ihre Unerléstheit als Siinde, weil sie
die transzendente Wirklichkeit als personalen Gott, als personales Gegeniiber verstehen
und sich selbst in einer interpersonalen Beziehung zu dieser Wirklichkeit sehen. Die-
se Beziehung ist von Gott her ausschlieRlich durch die Liebe bestimmt. Das Vertrau-
en auf die Liebe Gottes und die Erfahrung dieser Liebe kann den Menschen allmihlich
von seiner siindhaften Selbstbezogenheit befreien und ihn dazu befihigen, Gott und den
Nichsten mehr zu lieben.®” Die christliche Nichstenliebe ist dabei ebenfalls universal
und schliefst auch den Fremden und den Feind ein.”®

Gott in seiner Liebe vergibt dem Menschen nicht nur seine Siinden, sondern befreit
ihn vom Tod, indem er ihn auferweckt’®, und will ihn der Welt gegeniiber frei machen.
Der Christ ist noch in der Welt, aber im Idealfall nicht mehr von der Welt.”** Zum christ-
lichen Ideal der gottlichen, nicht-selbstbezogenen Liebe gehort daher auch eine gewisse
Loslésung von der Welt. Mit der christlichen Liebe geht eine Form von Anhaftungslosig-
keit einher. Das christliche Erlésungsideal ist die anhaftungslose, selbstlose, umfassende
Liebe.

Im Christentum hat hauptsichlich die mystische und die monastische spirituelle
Tradition den Wert der Selbstlosigkeit und Anhaftungslosigkeit hochgehalten. In der
ignatianischen Spiritualitit, die auf Ignatius von Loyola zuriickgeht, gilt die sogenannte
,Indifferenz“als hohes Ideal.””® Damit ist ein gewisser Gleichmut gegeniiber den Wech-
selfillen des Lebens, aber insbesondere auch eine innere Ungebundenheit und Freiheit
gegeniiber den , Dingen“der Welt gemeint.”** Der Mensch soll die Dinge der Welt so weit
gebrauchen, als sie ihn seinem Ziel, das Gott selbst ist, ndher bringen, und sie soweit
lassen, als sie ihn vom Ziel abbringen, wie Ignatius im , Prinzip und Fundament* seiner
Geistlichen Ubungen anweist.”® Deshalb soll sich der Mensch allen geschaffenen Dingen
gegenitber gleichmiitig (indiferentes) verhalten und von seiner Seite aus ,Gesundheit
nicht mehr verlangen als Krankheit, Reichtum nicht mehr als Armut, Ehre nicht mehr
als Schmach, langes Leben nicht mehr als kurzes, und folgerichtig so in allen iibrigen
Dingen’®. Die ignatianisch-christliche Indifferenz entspricht der buddhistischen An-
haftungslosigkeit und dem buddhistischen Gleichmut (upeksa). Letztere bedeutet nicht

699 Mk12,28-31.

700 Mt5,43-48.

701 ROm 8,38f.

702 Joh17,9-19.

703 Dazu auch Kap. 2.5.

704 Bd.1, Kap.1.5.3.

705 Ignatius: Geistliche Ubungen (Exerzitienbuch = EB), Nr. 23.
706 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

3


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

322

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Gleichgiiltigkeit, sondern Gleich-Gilltigkeit. Der Mensch soll gegeniiber allen Wesen
und Personen die gleiche wohlwollend-liebevolle und nicht-wertende Einstellung ent-
wickeln, vollig ungeachtet der subjektiven Empfindung, ob ein Ereignis als angenehm,
unangenehm oder neutral erlebt wird. Gleichmut ist die Tugend des , Nicht-Bewertens*.

Das Ideal der Anhaftungs- und Selbstlosigkeit war dem Christentum von Anfang an
bekannt. Bereits Paulus rit seinen Mitchristen — freilich in Erwartung der Parusie (der
baldigen Wiederkunft Christi) -, die Dinge der Welt so zu besitzen, als besif3en sie sie
nicht, da die Gestalt dieser Welt vergehe.”” Nach dem Johannesevangelium sollen Chris-
ten zwar noch in der Welt leben, aber nicht mehr von der Welt sein.”®® Das Ideal christ-
licher Liebe schliefit die Anhaftungslosigkeit ein.

Die christliche und die buddhistische Erlosungskonzeption unterscheiden sich in ih-
rem Ansatz. Fiir Christen ist das Erldsungsgeschehen im Wesentlichen ein Beziehungs-
geschehen. Erlésung ist eingebettet in die personale Beziehung zu Gott. Sie besteht im
Kern darin, dass Gott dem Menschen seine personliche Schuld verzeiht und die gestorte
Beziehung wieder herstellt. Gott erldst den Menschen, indem er ihn letztlich von Siin-
de und Tod befreit und zu selbstloser Liebe befihigt, und diese Erlésung ist durch Jesus
Christus vermittelt.

Fiur Buddhisten ist das Erlosungsgeschehen im Wesentlichen ein Bewusstseinsge-
schehen. Der Mensch wird vom Leiden und von der Verginglichkeit erlost, indem er sei-
ne Bewusstseinsverunreinigungen, allen voran seine Unwissenheit und sein Begehren
iiberwindet. Eine Reinigung des Bewusstseins ist aber letztlich nur in der Kraft des Nir-
vana moglich.

Trotz unterschiedlicher Ansitze streben Buddhisten und Christen im Grunde das-
selbe Erlosungsideal an: die liebende Anhaftungslosigkeit beziehungsweise die anhaf-
tungslose Liebe.

2.4.45 Selbsterlésung oder Erlosung durch Gnade?

Aber nicht nur im Hinblick auf das Erlésungsideal, auch im Hinblick auf andere Aspekte
der Erlosung sind Anniherungen zwischen Christentum und Buddhismus méglich. Oft
werden einander das Christentum als Gnadenreligion und der Buddhismus als Religion
der Selbsterlésung gegeniibergestellt. Tatsichlich ist fiir beide Religionen die Existenz
der transzendenten Wirklichkeit Voraussetzung und Bedingung, Grund, Grundlage und
Garant der Erlosung. Ohne die transzendente Wirklichkeit bestiinde fiir den Menschen
keine Chance zur Erlésung aus der bedingten leidvollen verginglichen Situation. Der
Buddhist muss zwar durch sittliche und spirituelle Anstrengung sein Karma und damit
seine Ausgangsbedingungen fiir die Erldsung beziehungsweise Erleuchtung zu verbes-
sern suchen. Aber wire ihm die heilbringende unbedingte Wirklichkeit im Grunde nicht
schon gegenwirtig, konnte er auf dem Erlésungsweg nicht weiterkommen und die Erls-
sung (Erleuchtung, Befreiung, Transformation) nicht erlangen. Das Absolute stellt nicht
nur das transzendente Ziel des spirituellen Lebens dar. Es gibt auch aus sich heraus den
Antrieb zur Befreiung. Im Buddhismus lasst sich deshalb das sittliche und spirituelle
Bemithen um Erlésung als Mitwirken mit dem Absoluten verstehen.

707 1Kor7,29-31.
708 Joh17,9-19.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Dariiber hinaus kennen auch Buddhisten Erlésungsmittler. Dem Mahayana zufol-
ge helfen zahllose Bodhisattvas und Buddhas den Menschen auf dem Weg zur Erlésung.
Der Bodhisattva entwickelt zunichst den Willen zur Erleuchtung in sich. Indem er zum
Erwachen (bodhi) gelangt, verschwinden fiir ihn alle raum-zeitlichen dualistischen Un-
terscheidungen. Zentraler Inhalt des Erwachens ist die Erkenntnis (prajna), dass die Un-
terscheidung in individuelle Differenzierung letztlich nicht giiltig ist. Die Unterschei-
dung in ,Eigenes“ und ,Anderes“ gilt zwar auf der Ebene der konventionellen Wahrheit,
ist aber vom Standpunkt des nicht-dualistischen erwachten Bewusstsein, also von der
héheren Wahrheit aus, hinfillig. ,Eigenes“ und ,Anderes* sind nur Abstraktionen in-
nerhalb einer unendlich ineinander verwobenen Einheit. Daher kénnen alle Bodhisatt-
vasihre ,eigenen“ erworbenen positiven Bewusstseinsformungen, ihre karmischen ,Ver-
dienste*, auf ,andere* ibertragen. Sie tun dies kraft ihrer heilenden Hinwendung zu al-
len Wesen (karuna). Die Karuna ist nur die Kehrseite des Erwachens. Der Bodhisattva
erweist seine durch die Erleuchtung erlangte Erkenntnis oder Weisheit gerade darin,
dass er sich durch titiges Mitleid in die samsarische leidvolle Welt hineinbegibt, um alle
Wesen zur Befreiung zu fithren. Vom Erwachen der Bodhisattvas sind darum zwangs-
ldufig die anderen Wesen betroffen. Sie profitieren spirituell davon auf ihrem Weg zur
Erlésung. Die positive Kraft der Bodhisattvas ommt also zwangsliufig anderen Wesen
zugute. Die noch nicht erlésten Wesen miissen und kénnen sich nicht einfach selbst aus
eigener Kraft und durch eigene Anstrengung allein befreien.

Besonders deutlich tritt das im Buddhismus des Reinen Landes (in Ostasien) zu Ta-
ge. Der Bodhisattva Dharmakara, der zum Buddha Amitabha™® wurde, legte das Geliibde
ab, alle Lebewesen retten zu wollen. Buddhisten des Reinen Landes vertrauen deshalb
beziiglich ihrer Erlosung vollkommen auf ,die Andere Kraft“, die Gnade Amitabhas, so-
gar bis zum Ausschluss der eigenen Anstrengung. Dem Ménch Honen (1133-1212) zufol-
ge kann der Mensch von sich aus den Willen zur Erleuchtung (bodhicitta) nicht erwecken.
Wenn er aber an Amitabha glaubt und ihn anruft, erlost ihn dieser. Der Glaube und das
Vertrauen in Buddha sowie die Anrufung Buddhas geniigen demnach fiir die Erlésung.
Der Schiiler Honens, Shinran (1173-1262), ging noch einen Schritt weiter. Fiir ihn ist be-
reits der Glaube des Menschen Folge der Gnade Amitabhas, nicht Folge der Aktivitit des
Menschen. Bereits der Glaube ist ein Geschenk der Gnade Buddhas, ist von der Gnade des
Absoluten hervorgebracht und getragen. Nicht zu Unrecht hat man daher das Glaubens-
und Gnadenverstindnis des Buddhismus des Reinen Landes mit dem protestantischen
Glaubens- und Gnadenverstindnis verglichen.

Nach christlicher Uberzeugung geht die Gnade dem Glauben des Menschen nicht
nur voraus, sondern bewirkt und trigt ihn. Auch heifdt es schon im Philipperbrief: ,Denn
Gott ist es, der in euch das Wollen und das Vollbringen bewirkt, noch iiber euren gu-
ten Willen hinaus.“”*° Das Entscheidende und Wesentliche beim Heils- und Erlésungs-
geschehen kommt von Gott. Der Mensch kann jedoch in seinem irdischen Leben zum
Heil beitragen, indem er sich auf die Heilsinitiative Gottes einlisst.

Eine glatte Gegeniiberstellung, wonach das Christentum reine Gnadenreligion sei,
der Buddhismus hingegen ganz auf Selbsterlésung angelegt sei, wird beiden Religionen

709 Jap.: Amida butsu.
710 Phil 2,13.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [

323


https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

324

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

nicht gerecht. In beiden soll sich der Menschen der transzendenten Wirklichkeit 6ffnen,
iber die er nicht verfiigt. In beiden geschieht das Entscheidende bei der Erlosung und
Befreiung des Menschen durch die Gnade und die Kraft der transzendenten Wirklichkeit
selbst.

2.5 Die Exerzitien des Ignatius von Loyola

Im spirituellen Teil sollen an dieser Stelle die geistlichen Ubungen des Ignatius von Loyo-
lavorgestellt werden. Solche Ubungen waren schon lingere Zeit vor ihm bekannt. Sie wa-
ren immer von methodischem Bemithen getragen und folgten einer gewissen Logik. , Zu
nennen ist vor allem Bonaventura“ (1221-1274), der zum ersten Mal ,eine Reihe von sys-
tematischen geistlichen Ubungen*vorlegte.™
nen: der Franziskaner Johannes de Caulibus (14. Jh.), dessen lateinische Meditationes vitae
Christi ™* ein weitverbreitetes Volksbuch wurden, sowie Raimundus Lullus (1232-1316),
aber auch die Wolke des Nichtwissens™ und Heinrich Seuse (1295-1366) mit seinem Biich-
lein der ewigen Weisheit. , Fiir das 14. Jh. sind noch zu nennen: Ludolf von Sachsen, Heinrich

Eger von Kalkar und Ruusbroec. Im 15. Jahrhundert vor allem Gerson, der die geistlichen

In seinem Gefolge sind sodann zu erwih-

Ubungen auch fiir Laien zuginglich macht[e].“”* Besondere Bedeutung kommt in dem
Zusammenhang der devotio moderna zu, insofern in ihr der Begriff seinen genauen Sinn
erhilt, nimlich als ,eine Abfolge von geregelten Gebeten, von vorher festgesetzten Medi-
tationspunkten, freilich unter Wahrung der Freiheit, den spontanen Impulsen des Geis-
tes zu folgen, wenn sie sich einstellen””. Die ganze Tradition gipfelt schlieflich im Ex-
erzitienbuch des Ignatius von Loyola (1491-1556), der nach seiner inneren Bekehrung 1521
nach Montserrat kam und dort die Exerzitien des geistlichen Lebens von Garcia Jiménez de
Cisneros kennenlernte. Aus ihnen iibernahm er den Aufbau und wesentliche Ubungen
fiir seine Exerzitien, in die zuerst allgemein (Kap. 2.5.1) und anschlieffend in einzelnen
Teilen (Kap. 2.5.2) eingefithrt wird.

Literatur

Anton Rotzetter: Lexikon christlicher Spiritualitit, 2008.
Garcia Jiménez de Cisneros: Exerzitien des geistlichen Lebens (Deutsche Erstiibersetzung
aus dem spanischen Original), 2021.

711 Rotzetter 153.

712 Leben-Jesu-Betrachtungen.

713 Werk eines unbekannten Autors aus dem 14. Jh.
714  Rotzetter 153.

715 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

