
2. Jesus Christus 283 

ihn aus, verursacht nicht seine Liebe, sondern gibt sie an die Menschen weiter. Dass er 
das aber auf einzigartige Weise und in einzigartiger Deutlichkeit tut, weist darauf hin, dass 
er die Liebe Gottes für alle Menschen bedeutsam und wirksam zum Ausdruck bringt, 
dass er einzigartiger Offenbarer und Mittler, einzigartige Instrumentalursache (Werk
zeug) Gottes ist, dass er letztlich der Gottmensch, der sich durch sich selbst offenbarende 
Gott selber ist. 

Da Gott den Menschen als freien Partner seiner Liebe erschaffen hat, ist jeder Mensch 
durch die Liebe, die er in seinem Leben erfährt, wie groß oder gering sie auch immer 
sein mag, herausgefordert, eine Antwort zu geben. Da er schon Kind Gottes ist, geht es 
für ihn nicht darum, zu entscheiden, ob er es sein will oder nicht, sondern nur darum, 
inwieweit er schon in seinem Leben seiner Gotteskindschaft entsprechen und das heißt 
ein liebender Mensch sein will. Innerhalb sehr individueller Grenzen und Möglichkeiten 
bestimmt er in Freiheit selbst, in welchem Maß und auf welche Art und Weise er Kind 
Gottes ist, inwieweit er sich in seinem Leben nicht von egoistischen Interessen, sondern 
von der Liebe leiten lässt und damit selbst ein Werkzeug der Liebe Gottes für andere 
Menschen in der Welt wird. Da die Liebe als solche immer zu einer Antwort einlädt, ist 
jeder Mensch freier Partner der Liebe Gottes, auch wenn er nicht an einen liebenden Gott 
glaubt. Christen wissen jedoch durch ihren Glauben an Jesus Christus um die absolute 
Liebe Gottes und ihre Partnerschaft mit Gott. 

2.4 Erlösung, Befreiung und Verwandlung in nichtchristlichen Weltreligionen 

Dank des Wirkens des Heiligen Geistes haben auch nichtchristliche Weltreligionen ih
re eigenen Offenbarungen, ihre eigenen Zugänge zu Gott oder dem Göttlichen, ihre ei
genen konkreten Heils-und Erlösungswege. In diesem religionswissenschaftlichen Teil 
geht es um die Vorstellungen von Erlösung im Islam (Kap. 2.4.1), im philosophischen 
Daoismus (Kap. 2.4.2), in den Hindu-Religionen (Kap. 2.4.3) und im Buddhismus (Kap. 
2.4.4). 

2.4.1 Erlösung im Islam 

Der Islam geht auf den Propheten Muhammad zurück, der zwar keine Erlösergestalt, 
aber der Offenbarer des Korans war (Kap. 2.4.1.1). Auf der Basis jüdisch-christlichen Sün
denbewusstseins hat sich im Islam eine Vorstellung von Erlösung entwickelt, die unab
hängig von einem menschlichen Erlöser ist und Sündenvergebung unmittelbar durch 
Gott bedeutet (Kap. 2.4.1.2). In diesem Sinn erlangt der Muslim Erlösung vor allem, wenn 
er sich Gott hingibt und seinem Willen unterwirft, also das tut, was Islam bedeutet: Hin
gabe an Gott, Unterwerfung unter seinen Willen. Grundsätzlich stehen ihm dabei zwei 
Möglichkeiten zur Verfügung: Er kann zum einen versuchen, möglichst treu das Gesetz 
zu erfüllen (Kap. 2.4.1.3), und er kann sich zum anderen bemühen, die mystische Einheit 
mit Gott zu erlangen (Kap. 2.4.1.4). 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

2.4.1.1 Der Prophet Muhammad 
Muhammad („der Gelobte“) ist der Verkünder des Islams. Er war vierzig Jahre alt und 
„ein vielgereister, erfolgreicher und angesehener Kaufmann, als er tiefe, erschütternde 
Erfahrungen machte, die ihn schließlich dazu führten, als Prophet aufzutreten und seine 
Landsleute zur Umkehr und zu einem konsequent gelebten Glauben aufzurufen“592. Mit 
seiner Sendung, wie er sie selbst verstand, setzte er die lange Geschichte der Propheten 
fort, die Menschen zu allen Zeiten und überall den Willen Gottes verkündet hatten. 

Geboren wurde er um 570 nach Christus in Mekka auf der Arabischen Halbinsel. Sein 
Vater, ein Kaufmann, starb schon vor seiner Geburt, seine Mutter starb, als er sechs Jahre 
alt war. So wuchs er bei seinem Großvater und später bei einem Onkel mütterlicherseits 
auf. Mekka war damals ein wichtiges Handels- und Wallfahrtszentrum. In ihm herrsch
ten verschiedene Klans. Überhaupt war die arabische Gesellschaft damals trotz der ge
meinsamen arabischen Sprache noch eine ausgeprägte Stammesgesellschaft. 

Wie die islamische Tradition berichtet, ist der zwölfjährige Muhammad auf einer 
Reise „einem christlichen Mönch aufgefallen […], der auf seinen Schultern die Zeichen 
seiner späteren prophetischen Sendung feststellte“593. Überhaupt enthält die islamische 
Biografie des Propheten viele Wundererzählungen, die sich um seine Empfängnis, Ge
burt und Kindheit ranken oder auf sein weiteres Leben beziehen. Nach einer harten Ju
gend, in der er als Hirt zum Lebensunterhalt seiner Familie beitragen musste, trat Mu
hammad in die Dienste Khadidjas, einer reichen Kaufmannswitwe. Sie heiratete ihn, als 
er 25 und sie 40 Jahre alt war, und schenkte ihm vier Töchter und zwei oder drei Söh
ne. Letztere starben allerdings allesamt früh. „Der Koran bewertet die Heirat mit Kha
didja als einen göttlichen Gnadenerweis für Muhammad (93,7–8).“594 In ihrem Auftrag 
unternahm er wichtige Geschäftsreisen und gewann als nunmehr begüterter Kaufmann 
immer mehr an Ansehen und Einfluss in der mekkanischen Gesellschaft. 

Die Arabische Halbinsel war damals machtpolitisch und religiös-geographisch ge
sehen von drei Reichen umgeben: dem christlich-byzantinischen Reich im Norden, dem 
nationalchristlichen Königreich Abessinien im Südwesten und dem durch Kriege ge
schwächten persischen Reich im Südosten. In diesem Machtvakuum zwischen den Rei
chen entstand der Islam. Religionsgeschichtlich fiel das Auftreten Muhammads in eine 
Zeit des Umbruchs. Der bis dahin weit verbreitete Polytheismus geriet ins Wanken. Mo
notheistische Strömungen gewannen Anhänger, und die in der Gegend siedelnden Juden 
und Christen trugen ihrerseits zur Stärkung der monotheistischen Tendenzen bei. Aber 
noch herrschte der polytheistische Glaube vor und eine rein diesseitige Einstellung, ohne 
Glauben an ein jenseitiges Leben nach dem Tod. 

Mit zunehmendem Alter wandte sich Muhammad religiösen Fragen zu und entwi
ckelte sich allmählich von einem lebensfrohen Kaufmann zu einem Sucher und Grübler. 
Er begann „nach dem Sinn des Lebens in einer verfallenen Gesellschaft zu fragen, die den 
Armen keine Beachtung schenkte, sie gar ungerecht behandelte und bedenkenlos unter
drückte und sich frohen Herzens der Befriedigung ihre Gelüste hingab“595. Nach dem 

592 Khoury 438. 
593 Ebd. 438f. 
594 Ebd. 439. 
595 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 285 

Muster christlicher Einsiedler, die er auf seinen Geschäftsreisen traf, und nach dem Vor
bild einsamer Gottsucher, die in seiner Umgebung lebten, zog er sich immer wieder in 
die Einsamkeit zurück. Um das Jahr 610 stellten sich dann bei ihm erste visionäre und 
ekstatische Erlebnisse ein. 

„In einer Höhle am Lichtberg in der Nähe von Mekka widerfuhr ihm das, was der Ko
ran und die islamische Tradition als seine Berufung zum Propheten interpretieren. Mu

hammad wurde in einer Schlafvision von einem Engel (Gabriel) aufgefordert zu lesen, 
das heißt die Botschaft Gottes an die Menschen öffentlich vorzutragen. (96,1–5).“596 

Nach einer längeren Zeit des Zweifelns erlangte er durch eine weitere Berufungsvision 
die innere, unerschütterliche Gewissheit, zum Propheten bestimmt zu sein und verstand 
von nun an seine Eingebungen als Offenbarungen Gottes. Von 610 bis zu seinem Tod 632 
verkündete er sie öffentlich bei den Gottesdiensten. Auch ließ er sie schon früh schriftlich 
festhalten. Dabei dienten ihm später in Medina eigene Sekretäre. Es entstand der Koran 
– das Buch der „Rezitation“, das heilige Buch des Islams. 

Zunächst trat Muhammad in Mekka auf und „begann, seine Landsleute zu ermah
nen und vor dem bald hereinbrechenden Zorn und Gericht Gottes zu warnen. Sie soll
ten umkehren und ihren bösen Wandel ablegen. Sie sollten mit dem Glauben an Gott 
ernst machen.“597 Zu den Hauptinhalten seiner Predigt in dieser Periode gehörte auch 
„der Aufruf zur Besserung des Wandels“ und „die Reform des verdorbenen gesellschaft
lichen Lebens“.598 Da seine Botschaft die unteren Schichten der Gesellschaft begünstigte 
und somit subversiv die bestehende soziale Ordnung in Frage stellte, forderten ihn die 
Mekkaner auf, von seiner Predigt abzulassen, bestritten seine Berechtigung zur Verkün
digung und verneinten die Echtheit seiner göttlichen Sendung. „Muhammad wies diese 
Vorwürfe immer wieder entschieden zurück und berief sich auf Gott, der ihm seine Bot
schaft übermitteln ließ mit dem Auftrag, sie den Menschen zu verkünden.“599 Doch die 
ungläubigen Polytheisten erwiderten ihm laut Koran: „Dies ist nichts als eine Lüge, die 
er ersonnen hat“; es ist nicht Gottes Wort, sondern Menschenwort, was er da vorträgt.600 

„Von einem so hartnäckigen Unglauben fühlte sich Muhammad tief betroffen, denn 
es ging um die Erfüllung seines Auftrags und die Bekehrung der Menschen zum einen, 
barmherzigen Gott. Er blieb seiner Sendung treu und wandte sich von seinen verstock
ten Gegnern ab. Diese aber bereiteten ihm und seiner Gemeinde solche Schwierigkei
ten, sie verfolgten sie sogar so, dass die ersten Muslime der Verbannung, der Ächtung 
und mannigfaltigen Todesängsten ausgesetzt wurden. Als die Angriffe der Mekkaner 
unerträglich wurden und die Existenz der Gemeinde selbst ernsthaft bedrohten, ent
schloss sich Muhammad, seine Vaterstadt zu verlassen.“601 

596 Ebd. 
597 Ebd. 
598 Ebd. 
599 Ebd. 440. 
600 Koran 25,4. 
601 Khoury 440f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Im Jahr 622 wanderte er mit seiner Gemeinde aus und suchte in seiner Mutterstadt, dem 
etwa 350 Kilometer nördlich gelegenen Medina, Aufnahme. Diese Auswanderung von 
Mekka nach Medina ist unter dem Namen Hidjra bekannt. Mit ihr beginnt die islamische 
Zeitrechnung. 

In Medina wurde er freundlich aufgenommen und die Zahl der Anhänger des Islams 
stieg. Bald wurde er der Mittelpunkt des gesellschaftlichen und politischen Lebens der 
Stadt. „Er musste die Aufgabe des sozialen und politischen Leiters der Gemeinschaft 
übernehmen“ und „sich mit dem Alltag der Muslime beschäftigen, eine soziale Ordnung 
auf die Beine stellen, die Fundamente der solidarischen islamischen Gemeinschaft le
gen, deren Solidarität nicht mehr auf der Blutsverwandtschaft, sondern auf dem ge
meinsamen Glauben gründete“.602 Schließlich musste er auch den politischen und mili
tärischen Kampf gegen die Feinde des Islams außer- und innerhalb der Gemeinde füh
ren. Darum blieb er in Medina nicht einfach der inspirierte Prophet und weltabgewandte 
Asket, sondern „wurde zunehmend zum klugen, abwägenden Staatsmann, zum weisen 
Gesetzgeber, zum politischen Führer und zum Feldherrn, kurz zur Zentralfigur der früh
islamischen Gemeinde“603. Zunächst fungierte er vor allem als Ratgeber und Schlichter 
in Streitfragen zwischen den verfeindeten arabischen Stämmen. Doch bald schlossen 
sich die wichtigsten Stämme mit seinem Klan unter seiner Führung zusammen. Poli
tische und militärische Erfolge stärkten seine Stellung und führten schließlich de facto 
zu seiner uneingeschränkten Führungsrolle. Sehr rasch gelang es ihm, weitere Stämme 
aus der Umgebung Medinas in die Umma, in das politisch-religiöse Gemeinwesen, auf
zunehmen und die islamische Gemeinde weit über die Grenzen Medinas hinaus zu ei
nem islamischen Reich auszuweiten. Immer mehr Stämme schlossen sich dem Islam an. 
Noch zu Lebzeiten Muhammads umfasste das islamische Reich praktisch bereits die ge
samte Arabische Halbinsel und dehnte sich innerhalb des ersten Jahrhunderts mit ganz 
erstaunlicher Geschwindigkeit über Nordafrika bis nach Spanien sowie über den ganzen 
Vorderen Orient bis nach Persien aus. Ganz grob lässt sich historisch feststellen: In der 
knapp 14-hundertjährigen Geschichte breitete sich der Islam in den ersten 700 Jahren 
in den so genannten Kernländern aus (Nordafrika, Ägypten, Vorderer Orient, teilweise 
Türkei, Irak und Iran) und in den folgenden 700 Jahren in weiteren Ländern Afrikas und 
Asiens (z. B. Schwarzafrika, Indien, Indonesien). 

Die „Welt des Islams“ oder das „Haus des Islams“, das heißt die mehrheitlich mus
limischen Länder, lässt sich heute in drei Gruppen einteilen. Die arabisch-islamische 
Gruppe stellt weiterhin den Kern und das Zentrum des Islam dar. Die afrikanisch-is
lamische Gruppe ist noch immer eng mit den afrikanischen Kulturen und traditionel
len Religionen verbunden. Schließlich ist die asiatisch-islamische Gruppe – etwa Indien 
oder Indonesien – tief mit den großen Kulturen und Zivilisationen Asiens verwoben. 

Obwohl die Bewohner von Medina Muhammad im Jahr 622 insgesamt freundlich bei 
sich aufgenommen hatten, hatten längst nicht alle Gruppen die Echtheit seiner Sendung 
anerkannt und für ihn Partei ergriffen. Die Christen und vor allem die Juden, die er in 
Mekka mit großer Achtung behandelt und als „Leute des Buches“ oder Schriftbesitzer 
bezeichnete hatte, akzeptierten ihn nicht als Propheten. Daraufhin distanzierte er sich 

602 Ebd. 441. 
603 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 287 

von ihnen und „erklärte die Selbständigkeit des Islams, indem er sich jenseits des Juden
tums und des Christentums direkt auf Abraham, den Vater aller Gläubigen, berief. Er 
bestimmte, dass die Muslime sich beim Gebet nicht mehr nach Jerusalem, sondern nach 
der Ka‘ba zu Mekka zu richten haben, denn, so seine Version, dieses Zentralheiligtum 
der Araber wurde von Abraham mit seinem Sohn Ismael zur Anbetung des einen Gottes 
erbaut. Damit hatte der Islam in der Ka‘ba ein religiöses Zentrum und ein Symbol seiner 
politischen Einheit.“604 

Nach und nach entledigte sich Muhammad in Medina der Juden, die sich ihm wi
dersetzten. Im Jahr 625 ließ er zwei ihrer Stämme aus der Stadt vertreiben. Über das 
Schicksal eines drittens Stammes sollte ein Schiedsrichter entscheiden. „Nach dessen 
Urteil wurden die Männer hingerichtet und die Frauen und die Kinder als Sklaven ver
kauft.“605 Die übrigen jüdischen Stämme schloss er als „Schutzbefohlene“ der Umma an. 

Nach der Beseitigung der Juden suchten die Muslime, den Einfluss der Christen zu 
neutralisieren. Da ihre Gemeinde in Medina keine Bedeutung hatte, führte Muhammad 
im Jahr 629 einen Feldzug gegen die christlichen Stämme in Nordarabien, der jedoch 
missglückte. Daraufhin verschärfte er seinen Ton in der religiösen Auseinandersetzung 
mit den Christen und gab schließlich den Befehl, alle Nichtmuslime, einschließlich der 
Juden und Christen, zu unterwerfen.606 

Nach außen kämpfte Muhammad seit dem Jahr 624 militärisch gegen die Mekkaner. 
Nach mehreren Schlachten mit unterschiedlichem Ausgang, einer erfolglosen Belage
rung Medinas durch die Mekkaner und einem von den Mekkanern nicht respektierten 
Waffenstillstand marschierten im Jahr 628 die muslimischen Kämpfer gegen Mekka. 

„Die Mekkaner öffneten die Tore ihrer Stadt vor Muhammad ohne Widerstand, nach
dem sie die Zusicherung erhielten, dass die Bevölkerung Mekkas verschont werde. Mu

hammad hielt sein Wort. Er trat in die Ka’ba ein und beseitigte endgültig die Götzen, 
die heidnischen Malereien und Kultsymbole. Das war im Jahr 630.“607 

Bis auf die Ka‘ba ließ Muhammad sämtliche Heiligtümer in Mekka zerstören. Um ihren 
Übertritt zum Islam zu bekunden, schickten die arabischen Stämme Abgesandte in den 
Jahren 630–631 zu ihm, woraufhin er 631 die Abschaffung des Polytheismus erklärte. Im 
Jahr 632 „unternahm er mit einer großen Schar von Gläubigen die erste Wallfahrt des 
Islams nach Mekka, die als Vorbild für die muslimischen Pilger in der nachfolgenden 
Zeit gilt“608. Zurück in Medina wurde er überraschend krank. Am 8. Juni 632 starb er in 
seiner Mutterstadt, ohne einen Nachfolger für sich eingesetzt zu haben. 

Nach dem Tod Khadidjas im Jahre 619 hatte Muhammad noch mehrere Frauen ge
heiratet und mit ihnen polygam zusammengelebt, was damals nicht unüblich war. Von 
ihnen hatte er noch einige Kinder. Die Söhne scheinen aber alle schon im Kindesalter 
gestorben zu sein. Sein Cousin Ali, den er adoptiert hatte, hatte seine Tochter Fatima 
geheiratet. Aus dieser Ehe wurden Hasan und Husein geboren. Muhammad, Ali (sein 

604 Ebd. 442. 
605 Ebd. 
606 Koran 9,29.33. 
607 Khoury 442. 
608 Ebd. 443. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


288 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Cousin, Adoptiv- und Schwiegersohn), Fatima (seine leibliche Tochter) und Hasan und 
Husein (seine Enkel) werden als die Familie Muhammads im engeren Sinn angesehen 
und besonders von den Schiiten zutiefst verehrt. 

Für die gläubigen Muslime, die von den Angaben des Korans und der Überlieferung 
ausgehen, und für die Volksfrömmigkeit ist Muhammad der Prophet und Gesandte Gottes. 
Er ist die mit höchster Autorität versehene letzte Instanz in Fragen des Gesetzes, der Rechts
bestimmung und der praktischen Entscheidungen und Verhaltensmuster. Er ist das Vor
bild für alle, die in Frömmigkeit Gott dienen und sittlich gut handeln wollen. Schließlich 
ist er der begnadete Auserwählte Gottes, den Gott mit vielen Gaben ausgezeichnet hat. 

Sich selbst hat Muhammad in einer Reihe von Propheten gesehen. Nach islamischer 
Überzeugung besiegelte er diese Reihe, war er das Siegel der Propheten.609 Weil sich Gott 
durch ihn im Koran auf vollständige und vollkommene Weise geoffenbart hatte, würde 
und konnte nach ihm kein weiterer Prophet mehr kommen. Mit ihm hatte Gott seine 
Offenbarung endgültig abgeschlossen. 

Auch wenn sich Muhammad selber als einen Propheten, einen Gesandten Gottes und 
einen Warner verstanden hat, hielt er sich dennoch ganz und gar für einen bloßen, 
sündhaft bleibenden Menschen. So sagt er im Auftrag Gottes im Koran: „Ich bin nur ein 
Mensch wie ihr; geoffenbart ward mir, dass euer Gott ein einiger Gott ist“, und bekennt: 
„Ich folge nur dem, was mir offenbart ward, und ich bin nur ein offenkundiger Warner“, 
oder stellt die rhetorische Frage: „Bin ich mehr als ein Mensch, ein Gesandter?“.610 
Der Bote trat ganz hinter seiner Botschaft zurück. Der Islam unterscheidet daher im 
Gegensatz zum Christentum scharf zwischen dem Boten und der Botschaft. Erst eine viel 
spätere Tradition, und hier insbesondere die islamische Mystik, überhöhte die Person 
Muhammads und machte aus ihr den vollkommenen Menschen, den Urmenschen, den 
Gott vor aller Schöpfung schuf und in dem alle Schöpfung mikrokosmisch vorgebil
det war. Aber selbst bei der höchsten Idealisierung zum sündenlosen, vollkommenen 
Menschen blieb Muhammad für die Muslime immer noch reines Geschöpf, ausschließlich 
Mensch ohne jeden göttlichen Einschlag. 

Literatur 

Der Koran, Reclam 2002. 
Adel Theodor Khoury: Art. Muhammad in: Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann/ 

Peter Heine: Islam-Lexikon. A–Z. Geschichten – Ideen – Gestalten, Überarbeitete und ak
tualisierte Neuausgabe [= Islam-Lexikon], 2006, 438–456. 

2.4.1.2 Erlösung als Sündenvergebung 
Der Prophet Muhammad ist zwar der Verkünder des Islams, aber keine Erlösergestalt 
im Islam. Überhaupt ist bei Muslimen der Erlösungsgedanke nicht besonders stark aus
geprägt, da sie ein universal bedeutsames Erlösungs- oder Versöhnungsgeschehen nicht 

609 Koran 33,40. 
610 Koran 41,6; / 46,9; / 17,93. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 289 

kennen.611 Dennoch ist für sie der Kern dessen wichtig, was jüdisch-christlich Erlösung 
meint, nämlich die Vergebung der Sünden. Denn auch sie lehrt die Erfahrung, dass der 
Mensch schwach und sündhaft ist, dass er immer wieder der Sünde verfällt.612 Auch 
wenn der Koran die christliche Lehre von der Erbsünde nicht übernimmt, erinnert er an 
die biblische Erzählung vom Sündenfall des Menschen und von seiner Vertreibung aus 
dem Paradies.613 Der Mensch gilt also auch im Islam als erlösungsbedürftig, insofern er 
der Sündenvergebung bedarf. Aber er benötigt dazu keine Erlösergestalt, die göttliche 
Erlösung vermitteln würde. Sieht man einmal von der Möglichkeit der Fürsprache Mu
hammads ab, gibt es nach islamischem Verständnis keinen Mittler zwischen Gott und 
den Menschen. Jeder Mensch steht eigenverantwortlich für sein Tun und Lassen ein. Zu
dem darf er auf die Barmherzigkeit Gottes und seine Vergebungsbereitschaft hoffen. 

Für den Islam ist die Geschichte der Menschheit vor allem eine Geschichte des Un
gehorsams und der Verstockung im Bösen. Dem Koran zufolge wiegen aber die Sün
den nicht alle gleich schwer. Es gibt große Sünden und Schandtaten, und es gibt kleine 
Sünden.614 Am schwersten und schlimmsten sind die Sünden gegen Gott und gegen den 
Glauben. Durch die Sünde des Unglaubens stellt sich der Mensch sogar außerhalb des 
Bereichs der Barmherzigkeit Gottes. Diese Sünde wird nicht vergeben.615 Unglaube ist 
vor allem der Polytheismus und der Abfall vom islamischen Glauben.616 Laut Koran kann 
nicht einmal die Fürbitte des Propheten Muhammad Gott dazu bewegen, diese Sünden 
zu vergeben.617 „Die anderen Sünden richten sich gegen das Leben der Menschen, sie 
vernichten es bzw. sie beeinträchtigen es schwer (Mord, Totschlag, Verletzung, Gewalt
anwendung, Unzucht, Homosexualität, Ehebruch ...), oder sie tasten das Eigentum und 
den Ruf anderer an und fügen ihnen Schaden zu.“618 All diese Sünden können vergeben 
werden. Denn Gott ist bereit, alle Sünden der Menschen zu vergeben, „wem er will“619. 
„Die Vergebung der Sünden und Vergehen erfolgt aufgrund des Glaubens620, der treu
en Gefolgschaft gegenüber dem Propheten (3,31) und der gläubigen Erfüllung der ver
schiedenen religiösen Pflichten (Gebet, Fasten, Sozialsteuer, Wallfahrt nach Mekka). Da
zu kommen die Reue und Umkehr des Sünders621. Die Reue drückt sich in Werken der 
Buße und der Sühne aus, und solche Werke versöhnen ja mit Gott (5,39). So sollen die 
Gläubigen Reue zeigen und Buße tun622. Sie sollen auch Gott um Vergebung bitten.“623 
All diese Aspekte fasst eine Koranstelle gut zusammen: 

611 Siehe Herzgsell 338f. 
612 Kap. 1.4.1. 
613 Koran 7,19–25; 2,35–39; 20,117-124. 
614 Koran 53,32; 42,37; 4,31. 
615 Koran 4,168; 9,80. 
616 Koran 4,48.116; / 4,137. 
617 Koran 63,6; 9,80. 
618 Khoury 75. 
619 Koran 39,53; / 2,284; 3,129 usw. 
620 Vgl. Koran 20,73; 26,51; 46,31. 
621 Koran 42,25; 4,17. 
622 Koran 24,31; 66,8; 5,74. 
623 Khoury 75f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

„Und diejenigen, die, wenn sie etwas Schändliches getan oder wider sich gesündigt 
haben, Allahs gedenken und für ihre Sünden um Verzeihung flehen – und wer vergibt 
die Sünden, wenn nicht Allah? – und nicht beharren in dem, was sie wissentlich taten; 
sie – ihr Lohn ist Verzeihung von ihrem Herrn und Gärten durcheilt von Bächen, ewig 
darinnen zu verweilen; und herrlich ist der Lohn der Wirkenden.“624 

Die Vergebung der großen Sünden schließt zugleich die Verzeihung der kleineren Ver
gehen ein. „Auch die Vermeidung schwerer Schuld bringt Vergebung der kleineren Sün
den625, umso mehr bewirken die guten Taten Verzeihung von Seiten Gottes (z. B. das 
Gebet: 11,114).“626 Bis auf die Sünde des Unglaubens verzeiht Gott also den Menschen all 
ihre Sünden. Der gläubige Mensch soll Gott um Vergebung bitten, Reue zeigen und Buße 
tun. Dann versöhnt sich Gott mit ihm. 

Der Muslim erlangt Erlösung im Sinn der Vergebung seiner Sünden vor allem, indem 
er sich Gott hingibt und seinem Willen unterwirft. Dabei stehen ihm hauptsächlich zwei 
Möglichkeiten zur Verfügung: Er kann zum einen versuchen, möglichst treu das Gesetz 
zu erfüllen, und er kann zum anderen versuchen, die mystische Einigung mit Gott zu 
erlangen. 

Literatur 

Adel Theodor Khoury: Islam kurzgefasst, 1998. 
Johannes Herzgsell SJ: Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter

religiösen Vergleich und Dialog, 2011. 

2.4.1.3 Erlösung durch Erfüllung des Gesetzes: die fünf Grundpflichten des Islams 
Der Muslim kann Erlösung im Sinn der Vergebung seiner Sünden erlangen, indem er 
gewissenhaft die verschiedenen religiösen Pflichten und so den Willen Gottes erfüllt. 
Insbesondere gelten für ihn fünf Grundgebote oder Hauptpflichten. Sie stellen die fünf 
Säulen oder Pfeiler (arkan) dar, auf denen der Islam als Gesetzesreligion ruht. Alle er
wachsenen Muslime müssen diese Pflichten erfüllen.627 

(1) Die erste Pflicht ist das islamische Glaubensbekenntnis (shahada), das da lautet: „Es 
gibt keinen Gott außer (den) Gott, und Muhammad ist der Gesandte Gottes.“ Schiiten 
fügen in der Regel noch den Satz hinzu: „Und Ali ist der Freund Gottes“. Der islami
sche Glaube erfordert also die Zustimmung zu zwei Grundwahrheiten, von denen die 
eine, der Monotheismus, als rational erschließbar, und die andere, die Prophetie Mu
hammads, als historisch verifizierbar gilt. 

Im weiteren Sinn umfasst das islamische Glaubensbekenntnis dem Koran entspre
chend sechs Glaubensinhalte oder Glaubensartikel, nämlich den Glauben an den einen 

624 Koran 3,135-136. 
625 Koran 53,32; 4,31. 
626 Khoury 76. 
627 Siehe Herzgsell 173–175. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 291 

Gott (Allah), an seine Engel, an seine Offenbarung (die in heiligen Büchern wie der Tora, 
den Evangelien oder dem Koran niedergelegt ist), an seine Gesandten – die Propheten 
– (darunter Adam, Noach, Abraham, Mose, Jesus und zuletzt Muhammad), an den Tag 
des Jüngsten Gerichts und das Leben nach dem Tod sowie an die göttliche Vorsehung. So 
heißt es zum Beispiel im Koran: 

„O ihr, die ihr glaubt, glaubet an Allah und Seinen Gesandten und an das Buch, das er 
auf Seinen Gesandten herabgesandt hat, und die Schrift, die Er zuvor herabkommen 
ließ. Wer nicht glaubt an Allah und Seine Engel und die Schriften und Seine Gesandten 
und an den Jüngsten Tag, der ist weit abgeirrt.“628 

Auch in den Hadith lautet etwa ein Ausspruch des Propheten: Der Glaube besteht darin, 
dass du an Gott glaubst und an seine Engel, an seine Bücher, an seine Propheten und an 
den Jüngsten Tag, sowie an die göttliche Vorsehung des Guten und des Bösen. 

(2) Die zweite Pflicht besteht im täglichen rituellen Gebet (salat). Fünfmal täglich zu 
bestimmten Tageszeiten, die sich nach dem Stand der Sonne richten, muss der Mus
lim das Ritualgebet verrichten: zwischen Morgendämmerung und Sonnenaufgang, zur 
Mitte des Tages, am Nachmittag vor Sonnenuntergang, bei oder kurz nach Sonnenun
tergang, und zur Nachtzeit. Die Worte sind stereotyp und vorgeschrieben, und auch die 
Bewegungen dabei sind bis ins Kleinste geregelt. Der Gebetsrufer (Muezzin) erinnert die 
Gläubigen an den Beginn der Gebetszeiten. Die Gläubigen müssen zum Gebet nicht un
bedingt in eine Moschee gehen, sie können auch an jedem anderen Ort beten. Aber sie 
müssen die Gebetsrichtung gegen Mekka einhalten. Neben dem oft gemeinschaftlichen 
Ritualgebet gibt es auch das individuelle, freie Gebet. Aber es ist nicht vom Gesetz vor
geschrieben und kann darum das rituelle Gebet nur ergänzen, nicht ersetzen. 

(3) Die dritte Pflicht schreibt vor, Wohltätigkeit (zakat) zu üben. Nach der Koransure 
9,60 sind die Wohltätigkeiten bestimmt für die Armen und Bedürftigen, für den Loskauf 
von Sklaven und für den, der ohne Schuld in Not geraten ist. Durch die Verpflichtung 
zur Wohltätigkeit soll der Unterschied zwischen Arm und Reich abgebaut und den Mit
tellosen und Bedürftigen in der Umma ein ausreichender Lebensunterhalt zugesichert 
werden. Heute erheben die islamischen Staaten die Wohltätigkeit in Form einer offizi
ellen Steuer – der Armen- oder Almosensteuer. Jeder Gläubige ist verpflichtet, von allen 
Teilen seines Vermögens einen gewissen Prozentsatz ihres Wertes, und zwar zwischen 
zweieinhalb und zehn Prozent, zugunsten der Armen und Bedürftigen abzugeben. 

(4) Die vierte Säule des Islam bildet das Fasten (sawm) im Monat Ramadan. Fasten 
bedeutet die vollständige Enthaltung von Dingen, die das Fasten brechen, wie Speise, 
Trank, Rauchen oder Geschlechtsverkehr, und zwar von Sonnenaufgang bis nach Son
nenuntergang. Der Monat Ramadan ist der neunte Monat im islamischen Kalender. Er 
hat nicht nur den Charakter des Fastens und der Askese, sondern auch der Festlichkei
ten. Zwei wichtige Feiertage fallen in seine Zeit: „die Nacht der Bestimmung“, in der die 
Muslime der Offenbarung des Korans an die Menschheit gedenken; und das Fest des Fas
tenbrechens zum Ende des Ramadans, das in seiner äußeren Erscheinungsform dem 

628 Koran 4,136; vgl. 2,285. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

christlichen Weihnachtsfest vergleichbar ist. In der Fastenzeit gilt es auch als besonders 
verdienstvoll, zu den vorgeschriebenen Gebetszeiten die Moschee aufzusuchen. 

(5) Der fünfte und letzte Grundpfeiler des Islam ist die hadjj – die Wallfahrt nach Mek
ka –, die jeder (erwachsene) Muslim wenigstens einmal in seinem Leben, wenn möglich, 
machen soll. Die Wallfahrtszeremonien finden an bestimmten Tagen des zwölften Mo
nats des islamischen Jahres statt. Die Pilger treten dabei in einen Zustand außergewöhn
licher kultischer Reinheit, was sich unter anderem im Tragen eines weißen, ungesäum
ten Gewandes zeigt. Neben etlichen anderen Riten und einem Opferfest in Erinnerung 
an Abraham vollziehen die Wallfahrer in der Ebene von Arafat vor Mekka die Verweilze
remonie, indem sie von Mittag bis Sonnenuntergang im „Stehen vor Gottes Angesicht“ 
verweilen. In Mekka selbst umschreiten sie in heiliger Prozession siebenmal die Ka‘ba. 

Neben diesen fünf Säulen des Islams, das heißt den kultischen Praktiken, und ne
ben den übrigen Vorschriften der Shari‘a (des islamischen Gesetzes), das heißt den juri
dischen Praktiken, gehören zur religiösen Praxis des Islams auch die vorgeschriebenen 
Feste und Zeremonien wie zum Beispiel das Opferfest, das Fest des Fastenbrechens oder 
der Geburtstag Muhammads. Diese Feste strukturieren den Verlauf des muslimischen 
Jahres. 

Wie das Gesetz, die Grundpflichten und die Feste des Islams verdeutlichen, geht es 
den Muslimen in ihrer Religion primär um die Orthopraxie, nicht um die Orthodoxie. 
Im richtigen Handeln und Verhalten, in der gemeinsamen Unterwerfung unter das glei
che Gesetz und in der gemeinsamen kultischen Verrichtung erweist man sich als Mus
lim. Das Glaubensbekenntnis fällt demgegenüber minimal aus. Den Willen Gottes erfüllt 
man am ehesten durch die richtige Praxis. 

2.4.1.4 Erlösung durch mystische Annäherung an Gott: der Sufismus 
Der Muslim kann den Willen Gottes auch erfüllen und somit Erlösung erlangen, wenn er 
mit Gott eins zu werden sucht. Bekannt ist die Mystik des Islams als Sufismus. Bereits der 
Koran fordert die Gläubigen auf, das Antlitz Gottes dadurch zu suchen, dass sie für Arme 
spenden und den Herrn beharrlich im Gebet anrufen.629 Sein Antlitz ist im Westen und 
im Osten zu finden, das heißt, es erfüllt die gesamte Welt.630 Außer ihm vergehen alle 
Dinge, nur es bleibt, und zwar voller „Majestät und Ehre“631. 

Aus dieser Suche nach Gottes Antlitz hat sich die mystische Tradition mit ihren ver
schiedenen Ausdrucksformen und Auswirkungen entwickelt. Gefördert und zum Teil 
entscheidend geprägt wurde sie durch christliche, neuplatonische, persische und indische 
Einflüsse. So hat schon der Koran im echten Mönchtum ein Kennzeichen der Jünger Je
su Christi gesehen632 und die Mönche und Asketen als Männer gelobt, „die weder Waren 
noch Handel abhält von dem Gedanken an Allah und der Verrichtung des Gebets und dem 
Entrichten der Armenspende aus Furcht vor einem Tag, an dem sich die Herzen und die 

629 Vgl. Koran 2,272; 30,38f; / 6,52; 18,28; 13,22. 
630 Koran 2,115. 
631 Koran 28,88; / 55,27. 
632 Vgl. Koran 57,27. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 293 

Blicke verdrehen“633. An ihnen sollen sich auch die gläubigen Männer und Frauen des 
Islams ein Beispiel nehmen.634 

Die eigentliche islamische Mystik „gründet auf der asketischen Tradition, die die ers
te Generation der Muslime gepflegt haben“635. Da die Mystiker im Laufe der Zeit unter
schiedliche Erfahrungen gesammelt hatten, nahmen sie zu den asketischen Übungen 
ihrer Vorgänger eine differenzierte Haltung ein. Die verschiedenen Stufen des from
men Lebens eines Gottsuchers beschrieb Muhasibi (781–857) aus der Bagdader Schule 
schließlich so, dass die Askese dem frühen Stadium, das noch von Furcht geprägt ist, ent
spricht, während im höheren Stadium der Mystik das Gottvertrauen vorherrscht: 

„Steht er [der Gottsucher] noch im Stadium der Furcht, verzichtet er auf Verbotenes 
nur aus Furcht vor Gottes Strafe, dann kann er vielleicht dahin gelangen, sogar vom 
Erlaubten abzustehen aus Furcht, Gott für seine Gaben nicht in der richtigen Weise 
danken zu können. […]. Wer den Grad des Gottvertrauens erlangt hat, hört auf, Unruhe 
und Sorge für den Lebensunterhalt zu hegen. Wer noch weiter – bis zur Gottesliebe – 
gekommen ist, gibt alles in der Welt auf, weil es so geringen Wert hat. […] Aber auf der 
höchsten Stufe, der Stufe des aufrichtig Liebenden, kommt man so weit, auch auf die 
Brüder zu verzichten, die uns daran hindern, nur noch an Gott zu denken. Das bedeutet 
nicht, jeden Verkehr abzubrechen, sondern auf die Gemeinschaft zu verzichten, soweit 
sie ein Hindernis für das Leben ganz mit Gott ist.“636 

Auf dem mystischen Weg weicht allmählich die Furcht dem Vertrauen. „So bilden die 
Gottesfurcht und das Gottvertrauen die Übergangsstufe von der Askese zur eigentlichen 
mystischen Suche nach Gott.“637 Beide Haltungen tragen auf ihre Weise dazu bei, die 
Nähe Gottes erfahrbar zu machen: „die eine durch Abkehr vom Bösen und die andere 
durch zuversichtliches Warten auf das Wirken der göttlichen Huld“638. 

Auch der Asket zeichnet sich bereits durch Gottvertrauen aus. Er glaubt an die all
umfassende Vorsehung Gottes, der die Geschicke der Menschen lenkt, und verlässt sich 
völlig auf Gott. Dadurch erlangt er „den inneren Frieden, die unerschütterliche Ruhe des 
Herzens, die zufriedene Gelassenheit“639. In Geduld und Standhaftigkeit übergibt er sich 
Gott und vertraut sich ihm an. Auf diese Weise vollzieht er die wahre Hingabe in den Wil
len Gottes. 

Der mystische Weg führt jedoch noch weiter. „Die erste Stufe der Erkenntnis, die 
grundsätzlich allen Menschen und aufgrund der göttlichen Offenbarung vor allem 
den Gläubigen zugänglich ist, ist die Erkenntnis des Glaubens.“640 Indem der Mensch 
aufgrund heiliger Schriften zu einem kognitiven Glauben gelangt, bezeugt er bereits die 
Wahrheit Gottes, ohne Gott selbst schon intuitiv erkannt zu haben. „Die intuitive und 

633 Koran 24,37. 
634 Vgl. Koran 9,112; 66,5. 
635 Khoury 461. 
636 Tor Andrae: Islamische Mystiker, ²1980, 78; zit. nach Khoury 461. 
637 Khoury 461. 
638 Ebd. 462. 
639 Ebd. 
640 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

affektive Gotteserkenntnis ist die zweite Stufe, die der Mystiker begehrt. Er sucht Gott 
direkt zu erreichen, um zur Erkenntnis seines verborgenen Wesens vorzustoßen.“641 Als 
Hauptwege dienen ihm dazu die Liebe und die totale Konzentration auf Gott. In der Liebe 
richtet er sich ganz auf Gott aus und sucht sich seines Selbst zu entledigen, um mit Gott 
eins zu werden. In der totalen Konzentration auf Gott sucht er alles zu beseitigen, was 
zwischen ihm und Gott liegt: „die Welt, die Gesellschaft der Menschen, vor allem aber 
sich selbst und alle seine Eigenschaften sowie sein eigenes Wollen und Erkennen“642. 
Durch dieses bis zum äußersten geführte „Entwerden“ kann er bis ins Innere Gottes 
vordringen. 

„Hilfreich bei diesen Anstrengungen ist die Meditation, das Sinnen (fikr), das von der 
Schöpfung und ihrer Vergänglichkeit ausgehen kann. Koranverse, die Meditation und 
Gebet verbinden helfen, dienen zur Vertiefung des Sinnens. Zu höheren Sphären führt 
dann die Betrachtung der Eigenschaften Gottes, denn damit konzentriert sich der Geist 
des Mystikers auf Gott allein. Er verliert sich in der Kontemplation der Herrlichkeit Got
tes, und sein Herz wird von der Erkenntnis Gottes erfüllt.“643 

So kann der Mystiker auf seinem Weg seelische und geistliche Zustände erleben, die eine 
unsagbare Nähe Gottes beinhalten. 

In den ersten Jahrhunderten des Islams kam es zunehmend zu Konflikten zwischen 
den Vertretern der Orthodoxie und den Mystikern, die in der Hinrichtung des persisch- 
irakischen Sufis und Dichters al-Halladj im Jahr 922 einen traurigen Höhepunkt fanden. 
Rechtsgelehrte und Wächter des Glaubens beziehungsweise der Tradition warfen Letz
teren vor, zwar die im Gesetz vorgeschriebenen Pflichtübungen zu erfüllen, aber nicht 
ausreichend zu würdigen. Eine Erkenntnis des Wesens Gottes sei unmöglich, da Gott vor 
allem seinen Willen geoffenbart habe. Auch sei eine Liebesvereinigung mit Gott Illusion, 
weil es keine Gemeinsamkeit zwischen dem Geschöpf und seinem Schöpfer, zwischen 
dem Diener und seinem souveränen Herrn gebe. Nicht die Erfahrung des Mystikers sei 
Kriterium der Wahrheit. Vielmehr bleibe Kontrollinstanz im Islam die koranische Offen
barung, „die keine Teilnahme des Menschen am Leben Gottes zulässt und den Menschen 
nur die Haltung des Knechtes gegenüber Gott zuerkennt (vgl. 19,93)“644. 

Im 11./12. Jahrhundert versuchte der große persische Theologe Muhammad al-Gh
azali (1055–1111), „die Mystik mit der Orthodoxie zu versöhnen, indem er die Angaben 
der traditionellen Lehre und die Erfahrungen und Lehrmeinungen der Mystiker zu ei
nem abgestuften, aufeinander abgestimmten System zusammenbildete“645. In seinem 
Hauptwerk Die Wiederbelebung der Wissenschaften von der (islamischen) Religion (1096–97) 
beschäftigte er sich in den Büchern 31–36 mit den Stufen zur Gottesliebe und unter
schied dabei zwischen langfristigen Standplätzen und kurzfristigen Zuständen. Zu diesen 
Stufen zählen bei ihm nach der Umkehr, mit der der Weg beginnt, Geduld und Dankbar
keit, Hoffnung und Furcht, Armut und Verzicht, Einheitsglauben und Gottvertrauen, so

641 Ebd. (H.d.V.). 
642 Ebd. 
643 Ebd. 462f. 
644 Ebd. 465. 
645 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 295 

wie die Liebe und ihre Früchte, zu denen die Sehnsucht nach Gott, die Vertrautheit mit 
ihm und die Zufriedenheit gehören. Das Gottvertrauen gründet ihm zufolge im Glau
ben, dass Gott der einzig wirklich Handelnde ist und die beste aller möglichen Welten 
erschaffen hat. Seine höchste Stufe stellt die Entwerdung dar: die völlige Selbstaufgabe 
des Menschen. 

Die Gottesliebe ist für al-Ghazali der höchste Standplatz, das letzte Ziel des mysti
schen Weges. Im Gegensatz zu orthodoxen Theologen hält er sie nicht nur für möglich, 
sondern für geboten. Auch wenn sie verschiedene Voraussetzungen hat und sich in un
terschiedlichen Arten zeigt, hat jeder Muslim die heilige Pflicht, Gott zu lieben. Je mehr 
ein Mensch Gottes Größe, Vollkommenheit und Erhabenheit erkennt, desto größer wird 
seine Liebe zu ihm und desto größer wird seine Glückseligkeit, wenn er im Jenseits Gott 
schauen darf. Gott allein ist der Liebe würdig. Der Gläubige soll seinen inneren Sinn aus
bilden, um seine Schönheit erkennen zu können und ihm ähnlich zu werden. Eine klare 
Erkenntnis oder Schau Gottes ist im Diesseits freilich nicht möglich. Erst im Jenseits 
wird Gott den Schleier, der ihn jetzt für uns noch verbirgt, zerreißen. 

Die Spannungen im Verhältnis zum orthodoxen Islam versuchte al-Ghazali aufzu
lösen, indem er den mystischen Weg und seine einzelnen Stationen auch für den ge
wöhnlichen Gläubigen verständlich machte. Es gelang ihm einerseits die Schönheit und 
Tiefe mystischer Erfahrungen aufzuzeigen, andererseits durch eine schlüssige Darstel
lung diese mit dem religiösen Gesetz zu vereinbaren. Durch ihn erhielt die mystisch-in
tuitive Gotteserkenntnis „Heimatrecht“ im Islam. Sie wurde jedoch nicht höhergestellt als 
die prophetische Erkenntnis. „Die Suche nach Gottesliebe wurde als legitim anerkannt, 
wurde aber so gedeutet, dass die Transzendenz Gottes gewahrt blieb und dass die Erfül
lung der normalen Pflichten auch durch den Mystiker nicht aufgehoben wurde oder als 
überflüssig betrachtet werden durfte.“646 

Trotz al-Ghazalis Vermittlungsversuch blieb die Mystik für lange Zeit Gegenstand 
des Misstrauens. „So sahen sich die Mystiker gezwungen, ihre Lehre immer mehr zu ei
nem esoterischen, für eingeweihte Kreise bestimmten System zu entwickeln.“647 Hatten 
Vertreter der Orthodoxie die Vergöttlichung des Menschen grundsätzlich ausgeschlos
sen, deuteten sie nun einige Mystiker auf einseitige, übertriebene Weise. Ibn al-ʿArabi 
(1165–1250), der große Sufi aus Andalusien, behauptete nicht nur, er sei durch Steigerung 
seines innerlichen Glaubens bis zum Wesen Gottes vorgedrungen und habe die Vereini
gung mit Gott erfahren, sondern auch, dass er selbst Gott geworden sei und dadurch 
über allen Propheten stehe. Außerdem lehrte er, die geschaffene Existenz müsse sich 
auflösen, indem sie sich in der einzig wirklichen Existenz des göttlichen Wesens ver
liere, so dass vom Mystiker nach dessen Auslöschung in Gott nichts übrigbleibe. Es be
stehe nur noch Gott, der allein auf ewig dauert. Dem war entgegenzuhalten, dass mit der 
Vergöttlichung des Menschen nicht das Menschsein erlischt, sondern dieses mit jenem 
wächst. Je mehr der Mensch vergöttlicht wird, desto mehr wird er auch vermenschlicht, 
je mehr er am göttlichen Leben teilhat, desto mehr wird er wahrer Mensch. 

Bei allen Spannungen mit der Orthodoxie blieb es Ziel der Mystiker, die Nähe Gottes 
und die innige Vereinigung mit ihm anzustreben. Um sie zu erreichen, bedurfte es nach 

646 Ebd. 
647 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


296 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

ihrer Auffassung „des Fastens, des Gebetes und der Einsamkeit in der Wüste, d. h. langer 
mühevoller Anstrengungen“648. Der Gottsucher muss sich so lange läutern und von den 
irdischen Begierden befreien, bis er bereit ist, „die göttliche Erleuchtung, die mystische 
Erfahrung der Einzigartigkeit Gottes und die Vereinigung mit Gott zu erlangen“649. 

Im Zentrum islamischer Mystik, so lässt sich zusammenfassen, steht die Liebe Got
tes zum Menschen und die Liebe des Menschen zu Gott. Die Initiative der Liebe liegt dabei 
ganz bei Gott. Er liebt zuerst seinen Diener. Er führt ihn seine Wege und erleichtert ihm 
die Erfüllung seiner religiösen Pflichten. Er schenkt ihm vor allem die Gabe des Gebets. 
Er läutert ihn von der Begierde und der Sünde. Seine Liebe wirkt sich nach und nach auf 
vielfältige Weise im Menschen aus: als Zuneigung, die bald ein feste Ausrichtung des Her
zens auf Gott bedingt und ein ständiges Gedenken Gottes erleichtert; als Sehnsucht nach 
der Nähe Gottes und die Angst, ihn zu verlieren und in der Ferne zu verbleiben; als Ver
trautheit mit der Nähe Gottes; als leidenschaftliche Liebe in der Begegnung mit Gott und in 
der Erfahrung seiner beglückenden Zuwendung; als Entwerden des Menschen, die totale 
Aufgabe seines Wesens, so dass nur noch Gott allein das Bewusstsein erfüllt und das Herz 
beglückt; als Vereinigung, in der das Bewusstsein des eigenen Selbst entschwindet.650 

Während die Asketen der Frühzeit einzeln gelebt oder sich um einen bekannten 
Meister gesammelt hatten, ohne sich eine Organisation zu geben, und auch die Mys
tiker zunächst einmal nach dem Vorbild indischer Wandermönche oder christlicher 
Einsiedler in einer Art Eremitentum gelebt hatten, ergab sich bald, dass die Meister 
von vielen Schülern umschart wurden. „Somit stellte sich die Notwendigkeit heraus, 
eine Organisation der geistlichen Leitung zu sichern.“651 Im 12. Jahrhundert entstanden 
so die Bruderschaften mit ihrer festen Gestalt. Die Mystiker trugen ein Kleid aus Wolle 
(suf ) und erhielten die Bezeichnung Sufi, „Wollbekleideter“. Meister der Bruderschaft 
war der shaykh (Scheich), der seinen mystischen Erfahrungen und seiner durchdachten 
Lehre seine anziehende Ausstrahlung verdankte und seinen Schülern den geistlichen 
Segen vermittele. Er übernahm die Einweihung der Novizen und die Aufnahme der 
Brüder in den Orden. Jede Bruderschaft hatte ihre eigene Regel, weshalb ihre Gruppe 
tariqa, „Weg, Methode“ heißt. „Eine allgemeingültige Bestimmung fordert in jedem 
Weg den absoluten Gehorsam gegenüber dem Shaykh […] und war wahrscheinlich ein 
ursprünglicher Ausdruck der bedingungslosen Ergebenheit an Gott.“652 Vom Novizen 
wurde nicht nur Gehorsam verlangt, sondern auch, dass er seinem Meister, Lehrer und 
Leiter mit offenem Herzen begegnet. Er wurde aufgenommen, indem er, wie bei den 
indischen Mönchen, ein Tuch erhielt, mit dem er sich als Zeichen der Weltvereinigung 
und der Armut umgürten sollte. 

Viele seiner Eigenheiten entwickelte der Sufismus durch eine ständige Meditation 
der geoffenbarten Wahrheiten. Dabei war das Gedenken (der dhikr) wesentlich. Der Koran 
fordert zum Gedenken auf in dem Gebot „O ihr Gläubigen, gedenket Allahs in häufigem 
Gedenken“ und in dem Versprechen, dass „im Gedenken an Allah die Herzen in Frieden“ 

648 Ebd. 466. 
649 Ebd. 
650 Vgl. Khoury 386–388. 
651 Khoury 466. 
652 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 297 

sind.653 Es ging um das ständige Gedenken an Gott und seine wunderbaren Werke, das 
zu jeder Zeit und überall möglich ist. Eine der wichtigsten Pflichten des Scheichs war es, 
dem Novizen das passende Gedenken zu geben – einen der 99 schönsten Namen Gottes, 
eine religiöse Formel wie „Ich bitte Gott um Verzeihung“ oder „Lob sei Gott“, oder auch 
das Glaubensbekenntnis. Der Novize oder Ordensangehörige musste diese Formel Tau
sende von Malen Tag für Tag wiederholen, bis sein Körper vom Gedenken durchdrungen 
war. 

Während viele Orden das laute Gedenken in Gemeinschaft übten, haben andere das 
schweigende Gedenken vorgezogen. Ein weit verbreiteter Orden praktiziert bis heute eine 
Meditation der fünf oder sieben Feinpunkte (chakras) innerhalb des Körpers, in welcher 
der Meditierende sein Gedenken immer weiter ausbreitet, bis es den ganzen Menschen 
erfasst. 

Von früher Zeit an verwendeten Sufis den aus Indien eingeführten Rosenkranz, um 
die Zählung der Gottesnamen oder der Formeln zu kontrollieren. Seine 33 Perlen müssen 
dreimal abgebetet werden, bis alle 99 schönsten Namen Allahs ausgesprochen sind. Nach 
muslimischer Auffassung sind die Stunden zwischen 2 und 4 Uhr nachts die günstigste 
Zeit für die Meditation. Bis heute gilt das Wort des Propheten: Wer Gottes gedenkt, ist 
„wie ein grüner Baum inmitten verdorrter Bäume“. 

Da der Sufismus seine Mitte in der Gottesliebe hat, brachte er eine unübersehbare 
und vielfältige Literatur hervor, die um das Geheimnis der absoluten Liebe kreist. Unter 
anderem findet sich in ihr (in Ägypten) eine Naturmystik, die die Natur für ihren Schöpfer 
preist, eine neuplatonisch beeinflusste Lichtmystik und (in Indien) eine Brautmystik, die 
die liebende Seele als sehnsüchtige Frau betrachtet. 

Die Bruderschaften sind auch als Derwisch-Orden bekannt. Der Ausdruck „Derwisch“ 
bedeutet im Persischen Bettler und steht wie die Bezeichnung „Sufi“ generell für den is
lamischen Mystiker. Der Derwisch ist sich seiner absoluten Armut und Bedürftigkeit ge
genüber dem unendlich reichen Gott bewusst und realisiert in seinem Leben diese Armut 
und Bedürftigkeit.654 

Bis heute sind die Derwisch-Orden sehr verschieden. Es gibt Bettelorden und solche, 
die die Erfüllung beruflicher Pflichten unterstreichen. In einigen Orden haben Musik und 
Tanz erhebliche Bedeutung. Nur noch wenige Fromme leben heute in den Derwisch- 
Klöstern. Die meisten Anhänger des Sufismus bilden eine Art Terziarenschaft, lose Or
densgemeinschaften außerhalb der Klöster. Sie kommen zu bestimmten Anlässen (wie 
dem Geburtstag des Propheten oder dem Todestag des Ordensstifters) zusammen, um 
gemeinsame Andachten zu feiern und sich vom Meister geistlich-seelischen Trost spen
den zu lassen. In den vergangenen Jahrzehnten haben die mystischen Bruderschaften 
in den Kernländern des Islams stark an Boden verloren, nachdem sie bis zur Mitte des 
20. Jahrhunderts weit verbreitet waren. Nur in einigen Randgebieten (z. B. in Afrika und 
Indien) spielen sie weiterhin eine große Rolle. 

653 Koran 33,41; / 13,28. 
654 Vgl. Koran 35,15. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Literatur 

Adel Theodor Khoury: Art. Muhammad im Islam-Lexikon 438–456. 
Adel Theodor Khoury: Art. Liebe Gottes im Islam-Lexikon 386–388. 
Muhammad al-Gazzalis Lehre von den Stufen zur Gottesliebe. Die Bücher 31–36 seines Haupt

werkes [Die Wiederbelebung der Wissenschaften von der (islamischen) Religion], eingelei
tet, übersetzt und kommentiert von Richard Gramlich, 1984. 

2.4.2 Das daoistische Verständnis von Erlösung 

Das Daodejing bietet nicht nur eine metaphysische Lehre vom Dao655, sondern auch eine 
lebenspraktische Lehre vom sogenannten sheng-jen, dem Weisen, Heiligen oder Berufe
nen. Mit ihm ist nicht eine bestimmte historische Gestalt gemeint. Vielmehr geht es bei 
ihm um das Lebensideal eines jeden Menschen. Der Daoismus kennt Anweisungen zu 
diesem Lebensideal, aber keine Erlösergestalt. Erlösend wirkt das Dao selbst, wie sich 
zeigen wird. 

Der daoistische Heilige will fu (Wiederkehr, Rückkehr) erreichen: er will zum Dao, 
aus dem er ursprünglich hervorgegangen ist, zurückkehren. Da alle Erscheinungen aus 
dem Dao hervorgehen und wieder zu ihm zurückkehren müssen und die Rückkehr die 
Bewegung des Dao selbst ist, will er demzufolge die Bewegung des Dao selbst mitvoll
ziehen, will mit dem Dao zum Dao zurückkehren. Damit will er p’u (Rohholz, unbehauener 
Klotz) erwerben: Einfachheit, Schlichtheit, Einfalt, Leere. P’u ist das Endziel der Rück
kehr und zeigt sich in Begierdelosigkeit und absichtslosem Handeln (wu-wei). Wer die 
Einfachheit erlangt hat, hat die Vollkommenheit erreicht und ist zum Dao zurückge
kehrt. 

Aus diesem Grund strebt der daoistische Heilige ming (Helligkeit) an: die Erleuchtung. 
Sie besteht inhaltlich darin, dass der Daoist das universelle Gesetz der Rückkehr aller 
Erscheinungen zu ihrem Ursprung, dem Dao, intuitiv-existentiell erkennt. Durch die 
Erleuchtung kehrt er in das Dao zurück und verwirklicht dessen Einfachheit, Einheit und 
Leere. 

Um wiederum zur Erleuchtung zu gelangen, sucht er die Stille. Sie ist der wesentli
che Zugang zum Dao. Durch das Verweilen in Stille verwirklicht er in sich das Dao. Und 
zur Stille findet er durch die Methode des Verlierens, Loslassens oder Leerwerdens: „Nach 
Wissen zu suchen heißt, Tag für Tag dazugewinnen; das Dao suchen heißt, Tag für Tag 
verlieren.“656 Durch das Verharren in Stille kommt jedes innere oder äußere Geschehen 
zur Ruhe, alle Begrenzungen und Bedingungen schwinden. Laut Zhuangzi (ca. 369–286 
v. Chr.), dem daoistischen Weisen, der zusammen mit Lao-tzu als Begründer des philo
sophischen Daoismus gilt, erstrahlt dann das Himmlische Licht in einem, wodurch man 
sein wahres Selbst sehen und das Absolute verwirklichen kann. Deshalb gilt nach dem 

655 Bd. 1, Kap. 2.4.2. 
656 Daodejing Kap. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 299 

Daodejing der Aufruf: Gib dich hin der äußersten Leere; versenke dich inbrünstig in Stille 
…!657 

Der daoistische Heilige will zum wu-wei (Nicht-Tun) kommen: zum absichtslosen 
Handeln. Dazu wendet er sich dem Dao zu. Denn wer sich dem Dao widmet, nimmt 
jeden Tag hinsichtlich seiner Aktivitäten und seiner Begierden ab. Indem er von Stufe zu 
Stufe abnimmt, gelangt er zum Wu-wei, zum „Nicht (mehr) Handeln“658. Und indem er 
nicht mehr handelt, gibt es nichts, das er nicht bewirkt. 

Wu-wei ist die Haltung des daoistischen Heiligen, die darin besteht, nicht in den na
türlichen Lauf der Dinge einzugreifen und selbst spontan und frei von egoistischen Ab
sichten oder Interessen zu handeln. Es bezeichnet demnach nicht ein absolutes Nichts- 
Tun, sondern ein von Begierde und egoistischer Ausrichtung freies Handeln. Der Daoist 
ahmt das Dao selbst nach, das wirkt, ohne zu handeln. Indem das Dao beständig oh
ne Aktion (Wu-wei) ist, gibt es nichts, was nicht durch es geschieht.659 Der Daoist hütet 
sich deshalb in Nachahmung des Dao, in den Lauf der Dinge einzugreifen, und gibt al
lem die Möglichkeit, sich gemäß seiner eigenen Natur frei zu entfalten. Er will dadurch 
tzu-jan (von-selbst-so seiend) erreichen: Spontaneität und Natürlichkeit. Tzu-jan steht für 
ein Leben, das spontan und frei ist, frei von menschlicher Willkür und frei von äuße
ren Einflüssen. Es beinhaltet die Harmonie mit sich selbst, das Sein in seiner höchsten 
Verwirklichung, die absolute Treue zu sich selbst. Es stellt das Ziel und die Norm des 
absichtslosen Handelns dar.660 

Gemäß dem Daodejing, so lässt sich zusammenfassen, besteht das Ziel des daoisti
schen Heiligen darin, die Einheit mit dem Dao zu verwirklichen. Das Dao ist geheimnis
voll mitten in der Welt der Zehntausend Wesen gegenwärtig. Es wirkt als immanente 
Kraft in den Wesen. Nach dem Daodejing-Spezialisten Akira Ohama sollte der Daoist 
daher nicht voluntaristisch die Vereinigung mit ihm erstreben, sondern sich dessen be
wusst werden, dass es in ihm anwesend ist und wirkt und dass deshalb seine innerste 
Kraft mit ihm identisch ist.661 Der Daoist sucht die Bewegung und die Haltung des Dao 
nachzuvollziehen. Er sucht die Rückkehr in das Dao und damit den Zustand der Einfach
heit und Leere zu erlangen. Er sucht in der Haltung des absichts- und begierdelosen, des 
spontanen und naturgemäßen Handelns zu leben. Dies kann ihm nur gelingen, weil ihm 
das Dao schon innewohnt. Er muss sich „nur“ der Kraft des Dao in seinem Innersten be
wusst werden und ihr Raum geben, muss sich als Ego loslassen, damit sie sich in ihm 
entfalten kann. Dann kann er ein Leben gemäß dem Dao führen und im Dao und seiner 
Kraft zum Dao zurückkehren. 

Auch Zhuangzi beschreibt in seinem gleichnamigen Werk Zhuangzi, bekannt als 
Wahres Buch vom südlichen Blütenland, die Idealfigur des philosophischen und des religiö
sen Daoismus. Er verleiht dem idealen Menschen verschiedene Namen: der vollkommene 
oder höchste Mensch, der geistige oder spirituelle Mensch und der weise oder heilige Mensch. 
Am Ende des ersten Kapitels seines Werkes heißt es: 

657 Daodejing Kap. 16. 
658 Vgl. Daodejing Kap. 48. 
659 Vgl. Daodejing Kap. 37. 
660 Vgl. Daodejing Kap. 25. 
661 Vgl. LöW 413f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


300 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

• Der höchste Mensch (chih-jen) ist ohne Ich (Selbst). 
• Der geistige Mensch (shen-jen) ist frei von Werken. 
• Der berufene Heilige (sheng-jen) hat keinen Namen. 

Was den ersten Satz betrifft, hat der bekannte chinesische Philosoph Feng Youlan betont, 
dass ohne Selbst zu sein die „Essenz“ von Zhuangzis Lehre sei.662 Während im Konfuzia
nismus die Selbstlosigkeit im Sinne einer altruistischen Selbstüberwindung, einer Über
windung des Egozentrismus im Interesse eines Soziozentrismus (vom Ich zum Wir, zur 
Allgemeinheit), zu verstehen ist, bedeutet im Daoismus die Ichlosigkeit Selbstvergessen
heit. Dabei geht es eher um die Lösung vom Egozentrismus zugunsten eines Kosmozen
trismus (vom Ich zur Alleinheit). Der höchste Mensch hat – ähnlich wie im Buddhismus 
– die Illusion eines Ich überwunden. Er schaut nicht auf das, was von seinem Selbst 
kommt, sondern auf das, was von selbst kommt, also von selbst so beziehungsweise von 
allein geschieht. Der Daoist, der sich vom vermeintlichen Ich befreit hat und zur Ein
sicht in die Nicht-Ichheit seines Ich gekommen ist, folgt nicht seinem Ich, sondern dem 
natürlichen, spontanen Lauf der Dinge. Als höchster Mensch ist er ohne Ego. Indem er 
den Dingen folgt, wird er ihr Meister. 

Im zweiten Satz geht es darum, dass der spirituelle Mensch, das heißt derjenige, der in 
seiner Wirkkraft vom Dao inspiriert ist und es, ohne in den Gang der Dinge einzugrei
fen, durch sich wirken lässt, selbst keine Verdienste erwirbt. Der dritte Satz enthält die 
daoistische Grundeinsicht, dass der Weise oder Heilige keinen Namen, das heißt kein 
Ansehen hat. Als Wahren Menschen (chen-jen) bezeichnet Zhuangzi schließlich einen Men
schen, der die Wahrheit verwirklicht und das Dao erlangt hat. Der Wahre Mensch ist 
frei von jeglicher Beschränkung, hat alle Vorstellungen hinter sich gelassen und absolu
te Freiheit erreicht. Er stellt, traditionell christlich ausgedrückt, den erlösten Menschen 
dar. 

Literatur 

Laotse: Tao te king. Das Buch des alten Meisters vom Sinn und Leben. Aus dem chinesischen 
übersetzt und erläutert von Richard Wilhelm [= Daodejing], 2010. 

Zhuangzi: Das Buch der daoistischen Weisheit. Auswahl, 2003. 
Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der östlichen Weis

heitslehren: Buddhismus – Hinduismus – Taoismus – Zen [= LöW], 1986, Art. Fu, Ming, P’u, 
Sheng-jen, Tzu-jan, Wu-wei. 

2.4.3 Das hinduistische Verständnis von Erlösung 

In diesem religionswissenschaftlichen Abschnitt wird kurz erläutert, worin für Hindus 
das Erlösungsideal besteht (Kap. 2.4.3.1), bevor einige Heils- und Erlösungswege ihrer 
Religionen ausführlicher dargelegt werden (Kap. 2.4.3.2–Kap. 2.4.3.6). Zuletzt wird die 

662 Zhuangzi 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 301 

vishnuitische Theologie von Krishna wiedergegeben, der nach hinduistischem Glauben 
die bedeutendste Herabkunft (Inkarnation) Gottes ist und eine einzigartige Offenba
rungs- und Heilsmittlergestalt im Hinduismus darstellt (Kap. 2.4.3.7). Hier liegt eine 
gewisse Parallele zur Christologie auf der Hand. 

2.4.3.1 Die Erlösung: Moksha oder Mukti 
Die beiden Ausdrücke moksha und mukti leiten sich von der Sanskritwurzel muc her, was 
„erlösen“, „befreien“ bedeutet. Mit ihnen ist die endgültige Befreiung und Erlösung von 
allen weltlichen Bindungen gemeint: vom Karma – dem Gesetz der Tatenfolgen – und 
vom Samsara – dem Kreislauf von Geburt und Tod. Wer Moksha erreicht hat, ist voll
kommen frei von Karma. Auf ihn haben die guten oder bösen Taten keine Wirkung mehr. 
Der Hindu erlangt die endgültige Befreiung aus der Welt, indem er das Brahman, also 
die Höchste Wirklichkeit, erkennt und sich mit ihm vereinigt. 

Einen Menschen, der in seinem Leben Moksha erreicht hat, nennen die Hindus einen 
jivanmukta, einen „zu Lebzeiten Befreiten“. Er ist ein Mensch, der sich zwar noch im Kör
per befindet, aber von Nicht-Wissen und Nicht-Erkenntnis (avidya) und von Täuschung 
und Illusion (maya) befreit und die Identifizierung mit dem Körper und dem Denken auf
gegeben hat. Als Selbst (atman) weiß er sich eins mit Brahman. Moksha stellt das höchste 
der vier Lebensziele des Menschen im Hinduismus dar. Die drei anderen sind Reichtum 
(artha), Vergnügen (kama) und Pflicht (dharma). Für den spirituell Strebenden besteht in 
der Verwirklichung von Moksha der einzige Zweck seines Daseins. 

Hindu-Religionen sind zentral auf Erlösung ausgerichtet. In ihnen gibt es viele We
ge (margas) oder yogas, die zur Erlösung führen. Yoga bedeutet wörtlich „Joch“ und ist im 
Sinne von Anschirren an Gott, die Vereinigung mit ihm suchen, gemeint. Die im Westen 
bekanntesten und am ausführlichsten interpretierten hinduistischen Yoga-Wege sind 
der Karma-Yoga (der Weg des selbstlosen Handelns), der Raja-Yoga (der königliche Weg), 
der Kundalini-Yoga (der Weg der Kundalini), der Jnana-Yoga (der Weg der abstrakten Er
kenntnis) und der Bhakti-Yoga (der Weg der hingebungsvollen Liebe zu Gott). 

Literatur 

Art. Artha, Avidya, Dharma, Jivanmukta, Kama, Maya, Moksha in LöW. 

2.4.3.2 Der Karma-Yoga: der Weg des selbstlosen Handelns 
In der ältesten in Schriftzeugnissen nachweisbaren Religion Indiens, der vedischen Re
ligion, bestand das von den Göttern erflehte Heil zunächst hier auf Erden in einem Le
ben in Gesundheit und Wohlstand, gesegnet mit zahlreichen Kindern und Enkeln, und 
mit einer hohen Lebensdauer. Nach dem Tod erhoffte man ein unsterbliches Leben frei 
von Krankheit und Alter, Hunger und Durst im Himmel, wo Indra, der König der Götter, 
herrscht. Die wichtigste Handlung für den Heilsweg des Menschen war für die vedischen 
Inder die Opferpraxis. Die Opfer dienten den Göttern und den Ahnen als Nahrung. Durch 
Opfer konnten die Menschen den Himmlischen Dank für gewährte Hilfe zeigen und sie 
um erneuten Beistand bitten. Durch Opfer konnten sie sich das Wohlwollen der Götter 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


302 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

und der Ahnen für das diesseitige und das jenseitige Leben sichern. Auch wenn sich die 
Art des Opferns inzwischen in manchen Hindu-Religionen geändert hat, hat es seine 
Bedeutung als Zugang zur Gottheit in Indien bis heute nicht verloren. 

Den Karma-Marga, den Heils- oder Erlösungsweg des richtigen (rituellen) Handelns, 
nahm der ältere Vishnuismus auf, deutete ihn aber in der Bhagavad Gita um.663 Er besteht 
nun im selbstlosen Tun, bei dem der spirituell Strebende jede Handlung und ihre Ergeb
nisse Gott als Opfer darbringt. Die Gita beschreibt den Weg so: 

„Zwei Wege sind es, sag ich dir, o Prinz! 
Die sich dir öffnen; zwei der Weisheitspfade. 
Der eine führt durch Werke dich zum Ziel, 
Die die Vernunft dich lehrt; der andre Weg, 
Der Pfad des Glaubens, ist der geistge Weg, 
Der durch die Andacht dich zum Höchsten leitet. 
Doch sind die beiden Eins. Niemand entrinnt 
Dem Wirken dadurch, dass er Wirken meidet: 
Niemand gewinnt, indem er nur entbehrt. 
Doch wer entschlossen und mit frohem Mut 
Dem Höchsten sich in Glaubenskraft ergibt, 
Nichts für sich selbst erhoffend, der ist wert, 
Dass man ihn schätzt. Erfülle deine Pflicht. 
Das Tun ist besser als der Müßiggang. 
Sogar des Körpers Wohl erfordert Werke, 
Und es bedarf des Werks die Heiligung; 
Doch wird durch dieses Werk kein Mensch gebunden. 
Lass all dein Tun frei von Begierde sein, 
So bist du frei von Schuld.“664 

Wer im Rahmen seiner Kaste und entsprechend seinem Lebensstadium seine Pflichten 
erfüllt und sich dabei ganz auf Gott ausrichtet, ohne an die Früchte seines Tuns zu den
ken, der erlangt Heil. Erfülle deine Pflicht in der Welt, will die Bhagavad Gita sagen, aber 
binde dich dabei nicht an die Welt. Verrichte deine Aufgaben ohne Selbstsucht. Dann 
erzeugen deine Taten kein Karma. Der wahre Yogi geht selbstlos seinen Pflichten nach, 
wie die Gita (in der Übertragung von Boxberger) klarstellt: 

„Wer seine Pflichten treu erfüllt, 
Nicht nach dem Lohn der Taten fragt, 
Der ist ein wahrer Yogi nur – 
Nicht wer vom Brauch sich losgesagt.“665 

Durch sein selbstloses Handeln sollte der spirituell Strebende zu einer Einstellung kom
men, in der er sich als Zuschauer und nicht als Handelnder betrachtet, weil er erkennt, 

663 Bd. 1, Kap. 3.4.3. 
664 Bhagavad Gita III,3f.8f; Griffiths 114f. 
665 Bhagavadgita 6,1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 303 

dass er der Atman ist, getrennt von den Gunas (Grundeigenschaften), die alle Handlun
gen auslösen. 

Literatur 

Bede Griffiths: Unteilbarer Geist. Quelle der Heiligen Schriften. Upanishaden, Bhagavad Gita, 
Dhammapada, Mahayana Shraddhotpada Shastra, Tao Te King, Sikh-Gebete, Koran, Al-Gh
azali, Rumi, Bücher der Weisheit, Evangelien, Epheserbrief, herausgegeben von Roland R. 
Ropers, 1996. 

Bhagavadgita. Das Lied der Gottheit. Aus dem Sanskrit übersetzt von Robert Boxberger. 
Neu bearbeitet und herausgegeben von Helmuth von Glasenapp, 1955. 

2.4.3.3 Der Raja-Yoga: der königliche Weg 
Einen sehr meditativen Weg stellt der Raja-Yoga dar. Als philosophisches System wurde 
er von Patanjali, dem Autor des Yoga-Sutra (der Yoga-Lehre), begründet, dessen Lebens
daten ungewiss sind. Er lebte entweder im 3./2. Jahrhundert vor Christus oder erst im 
5. Jahrhundert nach Christus, als er den langen und mühsamen Weg des klassischen Yoga 
in acht Stufen beschrieb. Die ersten beiden Stufen betreffen die sittliche Vorbereitung, die 
nächsten drei die körperlichen Übungen, die letzten drei die geistige Disziplin. 

Die erste Stufe, die Selbstbeherrschung (yama), besteht insbesondere in der Haltung, 
keinem Lebewesen zu irgendeiner Zeit in Gedanken, Worten und Werken Leid zuzufü
gen. Ihr als zweite Stufe folgt die Zucht (niyama), die unter anderem Reinheit, Zufrieden
heit, Genügsamkeit und intensive Gottesverehrung umfasst. In der Sitzhaltung (asana), 
der dritten Stufe, geht es um einen festen und angenehmen Sitz. Er ermöglicht als vier
te Stufe die Atembeherrschung (pranayama), die dazu dient, den Geist unter Kontrolle 
zu bringen. Nur wer den Atem, das Band zwischen Körper und Geist, zu beherrschen 
vermag, schafft es, den Geist von der Anhaftung an den Körper zu befreien und die Auf
merksamkeit nach innen zu ziehen. Beim Abzug der Sinne von den Sinnesobjekten und 
bei der Konzentration nach Innen (pratyahara), auf der fünften Stufe, sucht der Yogi sei
ne Sinne und den Geist völlig unter Kontrolle zu bekommen, während für ihn auf der 
sechsten Stufe die Konzentration (dharana) des Geistes auf eine bestimmte Stelle erfor
derlich ist, damit sein ruheloser Geist beständig und bewegungslos wird. Auf der siebten 
Stufe, in der Meditation (dhyana), fließen seine geistigen Tätigkeiten gleichmäßig auf 
dasselbe Objekt hin, bis er schließlich auf der achten Stufe die geistliche Versenkung (sa
madhi) erreicht, die den Höhepunkt des gesamten meditativen Prozesses bildet. In der 
Versenkung wird seine Meditation frei von der Objektwahrnehmung, so dass er die Sub
jekt-Objekt-Dualität überwindet. Genauer betrachtet lassen sich zwei Formen der Ver
senkung unterscheiden. Im bewussten Samadhi arbeitet der menschliche Geist weiter, 
auch wenn er vollkommen in die Kontemplation des gewählten Objekts versunken ist. 
Im überbewussten Samadhi hingegen verschwindet das Objektbewusstsein völlig und hört 
der menschliche Geist auf zu funktionieren; er entschwindet. Es bleibt allein der innere 
Mensch in seiner Erfahrung der Absolutheit. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


304 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Weil das System des Patanjali alle Bereiche der Meditation umfasst und Königen ge
lehrt wurde, wurde es später als Raja-Yoga, königlicher Yoga, bezeichnet. In der Bhaga
vad Gita wird (in der Übertragung von Boxberger) dieser Yoga folgendermaßen geschil
dert: 

„An einem weltentleg’nen Ort 
Der Yogi still die Andacht über, 
Das Denken ständig angespannt, 
Von Hoffnung nicht noch Gier getrübt. 
Nach einem reinen Orte dann 
Er seiner Wand’rung Ziel sich steckt; 
Dort schlägt er einen Sitz sich auf, 
Mit Kleid, Fell, Opfergras bedeckt. 
Dort nimmt er Platz; des Denkens Kraft 
Auf einen Punkt allein er lenkt, 
Zu seiner Seele Reinigung 
Er still sich in sein Selbst versenkt. 
Rumpf, Haupt und Hals trägt aufrecht er, 
Ganz fest und völlig unbewegt 
Zur Nase hin lenkt er den Blick 
Und hält ihn fest dort unentwegt. 
Mit ruh’gem Sinn, von Furcht erlöst, 
Dem frommen Büßertum geweiht, 
Mit Herz und Sinn mir zugewandt, 
So sitzt er in Ergebenheit. 
Wer so im Geist die Andacht übt, 
Beherrschten Denkens, frei von Gier, 
Der geht zum Frieden, zum Verwehn, 
Das wurzelt ganz und gar in mir [d. h. Krishna].“666 

Durch Atemkontrolle, Beruhigung der Körperfunktionen und Beherrschung der Sin
ne und des Denkens versucht also der Raya-Yoga jene Fluktuationen des Intellekts 
zum Stillstand zu bringen, die das Bewusstsein zerstreuen und von der Konzentra
tion auf das Eine ablenken. Sind alle Störfaktoren beseitigt, so führen Konzentration 
und Versenkung dazu, die Spaltung von Subjekt und Objekt, die in der weltlichen Er
kenntnisstruktur verankert ist, zu überwinden und zur Erfahrung der Einheit mit dem 
Seinsgrund und der Einheit von allem vorzudringen. 

2.4.3.4 Der tantrische Kundalini-Yoga: der Weg der „Schlangenkraft“ 
Ziel des Kundalini-Yoga oder Tantra-Yoga ist es, die spirituelle Kraft, die in jedem Men
schen wie eine Schlange eingerollt am unteren Ende der Wirbelsäule schlafend ruht (kun
dalini), zu erwecken und sie durch die sechs Zentren (Chakren) entlang der Wirbelsäule 
aufsteigen zu lassen, bis diese kosmische Energie sich im siebten Zentrum über dem 
Scheitel des Kopfes mit Shiva, dem Göttlichen, vereinigt. Dieser Aufstieg wird von et
lichen sogenannten Knoten behindert, wo die Macht der Täuschung (maya) besonders 

666 Bhagavad Gita 6,10–15; vgl. Griffiths 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 305 

groß ist. Bei diesem Yoga werden alle göttlichen Kräfte, die im Menschen schlummern, 
aktiviert und erscheinen als Weisheit und Seligkeit. In der Praxis geschieht dies ähnlich 
wie beim Raya-Yoga durch Reinigungsübungen, Atemschulung und intensive Konzen
tration. 

2.4.3.5 Der Jnana-Yoga: der Weg der Erkenntnis 
Der Jnana-Yoga führt durch intellektuelle Analyse und Erkenntnis zu Gott. Den Upanis
haden zufolge besteht das erlösende Wissen (jnana) im Wissen um die Einheit mit dem 
Absoluten, mit Brahman. Wer erkennt, dass der Atman (das unsterbliche Selbst) iden
tisch ist mit dem Brahman (dem kosmischen Selbst), der geht nach dem Tod in das Brah
man ein und wird nicht mehr wiedergeboren. Derjenige, der erkennt, „Ich bin Brah
man!“, ist erlöst. 

Auf dem Weg der Erkenntnis gilt es das Nicht-Wissen zu überwinden. Denn es ver
strickt in die Welt der vielfältigen Materie und besteht darin, das göttliche Wesen in sich 
selbst nicht zu erkennen oder zwischen dem wahren Sein (des Absoluten) und der blo
ßen Erscheinung (der Welt) nicht unterscheiden zu können. Durch Unterscheidungs
vermögen wird die gesamte Erscheinungswelt als vergänglich und unwirklich erkannt 
und festgestellt, dass es nur eine unwandelbare, unvergängliche, ewige Wirklichkeit gibt: 
Brahman. 

Wer beispielsweise nach dem philosophischen System des Sankhya in seiner intellek
tuellen Analyse der Daseinsprinzipien bei den beiden letzten Prinzipien des inaktiven, 
bewussten Geistes (purusha) und der aktiven, unbewussten Materie (prakriti) anlangt und 
deren fundamentale Verschiedenheit erfasst, der ist aus der Bindung an die Materie be
freit. Es geht bei dieser systematischen Analyse darum, den Prozess der Weltentfaltung 
voll zu durchschauen und ihn Schritt für Schritt bis zu den ersten Prinzipien oder bis 
zum Ursprung, dem Einen, zurückzuverfolgen und so selber im eigenen Bewusstsein 
zur Einheit zurückzufinden. 

Der Weg der Erkenntnis gilt als der höchste Erlösungsweg in Indien, erweist sich 
aber in der Praxis als einer der schwersten Wege. Da er sehr hohe geistige Anforderungen 
an die Suchenden stellt, ist er für die Masse der nach Erlösung Strebenden kaum gang
bar. Die Techniken anderer Heilswege lassen sich jedoch als vorbereitende Stufen in den 
Weg der Erkenntnis einordnen und können der Vorbereitung zur erlösenden Erkenntnis 
dienen: die Opfer, das selbstlose Handeln, die Askese, die Meditation, die Göttervereh
rung und anderes mehr. 

In der Bhagavad Gita wird der Weg der Erkenntnis auf folgende Weise gepriesen: 

„Das Opfer, welches mir die Weisheit bringt, 
Ist besser als das Opfer des Besitzes. 
Der Wert des Opfers liegt für mich im Willen 
Des Gebenden, in des Gehorsams Kraft. 
Dies wird erlangt durch Demut und Ergebung 
Und Unterricht. Wenn du die Wahrheit liebst, 
So werden jene, die die Wahrheit kennen, 
In deinem Streben dir behilflich sein. 
Wenn du die Wahrheit kennst, so wird dir nie 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


306 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Des Irrtums Zweifel wieder Schmerz bereiten, 
O Pandus Sohn, die Wahrheit wird dich lehren, 
Dass in dir selber alle Welten sind, 
Und du in mir. – Und wärst du auch der größte 
Von allen Sündern, würde doch das Schiff 
Der Selbsterkenntnis in der Wahrheit Licht 
Dich sicher übers Meer des Irrtums bringen. 
So wie das Feuer alles Holz verzehrt, 
Bis nichts als Asche übrigbleibt, so nimmt 
Das Flammenfeuer der Erkenntnis alles, 
Was wertlos ist, hinweg. Es gibt auf Erden, 
Kein reinigendes Mittel, das ihm gleicht. 
Wer ernsthaft Wahrheit sucht, der findet sie, 
Wenn er sie in sich aufnimmt, in sich selbst. 
Sie kommt zu ihm und wird ihm offenbar, 
Wenn er sie liebt und seiner Lüste Meister 
Geworden ist. Und hat er sie erlangt, 
So geht er ein zum höchsten Gottesfrieden, 
Zur höchsten Ruhe, höchsten Seligkeit.“667 

Auf dem Weg der Erkenntnis gilt es, überall, besonders aber in sich selbst das göttliche, 
absolute Brahman zu erkennen. 

2.4.3.6 Der Bhakti-Yoga: der Weg der Gottesliebe 
Der Bhakti-Yoga ist der Weg der Liebe und der Hingabe. Da der Mensch auf diesem Weg 
für seine Hingabe und Anbetung ein konkretes Objekt braucht, sucht er nach einem Ideal 
(Ishta-Deva), auf das er seine Aufmerksamkeit konzentrieren kann, sei es eine Gottheit, 
eine bestimmte Manifestation Gottes, ein Heiliger, ein Avatara (d. h. eine Inkarnation 
Gottes) oder ein anderes Symbol, das ihn besonders anzieht. 

Der Bhakti-Yoga ist der natürliche Pfad der Gotteserkenntnis. Der Mensch braucht 
seine Gefühle nicht zu unterdrücken. Er intensiviert sie und richtet sie auf Gott. Bei die
sem Yoga werden vier Stufen der Liebe unterschieden. Am Beginn steht die Verehrung (bhak
ti) des erwählten Ideals. Bei der gereiften Liebe als zweiter Stufe kann der Mensch dann fünf 
verschiedene Einstellungen668 gegenüber der geliebten Gottheit einnehmen. Es kann eine 
friedliche und heitere Atmosphäre herrschen, in der sich der Mensch Gott nahe fühlt, 
ohne eine bestimmte persönliche Beziehung zu ihm aufgebaut zu haben. Der Yogi kann 
aber auch die Einstellung eines Dieners seinem Herrn gegenüber (oder eines Kindes zu 
seinen Eltern und Beschützern), eines Freundes seinem Freund gegenüber, der Eltern ih
rem Kind gegenüber oder der Frau ihrem Ehegatten gegenüber (bzw. der Geliebten dem 
Liebhaber gegenüber) haben. Auf der dritten Stufe, in einem noch höheren Zustand der 
Liebe (prema), vergisst der Gottesverehrer die Welt und seinen Körper völlig. Die vierte und 
höchste Stufe ist eine intensive ekstatische Liebe (mahabhava), wie sie von Radha, der Ge
spielin Krishnas, verkörpert wird und gewöhnlichen Menschen nicht möglich ist. Nach 

667 Bhagavad Gita IV,33–39; Griffiths 123f. 
668 Bhavas; wörtl: Gefühle, Empfindungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 307 

der Entwicklung intensiver Liebe zu den vielen Aspekten Gottes als Persönlichkeit geht 
das Ich des Gottesverehrers schließlich in seinem erwählten Ideal auf. 

Immer wieder belehrt Krishna den Prinzen Ardschuna in der Bhagavad Gita über den 
Weg der Bhakti: 

„Von allen Yogis ist der liebste mir, 
Wer glaubensvoll sich gänzlich mir vertraut, 
Wer sich mit ganzer Seele mir ergibt, 
Der findet seines Herzens Ruh’ in mir.“669 

„So wisse denn; wenn dein Gemüt beständig 
Auf mich gerichtet ist, o teurer Prinz! 
Wenn du mit voller Kraft das Yoga übst, 
Und deine Zuflucht immer nimmst in mir, 
So wirst du sicherlich zu mir gelangen.“670 

„Von diesen ist der Weise, der sich mir 
Allein ergibt, sich ganz dem Einen weiht, 
Der Liebste mir. Er liebt mich über alles, 
Und deshalb lieb’ ich über alles ihn.“671 

„Wer Mir in Treu und Liebe das Geringste 
Zum Opfer bringt, und wär’s nur eine Blume, 
Ein Blatt, ein Grashalm, ja ein Tropfen Wasser, 
Von seinen Händen nehm’ ich’s gerne an.“672 

„Ich bin für alle gleich. Ich hasse keinen 
Und neig’ Mich keinem zu. Das All ist Mein. 
Doch die Mich wahrhaft lieben, lieb’ Ich wieder; 
Sie sind in Mir, o Prinz, und Ich in ihnen. 
Selbst wenn ein Mensch ein großer Sünder war, 
Und sich zu Mir von ganzer Seele wendet, 
So ist er zweifellos für gut zu achten, 
Weil er die Wahrheit hoch und heilig hält. 
Auch wird er bald zum rechten Weg gelangen 
Und seinen höchsten Frieden in mir finden; 
Denn wer in Meinem Herzen Zuflucht nimmt, 
Den werd’ Ich, wahrlich, nimmermehr verlassen.“673 

Der Bhakti-Yoga ist für seine Anhänger ein allumfassender Heilsweg.674 Er ist der Erlö
sungsweg der breiten Masse, des Volkes. Die Mehrheit der Gläubigen aller großen Welt
religionen sind nach hinduistischem Verständnis im Grunde Anhänger dieses Weges. 

669 Bhagavad Gita VI,47; Griffiths 134. 
670 Bhagavad Gita VII,1; Griffiths 135. 
671 Bhagavad Gita VII,17 Griffiths 137. 
672 Bhagavad Gita IX,26 Griffiths 145. 
673 Bhagavad Gita IX,29–31; Griffiths 145. 
674 Bhagavad Gita 7,17f; 8,22; 9,14.34. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


308 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Neben diesen fünf im Westen hauptsächlich bekannten Wegen zur Vereinigung mit 
dem Göttlichen gibt es noch zahlreiche andere675, wobei die einzelnen Heils- und Erlö
sungswege nicht völlig streng voneinander geschieden sind.676 Oft kombinieren Hindus 
die Techniken verschiedener Wege miteinander, um der Erlösung näher zu kommen. 
Die Frage, ob sie ihre Erlösung dann mehr von ihrer eigenen Aktivität oder mehr von 
der Aktivität des Göttlichen abhängig machen, ist je nach Weg unterschiedlich zu beant
worten. Alles in allem dürfte in den meisten Hindu-Traditionen die Auffassung vorherr
schen, dass die hauptsächliche, wenn nicht alleinige Wirksamkeit beim Göttlichen liegt. 
In der Gita betont Gott Krishna immer wieder sein eigenes Wirken.677 Bereits im Vier
ten Gesang verrät er, dass er sich von Zeit in der Welt inkarniert, um Heil zu lehren und 
erlösendes Wissen zu vermitteln. 

„So oft der Menschen Sinn für Recht und Wahrheit 
Verschwinden will, und Ungerechtigkeit 
Ihr Haupt erhebt, werd’ ich aufs neu geboren, 
Zur rechten Zeit, so will es das Gesetz. 
Zum Schutz der Guten, aber zum Verderben 
Der Bösen komm’ ich mitten unter sie, 
Den Weg zu lehren, der zum Heile führt.“678 

Die die hinduistische Lehre von den Herabkünften (Avataras) Gottes macht die Heilsin
itiative und Heilswirksamkeit Gottes deutlich. 

2.4.3.7 Krishna als Herabkunft Gottes und Offenbarungs- und Heilsmittler 
In den indischen Epen und den Puranas begegnen zahlreiche avataras verschiedener 
Götter, wobei unter avatara (wört. „Herabkunft“) eine Inkarnation des göttlichen Be
wusstseins auf Erden zu verstehen ist. Die wichtigsten Herabkünfte Gottes stammen 
von Vishnu. Im gegenwärtigen Weltzyklus sind nach hinduistischem Glauben bereits 
neun Avataras von ihm erfolgt. Verkörpert hat er sich als Fisch, Schildkröte, Eber, Mann
löwe, Zwerg, als Rama-mit-der-Axt, als Rama, als Krishna und zuletzt als Buddha, um 
die Dämonen durch eine falsche Lehre zu verwirren. Seine zehnte Inkarnation wird 
sich am Ende des jetzigen, vierten Zeitalters ereignen, wenn er als Kalkin auf einem 
weißen Pferd erscheinen wird, um alles Übel zu tilgen und ein neues goldenes Zeitalter 
heraufzuführen. 

Hindus unterscheiden bei Vishnus Herabkünften zwischen unvollständigen und 
vollständigen Avataras, zwischen Teilinkarnationen und Vollinkarnationen. Nach dem 
Bhagavata-Purana (ca. 850 n. Chr.) ist Krishna der einzige vollständige Avatara, die 
einzige Vollinkarnation Vishnus. Nach anderen Überlieferungen stellt auch Rama eine 
vollständige Herabkunft dar. Für eine weitere Tradition sind alle Avataras gleichwertig, 
weil Vishnu als derselbe Herr in allen Verkörperungen anwesend ist. 

675 Vgl. Bhagavad Gita 4,25–32. 
676 Vgl. Bhagavad Gita 6,23–32; 8,5–8. 
677 Bhagavad Gita 7,2.11.21.22; 10,1–11;10,19–42; 11,32–34. 
678 Bhagavad Gita 4,7–8; Griffiths 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 309 

Da sich innerhalb eines Weltzyklus die Welt im Laufe der vier Zeitalter zwangsläufig 
vom Besseren zum Schlechteren entwickelt, erscheint Vishnu von Zeit zu Zeit, um die 
rechte Ordnung, den Dharma, wiederherzustellen und die Menschheit zu retten. Vor al
lem am Ende einer Weltperiode, das heißt jeweils am Ende des vierten Zeitalters, kommt 
er als Inkarnation in die Welt, um ein neues und gerechtes Zeitalter einzuleiten. 

Der achte und mit Abstand wichtigste Avatara Vishnus ist Krishna. Einige Schulen 
fassen ihn sogar als Urgrund und Aussender aller Avataras auf, wodurch er selbst kein 
Avatara mehr wäre. Der Name „Krishna“ erscheint zwar schon im Rigveda, hat aber keine 
Beziehung zur späteren Gottheit. Er bedeutet der „Schwarze“, „Dunkelblaue“ oder „An
ziehende“ und ist ein Symbol für den unendlichen Raum des Universums. Als Sohn der 
Devaki, der Gemahlin Vasudevas, ist Krishna erstmals im 9. Jahrhundert vor Christus in 
den Upanishaden679 erwähnt, wo er als Gelehrter bezeichnet wird. Zur herausragenden 
Persönlichkeit wurde er dann im Epos Mahabharata, demzufolge er seinem Vetter und 
Freund Arjuna unmittelbar vor der großen Schlacht als sein Wagenlenker die Bhagavad 
Gita erklärt hat. Im Anschluss an seine Offenbarung sagt er zu ihm: 

„Die Form, in der du mich gesehen hast, 
Wird von den Sterblichen nur schwer erkannt. 
Sie ist verborgen; selbst die Götter sehnen 
Sich ohne Unterlass nach ihrem Anblick. 
Nicht durch das Lesen in den heiligen Schriften, 
Nicht durch Gebete, Fasten und Kastei’n, 
Auch nicht durch fromme Opfergaben kann 
Die Menschheit diesen Anblick sich erkaufen; 
Doch wer sich ganz in Liebe mir ergibt, 
Und mich allein nur liebt, er kennt mich so. 
Er, wahrlich, kann mich so in Wahrheit sehen; 
Mein Anblick ist’s, der ihn unsterblich macht. 
Wer alles, was er tut, in meinem Namen, 
In meiner Kraft vollbringt, kein Wesen hasst. 
Von Selbstsucht frei nach mir allein nur ringt, 
Und sich mit mir vereinigt, kommt zu mir.“680 

Die Krishnabiographie und -theologie entwickelte sich nach der Bhagavad Gita noch wei
ter. Vor allem bildete sich auch der Kult um Radha aus – der Gefährtin und weiblichen 
Kraft (Shakti) Krishnas. 

Krishna ist einzigartig und die bekannteste und faszinierendste göttliche Gestalt im 
Hinduismus. Er war der Überlieferung zufolge ein unter Hirten aufgewachsener Sohn 
aus fürstlichem Haus und zugleich Gott. Die Legende weiß allerlei Geschichten von ihm. 
Schon als Kleinkind soll er Dämonen vernichtet haben, als Kind ungezogene Streiche 
verübt haben, als Jüngling die jungen Hirtinnen betört haben. Er gilt nicht nur als der 
größte Sittenlehrer, Verkünder der Gita und Ratgeber in diplomatischen, politischen 

679 In der Chandogya-Upanishad. 
680 Bhagavad Gita 11,52–55; Griffiths 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


310 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

und militärischen Fragen, sondern zugleich als unnachahmlicher Herzensbrecher, 
Charmeur und Liebhaber. 

In Krishna findet die Bhakti, die völlige Hingabe an Gott, ihre Erfüllung, wie der 
Hindi-Dichter Biharilal (wahrscheinlich 1595–1664) sagt: „Niemand begreift es, was in 
dem Herzen, das liebt, vor sich geht: Je tiefer es in die Krishna-Farbe – in die ‘Farbe des 
Schwarzen’! – taucht, desto strahlender wird es.“681 Krishna ist der Gott der Liebe, ein 
Vertrauen Erweckender und ein Vertrauter seiner Liebenden. Für die Gläubigen ist es 
nicht schwer, eine freie, ungezwungene, intime Beziehung zu ihm zu haben. Seine An
hänger glauben, dass er im Himmel lebt und sie, wenn sie befreit sind, nach ihrem Tod 
in den Himmel holt. Dort erhalten sie einen spirituellen Körper und leben in Krishnas 
Gesellschaft und erfreuen sich für immer an ihm. 

Aufgrund ihrer Lehre von den Herabkünften Gottes fällt es den Hindus leicht, die 
christliche Inkarnationslehre in ihren Glauben zu integrieren. Für sie ist Jesus Christus, 
wie auch Buddha, eine weitere von vielen vergangenen und möglichen Verkörperungen 
Gottes. Er lässt sich ohne Weiteres als Gottes Sohn verstehen, der die göttliche Ordnung 
auf Erden verkündet hat. Die vishnuitische Theologie kreist im gleichen Maße um Krish
na wie die christliche Theologie um die Person Christi. Zweifelsohne stellt Krishna im 
Hinduismus eine bedeutsame Offenbarungs- und Heilsmittlergestalt dar. 

2.4.4 Das buddhistische Verständnis von Erlösung 

In diesem Abschnitt wird zunächst der Frage nachgegangen, was wir vom historischen 
Buddha wissen und wie er sich eventuell selbst verstanden hat (Kap. 2.4.4.1), bevor das 
buddhistische Erlösungsereignis der Erleuchtung vorgestellt (Kap. 2.4.4.2), die bud
dhistische Erlösungslehre in Form der vier edlen Wahrheiten insgesamt dargelegt (Kap. 
2.4.4.3) und das buddhistische Erlösungsideal mit dem christlichen verglichen wird 
(Kap. 2.4.4.4). Abgerundet wird der Abschnitt durch die Frage, inwieweit die traditio
nelle Gegenüberstellung von buddhistischer Selbsterlösung und christlicher Erlösung 
durch Gnade tragfähig ist (Kap. 2.4.4.5). 

2.4.4.1 Der historische Buddha 
Der Buddhismus ging aus dem Hinduismus hervor. Genauer gesagt entwickelte er sich 
aus Vor- oder Frühformen des Hinduismus.682 Zur Zeit Buddhas, im 5. Jahrhundert vor 
Christus, waren in Indien bereits die Lehren von der Wiedergeburt, vom Karma und vom 
Kreislauf der Existenzen sowie viele Formen von asketischen Praktiken und Yoga-Übun
gen verbreitet. Vor allem war schon die Frage nach dem Weg zur Erlösung aus der end
losen Reihe der leidvollen Wiedergeburten gestellt. 

Der Gründer des Buddhismus ist die historische Person Siddhartha Gautama aus dem 
adeligen Geschlecht der Kshatriya. Seine Eltern nannten ihn Siddhartha, den, „der seine 
Aufgabe vollendet hat“. Gautama gibt den Namen des Klans an. Weil er zum Stamm der 
Shakya gehörte, nannten ihn seine Verehrer „Shakyamuni“, „der Weise (aus dem Volk) 
der Shakya“. Wann Siddhartha Gautama gelebt hat, ist umstritten – annähernd von 450 

681 Zit. aus dem Lexikon der Religionen 358 r. Sp. 
682 Siehe Herzgsell 55–72. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 311 

bis 370 vor Christus. Seine Heimat und sein Lebens- und Wirkungsraum war der südliche 
Nepal beziehungsweise Nordostindien. 

Siddhartha führte zunächst ein sorgloses, vergnügliches und gegen Leid abge
schirmtes Leben am Hof seines Vaters Shuddhodana, der das Oberhaupt oder der 
König der Shakya war. Mit sechszehn oder neunzehn Jahren heiratete er Yashodhara, 
die ihm, als er neunundzwanzig Jahre alt war, den Sohn Rahula gebar. Der buddhis
tischen Biographie nach war der ahnungslose Prinz auf vier Ausfahrten einem alten 
Mann, einem Kranken und einem Toten begegnet und hatte so das allgegenwärtige Leid 
in Gestalt des Alters, der Krankheit und des Todes kennen gelernt. Beim Anblick eines 
armen, aber glücklichen, Frieden ausstrahlenden Bettelmönchs entschloss er sich mit 
neunundzwanzig Jahren, der Welt zu entsagen und als Wandermönch für sich und 
für alle Lebewesen einen Ausweg aus dem leidvollen Kreislauf der Wiedergeburten zu 
suchen. Sechs Jahre lang versuchte er bei verschiedenen Meistern und dann zusammen 
mit einer Gruppe von Gleichgesinnten durch strenge Askese mit extremem Fasten und 
gefährlichen Atemübungen diesen Ausweg zu finden. Seine Askese brachte ihn an den 
Rand des Todes. Daraufhin änderte er seine Lebensweise und suchte am Ufer des Flusses 
Nairanjana Erholung. Als er in einer Mainacht unter einem Pipalbaum (Feigenbaum) 
saß und sich in die Betrachtung der durch Geburt und Tod geprägten existenziellen 
Situation des Menschen versenkte, gelangte er zur Erleuchtung, zur höchsten und voll
kommenen Erleuchtung. Diese Erleuchtung beinhaltete ein dreifaches Wissen: erstens 
die Erinnerung an die eigenen früheren Existenzen, zweitens das Wissen um Geburt, 
Alter, Tod und Leid aller Lebewesen, drittens die Gewissheit, die Leidenschaft und die 
Unwissenheit endgültig überwunden zu haben und damit aus der Reihe der leidvollen 
Wiedergeburten ausgestiegen zu sein. Nun war Siddhartha zum Buddha geworden, 
zum „Erwachten“, zum „Erleuchteten“. Er hatte die Wahrheit geschaut und den Weg der 
Erlösung gefunden. Er hatte die Existenzweise des Nirvana erreicht und wusste, dass er 
nicht wiedergeboren würde. 

Dem buddhistischen Lebensbericht zufolge ließ sich Buddha einige Wochen nach 
seiner Erleuchtung von den Göttern dazu bewegen, seine neu gewonnene Erkenntnis 
den Menschen weiterzugeben. Im Gazellenpark von Benares predigte er als erstes sei
nen ehemaligen Gefährten der Askese und lehrte sie die vier edlen Wahrheiten. Eine Woche 
später verkündete er ihnen die Lehre vom Nicht-Selbst (anatman). Danach zog Buddha et
wa fünfundvierzig Jahre lang unermüdlich durch Nord- und Nordostindien, verbreitete 
seine Lehre, führte Bekehrungen herbei und sammelte eine große Schar von Anhängern. 
Er gründete den samgha, den Orden der heimatlosen Bettelmönche, dem sich nach eini
ger Zeit auch Nonnen zugesellten. Auch viele wohlhabende Bürger und einige Könige 
schlossen sich Buddha als Laienanhänger an und unterstützten den Orden materiell. 

Im Alter von achtzig Jahren erkrankte Buddha und starb. Seine letzten Worte sollen 
gewesen sein: 

„Vergänglich sind alle Daseinsformen. Strebet ohne Unterlass“. Der Buddha war ins 
Nirvana eingegangen, er hatte den Zustand des völligen Erlöschens erreicht. Man ver
brannte seinen Leichnam, teilte seine Asche unter acht Stämmen Zentralindiens auf und 
errichtete jeweils einen Stupa, eine Art Mausoleum. Damit begann die buddhistische Re
liquienverehrung. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


312 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Bei der Biografie Buddhas sind Buddhisten nicht an einer Scheidung von Historie 
und Legende interessiert, weshalb sich heute nur schwerlich zwischen dem Buddha der 
Geschichte und dem Buddha des Glaubens unterscheiden lässt. Ihnen gilt seine Lebens
geschichte als Lehre. Buddha hatte seinen Jüngern angekündigt, dass nach seinem Tod 
an seine Stelle die Lehre treten werde. Aber sie werde mit der Zeit mehr und mehr ver
derben. Nach 5000 Jahren werde sie nicht wiederzuerkennen sein. Dann erwartet man 
Maitreya, einen neuen Buddha, der die Erkenntnis und die Wahrheit wiederum rein und 
klar verkünden wird. 

Der historische Buddha hat im Buddhismus eine einmalige Position und eine ein
malige Bedeutung. Auf die Frage, ob er ein Mensch oder ein Gott sei, soll Buddha geant
wortet haben, dass er weder ein Mensch noch ein Gott, sondern ein Buddha sei. 

Nach buddhistischer Auffassung kann man, nachdem Siddhartha Gautama einmal 
ein Buddha geworden ist, nicht mehr sagen, dass er ein Mensch ist. Er ist weder ein Gott 
noch ein Mensch, er ist eben Buddha und damit ein einzigartiges Wesen. Indem er die Er
leuchtung erlangt hat, hat er sich selbst verwandelt. In der Welt geboren, ist er aus der 
Welt herausgetreten. 

Auch die Hoheitstitel, die Buddhisten dem historischen Buddha zugeschrieben ha
ben, besagen, dass er für sie mehr war und ist als ein einfacher Lehrer, der hinter seiner 
Lehre zurücktritt. Hoheitstitel für ihn lauten unter anderem: der Erhabene, der Vereh
rungswürdige, der Kenner der Welten, der Unübertroffene, der Lehrer der Götter und 
Menschen, der Gott über allen Göttern. 

2.4.4.2 Die Erleuchtung 
Der Ausdruck bodhi beziehungsweise im Zen-Buddhismus satori gibt die Grunderfah
rung des historischen Buddha wieder.683 Buddha ist der Erwachte, der von aller Unwis
senheit, von aller Finsternis, Lichtlosigkeit und Unerleuchtetheit Aufgewachte. Beim Er
wachen oder bei der Erleuchtung geht es um eine existenzielle Erfahrung, in der der 
Mensch zur vollkommenen Erkenntnis seiner selbst und der Welt, in der er lebt, gelangt 
und die Dinge „sieht“, wie sie sind. 

Der deutsche Physiker und Philosoph Carl Friedrich von Weizsäcker bezeugt sein 
an sich unbeschreibliches mystisches Erleuchtungserlebnis, das er am Grab des Hindu- 
Heiligen Sri Ramana Maharshi in Tiruvannamalai hatte, auf folgende Weise: 

„Der Leser möge entschuldigen, dass ich das, was nicht zu schildern ist, nicht eigent
lich schildere, und doch davon spreche [...]. Als ich die Schuhe ausgezogen hatte und 
im Ashram vor das Grab des Maharshi trat, wusste ich im Blitz: ,Ja, das ist es‘. Eigent
lich waren schon alle Fragen beantwortet. Wir erhielten im freundlichen Kreis auf grü
nen großen Blättern ein wohlschmeckendes Mittagessen. Danach saß ich neben dem 
Grab auf dem Steinboden. Das Wissen war da, und in einer halben Stunde war alles 
geschehen. Ich nahm die Umwelt noch wahr, den harten Sitz, die surrenden Moski

tos, das Licht auf den Steinen. Aber im Flug waren die Schichten, die Zwiebelschalen 
durchstoßen, die durch Worte nur anzudeuten sind: ,Du‘ – ,Ich‘ – ,Ja‘. Tränen der Selig
keit. Seligkeit ohne Tränen. Ganz behutsam ließ die Erfahrung mich zur Erde zurück. 

683 In Sanskrit und Pali bedeutet bodhi, „Erwachen“; im Japanischen und Chinesischen bedeutet satori 
(von satoru) „Wissen“. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 313 

Ich wusste nun, welche Liebe der Sinn der irdischen Liebe ist. Ich wusste alle Gefahren, 
alle Schrecken, aber in dieser Erfahrung waren sie keine Schrecken.“684 

Analog zu den Aussagen der negativen Theologie, die sagt, was Gott nicht ist, haben bud
dhistische Aussagen über die Erleuchtung eher zum Inhalt, was die wahre Erleuchtung 
nicht ist, als was sie ist. Die letzte Wahrheit entzieht sich jedem Begriff und ist unaus
sprechlich, unaussagbar. Daher besteht auch die vollkommenste und letzte Art der Be
gegnung mit ihr im Schweigen. Buddha selbst soll auf die Frage nach der Natur der 
Wahrheit schweigend eine Blume hochgehalten haben. 

Dennoch versuchen die verschiedenen buddhistischen Schulen, die Erfahrung des 
Erwachens sprachlich irgendwie zum Ausdruck zu bringen. Während das sogenannte 
kleine Fahrzeug (der Hinayana-Buddhismus) eher – negativ – die Nichtanhänglichkeit, 
die Befreiung und das Freiwerden von allem und somit das Nichts des Nirvana betont, 
hebt das sogenannte große Fahrzeug (der Mahayana-Buddhismus) eher – positiv – die 
Helligkeit des Lichtes, das „Sehen der wahren Natur“ oder das „Verkosten“ beim Erwa
chen hervor.685 

2.4.4.3 Die vier edlen Wahrheiten 
Der Buddhismus ist in noch reinerer Form als der Hinduismus eine Erlösungsreligion. 
Auch für ihn bedeutet Erlösung letztlich die endgültige Befreiung aus dem leidvollen Da
sein des Samsara. In seiner Predigt von Benares zeigte Buddha den buddhistischen Er
lösungsweg auf. In ihr verkündete er die vier edlen Wahrheiten, die da sind: 

• die Wahrheit vom Leiden 
• die Wahrheit vom Ursprung des Leidens 
• die Wahrheit von der Überwindung des Leidens 
• die Wahrheit vom Weg, der zur Überwindung des Leidens führt. 

Das Schema der vier edlen Wahrheiten ist bewusst nach dem Muster einer medizini
schen Diagnose und Therapie konstruiert, wie es damals in Indien allgemein üblich war. 
1. Es wird festgestellt, dass alles Dasein Leiden (duhkha) ist (Feststellung der Krankheit), 
2. dass die Ursache des Leidens das Begehren (trishna) ist (Feststellung der Ursache der 
Krankheit), 3. dass sich dieser Zusammenhang erkennen und auflösen lässt (Möglich
keit der Therapie), und sich nun 4. der Weg zur Überwindung zeigen lässt (Mittel der 
Therapie), der darin besteht, die Unwissenheit (avidya) des Menschen über sich selbst 
aufzuheben. 

In Buddhas Rede in Benares, der Lehrrede vom Antrieb des Rades der Lehre686, ist die erste 
edle Wahrheit so formuliert: 

„Wahrlich, ihr Mönche, das ist die edle Wahrheit vom Leiden: Geburt ist leidvoll, Alter 
ist leidvoll, Krankheit ist leidvoll, der Tod ist leidvoll, mit Unlieben vereint, von Lie

684 Weizsäcker: Der Garten des Menschlichen, 1977, 595. 
685 Bd. 1, Kap. 2.4.4. 
686 Dharmacakrapravartana-sutra. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


314 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

ben getrennt sein ist leidvoll, nicht erlangen, was man begehrt, ist leidvoll, kurz die 
fünf Gruppen von Daseinsfaktoren, die das Hängen an der Welt verursachen, sind leid
voll.“687 

Gemäß dieser ersten Wahrheit ist alles Dasein leidvoll und deshalb unbefriedigend, frus
trierend. Das Leid ist neben der Vergänglichkeit und neben dem Nicht-Selbst ein Da
seinsmerkmal des Samsara. Weil alles vergänglich ist, ist alles mit Leid behaftet und be
sitzt kein unvergängliches Selbst. 

Ausgangspunkt des buddhistischen Erlösungsweges ist demnach die Erfahrung der 
Erlösungsbedürftigkeit („Krankheit“) des Menschen. Der Mensch erfährt dem Buddhis
mus zufolge seine Erlösungsbedürftigkeit im Leiden und in der Vergänglichkeit. Die Er
fahrung von Leid und Vergänglichkeit ist eine allgemein menschliche Erfahrung, die mit 
der menschlichen Existenz unabdingbar verknüpft ist. Diese existentiale beziehungs
weise existentielle Erfahrung vom Leiden und von der Vergänglichkeit ist für den Bud
dhismus die Grunderfahrung, auf der er wesentlich beruht. Nach buddhistischer Dia
gnose ist das menschliche Dasein erlösungsbedürftig, weil es – wie das Dasein aller We
sen – vom Leiden bestimmt ist. 

Der Pali-Begriff dukkha688, als „Leiden“ wiedergegeben, ist ein umfassender Begriff. 
Er umschließt sowohl die physischen Leiden wie Schmerz, Krankheit, Alter und Tod mit 
ihren psychischen Begleiterscheinungen wie Unbehagen, Unzufriedenheit, Einsamkeit, 
Angst und Traurigkeit als auch Faktoren der Unbeständigkeit, Vergänglichkeit und Be
grenztheit. Leiden steht auch für die Entfremdung und die Frustration des Menschen in 
psychologischer und in existentieller Hinsicht. Die Erfahrung des Leidens ist im Bud
dhismus untrennbar mit der Erfahrung der Unbeständigkeit oder Vergänglichkeit, ins
besondere der des Menschen selbst, verbunden. An sich ist für den Buddhismus die Ver
gänglichkeit oder Unbeständigkeit ein wertneutrales Naturgesetz. Aber dadurch, dass 
der Mensch vergeblich versucht, sich selbst Stabilität (Beständigkeit) und Identität im 
Sinne eines Atman (d. h. einer Seele, eines Ich) zu geben, wird seine totale Unbeständig
keit für ihn durch und durch leidhaft. 

Die zweite edle Wahrheit lautet in Buddhas Rede von Benares: 

„Dies fürwahr, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit vom Entstehen des Leidens: Es ist der 
Durst, welcher zur Wiedergeburt führt, der vereint mit Freude und Begehren sich hier 
und dort an diesem ergötzt, der Durst nach den Begierden, der Durst nach dem Wer

den, der Durst nach dem Entwerden.“689 

Diese Wahrheit deckt als Ursache des Leidens den Durst, das Begehren oder das Anhaften 
auf. Sie bindet die Wesen an den Daseinskreislauf und gibt die psychologische Ursache 
des Leidens an. Die Frage nach der ersten metaphysischen Ursache des Leidens lehnte 
Buddha als unnütze spekulative Frage ab. Zwar lässt sich das gegenwärtige Leiden ei
nes Wesens auf früheres Karma zurückführen, also auf Handlungen, die das Wesen in 

687 Reden des Buddha 32f. 
688 In Sanskrit: duhkha. 
689 Reden des Buddha 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 315 

einem früheren Leben beging. Aber letztlich erklärt auch Karma den ersten Ursprung 
des Leidens nicht, da dann die Frage offenbleibt, woher das erste karmische Anhaften 
kommt. Das Gesetz des Karmas und die Welt des Samsara selbst sind Leiden. Weil es 
das Begehren gibt, gibt es das Leiden, und umgekehrt, weil es das Leiden gibt, gibt es 
das Begehren. Anhaften (Begehren) und Leiden sind metaphysisch gleichursprünglich. 
Beide entstehen in gegenseitiger Abhängigkeit gleichzeitig. Der Buddhismus kennt kei
ne rational befriedigende Antwort auf die metaphysische Frage nach dem Warum des 
Leidens. Das Leiden ist als Grundfaktum des Daseins hinzunehmen. 

Im engeren Sinn ist das Begehren (trishna) die psychologische Ursache des Lei
dens. Im weiteren Sinn verursachen alle Bewusstseinsverunreinigungen Leiden.690 
Zu den Bewusstseinsverunreinigungen zählen im Abhidharma, dem dritten Teil des 
buddhistischen Kanons, unter anderem: Böswilligkeit, Dünkel, spekulative Ansichten, 
skeptischer Zweifel, geistige Trägheit, Unrast, Schamlosigkeit, Gewissenlosigkeit. Die 
Bewusstseinsverunreinigungen oder Verfehlungen, die sich auf die intellektuelle Seite 
des Menschen beziehen, lassen sich durch Verständnis, diejenigen, die sich auf die 
emotionale Seite des Menschen beziehen, durch Ruhe überwinden. Die drei grundle
genden Bewusstseinsverunreinigungen sind Unwissenheit, Gier und Hass. Sie erzeugen 
schlechtes Karma und binden die Wesen an den Kreislauf der Wiedergeburten. 

Das Leiden ist in erster Linie durch die Einbildung eines in sich existierenden, 
„substantiellen“ Ichs verursacht. Weil dieses Ich eine Illusion ist, die nur durch stän
dige Selbst-Stabilisierung aufrechterhalten werden kann, entsteht ein unablässiges 
Begehren und Anhaften, das diese Illusion eines stabilen Ich kurzzeitig aufrechterhält. 
Das Ich schafft sich also gleichsam selbst eine (Schein-)Existenz, indem es Dinge und 
Vorstellungen begehrend auf sich bezieht und daran anhaftet. Weil aber alle Dinge 
in Veränderung begriffen sind, gelingt diese Stabilisierung nicht wirklich. Dadurch 
wird das (eingebildete) Ich bedroht und reagiert wegen des frustrierten Begehrens mit 
Hass gegenüber den Dingen und Personen, die es nicht besitzen kann. Diese werden 
dementsprechend nicht wahrgenommen als das, was sie sind, sondern in der ego
zentrischen Projektion des Begehrens beziehungsweise des Hasses. Überwindung des 
Leidens bedeutet deshalb, diese falsche Wahrnehmung des Ich zu überwinden. Um das 
Leiden zu überwinden, muss der Mensch also vorrangig die falsche Wahrnehmung des 
Ich und in diesem Sinn die Unwissenheit überwinden. Ist sie überwunden, schwinden 
auch die anderen Bewusstseinsverunreinigungen, nämlich die Gier und der Hass. Hat 
der Mensch sein Bewusstsein geleert und gereinigt, hat er Unwissenheit und Begeh
ren überwunden, hört auch prinzipiell sein Leiden auf und er kann dem Kreislauf der 
Wiedergeburten und damit der Vergänglichkeit entrinnen. 

Die dritte edle Wahrheit ist in der Rede so ausgedrückt: 

„Fürwahr, ihr Mönche, dies ist die edle Wahrheit von dem Vergehen des Leidens: jenes 
Vergehen durch das restlose Aufgeben der Leidenschaft; die Entsagung, das Verlassen, 
das Freiwerden, das sich Abwenden von dem Durst.“691 

690 „Bewusstseinsverunreinigung“ in Sanskrit: klesa, wörtlich: Plage, Befleckung, Verschmutzung, Lei
denschaft. 

691 Reden des Buddha 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


316 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Ein Auslöschen der Bewusstseinsverunreinigungen, ein Sich-Lösen vom Anhaften, ein 
Entkommen aus den Bedingungen des samsarischen Daseins und damit ein Ende des 
Leidens ist gemäß dieser dritten Wahrheit möglich, weil es ein Nicht-Bedingtes, weil es 
Nirvana gibt. Da es das nicht-bedingte Nirvana gibt, kann der Mensch aus den Bedin
gungen des leidvollen samsarischen Daseins befreit und erlöst werden. Diese Befreiung 
und Erlösung besteht primär in einer Reinigung des Bewusstseins. Buddha hat den Weg 
der Bewusstseinsreinigung, den Weg der Erlösung gelehrt, aber jeder Mensch muss 
sein Bewusstsein selbst reinigen, muss sich vom Anhaften selbst befreien. Die Bewusst
seinsverunreinigungen erzeugen negative karmische Eindrücke und infolge dieser 
schlechten karmischen Eindrücke bleibt der Mensch dem Kreislauf der Wiedergeburten 
verhaftet und verfallen. Erleuchtet und erlöst ist, wer die Bewusstseinsverunreini
gungen, insbesondere der Unwissenheit und des Begehrens, überwunden und damit 
alles Anhaften abgestreift und alle mentalen Projektionen und Illusionen sowie alle 
begrifflichen Konstruktionen vor allem bezüglich des eigenen Ich hinter sich gelassen 
hat. „Wessen Bewusstsein völlig gereinigt ist, so dass das ich-hafte Begehren vollständig 
erloschen ist, wer also die vollkommene Projektionsfreiheit verwirklicht hat, der ist 
im Bewusstseinszustand des Nirvana. Er ist jetzt schon in diesem Leben ein Buddha 
geworden.“692 Kraft des Nirvana, das selbst die reinigende absolute Bewusstseinskraft 
ist, ist dem Menschen Bewusstseinsreinigung, Erwachen (Erleuchtung), Befreiung aus 
dem samsarischen Kreislauf, Transformation, Erlösung vom Leiden und von der Ver
gänglichkeit möglich. Dank des Nirvana als bereits Gegebenem kann dem Leiden durch 
die restlose Aufhebung und Vernichtung des Begehrens ein Ende gesetzt werden kann. 
Das Erlöschen der Begierde selbst ist das Nirvana. Das Nirvana stellt somit ein bereits 
Gegebenes und doch erst noch als Ziel zu Erreichendes dar. Wer dank seiner die Unwis
senheit und das Begehren überwunden, die Erleuchtung erlangt und die Buddhaschaft 
realisiert hat, sieht die Dinge, wie sie wirklich sind, erkennt die non-duale Einheit von 
allem. Erlösung bedeutet mithin im Buddhismus Überwindung des Leidens und der 
Vergänglichkeit durch Überwindung der Unwissenheit und des Anhaftens, bedeutet 
Erlöschen des Karmas und Befreiung aus dem leidvollen Kreislauf der Wiedergeburten 
durch Erlangen des Nirvana. 

Die vierte edle Wahrheit lautet wiederum in der Buddha zugeschriebenen Predigt 
von Benares: 

„Dies wahrlich, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit vom Wege, der zur Vernichtung des 
Leides führt. Es ist der edle achtteilige Pfad, der da heißt: rechte Anschauung, rechte 
Gesinnung, rechte Rede, rechte Tat, rechtes Leben, rechtes Streben, rechtes Überden
ken und rechtes Sichversenken.“693 

Nach Buddha umfasst der Weg zur Erlösung vom Leiden acht Glieder, die sich im Grunde 
nur gleichzeitig und in gegenseitiger Abhängigkeit verwirklichen lassen. Die aus spi
ritueller Erfahrung gewachsene spätere Tradition teilt diesen achtgliedrigen Pfad, den 
Buddha gewiesen hat, in drei Abschnitte oder drei Etappen ein. Die erste Etappe bildet 

692 Von Brück 105. 
693 Reden des Buddha 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 317 

die Sittlichkeit (oder Tugend); zu ihr gehören die Glieder 3, 4 und 5 des Pfades: die rechte 
Rede, das rechte Handeln und die rechte Lebensführung. Die Sammlung (oder Medita
tion) macht die zweite Etappe aus; zu ihr zählen die Glieder 6, 7 und 8 des Pfades: die 
rechte Anstrengung, die rechte Achtsamkeit und die rechte Sammlung. Die dritte Etap
pe ist schließlich die Weisheit; sie beinhaltet die Glieder 1 und 2 des Pfades: die rechte 
Erkenntnis und die rechte Gesinnung. Der achtfache Pfad führt somit in dynamischer 
Sicht von der Sittlichkeit, die auf das Heil vorbereitet, über die meditative Versenkung 
schlussendlich zur angestrebten Weisheit. 

Die Sittlichkeit mit dem rechten Reden und Handeln und mit der rechten Lebens
weise gehört im Buddhismus zum Heilsweg und ist Voraussetzung für die Erlösung. Ih
re Lehre ist Teil der buddhistischen Erlösungslehre. Bei ihr handelt es sich um eine reine 
Gesinnungsethik. Es kommt entscheidend auf die Motivation, auf die Absicht an, nicht auf 
die Handlung als solche. Durch die universale Weltordnung (dharma) ist garantiert, dass 
eine gute Gesinnung eine gute Frucht der Tat und eine schlechte Gesinnung eine schlech
te Frucht der Tat hervorbringt. Für die richtige innere Einstellung sind die beiden Grund
tugenden karuna (Mitleid, Mitgefühl, Barmherzigkeit mit allen Leidenden) und mudi
ta (Güte, Zärtlichkeit, frohe Heiterkeit, Freude über die, die gerettet sind) wesentlich. 
Großes Mitleid und große Güte machen das Wesen und die Haltung der Buddhas aus. 
Zusammen mit metta (Freundlichkeit, allumfassende bzw. wohlwollende Liebe zu allen 
Wesen) und upekkha (Ausgeglichenheit, Gleichmut gegenüber Freund und Feind) bilden 
sie die vier „göttlichen Verweilungszustände“, die alle Menschen erstreben sollen und 
durch die sich der buddhistische Heilige (arhat) auszeichnet. Ein von Mitleid und Gü
te, Liebe und Ausgeglichenheit bestimmtes, selbstloses, heilsames Handeln bringt heil
sames Karma hervor und hat Folgen, die sowohl für den Handelnden als auch für das 
Objekt beziehungsweise den Adressaten der Handlung gut sind. Beide, Subjekt und Ob
jekt der Handlung, sind ja nach buddhistischer Auffassung letztlich Aspekte der einen 
nicht-dualen Wirklichkeit. Weil alles miteinander zusammenhängt, wirken sich Taten 
aus guter Gesinnung nach allen Seiten gut aus. Ein von den unheilsamen Grundübeln 
der Gier, des Hasses und der Täuschung bestimmtes Tun hingegen bringt böses, unheil
sames Karma hervor und zieht schlechte, unheilsame Folgen nach sich. Daher kommt 
es in der buddhistischen Ethik weniger auf die sittlichen Imperative als auf das Geistes
training an. Es kann das Bewusstsein von den Grundübeln reinigen und in den Grund
tugenden bestärken. 

Die buddhistische Ethik ist eine Stufenethik. Die Erfüllung bestimmter Gebote hängt 
vom spirituellen Reifegrad beziehungsweise vom Status (ob Mönch oder Laie) ab. Für 
diejenigen, die sich als Mönche oder Nonnen aus der Welt zurückgezogen haben, gelten 
andere Verhaltensregeln als für diejenigen, die in der Welt leben. Dennoch gibt es grund
legende Verhaltensregeln, die alle betreffen. Laien wie Mönche sollen allen Lebewesen 
Sympathie (anukampana) entgegenbringen. Und alle sollen – im Sinne der vier göttlichen 
Verweilungszustände – allen anderen mit Mitleid und mit Güte beziehungsweise Barm
herzigkeit, mit wohlwollender Liebe ohne emotionale Bindung und mit Gleichmut be
gegnen. Diese grundlegenden Einstellungen konkretisieren sich in den fünf Vorschriften 
für die Laien, die selbstverständlich auch die Mönche einzuhalten haben und die Buddha 
als eine Art von Minimalregeln für richtiges Verhalten aufgestellt hat: kein Leben verlet
zen, nicht stehlen, nicht lügen, kein sexuelles Fehlverhalten üben, keine Rauschmittel 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


318 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

nehmen.694 Das Nichttöten und Nichtverletzen von Leben ist dabei die erste Grundlage 
sittlichen Verhaltens. Auch Tieren gebührt Schutz vor Gewalt und Verletzung. Und auch 
Pflanzen, obwohl sie nicht als Lebewesen zählen, da sie nicht leiden, dürfen nicht mut
willig zerstört oder willkürlich beschädigt werden. 

Von der Sittlichkeit führt der Erlösungsweg zur Sammlung, zur Meditation. Im acht
fachen Pfad umspannt die Meditation die rechte Anstrengung, die rechte Achtsamkeit und 
die rechte Sammlung. Den Grund legt die rechte Anstrengung: Der Übende soll sich mü
hen, soll über seinen Geist wachen und nicht erlahmen. Tagsüber soll er immer wieder 
die rechte Achtsamkeit üben bei allem, was er gerade tut. Rechte Sammlung praktiziert 
er, wenn er sich zurückzieht, still sitzt und sich versenkt. 

Schon sehr früh lassen sich im Buddhismus drei Hauptformen der Meditation er
kennen. Diese sind „die Vipassana-Meditation, die der Entwicklung des Klarblicks dient; 
die Samatha-Meditation, welche die Geistberuhigung zum Ziel hat, und die Brahmavi
hara-Meditation, der es nicht primär um die Beobachtung und Kontrolle der geistigen 
und psychischen Vorgänge im eigenen Inneren geht, sondern darum, die als göttli
che Verweilungszustände bezeichneten Geisteshaltungen: Mitfreude, Mitempfinden, 
Gleichmut und Liebe auf die ganze Welt auszudehnen“695. 

1. Das Ziel der Vipassana („Einsicht“) genannten Meditation besteht darin, alles so zu 
erkennen und anzuerkennen, wie es in Wirklichkeit ist, das heißt sich aller urteilenden 
Bewertungen zu enthalten. Ziel ist also das „Gewahrwerden“. Dieses Ziel wird durch die 
Methode der reinen Achtsamkeit verwirklicht. Buddha lehrte die Achtsamkeit als den 
einzigen Weg zum Nirvana. „Aus diesem Grund genießt die Satipatthana-Meditation, die 
Vergegenwärtigung durch Achtsamkeit, so hohe Achtung. Achtsamkeit hat sich auf jeden 
Lebenvollzug zu richten. Nichts darf als blanker Automatismus ablaufen.“696 Der Übende 
geht und steht, isst und trinkt, denkt und fühlt voll bewusst. Was immer er tut, er erlaubt 
seinem Geist nicht, davon abzuschweifen. Die Hauptübung, das achtsame Ein- und Aus
atmen, kann er immer und überall durchführen. „Der Pali-Kanon nennt vier Aspekte, auf 
die der Mensch seine Achtsamkeit lenken soll: auf den Körper, auf das Gefühl, auf den 
Geist und auf die Objekte des Geistes. Diese vier Aspekte werden noch einmal in ver
schiedene Bestandteile untergliedert. So zielt die Betrachtung des Körpers z. B. auf die 
Körperhaltung, auf die Atmung, auf die Vergänglichkeit des Körpers etc.“697 

In der Vipassana-Meditation wird der Übende des unaufhörlichen Wandels von allem 
gewahr, was er bislang für sein „Ich“ gehalten hat und wird sich seiner Vergänglichkeit 
bewusst. Dem ständigen Werden und Vergehen hält nichts stand, nichts bleibt, wie es 
war, nichts, wie es jetzt ist. 

2. Neben der Vipassana-Meditation gab es im Buddhismus von Anfang an die Samatha- 
Meditation, das heißt die „Konzentration“, die stufenweise Versenkung. Sie „besteht aus 

694 Bd. 1, Kap. 3.4.4. 
695 NHThG Band 3, 50. 
696 Ebd. 51. 
697 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 319 

vier aufeinander folgenden Versenkungsstufen, den dhyanas. Die erste Stufe ist gekenn
zeichnet durch die Lösung von unheilsamen Geistzuständen, die zweite durch Überwin
dung des diskursiven Denkens, wodurch sich innerer Frieden einstellt, der den Geist mit 
Glück und Freude erfüllt. Auf der dritten Stufe verweilt der Geist in reiner Achtsamkeit, 
was noch als Glück empfunden wird. Auf der vierten Stufe sind alle Empfindungen über
wunden. Der Geist verharrt in absoluter Gelassenheit.“698 Manche Texte kennen über 
diese vier Vertiefungen hinaus noch vier weitere Vertiefungen. Für den Meditierenden 
kann jede Wahrnehmung von Formen und Gestalten aufhören, er kann zu reinem lee
rem Bewusstsein gelangen, er kann die Erfahrung des Nichts machen und schließlich 
in der achten Vertiefung einen Versenkungszustand erreichen, der jenseits der Unter
scheidung von Wahrnehmung und Nichtwahrnehmung liegt. Vom Zustand des völli
gen Gleichmuts und des reinen, inhaltsleeren Bewusstseins aus kann der Meditierende 
schlussendlich in einer mystischen Intuition zur höchsten Erkenntnis, zur Erleuchtung 
gelangen und sich die vollkommene Weisheit aneignen. 

3. Zur Brahmavihara-Meditation, in der es um die Ausweitung der vier göttlichen Ver
weilungszustände auf die ganze Welt geht, gehört auch speziell die Meditation zur Er
weckung der Liebe (metta). In ihr sehen die Meditierenden Freund und Feind leibhaftig 
vor sich, um sie mit Liebe zu durchdringen. 

Im Lauf der buddhistischen Tradition entwickelten sich zudem in den jeweiligen Schul
richtungen weitere Meditationsübungen, die alle zur höchsten Erkenntnis geleiten sol
len. Die im Westen bekanntesten sind die tantrische Kundalini-Meditation, die mit der 
hinduistischen Kundalini-Meditation verwandt ist, mehr aber noch die Zen-Meditation, 
die auf den Zen-Buddhismus zurückgeht. Der Überlieferung nach brachte der indische 
Mönch Bodhidharma um 520 nach Christus den Meditationsbuddhismus, das heißt die 
Meditationsschule des Mahayana-Buddhismus, nach China, wo er sich in vielen Hin
sichten mit der kongenialen Lehre und Lebensart des Daoismus verband. Daraus ging 
jene Form der geistigen Schulung hervor, die wir heute als Zen kennen. Während in der 
Südlichen Schule die plötzliche, „blitzartige“ Erleuchtung gelehrt wurde, wurde in der 
Nördlichen Schule die allmähliche Erleuchtung vertreten. Von den sieben Schulrichtun
gen der Südlichen Schule gelangten im 12./13. Jahrhundert zwei nach Japan, wo sie bis 
heute lebendig sind: die Rinzai-Schule und die Soto-Schule. 

Die zwei Hauptmethoden des Zen-Weges sind die schweigende Meditation im Hock
sitz (japanisch zazen) und die Koan-Übung. Das Zazen ist eine Yoga-artige Meditations
weise. Es misst der Körperhaltung des Lotussitzes und der Atemregulierung große Be
deutung bei. Das Sitzen soll jenen Zustand des inneren Gleichgewichts hervorbringen, 
welcher der Erleuchtung dienlich ist. Das Koan, eine chinesische Erfindung, ist eine ra
tional unlösbare, paradoxe Aufgabe, die dem Übenden zur Überwindung des Verstandes
denkens und zum Durchbruch in tiefere psychische Schichten verhelfen soll. Während 
in Japan die Soto-Schule nur die Methode des Zazens übt, verwendet die Rinzai-Schule 
auch die Methode des Koan. Zazen und Koan sollen den Meditierenden zur Erleuchtung 

698 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


320 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

führen, also zu jener alle begriffliche Kategorien übersteigenden, befreienden, ganzheit
lichen Selbsterfahrung, die die Zen-Jünger als Schau des eigenen Wesens und als Bud
dha-Werdung, das heißt als Bewusstwerden der Einheit mit dem kosmischen Buddha 
oder mit der im Kosmos wie im Selbst anwesenden Buddha-Natur deuten. 

Über die Kundalini- und die Zen-Meditation hinaus gibt es in Ostasien eine Art Her
zensgebet. Der Übende wiederholt immer wieder eine Formel, anfangs laut, dann leise, 
endlich tief im Innern. Angestrebt wird, wenigstens einen erlösenden Augenblick lang 
wahrhaft ichlos zu sein. Ziel all dieser Meditations- und Versenkungsmethoden wie des 
gesamten Buddhismus ist es, den Geist von seinen Verhaftungen und falschen Anschau
ungen zu befreien und zur höchsten Erkenntnis (Erleuchtung, Weisheit) und zum um
fassenden Mitleid zu führen. Die ersten beiden Glieder des achtfachen Pfades zur Über
windung des Leidens zielen dementsprechend auf die Weisheit, nämlich die rechte Er
kenntnis und die rechte Gesinnung. Mit der rechten Erkenntnis oder rechten Ansicht ist 
die Einsicht in die vier edlen Wahrheiten und in die Lehre vom Nicht-Selbst gemeint. 
Nur die Erleuchtung, nur die volle Weisheit kann letztlich von der Illusion des Ich ganz 
befreien. Mit der rechten Gesinnung schließt sich in gewissem Sinn der Kreis. Denn mit 
ihr hebt die Sittlichkeit an und in sie, als Teil der Weisheit, mündet der Weg. 

Der vierten edlen Wahrheit Buddhas zufolge gibt es somit einen Weg der Erlösung 
von allem Leiden. Es ist der achtgliedrige Pfad, der zeigt, wie die grundlegende Unwis
senheit, die zusammen mit dem Begehren hauptsächlich das Leiden verursacht, über
wunden werden kann. Er führt vom sittlichen Verhalten über die Meditation zur Weis
heit und so zur Erleuchtung, zur höchsten Erkenntnis. 

Literatur 

Reden des Buddha, Reclam, (1957) 2001. 
Die vier edlen Wahrheiten. Texte des ursprünglichen Buddhismus, Reclam, (1983). 
Michael von Brück: Buddhismus, 1998. 
Peter Eicher (Hg.): Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe. Band 1–4 [= NHThG], Neu

ausgabe 2005. 

2.4.4.4 Buddhistische liebende Anhaftungslosigkeit und christliche 
anhaftungslose Liebe 

Buddhisten erfahren und deuten die existentielle Grundsituation des Menschen anders 
als Christen. Für sie steht die Erfahrung der Vergänglichkeit und des Leidens im Vorder
grund. Nur weil es die unbedingte transzendente Wirklichkeit des Nirvana gibt, ist Erlö
sung und Befreiung aus der Vergänglichkeit und dem Leiden möglich. Bei der Erleuch
tung wird das Nirvana als das „Todlose“ erfahren, als das, was selbst frei ist von jeder Ver
gänglichkeit und jedem Leid und daher zur Unvergänglichkeit und Leidlosigkeit befreit. 
Primäres Ziel des spirituellen Weges ist deshalb im Buddhismus die Anhaftungslosig
keit, durch die allein sich Leid, Vergänglichkeit und Tod überwinden lassen. Mit der An
haftungslosigkeit geht aber im Buddhismus die selbstlose Liebe (karuna) einher. Durch 
die Befreiung von der Anhaftung erlangt der Erleuchtete beim Erwachen umfassende 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 321 

Weisheit und umfassende Liebe. Diese universale Liebe ist eine nicht unterscheidende 
Liebe, die nicht zwischen Freund und Feind unterscheidet und den Feind genauso einbe
zieht. Das buddhistische Erlösungsideal besteht demnach in einer vollkommen selbst
losen, nicht-unterscheidenden, liebenden Anhaftungslosigkeit. 

Anders als Buddhisten erfahren und deuten Christen die menschliche Grundsitua
tion nicht so sehr in Kategorien der Vergänglichkeit als vielmehr in Kategorien der in
terpersonalen Bezogenheit. Für sie ist die Unheilssituation des Menschen deshalb vor 
allem durch die „Sünde“ als gebrochene, gestörte Beziehung, als Unfähigkeit, Gott und 
den Nächsten zu lieben, geprägt. Christen erfahren ihre Unerlöstheit als Sünde, weil sie 
die transzendente Wirklichkeit als personalen Gott, als personales Gegenüber verstehen 
und sich selbst in einer interpersonalen Beziehung zu dieser Wirklichkeit sehen. Die
se Beziehung ist von Gott her ausschließlich durch die Liebe bestimmt. Das Vertrau
en auf die Liebe Gottes und die Erfahrung dieser Liebe kann den Menschen allmählich 
von seiner sündhaften Selbstbezogenheit befreien und ihn dazu befähigen, Gott und den 
Nächsten mehr zu lieben.699 Die christliche Nächstenliebe ist dabei ebenfalls universal 
und schließt auch den Fremden und den Feind ein.700 

Gott in seiner Liebe vergibt dem Menschen nicht nur seine Sünden, sondern befreit 
ihn vom Tod, indem er ihn auferweckt701, und will ihn der Welt gegenüber frei machen. 
Der Christ ist noch in der Welt, aber im Idealfall nicht mehr von der Welt.702 Zum christ
lichen Ideal der göttlichen, nicht-selbstbezogenen Liebe gehört daher auch eine gewisse 
Loslösung von der Welt. Mit der christlichen Liebe geht eine Form von Anhaftungslosig
keit einher. Das christliche Erlösungsideal ist die anhaftungslose, selbstlose, umfassende 
Liebe. 

Im Christentum hat hauptsächlich die mystische und die monastische spirituelle 
Tradition den Wert der Selbstlosigkeit und Anhaftungslosigkeit hochgehalten. In der 
ignatianischen Spiritualität, die auf Ignatius von Loyola zurückgeht, gilt die sogenannte 
„Indifferenz“ als hohes Ideal.703 Damit ist ein gewisser Gleichmut gegenüber den Wech
selfällen des Lebens, aber insbesondere auch eine innere Ungebundenheit und Freiheit 
gegenüber den „Dingen“ der Welt gemeint.704 Der Mensch soll die Dinge der Welt so weit 
gebrauchen, als sie ihn seinem Ziel, das Gott selbst ist, näher bringen, und sie soweit 
lassen, als sie ihn vom Ziel abbringen, wie Ignatius im „Prinzip und Fundament“ seiner 
Geistlichen Übungen anweist.705 Deshalb soll sich der Mensch allen geschaffenen Dingen 
gegenüber gleichmütig (indiferentes) verhalten und von seiner Seite aus „Gesundheit 
nicht mehr verlangen als Krankheit, Reichtum nicht mehr als Armut, Ehre nicht mehr 
als Schmach, langes Leben nicht mehr als kurzes, und folgerichtig so in allen übrigen 
Dingen“706. Die ignatianisch-christliche Indifferenz entspricht der buddhistischen An
haftungslosigkeit und dem buddhistischen Gleichmut (upeksa). Letztere bedeutet nicht 

699 Mk 12,28–31. 
700 Mt 5,43–48. 
701 Röm 8,38f. 
702 Joh 17,9–19. 
703 Dazu auch Kap. 2.5. 
704 Bd. 1, Kap. 1.5.3. 
705 Ignatius: Geistliche Übungen (Exerzitienbuch = EB), Nr. 23. 
706 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


322 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Gleichgültigkeit, sondern Gleich-Gültigkeit. Der Mensch soll gegenüber allen Wesen 
und Personen die gleiche wohlwollend-liebevolle und nicht-wertende Einstellung ent
wickeln, völlig ungeachtet der subjektiven Empfindung, ob ein Ereignis als angenehm, 
unangenehm oder neutral erlebt wird. Gleichmut ist die Tugend des „Nicht-Bewertens“. 

Das Ideal der Anhaftungs- und Selbstlosigkeit war dem Christentum von Anfang an 
bekannt. Bereits Paulus rät seinen Mitchristen – freilich in Erwartung der Parusie (der 
baldigen Wiederkunft Christi) –, die Dinge der Welt so zu besitzen, als besäßen sie sie 
nicht, da die Gestalt dieser Welt vergehe.707 Nach dem Johannesevangelium sollen Chris
ten zwar noch in der Welt leben, aber nicht mehr von der Welt sein.708 Das Ideal christ
licher Liebe schließt die Anhaftungslosigkeit ein. 

Die christliche und die buddhistische Erlösungskonzeption unterscheiden sich in ih
rem Ansatz. Für Christen ist das Erlösungsgeschehen im Wesentlichen ein Beziehungs
geschehen. Erlösung ist eingebettet in die personale Beziehung zu Gott. Sie besteht im 
Kern darin, dass Gott dem Menschen seine persönliche Schuld verzeiht und die gestörte 
Beziehung wieder herstellt. Gott erlöst den Menschen, indem er ihn letztlich von Sün
de und Tod befreit und zu selbstloser Liebe befähigt, und diese Erlösung ist durch Jesus 
Christus vermittelt. 

Für Buddhisten ist das Erlösungsgeschehen im Wesentlichen ein Bewusstseinsge
schehen. Der Mensch wird vom Leiden und von der Vergänglichkeit erlöst, indem er sei
ne Bewusstseinsverunreinigungen, allen voran seine Unwissenheit und sein Begehren 
überwindet. Eine Reinigung des Bewusstseins ist aber letztlich nur in der Kraft des Nir
vana möglich. 

Trotz unterschiedlicher Ansätze streben Buddhisten und Christen im Grunde das
selbe Erlösungsideal an: die liebende Anhaftungslosigkeit beziehungsweise die anhaf
tungslose Liebe. 

2.4.4.5 Selbsterlösung oder Erlösung durch Gnade? 
Aber nicht nur im Hinblick auf das Erlösungsideal, auch im Hinblick auf andere Aspekte 
der Erlösung sind Annäherungen zwischen Christentum und Buddhismus möglich. Oft 
werden einander das Christentum als Gnadenreligion und der Buddhismus als Religion 
der Selbsterlösung gegenübergestellt. Tatsächlich ist für beide Religionen die Existenz 
der transzendenten Wirklichkeit Voraussetzung und Bedingung, Grund, Grundlage und 
Garant der Erlösung. Ohne die transzendente Wirklichkeit bestünde für den Menschen 
keine Chance zur Erlösung aus der bedingten leidvollen vergänglichen Situation. Der 
Buddhist muss zwar durch sittliche und spirituelle Anstrengung sein Karma und damit 
seine Ausgangsbedingungen für die Erlösung beziehungsweise Erleuchtung zu verbes
sern suchen. Aber wäre ihm die heilbringende unbedingte Wirklichkeit im Grunde nicht 
schon gegenwärtig, könnte er auf dem Erlösungsweg nicht weiterkommen und die Erlö
sung (Erleuchtung, Befreiung, Transformation) nicht erlangen. Das Absolute stellt nicht 
nur das transzendente Ziel des spirituellen Lebens dar. Es gibt auch aus sich heraus den 
Antrieb zur Befreiung. Im Buddhismus lässt sich deshalb das sittliche und spirituelle 
Bemühen um Erlösung als Mitwirken mit dem Absoluten verstehen. 

707 1 Kor 7,29–31. 
708 Joh 17,9–19. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 323 

Darüber hinaus kennen auch Buddhisten Erlösungsmittler. Dem Mahayana zufol
ge helfen zahllose Bodhisattvas und Buddhas den Menschen auf dem Weg zur Erlösung. 
Der Bodhisattva entwickelt zunächst den Willen zur Erleuchtung in sich. Indem er zum 
Erwachen (bodhi) gelangt, verschwinden für ihn alle raum-zeitlichen dualistischen Un
terscheidungen. Zentraler Inhalt des Erwachens ist die Erkenntnis (prajna), dass die Un
terscheidung in individuelle Differenzierung letztlich nicht gültig ist. Die Unterschei
dung in „Eigenes“ und „Anderes“ gilt zwar auf der Ebene der konventionellen Wahrheit, 
ist aber vom Standpunkt des nicht-dualistischen erwachten Bewusstsein, also von der 
höheren Wahrheit aus, hinfällig. „Eigenes“ und „Anderes“ sind nur Abstraktionen in
nerhalb einer unendlich ineinander verwobenen Einheit. Daher können alle Bodhisatt
vas ihre „eigenen“ erworbenen positiven Bewusstseinsformungen, ihre karmischen „Ver
dienste“, auf „andere“ übertragen. Sie tun dies kraft ihrer heilenden Hinwendung zu al
len Wesen (karuna). Die Karuna ist nur die Kehrseite des Erwachens. Der Bodhisattva 
erweist seine durch die Erleuchtung erlangte Erkenntnis oder Weisheit gerade darin, 
dass er sich durch tätiges Mitleid in die samsarische leidvolle Welt hineinbegibt, um alle 
Wesen zur Befreiung zu führen. Vom Erwachen der Bodhisattvas sind darum zwangs
läufig die anderen Wesen betroffen. Sie profitieren spirituell davon auf ihrem Weg zur 
Erlösung. Die positive Kraft der Bodhisattvas ommt also zwangsläufig anderen Wesen 
zugute. Die noch nicht erlösten Wesen müssen und können sich nicht einfach selbst aus 
eigener Kraft und durch eigene Anstrengung allein befreien. 

Besonders deutlich tritt das im Buddhismus des Reinen Landes (in Ostasien) zu Ta
ge. Der Bodhisattva Dharmakara, der zum Buddha Amitabha709 wurde, legte das Gelübde 
ab, alle Lebewesen retten zu wollen. Buddhisten des Reinen Landes vertrauen deshalb 
bezüglich ihrer Erlösung vollkommen auf „die Andere Kraft“, die Gnade Amitabhas, so
gar bis zum Ausschluss der eigenen Anstrengung. Dem Mönch Honen (1133–1212) zufol
ge kann der Mensch von sich aus den Willen zur Erleuchtung (bodhicitta) nicht erwecken. 
Wenn er aber an Amitabha glaubt und ihn anruft, erlöst ihn dieser. Der Glaube und das 
Vertrauen in Buddha sowie die Anrufung Buddhas genügen demnach für die Erlösung. 
Der Schüler Honens, Shinran (1173–1262), ging noch einen Schritt weiter. Für ihn ist be
reits der Glaube des Menschen Folge der Gnade Amitabhas, nicht Folge der Aktivität des 
Menschen. Bereits der Glaube ist ein Geschenk der Gnade Buddhas, ist von der Gnade des 
Absoluten hervorgebracht und getragen. Nicht zu Unrecht hat man daher das Glaubens- 
und Gnadenverständnis des Buddhismus des Reinen Landes mit dem protestantischen 
Glaubens- und Gnadenverständnis verglichen. 

Nach christlicher Überzeugung geht die Gnade dem Glauben des Menschen nicht 
nur voraus, sondern bewirkt und trägt ihn. Auch heißt es schon im Philipperbrief: „Denn 
Gott ist es, der in euch das Wollen und das Vollbringen bewirkt, noch über euren gu
ten Willen hinaus.“710 Das Entscheidende und Wesentliche beim Heils- und Erlösungs
geschehen kommt von Gott. Der Mensch kann jedoch in seinem irdischen Leben zum 
Heil beitragen, indem er sich auf die Heilsinitiative Gottes einlässt. 

Eine glatte Gegenüberstellung, wonach das Christentum reine Gnadenreligion sei, 
der Buddhismus hingegen ganz auf Selbsterlösung angelegt sei, wird beiden Religionen 

709 Jap.: Amida butsu. 
710 Phil 2,13. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


324 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

nicht gerecht. In beiden soll sich der Menschen der transzendenten Wirklichkeit öffnen, 
über die er nicht verfügt. In beiden geschieht das Entscheidende bei der Erlösung und 
Befreiung des Menschen durch die Gnade und die Kraft der transzendenten Wirklichkeit 
selbst. 

2.5 Die Exerzitien des Ignatius von Loyola 

Im spirituellen Teil sollen an dieser Stelle die geistlichen Übungen des Ignatius von Loyo
la vorgestellt werden. Solche Übungen waren schon längere Zeit vor ihm bekannt. Sie wa
ren immer von methodischem Bemühen getragen und folgten einer gewissen Logik. „Zu 
nennen ist vor allem Bonaventura“ (1221–1274), der zum ersten Mal „eine Reihe von sys
tematischen geistlichen Übungen“ vorlegte.711 In seinem Gefolge sind sodann zu erwäh
nen: der Franziskaner Johannes de Caulibus (14. Jh.), dessen lateinische Meditationes vitae 
Christi 712 ein weitverbreitetes Volksbuch wurden, sowie Raimundus Lullus (1232–1316), 
aber auch die Wolke des Nichtwissens713 und Heinrich Seuse (1295–1366) mit seinem Büch
lein der ewigen Weisheit. „Für das 14. Jh. sind noch zu nennen: Ludolf von Sachsen, Heinrich 
Eger von Kalkar und Ruusbroec. Im 15. Jahrhundert vor allem Gerson, der die geistlichen 
Übungen auch für Laien zugänglich macht[e].“714 Besondere Bedeutung kommt in dem 
Zusammenhang der devotio moderna zu, insofern in ihr der Begriff seinen genauen Sinn 
erhält, nämlich als „eine Abfolge von geregelten Gebeten, von vorher festgesetzten Medi
tationspunkten, freilich unter Wahrung der Freiheit, den spontanen Impulsen des Geis
tes zu folgen, wenn sie sich einstellen“715. Die ganze Tradition gipfelt schließlich im Ex
erzitienbuch des Ignatius von Loyola (1491–1556), der nach seiner inneren Bekehrung 1521 
nach Montserrat kam und dort die Exerzitien des geistlichen Lebens von García Jiménez de 
Cisneros kennenlernte. Aus ihnen übernahm er den Aufbau und wesentliche Übungen 
für seine Exerzitien, in die zuerst allgemein (Kap. 2.5.1) und anschließend in einzelnen 
Teilen (Kap. 2.5.2) eingeführt wird. 

Literatur 

Anton Rotzetter: Lexikon christlicher Spiritualität, 2008. 
García Jiménez de Cisneros: Exerzitien des geistlichen Lebens (Deutsche Erstübersetzung 

aus dem spanischen Original), 2021. 

711 Rotzetter 153. 
712 Leben-Jesu-Betrachtungen. 
713 Werk eines unbekannten Autors aus dem 14. Jh. 
714 Rotzetter 153. 
715 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011 - am 13.02.2026, 20:10:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

