V. DIE URBANE REVOLUTION ALS
PHILOSOPHISCHE THESE

1. Die Metaphilosophie als Projekt

In ,,Die Zukunft des Kapitalismus* wird das ,,Projekt einer neuen, qualitativen
anderen Gesellschaft* als iibergreifendes Vorhaben, das iiber den eingeengten
Arbeitsbegriff hinaus alle ,,Krifte der Erkenntnis und Phantasie* mobilisieren
muss, vorgestellt. Der Prozess der gesellschaftlichen Entwicklung wird dem
direkten Zugriff politischer und gesellschaftsstruktureller Interpretationen
entzogen,' ohne dass eine Loslésung von den gesellschaftlichen Verhiltnis-
sen, eine Verselbststindigung des philosophischen Denkens oder eine Ab-
schaffung der Philosophie beabsichtigt ist. Weder die dialektisch-mate-
rialistische Selbstbegriindung, fuBend auf einer geschichtsmaterialisti-
schen Darstellung des Denkens und des Bewusstseins, noch die Vorstellung
der traditionellen, spekulativen Philosophie stehen zur Debatte, sondern eine
Selbstbegriindung des Denkens als dialektisch-materialistisch bestimmtes
Subjekt aus der ,,Totalitdt der gesellschaftlichen Praxis. ,,Gesellschaftliche
Produktion* als umfassende, geschichtliche Erzeugung des Menschen durch
den Menschen beinhaltet in der ,,Metaphilosophie® Arbeit, Warenproduktion
und Praxis als iibergeordnete Begriffe.

Die Aufhebung der Philosophie im metaphilosophischen Programm ist
nicht ,,schlicht ihre Abschaffung (nach der positivistischen oder szientisti-
schen These)“ oder ,,eine Verlingerung des traditionellen, spekulativen, sys-
tematisierten Denkens in mehr oder weniger erneuerter Form*, sondern sie
verweist, weil das ,,schopferische Vermdgen* sich nicht vollstindig und in-
tegral definieren lésst, auf das, ,,was in der lebendigen (produktiven, kreati-
ven) Tatigkeit durch den Begriff selbst gerade nicht erfasst werden kann®.

1 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 109.

239

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

Praxis und Poiesis als die bestimmenden Elemente, die gleichzeitig fiir die
geforderte Verkniipfung und gegenseitige Beeinflussung vom Alltag, dem
,wirklichen Leben und einer, im Sinn eines qualitativen Sprungs ,,aufgeho-
benen‘ Philosophie stehen. Die Neubestimmung dieser ,,Erbschaft” wird nach
der ,, Testamentserdffnung von ,.einer radikalen Kritik des Bestehenden in
allen Bereichen, ohne Abschwichungen und Kompromisse* bestimmt.” Die
kritische Bestandsaufnahme der philosophischen Begriffe® und ihre Konfron-
tation mit der Praxis sollen in einer ,,doppelten Bewegung* die Begriffe mit
der Praxis und die Praxis mit den Begriffen konfrontieren, die formale Logik
und die dialektische Vernunft sollen als Instrumente und Mittel der theoreti-
schen Arbeit geklirt werden.* Die Selbstverwirklichung des Menschen mit
dem Orientierungsziel des ,,totalen Menschen muss als ,,grundlegendes Mit-
tel zur kritischen Erkenntnis und Verdnderung der bestechenden Welt* in ihrer
Tragweite und Giiltigkeit untersucht werden. Dem zugrunde liegt ein ,,Projekt
des Menschen als ,,Skizze*. Diese ,,Umrisszeichnung* hat sich noch nicht
konkretisiert,” ihre Anwendung auf den Alltag bleibt spekulativ. Mit dem Er-
kenntnisprozess verschrinkt ist das Projekt ,,aus der Erkenntnis des Alltags
nicht abzuleiten wie eine Konsequenz aus ihren Primissen*®.” Das Alltagsle-
ben, das sich fragmentiert darstellt, setzt den Moglichkeiten einer umfassen-
den Analyse Grenzen und verhindert (noch) die mogliche Revolte: ,,Das Den-
ken versteht den Alltag erst, wenn Unbehagen und Verweigerung aufkom-
men, wenn der praktische Wunsch und Wille zur Verdnderung des Alltags
deutlich wird.“® Der verzogerten Aufnahme der Wirklichkeit muss mit der
»Rekonstruktion einer Totalitdt begegnet werden, die ,.diese fragmentierte
und zugleich monotone Realitit wieder zu einem Ganzen“ zusammenfiigt.”

2 Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 113; orig., p. 105.

Lefebvre zitiert u.a. ,,Bewusstsein, Erkenntnis, Vernunft, Freiheit, Welt, Form,
Mensch, Inhalt, Schonheit, Wahrheit, Natur, Logik, Dialektik, Entfremdung,
Kreation usw.* (Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 113; orig., p. 105.)
Hierzu: Teil 11, Kapitel 7: Das Urbane als reine Form; Zu einer konkreten Logik.
Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 114; orig., p. 106.

Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 122; orig., p. 112s.

Lefebvres Position ist gegen eine orthodoxe, marxistische Geschichtsinterpreta-
tion gerichtet, die als revolutiondres Potential einzig und allein die Arbeiterklas-
se erkennt: ,,Als Marx die Sphiren der Spekulation verlie3, um die Praxis zu er-
forschen, brachte er die dialektische Analyse dem Alltag nahe; aber das Proleta-
riat seiner Zeit war noch nicht in der Alltiglichkeit untergetaucht. [...] Fiir Marx
stellte die proletarische Negativitit die biirgerliche Gesellschaft insgesamt in
Frage, und doch sollte sie das Alltagsleben des Proletariats zu seiner Positivitét
treiben. [...] Wir konnen nicht vergessen, dass fiir Hunderte von Millionen, ja
vielleicht fiir Milliarden von Menschen die Frage nicht heif3t, wie man das All-
tagsleben veridndern kann, sondern wie man tiberhaupt zu einem Alltagsleben
gelangen kann.“ (Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 122; orig., p. 113.)

Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 122; orig., p. 113.

9 Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 122; orig., p. 113.

W

~N ok

[ee)

240

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

Lefebvre nimmt die Importanz der Arbeiten zur Stadt — sie erscheinen spéter
— vorweg, begriindet ihren Aufbau und ihren Stellenwert. Vor allem die her-
ausragende Position von ,,La révolution urbaine* wird antizipierend belegt:

,,Das handelnde Erkennen entfaltet sich in Bildern, in den Bildern eines verwandel-
ten Lebens; zugleich muss dieses Erkennen eine Praxis der Verdnderung durchma-
chen. Der Akt, der Erkenntnis und Praxis inauguriert, ist poietisch: Er schafft
gleichzeitig Begriffe und Bilder, Erkenntnis und Traum.*'

»Strategische Hypothese®, ,, Transduktion®, ,,U-topie®, ,,Virtualitit®, ,,Blind-
feld®, ,,regressiv-progressiv‘ usw. erweitern in der ,,Revolution des Urbanen*
das metaphilosophische Programm, das hier eine am Alltag orientierte Illust-
ration erfihrt:"!

,Nur scheinbar haben wir uns die ,Stadt’ zum Thema gestellt, um ihre Entstehung,
ihre Verdnderung, ihren Wandel zu beschreiben und zu analysieren. In Wirklichkeit
haben wir nur ein virtuelles Objekt aufgezeigt; es hat uns die Moglichkeit zur Dar-
stellung der Raum-Zeit-Achse gegeben. Die Zukunft hat ein Licht auf die Vergan-
genheit geworfen. An Hand des Virtuellen haben wir das Erreichte untersuchen und
einordnen konnen. '

Das ,,Ende der Stadt“, in ,,La révolution urbaine* thematisiert, integriert sich,
da ,,sehr viel ergiebiger und kreativer* als die Vorstellung der Stadt als ,Re-
novierungsobjekt‘, ebenfalls in das Konzept des metaphilosophischen Projek-
tes, die Alltdglichkeit zu verwandeln. Die These, dass in der Moderne der Be-
griff Stadt keine Giiltigkeit mehr hat, wird, da sie auf einmalige Weise er-
laubt, das ,,metaphilosophische Programm® zu illustrieren, demnach vor allem
taktisch begriindet:"® ,Das groBartige Bild von der freien Stadt (der polis oder
Cité), das noch dazu dient, die menschliche Wiiste illusorisch mit Leben zu
erfiillen” und dem entgegen der ,,Konkurrenzkapitalismus®, der dieses ,,grof3-
artige Erbe* ,,besudelt, aufgerissen und verstimmelt* hat."*

Mit der Stadt sterben am Eingang des zwanzigsten Jahrhunderts die meis-
ten der bis dahin in der Praxis benutzten Bezugspunkte: ,,von der Stadt bis zur
Nation, vom Sinnlichen, seit Jahrhun'derten Gewohnten, bis zu den intellektu-

10 Henri Lefeébvre, Metaphilosophie, S. 122f; orig., p. 113.

11 Zur Verbindung von ,,La révolution urbaine und ,,Metaphilosophie* siche auch
Teil II, Kapitel 2.4. Von der Philosophie der Stadt zur Metaphilosophie. Und:
Teil II, Kapitel 4.3. Die Verstddterung als Prozess.

12 Henri Lefebvre, Die Revolution der Stédte, S. 29; orig., p. 35.

13 Dies mag erkldren, warum Lefebvre den Begriff Stadt nicht konsequent durch
,Urbanisierung* bzw. Verstddterung ersetzt.

14 Vgl.: Henri Leféebvre, Die Metaphilosophie, S. 124; orig., p. 114s.

241

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

ellen (philosophischen) Modellen des Kosmos’ und der Welt.“"*> Tllustriert
durch den ,,abstrakten Raum*'® formuliert Lefebvre in Anlehnung an Marx
und Lenin eine ,,Ausweitung des Gesetzes der ungleichmdfigen Entwick-
lung®, charakterisiert durch eine ,,UngleichméBigkeit im Verhiltnis des ge-
sellschaftlichen Menschen zu seinen Werken“."” Stadt und Urbanisierung zih-

len in herausragender Weise zu diesen Werken.

15 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Metaphilosophie, S. 132; orig., p. 120.
16 Hierzu: Teil III, Kapitel 1: Der abstrakte Raum.
17 Vgl.: Henri Lefébvre, Die Metaphilosophie, S. 132; orig., p. 120.

242

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

2. ,La révolution urbaine*“ als
metaphilosophisches Projekt

Die Stadt als Oeuvre und Produkt

Mit der Aufhebung der Stadt-Land-Dichotomie wird die Stadt in ihren we-
sentlichen Fundamenten zerstort. Lisst sich noch von der politischen Stadt,
der Handels- und Industriestadt reden, wird mit der Unterordnung des Agrar-
sektors unter die Produktions- und Handelsmechanismen des sich ausbreiten-
den stidtischen Sektors der historische Begriff Stadt hinfillig. Die kritischen
Phasen der Entwicklung stehen fiir ihren unauthorlichen Identitétsverlust. Der
Ubergang von der Handels- zur Industriestadt, der Agrargesellschaft zur
Stadtgesellschaft fiithrt dazu, dass das Urbane sich wie ein Geschwiir iiber das
Land ausbreitet. Land und Stadt werden nach und nach zum integralen Be-
standteil einer Gesellschaft, die von den Anspriichen und Gesetzen der Indust-
rialisierung bestimmt wird. Das Bild der traditionellen Stadt bleibt in ihren
Dimensionen und Strukturen nicht mehr erkennbar; der Begriff wird zur his-
torischen Kategorie.

Diese Entwicklung, die Lefebvre in Anlehnung an Marx und Engels in
Verbindung mit der Arbeitsteilung und den jeweils herrschenden Produk-
tionsverhiltnissen sieht, gewinnt vor allem durch einen erweiterten Praxis-
Begriff an entscheidender Dimension. In ,,Sociologie de Marx* unterscheidet
Lefébvre zwischen den Titigkeiten, die sich mit der Materie und denjenigen,
die sich mit dem Menschen beschiftigen. Die Poiesis wird dem Verhiltnis des
Menschen zur Natur zugerechnet, sie verleiht dem Sinnlichen durch u.a.
landwirtschaftliche, handwerkliche, kiinstlerische Arbeit menschliche Form.
Praxis selbst erfasst auch die Beziehung zwischen Menschen, Handel, leiten-
den Tétigkeiten und staatlichen Funktionen.

,Im weiten Sinn begreift die Praxis die Poiesis in sich; im engeren Sinn bezeichnet
sie nur die pragmata, die augenblicklich von der Gesellschaft und ihren Mitgliedern
behandelten Angelegenheiten. '

Die Praxis, beim frithen Marx als sinnlich-menschliche Tatigkeit verstanden,
beinhaltet noch keine Trennung zwischen Praxis und Poiesis. Erst die Teilung
der Arbeit bedingt diese Trennung. Eine Analyse des Prozesses der Verstédte-
rung muss dieser entwicklungshistorisch begriindeten Trennung Rechnung
tragen und nach wie vor Poiesis und Mimesis als Modalitdten der Praxis be-
greifen.

1 Henri Lefebvre, Soziologie nach Marx, S. 40.

243

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

,»A notre avis, la praxis, réalité et concept, peut se décrire, s’analyser et s’exposer de
multiples manieres, dont aucune n’atteint et n’épuise la totalité qu’elle vise. [...] Il
faut éviter de la figer en une définition unilatérale, et surtout il faut mettre fin a
I’attitude intellectuelle qui réduit, au nom du marxisme, la production de I’homme
par lui-méme (I’appropriation par ’homme de la nature et de sa propre nature) a la
production économique. [...] La production matérielle n’est que condition et base
d’activités plus complexes. [...] La praxis ne peut se fermer et ne peut se considérer
comme fermée. Réalité et concepts restent ouverts et I’ouverture a plusieurs dimen-

. , . . 2
sions: la nature, le passé, le possible humain.*

Die auf der Praxis basierende Entwicklung vom ruralen zum urbanen Leben®
ist nicht nur Begleiterscheinung und Dokumentation der Entwicklung der
wirtschaftlichen Verhiltnisse, sie begreift das weite Feld von sozialen Phi-
nomenen, Empfindungen und Wahrnehmungen, Raum und Zeit, Bilder und
Vorstellungen, Sprache und Rationalitit, sozialen Theorien und Praktiken.*
Die Stadt als Produkt der Arbeitsteilung ist ebenfalls ,,oeuvre“s, das von Poie-
sis und Mimesis geschaffen wurde. In ,,Le droit a la ville* spricht Lefebvre
von ,,stiadtischen Kreationen®, die insbesondere die Zeit vor der Industrialisie-
rung betreffen, ,,des créations urbaines les plus éminentes, les oeuvres les plus
,belles‘ de la vie urbaine* % sind: Die orientalische, den asiatischen Produkti-
onsverhiltnissen angepasste Stadt, die antike griechische und die romische
Stadt mit dem Merkmal der Sklavenhaltung und die mittelalterliche Stadt
zwischen Feudalstrukturen und neuem Bewusstsein eines aufstrebenden, sich
an Handwerk und Handel orientierenden Stadtbiirgertums. Zur Zeit der ein-
setzenden Industrialisierung charakterisiert die Stadt bereits eine neue Eigen-
stindigkeit, die, geprigt von regem Geld- und Warenaustausch, sich als Zent-
rum des politischen, sozialen und finanziellen Lebens positioniert hat. Thre
tradierten Strukturen bleiben in diesem Stadium der Entwicklung noch als den
neuen Handelsmechanismen unterworfenes, kulturelles Erbe erkennbar. Der
Urbanismus ist Strategie, Mittel im Kampf um den Erhalt der Macht. Die
Stadt als Produkt und Oeuvre spiegelt sich in diesem Entwicklungsprozess.

Am Eingang steht die Stadt als Kreation, die sich jeder historischen Inter-
pretation verweigert.

,,Es versteht sich von selbst, dass der Historiker die Suche nach den Grundlagen und
Griindungen der griechischen und romischen Stadt unbegrenzt weitertreiben kann.

2 Henri Lefebvre, La proclamation de la commune, p. 30s.

Vgl. hierzu: Teil II, Kapitel 1: Praxis und Prozess.

4 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Revolution der Stéddte, S. 34; orig., p. 41. Und Teil II,
Kapitel 3. Raum-zeitliche Felder.

5 Da der Begriff ,,Werk™ im Deutschen vielfiltig konnotiert ist, wird ,,oeuvre* in
hier mit dem Lehnwort ,,Oeuvre wiedergegeben.

6  Henri Lefebvre, Le droit a la ville, p. 11.

w

244

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

Er sieht einen geschichtlichen Prozess, dessen Erforschung er unbegrenzt vertiefen
kann, [...]. Dabei wird er niemals auf eine Schranke stoen. Nie wird eine unbekann-
te Macht, eine okkulte (mystische, theologische, philosophische) Kraft ihm sagen:
Halt ein, Historiker, du kannst hier nicht weiter! Hier hat eine Erfindung, eine Krea-

tion stattgefunden.*’

Die Kreation, angesiedelt in der ,,Morgenrdte unserer Zivilisation®, wo die
Dinge ,,durch andere Bande als die Logik miteinander verkniipft waren‘®, ge-
winnt an mythischer Dimension: Kosmologie, Poesie und politisches Handeln
sind noch nicht voneinander getrennt, die Menschen reproduzieren spielerisch
und glauben, in diesem Spiel und durch dessen Inszenierung eine héhere Ord-
nung der Dinge herbeifiihren zu konnen.

Die Formen der historischen Stadt — von ihren Anfingen bis zu ihrer Ex-
plosion — sind fiir Lefebvre auf zwei Formen reduzierbar: den Kreis und das
Viereck. Jede Ansammlung von Menschen an einem Ort ist immer anhand
einer dieser beiden Formen darstellbar, wobei fiir die Stddte, die ,,auf natiirli-
che Weise um einen befestigten Ort™ wie etwa eine Zitadelle, eine Burg usw.
herumwachsen, die Kreisform typisch zu sein scheint, die viereckige, offenbar
dltere Form — sie zeigt eingangs eher eine Ausrichtung zu bestimmten Him-
melskorpern — erst im Nachhinein in den Moglichkeiten eines praktischen
Gebrauchs erkannt wird.” Die frithen Stadtgriinder orientieren sich nicht an
den praktischen Notwendigkeiten der Stadt, die als Oeuvre die kosmischen
Eigenarten spiegelt: Die kreisformige Stadt reproduziert die Gesamtheit der
Welt, die Sonne, den Mond, die Kreisbewegungen der Sterne und der Plane-
ten, die viereckige Anordnung hingegen ,,bietet sich den Strahlen der Sonne
dar“."® Das Rad — vermutlich ahmt es die Bewegung der Sonne nach — dient
als Muster fiir stddtische Strukturen.

,Die Straen der Stadt imitieren die Speichen des Rades, die ihrerseits den Strahlen
der Sonne nachgebildet sind. Die Stadt selbst erscheint als das Zentrum der Welt, als
ihr Nabel. Im Zentrum der Stadt erheben sich — gleich der Nabe im Mittelpunkt des
Rades — der Tempel und der Palast, die als die Drehpunkte der Welt gelten.!!

Poiesis als die menschliche Aktivitit, die sich die Natur aneignet,12 den Hand-
lungsbezug des Menschen zur Natur ausdriickt und Mimesis als das Vermo-

7 Henri Lefébvre, Metaphilosophie, S. 231; orig., p. 196.

Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 226; orig., p. 192.

9 Lefebvre beruft sich auf den franzosischen Historiker und Urbanisten Pierre
Lavedan und seine Studien iiber die Stadtentwicklung: Pierre Lavedan (1926),
Qu’est-ce que I’'Urbanisme? Introduction a I’Histoire de 1I’Urbanisme.

10 Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 228; orig., p. 194.

11 Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 228f; orig., p. 194.

12 Vgl.: Henri Lefébvre, Metaphilosophie, S. 14; orig., p. 28.

e e}

245

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

gen, durch ,Nachahmung* praktisch zu formen und sich nach diesen Formen
zu richten, sind in dieser frithen Phase nicht zu trennen. Ist der Begriff der
Mimesis bei Aristoteles bereits auf die bloBe Nachahmung reduziert, gilt die-
se Einschrinkung bei Platon noch nicht. Mimesis ist fiir ihn nicht nur Kopie
eines duleren Modells, sie ist Hinwendung zum Unerreichbaren, ,,das sie zu
fassen und sich einzuverleiben versucht“ und ist selbst Anteil davon:
,,metexis“ als aktive und kreative Teilhabe. Aristoteles kann, so Lefebvre, den
platonischen Begriff der ,,metexis nicht mehr fassen. An Stelle der Poiesis
als ,.kreatives Handeln an den Dingen* ist die Pragmatik als ,,Handeln an den
Menschen* getreten. Logos und Pragmatik verbinden sich mit dem prakti-
schen und politischen Leben in der Stadt, deren eigentliche Grundlagen nicht
mehr zu erkennen sind. Die Poesie verliert ebenfalls an ihrer einstigen Trag-
weite. Thre Aussage wird zur puren Imitation, zum ,,verbal Gesagten“. Die
»groflen Bilder der Weltseele, der himmlischen Sphéren, der Erde und der
Harmonien* verschwinden allméhlich. Die ,,Symbole werden stumpf und ma-
chen Platz fiir die Zeichen, fiir den verbalen und geschriebenen Diskurs.“"

Die Stadt ist den Einfliissen der politischen, sozialen, geografischen,
selbst biologischen Entwicklungen ausgesetzt: ,,.Diachroniquement, la Ville
est ’oeuvre d’un groupe, en rapport avec une société globale dans laquelle
elle s’insére, ainsi qu’avec un Etat qu’elle domine ou subit. Une ville croit,
végete ou subit.“'* Mit der Industrialisierung biift die Stadt wesentlich an Au-
thentizitdt und ihrem Status als menschliche Kreation ein. Die moderne Stadt
zeugt nicht linger von einem ungebrochenen Verhiltnis des Menschen zu
seiner Umwelt und zur Natur: ,Triste évidence: le répétitif 1’emporte sur
I'unicité, le factice et le sophistiqué sur le spontané et le naturel, donc le
produit sur 1’oeuvre.” Die Mimesis als Pseudomimesis ist simple Imitation,
ohne kreative Eigenschaften; die Stadt Produkt im negativen Sinn des Wortes:
,répétable, résultat d’actes répétitifs.“15

Die Stadt Venedig ist in ,,La production de 1’espace® Illustration von Rea-
litdt und Idealitdt. Als Oeuvre einmalig, originell und original, den Raum zu
einer bestimmten Zeit, in der es einen Reifeprozess zwischen Geburt und Un-
tergang durchlduft, besetzendm, ist es dennoch kein Kunstwerk der Natur wie
die Rose von Silesius, die ohne Grund und ohne ihr eigenes Wissen schon ist.
Venedig ist als Produkt konzipiert, Ausdruck damaliger Produktionsver-
hiltnisse, der Handelsoligarchie. Aber Venedig besitzt Eigenschaften, die er-
ahnen lassen, dass es eine geheime Verbindung — ,,une relation plus subtile

13 Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 231; orig., p. 196. Der Sprache und
dem Diskurs stehen als Residuen ,,das Unsagbare und das Nichtgesagte* entge-
gen. (Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 19; orig., p. 32.)

14 Henri Lefebvre, La proclamation de la commune, p. 31.

15 Vgl.: Henri Lefebvre, La production de I’espace, p. 91.

16 Vgl.: Henri Lefébvre, La production de I’espace, p. 89.

246

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

que celle qui consiste soit en une identité, soit en une opposition* — zwischen
Oeuvre und Produkt gibt, die Hoffnung geben, dass eine dialektische Bezie-
hung besteht, ,tel que I'oeuvre traverse le produit et que le produit
n’engloutisse pas la création dans le répétitif.« "’

Die Pariser Kommune von 1871 ist ,,la grande et supréme tentative de la
ville pour s’ériger en mesure et norme de la réalité humaine“. Der 6konomi-
schen Vormachtstellung der Industrie und der politischen Allmacht des Staa-
tes, der modernen Stadt, ,,monstrueuse, téte énorme d’un corps qui n’est plus
le corps de cette téte, étant attaché a la rusticité (aux notables ,ruraux‘)“lx,
beherrscht von der Realitit des Geldes und des Kapitals, wird die ,,cité* — sich
am Beispiel der griechischen Polis und der romischen Urbs orientierend — als
»milieu humain®, als ,,raison incorporée dans une oeuvre magistrale entge-
gengestellt. Dieser wesentliche Unterschied, der parallel zum dargestellten
Prozess der Verstidterung an Transparenz gewinnt, fithrt nach Lefebvre in der
Mitte des neunzehnten Jahrhunderts zur Krise und zum endgiiltigen Zusam-
menbruch der Stadt."

»...] vers le milieu du XIXe siecle [...] I’industrialisation, sur le plan économique, et
I’Etat, sur le plan politique, dominent la Ville, la bouleversent, menacent son cceur et
la font éclater vers ses périphéries. La démesure s’instaure. La Ville va cesser de
donner la mesure de ’homme et d’étre cette mesure, raison incorporée dans une

: 20
oeuvre magistrale.*

Die Explosion der Stadt, die ihre Auflosung bewirkt, vollzieht sich nach
Lefébvre auf verschiedenen Ebenen. Sich im Unterschied zum Land definie-
rend, hat die Stadt mit der Ausbreitung und der Vereinnahmung der landli-
chen Gebiete sowie der Ausbreitung der kapitalistischen Produktionsverhlt-
nisse ausgedient. Aber nicht nur das Land unterliegt dem Diktat der industri-
ellen Produktionsverhiltnisse, die Stadt selbst verliert ihren originédren Status
als Oeuvre. Zur Ware, zum Produkt degradiert, den Mechanismen der indust-
riellen Produktion unterworfen, verliert sie ihre Vermittlerrolle zwischen der
Ebene des Privaten als Ebene der praktisch-sinnlichen Welt (,,réalité pratico-

17 Vgl.: Henri Lefébvre, La production de I’espace, p. 91s.

18 Vgl.: Henri Lefebvre, La proclamation de la commune, p. 32.

19 Die Festlegung auf diesen bestimmten Zeitpunkt wird in der Folge nicht mehr
vergleichbar prizise verfolgt, stellen sich doch die Ubergiinge als flieBend, inei-
nander iibergreifend dar, wird den unterschiedlichen zivilisatorischen und politi-
schen Entwicklungen auf kosmopolitischem Terrain Rechnung getragen. Insbe-
sondere ,,La production de 1’espace* soll diese Problematik mit ihrer komplexen
Darstellung des Produktionsprozesses und der daraus resultierenden Rdume ver-
deutlichen.

20 Henri Lefebvre, La proclamation de la commune, p. 32.

247

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

sensible“)*" und der globalen Ebene ausgeiibter Macht. Zweckentfremdet ist
ihre historische Rolle nicht weiter mit der Zementierung politischer und sozia-
ler Strukturen kompatibel. Diese Annédherung setzt sich kategorisch von frii-
heren Definitionen und Betrachtungen der Stadt ab. Indem sie einerseits Pro-
dukt der Produktionsverhiltnisse ist, andererseits eine gewisse Autonomie,
einen besonderen Status innerhalb des Entwicklungsprozesses hat, ist sie
selbst in den Produktionsprozess einbezogen, wesentliche Elemente bleiben
im weiteren Verlauf ,aufgehoben’, sie selbst, indem sie ,,explodiert”, schafft
die Voraussetzungen fiir einen neuen, entscheidenden Abschnitt im Prozess
der Urbanisierung.

Urbanisierung als Gesamt-Oeuvre

Indem das Stadtgewebe sein Netz ausbreitet, die Grenzen zwischen ruraler
und urbaner Welt schwinden, akkumuliert das Urbane nicht nur Menschen,
sondern auch Wissen und Produkte. Die Zentralitit als ein Charakteristikum
der Stadt wird zum umfassenden Phinomen. Dass Lefebvre materielle Giiter
und ideelle Elemente vermengt, deutet die Tragweite der ,totalen‘ Konzentrie-
rung an. Die ,,pénurie d’espace, ausschlaggebend fiir ein Sammeln auf engs-
tem Raum, hat sozio-Okonomischen Charakter, die Zentralisierung im Zuge
der globalen Verstidterung weist tiber diese Ebenen, deren Analyse nicht
leicht zu entwickeln ist (,,n’est pas des plus faciles*) hinaus:*

,Elle [centralité urbaine] ne concerne pas seulement 1’espace social mais aussi
I’espace mental; elle les relie d’une facon qui surmonte, les anciennes distinctions,
scissions et séparations philosophiques, entre le sujet et 1’objet, entre 1’intellectuel et
le matériel, ('intelligible et le sensible).«*

Einer an sich leeren, logischen Form?* dhnlich, wird die Zentralitdt angerei-
chert mit ,,objets, étres naturels ou factices, choses, produits et ceuvres, signes
et symboles, gens, actes, situations, rapports pratiques®. Die Logik dieser
Form impliziert eine Gleichzeitigkeit, aus der sie wiederum selbst hervorgeht.
Alles wird, sei es in einem gedanklichen Akt (,,acte mental®), sei es in einem
sozialen Akt (,,acte social*) an und um einen Punkt angesiedelt.25

Die urbane Zentralitit, sich durch Totalitit — hier die Sammlung aller
moglichen Elemente — auszeichnend, bietet den Herrschenden die Moglich-

21 Henri Lefebvre, Le droit a la ville, p. 54.

22 Vgl.: Henri Lefébvre, La production de I’espace, p. 381.

23 Henri Lefebvre, La production de 1’espace, p. 381.

24 Hierzu: Teil II, Kapitel 7: Das Urbane als Zentralitidt; Das Urbane als reine
Form; Zu einer ,.konkreten Logik*.

25 Vgl.: Henri Lefebvre, La production de I’espace, p. 382s.

248

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

keit, Anspruch auf eine iibergeordnete politische und rationale Ordnung zu
erheben. Diesem Anspruch stehen das Umfassende, das Nicht-Ausgrenzende,
Diversitit und Offenheit entgegen: ,,Ils [les gens de la technostructure] font fi
de la dialectique; cette centralité expulse, avec une violence inhérente a
I’espace lui-méme, des éléments périphériques.**® Bereits in ,Kritik des All-
tagslebens* fiihrt Lefebvre den Begriff des ,,totalen Feldes“ ein, der diesen
Aspekt der Totalitit illustrieren kann.

»Was wir vor uns haben, ist ein ,totales Feld‘, das ebenso abwechslungsreich wie
eine Gebirgs- und Kiistenlandschaft ist. Karten erlauben zwar, sich darin zu orientie-
ren, aber sie konnen die groBartige Mannigfaltigkeit dieser Landschaft nicht ausrei-
chend wiedergeben. Regionen und Parzellen lassen sich darin erkennen, trotz ihrer
flieBenden Grenzen. Dass jede Disziplin zum Universalen (Totalen) strebt, muss
zwangsldufig zu Konflikten fithren, aber schrankenloser Imperialismus ist tddlich.

[...] Das totale Feld ldsst sich nur stiickweise fassen.«?’

Die Bestimmung des totalen Feldes trifft den Gedanken der Zentralitit, bein-
haltet zugleich die Voraussetzungen, die ein Oeuvre zu erfiillen hat: ,,Aucune
oeuvre — ni ’oeuvre d’art proprement dit, ni la ville et la nature seconde, etc.
— ne peut s’accomplir sans réunir tous les éléments et moments™, sans
constituer une totalité.“** Der Begriff der Totalitit kann hier, da das Zentrum
totalisiert, was es gruppiert und beeinflusst, durch den der Zentralitét ersetzt

26 Henri Lefebvre, La production de 1’espace, p. 381.

27 Henri Lefebvre, Kritik des Alltagslebens, S. 530; orig., p. 275.

28 Der Begriff ,,moment” wird in der Kritik des Alltagslebens definiert als ,,la ten-
tative visant la réalisation totale d’une possibilité. Umgangssprachlich kaum zu
unterscheiden von ,,Augenblick®, beansprucht der Begriff Moment — hier das
Moment im bewussten Unterschied zu der Moment — eine gewisse Dauer und
schlieit zugleich eine Bewertung dieses Zeitraums ein. ,,Im Hegelschen System
erfihrt der Begriff des ,Moments‘ eine gewisse Beforderung. Er bezeichnet die
grolen Figuren des Bewusstseins; jede von ihnen ist ein Moment des dialekti-
schen Aufstiegs zum Weltbewusstsein. Noch zentraler ist das dialektische Mo-
ment, das den Wendepunkt der Realitéit und des Begriffs markiert: den entschei-
denden Eingriff des Negativen, der aus der Entfremdung befreit, aber neue Ent-
fremdung nach sich zieht, der Aufthebung durch Negation der Negation bewirkt,
aber zu neuen Stufen des Werdens und zu neuen Bewusstseinsfiguren fiihrt.
(Henri Lefebvre, Kritik des Alltagslebens, S. 599; orig., p. 344.) Bei Lefebvre ist
das ,Moment‘ Ausdruck einer Geschichte, ein Teil der Geschichte des Individu-
ums, in der sich sein Leben als Werk darstellt, eingebettet in das Gesellschaftli-
che und andere, wenngleich zumeist groflere Werke. (Vgl.: Henri Lefebvre, Kri-
tik des Alltagslebens, S. 599f; orig., p. 344.) Die Theorie der Momente durch-
zieht Lefebvres Werk, ohne jemals ausfiihrlich von ihm dargestellt worden zu
sein. Rémi Hess versucht in ,,Rémi Hess (2009), Henri Lefébvre, Une pensée du
possible, Théorie des moments et construction de la personne® die verstreuten
Elemente zu einer zusammenhingenden Theorie zusammenzufassen.

29 Henri Lefebvre, La présence et I’absence, p. 197.

249

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

werden. Seine Wirklichkeit besteht darin, einen Inhalt abzulehnen, auszu-
schlieBen oder anzunehmen, einzubeziehen und ihn zu einem anderen abzu-
grenzen, ihn zu identifizieren, ihm eine Form zu verleihen.

,,En lui-méme, le centre n’est rien; et cependant il fait ,tout‘, puisqu’il fait qu’il y a
un tout. La centralité ne peut étre que momentanée, relative, plrovisoire.“30

Diese Voraussetzungen, notwendig fiir die Kreation eines Werkes, erfiillt
durch die Urbanisierung, werden 1980 in ,,.La présence et 1’absence® ergénzt:
,,Dans toute oeuvre on retrouve donc un moment du désir et un moment du
travail, un moment du ludique et un moment du sérieux, un moment social et
un moment extra-social, etc.“*! Erst die Totalitit all dieser Momente ermog-
licht, die kreativen Fihigkeiten als Werk einzubringen.”> Das Produzieren
zeichnet sich durch Reduktion, einfache Reproduktion von dem, was nur 6ko-
nomisch, nur technologisch, nur spielerisch ist, aus. In Anlehnung an Poiesis
und Mimesis, beide in der Metaphilosophie als ,,Modalitidten der Praxis“ be-
zeichnet, sind Kreation und Produktion dadurch zu charakterisieren, dass die
Kreation die Produktion und die produktive Arbeit sowohl impliziert wie ex-
pliziert (,mais la création implique-explique la production et le travail
productif.“)”® Das Produkt produziert sich selbst durch Wiederholung,
Gleichwertigkeit, Identifikation: ,II [le produit] reproduit sa condition.
Demgegeniiber die Poiesis als kreatives Handeln: ,,Elle [1’activité poiétique]
s’approprie en les transformant les conditions extérieures, c’est a dire tous les
fragments de D'unité éclatée. Elle est économique, sociale, politique,
technique [...].“34 Steht das Produkt durch die wiederholte Reproduktion fiir
Abschottung von dufBleren, innovativen Einfliissen, ist das Oeuvre, indem es
der Vielfalt Rechnung trigt, kommunikativ: ,,une médiation universelle.” Das
poietische Handeln zeigt soziale Verhaltensmoglichkeiten auf, die denen der
Handelsmechanismen entgegentreten. ,,A la totalité sociale brisée ou absente
I’oeuvre fait correspondre une totalité présente, actuelle®, die als Stimulus fiir
zukunftsorientiertes Handeln verstanden werden kann [...].35 Der Gegensatz
Oeuvre-Produkt bestimmt die Konfliktsituation im widerspriichlichen, abs-
trakten Raum (,,espace contradictoire®): Die Reproduktion der bestehenden

30 Henri Lefebvre, Le manifeste différentialiste, p. 120.

31 Henri Lefebvre, La présence et I’absence, p. 197.

32 Dem entspricht Lefébvres Charakterisierung des Menschen in der Metaphiloso-
phie: ,,.Der ,totale* Mensch ,ist* nicht ,dies‘ oder ,das‘: homo faber, sapiens, lu-
dens, ridens etc. Er ist dies alles und noch ,anderes‘, das noch nicht gesagt wor-
den ist, weil es noch nicht erschaffen worden ist.” (Henri Lefebvre, Metaphilo-
sophie, S. 324; orig., p. 268.)

33 Vgl.: Henri Lefebvre, La présence et I’absence, p. 216.

34 Henri Lefebvre, La présence et I’absence, p. 216.

35 Vgl.: Henri Lefebvre, La présence et I’absence, p. 217.

250

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

Verhiltnisse mit dem Ziel, durch Kontrolle und Aufrechterhaltung zu homo-
genisieren und zu reduzieren, wird konfrontiert mit der Diversitit einer urba-
nen Gesellschaft, die durch den, der Zentralitit immanenten dialektischen
Prozess (Zentrum-Peripherie) stets neue Unterschiede provoziert. In der
Sprache von ,,La production de I’espace*:

»Avec le néo-capitalisme ou capitalisme d’organisation, I’espace institutionnel se
base sur le répétitif et le reproductible que voilent des simulacres de création. Mais
cet espace bureaucratique entre en conflit avec ses propres conditions, avec ses
propres résultats. L’espace ainsi occupé, controlé et orienté vers le reproductible se
voit cerné par le non-reproductible: la nature, le site, le local, le régional, le national,
voire le mondial®® <%

Die ,,lutte titanique* wird auf der metaphilosophischen Ebene zum Gegensatz
zwischen Oeuvre (,,unique portant la marque d’un ,sujet’, le créateur, ’artiste,
et d’'un moment qui ne reviendra plus®) und Produkt (,,répété résultat de
gestes répétitifs, donc reproductible, entrainant a la limite la reproduction au-
tomatique des rapports sociaux*).*®

»désir”

. . . 39
,,Créer lucidement sa vie comme une ceuvre.

Das Oeuvre des Menschen ist sein eigenes Leben, das in den unterschiedli-
chen Momenten seiner Existenz Ausdruck findet. Die Realisierung dieses
,Anspruchs‘ gehort in den Bereich der Praxis, der gesellschaftlichen Tatigkeit
in der Geschichte, wird von ihr beeinflusst und ist selbst Teil der Schopfung
dieser Geschichte. Die zweite Natur des Menschen ist die Kreation eines

36 ,,mondial*“ bezeichnet hier das Globale, die Welt und das die Weltlichkeit Be-
treffende. In der Metaphilosophie wird dieser Aspekt herausgearbeitet, um dem
Anspruch der Philosophie nach Totalitdt entgegenzutreten: ,,.Der Anspruch der
Philosophie, die von der Totalitit ausgehen und durch eine umgekehrte und re-
ziproke Bewegung zum Totalen gelangen wollte, ist nicht mehr aufrecht zu er-
halten. Er verwechselt das Totale mit dem Universalen, wihrend doch unser
Planet nur ein Punkt im Universum ist, nur eine relativ stabile Figur inmitten der
unendlichen Natur. Unsere Welt ist die Erde, und was sich iiber die ganze Erde
ausbreitet, das verweltlicht mondialisiert sich. Die Totalitét oder, besser, die par-
tiellen Totalisierungen (denn die systematisch gefasste Totalitit ist bekanntlich
geplatzt) definieren sich durch Mondialisierung.” (Henri Lefebvre, Metaphilo-
sophie, S. 61; orig., p. 65.)

37 Henri Lefebvre, La production de I’espace, p. 410.

38 Henri Lefebvre, La production de I’espace, p. 485.

39 Henri Lefebvre, Positions d’attaque et de défense du nouveau mysticisme, en:
Philosophie, nr. 5/6, mars 1925.

251

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

Oeuvre, das sich an der Vorstellung des ,,homme total“, wie sie in ,,Der dia-
lektische Materialismus® formuliert wird, orientiert:

,Der totale Mensch ist das zunichst zerrissene, aufgespaltene und an Notwendigkeit
und Abstraktion gekettete lebendige Subjekt-Objekt. Durch diese Zerrissenheit hin-
durch bewegt er sich auf die Freiheit zu; er wird Natur, aber frei. Er wird Totalitit
wie die Natur [...].“40

Die globale Urbanisierung der Welt als ,,oeuvre supréme‘ zeichnet die Krea-
tion vor und nach. ,,La révolution urbaine* wird zur erweiterten Revolution
des Proletariats. Nicht ldnger der reduzierenden Geschichtsinterpretation fol-
gend, wird der Begriff der Arbeit, in der der Mensch sich verwirklicht, durch
den der Kreation, die umfassenden, totalen Charakter beansprucht, erweitert.
Die Urbanisierung ist ein dialektisch ablaufender Prozess, der sich auf eine
Totalitdt zubewegt, die, obwohl nie erreicht, fiir eine Zentralisierung aller
fassbaren und unfassbaren Aspekte der menschlichen Existenz und den Mog-
lichkeiten ihrer Entwicklung steht. Die Urbanisierung als Knotenpunkt, in
dem sich alles konzentriert, auseinanderbricht, immer wieder eine neue Zent-
ralitidt schafft, hat ,,organischen Charakter*:

,Le centre peut se déplacer [...]. Il peut aussi se disséminer, de sorte qu’il constitue
plusieurs centres (Polycentrisme). Enfin le centre détermine des périphéries, elles
aussi mouvantes; elles tournent dans 1’orbite du centre, subordonnées a 1’élément
principal, de facon durable ou momentanée. Tout ceci fait partie de la ,composition®
d’une ceuvre, et se retrouve dans la saisie et I’émotion et la compréhension de cette

41
ceuvre.

Die Verstadterung, bei der Griindung der Stadt in dieser Form nicht voraus-
sehbar, ist bereits in den Anfingen der Stadt enthalten.

,»Als die griechische Stadt mit der agora entstand, wer wusste, wer konnte da wis-
sen, was aus ihr werden wiirde — und was aus der rémischen Stadt, ihrem pomerium
und ihrem forum? Ganz ohne jeden magisch-mystischen Beiklang konnten und kon-
nen wir hier von einer Poiesis sprechen, von einer halb blinden und halb bewussten

L A2
Kreation.*

Die ,,okkulte Kraft“,43 die sich hinter der Kreation verbirgt, ist gleich dem
,€lan de vie®, dem ,,désir* als das unbestimmte, nach vorne treibende Ele-

40 Henri Lefebvre, Der dialektische Materialismus, S. 133.
41 Henri Lefébvre, La présence et 1’absence, p. 213s.

42 Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 232; orig., p. 197.
43 Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 231; orig., p. 196.

252

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

ment, das keine Auflosung erfihrt, das alle notwendigen und vorhandenen
Energien sammelt, um zu kreieren: ,,un amour, un étre, une oeuvre.“** Diese
,lefebvresche Trinitét* findet sich ebenfalls in der Metaphilosophie: Die Liebe
als Voraussetzung fiir Existenz, ,,Modalitit der Prdsenz (des ,Daseins® fiir
sich, fiir andere und fiir die ,Welt*)* und ,,Kreation (von Priasenz, von Freude,
Lust oder Schmerz oder allem zugleich)“.*’

In ,,.La somme et le reste**® wird der Liebe ein Hang zum ,,Absoluten* at-
testiert, das unmoglich, nicht zu leben, nicht zu halten, absurd ist

(,,impossible, invivable, intenable, absurde“).47

»Je n’écrirai pas en soupirant ,I’amour est une passion‘; ni les yeux baissés:
,I’amour est un plaisir‘; ni les yeux au ciel: ,I’amour est une joie‘, ni en rougissant:
JI’amour est une folie‘. Je dirai simplement: ,L.’amour est un moment...* 8

Als Moment — entgegen der gesellschaftlichen Tendenz, Liebe als Fundament
einer moralischen Ordnung zu begreifen — ist sie Residuum®, jeder Ordnung
widerspenstig, den Auflagen der homogenisierenden und reduzierenden Ge-
sellschaft entgegengesetzt. Lefeébvres Darstellung gerdt zum feurigen Plddo-

44 Henri Lefebvre, La production de 1’espace, p. 545.

45 Vgl.: Henri Lefébvre, Metaphilosophie, S. 338; orig., p. 278.

46 ,La somme et le reste”, geschrieben zwischen Juni und Oktober 1958, ist eine
vorldufige autobiographische Bestandsaufnahme der philosophischen und politi-
schen Karriere von Lefebvre. Durch den Ausschluss aus der Partei (PCF) ist ,,L.a
somme et le reste” aber auch eine Zisur. Der Arbeitstitel ,,Crise de la philoso-
phie* deutet nicht auf die nachfolgende, duBerst produktive Phase hin, die vor
allem in ihren Anfingen von der innigen, wenngleich kurzen Freundschaft mit
Guy Debord und der situationistischen Bewegung geprigt ist. Die Vermengung
von Privatem und philosophischer Auseinandersetzung — hier in Bezug auf den
Begriff ,,amour” — gibt einen ungewohnlichen, wenn auch aufschlussreichen
Einblick in Lefébvres ,assoziative‘ Arbeits- und Denkweise. ,L.’amour, — Il
m’est difficile de I’éluder ici, bien que je ne veuille pas en venir au récit
(autobiographique ou romanesque). J’en ai assez dit pour que le lecteur,
bienveillant ou non, s’apercoive que 1’amour et les femmes ont eu pour moi la
plus grande importance et sur moi la plus grande influence. [...] Je n’ai pris au
sérieux que trois réalités: I’amour, la philosophie, le Parti. Trois déceptions?
Jusqu’a un certain point. Je souhaite aux railleurs d’aussi émouvantes ou
ardentes déceptions.* (Henri Lefebvre, La somme et le reste, p. 343.) Und: ,,J’en
viens a une contradiction plus profonde. J’ai toujours considéré une femme
comme ,médiatrice‘ entre le monde et ma conscience, entre ce qu’elle devait
,etre‘ — la réalité sociale, ou la vie spontanée, ou ’action, — et ma réflexion.*
(Henri Lefebvre, La somme et le reste, p. 344.)

47 Vgl.: Henri Lefébvre, La somme et le reste, p. 343.

48 Henri Lefebvre, La somme et le reste, p. 343.

49 Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 338; orig., p . 278.

253

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

yer fiir den ,,Anti-Logos®, den freudschen Eros, den nicht zu ziigelnden Le-
benstrieb, das unbindige, immer neu entfachte Feuer nach Leben:>

,,Ce moment ne vient pas par miracle dans I’histoire de notre vie. Il se propose, se
mdrit lui aussi, avec ou sans votre complicité. Il se constitue en prenant ses éléments
et ses matériaux ou il peut: dans le plaisir et la souffrance, dans 1’amitié et dans la
solitude, dans la vie du groupe familial et dans la vie hors du groupe. Un peu de ha-
sard s’assemblent les branchages que se feu va briller et consumer. Ses éléments, ses
matieres, il les prend, les change, se les approprie. Il a ses exigences, ses souvenirs,
sa mémoire, ses absences et ses présences, ses paroxysmes et ses décroissances, sa
folie et sa santé. Il oscille donc entre I’absolu impossible et I’insertion dans une quo-

50 In,La production de I’espace wird die Rebellion des Korpers gegen jede Form
von intellektueller Reduzierung (,,réduction par le savoir®) zum revolutiondren
Impetus: ,,Contre 1’Absolument Vrai, Espace des Clartés souveraines, se
réhabilitent le souterrain, le latéral, le labyrinthique, peut-&tre 1’utérin, le
féminin.“ Lefebvre zitiert Octavio Paz: ,L’histoire des corps, dans la phase
finale de I’Occident est celle de ces révoltes. [(Octavio Paz [1972], Conjonctions
et Disjonctions, p. 132.)]. Ein fiktiver Brief als Einleitung zu ,.La présence et
I’absence® erneuert Lefebvres Anlehnung an Paz’ poetisches Verhiltnis zur
,doppelten Flamme: Liebe und Erotik*: ,En exergue a un livre que jai
commencé au Mexique et que je vous dédierai, je mettrai cette phrase qui ter-
mine ,Conjonctions-Disjonctions‘: ,Pour la premiere fois apparait au fil de ces
réflexions le mot présence et le mot amour; ils ont été la semence de I’Occident,
I’origine de notre art et de notre poésie. En eux se trouve le secret de notre résur-
rection. D’accord Octavio Paz. “““ (Henri Lefebvre, La présence et 1’absence, p.
11.) Lefebvre orientiert sich ebenfalls an Charles Fourier und seiner utopischen
Vision einer ,,société de désir®, die als ,,nouveau monde de désir** die Emanzipa-
tion der Frau und die Auflosung tradierter Familienstrukturen vorwegnimmt.
Hierzu: Charles Fourier (1998), Théorie des quatre mouvements et des destinées
générales; suivi de: Le nouveau monde amoureux. Die Betonung des Eros geht
auch auf ,, Triebstruktur und Gesellschaft* (erschienen 1955 in Boston unter dem
Titel ,,Eros and Civilisation*) zuriick, wo Herbert Marcuse, in dem mit dem Un-
tertitel ,,Philosophischen Beitrag zu Sigmund Freud“ versehenen Traktat, von
einer zu erneuerenden Betonung der sinnlich, libidindsen Dimension der Kunst
und Asthetik ausgeht. Gegen das geltende Realitiitsprinzip, das repressive Leis-
tungsprinzip der Zivilisation stehen Eros und Sinnlichkeit, — als Utopie einer
anderen Existenz nur in der Asthetik gedacht — den Zwiingen der kapitalisti-
schen Produktionslogik und der instrumentellen Vernunft entgegen. (Hierzu:
Jean Michel Palmier [1973], Marcuse et la nouvelle gauche, p. 335ss.) In seiner
Auseinandersetzung mit Schillers ,,Briefe iiber die dsthetische Erziehung des
Menschen weitet Marcuse Schillers Konzept, den angeborenen Spieltrieb als
elementaren Bestandteil einer dsthetischen Erziehung zu niitzen, als ,,utopisch-
hedonistische Vision* zu einer Applikation iiber die Doméne der Asthetik zur
,,.Universalisierung des ludisch-erotischen Prinzips in Richtung Gesamtheit aller
Lebens- und Liebesverhiltnisse* aus. (Vgl.: Werner Frick [2007], Spiel, Ver-
s6hnung, dsthetischer Staat: Reflexe Schillers im kunstphilosophischen Diskurs
der Spit- und Postmoderne, S. 121.) Dieser Aspekt des Spiels wird, wenn auch
in verdnderter Form und in anderen Korrelationen, immer wieder aufgegriffen.

254

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

tidienneté qui le rend également impossible. C’est un ,moment‘, non dépourvu de

.. . .. 51
contradictions ni avec soi ni avec le reste.*

Die enge Verbindung zwischen Liebe und Sexualitit betont die ,Diesseitig-
keit* des Begriffs Liebe, ihre Institutionalisierung zeigt sich in der entfremde-
ten Situation des Menschen. Die leibliche Wahrnehmung (,,le vécu corporel®),
ihres urspiinglichen, direkten Zugangs zur Welt beraubt, — ,,car la ,culture‘ y
intervient sous ’illusion d’immédiateté, dans les symbolismes et la longue
tradition judéo-chrétienne* — findet sich, der Diversitét des Begriffs Rechnung
tragend, auch in der Sexualitit: ,,Les localisations n’ont rien d’aisé et le corps
vécu parvient sous la pression de la morale a 1’étrangeté du corps sans or-
ganes, chatié, chatré.«?

Die Kreation der Stadt als Kreation einer zweiten Natur, die sich an der
ersten orientiert, entspricht Lefebvres Philosophie, dass das Unendliche und
das Endliche existiert, das Endliche (hier Mensch) das Unendliche (hier Na-
tur) seinen Fihigkeiten entsprechend imitiert, ,,wobei es Unendlichkeit in der
Endlichkeit ist: derart, dass die beiden Bestimmungen der Praxis — Mimesis
und Poiesis — sich anfangs vermischten, bevor die Mimesis — Endliches im
Unendlichen — sich abloste und es ihr im Folgenden gelang, die Poiesis — das
Unendliche im Endlichen — zu beherrschen.> Jede endliche Macht prokla-
miert sich als Totalitét, versteht sich als Totalitit und macht sich zur Totalitit:
die Religion, die Philosophie, die Okonomie, der Staat, die Kunst und schlieB-
lich die Technik. Dies fiihrt jede dieser ,,Méchte® ,,zu jenem groflen Pleonas-
mus, in dem sie [die Totalitdt] sich aufhebt, da sie, ihrer selbst genug* ist, sich
in ihrem eigenen Bereich verliert. ,,Nur eine vollendete Totalitdt offenbart,
dass sie keine ist. [...] Die hochste Vollendung ist zugleich das tiefste Schei-
tern.“>*

Nach dem Prinzip der doppelten Bestimmung sieht Lefebvre das Unendli-
che im Endlichen und das Endliche im Unendlichen.

,Wir konnen das Sein weder als endliches denken (es ist immer und iiberall, hier
und jetzt, unendlich) noch als unendliches (es ist liberall bestimmt, gesetzt, situiert,
also endlich). Die lesbare Wahrheit, die fassbare Einheit présentiert sich als dieses:

als ,Mensch-Welt® oder als ,Praxis—Natur‘.“55

Die menschliche Freiheit ldsst sich weder als endlich noch unendlich denken.
Sie ist beides und sie bewegt sich zwischen beidem. Da sie, um zu handeln,

51 Henri Lefebvre, La somme et le reste, p. 343.

52 Vgl.: Henri Lefebvre, La production de 1’espace, p. 50.

53 Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 358; orig., p. 293.

54 Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 358f; orig., p. 293.
55 Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 356; orig., p. 291.

255

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

Formen konstruiert, diese mit Inhalten fiillt, schrinkt sie sich jedoch selbst
ein. ,,Die Formen sind ihre Stiitze und zugleich ihr Gefidngnis.” Die Freiheit,
die sich ihren Weg zwischen Inhalten und Formen sucht, begrenzt sich selbst,
eine innere Diskrepanz, die Unbehagen und Unzufriedenheit, ,,all jene Ambi-
guitéten, die sich mit der Freiheit und der einschneidenden Entscheidung ver-
binden®, bedeutet. % Freiheit muss sich iiber die Bediirfnisse einer Epoche —
sie werden von den jeweiligen Produktionsverhiltnissen, die Produkte liefern,
sie zu stillen, hervorgerufen, — ihrer Ideologie und Moral hinwegsetzen. Das
Verlangen hingegen ist von anderer, unabhingiger Natur.”’ Es ,,iiberschreitet
den Konflikt zwischen natiirlichen und kiinstlichen Bediirfnissen, zwischen
den bestimmten (also begrenzten) und dem Unbefriedigtsein, das diese Gren-
zen durchbrechen will“ und kehrt zum Ursprung, zur Natur zuriick.” Die Lie-
be in all ihren Formen ermoglicht die Heimkehr zu diesen Quellen.”

In ,,Le droit a la ville® wird der Unterschied zwischen Produkt und Oeuv-
re auf den Handels- bzw. Gebrauchswert reduziert:

,,En effet I’ceuvre est valeur d’usage et le produit valeur d’échange. L’usage éminent
de la ville, c’est a dire des rues et des places, des édifices et des monuments, c’est la
Féte qui consomme improductivement, sans autre avantage que le plaisir et le pres-
tige, des richesses énormes en objet et en argent.“6°

Das Spielerische(’1 ist Element des ,,désir fondamental*“ des Menschen, sich
der entfremdeten Stadt zu nihern, Perspektiven aufzuzeigen und den Horizont

56 Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 356f; orig., p. 291s.

57 Vgl.: Henri Lefebvre, La production de 1’espace, p. 453.

58 Hierzu: Teil I1I, Kapitel 2: Lefebvre und Nietzsche.

59 Vgl.: Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 357; orig., p. 292.

60 Henri Lefebvre, Le droit a la ville, p. 11.

61 Lefebvre ist wesentlich von dem niederldndischen Historiker Huizinga beein-
flusst. 1938 erscheint ,,Homo Ludens“, in dem Huizinga die Erfahrung seiner
Reisen in die USA und Niederldndisch-Indien mit seinen sprachwissenschaftli-
chen und anthropologischen Interessen verbindet. Das Spiel wird bei ihm zum
kulturgeschichtlichen Axiom. Das Spiel als primire Handlung verleiht der Kul-
tur Inhalt und Atmosphére, vermag sich so erst zu realisieren. Huizinga versucht
dies nicht nur anhand von Beispielen aus der Geschichte zu illustrieren. Das
Spiel wird als eine freie Handlung ,.die als ,nicht so gemeint* definiert und au-
Berhalb des gewohnlichen Lebens stehend, empfunden wird und trotzdem den
Spieler vollig in Beschlag nehmen kann, an die kein materielles Interesse ge-
kniipft ist und mit der kein Nutzen erworben wird, die sich innerhalb einer ei-
gens bestimmten Zeit und eines eigens bestimmten Raums vollzieht, die nach
bestimmten Regeln ordnungsgemifl verlduft und Gemeinschaftsverbinde ins
Leben ruft, die ihrerseits sich gern mit einem Geheimnis umgeben oder durch
Verkleidung als anders von der gewohnlichen Welt abheben.* (Johan Huizinga
[1987], Homo Ludens, S. 22.) Lefebvre wirft Karl Marx vor, diese Facette des
Menschen nicht geniigend beriicksichtigt zu haben. (Vgl.: Henri Lefebvre, Me-

256

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

zu 6ffnen.®® Diese Augenblicke in Lefebvres Denken sind teilweise den kon-
kreten Aktionen der situationistischen Bewegung in Paris um Guy Debord
geschuldet, leben aber auch von der Auffassung einer spielerischen ,Erzie-
hung‘ des vom Verlangen getriebenen Menschen, zu dem (zuriick) zu finden,
was ihn ausmacht: die Versshnung von Eros und Logos, von Natur (,,désir*)
und Kultur ,,(die klassifizierten Bediirfnisse und die induzierten Faktizitd-

ten)“.63

,»Vielleicht konnte der unreife und unfertige Charakter des menschlichen Wesens,
um das Eros und Logos kdmpfen, so endlich geformt werden, ohne dass diese For-
mung gleichbedeutend wire mit Vollendung (dem Zustand des Erwachsenenseins,

des Vollstindigen).“**

Die Stadt und das Urbane konnen eine ,,pidagogische Rolle* iibernehmen, die
sich ,,von der iiblichen, auf einer Autoritit, dem erworbenen Wissen des ferti-
gen Erwachsenen beruhenden Pidagogik unterscheiden wiirde.“*’ Der spiele-
rische, unbekiimmerte Zugang zum Gesamtkunstwerk (,,oeuvre complete®),
das alles versammelt, was eine Gesellschaft aufbietet, bedeutet unvermittelte
Teilhabe am gigantischen Oeuvre, provoziert jedoch zugleich auf schmerzhaf-
te Weise das Bewusstsein seiner Abwesenheit: Die mogliche Verschnung
zwischen erster und zweiter Natur, zwischen Natur als Ausgangspunkt und
der globalen Verstidterung, wird nicht aufgrund eines anthropologischen oder
historischen Wissens erreicht, sondern durch einen tragischen Bewusstseins-
prozess, der im Alltag, in der Praxis stattfindet.%® Die Simultanitit von ,»pré-
sence und absence® als Stimulus zu Handeln®’: »Iraverser le quotidien par
I’éclair de la connaissance tragique, c’est déja le transformer — par la pen-
sée. %

taphilosophie, S. 143; orig., p. 129.) (Zu Johan Huizinga im Allgemeinen und
dem Spiel als kulturelle Grundform im Besonderen: Christoph Strupp [2000],
Johan Huizinga.)

62 Vgl.: Henri Lefebvre, Le droit a la ville, p. 107s.

63 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Revolution der Stédte, S. 186; orig., p. 232.

64 Henri Lefebvre, Die Revolution der Stidte, S. 186; orig., p. 232.

65 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Revolution der Stédte, S. 186; orig., p. 232.

66 Lefebvre verweist auf Nietzsches Ubermenschen, der ,congoit dans toute sa
puissance le négatif pour le retourner contre lui-méme et tenter de le vaincre.*
(Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 169.)

67 Diese Thematik — bei Lefebvre insbesondere in ,,La présence et 1’absence* auf-
gearbeitet — zeigt Parallelen zu Walter Benjamins Begriffen des Eingedenkens
und der Erinnerung. Hierzu: Fernand Mathias Guelf (2009), Stadtluft macht frei,
S. 133ff.

68 Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 169.

257

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

Die Hinwendung zum Alltagsleben® lisst das Verlangen (,,désir*) zur greif-
baren Kategorie werden, an der sich das Handeln und die Aktion orientieren
konnen. Das Alltagsleben als ,,secteur privilégié de la pratique® definiert sich
als Moglichkeit, mit der ungeheuren Vielfalt der vom Menschen geschaffenen
Welt (,,monde humain®) in Beriihrung zu sein.”® Die Philosophie muss, will
sie nicht weiter mit ihren traditionellen Kategorien (,,elle se veut pure recher-
che de I’étre par la médiation: ontologie) dahinvegetieren, sich diesen Reali-
taten stellen, in eine ,,Metaphilosophie des Alltagslebens“”, die ihrerseits tra-
dierte Begriffe aus der Philosophie iibernimmt — ,,non sans problemes et
difficultés* —, um sie neuen Interpretationen auf dem Terrain einer sich stdn-
dig variierenden Praxis zuzufiihren, metamorphosieren.”

In der Einleitung zu ,,Critique de la vie quotidienne III* (1982) wagt Leféebvre
einen Kkritischen Riickblick auf die beiden ersten Bande der ,,Kritik des All-

69 Bereits 1946 setzt Lefebvre in Teil I seiner ,,Kritik des Alltagslebens® erste
Orientierungsmarken beziiglich des Begriffs, die in ,Ja somme et le reste*
(1959) ausgedehnt werden. Im ,,groupe de recherche sur la vie quotidienne® —
Lefebvre figuriert als ihr Prisident — wird in enger Zusammenarbeit mit den Si-
tuationisten die Moglichkeit einer revolutiondren Verdnderung diskutiert. Die
Differenzen sind vorprogrammiert, 1963 gipfelt der Streit in gegenseitigen Pla-
giatsvorwiirfen. In seiner Biografie iiber Guy Debord geht Vincent Kaufmann
auf die Konfliktsituation ein. ,,Im zweiten Band der Kritik des Alltagslebens [...]
behauptet Lefebvre, dass seine ,Entdeckung‘ des Alltagslebens [...] mindestens
ebenso bedeutend sei wie seinerzeit Freuds Entdeckung des Unbewussten. Der
Vergleich legt nahe — und viele Argumente Lefebvres gehen tatsdchlich in diese
Richtung —, dass das Alltagsleben den Platz des gesellschaftlichen Verdringten
einnimmt.” (Vincent Kaufmann [2004], Guy Debord, S. 221.) Guy Debord zi-
tiert in ,,Internationale situationniste” (Nummer 4) Lefebvres ,,Theorie der Mo-
mente“, die im Ansatz in der Kritik des Alltagslebens formuliert ist und grenzt
sie gegeniiber dem kiinstlerischen Charakter der Situation ab. Vincent Kauf-
mann redet vom ,,soziologistischen ,Spontaneismus‘“ Lefebvres, der ,,im Schat-
ten eines nie vollig iiber Bord geworfenen Stalinismus gedeiht* und setzt dem
das ,,poetische Projekt” Debords entgegen, das stets einem bewussten Projekt
verhaftet, ,,nicht spontan oder natiirlich in besonderen Augenblicken des Lebens
zutage [tritt], wie dies Lefebvre behauptet (der das Beispiel der Liebesbeziehung
anfiihrt).” (Vincent Kaufmann [2004], Guy Debord, S. 221.) Kaufmann vermit-
telt hier ungewollt Einblick in oft polemisch gefiihrte Auseinandersetzungen, die
den ,profanen Rahmen* und die Einbindung in die kulturelle und politische Si-
tuation im Paris der fiinfziger und sechziger Jahre erkennen lassen. Zu einer ob-
jektiveren Bewertung des Verhiltnisses zwischen Lefebvre und den Situationis-
ten: Philippe Simay (2008), Une autre ville pour une autre vie, Henri Lefebvre et
les situationistes. Und: Patrick Marcolini (2007), L’internationale situationiste et
la querelle du romantisme révolutionnaire.

70 Henri Lefebvre, Du rural a I’urbain, p. 90s.

71 So der Untertitel von Teil III der Critique de la vie quotidienne.

72 Lefebvre nennt u.a. den Begriff der Entfremdung mit dem Verweis, dass er sich
der Problematik einer Hinfithrung auf das praktische Terrain bewusst ist. (Vgl.:
Henri Lefebvre, Kritik des Alltagslebens, S. 279; orig., p. 30.)

258

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

tagsleben®, um festzuhalten, dass, trotz einiger Fehler in der Analyse dieser
fritheren Arbeiten, im Zeitalter der Reproduktion der eigenen Verhiltnisse das
vermeintlich Neue das Alte ist:

,La présentation et I’emballage verbal couvrent le prolongement et la détérioration
de I’ancien dans la prétendue nouveauté; ils couvrent aussi le fait que cette exalta-

tion de I’archéo empéche de naitre ce qui pourrait surgir de véritablement neuf.*”*

Das Alltagsleben darf, um diesem Zyklus des Immergleichen — ,le cycle
comporte 1’oubli des moments du cycle“74 — zu entkommen, nicht als Teil
eines groferen Systems (,,sous-systeme‘‘) gesehen werden. Es ist Ausgangs-
punkt fiir eine bewusste Programmierung, die durch Reduzierung und Homo-
genisierung der Vielfalt entgegenwirken soll. Die Verdnderung des alltégli-
chen Lebens bleibt Voraussetzung fiir seine Umgestaltung (,,le changement
dans le quotidien restera le critére du changement“ ”): . Der Mensch wird all-
tiglich sein oder nicht sein! Er wird alltiglich sein durch Uberwindung der
heutigen Alltdglichkeit, oder er wird vergehen. Solange das Alltagsleben nicht
radikal anders geworden ist, wird die Welt nicht verindert worden sein.*’®

73 Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne I11, p. 45.

74 Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne II1, p. 45.

75 Vgl.: Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne II1, p. 46.
76 Henri Lefebvre, Kritik des Alltaglebens, S. 278; orig., p. 29.

259

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

3. Die ,,urbane Praxis“ als Praxisphilosophie

,.Die Totalitédt des Phanomens des Urbanen lésst sich
nicht fassen, ist immer anderswo. Nach und nach
entschliisselt sich das Paradox. Es besagt: Zentralitit
und Dialektik der Zentralitit. Es besagt: Urbane Praxis.

Es bedeutet: Urbane Revolution.*!

Ein spannungsreiches Verhéltnis zum ,,Parti Communiste Francais* prigt die
meisten Schriften Lefebvres. Der Versuch, den Marxismus auf den Alltag zu
tibertragen, soll ihn aus der stalinistischen Umklammerung befreien. Der erste
Teil der ,,Critique de la vie quotidienne® ist die konkrete Ausfithrung des
Vorhabens, die marxistische Methode der Analyse zu demokratisieren, sie aus
der theoretischen Verfremdung auf das Terrain des Alltdglichen zuriickzufiih-
ren, das bis dato in Frankreich, vor allem in dieser Form, Hoheitsgebiet der
Literatur war. Die aufkldrerische Absicht der frithen Texte Lefebvres — Ein-
fiihrungen in das marxistische und dialektische Denken — bestitigt die prakti-
sche Ausrichtung seiner Philosophie, die auf einer revidierten Sicht des dia-
lektischen Materialismus’ mit dem in den ,,Pariser Manuskripten* definierten
Begriff der Praxis als ,,Ausgangs- und Endpunkt* beruht: Als Bestandteil der
Natur produziert der Mensch in der Gesellschaft nicht nur Produkte, sondern
auch sich selbst. Die Praxis ist die ,,schopferische Energie®, die ,,Handeln und
Denken, materielle Arbeit und Erkenntnis® als ,totale Tétigkeit™ begreift. Sie
,bezeichnet philosophisch, was der gesunde Menschenverstand ,das wirkliche
Leben‘ nennt.** Die Kritik des Alltags zielt, da der alleinige Umsturz der poli-
tischen und okonomischen Strukturen keine Verdnderung bedingt, auf eine
Umstrukturierung des ganzen Lebens, des Menschen in seiner Totalitiit.” Die
»Restitution des urspriinglichen Marxschen Projekts“ als philosophisches
Programm will die dialektische Methode nicht nur auf ,,0konomische oder
soziale Tatsachen* anwenden, sondern ,,auf einen wissenschaftlichen, philo-

—_

Henri Lefebvre, La révolution urbaine, p. 245; eigene Ubersetzung.

2 Vgl.: Henri Lefebvre, Der dialektische Materialismus, S. 90.

3 In,Das Alltagsleben in der modernen Welt* greift Lefebvre 1968 dieses Thema
auf und bringt es in Verbindung mit der Verstddterung: ,,Nachdem Marx den
doppelten Aspekt der Produktion (Produktion von Dingen und von Verhéltnis-
sen, Produktion von Werken und von Produkten) evident gemacht hat, hat er die
Betonung auf die Produktion von Produkten gelegt, das heiflit auf den wesentli-
chen und spezifischen Aspekt der industriellen Produktion im Kapitalismus. Auf
diese Weise hat er (wohlverstanden ohne seine Erlaubnis) einseitigen Interpreta-
tionen seines Denkens, der Erkenntnis, der gesellschaftlichen Wirklichkeit, freie
Bahn gegeben. AuBlerdem begann zu Marxens Zeiten ein mit der Industrialisie-
rung verbundener, aber distinkter und spezifischer Prozess, die Verstddterung.
Er konnte weder deren Bedeutung noch deren Beziehung zu der Industrialisation
erfassen.” (Henri Lefebvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 263f.)

260

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

sophischen und menschlichen Inhalt* bezogen wissen. Die Philosophie wird,
wenn sie sich ,rational (dialektisch) der Bewegung des wissenschaftlichen
Denkens einerseits und der Bewegung der menschlichen Wirklichkeit ande-
rerseits, der praktischen Tatigkeit, die diese Wirklichkeit gemill der Erkennt-
nis ihrer Gesetze veridndert®, anpasst, ihren spekulativen Status verlieren. Die
,konkrete, dynamische Philosophie* weif} sich, da die praxisphilosophische
Ebene in der Geschichte die Moglichkeit menschlicher Emanzipation und
Selbstverwirklichung zu erkennen vermag, ,der Praxis, der Aktion wie der
Erkenntnis* verpflichtet.*

Der Auffassung, dass Totalitdt nur fragmentiert erfahrbar ist, versucht
Lefebvre seine Analysen der jeweiligen historischen Situation anzupassen und
im Zusammenhang zu deuten. Dialektik dient nicht der Konstruktion eines in
sich geschlossenen und rekonstruierbaren Gedankengebdudes, sie ist eine
Denkmethode, um der Dynamik einer in sich auf Gegensétzen aufgebauten
Entwicklung folgen zu konnen. Die Aktualisierung des urspriinglichen, marx-
schen Projektes zielt auf eine ,,Philosophie und einen Begriff des Menschen
und der Welt"“ in einem ,,erneuerten Sinn‘ und auf eine ,,dynamische Philoso-
phie®, die alle Schranken des Lebens und des Denkens aufhebt, um ein ,,Gan-
zes* zu organisieren, ,,die Idee des totalen Menschen in den Mittelpunkt zu
stellen.> Der ,totalité close” setzt Lefebvre eine ,.totalité ouverte* mit unbe-
stimmtem Ausgang gegeniiber® und triigt der Krise eines orthodoxen Marxis-
mus’, der mit einer unzeitgeméBen, einseitigen Interpretation der wirtschaftli-
chen, die gesellschaftlichen Verhiltnisse der Modernitit angehen will, Rech-
nung. Das Erkennen des Urbanen als Zentrum einer ,Inszenierung‘ des All-
tags — die Theorie der Produktion des Raumes soll effektive Mittel der Analy-
se liefern — fordert das Bewusstsein fiir dringende Problemfelder der Gegen-
wart und nahen Zukunft. Die Konkretisierung der von Lefebvre konzipierten,
praxisorientierten Philosophie hat nicht nur Konsequenzen fiir die Soziologie,
Geographie, urbanistische Architektur und Stadtplanung, sie verwischt, indem

4 Vgl.: Henri Lefébvre, Kritik des Alltagslebens, S. 180.

Vgl.: Henri Lefebvre, Kritik des Alltagslebens, S. 181.

6 Miiller-Scholls Auseinandersetzung mit dem Systembegrift der Philosophie der
Neuzeit in Bezug auf Lefebvre greift u.a. diesen Aspekt auf: ,Lefebvres Lo-
sungsversuch in einer ,,weichen* ,,dialektischen Logik* scheiterte noch am un-
losbaren Widerspruch zwischen rig[u]eur und souplesse, am Problem, dass diese
Logik nicht systematisch sein durfte und es doch sein musste. Zum ersten Mal
wird hier Lefebvres Unvermogen offensichtlich, zu trennen zwischen dem
Zwanghaften systematischer Konstruktion mit ihrem Allheitsanspruch und einer
gedanklichen Nachvollziehbarkeit gerade auch dessen, was dazu bestimmt ist, in
einem geschlossenen System nicht aufzugehen. Zwar unterscheidet Lefebvre
zwischen totalité close und ouverte, aber er findet fiir letztere nicht die addqua-
ten Begriffe. So wird die logisch systematische Problematik ad acta gelegt.”
(Ulrich Miiller-Scholl [1999], Das System und der Rest, S. 285.) Hierzu auch:
Teil IV, Kapitel 1: Die Totalitit.

W

261

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

sie die Notwendigkeit und die Moglichkeit der pluridisziplindren Analyse im
,Dickicht™ der Metropolen aufzeigt, die Grenzen der traditionellen Fachwis-
senschaften.

,.Changer la ville pour changer la vie*’ ist als Aufforderung zum Handeln,
zur ,action® zu verstehen. Um den Status quo, in dem politische Machtstel-
lungen aufrecht gehalten werden, zu durchbrechen, ist eine permanente Ver-
dnderung und Erweiterung des Bestehenden von Noten. Dies impliziert die
Notwendigkeit von Diversitit. ,,.Le droit a la différence* wird tiber den prakti-
schen Impakt hinaus zur ethischen Forderung, die sich wie ,,le droit a la ville*
an den Bediirfnissen und Besonderheiten des Individuums, seinen Bestrebun-
gen und Fihigkeiten, die sich erst in der Freiheit und dem Recht anders zu
sein, entwickeln konnen, orientiert. Lost eine ,,politische Revolution® das
biirgerliche Leben in seine Bestandteile auf, so gelingt es ihr hingegen nicht,
diese Bestandteile selbst zu revolutionieren. Erst die Riickfithrung des Men-
schen auf seine Einmaligkeit als Individuum kann, Erkenntnis vermittelnd,
dem Einzelnen erlauben, sich als in den Entwicklungsprozess eingebundener
Biirger zu begreifen, die Diskrepanz zwischen dem Menschen als Mitglied
der Zivilgesellschaft, basierend auf Egoismus und dem Biirger als moralische
Person einer fiktiven Gemeinschaft, zu erkennen.®

Ausgehend von der teils literarischen, teils soziologischen Beschreibung des
Lebens in den Dorfern seiner Heimat, den Pyrenden, erkennt Lefebvre die

7 Vgl.: Philippe Simay, Une autre ville pour une autre vie, Henri Lefebvre et les
situationnistes, p. 17.

8 Lefebvre bezieht sich auf ,,Zur Judenfrage” von Karl Marx. In seiner Antwort
auf einen Aufsatz des Religionsphilosophen Bruno Bauer ,Die Judenfrage*
(1943) — die Juden als Gruppe konnten nicht ,,verbessert (durch rechtliche
Gleichstellung zur Integration erzogen) werden, da auch aufgeklérte Juden an
ihrem traditionellen, religiosen Anspruch des exklusiven Auserwihltseins fest-
halten — verweist Marx auf die Unzulidnglichkeiten einer ,,politischen Emanzipa-
tion“, da diese den Menschen einerseits auf ein egoistisches, unabhéngiges Indi-
viduum und andererseits auf die moralische Person als Staatsbiirger begrenzt. Er
verlangt eine ,,menschliche Emanzipation®, bei der der Mensch seine Krifte als
gesellschaftliche erkennt und organisiert. (Vgl.: Karl Marx [1956ff], Zur Juden-
frage, S. 370.) Die Schwierigkeiten, die sich beziiglich der Begriffe der Indivi-
dualitdt und der Freiheit ergeben, bleiben offen. Der Vorstellung, dass der
Mensch, indem er sich als gesellschaftliches Wesen erkennt, auch als solches
verhilt, steht Lefebvres These von der Uneingeschrinktheit der menschlichen
Existenz gegeniiber. Ebenso beinhaltet die Sicherung einmal erreichter Rechte
die Gefahr der Reduzierung. Lefébvre ist sich dieser Problematik, die sich auch
in seiner konfliktreichen politischen Biographie spiegelt, bewusst. ,,.Sans doute
pourrait-on opposer aux textes ,homogénisants‘ [de Marx] beaucoup d’autres
textes prévoyant des libertés pour les individus et pour les groupes sociaux. Ce
qui conduirait a déceler dans la pensée marxiste, parmi d’autres contradictions
avouées ou dissimulées, un conflit entre une tendance identitaire (homogéni-
sante) et la pensée différentialiste naissante.* (Henri Lefebvre, Le manifeste dif-
férentialiste, p. 48.)

262

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

Qualitét des urbanen Lebens, das selbst in einen permanenten Entwicklungs-
prozess eingebunden ist, als Zentrum, in dem die Vielfalt der menschlichen
Existenz ein Gesicht triagt. Die Krisen der Stadt, u.a. das Auseinanderbrechen
der historischen Stadt, spiegeln Missstinde innerhalb der gesellschaftlichen
Ordnung: ,,La ville en miettes [...] est aliénée comme I"humain auquel elle
offre son abri.” Die Kritik an diesen Verhiltnissen ist weder Zivilisations-
feindlichkeit noch Bedauern am Abfall vom Géttlichen, der Vertreibung aus
einem paradiesdhnlichen Zustand. Der Verstiddterungsprozess ist unumkehr-
bar und Ausdruck menschlicher Selbstverwirklichung: ,,Le temps comme tel
est irréversible. Impossible, impensable de revenir en arriere. L’intégrale ré-
pétition du passé peut se demander a la divinité par celui qui croit a sa toute-
puissance.“'’ Eine entscheidende Zukunftsfrage betrifft den Umgang mit der
sich rasant entwickelnden Technik. Lefebvre fiihrt diese Diskussion u.a. in
Verbindung mit Heidegger und den Begriffen Mimesis und Poiesis.'' Die
praktische, politische Komponente bestimmt als Thema den absoluten Raum,
die Konfrontation zwischen einer auf Stagnation und Homologisierung be-
dachten etablierten Staatsmacht, die sich zur Regulierung und Kontrolle der
Biirger und zur Ausbeutung einerseits des natiirlichen Umfelds der Technik
bedient und einer, dem menschlichen Verlangen entsprechende, die Diversitt
aller Moglichkeiten einbeziehende Kreativitit andererseits.

Dem Recht auf Differenz entsprechen die Vorstellung einer qualitativen
Entwicklung der Gesellschaft und die Negation der Produktionsmechanismen,
die auf den Gesetzen der Reproduktion und der quantitativen Entwicklung
basieren: ,,,Mais ’homme ne vit pas seulement de pain‘. Qui dit ,révolution’
dit aussi ,création‘.“'> Lefebvres Unterscheidung zwischen Produkt und
Oeuvre steht in Zusammenhang mit dem Arbeitsgbegriff, wie er sich im Kapi-
tal formuliert findet,13 geht aber, indem die Poiesis als Modalitit der Praxis in
der Metaphilosophie eingefiihrt wird, iiber diesen hinaus. Die Poiesis garan-
tiert, dass der Moment des Mimetischen, der nach Modellen produziert, der
Reproduktion bestehender Zustdnde dient, zuriickgedringt werden kann. Die
Urbanisierung, die, indem sie zentralisiert, immer neue Differenzen schafft,

9 Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 131s.

10 Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 133.

11 Vgl.: Henri Lefébvre, Metaphilosophie, S. 178ff; orig., p. 156ss.

12 Henri Lefebvre, Le manifeste différentialiste, p. 38.

13 ,,Die Arbeit ist zunéchst ein Prozess zwischen Mensch und Natur, ein Prozess,
worin der Mensch seinen Stoffwechsel mit der Natur durch seine eigne Tat ver-
mittelt, regelt und kontrolliert. Er tritt dem Naturstoff selbst als eine Naturmacht
gegeniiber. Die seiner Leiblichkeit angehorigen Naturkrifte, Arme und Beine,
Kopf und Hand, setzt er in Bewegung, um sich den Naturstoff in einer fiir sein
eignes Leben brauchbaren Form anzueignen. Indem er durch diese Bewegung
auf die Natur auBer ihm wirkt und sie verdndert, verdndert er zugleich seine eig-
ne Natur.” (Karl Marx/Friedrich Engels [1956ff], Das Kapital, S. 192.)

263

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

provoziert eine ,,capacité créatrice” als Negation der ,,structures déséchées*
und der ,formes glacées“.]4 Der Intention, einen politischen, homogenen und
beherrschbaren Raum zu produzieren und zu reproduzieren, widersetzt sich
der schopferische Impetus als residuales Element. Gegen den politischen Ge-
sellschaftsplan der ,,homogenen Ordnung® und der vermeintlich ,,kohirenten
Rationalitiit tritt das Chaos der Spontaneitit“"® und die unvermittelte Aktion.
Der unbestimmte Ausgang dieses ,,anarchistischen Aktivismus* bestitigt
Lefebvres negative Haltung gegeniiber jeder Art von Systematisierung, er-
laubt ihm zugleich, unabhédngig von der unmittelbaren Realisierbarkeit der
Anspriiche, eine zukiinftige Gesellschaftsordnung zu projizieren, das utopi-
sche Moment seiner Philosophie hervorzustreichen.

In der ,,Metaphilosophie* gestaltet sich die ,,Suche nach den Erben* der
»Schattengesellschaft, der ,romantischen Revolutiondre® mit ihrer ,,naiven
und subtilen Revolte” gegen die etablierten Gesellschaftsformen als schwie-
rig.'® Die Anstrengungen, die insbesondere in der Moderne vollzogene ,,Tren-
nung der verschiedenen Aspekte und Ebenen des menschlichen Lebens®, die
»zerbrochene Totalitét zuriickzugewinnen®, sind Versuche, ,,bald voller Trau-
er und bald voller Hoffnungen.«!'” Illustriert an der Geschichte der Stadt — in
ihrem Ursprung ,.eines der schonsten menschlichen Werke“'® — zeichnet sich
die historische Entwicklung durch eine fortschreitende Trennung von Produkt
und Oeuvre, Mimesis und Poiesis aus: ,,Der Mensch ist gespalten, das Pro-
dukt trennt sich vom Werk, um Sache zu werden.* Die Entfremdung vom Ur-
sprung zeigt sich in der Gespaltenheit der Gesellschaft in ,,Herren und Skla-
ven, Besitzende und Besitzlose, Starke und Schwache®. Die Praxis umfasst

auch diese ,,komplexe und reiche Realitit*:; "

,.Wir entdecken in ihr das Unerwartete und das Vorhersehbare, den Determinismus,
den Zufall und den Willen. Wir unterscheiden in ihr auch die Wiederholung, die [...]
Imitation und die kreative Erfindung [...] Die Praxis, in ihrer ganzen Breite als Tota-
litdt, enthdlt sowohl die Kreation wie die Fortfiihrung, sowohl die revolutionire als
auch die repetitive Praxis mit ihren Zusammenhzngen.**’

Die Geschichte der ,Stadt‘ ist die Geschichte der Praxis, die in ihrer Totalitét
fiir die gegensitzlichen Positionen innerhalb dieser Entwicklung zeichnet.
Aus der ,,philosophischen Form eines starren, zwangsldufig pragmatischen

14 Vgl.: Henri Lefebvre, Le manifeste différentialiste, p. 38.

15 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Revolution der Stédte, S. 186f; orig., p. 232s.
16 Vgl.: Henri Lefébvre, Die Metaphilosophie, S. 127; orig., p. 117.

17 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Metaphilosophie, S. 168; orig., p. 148.

18 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Metaphilosophie, S. 165; orig., p. 146.

19 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Metaphilosophie, S. 170f; orig., p. 150s.

20 Henri Lefebvre, Die Metaphilosophie, S. 171f; orig., p. 151.

264

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

Wahrheitskriteriums® befreit, wird der Praxisbegriff zum dynamischen, der
Geschichte angepassten und sie widerspiegelnden Element. In dieser Funktion
sind ihm sidmtliche ,,Modalititen der Kreation®, Mimesis und Poiesis in all
ihren Dimensionen immanent.”' Die Metaphilosophie schickt sich an, mit den
zur Verfiigung stehenden Mitteln — sie begreift sich selbst als ,,Produkt der
Praxis* — die Totalitét des Alltags zu erforschen,

,um die Briiche zu erkennen, an denen sie zerbricht; es sucht ihre Ebenen und
Entnivellierungen, ihre kritischen Phasen und Widerspriiche zu durchschauen. [...]
In sich selbst bemiiht sich das metaphilosophische Denken und die Rekonstruktion
einer Totalitdt, angefangen mit der Wiedervereinigung von Poesie oder, besser,
Poiesis und Philosophie, und zwar auf einer hoheren Ebene als der ihrer antiken
Trennung. Es versteht sich als Denkakt, als neugeschaffene Einheit des Verstehens
und des praktischen Bewusstsein. >

Der kosmologischen Dimension der Romantik, das gestorte Verhiltnis zwi-
schen Mensch und kosmischer Ordnung wiederherzustellen, entspricht die
utopische Vorstellung nach der ,,groen Trennung®, in der ,,jede spezialisierte
Tatigkeit in ihre eigene Richtung® geht, zur Einheit zuriickfinden zu konnen.
Dieses Projekt gelingt nur, wenn die Metaphilosophie von einem ,,Projekt des
Menschen® ausgeht, das sich auf philosophische Begriffe wie Freiheit, Ver-
nunft, Vollendung usw. beziehen kann. Der aktuellen Situation wird mit der
Vorstellung eines idealen Zustands begegnet, der sich an ,.einem gesetzten
oder vermuteten Zusammenhang zwischen dem Urspriinglichen und dem Vir-
tuellen, auf der kiinftigen Versohnung zwischen Mensch und Natur, auf einer
natiirlichen Bearbeitung der Natur orientiert.” Die ,,strategische Hypothese*
einer ,,urbanen Revolution® ist U-topie, eine Projektion, die durch empirische
Fragestellungen zu untermauern ist und durch eine Analyse des Alltags (der
Praxis) aufzeigt, wie die Aufhebung der bestehenden Verhiltnisse zu iiber-
winden ist. **

Das Zusammenwirken der beiden Ebenen, Projekt und Analyse als ,,theo-
retische These* und ,,praktisches Programm®, ist Ausgangspunkt der lefebvre-
schen Praxisphilosophie:

,Das Denken versteht den Alltag erst, wenn Unbehagen und Verweigerung auf-
kommen, wenn der praktische Wunsch und Wille zur Veridnderung des Alltags deut-
lich wird. Um das Alltédgliche zu verstehen, muss man diese fragmentierte und zu-
gleich monotone Realitidt wieder zu einem Ganzen zusammenfiigen. [...] Das han-

21 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Metaphilosophie, S. 173; orig., p. 152.
22 Henri Lefebvre, Die Metaphilosophie, S. 177; orig., p. 155.

23 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Metaphilosophie, S. 115; orig., p. 107.
24 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Metaphilosophie, S. 116; orig., p. 108.

265

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

delnde Erkennen entfaltet sich in Bildern, in den Bildern eines verwandelten Lebens;

. . . . B 25
zugleich muss dieses Erkennen eine Praxis der Verdnderung durchmachen.*

Das Phianomen Stadt und die Analyse der Verstddterung dokumentieren auf
einmalige Weise das ,,metaphilosophische Programm®: ,,Das groBartige Bild
von der freien Stadt* (der polis oder cité), das noch dazu dient, die menschli-
che Wiiste illusorisch mit Leben zu erfiillen* und der ,,Konkurrenzkapitalis-
mus®, der dieses ,,groBartige Erbe [...] besudelt, aufgerissen und verstiim-
melt* hat.”’

Die ,,révolution urbaine* proklamiert eine radikale Verdnderung des All-
tags, die in der Authebung und Verwirklichung der Philosophie im marxschen
Sinne besteht:

S0 ergibt sich die Konsequenz, dass das Philosophisch-Werden der Welt zugleich
ein Weltlich-Werden der Philosophie, dass ihre Verwirklichung zugleich ihr Verlust,
dass, was sie nach auflen bekdmpft, ihr eigener innerer Mangel ist, dass gerade im
Kampfe sie selbst in die Schidden verfillt, die sie am Gegenteil als Schiden be-
kampft, und dass sie diese Schidden erst aufhebt, indem sie in dieselben verfillt. Was
ihr entgegentritt und was sie bekdmpft, ist immer dasselbe, was sie ist, nur mit um-

gekehrten Faktoren.“*

Und in der praxisorientierten Version Lefebvres:

,Der alltidgliche, nichtphilosophische Mensch widersetzt sich dem philosophischen
Menschen und dem philosophischen Projekt des Menschen. Aus ihrem Widerstand,
aus ihrer Konfrontation wird die Umwandlung des einen wie des anderen hervorge-

hen «29

Die Aufhebung der Philosophie als Uberwindung der Diskrepanz zwischen
Theorie und ,,Alltagsleben® beinhaltet als Voraussetzung fiir die marxsche
Forderung, das Leben zu verdndern, die Ausarbeitung konkreter Analysen, die
erlauben, strategisch eine Veridnderung des Alltags in Angriff zu nehmen. Die

25 Henri Lefebvre, Die Metaphilosophie, S. 122f; orig., p. 113.

26 Lefebvres These, dass in der Moderne der Begriff Stadt keine Giiltigkeit mehr
hat, findet hier eine theoretische Begriindung. Dass der Begriff Stadt bei
Lefebvre auch fiir die aktuelle Stadt gebraucht wird, hat eher praktische Griinde:
,Die Idee vom Ende der Stadt ist anscheinend sehr viel ergiebiger und kreativer
als die von ihrer Fortdauer oder ihrer Modernisierung — obschon sie sich nicht
zu ,prospektiven’, technisch und operational nutzbaren Studien eignet.” (Henri
Lefébvre, Metaphilosophie, S. 125; orig., p. 115.)

27 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Metaphilosophie, S. 124; orig., p. 114s.

28 Karl Marx (1956ff), Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphi-
losophie, S. 325.

29 Henri Lefebvre, Die Metaphilosophie, S. 126; orig., p. 115.

266

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

Verstiddterung als Zentralitit, die stindige Verschiebung des Zentrums, die
daraus entstehenden Differenzen prigen den Begriff der ,jurbanen Praxis“*
als Erkenntnisprozess, als Ausdruck der allméhlichen Erhellung des Parado-
xons ,,Zentralitdt und Dialektik der Zentralitit“. Die ,,Zerstiickelung “ gibt das
~Phdnomen der Verstidterung® erst nach und nach in seinen Qualititen als
Totalitiit zu erkennen®' und konkretisiert die These der Urbanisierung als Re-
volution,32 die Lefébvre definiert als ,,[...] le mouvement, congu dans la
totalité, visant une totalité“33, denn: ,,L’idée de la révolution, c’est donc I’idée
de la totalité transformée radicalement. Renversée, de vision systématique
fixant le devenir, elle se change en idée du devenir et en projet d’un accom-
plissement.***

30 Henri Lefebvre, Die Revolution der Stidte, S. 196; orig., p. 245.

31 Hierzu: Teil I, Kapitel 8: Die Urbanisierung als Totalitit.

32 Henri Lefebvre, Die Revolution der Stidte, S. 195f; orig., p. 245.

33 Henri Lefebvre (1974), Marx, en: Histoire de la philosophie III, p. 251.
34 Henri Lefebvre (1974), Marx, en: Histoire de la philosophie III, p. 251.

267

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

4. Urbanisierung als , dialektische Anthropologie*®

,-~Ausgehend von der Problematik der Verstiddterung
entwickelt sich eine dialektische Anthropologie.
Dieses Wissensgebiet bereichert seinerseits die
Problematik um Vorgegebenheiten und um
Losungsmoglichkeiten fiir miteinander verbundene
Probleme zugleich. Es kann die Probleme in ihrer
Gesamtheit weder stellen noch 16sen. Es fiigt sich in
die besprochenen Disziplinen ein ohne eine andere
Besonderheit, als dass es mit der untersuchten
Problematik zugleich entstanden ist.*'

Die doppelte Bestimmung des Menschen als ,,Naturwesen* und ,,menschli-
ches Naturwesen®, das sich als Gattungswesen in seinem Sein und seinem
Wissen ,,bestiitigen und betitigen muss®, iibernimmt Lefébvre aus den ,,0ko-
nomisch philosophischen Manuskripten aus dem Jahre 1844 von Karl Marx.*
Als Naturwesen bestimmen den Menschen ,,eine Mannigfaltigkeit von Trie-
ben, Tendenzen und Lebenskriften®, die Bediirfnisse schaffen, von denen er
abhingig ist und die seine Lebenskraft in ,,Ohnmacht und Mangel* verwan-
deln. Subjekt und Objekt zugleich, ist er in eine Beziehung zu anderen Wesen
eingeschlossen, die es ihm erlauben, an der Natur teilzunehmen, nicht ,,in ei-
ner unertriiglichen metaphysischen Einsamkeit* zu verharren.’ In ihm selbst
entzweit sich aber auch die Natur, tritt mit sich in einen Kampf: ,,Der Mensch,
ein Naturwesen, wendet sich gegen die Natur und kidmpft gegen sie.“ Diese
These anthropologischen Charakters formuliert Leféebvre im zweiten Teil von
,Der dialektische Materialismus“. Die fiir den Menschen ,urspriingliche
Quelle und Mutter Natur ist ,,nur die gegebene Materie seiner Tatigkeit; sie
ist selbst als duBere Natur ihr eigener Tod und ihr Grab.“ Als die ,,gegebene
Materie seiner Téatigkeit™ ist die Natur in den ,,Entstehungsakt des Men-
schen, der sich iiber sie erhebt, sie allmihlich beherrscht, eingebunden. Thre
Modifikation beruht auf der menschlichen Titigkeit, die, indem sie Bediirf-
nisse erfiillt, neue Bediirfnisse schafft. Entwicklung bedeutet (erfolgreiche)
Auseinandersetzung mit anstehenden Problemen: ,,Er [der Mensch] schreitet
fort, indem er die mit seinem eigenen Tun gesetzten Probleme lost.“* Das
hervorgebrachte Produkt ist ,,s0 einerseits der Natur zugewandt, andererseits
dem Menschen. Er ist konkret und abstrakt.” Sein konkreter Charakter bezieht

1 Henri Lefebvre, Die Revolution der Stidte, S. 79f; orig., p. 98.

2 Vgl.: Karl Marx (1956ff), Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem
Jahre 1844, S. 578f.

3 Vgl.: Henri Lefebvre, Der dialektische Materialismus, S. 93f.

4 Vgl.: Henri Lefébvre, Der dialektische Materialismus, S. 95.

268

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

sich auf die gegebene Materie, den Produktionsprozess, wohingegen die abs-
trakte Dimension sein gesellschaftliches Dasein als Gegenstand unter ande-
ren, dhnlichen Gegenstdnden und als ,, Triger einer ganzen Reihe neuer Be-
ziehungen* erfasst.’ Der Mensch, der sich in der Entwicklung zunehmend von
der Natur isoliert, wird sich als Naturwesen dennoch nicht von ihr trennen, er
wird das Verhiltnis auf eine ,hohere Einheit™ heben. Als ,titiges Subjekt*
eroffnet er sich als ,beschrinktes Naturwesen* unendlich viele Moglichkei-
ten. Die Beschrinktheit ist der abstrakte Verstand im Menschen, das Vermo-
gen, Objekte und Augenblicke, Instrumente und Begriffe in ihrer Trennung
festzuhalten, sie jedoch nicht in ihrer Ganzheit, ihrer Totalitit zu erfassen.
Dieses Vermogen zur Abstraktion, das sich in der praktischen Aktivitit stei-
gert, trigt zu wachsender Macht bei. Im Bewusstsein des Menschen festigt
sich das Wissen um seine Moglichkeiten, ein Bewusstsein, das zugleich, da es
nur vermittels der Abstraktion und Logik zu dieser Erkenntnis gelangt, der
Natur fremd bleibt.®

,Das Bewusstsein driickt damit zugleich die Endlichkeit des Menschen aus und sei-
ne Unendlichkeit. Darin besteht sein innerer Widerspruch, der ihn stets dazu néotigt,
sich zu priifen und iiber sich hinauszuwachsen. Und darin besteht sein Drama, sein
Ungliick — und seine GroBe. Aus der Beschriankung ldsst der Mensch ein Bestimmt-
Unendliches, Menschliches hervorgehen, welches das im natiirlichen Dasein gege-
bene Unendliche in sich aufnimmt, befreit und iibersteigt und das menschliche
Macht, Erkenntnis, Aktion, Liebe, Geist genannt werden kann, oder einfach das
Menschliche.*’

In dem ,,beherrschten Bereich* der Welt dringt die Gesamtheit der Produkti-
onstitigkeit, die Praxis dazu, ein ,konsolidiertes Universum zu schaffen®,
wohingegen der ,.nicht beherrschte Bereich der Welt“ nach wie vor gewaltig
ist. Er umfasst alles, was bis zum jeweiligen Zeitpunkt noch nicht konsolidiert
werden konnte. Die Zerrissenheit des Menschen riihrt von diesem , tiefgrei-
fendsten Widerspruch®, dem ,,schmerzhaften Gegensatz zwischen der Macht
des Menschen und seiner Ohnmacht, zwischen der Existenz eines Bereichs
der Wirklichkeit, der beherrscht, menschlich konsolidiert ist, und der eines
rohen Bereichs — zwischen dem was Leben des Mensch ausmacht, und dem
was seinen Tod verursacht®, der Trennung von dem, was ihn zum Sein ver-
hilft und dem, was er noch nicht meistern konnte, her.® Die Aneignung der
Natur verlangt eine immer subtilere Durchdringung, eine verfeinerte Heran-

5 Zu Lefebvres ,,Analyse des Produkts*: Henri Lefebvre, Der dialektische Ma-
terialismus, S. 96ff.

6  Vgl.: Henri Lefebvre, Der dialektische Materialismus, S. 107.

Henri Lefebvre, Der dialektische Materialismus, S. 107.

8 Vgl.: Henri Lefebvre, Der dialektische Materialismus, S. 112.

~J

269

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

gehensweise, die sich in dem komplizierten Prozess der Urbanisierung wider-
spiegelt.

Die Perspektive einer Versohnung zwischen Mensch und Natur wird im
Bild vom ,totalen Menschen* gefasst, das auf Marx’ ,,Okonomisch-
philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844 in Anlehnung an Feuerbach
zuriickgreift und 1955 von Lefébvre — im Anschluss an seine Definition in
,,Der dialektische Materialismus*’ — formuliert wird:

,L’individu est social, sans que 1’on ait le droit de fixer par la pensée la société en
une abstraction extérieure a lui. Ni la nature et la vie biologique, ni la vie de 1’espece
humaine et son histoire, ni la vie individuelle et la vie sociale, ne peuvent se séparer.
L’homme est totalité. Par ces besoins et ses organes, par ses sens et ses mains, par
son travail, par la praxis qui le transforme en transformant le monde, 1’homme

s’approprie totalement de la nature entiere et sa propre nature.'°

Lefebvres Interpretation des Dialektischen Materialismus’ schlieBt sich in
dieser Phase der marxschen Sicht an, dass das Ziel einer materialistischen und
praktischen Philosophie nicht das Schaffen eines transzendenten Ideals sein
kann, sondern in der Wirklichkeit verwurzelt sein und virtuell in ihr existieren
muss. Mensch und Natur stehen in einem dialektischen Verhiltnis, sich ent-
zweien, um erneut zusammenzufinden: Humanismus gleich Naturalismus."!
Die Anlehnung an den frithen Marx beinhaltet gleichfalls die Ablehnung jeder

9 ,Der totale Mensch ist Subjekt und Objekt des Werdens. Er ist das lebendige
Subjekt, das sich dem Objekt entgegenstellt und tiber diesen Gegensatz hinaus-
geht. [...] Der totale Mensch ist das zunédchst zerrissene, aufgespaltene und an
Notwendigkeit und Abstraktion gekettete lebendige Subjekt — Objekt. Durch
diese Zerrissenheit hindurch bewegt er sich auf die Freiheit zu; er wird Natur,
aber frei. Er wird Totalitdt wie die Natur, aber indem er sie beherrscht. Der to-
tale Mensch ist der ,unentfremdete‘ Mensch.* (Henri Lefebvre, Der dialektische
Materialismus, S. 132f.)

10 Henri Lefebvre, La notion de totalité dans les sciences sociales, p. 65.

11 Lefebvre paraphrasiert diese zentrale Stelle aus ,,Okonomisch-philosophische
Manuskripte aus dem Jahre 1844*: ,,.Der Kommunismus als positive Aufhebung
des Privateigentums als menschlicher Selbstentfremdung und darum als wirkli-
che Aneignung des menschlichen Wesens durch und fiir den Menschen; darum
als vollstdndige, bewusst und innerhalb des ganzen Reichtums der bisherigen
Entwicklung gewordne Riickkehr des Menschen fiir sich als eines gesellschaftli-
chen, d.h. menschlichen Menschen. Dieser Kommunismus ist als vollendeter
Naturalismus = Humanismus, als vollendeter Humanismus = Naturalismus, er
ist die wahrhafte Auflosung des Widerstreites zwischen dem Menschen mit der
Natur und mit dem Menschen, die wahre Auflosung des Streits zwischen Exis-
tenz und Wesen, zwischen Vergegenstindlichung und Selbstbestitigung, zwi-
schen Freiheit und Notwendigkeit, zwischen Individuum und Gattung. Er ist das
aufgeloste Ritsel der Geschichte und weif} sich als diese Losung.* (Karl Marx
[1956ff], Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, S.
536.) Vgl.: Henri Lefebvre, Der dialektische Materialismus, S. 133.

270

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

Form von ,,philosophischer Anthropologie®, die den ,,anthropos® im Sinne
Max Schelers als invariable Komponente betrachtet, eine ,Fundamentalan-
thropologie® als ,,Grundwissenschaft vom Wesen und vom Wesensaufbau des
“!2 7u griinden versucht, die ,,metaphysische Sonderstellung* des
Menschen aus dem ,,Wesen des Menschen im Verhiltnis zu Pflanze und Tier*
ableitet. Dem Menschen als ,,Objekt der Forschung* setzt Lefebvre in der Me-
taphilosophie den Menschen entgegen, der ,,frei in der Praxis sich selbst defi-
niert: ,,Die Anthropologie, gefasst als Forschung iiber den Menschen, ver-
weist auf eine Kldrung des menschlichen Verhiltnisses zur ,Natur‘ und zum
,Sein‘ in der Praxis, in der Geschichte. Es geht nicht darum, den Menschen
und das Menschliche zu definieren, sondern es kommt darauf an, die Repri-
sentationen beiseite zu schaffen, die ihn zu definieren beanspruchen [...].“13
Als Reaktion auf die klassische System-Philosophie begreift Lefebvre den
Menschen in Verbindung mit seiner Entwicklung als gesellschaftliches We-
sen: Wie wird er sich entwickeln und was wird aus der ,Welt‘ als Ausdruck
dieses Werdegangs? Die verdnderte Fragestellung verlangt das Verhéltnis zur
Natur auch dann, wenn der Mensch sich durch ihre schopferische Umgestal-
tung selbst zu verwirklichen sucht, stindig zu iiberdenken. Das dialektische
Spannungsfeld zwischen Natur und Mensch'* triigt die romantischen Ziige
einer Entfernung, die durch die Orientierung an der Idee des ,,totalen Men-
schen verringert werden kann: Die Versohnung des Menschen mit der Natur
unter verdnderten Bedingungen ist kein programmierbares Ende der Ge-
schichte — ,,Wir miissen der Vorstellung von der Beendigung der Entfrem-
dung durch einen absoluten Akt, sei er philosophisch (Hegel) oder soziolo-
gisch (Marx), entsagen“" —, sondern ein widerspriichlicher, komplexer Pro-
zess, dessen Ende offen bleibt.'

Das Thema der Totalitit wird, um den Begriff nuancierter zu betrachten —
auch Marx habe die philosophische Bestimmung des Verhiltnisses zwischen

Menschen

12 Vgl.: Max Scheler (1929), Mensch und Geschichte, S. 7.

13 Henri Lefebvre, Die Metaphilosophie, S. 326f; orig; p. 270.

14 Ulrich Miiller-Scholl weist darauf hin, dass ,,wie Bloch es ausgedriickt hat, die
,gesellschaftliche Grundeinsicht in die Beziehung der Menschen zu Menschen
und zur Natur® [...] sicherlich eine Formel [ist], die allgemein genug ist, dass sie
fiir alle Richtungen des Marxismus gilt, vom Revisionismus zum DiaMat, von
Engels zu Althusser, von Bloch selbst bis Lukacs, schlieBlich vom jungen bis
zum spiten Marx.“ (Ulrich Miiller-Scholl [1999], Das System und der Rest, S.
161.) Zur Interpretation Marcuses der ,Philosophisch-6konomischen Manu-
skripte® von Marx — sie dienen als Ausgangspunkt der jeweiligen Deutungen —
im Vergleich zu Lefebvre: Ulrich Miiller-Scholl (1999), Das System und der
Rest, S. 161ff.

15 Henri Lefebvre, Einfiihrung in die Modernitit, S. 169.

16 Hierzu: Teil IV, Kapitel 2: Das Ende der Geschichte.

271

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

dem menschlichen und der Totalitdt nicht ausgearbeitet — in ,,La somme et le
reste in den spéten fiinfziger Jahren, erneut aufgegriffen:

,La notion de ,I’homme total‘ se situerait ainsi au niveau de la vieille notion de
I’absolu, mais dialectisée. Si nous éliminons complétement 1’absolu, nous tombons
dans le pur relativisme. [...] L’absolu, dialectiquement, ne se situe pas au-dela du
relatif, mais dans le relatif. [...] Etant déja dans le relatif, il en représente aussi — au
ceeur du présent — la limite a I’infini, I’orientation et le sens. [...] L’homme total ,est*
dans chaque accomplissement, dans chaque moment de 1’étre humain, et il ,est* aus-
si son sens, son orientation, sa limite & I’infini, impossible 2 atteindre.*!”

Die Figur des ,,homme total* bleibt verschlossen (,,obscur®), verliert, da der
Mensch nicht in seinen Strukturen bestimmt wird, der Ausgang des sich in
einem Prozess befindlichen Verhiltnisses zwischen Mensch und Natur noch
nicht festgelegt ist, ihren ontologischen Charakter.'®"?

Uberbewertet Marx das Produkt, das aus der Konfrontation des Menschen
mit der Natur entsteht, so verleiht Nietzsche dem Oeuvre eine iiberragende
Bedeutung. Beide verkennen in ihrer jeweiligen Reduktion die tragende Ver-
bindung der Teilaspekte. Lefebvre verlangt von der Kunst nicht, dass durch
sie gesellschaftliche Verhiltnisse gespiegelt werden, sondern sich, im Sinne
der Romantik, als eine Weise utopisch zu leben20, durch das Nichtvorhanden-
sein der Ferne im Alltagsleben, sich der Idee einer unentfremdeten Welt be-
wusst zu werden. Die Anregungen, die von diesem Bewusstsein ausgehen,
sollen fruchtbar in Bezug auf menschliches Handeln sein. Dieser Aspekt des
Kunstwerks wird bereits in ,,Contribution a 1’esthétique* formuliert:

,Lorsqu'une Vénus grecque, celle de Milo ou une autre, me donne un certain mou-
vement de joie proprement esthétique [...] j apercois 1’affirmation de I’étre humain
[.]. La statue érige devant moi la forme humaine, comme un monde, comme la na-
ture elle-méme. L’infini humain de la beauté se révele ainsi proche et accessible; il
ne nous arrache pas a nous-méme. Il nous révele au contraire a nous; la partie la plus

limitée de nous-méme prend la forme de Iillimité.«*'

Die Aneignung der Natur findet im Kunstwerk ,,la forme la plus haute, la plus
profondément élaborée, la plus condensée“?. Basierend auf der Unterschei-
dung Mimesis und Poiesis zeichnet sich der Urbanisierungsprozess als kom-
plexes Zusammenspiel der menschlichen Fihigkeit, sich die Natur anzueig-

17 Henri Lefebvre, La somme et le reste, p. 580.

18 Vgl.: Henri Lefébvre, La somme et le reste, p. 581.

19 Hierzu: Teil IV, Kapitel 1: Die Totalitit.

20 Vgl.: Henri Lefebvre, Einfiihrung in die Modernitit, S. 358.
21 Henri Lefebvre, Contribution a I’esthétique, p. 54.

22 Vgl.: Henri Lefebvre, Contribution a I’esthétique, p. 54.

272

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

nen, aus. Der Zusammenbruch der Stadt ist eine durch die Industrialisierung
geprigte dezisive Phase in der Entwicklung, die sich durch einen Produk-
tions-, bzw. Reproduktionsmechanismus auszeichnet, der nicht dynamisch,
sondern stagnierend ist. Diese Darstellung beinhaltet eine Kritik des Begriffs
der Kreation (Schopfung), wie er im Anschluss an das Industriezeitalter ver-
standen wird.”® Den in den sechziger und siebziger Jahren strapazierten Be-
griff der kulturellen Revolution aufgreifend, versucht Lefebvre, den Alltag in
das Konzept der Kreation einzubeziehen, um so auch die Dimensionen der
Kunst ihrem elitdren Status zu entheben, sie fiir eine Revolution unter Fiih-
rung der kulturellen Erneuerung als tragendes Prinzip fruchtbar zu machen.

,Mit dem Begriff des Menschen, mit dem ehemaligen Humanismus (dem des Wett-
bewerbskapitalismus und der liberalen Bourgeoisie) ist der Begriff der Schopfung
diskreditiert worden. Erste Bedingung und erstes Vorgehen, Initialforderung und
Fundamentalanspruch der Kulturrevolution, ist die volle und integrale Rehabilitie-
rung dieser Begriffe: Werk [Oeuvre], Schopfung, Freiheit, Aneignung, Stil, (Ge-
brauchs-)Wert, Mensch.*?*

,La révolution urbaine* bekommt, indem sie das Urbane und die Stadt als
Werk interpretiert, eine besondere Dimension, die den Begriff der strategi-
schen Hypothese einfingt und der globalen Verstidterung iiber den Prozess
der Abstraktion als Zivilisationsprozess hinaus eine kreative Dynamik gibt.
Die Kunst als Kreation verhélt sich nach den Regeln der in ,,La révolution
urbaine® aufgestellten ,strategischen Hypothese*®, was ihren Status inner-
halb der lefebvreschen Philosophie zum Ausdruck bringt. Bereits 1955 wird
in ,,Rabelais* die ,,regressiv-progressive* Methode antizipiert:

,,L’exploration du réel par I’imagination, I’enthousiasme et le rire, lui permit de dé-
partager I’illusoire (le réligieux, le proprement mythique) du possible. [...] Dans une
transition prodigieusement complexe entre deux époques — entre deux modes de
production — Rabelais eut le génie d’un clarificateur. Il plongeait dans le passé en
rejetant le dépassé, en apercevant le possible. Il parvint ainsi non seulement a ,ex-
primer* son temps, c’est a dire a le formuler, et a agir sur lui dans le sens du possible

le plus lointain et le plus grandiose, le régne de la liberté.“*®

Die ,kreative Praxis® orientiert sich an der Virtualitit, dem Noch-nicht-
Bestehenden (,,le réve sinon I’utopie®), wobei die Poiesis als die Schopferin

23 Zur lefebvreschen Bewertung des marxschen Begriffs der Produktion und seiner
Interpretation: Vgl.: Henri Lefebvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S.
263ff.

24 Vgl.: Henri Lefebvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 271.

25 Hierzu: Teil 11, Kapitel 1: Anniherung.

26 Henri Lefebvre, Rabelais, Paris, Anthropos, p. 214.

273

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

zukiinftiger Werke (,,oeuvres*) und Handlungen gilt.”” Sowohl politisches wie
kreatives Handeln werden von Moglichkeiten und Perspektiven bestimmt, die,
indem sie sich artikulieren oder gar realisieren, den historischen Prozess er-
hellen und auf eine mogliche Zukunft verweisen: ,,La clarté historique nait de
I’histoire, c’est-a-dire de la praxis située dans un devenir et créatrice d’un
devenir.«*

Lefébvres Vorstellung, der Kunst als Moglichkeit der fortschreitenden
Homogenisierung, Reduktion und Stagnation als Negativitit entgegenzutre-
ten, wird weitergedacht und in das Konzept einer Theorie der Momente ein-
gebunden.” In ,La présence et I’absence (1980) wird der Begriff des Werks
als ,,oeuvre* erneut aufgegriffen und in erweitertem Zusammenhang verdeut-
licht. ,,Chose* (Sache), ,,produit* (Produkt) und ,,oeuvre* (Werk bzw. Oeuv-
re) erlauben durch ihre Betrachtung in der Geschichte der Philosophie, das
Produkt als zwischen der ,nackten‘ Materie (,,chose®) und dem Werk zu se-
hen. Der Raum als Produkt ist das Resultat der sozialen und 6konomischen
Praxis, seine Gestaltung hingegen das Werk der Architekten und Urbanisten.*
Die kapitalistische Gesellschaft und der durch sie bestimmte abstrakte Raum
tendieren zur Zerstorung des kreativen Anteils am Oeuvre, der den reduzie-
renden Tendenzen entgegenwirken konnte. Das Oeuvre wird den eigenen
Anspriichen nur gerecht, wenn es sich an der Gesamtheit der unterschie-
dlichsten Momente orientiert: ,,Dans toute oeuvre on retrouve donc un mo-
ment technique et un moment du savoir, un moment du désir et un moment du
travail, un moment du ludique et un moment du sérieux, un moment social et
un moment extra-social.“>' Die Gesamtheit all dieser Momente findet sich als

27 Vgl.: Henri Lefebvre, La proclamation de la Commune, p. 40.

28 Henri Lefebvre, La proclamation de la Commune, p. 36.

29 Zur Theorie der Momente: Rémi Hess, Henri Lefébvre, Une pensée du possible,
Théorie des moments et construction de la personne.

30 Die hier vorgenommene Unterscheidung wird bei Lefébvre selbst nicht konse-
quent beriicksichtigt, unterliegt dem jeweiligen Kontext. So wie Mimesis ist
auch Produkt nicht durchgéngig kritisch zu betrachten.

31 Vgl.: Henri Lefebvre, La présence et I’absence, p. 197. Lefebvre verweist auf
Adornos Vergleich des Kunstwerkes mit der leibnizschen Monade. (Vgl.:
Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie, S. 268 ff.) ,,Selon lui [Adorno],
I’oeuvre d’art se comprend par analogie avec la monade leibnizienne. On n’y
entre pas comme dans un moulin; elle n’est donc pas immédiatement accessible
encore qu’elle se présente a la sensation et a la perception immédiate. Elle n’a ni
porte ni fenétre; pourtant elle est entierement ouverte; elle se compose ou plutdt
se constitue d’une infinité de points de vue plus ou moins éclairants et de pers-
pectives plus ou moins éclairées sur toutes les autres monades, c’est a dire sur la
totalité de I'univers [...].“ (Henri Lefebvre, La présence et I’absence, p. 203s.)
Hierzu auch: Rémi Hess, Henri Lefebvre (2009), Henri Lefebvre et la pensée du
possible, Théorie des moments et construction de la personne, p. 201ss.

274

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

Projektion in der Zentralitit der globalen Verstdadterung, steht aber auch fiir
das Umfassende des Begriffes der Praxis und des Alltagslebens. ™

Uber seine kulturelle Bedeutung hinaus, leitet der Begriff Oeuvre auf die
Ebene des Alltiglichen iiber: ,,Die Restitution des Werkes und des Werksin-
nes hat kein ,kulturelles‘, sondern ein praktisches Ziel. [...] Sie orientiert die
Kultur auf eine Praxis hin: auf die transformierte Alltiglichkeit.“** Das All-
tagliche 16st sich durch die ,,Metamorphose der Rationalitit™ und soll ,,das
noch bestehende urbane Leben auf dem Wege zur Degradierung aufhalten,
neue Formen erfinden, diesen Formen die Entfaltung ermoglichen, den Kei-
men der urbanen Gesellschaft den Weg bahnen.** Die Perspektive einer frei-
en ,Jludischen Stadt“, die ,,Uberwindung der Opposition ,Alltdglichkeit —
Festlichkeit* tridgt weitreichende Ziige, die auf den Begriff der Zentralitit
hinsteuern, den Punkt, an dem sich alles versammelt, alles moglich wird, das
kreative Element eine eigene Dynamik entwickelt, sich aus der ben-
jaminschen ,,Holle der Moderne®, der ,,Reproduktion des Immergleichen® und
dem ,,verdinglichten Denken* zu befreien Vermag.35

In der Produktion des Raumes finden sich die Momente des Kunstwerkes
wieder. Das Oeuvre als Schnittstelle zwischen gelebtem Raum (,,espace
vécu*) und konzipiertem Raum (,.espace concu*)*® verbindet, da der gelebte
Raum, Resultat der Praxis, der zwischenmenschlichen Beziehungen, dem
Schopfer Nédhrboden und Inspiration — ,,Le créateur d’oeuvres trouve dans le
vécu son lieu de naissance, son terrain nourricier’’ — fiir seine Kreation ist,
beide. Inspiriert vom Alltag tritt er in einen konfliktintensiven Dialog, um
sich neu zu definieren und weiter zu entwickeln. Lefébvre widerspricht der
Auffassung vom Kiinstler als iiberragendem Subjekt, dessen Kreation Spie-
gelbild seiner Personlichkeit ist. In den Alltag eingebunden, iiberzeugt der
kreative Akt vor allem durch seine Spontaneitidt und Unmittelbarkeit, da die-
ser der Stagnation und Homologisierung, indem sie neue Perspektiven aufzei-
gen, entgegenwirkt.

32 Hierzu: Teil II, Kapitel 7: Das Urbane als Zentralitit; Das Urbane als reine
Form; Teil III, Kapitel 2: Zum differentiellen Raum.

33 Vgl.: Henri Lefebvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 275.

34 Vgl.: Henri Lefebvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 277.

35 Hierzu: Teil III, Kapitel 1: Der abstrakte Raum; Die ,,Reproduktion der Produk-
tionsverhltnisse*.

36 Hierzu: Teil III, Kapitel 1. Zum Konzept der Produktion des Raumes; Die Mi-
mesis und die Reproduktion der Produktionsverhéltnisse.

37 Henri Lefebvre, La présence et I’absence, p. 199.

275

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

5. Die These der globalen Urbanisierung
im neomarxistischen Kontext

,-Alles gesellschaftliche Leben ist wesentlich praktisch.
Alle Mysterien, welche die Theorie zum Mystizism[us]
veranlassen, finden ihre rationelle Losung in der
menschlichen Praxis und in dem Begreifen dieser
Praxis.!

Im Anschluss an Karl Marx versucht Friedrich Engels in einer ,,Wissenschaft
von den allgemeinen Bewegungs- und Entwicklungsgesetzen der Natur, der
Menschengesellschaft und des Denkens“? die Dialektik als induktive Diszip-
lin zu begriinden, die Gesetze der gesellschaftlichen Entwicklung nach Art
der Gesetze der Naturwissenschaft zu formulieren. Die quasi deterministische
Vorstellung fiihrt bei Lenin zu der ontologischen These, dass die Wirklichkeit
mit der Materie zu identifizieren, die materielle Wirklichkeit im Wesentlichen
dynamisch ist, wobei alle Elemente der Wirklichkeit in einem universellen
Wechselzusammenhang stehen. Quantitit und Qualitit, Einzelnes, Besonde-
res und Allgemeines, Notwendiges, und Zufilliges gehoren zu grundlegenden
materialistischen Kategorien. Epistemologisch ist Erkennen eine besondere
Eigenschaft hochentwickelter Materie des Zentralnervensystems, die erlaubt,
denkunabhingige Dinge (Sachen, Vorginge usw.) im Bewusstsein widerzu-
spiegeln. Das Bewusstsein gehort der Wirklichkeit an, bleibt deren Gesetzen
unterworfen. Die materialistische Dialektik, die den vorgezeichneten Weg
zum Sozialismus im Bewusstsein spiegelt, dient der Motivation, revolutionir
zu handeln. Stalins Schrift ,,Uber dialektischen und historischen Materialis-
mus‘ schematisiert, indem die Erscheinungen im Bereich der Natur und der
Gesellschaft als zusammenhidngendes einheitliches Ganzes betrachtet, die
Widerspriichlichkeit der Wirklichkeit und der daraus resultierende Kampf der
Gegensitze als Grund fiir die Entwicklung in Natur und somit auch der Ge-
sellschaft interpretiert werden, die Thesen des dialektischen Materialismus
noch weiter. Materialistische Philosophie ist die Wissenschaft von Natur und
Gesellschaft, die Einblicke in den Ablauf der Geschichte vermittelt, sich un-
abhingig von Individualititen und Zufélligkeiten entwickelt. Die Abschottung
vor philosophischer Tradition, die Disqualifizierung andersartiger Denkrich-
tungen als Uberbau im Dienste der jeweils herrschenden Klasse untermauern
den Allmachtsanspruch des holistischen Weltbildes.

Unorthodox marxistische Stromungen — vor allem in der zweiten Hilfte
des zwanzigsten Jahrhunderts — suchen in der Auseinandersetzung mit diver-

1 Karl Marx (1956ff), Thesen iiber Feuerbach, S. 7.
2 Vgl.: Friedrich Engels (1956ff), Herrn Eugen Dithrings Umwilzung der Wissen-
schaft, S. 131f.

276

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

sen philosophischen Denkrichtungen nach neuen Dimensionen.” Vor allem
die Dialektik wird von der Natur auf das Terrain der gesellschaftlichen Zu-
sammenhinge zuriickgefiihrt, die Soziologie riickt zusehends in den Vorder-
grund gesellschaftsrelevanter Analysen. Die erst 1932 erscheinenden, nur
fragmentarisch erhaltenen ,,Okonomisch-Philosophische Manuskripte* von
1844 sorgen fiir den Bruch in dem bis dahin nur wenig in Frage gestellten
Marx-Verstindnis. Die Deutungen des wiederentdeckten Praxisbegriffs, bei
Marx nur ,im Keim* vorhanden, zum gréBten Teil basierend auf den ,,Thesen
ad Feuerbach®, beleben eine in den dreifiger Jahren einsetzende philosophi-
sche Diskussion, die Mitte der fiinfziger Jahre erneut an Elan gewinnt. Die
Marx-Interpretation Antonio Labriolas, die ,,Gefingnis-Aufzeichnungen‘
Gramscis in den Dreifligern, Georg Lukacs, Karl Korsch, Ernst Bloch, die
Frankfurter Schule um Herbert Marcuse, Max Horkheimer, Theodor W.
Adorno, die vom Dogmatismus befreiten Interpretationen von u.a. Gajo Pet-
rovic, Mihailo Markovic, Milan Kangrgra aus dem blockfreien Jugoslawien,
aber auch die Dritte-Welt-Perspektive von u.a. Mao Tse-Tung und Che Gue-
vara geben dem Praxisbegriff die Vielfalt individueller Existenzperspektiven
globalgesellschaftlichen Lebens unter Einbeziehung der Natur, der Projektion
der Zukunft und dem Begreifen der Praxis als schopferisches und veridndern-
des Element. Die sechziger Jahre sind geprigt von der Ausein-andersetzung
mit u.a. der franzdsischen Denkrichtung unter Louis Althusser, Etienne Bali-
bar, Jean-Paul Sartre, den marxistischen Theoretikern Galvano della Volpe,
Jindrich Zeleny, Peter Ruben und den westdeutschen ,,Kapital-Arbeits-
kreisen in Anlehnung an Teile der achtundsechziger Bewegung um u.a. Joa-
chim Bischoff, die sich vorrangig an den Schriften zur , Kritik der politischen
Okonomie* orientieren.”

3 Im Uberblick: ,.So war es in den ersten Jahrzehnten des Jahrhunderts der (neu-
kantianische) Kritizismus, der auf die neomarxistische Philosophie Einfluss aus-
iibte, wie sich z. B. bei M. Adler oder K. Korsch zeigt; spiter wirkte sich — z.B.
beim jiingeren Lukacs — der Neuhegelianismus im Sinne einer stirkeren Beto-
nung der idealistischen Komponente der Dialektik aus; Einfliisse der Existenz-
philosophie sind ebenfalls gelegentlich wirksam geworden, so beim jungen
Marcuse und in Sartres dialektischem Denken: Das Bestreben, auf hermeneuti-
sche Ansidtze Riicksicht zu nehmen, zeigt sich bei manchen Vertretern der
Frankfurter Schule, und bei einigen jlingeren Dialektikern dufert sich insofern
der Einfluss der Wissenschaftstheorie, als sie versuchten, entweder wissen-
schaftliche Methoden dialektisch zu interpretieren oder mindestens die Vertrig-
lichkeit von dialektischen und wissenschaftstheoretischen Auffassungen hervor-
zuheben.” (Wolfgang Rod [1986], Dialektische Philosophie der Neuzeit, S.
287.)

4 Vgl.: Wolfdietrich Schmied-Korwarzik (1981), Die Dialektik der Gesellschaftli-
chen Praxis, S. 7ff. Als Uberblick iiber den Begriff der ,,Praxis* in Anlehnung
an Karl Marx: Horst Miiller (1985), Praxis und Hoffnung und Horst Miiller
(2008), Vom Marxismus zur Konkreten Praxisphilosophie, Einfithrung mit Un-

277

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

In Frankreich beginnt die Marx-Rezeption zogerlich und gewinnt erst in den
frithen fiinfziger Jahren an internationalem Profil.’> Lefebvres Position ist,
obwohl seine vor allem philosophischen Thesen bis heute nur am Rande Be-
achtung finden, von tragender Bedeutung.® Er grenzt sich, in einer ab-
wechslungsreichen Beziehung zur Kommunistischen Partei Frankreich ste-
hend, schon sehr frith von der parteioffiziellen Marx-Deutung, die in Anleh-
nung an Friedrich Engels, Lenin und auch Stalin den wissenschaftlichen So-
zialismus als ,,Wissenschaft des Gesamtzusammenhanges* sieht, ab. Dennoch
sind verschiedene Aussagen Lefebvres bis zum endgiiltigen intellektuellen
Bruch mit dem PCF immer auch im Rahmen der Parteiraison zu lesen.” Der
Kampf gegen den Dogmatismus beinhaltet eine Fortsetzung der Diskussion
mit gleicher philosophischer Terminologie, wobei sich Akzente verschieben
oder an Kontur gewinnen: Totalitdt, Dialektik, Praxis und der eng mit ihnen
verbundene, durch Lefébvre in die Thematik eingefiihrte Begriff des Alltags-
lebens sind mehr als nur Orientierungsmarken. In Verbindung mit der Fiille

tersuchungen zu Marx, Bloch, Habermas, Mead, Bourdieu, S. 10ff. Zur umfang-
reichen Darstellung der Praxisphilosophie: Horst Miiller (2009), ,,Portal Praxis-
philosophie*, www.praxisphilosophie.de.

5 Zu einem einfithrenden Uberblick: Martin Jay (1984), Marxism and totality, p.
276ft.

6 Helmut Fahrenbach: ,,Es ist ein merkwiirdiger Tatbestand, dass das thematisch
so umfassende, gedanklich origindre und historisch wie zeitgeschichtlich bezie-
hungsreiche Werk des franzosischen Marxisten, Soziologen und Philosophen
Henri Lefebvre bislang kaum eine weitreichende und tiefgreifende Wirkung ge-
habt hat.“ (Helmut Fahrenbach [1982], Henri Lefebvres Metaphilosophie der
Praxis, S. 81.)

7 In seiner ,Befreiungssschrift® ,La somme et le reste* resumiert Lefebvre diese
Problematik: ,,A mes dépens, j’ai appris que ma critique du dogmatisme (mar-
xiste) ne 1’a pas ébranlé. Je n’ai pas pu briser les entraves au développement du
marxisme et de la connaissance. Pourquoi? Peut-étre ne les avais-je pas encore
complétement brisées dans mes propres idées, dans ma propre attitude intellec-
tuelle. [...] J’estime aujourd’hui que le dogmatisme marxiste (matérialiste dialec-
tique) découle de la crise de la philosophie, en est un symptome, et loin de la ré-
soudre I’aggrave. [...] J’envisage donc une critique plus radicale du dogmatisme,
une critique de gauche plus poussée qui irait a son terme, 1’acte de déces de la
philosophie, s’il est vrai que, comme telle, elle devient inévitablement systéma-
tique et dogmatique ou se dilue dans I’inconsistance. [...] Je ne vois pas encore
clair; j’avance a I’aveuglette, en trébuchant, ou je piétine. J hésite pour des rai-
sons dont les unes sont objectives et les autres subjectives. [...] Je profite de
I’occasion pour remercier, du fond du cceur, les dirigeants du Parti Communiste
Frangais qui m’ont exclu apres trente ans de présence militante [...]. Comme
dans un congres, je remercie également les commis aux opérations politiques
qui ont dirigé contre moi le ,feu roulant* (vocabulaire stalinien) de leurs attaques
convergentes. Ils m’ont beaucoup appris. [...] Les arguments employés, mais
surtout la facon d’argumenter, m’ont montré qu’il est vain de leur répondre en
restant sur leur terrain, celui du dogmatisme.“ (Henri Lefebvre, La somme et le
reste, p. 4ss.)

278

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

neomarxistischer Schriften sind ihre Charakteristika zwar jeweils neu zu be-
stimmen, die Denkrichtung jedoch bleibt vorgegeben: Was bedeutet Praxis
und welche Rolle kommt ihr innerhalb der Dialektik zu, was beinhaltet der
Begriff der Totalitéit, wie verhilt sich die Idee zur Praxis, was sind die konkret
politischen Konsequenzen der gewonnenen Erkenntnisse? Lefebvres Schriften
werden von diesen Fragen bestimmt, wobei sowohl Methode der Auseinan-
dersetzung wie der Anspruch sich wesentlich von ,systematischen* und
,»problematischen* Denkmodellen unterscheiden:

,,La philosophie passée n’avait a choisir qu’entre deux modeles. Elle optait entre le
systématique et le problématique. En allant dans ce dernier sens, elle mettait en
question, elle ébranlait les certitudes les mieux établies; elle posait des questions,
elle employait 1’ironie, le scepticisme, la négation, la suspension illimitée du juge-
ment; définissait une problématique. Dans 1’autre sens, elle organisait de fagon co-
hérente les réponses a un nombre limité et strictement déterminé de problémes bien
choisis; elle élaborait des concepts et une architecture de concepts; elle construisait
un équilibre, un édifice stable, une belle demeure: un systéme.*®

Beide ,Systeme* (,,Modelle) konfrontiert Leféebvre mit der Vorstellung seiner
»programmatischen Philosophie® (,,philosophie programmatique®). Sie soll
Fragen stellen, ohne sich in Scheinproblemen zu verlieren, Probleme sollen
erortert werden, die Antworten sich jedoch weder innerhalb eines Systems
noch eines Dogmatismus’ bewegen. Programmatische Philosophie zeichnet
sich durch ihren Anspruch aus, programmatische Vorschlige (,,pro-
positions*‘) anzubieten.

,L’intervention du philosophe se limite a montrer les mouvements, les tendances. Il
ne démontre pas. Il ne prouve pas, ne peut pas prouver, ne veut pas prouver. Il sort
de I'impasse et surmonte 1’antinomie de la preuve. Les mouvements dialectiques se
montrent. Le philosophe n’intervient que comme médiateur.*’

In seiner Vermittlerrolle geht der Philosoph iiber eine maieutische Funktion
hinaus: Durch die Projektion von ,,Horizonten* eroffnet er die Perspektive
einer anderen Zukunft. Die strategische Hypothese versteht sich als Anleitung
zum Aktivismus. In sein Konzept bindet Lefebvre zentrale Begriffe der
abendlindischen Philosophie ein: Erkenntnis und Praxis haben sich an der
programmatischen Vision, die die Frage nach einem ontologischen Funda-
ment und nach dem ultimativen Beweis iibergeht, zu orientieren. Die Totalitdt
und die mit ihr verbundene Vorstellung des fotalen Menschen als Projekt sind
Ziel und Inhalt.

8 Henri Lefebvre, La somme et le reste, p. 709f.
9 Henri Lefebvre, La somme et le reste, p. 710.

279

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

,,Cette conception [de philosophie] va avec I’effort pour ouvrir a nouveau 1’avenir et
le possible, pour programmer dans tous les domaines. Cette exigence, longtemps
abandonnée, revient au premier plan de la connaissance et de la praxis. La visée
programmatique du total élimine la question du ,fondement® ontologique et de la
preuve absolue. Cependant elle n’est pas sans vérité, sans ,fondement‘; elle a son
fondement dans sa prospection: dans la totalité qu’elle vise. Elle a sa vérité dans son
but.«!

In dem marxschen Begriff von Praxis — vorrangig in der 8. These iiber Feuer-
bach — ist das Moment der Reflektiertheit und des damit verbundenen Begrei-
fens enthalten. Praxis beinhaltet die Ebene und die Weise der menschlichen
,-Realitdt” und den Bezug zu dieser Realitdt. Obwohl das Denken sich aus der
Praxis heraushebt, bleibt es zugleich auf sie bezogen und in ihr begriindet.
Das Moment der Reflektiertheit ist unabdingbarer Bestandteil des Praxiskon-
zepts, da erst durch dieses Bewusstsein Praxis fiir das Begreifen des Verhilt-
nisses Subjekt und Realitédt nutzbar gemacht werden kann, am Eingang eines
Bewusstseinsprozesses eine Zeitdiagnose und eine damit verbundene Kritik
erlaubt, die zu aktiver Beteiligung an der menschlichen Evolution, der revolu-
tiondren Praxis, fiihrt. Da die Praxis immer auch Teil der Entwicklung der
gesellschaftlichen Verhiltnisse, nicht systematisch einzuordnen ist, sich stdn-
dig neu formiert, muss aus Sicht Lefebvres der Praxisbegriff erweitert wer-
den. Die menschliche Intelligenz spiegelt nicht nur die vorhandene Praxis wi-
der, sie steht ebenfalls in Erkenntnis relevanter Verbindung zu dem dynami-
schen Prozess der Entwicklung, der von dem schopferischen und produktiven
Verhalten des Menschen selbst geprégt ist. Die regressiv-progressive Metho-
de verleiht, indem sie sowohl Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in ei-
nem stindigen Wechselspiel miteinander agieren ldsst, der Praxis Transpa-
renz, begreift zugleich die Moglichkeit, durch aktives Handeln in den Prozess
der Entwicklung einzugreifen und ihn revolutionir zu verindern.'' Lefeébvre
iibernimmt die neomarxistische Trennung zwischen Theorie und Praxis und
baut sie um die Dimension der Theorie als Projektion in die Zukunft aus. Dies
erlaubt, die Praxis in ihrer Totalitéit in einem u-topischen Raum zu treffen. In
der ,,révolution urbaine* entspricht dies der strategischen Hypothese der glo-
balen Verstddterung und der Transduktion als Reflexion iiber ein mogliches
Objekt, in ,,.La production de 1’espace” der Projektion des ,differentiellen

10 Henri Lefebvre, La somme et le reste, p. 710.
11 Hierzu: Teil II, Kapitel 1: Zur Methode; Teil IV, Kapitel 1: Regressiv-progressi-
ve Methode und ,.kreative Praxis*.

280

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

Raumes* als ,,posthistorische Praxis“, als Utopie eines ,,planetarischen
Raums*."?

Poiesis und Mimesis als ,,Modalititen* bezeichnen das aktive Verhéltnis
des Menschen zur Praxis, die Spielarten und Moglichkeiten von Produktion
(und Kreation). Die Unterscheidung Praxis, Poiesis (und Mimesis) beherzigt
die unterschiedliche Strukturiertheit der Titigkeiten ebenso wie den Titig-
keitsbereich, die Tatigkeitsart und den Tétigkeitseffekt, legt aber die besonde-
re Betonung auf ihre jeweilige Rolle im Handlungsbereich. Praxis als umfas-
sende Bestimmung der ,,Wirklichkeit des gesellschaftlichen Menschen* bein-
haltet Poiesis und Mimesis, die einerseits — hier vor allem die Poiesis — fiir
das revolutionire Potential den ewig gleichen Reproduktionsmechanismen zu
entkommen, stehen, die andererseits geeignet zur Analyse gesellschaftlicher
Strukturen sind. Das Leben als Oeuvre, als Kreation der Poiesis denken, ist
die Transition zwischen ,,présence und absence®, zwischen Gegenwart und
projizierter Zukunft als kollektives menschliches Projekt. Solche Art des
Schopfertums bestitigt die menschliche Fihigkeit, die quantitative Produktion
und Reproduktion durch das Kreieren des qualitativ Neuen zu ersetzen.
Lefebvre geht, indem er in der Arbeit die Moglichkeit erkennt, das schopferi-
sche Element in die Tat umzusetzen, tiber die traditionelle Eingrenzung des
Arbeitsbegriffs hinaus und gibt die enge Verbindung zur jugoslawischen Pra-
xis-Philosophie zu erkennen.” In seinem Beitrag in ,,Revolutionidre Praxis®,
einer Sammlung von zentralen Texten der jugoslawischen Sozialphilosophie,
formuliert Gajo Petrovic:

,Der Mensch war bis jetzt nur ein Arbeitstier und wird es hochstwahrscheinlich
noch lange bleiben. Aber das ist nicht das Wesentliche, was ihn zum Menschen
macht; wesentlich ist, dass er auch etwas anderes kann. Und die ganze Geschichte
der Menschheit bezeugt uns, dass er in der Tat etwas anderes zu sein vermag. Dass
er ein Schopfer sein kann, zeigt vor allem die gesamte Entwicklung solcher Tétig-
keiten wie Philosophie, Kunst und Wissenschaft, das beweist aber auch die Entste-
hung und Entwicklung der Arbeitstitigkeit, die nur unter der Voraussetzung (nicht
als Voraussetzung) seines Schopfertums moglich und versténdlich ist, als Ausdruck
der schopferischen Natur des Menschen.* 14

Petrovic erkennt wie Lefebvre die zwischenmenschlichen Beziehungen als
Teil der schopferischen Titigkeit, wobei dem kollektiven Handeln, wie es
bspw. in Revolutionen vorkommt, eine herausragende Rolle zukommt. Der

12 Hierzu: Teil II, Kapitel 1: Die Hypothese; Strategische Hypothese und Trans-
duktion; Kapitel 7: Utopie und differentieller Raum; Teil IV, Kapitel 2: Ende
der Geschichte oder ,,posthistorische Praxis*.

13 Lefebvre pflegte enge Kontakte zu den jugoslawischen Praxisphilosophen und
arbeitete an deren Zeitschrift ,,Praxis® mit.

14 Gajo Petrovic (1969), Sinn und Moglichkeit des Schopfertums, S. 171.

281

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE

URBANE REVOLUTION

Unterscheidung innerhalb der Produktion zwischen dem Bereich der aktiven
Natur-Mensch-Beziehung und der gesellschaftlichen Tatigkeit als ,,Beziehung

zZwi

schen menschlichen Wesen®, die Aufspaltung der Praxis in Arbeit und

Interaktion, in instrumentelles und kommunikatives Handeln (Jiirgen Haber-
mas) oder Arbeit, Herstellen und Handeln (Hannah Arendt)15 stellt Lefebvre

den

umfassenden Praxisbegriff von Marx entgegen.'®

15

16

282

Durch die Unterscheidung innerhalb der Vita activa zwischen den Handlungsty-
pen Arbeit, Herstellen und Handeln versucht Hannah Arendt zu zeigen, dass al-
lein durch das Handeln in Praxis und Politik eine humane Existenz zu erreichen
ist. Handeln ist im Gegensatz zu Arbeit — eine Tétigkeit, die unseren Stoffwech-
sel mit der Natur ausmacht und biologisch notwendig ist — und Herstellen — ein
widernatiirlicher Eingriff und ein Verbessern der Natur durch Artefakte — das
Existential, das weder biologisch (Arbeit) noch gesellschaftlich (Herstellen) ist.
Handeln kann ohne Zwecke, ohne Erwartungen intentional auf das Sein selbst
gerichtet sein und ermdglicht jederzeit einen Neubeginn. In einem immer erneu-
erten Beginnen — auch Merleau-Ponty erkennt hier den Grundzug unseres We-
sens — liberwinden wir die Entfremdung und schaffen unseren eigenen Anfang.
Ulrich Miiller-Scholl bemerkt: ,,Bei Lefebvre handelt es sich dagegen weder um
endgiiltig real getrennte Handlungstypen und Weltverhiltnisse, noch ist ,,Han-
deln* (,Praxis‘) im engeren Sinne der zwischenmenschlichen Beziehungen mit
der Vorstellung hoherer Werte verbunden. Es geht nicht um eine hohere,
menschengemifBere Form, die sich im Handeln offenbarte, sondern diese abs-
trakte Handlungsweise ist eine Reduktionsform der allseitigen Praxis, die des-
halb allseitig ist, weil in ihr die Verbindungen zur Quelle, d.h. zur Natur — ver-
standen in einem nicht-instrumentellen, sinnlich praktischen Sinne — noch nicht
versiegt sind. Lefebvres Beispiele fiir ,Praxis‘ sind ja Religion, Politik und Kul-
tur, die er als Funktionen bezeichnet.” (Ulrich Miiller-Scholl [1999], Das Sys-
tem und der Rest, S. 223.) Helmut Fahrenbach fragt beziiglich der Problematik,
ob Handeln und die Fihigkeit zum Handeln anthropologisch autochton konstitu-
iert und somit als basal, die Grundverfassung des menschlichen Daseins be-
stimmende Eigenschaft anzusehen ist, oder, ob in einen umgreifenden Bezugs-
rahmen eine anthropologische Basisstruktur zu setzen ist. Er erweitert im Sinne
Lefebvres: ,Fiir die zuletzt genannte Auffassung sprechen m.E. bereits die
schon angedeuteten (genetischen und strukturell-funktionalen) Verflechtungen
des produktiv-praktischen Verhaltens mit Elementen und Kompetenzen anderer
Verhaltensarten, durch die das Handeln bzw. praktische Verhalten mit konstitu-
iert wird. Darum kann ein angemessenes Verstindnis der anthropologischen Be-
deutung des Handelns nur erreicht werden, wenn das Mitbedingtsein des Han-
delns durch die weiteren perzeptiven und expressiven Weisen und Faktoren
menschlichen Verhaltens (Erfahrung, Sprache, Phantasie — erlebte Bediirfnisse,
Wiinsche, Interessen) gesehen und die anthropologisch-praktische Dominanz
des Handelns (im und fiir den Rahmen gesellschaftlicher Praxis) weder isoliert
noch zur anthropologischen oder soziologischen Universalbestimmung tiberhoht
wird.” (Helmut Fahrenbach [1985], Sich-Verhalten, Handeln, Praxis, S. 198.)

,Die Produktion des Lebens, sowohl des eignen in der Arbeit wie des fremden
in der Zeugung, erscheint nun schon sogleich als ein doppeltes Verhiltnis — ei-
nerseits als natiirliches, andrerseits als gesellschaftliches Verhiltnis —, gesell-
schaftlich in dem Sinne, als hierunter das Zusammenwirken mehrerer Individu-
en, gleichviel unter welchen Bedingungen, auf welche Weise und zu welchem

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

,»Wenn man zu den Quellen zuriickgeht, nimlich den Marxschen Jugendwerken [...],
gewinnt der Begriff Produktion wieder einen starken Sinn. Dieser Sinn spaltet sich.
Die Produktion reduziert sich nicht auf die Herstellung von Produkten. Der Begriff
bezeichnet einerseits die Erschaffung von Werken (einschlieBlich der sozialen Zei-
ten und Réume), kurzum die ,geistige’ Produktion, und andererseits die materielle
Produktion, die Herstellung der Dinge. Er bezeichnet auch die Produktion des
,menschlichen Seins‘, durch es selbst, im Laufe seiner historischen Entwicklung.
Das impliziert die Produktion der gesellschaftlichen Beziehungen. Schliellich um-
fasst der Ausdruck im weitesten Sinn die Reproduktion.“17

Die Frage, wo sich ,,die Handlung tiber die Dinge und iiber die menschlichen
Wesen*, wo sowohl Praxis wie Poiesis (und Mimesis) erfasst werden, fiihrt zu
dem ,,theoretischen Postulat” der lefébvreschen Analyse: ,,Im tdglichen Leben
liegt der rationelle Kern, das wirkliche Zentrum der Praxis.“'® Diese Bestim-
mung des Alltags'® vermeidet eine orthodox marxistische Strukturierung der
Gesellschaft in Basis und Uberbau, der Uberbau ,,auf ein bloRes Spiegelbild
der Basis“ reduziert wird. Das Alltagsleben begreift auch die Ideologie als
Kultur — (,,diese Mischung aus Ideologie, Erkenntnissen, (religidsen, philoso-
phischen) Interpretationen der Welt und des Wissens*) — und Teil der Praxis.
Das revidierte Schema erlaubt das ,,feed-back® zwischen ,,Produktion und
Konsum, zwischen Strukturen und Superstrukturen (Uberbau), zwischen Er-
kenntnis und Ideologie*.”” Die Konkretisierung der Praxis durch den Begriff
des Alltagslebens als Weg in eine ,,konkrete Soziologie“ findet eine Parallele

Zweck, verstanden wird. Hieraus geht hervor, dass eine bestimmte Produkti-
onsweise oder industrielle Stufe stets mit einer bestimmten Weise des
Zusammenwirkens oder gesellschaftlichen Stufe vereinigt ist, und diese Weise
des Zusammenwirkens ist selbst eine ,Produktivkraft‘, dass die Menge der den
Menschen zuginglichen Produktivkrifte den gesellschaftlichen Zustand bedingt
und also die ,Geschichte der Menschheit® stets im Zusammenhange mit der Ge-
schichte der Industrie und des Austausches studiert und bearbeitet werden muss.
[...] Es zeigt sich also schon von vornherein ein materialistischer Zusammen-
hang der Menschen untereinander, der durch die Bediirfnisse und die Weise der
Produktion bedingt und so alt ist wie die Menschen selbst — ein Zusammenhang,
der stets neue Formen annimmt und also eine ,Geschichte* darbietet, auch ohne
dass irgendein politischer oder religioser Nonsens existiert, der die Menschen
noch extra zusammenhalte.” (Karl Marx/Friedrich Engels [1956ff], Die deutsche
Ideologie, S. 29f.)

17 Henri Lefebvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 48f.

18 Vgl.: Henri Lefébvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 49.

19 Eine detaillierte Analyse des Begriffs des Alltagslebens bei Lefebvre und des
Begriffs Alltag und Alltiglichkeit in der Phinomenologie steht aus. Ohne
Lefebvre explizit zu zitieren, liefert Bernard Waldenfels in ,,Im Labyrinth des
Alltags wichtige Hinweise fiir eine Auseinandersetzung mit neomarxistischen
Denkrichtungen. (Bernard Waldenfels [1978], Im Labyrinth des Alltags.)

20 Vgl.: Henri Lefebvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 50.

283

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

in der Urbansierung als Konkretisierung des Begriffs der Totalitit durch den
der Zentralitit.

Die Geschichte des okzidentalen Marxismus, die sich nach Martin Jay als
Geschichte des Auf- und Niedergangs des Konzeptes der Totalitit liest,” wird
durch die Praxisdebatte um die Dimension einer , konkreten Totalitit*“** er-
weitert. Die Dialektik der konkreten Totalitét entspricht keiner Methode, die
»alle Aspekte der Wirklichkeit restlos zu erfassen und ein ,totales‘ Bild der
Wirklichkeit* geben will, sie ist eine ,,Theorie der Wirklichkeit und ihrer Er-
kenntnis als Wirklichkeit”. Die konkrete Totalitit soll nicht alle ,,Aspekte,
Ziige, Eigenschaften, Beziehungen und Prozesse der Wirklichkeit* erfassen
und beschreiben, sie erkennt die Wirklichkeit als ,,Konkretheit und als Gan-
zes, das eine Struktur hat [...]; das sich entwickelt [...]; das sich bildet. Hie-
raus ergeben sich ,,methodologische Schlussfolgerungen, die zur heuristischen
Richtschnur und zum epistemologischen Prinzip des Studiums, der Beschrei-
bung, des Begreifens, Erkldrens und Bewertens bestimmter thematisierter Tei-
le der Wirklichkeit werden, mag es nun um Physik oder Naturwissenschaft,
Biologie oder politische Okonomie, theoretische Probleme der Mathematik
oder praktische Fragen des menschlichen Lebens und der gesellschaftlichen
Verhiltnisse gehen.“?’

Lefebvres Konzept der Totalitit, wie er es in ,,Critique de la vie
quotidienne II“ fast zeitgleich formuliert wird, geht im Ansatz mit dieser In-
terpretation Kosiks aus den spiten fiinfziger Jahren als ,philosophische Basis*
des Prager Friihlings konform:

21 Martin Jay (1986), Lukdcs, Bloch et la lutte pour un concept marxiste de la tota-
lité, p. 59.

22 Karel Kosik fiihrt den Begriff der ,,Konkreten Totalitit” als zentrale Kategorie
der materialistischen Dialektik ein: ,,Die Kategorie der Totalitéit, deren bedeu-
tendster Wegbereiter im modernen Denken Spinoza mit seiner ,natura naturans’
und ,natura naturata‘ ist, wurde in der Philosophie der deutschen Klassik als ei-
ner der zentralen Begriffe ausgearbeitet, die polemisch die Dialektik von der
Metaphysik unterscheiden. Der Standpunkt der Totalitit, der die Wirklichkeit in
ihren inneren Gesetzmifigkeiten verstehen und unter den oberfldchlichen und
zufilligen Erscheinungen die notwendigen inneren Zusammenhinge enthiillen
will, tritt in Gegensatz zu dem Standpunkt des Empirismus, der an den zufilli-
gen phinomenalen Erscheinungen hidngenbleibt und die Entwicklungsprozesse
der Wirklichkeit nicht begreifen kann. Unter dem Standpunkt der Totalitét ver-
steht man die Dialektik der GesetzméiBigkeit und der Zufilligkeit, des inneren
Wesens und der Erscheinungsformen der Wirklichkeit, der Teile und des Gan-
zen, der Produkte und des Produzierens usw. Marx iibernahm diesen dialekti-
schen Begriff, reinigte ihn von idealistischen Mystifikationen und machte ihn in
dieser neuen Form zu einem zentralen Begriff der materialistischen Dialektik.*
(Karel Kosik [1986], Die Dialektik des Konkreten, S. 34f.)

23 Vgl.: Karel Kosik (1986), Die Dialektik des Konkreten, S. 37f.

284

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

,»Wir konnen auf den Begriff der Totalitit nicht verzichten. Theorie und Praxis um-
fassen, sobald es sich um die menschliche Wirklichkeit handelt, stets implizit oder
explizit eine Konzeption der Totalitdt (d.h. der Gesellschaft und des Menschen).
Ohne diesen Begriff gibt es keinen Bezugsrahmen, keine Allgemeinheit und erst
recht keine Universalitit. Ohne ihn verliert die wissenschaftliche Erkenntnis bald
selbst jede ,Struktur‘. Sie verzettelt sich in parzellierte Forschungen, in denen die
gesellschaftliche Arbeitsteilung durchschligt, statt beherrscht und erkannt zu wer-

den. [...] Fiir den begriffslosen Empirismus sind alle Fakten gleichwertig.«**

Der Begriff der Zentralitit, verbunden mit der These der Verstddterung und
dem daraus resultierenden differentiellen Raum, greift die These der Totalitit,
wie sie in ,,Critique de la vie quotidienne II* formuliert wird, auf und setzt
dem ,,methodologischen Gebrauch* eine praktische Ebene zur Seite. Indem
jede menschliche Titigkeit nach Universalitit strebt, tendiert sie zur Totalitét.
Der hieraus resultierende Anspruch auf Vormachtstellung, setzt den dialekti-
schen Prozess in Gang, ein ,,Schema®, das ,,eine Art Gesetz der Welt* ist, ,,als
Gesetz des Verhiltnisses von Endlichem und Unendlichem oder von der Tota-
litit in ihren Elementen, vom Ganzen und seinen Teilen“.” In ,,Geschichte
und Klassenbewusstsein® (1922) setzt Georg Lukacs die Orientierungspunkte,
die sowohl in ihren philosophischen, ésthetischen, vor allem aber politischen
Dimensionen auch einen GroBteil der lefebvreschen Analysen begleiten. Dass
Lukacs diese frithe Schrift im Nachhinein relativiert,26 trigt ihrem Einfluss
auf die politische Diskussion in Frankreich in den fiinfziger Jahren keinen
Abbruch. Vor allem die These, dass das Proletariat als Subjekt der Geschichte

24 Henri Lefebvre, Kritik des Alltagslebens, S. 436f; orig. p. 183s.

25 Vgl.: Henri Lefebvre, Kritik des Alltagslebens, S. 440; orig., p. 187.

26 Lukacs stellt den spiteren Ausgaben von ,,Geschichte und Klassenbewusstsein‘
ein Vorwort voran, indem er diese frithe Analyse revidiert und zeithistorisch be-
dingt sieht: ,,Vor allem stand fiir mich damals fest, dass der blofl kontemplative
Charakter des biirgerlichen Denkens radikal iiberwunden werden muss. So er-
hélt die Konzeption der revolutiondren Praxis in diesem Buch etwas geradezu
Uberschwiingliches, was dem messianischen Utopismus des damaligen linken
Kommunismus, nicht aber der echten Marxschen Lehre entsprach. In zeitge-
schichtlich verstdndlicher Weise, in Polemik gegen biirgerliche und opportunis-
tische Anschauung in der Arbeiterbewegung, die eine von Praxis isolierte, an-
geblich objektive, in Wirklichkeit von jeder Praxis abgerissene Erkenntnis ver-
herrlichte, richtete sich meine — relativ weitgehend berechtigte — Polemik gegen
die Uberspannung und Uberbewertung der Kontemplation. Die Feuerbach-
Kritik von Marx bestirkte meine Einstellung noch. Ich bemerkte nur nicht, dass
ohne eine Basis in der wirklichen Praxis, in der Arbeit als ihrer Urform und ih-
res Modells, die Uberspannung des Praxisbegriffs in den einer idealistischen
Kontemplation umschlagen muss.” (Georg Lukacs [1970], Vorwort in: Ge-
schichte und Klassenbewusstsein, S. 18.) In ,,Ontologie des gesellschaftlichen
Seins* erkldrt er spiter, dass die Totalitéit in der Gesellschaft immer bereits un-
mittelbar gegeben ist.

285

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE

URBANE REVOLUTION

die

Widerspriiche des biirgerlichen Denkens aufheben kann,”’ steht im Zent-

rum des Interesses und zeigt die Riickstindigkeit der marxistischen ,,guerre

des

philosophes* in Frankreich, in die Lefebvre eingreift.”® Lukacs’ Formel

27

28

286

Die beiden korrelativen Hauptbegriffe Totalitdt und Verdinglichung verweisen
einerseits mit dem Begriff der Totalitit auf das hegelsche Erbe im Marxismus,
auf die Erkenntnis des Wahren als des Ganzen — was der junge Marx in die Be-
stimmung vom Konkreten als der ,,Zusammenfassung vieler Bestimmungen*
und ,,Einheit des Mannigfaltigen® iibersetzt hatte, andererseits mit dem Begriff
der Verdinglichung auf den Warenfetischismus, der ,,sowohl in subjektiver wie
in objektiver Hinsicht eine Abstraktion der menschlichen Arbeit, die sich in den
Waren vergegenstindlicht™ bewirkt. Mit dem fortschreitenden Prozess der Kapi-
talisierung laufen alle Subsysteme der Gesellschaft Gefahr, dieselbe homologe
Struktur aufzuweisen. Nach Marx riskiert das gesellschaftliche Verhiltnis der
Menschen, die Form des Verhiltnisses von Dingen anzunehmen. Ausgehend
von der verfehlten Dingwahrnehmung entwickelt Lukdcs eine umfassende Kri-
tik der neuzeitlichen Philosophie, die sich von Kant bis Hegel mit den Wider-
spriichen von Form und Substanz sowie Einzelnen und System beschéftigt. Uber
die praktischen Philosophien Fichtes und Schillers entwickelt sich schlieBlich
bis zu Hegel das Bewusstsein des Problems weiter, der diesen Widerspruch
durch die Entdeckung der Geschichtlichkeit zu 16sen versuchte. Jedoch scheitert
Hegel bei dem Versuch, das Subjekt der Handlung, die die Form auf den Inhalt
bezieht, aufzufinden und setzt einen abstrakten Weltgeist. Zu Lukacs’ frither
Auseinandersetzung mit dem Begriff der Totalitdt: Georg Lukacs (1970), Rosa
Luxemburg als Marxist, in: Geschichte und Klassenbewusstsein, S. 94ff. Zum
Thema der Verdinglichung: Georg Lukacs (1970), Die Verdinglichung und das
Bewusstsein des Proletariats, in: Geschichte und Klassenbewusstsein, S. 170ff.
In seinem Vortrag im ,,Institut Hongrois de Paris* am 8. Juni 1955 zum sieb-
zigsten Geburtstag von Lukacs bemerkt Lefebvre: ,,En cette méme année 1955,
I’oeuvre de Georg Lukacs — ou plus exactement un de ses livres, depuis long-
temps désavoué par lui, Geschichte und Klassenbewusstsein, écrit en 1922 — a
pris une place extraordinairement importante dans les discussions philoso-
phiques en France. Dans son cours consacré au concept de classe sociale de
Marx a nos jours, M. Georges Gurvitch, professeur de sociologie en Sorbonne,
a, le premier, étudié avec attention ce livre.. [...] Dans un essai récent de philo-
sophie politique, Les Aventures de la Dialectique, M. Merleau-Ponty, professeur
au College de France, ne consacre pas moins de soixante pages a Geschichte
und Klassenbewusstsein. [...] Mais ce livre, Geschichte und Klassenbewusstsein,
se trouve encore au centre de 1’actualité philosophique en France d’une autre
maniere, qui surprendra peut-&tre une partie des lecteurs de cette étude. De telle
sorte que je me verrai obligé d’insister sur cet aspect de notre situation idéolo-
gique.“ (Henri Lefeébvre, Lukdcs 1955, p. 28s.) ,,Les jeunes marxistes de La
nouvelle Critique ont donc, involontairement, contribué a la diffussion de cer-
taines idées considérées comme fausses et dépassées par Lukdcs. Ils furent
,lukdcsiens® sans le savoir, et dans un sens rejeté par Lukdcs. [...] La situation
actuelle sur le front philosophique est donc plutot embrouillée. [...] Plutot d’un
,front, nous pourrions parler d’un corps a corps, ou les adversaires se mélan-
gent inextricablement, du moins au premier coup d’oeil.“ (Henri Lefebvre,
Lukécs 1955, p. 31s)

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

wurde, so Lefebvre, von der Geschichte selbst eingeholt, der Begriff der Tota-
litdt, der Dynamik der Praxis unterworfen, verliert an Eindeutigkeit.

,»Methodologisch gesehen stiirzt uns die Kategorie ,Totalitédt® in fast untiberwindli-
che Schwierigkeiten. Sind wir im Innern einer Totalitdt? Und welche wire das? Die
biirgerliche Gesellschaft? Die technische Gesellschaft? Die Ubergangsgesellschaft
(doch Ubergang wozu)? Wie soll man Totalitiit von innen her bestimmen?*%’

Totalitét als Kategorie hat nicht linger den Status der ,,voraussetzungslos und
ontologisch, normativ, spekulativ behandelten, hochsten Bestimmung des kri-
tischen (negativen) Moments®, um zum dynamischen Prinzip zu werden, das
als Negativitit strategischen, programmatischen und nicht ontologischen Cha-
rakter aufweist: ,,Wir ordnen die Kategorie der Totalitédt unter die der Negati-
vitdit oder der dialektischen Negation, die uns fundamentaler zu sein
scheint.*

Lefebvres Begriff der Totalitit ist breitgefdchert, quasi unendlich, sich mit
der Praxis selbst entwickelnd und in Erweiterung einer rein materialistischen
Interpretation der Welt, immer neue Elemente einbezichend.”’ Die Absage an
die rein materialistische Ausrichtung des Marxismus’ definiert die Totalitét
als in ihrer maximalen Ausdehnung, sich mit dem Universalen treffend, zu
verstehen. Eine Erkenntnistheorie im herkommlichen Sinne findet nicht statt.
Die Produktion von Differenzen® wird zum tragenden Konzept einer dyna-
misch sich entwickelnden Menschheit, die sich jeder Reduzierung verschlief3t,
mit jeder Handlung einen Ficher an Horizonten aufschlédgt. Leféebvre trifft
sich an dieser Stelle mit Antonio Gramscis ,,Philosophie der Praxis® als
,»schopferische Philosophie® (,.filosofia creativa®), die die ,Realitit‘,,stets nur
in der geschichtlichen Relation zu den Menschen, die sie verdndern®, ver-

29 Henri Lefebvre, Kritik des Alltagslebens, S. 442; orig., p. 189.

30 Henri Lefebvre, Kritik des Alltagslebens, S. 442; orig., p. 189.

31 Ulrich Miiller-Scholl kritisiert insbesondere diesen Punkt des postulierten Ge-
schichtsverlaufs und des sich daraus ergebenden Begriffs der Praxis: ,,Auf Zei-
tenwende statt auf Epoche, auf Utopie statt auf Widerspiegelung, auf das Af-
fektgeladene im Rationalen und auf Naturpotenzen statt aufs Inerte, kurz: auf
Mogliches statt auf Realismus setzend, nimmt die Welt nicht in erster Linie ver-
dinglicht als geronnenes Produkt des Kapitalismus wahr, sondern als entfremdet
von der vorscheinenden Idee einer gelebten durchschauten Totalitét. [...] Aus
der breiten Anlage ebenso wie aus der Systemphobie heraus lassen sich wenigs-
tens die Motive Lefebvres begreifen, die zu den wenig iibersichtlichen Bestim-
mungen der Praxismodi im Detail fithren. Praxis im weiten und im engen Sinne,
repetitive, mimetische und innovative Praxis, all diese Strukturbestimmungen
der Praxis erkldren sich aus keinem strukturierten Plan, sondern entstehen in
konkreten Kontexten der Analyse oder der theoretischen Diskussion.” (Ulrich
Miiller-Scholl [1999], Das System und der Rest, S. 287f.)

32 Hierzu: Teil III, Kapitel 2: Zum differentiellen Raum.

287

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

steht.”® Die Verdnderung gestaltet sich als ,,Wille zur Totalitdt™ getrieben
durch die Unzufriedenheit an dem ,,empirisch und parzellierten ,Vorgegebe-
nen‘, dem gespaltenen und dichotomisierten ,Wirklichen‘*, einer ,,dialekti-
schen Vernunft, die unentwegt bemiiht ist, ein Ganzes durch die Unterschiede
und Konflikte seiner ,Formanten‘ zu fassen.>*

Die These der globalen Urbanisierung dokumentiert dieses Praxisver-
stindnis, das Poiesis und Mimesis als seine Modalititen setzt, den Menschen
in all seinen Handlungen, in stindiger Wechselbeziehung zu den Produk-
tionsverhiltnissen stehend, begreift, zentral, sdmtliche sich selbst in einem
evolutiondren Prozess befindlichen Wesensmerkmale einbezieht. Die Charak-
terisierung des Menschen in der Metaphilosophie wird zum Programm und
trifft sich mit der Hypothese der urbanen Revolution: ,.Der ,totale* Mensch
,ist‘ nicht ,dies‘ oder ,das‘: homo faber, sapiens, ludens, ridens etc. Er ist dies
alles und noch ,anderes‘, das noch nicht gesagt worden ist, weil es noch nicht
erschaffen worden ist.“>> Dem Menschen als Individuum, eingebettet in die
Praxis, obliegt es durch Handeln im Alltagsleben, diesen Prozess nicht nur zu
begleiten, sondern ihn zu gestalten. Der Alltag als Ort, in dem Taten und
Werke einen Ausdruck finden, wird bei Lefebvre zum iiberdimensionierten
Erlebnis-, Experimentier- und Handlungsraum, der in der Stadt als ,,gemischte
Ebene‘*, in Erweiterung zu Holderlin und Heidegger, die iiberlebensnotwen-
digen Provokationen bereithilt: ,,,Das menschliche Wesen‘ (wir sagen nicht
,der Mensch‘) kann nur als Dichter leben. Schenkt oder bietet man ihm nicht
die Moglichkeit, dichterisch zu wohnen oder eine Poesie zu erfinden, so wird
er sie auf seine Weise fabrizieren.**’

Die Basis des Agierens bzw. des revolutiondren Eingreifens in den histo-
rischen Prozess auf eine kiinstlerische Ebene zu verlegen, weist nicht nur auf
Lefebvres frithe Ndhe zum Surrealismus, dem Programm der Situationisten,
seiner Liebe zur Musik und insbesondere der Literatur hin, steht nicht nur in
der Tradition vieler ,neomarxistischer Autoren (Georg Lukdcs, Theodor W.
Adorno, Ernst Bloch, Max Horkheimer, Jean-Paul Sartre u. v. a.), sie bleibt
als Moglichkeit, einem Denken jenseits des Systematischen, der Stagnation
und Entfremdung eine Orientierung zu geben: Poesie als Chance, das Unfass-
bare zu sagen, das Getrennte zusammenzufiihren, der unbekannten Grofie ,,U-
topie* ein ,Zuhause‘ zu geben. Die Vorstellung eines ,,direkten* Zugangs des

33 Vgl.: Antonio Gramsci, Il materialismo storico e la filosofia di Benedetto Croce,
hier zitiert nach: Gerhard Roth (1972), Gramscis Philosophie der Praxis, S. 57.
Zum Thema Erkenntnistheorie bei Antonio Gramsci: Gerhard Roth (1972),
Gramscis Philosophie der Praxis, S. 47ff.

34 Henri Lefebvre, Kritik des Alltagslebens, S. 444; orig., p. 191.

35 Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 324; orig., p. 268.

36 Hierzu: Teil II, Kapitel 5: Die Ebenen und das Phianomen der Verstddterung.

37 Henri Lefebvre, Die Revolution der Stadte, S. 90f; orig., p. 112.

288

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

Kunstwerks zu der ,,Sensibilitdt des Menschen formuliert Lefebvre bereits
1953 in ,,Contribution a I’esthétique*:

,L’intelligence et la raison procédent par analyse et se meuvent a travers des inter-
médiaires: les raisonnements, les déductions, les concepts. L artiste se sert de sensa-
tions, d’émotions ou d’images. L oeuvre d’art est d’abord ,présence’, c’est a dire
puissance émotionnelle directe.«

Lefebvre arbeitet keine Asthetische Theorie aus — es sei denn, man betrachtet
die Metaphilosophie als solche —, zu sehr entspriche sie einem Konstrukt,
einem Gebdude (,,construction, édifice“)39 und vernachléssige das revolutio-
nire Potential des Kreativen und Kiinstlerischen:

,[...] elle s’adresse comme telle a une activité distincte de I’activité pratique immé-
diate, de I’action. Elle se ,contemple’, se regarde ou s’écoute. Et cependant rien ne
la sépare de la pratique et de I’action. Elle y puise au contraire une part de sa ri-
chesse et de son contenu.“*

Evoziert fiir Georg Lukdcs der Klassizismus — ,,il semble impliquer un accord
profond: entre les idées et la vie, entre les superstructures et la base, entre
I’individu et la société*“ — vornehmlich durch seine Rezeption den kathartis-
chen Effekt ,,Du musst dein Leben %indern““, — der Mensch des Alltags muss
sich dem Prozess der Verdinglichung entziehen, sich als Gattungswesen be-
greiften — provoziert fiir Lefebvre die deutsche Romantik** das Bewusstsein:
,.le désaccord, la distorsion, la contradiction entre 1’individuel et le social [...]
le désaccord entre les idées et la pratique, la conscience et la vie, les supers-
tructures et la base. Il enveloppe, au moins virtuellement, la révolte.“* In bei-
den Fillen ist das Nichtvorhandene Stimulus, findet sich als Metapher
der ,,.Blauen Blume* der Romantik unter verinderten Vorzeichen in der
lefebvreschen ,,U-topie* wieder. Der ,.espace planétaire, comme support so-
cial d’une vie quotidienne métamorphosée, ouverte aux possibilités multiples,

38 Henri Lefebvre, Contribution a 1’esthétique, p. 74s.

39 Henri Lefebvre, Lukécs 1955, p. 70.

40 Henri Lefebvre, Contribution a 1’esthétique, p. 75.

41 Georg Lukdcs (1963), Die Eigenart des Asthetischen, S. 818.

42 In der Auseinandersetzung mit Lukacs weist Lefebvre auf den Unterschied zwi-
schen deutscher — Lukdcs Kritik der Romantik bezieht sich vorrangig auf die
deutsche Romantik — und franzosischer Romantik: ,,Pour nous, Francgais, le
romantisme garde une allure antibourgeoise. Et certes, il y a beaucoup a dire sur
ce point, et beaucoup d’objections, ne serait-ce que le rdle dans le romantisme
des hommes venus de I’aristocratie en déclin: Chateaubriand, Vigny, Musset.*
(Henri Lefebvre, Lukécs 1955, p. 72.)

43 Vgl.: Henri Lefébvre, Lukdcs 1955, p. 72s.

289

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

tels s’ouvrirait I’orient 2 ’horizon** in ,La production de 1’espace* als Vi-

sion formuliert, rechtfertigt auch fiir die ,Stadtarbeiten‘ den Begriff des ,,ro-
mantisme révolutionaire®.

Kurz vor dem Ausschluss aus dem PCF veroffentlicht Leféebvre im Okto-
ber 1957 in ,,.La nouvelle revue frangaise” den Artikel ,,Vers un romantisme
révolutionaire”. Dieser ,,romantisme révolutionnaire” unterscheidet sich
grundlegend von der Romantik und ihrer Idealisierung der klassischen Anti-
ke.* Der revolutionire Impetus des ,,romantischen Revolutionérs® ist frei von
der nostalgischen Riickbesinnung auf tradierte Strukturen, er steht zur Dyna-
mik gesellschaftlicher und auch technischer Entwicklung, orientiert sich an
der Projektion einer Zukunftsvision, in der der Riss zwischen Mensch und
Gesellschaft, zwischen Objekt und Subjekt als Kennzeichen der Moderne
aufgehoben ist. Das sozialistische Ideal, ,,compromis a la fois par le
,stalinisme‘, par sa mise en accusation, par la ,déstalinisation* avortée‘*, das
Scheitern einer vereinigenden revolutiondren Alternative, die Krise der mo-
dernen Kunst, ungeeignet, die realen Probleme des Alltagslebens in der Mo-
derne artistisch zu iiberwinden, sind die Ausgangsbasis, auf der sich Henri
Lefebvre mit Guy Debord — er verdffentlicht im ,,Rapport sur la construction
des situations* im Juni 1957 eine dhnliche Bestandsaufnahme — trifft:*® ,.Nous
pensons d’abord qu’il faut changer le monde. Nous voulons le changement le

44 Henri Lefebvre, La production de 1’espace, p. 485.

45 In ,,Critique de la vie quotidienne III* kommt Lefebvre noch einmal auf die
Verbindung Alltagsleben und Romantik als bestimmend fiir die eigene Darstel-
lung zuriick: ,,Il serait injuste et de mauvaise foi — mais on n’y a pas manqué —
de dire que la critique de la vie quotidienne dérive des positions philosophiques
soit de Lukdcs, soit de Heidegger. Il est vrai que Lukdcs a introduit le theme de
I, Alltdglichkeit® des ses premieres oeuvres, des L’Ame et les formes. Serait-ce
lui qui a inspiré a Heidegger les theses de L’Etre et le temps sur la déréliction et
le souci dans I’, Alltdglichkeit? Peut-&tre. Mais il faut rappeler que ces themes —
appréciation de la réalité quotidienne comme triviale, abandonnée au souci, dé-
pourvue de sens, ce qui oriente la philosophie vers la vraie vie, ou la vie vraie et
I’authenticité — proviennent du romantisme. Et plus précisément du romantisme
allemand: Holderlin, Novalis, Hoffmann, etc.” (Henri Lefebvre, Critique de la
vie quotidienne III, p. 23s.)

46 Die Parallelen zwischen Guy Debord und Henri Lefebvre sind weitreichend. In
Bezug auf Lefébvres Artikel ,,Vers un romantisme révolutionnaire* und Guy
Debords ,,Rapport sur la construction des situations* scheinen Ubereinstimmun-
gen zufillig. Beide Autoren hatten bis dahin keinerlei Kontakt, Lefebvres Arti-
kel wurde im Mai 1957 verfasst, erschien im Oktober 1957, Debords ,,Rapport*
im Juni desselben Jahres. (Vgl.: Patrick Marcolini [2007], L’internationale situa-
tionniste et la querelle du romantisme révolutionnaire.) Eventuellen Plagiatsbe-
schuldigungen geht Vincent Kaufmann in seiner Biographie iiber Guy Debord
nach. Er spricht von ,der Lefebvreschen Pliinderung® beziiglich der Uberein-
stimmungen zwischen Lefébvre und den Situationisten. (Vgl.: Vincent Kauf-
mann [2004], Guy Debord, S. 216ff.)

290

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

aog iz N fo T
plus libérateur de la société et de la vie ol nous nous trouvons enfermés.*

Die ,.existentielle Krise der Geschichte* hat fiir Debord epochalen Charakter.
Die Blockade einer jeden revolutiondren Bewegung durch die imperialistische
Politik Stalins und die ,kulturelle Sackgasse der revolutionidren Bestrebungen
des Dadaismus und Surrealismus aus den zwanziger Jahren verlangen nach
einer neuen Allianz von Kunst und revolutiondrer Politik und damit verbun-
denen, neuen, experimentellen Lebensentwiirfen: ,,Nos perspectives d’action
sur le décor aboutissent, dans leur dernier développement, a la conception
d’un urbanisme unitaire.“*® Das Stidtische erlaubt aufgrund der Konzentra-
tion auf begrenztem Terrain eine ,Streuung‘ des Kunstbegriffs: ,,L.’urbanisme
unitaire devra dominer aussi bien, par exemple, le milieu sonore que la distri-
bution des différentes variétés de boissons ou de nourriture.“*’ Die Vielfalt
der nun kiinstlerischen Erscheinungen im Alltagsleben birgt als utopisches
Element des ,,Moglich(en)-Unmoglichen (,,possible-impossible) — bei

Debord des ,,conflit perpétuel entre le désir et la réalité hostile au désir™ —

46

revolutiondres Potential. ,,L.’homme en proie du passé* wird zum ,,homme en
proie du possible*.”!

Die Integration des revolutionédren Potentials in den Ablauf des Alltags ist
die dominierende Herausforderung der praxisorientierten lefebvreschen Theo-
rie. Die Vermittlung zwischen Arbeit, technischer Rationalitét, notwendig den
konstitutiven Stoffwechsel zwischen Natur und Menschen, seine Reprodukti-
on zu garantieren und der Vorstellung eines Lebens als ,Selbstzweck®, als
Freiheit, nicht den Zwingen des Uberlebenskampfes untergeordnet, erfihrt in
der klassisch marxistischen Tradition eine fiir Lefebvre zu simple Losung. Im
Anschluss an Marx wird auf die Gegeniiberstellung beider Bereiche, Arbeit
und Freizeit, mit der Schlussfolgerung zuriickgegriffen, dass eine Reduktion
der Arbeit — technische Errungenschaften erlauben eine Reduzierung von Ar-
beitszeit — ein Mehr an Freiheit bringe, die ihrerseits eine positive Akzentver-
schiebung, sowohl was die Einstellung zur Arbeit wie auch deren Qualitiit,
habe.’? Dem im biirgerlichen Reproduktionsschema verankerten Denken ant-

47 Guy Debord (2006), Oeuvres, p. 309.

48 Hierzu: Teil II, Kapitel 5: Wohnen und ,,unitdrer Urbanismus*.

49 Vgl.: Guy Debord (2006), Oeuvres, p. 322s.

50 Vgl.: Guy Debord, (2006), Oeuvres, p. 327.

51 Vgl.: Henri Lefebvre, Vers un romantisme révolutionnaire, en: La Nouvelle
Revue Frangaise, ler octobre 1957, p. 664.

52 ,.Das Reich der Freiheit beginnt in der Tat erst da, wo das Arbeiten, das durch
Not und duBere ZweckmiBigkeit bestimmt ist, aufhort; es liegt also der Natur
der Sache nach jenseits der Sphire der eigentlichen materiellen Produktion. Wie
der Wilde mit der Natur ringen muss, um seine Bediirfnisse zu befriedigen, um
sein Leben zu erhalten und zu reproduzieren, so muss es der Zivilisierte, und er
muss es in allen Gesellschaftsformen und unter allen moglichen Produktions-
weisen. Mit seiner Entwicklung erweitert sich dies Reich der Naturnotwendig-

291

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

wortet Lefebvre: ,,Der sogenannte ,moderne‘ Mensch hofft also in der Freizeit
das zu finden, was ihm sein Familien- oder Privatleben nicht geben konnen.
Von Gliick weifl er kaum noch etwas und fragt auch nicht danach, wie es zu
finden sei.” Eine organisierte ,,Freizeitwelt 1adt auerhalb des Alltiglichen
ein, provoziert die endgiiltige Spaltung zwischen Arbeit und Spiel.”> Dem
entgegen setzt Lefebvre das Bild vom ,totalen Menschen®, der in sich, als
Projekt und Utopie, ,,Spiel, Liebe, Erkenntnis, Arbeit usw.* versammelt.”*
Dies steht in Zusammenhang mit Marcuses Vorstellung einer materiellen
Produktion, die nicht allein durch Notwendigkeit charakterisiert ist: ,,Ich
glaube, dass eine der neuen Moglichkeiten, die die qualitative Differenz der
freien von der unfreien Gesellschaft darstellt, genau darin besteht, das Reich
der Freiheit im Reich der Notwendigkeit zu finden, in der Arbeit und nicht
jenseits der Arbeit.“”> Das Zusammenwirken von Spiel und Arbeit im Sinne
Fouriers, nach Marcuse ,,der historische Topos des Asthetischen“56, hebt die
durch Trennung von Arbeit, Freizeit und Vergniigen entstandene Entfrem-
dung auf: ,,Die Trennung des Zweckmifigen und Notwendigen vom Schonen
und vom Genuss* steht am Anfang einer Entwicklung, ,,welche das Feld frei-
gibt fiir den Materialismus der biirgerlichen Praxis einerseits und fiir die Still-
stellung des Gliicks und des Geistes in einem Reservatbereich der ,Kultur®
andererseits. <’

Die Poiesis gruppiert bei Lefebvre all jene Elemente, die durch ,,die Set-
zung des totalen Menschen, um die Arbeitsteilung zu tiberwinden (Fourier)*
erfasst werden und versteht sie als ,,Entscheidung das Alltagsleben zu verin-
dern.*® Kreativitiit als Poiesis, als ,,menschliche Aktivitit“ im umfassenden
Sinn entspricht der Emanzipation des Kunstwerkes sowohl von der marxisti-
schen Charakterisierung als Uberbau wie von der Umklammerung eines biir-

keit, weil die Bediirfnisse; aber zugleich erweitern sich die Produktivkrifte, die
diese befriedigen. Die Freiheit in diesem Gebiet kann nur darin bestehn, dass der
vergesellschaftete Mensch, die assoziierten Produzenten, diesen ihren Stoff-
wechsel mit der Natur rationell regeln, unter ihre gemeinschaftliche Kontrolle
bringen, statt von ihm als von einer blinden Macht beherrscht zu werden; ihn
mit dem geringsten Kraftaufwand und unter den ihrer menschlichen Natur wiir-
digsten und adédquatesten Bedingungen vollziehn. Aber es bleibt dies immer ein
Reich der Notwendigkeit. Jenseits desselben beginnt die menschliche Kraftent-
wicklung, die sich als Selbstzweck gilt, das wahre Reich der Freiheit, das aber
nur auf jenem Reich der Notwendigkeit als seiner Basis aufblithn kann. Die
Verkiirzung des Arbeitstags ist die Grundbedingung.” (Karl Marx [1956ft], Das
Kapital, S. 828.)

53 Vgl.: Henri Lefebvre, Kritik des Alltagsleben, S. 45.

54 Vgl.: Henri Lefébvre, Metaphilosophie, 143; orig., p. 129 und S. 348f; p. 286s.

55 Herbert Marcuse (1967), Das Ende der Utopie, S. 12.

56 Vgl.: Herbert Marcuse (1969), Versuch iiber die Befreiung, S. 72.

57 Vgl.: Herbert Marcuse (1965), Kultur und Gesellschaft I, S. 57.

58 Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 15f, Orig., p. 29.

292

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

gerlichen Kunstverstidndnisses. Der Impakt auf den Praxis-Begriff ist umso
dramatischer, wird dieser um die Dimension der U-topie, erweitert: Die Zent-
ralitdt des stddtischen Raumes illustriert diese These:

,,EBs leuchtet ein, dass das U-topische [...] nichts mit dem imagindren Abstrakten
gemein hat. Es ist wirklich. Es ist im Herzen dieses Wirklichen, es ist die urbane
Wirklichkeit, die selber nicht ohne dieses Ferment besteht.«>

Indem die U-topie aufkldrerisch wirkt, wirkt sie verdndernd und wirklich. Sie
findet in der Totalitdt der globalen Verstddterung iiberall und nirgends ihren
Ausdruck.®® Die beiden »geschichtlichen Koordinaten der Praxis®, das Ver-
gangene und das Zukiinftige treffen sich in der Gegenwart, die im dynami-
schen Prozess begriffen, sich an beiden orientiert (,,regressiv-progressive Me-
thode®). Die Dialektik vom Wirklichen und vom Maoglichen als zentrales
Element der marcuseschen Gesellschaftstheorie und Blochs Philosophie der
,konkreten Utopie“®" entspricht bei Lefebvre der kreative Impetus, der sich in

59 Henri Lefebvre, Die Revolution der Stidte, S. 45; orig., p. 55.

60 Vgl.: Henri Lefebvre, Die Revolution der Stédte, S. 141; orig., p. 175.

61 Lefebvres Begriff der ,,totalité ouverte* (offene Totalitit) zeigt ebenfalls Paralle-
len zu Blochs ,,offenem System®: ,,[...] das eigentliche Totum, dieses, worin
auch das erfasst epochal Ganze aller epochalen Momente selber wieder ein
Moment ist [...]. Wo der prospektive Horizont ausgelassen ist, erscheint die
Wirklichkeit nur als gewordene, als tote, und es sind die Toten, ndmlich Natura-
listen und Empiristen, welche hier ihre Toten begraben. (Ernst Bloch [1985],
Das Prinzip Hoffnung, S. 257.) Wesentliche Konvergenzen zeigen sich zwi-
schen der Metaphilosophie und einer konkret-utopischen Zukunftsdimension bei
Bloch. Helmut Fahrenbach resiimiert Gemeinsamkeiten und Unterschiede: ,,Die
Beziige, die sich zwischen Lefebvres und Blochs Denken aufweisen lassen, be-
griinden sich nicht so sehr vom Theorie- bzw. Philosophietypus, als vom uto-
pisch praktischen Erkenntnisinteresse und seiner anthropologisch-gesellschaft-
lichen Auslegung und Richtung her. Denn hinsichtlich der theoretischen bzw.
philosophischen Position bestehen eher Differenzen, sofern Bloch — im Unter-
schied zu Lefebvre und den kritischen Theoretikern — den grundlegendumfas-
senden Status der Philosophie auch fiir den Marxismus festhilt und die Marx-
sche Philosophiekritik nicht als prinzipielle Infragestellung der Philosophie auf-
fasst. Bloch bezieht die Marxsche These der ,Aufhebung und Verwirklichung
der Philosophie® auf die ,bisherige‘, kontemplativ-interpretierende und vergan-
genheitsorientierte philosophische Tradition, der Marx die Griindung einer neu-
en zukunfts- und praxisbezogenen Philosophie der Weltverdnderung auf dem
Boden der Prozessrealitit von Natur und Geschichte entgegensetzt [...] Aber in
wesentlichen Elementen ihres auf eine weltverdndernde Praxis gerichteten Den-
kens zeigen sich deutliche Konvergenzen zwischen Léfebvre und Bloch. So ist
auch fiir Lefebvres ,Meta-Philosophie‘ der Praxis die ,konkret utopische* Zu-
kunftsdimension der praktischen Kritik bzw. die konkrete Dialektik von Wirk-
lichkeit und Moglichkeit, Realem und Imaginirem, Gegenwart und Zukunft
zentral fur die kritische Erhellung des gesellschaftlich-geschichtlichen Werdens
(hier besteht iibrigens auch Ubereinstimmung mit Marcuse und Sartre). Auf der

293

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

der Poiesis gegen die ,,mimetische Praxis® der Gegenwart, bestimmt durch die
Reproduktion nach Modellen — hierzu zédhlen auch Funktionalismus, Struktu-
ralismus, Kybernetik, Informationstechnik — behaupten muss. Die von Lefeb-
vre viel beschworene ,,lutte titanique* schickt sich an, der Interpretation der
,aktuellen® Lage der Menschheit einen dramatischen Akzent zu verleihen:

,Nun aber gibt es drei Seiten im Spiel und dreierlei steht auf dem Spiel: die Natur,
die anderen Menschen und die verselbstindigte Technik (der Automat). Das zweite
— der erbitterte Kampf zwischen menschlichen Gruppen (Volkern und Klassen) —
wird nach einigen explosiven Ausbriichen an Bedeutung verlieren. [...] Es ist das
dritte, das eines Tages die schwersten Fragen aufwerfen wird. Es stellt sie bereits. Es
stellt den Menschen vor die Grundfrage: vor die Aneignung der Natur und vor allem
der eignen Natur. Entweder riickt nun die Poiesie [Poiesis] wieder an die hochste
Stelle in einem neuen direkten Verhiltnis zwischen Mensch und ,Natur® oder ,Sein®,
oder der Mensch wird von seinem eigenen Werk gepackt und nicht mehr losgelas-
sen.“%

Der zunehmende Pessimismus Lefébvres ldsst in den spiteren Schriften den
Begriff der U-topie in den Hintergrund treten. In ,,La Critique de la vie quodi-
tienne III“ (1981) présentiert sich die postindustrielle Gesellschaft als Erfiil-
lung besonderer Utopien: ,,Ce qui semblait hier abstraitement utopique prend
maintenant figure et monte 2 1’horizon.“®® Das absehbare Ende der korperli-
chen Arbeit kiindigt den ,programmierten Alltag® an: ,,La capacité destruc-
trice fait les lieux de la prospérité. Le quotidien lui-méme ainsi modelé, simu-
lacre de vie pleine, permet au mode de production de fonctionner.“** Als ,,SO-
ziales Produkt®, Resultat der jeweiligen Produktionsverhiltnisse, ist das All-
tagsleben in den Hinden von Technokraten, Experten mit partikularen Inte-

. S : .
ressen ,,operationelles Instrument.*“%> Die vom Menschen geschaffene zweite

Ebene einer ,dialektischen Anthropologie‘ hat Lefebvre, dhnlich wie Bloch,
Wunsch, Phantasie und Traum und insbesondere die Dialektik von Bediirfnis
und Wunsch im Alltagsleben als Faktoren kritischer Erfahrung herausgestellt
[...] Nimmt man nun noch hinzu, dass fiir Lefebvre wie fiir Bloch die Natur ein
in Gesellschaft und Geschichte nicht aufhebbarer, sondern fundamental bleiben-
der Realititsbereich und ein wesentliches Thema auch des marxistischen Den-
kens ist, dann sind damit einige Beziige bezeichnet, deren nihere Untersuchung
(zusammen mit denen zur kritischen Theorie) fiir die gegenwirtige Theoriedis-
kussion hochst aufschlussreich sein konnte, zumal dadurch auch die differenten
und origindren Ziige von Lefebvres Denken zur Geltung kommen wiirden.*
(Helmut Fahrenbach [1982], Henri Lefebvres Metaphilosophie der Praxis, S.
83f.)

62 Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 268; orig., p. 223s.

63 Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne II1, p. 92.

64 Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne II1, p. 164.

65 Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 134.

294

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

Natur wird zum lukdcsschen Kerker — ,,dass die selbstgeschaffene Umwelt fiir
den Menschen kein Vaterhaus mehr ist, sondern ein Kerker“®® — aus dem ein-
zig die Negation des Bestehenden herauszufiihren vermag. Die Kunst ist bei
Lefebvre wie bei Adorno — sie bewegt sich auerhalb des empirisch Wirkli-
chen, ist nicht der GesetzmiBigkeit der Produktionsschemata des kapitalis-
tisch organisierten Alltags unterworfen, ruft das Bewusstsein des Leidens und
die Vorstellung einer anderen Realitit wach®” — eine dem Alltag immanente
Kraft, die sich der Modernitit — ,.époque tragique nie le tragique“®® — entge-
genstellt:* | Cette négation que le quotidien porte en lui alors qu’il tente en
vain de I’évacuer, c’est le tragique. Dans le vocabulaire philosophique et dans
la perspective métaphilosophique, c’est le négatif.“’® Der Begriff der Negati-
on, wie er Anfang der achtziger Jahre in ,,La critique de la vie quotidienne
III** dargestellt wird, beinhaltet die revolutiondren Charakteristika des von
Lefebvre projizierten ,.espace contradictoire”: Residuen, Restbestinde einer
nicht entfremdeten Welt, Differenzen, sich stindig neu formierendes Potential
gegen Reduktion und Homologisierung, Ansitze einer Rhythmusanalyse,’"
Wiederherstellung eines originiren Verhiltnisses zu Natur.”

66 Georg Lukécs (1963), Die Theorie des Romans: Ein geschichtlicher Versuch
tiber die Formen der grofen Epik, S. 55.

67 ,,Kunst ist nicht nur Statthalter einer besseren Praxis als der bis heute herrschen-
den, sondern ebenso Kritik von Praxis als der Herrschaft brutaler Selbsterhal-
tung inmitten des Bestehenden und um seinetwillen. Sie straft Produktion um ih-
rer selbst willen Liigen, optiert fiir einen Stand jenseits des Banns von Arbeit.*
(Theodor W. Adorno [1970], Asthetische Theorie, S. 26.)

68 Critique de la vie quotidienne III, p. 164.

69 Heinz Siinker sieht eine mogliche Verbindung zur ,Negativen Dialektik*
Adornos: , Dem Gewaltcharakter identifizierenden Denkens, damit verbunden
der Verteidigung des Rechts des Nicht-Identischen ist bekanntlich das gesamte
Denken Adornos gewidmet. [...] Gemeinsamkeiten zwischen Lefebvre und
Adorno lassen sich auch in einem [...] entscheidenden Leitmotiv des Denkens
konstatieren, es ist dies die bestimmende Kraft der ,Negativitit’. Was bei
Adorno schon mit dem Titel seines Hauptwerkes und dann in dessen Ausfiih-
rung gesetzt bzw. entfaltet wird, ergibt sich bei Lefebvre aus der kontrastiven
Bedeutung des Negativitdtsbegriffs zu dem der ,Totalitdt*.” (Heinz Siinker
[2008], Von der Kritik des Alltagslebens zur ,,Metaphilosophie, S. 195f.)

70 Vgl.: Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne II1, p. 164.

71 Lefebvre deutet die ,,Eléments de rythmanalyse* als letzte Publikation an: ,,La
mise en miettes du temps et de 1’espace dans ’homogénéité générale, 1I’écra-
sement des rythmes et des cycles naturels par la linéarité, ont des conséquences
sur d’autres plans. Cette situation engendre un besoin de rythmes. L’imposition
du quotidien tel qu’on I’a défini va donc avec des innovations rythmiques dans
la musique et de la danse, innovations qui accentuent le rythme et le restituent
dans le quotidien.” (Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 134s.)

72 Hierzu: Teil 11, Kapitel 7: Utopie und differentieller Raum; Teil III, Kapitel 2:
Zum differentiellen Raum.

295

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

Dieser letzte Teil der ,,Critique de la vie quotidienne* besticht durch eine
Verdichtung der Sprache, Anzeichen eher literarischer als philosophischer
Auseinandersetzung. Dem Alltag, ,,qui paraissait d’abord si solide*, an Kon-
turen und erkennbaren Strukturen eingebiifit — ,,ne serait-il qu’une sorte d’ile
flottante sur le marécage et sur la fermentation des forces technologiques et
sociales?*”* — begegnet Lefebvre ,nietzscheanisch®:

,,Objections: les sursauts, les jaillissements, les moments ou surgit la gerbe des pos-
sibles. Il y a des élans qui injectent de 1’énergie dans la réalité du déclin. Et puis il y
a surtout la nouvelle naissance, celle de la pensée qui regarde sans baisser les yeux
I’horreur du monde, les ombres, et passe ainsi dans un autre royaume qui n’est plus
celui des ombres. Cette pensée s’affirme dans I’errance a travers les illusions et les

N - 74
mensonges, au-dela de la vérité comme de I’erreur.*

Die Tragddie, die in ihrem Konzept den Alltag durch die Poesie metamorpho-
siert, den Tod durch die Auferstehung der tragischen Figur besiegt,” illus-
triert das Alltagsleben im abstrakten Raum. Lefebvres Inszenierung des All-
tags anhand der Tragddie deutet die Diversitit ihrer Interpretationen im Laufe
der Literatur- und Philosophiegeschichte an,’® wobei das dionysische Element
Nietzsches Aufforderung eines urspriinglichen, spontanen, den wahren Be-
diirfnissen entsprechenden Verhiltnisses zur Natur entspricht,”’ die analyti-
sche Ebene hingegen Adornos Analyse der Tragodie folgt:

73 Vgl.: Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne 111, p. 165.

74 Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 168.

75 Vgl.: Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne II1, p. 169.

76 Bereits in den frithen zwanziger Jahren setzt sich Herbert Marcuse mit der Tra-
godie als mit der Menschheitsgeschichte verbunden auseinander: ,,Die christ-
lich-humanistische Tragodie befreite den Menschen vom Leid durch die Ge-
wissheit der christlichen Erlosung. Die antike Tragodie entlastete den Menschen
durch seine Einbindung in einen universalen, wenn auch tragischen Weltsinn.
Die moderne Tragddie ist nur noch Schrei der Kreatur, nicht Uberwindung,
nicht Abschwichung des Leids nur Verdichtung und Formulierung als letzte,
einzig noch mogliche Reaktion.” (Ludwig Marcuse [1923], Die Welt der Trago-
die, S. 180.) Eine Ausweitung des Themas konnte sich vor allem an dem Begriff
der Allegorientheorie im ,,Ursprung des deutschen Trauerspiels, aber auch an
den Baudelaire-Arbeiten und dem Passagen-Werk von Walter Benjamin orien-
tieren.

77 ,.In der dionysischen Kunst und in deren tragischer Symbolik redet uns dieselbe
Natur mit ihrer wahren, unverstellten Stimme an: ,Seid wie ich bin! Unter dem
unaufhorlichen Wechsel der Erscheinungen die ewig schopferische, ewig zum
Dasein zwingende, an diesem Erscheinungswechsel sich ewig befriedigende
Urmutter!*“ (Friedrich Nietzsche [1954], Die Geburt der Tragddie aus dem
Geiste der Musik, S. 93.) Lefebvre orientiert sich inhaltlich und sprachlich an
Nietzsche: ,,[...] le quotidien entraine une réplique; parce qu’il devient le normal,
la rupture prend des formes anormales, voire morbides. Il ne faut pas s’en éton-
ner, encore moins s’en indigner. Le dyonisiaque, chez les Grecs, ne se soumet-

296

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

,,Oder es ist so, dass die Mythologie, die der Tragodie zugrunde liegt, allemal in sich
dialektisch ist, weil sie auf der einen Seite das Verfallensein des schuldigen Men-
schen an den Naturzusammenhang in sich hat und zugleich dies Schicksal aus sich
selbst heraus versohnt; dass der Mensch aus dem Schicksal als Mensch sich erhebt.
Das Moment der Dialektik liegt darin, dass die tragischen Mythen in sich mit der
Verfallenheit in Schuld und Natur zugleich das Moment der Versohnung, das prin-

zipielle Hinausgehen iiber den Naturzusammenhang enthalten.*”®

Hinter der strategischen Hypothese der globalen Urbanisierung verbirgt sich
,dieses‘ ,,Moment der Versohnung“, das als Negation der ,,mascarade du
kitsch“" die Opposition zwischen der ,,Produktion des Alltags* und des ,,All-
tags als Oeuvre* in immer neuen Variationen und Dimensionen als ,,Kritik
des Alltags* in das metaphilosophische Konzept einbindet.

tait pas a la pure idée de la beauté. Les bacchantes, parcourant la campagne en
hurlant, démoniaques, déchirant les étres vivants qu’elles rencontraient, ne de-
vaient pas étre ,belles‘. [...] Le négatif surgit dans toute sa force au sein de la
positivité quotidienne.” (Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne III, p.
135.)

78 Theodor W. Adorno (1970), Die Idee der Naturgeschichte, S. 363.

79 Lefebvre sieht im ,,Kitsch® die Mischung aus ,,mémoire, souvenir, imaginaire,
réel”, die es erlaubt, sich der Zeit zu entziehen, ,,non dans I’intemporel de la
grande oeuvre mais au sein de la temporalité elle-méme*. (Vgl.: Henri Lefebvre,
Critique de la vie quotidienne III, p. 133.) Walter Benjamins ,,Passagenwerk*
hat u.a. diese Thematik zum Inhalt.

297

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

6. Ausblick: Die These der Urbanisierung
neu gedacht

«l

,.La révolution n’est plus ce qu’elle était

Im Herbst 2005 kommt es nach dem Tod zweier Jugendlicher in den Pariser
Vorstddten zum Aufstand der ,banlieues”, deren Bewohner ausgegliedert,
weitab von den Zentren der Macht, wie von Jean Baudrillard formuliert, nicht
nur von Abfillen umgeben und iiberschwemmt sind, sondern ,,selbst in Abfall
verwandelt”, ein Dasein in den ,,Stadtwiisten*, den ,,Miillzonen der Vorstad-
te* fristen, jederzeit bereit, das Potential an Hass sich in ziellosen Aggressio-
nen entladen zu lassen.”

Die Raumdiskussion, das Recht auf die Stadt und das Recht auf Anders-
sein sind die hervorstechenden Themen der lefebvreschen soziologischen
Analyse der Stadtproblematik. Bereits in den sechziger und siebziger Jahren
zum gefliigelten Wort geworden, bleibt ,.le droit a la ville* zentrales Anliegen
eines aufgekliarten Urbanismus’, steht ,,le droit a la différence® als elementa-
res Menschenrecht im Forderungskatalog zahlreicher Initiativen im Umfeld
der aktuellen Urbanismusdiskussion.

Es spricht fiir Lefebvres Weitsicht, die Themen, die an Brisanz gewonnen
haben, die zentralen Probleme der Verstidterung und der Globalisierung, be-
reits sehr frith schlagwortartig formuliert zu haben. Die Moglichkeit des spon-
tanen Zugangs riskiert, die Auseinandersetzung mit der philosophischen Basis
und Tragweite zu verhindern. Der Ruf nach Pluridisziplinaritit kann fiir krea-
tives Denken eine Chance sein, birgt fiir die Rezeption jedoch das Risiko der
Verallgemeinerung, der selektiven Wahrnehmung: Globale Verstddterung
wird vorrangig als soziologisches und 6konomisches Phinomen wahrgenom-
men. Die Thesen zur Produktion des Raumes, vor allem im angelsidchsischen
Raum und in der Humangeographie Thema, stehen weitab von philosophi-
schen Implikationen als Basis fiir einen Paradigmenwechsel, dem ,,spatial
turn®. Zentrum und Peripherie sind fest in der Alltagssprache verwurzelt, die
hieraus resultierende Dynamik wird nicht immer als kreatives Potential im
Sinne Lefebvres interpretiert. Der Begriff des Alltagslebens wird philoso-
phisch betrachtet, seine Verbindung zur urbanen Problematik zumeist jedoch
unterschitzt.

Die These der globalen Verstiddterung als philosophische These zu begrei-
fen, bedeutet auch, ihre innovativen Aspekte, ihr analytisches Potential in die
aktuelle Diskussion einzubringen, den gesetzten Akzenten in der Stadtfor-
schung nachzuspiiren. Das systemverweigernde Denken Lefebvres hingegen

1  Henri Lefebvre, La révolution n’est plus ce qu’elle était.
2 Vgl.: Jean Baudrillard (2000), Die Stadt und der Hass, S. 130.

298

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

macht es schwer, die Arbeiten mit den Kategorien einer traditionellen Philo-
sophie zu bewerten, bietet jedoch die Chance, sich flexibel, ohne die von
Lefebvre vorgegebenen Impulse leugnen zu miissen, verdanderten Gegebenhei-
ten anzupassen.

Als 1972 Guy Debord die situationistische Internationale auflost, hat die
,»s0ciété des spectacles™ die eigene Avantgarde-Bewegung lingst eingeholt.
Symptomatisch, dass der letzte Film von Guy Debord ,,In girum imus nocte et
consumimur igni* (,,Wir irren des Nachts im Kreis umher und werden vom
Feuer verzehrt*) — als lateinischer Titel ein Palindrom — das Paris der fiinfzi-
ger und sechziger Jahre beschwort, die situationistische Bewegung als
Schlange evoziert, die sich selbst in den Schwanz beifit. 1981 greift Lefebvre
in ,,Critique de la vie quotidienne III* das Thema der Vereinnahmung revolu-
tionirer Tendenzen und Ideen mit dem Begriff der ,,récupération auf.’ Einer
Vermarktung und einem Ausverkauf revolutiondrer Bestrebungen kann fiir
Lefebvre — wie fiir Debord — nur mit einer Besetzung der Gesellschaft im
Ganzen begegnet werden. ,,Kulturrevolution bedeutet, Macht der Kreativitit
auf breitester Front in das Alltagsleben zu integrieren.

Die Begrenzung auf das mimetische Vermogen als Produktivkraft, bis da-
to bestimmend in der marxistischen und neo-marxistischen Theorie, wird bei
Lefebvre aufgehoben. Die erweiterten Begriffsbestimmungen von Mimesis
und Poiesis erlauben einerseits die Reproduktionsmechanismen zu analysie-
ren, andererseits einen selbststdndigen, origindren, kreativen Impetus in das
praxisphilosophische Konzept zu integrieren. Mimetisches Verhalten, grund-
legend von anthropologischem, ontologischem und erkenntnistheoretischem
Status, als Charakteristikum menschlichen Handelns und Uberlebens, ist bei
Lefebvre Mittel, herrschende Strukturen zu festigen, die globale Urbanisie-
rung als Homologisierungsprozess mit orwellschen Konsequenzen zu unter-
suchen. Die Reproduktion des Immergleichen, die ,,récupération* als Assimi-
lation kreativer, verdndernder Krifte sind Mittel der Wahl der Herrschenden.
Der Poiesis-Begriff hingegen, zentraler Bestandteil der Metaphilosophie, Ga-
rant fiir das Innovative, ist elementare Kategorie im Aufruf zur permanenten
Verinderung. Stadt und Verstiddterung sind die iiberragenden Beispiele dieses
Wechselspiels, des dialektisch ablaufenden Entwicklungsprozesses. Der Pro-
zess der Urbanisierung in der Moderne kann losgeldst von der Frage nach der
Tragweite der Trennung zwischen dem Begriff Stadt (,,cité”) und dem Prozess
der Verstidterung — Lefebvre relativiert sie im Nachhinein — betrachtet wer-
den. Als poietischer Ausdruck menschlichen Handelns ist die Stadt nicht nur
Mittlerin zwischen staatlicher Macht (,,globale Ebene) und dem Alltagsleben

3 ,[...] une idée, un projet un passérent pour invinciblement révolutionnaires ou
subversifs, c'est-a-dire qui furent sur le point d’introduire une discontinuité, ren-
trent dans 1’ordre, s’y réintegrent et méme le ravivent [...].“ (Henri Lefebvre,
Critique de la vie quotidienne III, p. 105.)

299

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

(,,private Ebene*), sie wird zum Aktionsfeld, auf dem Konflikte ausgetragen
werden. Den GroBstidten des 21. Jahrhunderts kommt — wenn auch unter zum
Teil verschiedenen Voraussetzungen und Motivationen — diese Rolle weiter-
hin zu.

Lefébvres Analyse des Prozesses der Urbanisierung geht iiber die Rekon-
struktion historisch ablaufender Prozesse hinaus. Mit der Ablehnung des Sys-
tems in der eigenen Philosophie wird die Dialektik als innovativer Denkstil
begriffen, der der Analyse dienend, sich der Entwicklung anzupassen weif.
Die Hypothese als utopische Projektion des zukiinftig Moglichen legt die Ba-
sis fiir die regressiv-progressive Methode. In die Analyse der Urbanisierung
eingebracht, erdffnen sich Perspektiven, die durch systematisches Denken
nicht erreicht werden konnen: Lefebvre lokalisiert bereits sehr frith aktuelle
Probleme der urbanen Entwicklung. Er diagnostiziert die Tendenzen zur
Gleichschaltung und zur Uberwachung. Seine Diagnose einer sich rasant, von
den Bediirfnissen des Menschen losgelost entwickelnden Technisierung der
Produktionsbedingungen und des Eingriffs der Technik in den Alltag wirft
einen aufkldrenden Blick auf die zunehmende Entfremdung vom natiirlichen
Lebensrhythmus im urbanen Leben. Die Rhythmustheorie — Lefebvres letztes
Werk — versucht dieser Problematik in all ihren Facetten beizukommen. Das
Pladoyer fiir ein urspriingliches Verhiltnis zu den Abldufen der Natur bricht
mit der positiven Bewertung des ,,Zuriickweichens der Naturschranke®* im
Zuge der Industrialisierung. Lefébvre trennt den Prozess der Urbanisierung
von der Vorstellung, dass im urbanen Raum die Natur als das Aufertigliche
wahrgenommen wird. Der ,,totale Mensch* als Gegenspieler wehrt sich gegen
jede Art der Reduzierung, begreift alle moglichen Erscheinungsformen seiner
Existenz als tiberlebensnotwendig und erkennt vor allem in dem genuinen
Verhiltnis zur ,Natur® eine unerschopfliche Quelle. Lefebvre entzieht an die-
ser Stelle dem orthodoxen Marxismus den ,Lebensnerv‘. Er bricht aus den
traditionellen Schemata, die im Proletariat und einem enggefassten Arbeits-
und Produktionsbegriff revolutiondres Potential erkennen. Indem er dem
Menschen eine kreative Rolle in der Gestaltung seines Umfeldes einrdumt,

4 Der hier auf Karl Marx zuriickgehende Begriff der ,Naturschranke” (Vgl. u.a.:
Karl Marx [156ft], Das Kapital, S. 537.) bekommt erst bei Georg Lukacs (Vgl.:
Georg Lukdcs [1970] Geschichte und Klassenbewusstsein, S. 371.) die hier an-
visierte Bedeutung. Durch die Arbeit wird aus einem urspriinglich biologischen
ein menschliches Wesen. Das Biologische im Menschen verschwindet nicht, es
wird transformiert. ,,Die Leute konnen sich heute so wild wie moglich gebirden:
Zur Essensweise und zur Sexualitit der Frithzeit wird keiner der rebellierenden
Studenten zuriickkehren. Wer die reine Sexualitit verkiindet, verkiindet die reine
Sexualitdt von 1970 und nicht die irgendeiner Vorzeit. Mit anderen Worten:
Dieses Zuriickweichen der Naturschranke, das wir sehen, ist eine Art Fortschritt,
ein irreversibler Prozess.“(Georg Lukdcs [1970], Das Ratesystem ist unvermeid-
lich, in: Spiegel Nr. 17, 1970, S. 153.)

300

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

ihn sich selbst kreativ entwickeln lédsst, wird die Notwendigkeit einer staatli-
chen Kontrollinstanz abgelehnt. Die ,anarchistische Provokation® hat weitrei-
chende Folgen fiir den Begriff des Alltagslebens. Jedem Konsolidierungsver-
such widersteht das Alltagsleben als produktives Terrain, auf dem Verschie-
denheit und Diversitit (,,différence) tragende Elemente eines positiv zu ge-
staltenden Urbanisierungsprozesses sind. Diese Vorstellung einer qualitativen
Verinderung des Alltiglichen beinhaltet in Anlehnung an Fourier und Marcu-
se eine Neudefinierung des Begriffspaares Arbeit und Freizeit.

Der Raum als Produkt eines komplexen Netzwerkes unterschiedlicher
Agentia lenkt den Blick sowohl auf das sich veridndernde soziale Beziehungs-
gefiige wie auf die Gestaltungsmoglichkeiten des Raumes innerhalb des Ur-
banisierungsprozesses. Mit einer erweiterten Analyse steht Lefebvre am Ur-
sprung der Raumtheorien, die fester Bestandteil vor allem sozialwissenschaft-
lichen Wissens sind.” Die Gleichzeitigkeit der Ebenen in der lefeébvreschen
Raum-Triade — rdumliche Praxis, Reprisentationen von Raum, Rdume der
Reprisentation — lassen den Raum nicht ldnger passiv erscheinen, als Contai-
ner, in dem vielfiltiger Inhalt vielfdltigster Art gelagert ist, sondern als Pro-
dukt stindig variierender Netzwerke. Die Einbindung der Dynamik der Ur-
bansierung und die parallel verlaufende Analyse von Entwicklungsstrukturen
erlauben, den globalen Verstddterungsprozess in korrespondierende Rdume zu
teilen, die das Wechselspiel der ,,Formanten“, die sich auf den Raum als
wahrgenommen (,,percu®), konzipiert (,,concu®) und gelebt (,,vécu*) bezie-
hen, wiederspiegeln. Der Leib als priméres Erfahrungsmedium ermoglicht
Zugang zu einer Raumproduktionen jenseits kapitalistischer Produktionsme-
chanismen. Im abstrakten Raum formiert sich ein Widerstandspotential, das
zu genuinen Verhaltens- und Kreationsmustern zuriickfithren kann. Inwieweit
diese Prognose sich in der Aktualitit bestitigt findet, bleibt Thema, zumal die
von Lefebvre genannten ,,discontinuités®, die Einschnitte in das Alltagsleben,
die mit der radikalen Verdnderung des Bestehenden (,les éléments de
modifications pouvant aller jusqu’au bouleversement de de 1’établi*)° einher-
gehen, in der Aktualitit durch die technologische Entwicklung auf dem Feld
des Informationsaustausches ausgezeichnet sind.

Die Zentralisierung, elementarer Bestandteil der Urbanisierungsthese, be-
inhaltet den Begriff der Gleichzeitigkeit. Die Implikationen erkennt Lefébvre
im Zusammenhang mit dem Situationismus als subversives, kreatives Potenti-
al, das im urbanen Alltagsleben Orte und Situationen zusammenbringt, wech-
selnde Zentren provoziert, Differenzen herausstreicht, die ihrerseits wiederum
produktiv wirken. Eine Analyse des abstrakten Raumes zeigt bereits erste An-

5  Zur Geschichte des ,,spatial turns® und seiner aktuellen Bestimmung: Jorg Do-
ring, Trisan Thielmann (2008), Was lesen wir im Raum?
6  Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 91.

301

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

zeichen, die auf eine ,,Auflosung des Raumes®, eine ,Deterritorialisierung*
als Folge technischer Entwicklung hinweisen. Der virtuelle Informationsaus-
tausch ,delokalisiert’ die menschlichen Aktivititen, die vormals stddtische
Raumordnung weicht einer weltumspannenden Zeitordnung.” Der Begriff der
Zentralisierung wird durch die aufkommende Netzwerkgesellschaft drama-
tisch erweitert. Die Peripherien sind nicht Vorstddte am Rande der Megapo-
leis, sie sind Brachland jenseits des ,,Raumes der Strome®, der die Global Ci-
ties untereinander verbindet, ihnen den zeitgleichen Austausch von Informati-
onen, notwendig fiir die Organisation von weltweiten Wirtschafts- und Han-
delsverbindungen, sichert. Der ,,Splintering Urbanism*® erreicht, unabhingig
von der Fragmentierung innerhalb eines abgrenzbaren stidtischen Raumes,
globales AusmaB. Die Grenzen zwischen Ldndern weichen den ,,metropolitan
corridors®, die Hauptzentren miteinander verbinden, die dazwischenliegenden
Provinzen ausgrenzen.

Neben den politisch, soziologisch und geografisch relevanten Komponen-
ten, erkennt Lefebvre Anfang der achtziger Jahre die Notwendigkeit, das All-
tagsleben um die virtuelle Ebene des Cyberspace — Lefebvre spricht von ,,my-
the de ’agora technique*” — zu erweitern. Der ,gliserne Mensch®, nicht nur
seiner elementaren Freiheiten, vorrangig dem Recht auf Anderssein, beraubt,
verliert an Erkenntnisfahigkeit, Spontaneitdt: ,,I’identité devient abstraite,
fictive, irréelle; c’est ainsi qu’elle se dégrade.“10 Die ,,sinnliche Verar-

11 P 12
mung® ', der ,,dépaysement®

ist bei Lefebvre eine Existenzfrage, die er in
seinem letzten Werk ,,Eléments de rythmanalyse* im nostalgischen Nachruf
auf die Stadt beschwort: Venedig das Paradebeispiel, das Realitédt und Ideali-
tat verkorpert, die Charakteristika menschlicher Kreation vereint: ,,la pratique,

le symbolique, I’imaginaire.

,Cette ville [Venise] n’est-elle pas une ville théatrale pour ne pas dire une ville-
théatre, ou le public et les acteurs sont les mémes mais dans la multiplicité de leurs

7 Vgl.: Paul Virilio: ,,Die alte Vorherrschaft der rdumlichen Gegebenheiten ver-
liert ihre historische Bedeutung und wird ersetzt durch ein Kommunikations-
netz, in dem die Informationen ohne Zeitverzogerung verbunden und bearbeitet
werden. An die Stelle der fritheren industriellen und politischen Struktur tritt al-
so bald eine informationstechnische und metropolitische Organisation, die ge-
bunden ist an die Allmacht der absoluten Geschwindigkeit elektromagnetischer
Wellen, die Trdger unterschiedlicher Signale sind.” (Paul Virilio [1994], Im
Wiirgegriff der Zeit.)

8 So der gleichlautende Buchtitel von Stephen Graham und Simon Marvin:
Stephan Graham / Simon Marvin (2001), Splintering Urbanism.

9 Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 148.

10 Vgl.: Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne II1, p. 148s.

11 Vgl.: Richard Sennett (1997), Fleisch und Stein, S. 21

12 Vgl.: Michel Serres (1994), Die fiinf Sinne, S. 345.

13 Vgl.: Henri Lefébvre, La production de I’espace, p. 89s.

302

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE

roles et de leurs relations? On imagine ainsi la Venise de Casanova, celle du Senso
de Visconti, comme la Venise d’aujourd’hui. Ne serait-ce pas parce que se donne
libre cours dans cet espace une forme privilégiée de civilité et de liberté, fondée sur
et dans une dialectique des rythmes? Cette liberté ne consiste pas dans le fait d’étre
un libre citoyen dans 1'Etat — mais d’étre libre dans la ville hors de I’Etat. Le pou-
voir politique domine ou plutdt cherche a dominer I’espace [...] les palais, les églises
ont un sens et un but politiques, les citoyens en détournent [...]. Ainsi I’espace pu-
blic, espace de représentation, devient ,spontanément‘ lieu de promenades, de ren-
contres, d’intrigues, de pourparlers, de négoces et négociations, il se théatralise.
Ainsi se relient a ’espace le temps et les rythmes des gens qui occupent cet es-

«ld
pace.

Die Stadt als theatrum mundi, fiir Rousseau Zeichen des Abfalls vom Para-
dies, fiir Lefebvre Inbegriff der kreativen Inszenierung des ,totalen Men-
schen weicht der globalen Vernetzung, die die Menschheit von ihren bis dato
bekannten Orten, die mit den fiinf Sinnen erfahrbar waren, hin zu abstrakteren
Dimensionen geleitet."> Lefebvre versucht in einem nachhaltigen Verhalten
gegeniiber der Natur, in der Notwendigkeit sich als Teil derselben an den von
ihr vorgegebenen Abldufen zu orientieren, einer Verschiebung der sinnlichen
Wahrnehmung entgegenzuwirken. Aber ,,der ,totale‘ Mensch ,ist® nicht ,dies*
oder ,das‘: homo faber, sapiens, ludens, ridens etc. Er ,ist® dies alles und noch
,anderes‘, das noch nicht gesagt worden ist, weil es noch nicht erschaffen
worden ist.“'® Frangois Lyotard formuliert, wie sich die Widerspriichlichkeit
der Aktualitéit in dem Begriff der Stadt selbst spiegelt:

,,Die Philosophie ist nicht in der Stadt, sie ist die Stadt, die denkt, und die Stadt ist
die Unruhe des Denkens, das seinen Wohnsitz sucht, wihrend es diesen doch verlo-
ren hat, wihrend es die Natur verloren hat.«’

14 Henri Lefebvre, Eléments de rythmanalyse, p. 105s.

15 Vgl.: Michel Serres (1994), Die fiinf Sinne, S. 345. Michel Serres begegnet die-
ser Entwicklung mit dem Neologismus ,hominescence®. In Abgrenzung zum
Begriff ,hominisation®, ist die ,hominescence” ein dezisives Moment der
Anthropogenese. Die Menschen, ,,Neue Landwirte eines neuen Neolithikums*
(Michel Serres [2001], Der Pirat des Wissens ist ein guter Pirat.) entwickeln
aufgrund der radikalen Umwilzungen in u.a. Technik und Medizin auch ein ver-
dndertes Verhalten zum eigenen Leib: ,,Qu’est le corps? Réponse: Il n’est pas; il
était, mais il n’est plus; car il vit désormais sur le mode du possible; seule une
logique modale permet de I’appréhender; il sort de la nécessité pour entrer dans
le possible.” (Michel Serres, [2001], Hominescence, p. 49s.) Dies impliziert
ebenfalls ein anderes Verhiltnis zur Natur. Die Thematik wird essayistisch aus-
gebaut und aktualisiert in: Michel Serres (2009), Temps des crises.

16 Henri Lefebvre, Metaphilosophie, S. 324; orig., p. 268.

17 Frangois Lyotard (1998), Postmoderne Moralitéten.

303

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE URBANE REVOLUTION

Die historische Stadt als Inbegriff menschlicher Kreativitit vermittelt zwi-
schen ,habitat” und ,habiter”, zwischen Expansionswillkiir und Aufrechter-
halten der Natur-Beziehung, zwischen Herrschaftsinteressen und individueller
Freiheit, zwischen Poiesis und Mimesis. Die ,moderne Stadt‘, die Megalopo-
lis, ihr Anspruch entspricht den 6konomischen, strukturellen und logistischen
Forderungen einer den Marktmechanismen untergeordneten Gesellschafts-
form, ,hintergeht‘ dieses Gleichgewicht.

Die von Lefebvre monierten Homologisierungsbestrebungen gewinnen
durch die Informatisierung des Alltags an Bedeutung. Die philosophische
These einer nachindustriellen, urbanisierten Gesellschaft, die der Vielfalt der
menschlichen Natur Rechnung trigt, muss wie der Begriff der Urbanisierung
erweitert, bzw. revidiert werden. Urbanisierung und Globalisierung {iber-
schneiden sich, stehen fiir Segregation, aber auch Verdnderung. Demgegen-
tiber entstehen ein Informationspool und ein Kommunikationsmedium, deren
Potential auch fiir Transparenz und Kreativitit nutzbar gemacht werden kann.

Mit dem Bild vom totalen Menschen, der mit den allen ihm zur Verfii-
gung stehenden Sinnen, in engem Kontakt zum Rhythmus, den die Natur vor-
gibt, sich im Rahmen einer sozialen, solidarischen Gemeinschaft kreativ in
das Alltagsleben einbringt, konkurriert zunehmend der ,homo technicus‘(bzw.
,homo digitalicus‘), der mit Hilfe technischer Entwicklung sich nicht nur von
tradierten dsthetischen Kategorien wie Raum und Zeit verabschiedet, sondern
neue evolutionsspezifische Wege einschlédgt. Diese Dynamik — ,Le temps
comme tel est irréversible. Impossible, impensable de revenir en arridre'® —
erweitert die strategische Hypothese einer urbanisierten Welt, die alle Mog-
lichkeiten der Existenz zusammenfiihrt, die vielféltigen Bediirfnisse in ein
gemeinsames Zusammenleben integriert um die Dimension vom ,anderen’
Menschen, dessen sinnlichen Voraussetzungen sich veridnderten ,Lebensum-
stinden‘ anpassen.

Die elementaren Forderungen wie das Recht auf die Stadt — es beinhaltet
neben dem menschenwiirdigen Wohnen auch eine kreative Teilhabe an der
Gestaltung des Alltagslebens — und das Recht auf Anderssein sind auch aktu-
ell von sozialpolitischer Relevanz. Die Aufteilung des Raumes, die Problema-
tik Zentrum-Peripherie bestimmen nach wie vor die Urbanismusdebatten. Die
Konzentrierung der Macht, die Gleichschaltung der Biirger, die dringenden
okologischen Fragen bleiben brisante Themen, werden aber in naher Zukunft
von der grundlegenden Diskussion um die mogliche Entwicklung der Gattung
Homo {iiberholt werden. Lefebvre hat viele Aspekte in seinen ,Stadttexten*
vorskizziert. Den eigenen Anspruch, keinem System zu unterliegen, hat er,
indem er innerhalb der tradierten Schemata der Mensch-Natur-Beziehung ar-
gumentiert, in letzter Konsequenz gescheut.

18 Henri Lefebvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 133.

304

am 14.02.2028, 18:55:03. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

