
 

239 

V. DIE URBANE REVOLUTION ALS         

PHILOSOPHISCHE THESE 

1.  Die  Metaphi losophie  als  Projekt  
 
In „Die Zukunft des Kapitalismus“ wird das „Projekt einer neuen, qualitativen 
anderen Gesellschaft“ als übergreifendes Vorhaben, das über den eingeengten 
Arbeitsbegriff hinaus alle „Kräfte der Erkenntnis und Phantasie“ mobilisieren 
muss, vorgestellt. Der Prozess der gesellschaftlichen Entwicklung wird dem 
direkten Zugriff politischer und gesellschaftsstruktureller Interpretationen 
entzogen,1 ohne dass eine Loslösung von den gesellschaftlichen Verhältnis-
sen, eine Verselbstständigung des philosophischen Denkens oder eine Ab-
schaffung der Philosophie beabsichtigt ist. Weder die dialektisch-mate-

rialistische Selbstbegründung, fußend auf einer geschichtsmaterialisti-
schen Darstellung des Denkens und des Bewusstseins, noch die Vorstellung 
der traditionellen, spekulativen Philosophie stehen zur Debatte, sondern eine 
Selbstbegründung des Denkens als dialektisch-materialistisch bestimmtes 
Subjekt aus der „Totalität“ der gesellschaftlichen Praxis. „Gesellschaftliche 
Produktion“ als umfassende, geschichtliche Erzeugung des Menschen durch 
den Menschen beinhaltet in der „Metaphilosophie“ Arbeit, Warenproduktion 
und Praxis als übergeordnete Begriffe. 

 Die Aufhebung der Philosophie im metaphilosophischen Programm ist 
nicht „schlicht ihre Abschaffung (nach der positivistischen oder szientisti-
schen These)“ oder „eine Verlängerung des traditionellen, spekulativen, sys-
tematisierten Denkens in mehr oder weniger erneuerter Form“, sondern sie 
verweist, weil das „schöpferische Vermögen“ sich nicht vollständig und in-
tegral definieren lässt, auf das, „was in der lebendigen (produktiven, kreati-
ven) Tätigkeit durch den Begriff selbst gerade nicht erfasst werden kann“. 

                                              
1  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 109. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

240 

Praxis und Poiesis als die bestimmenden Elemente, die gleichzeitig für die 
geforderte Verknüpfung und gegenseitige Beeinflussung vom Alltag, dem 
„wirklichen Leben“ und einer, im Sinn eines qualitativen Sprungs „aufgeho-
benen“ Philosophie stehen. Die Neubestimmung dieser „Erbschaft“ wird nach 
der „Testamentseröffnung“ von „einer radikalen Kritik des Bestehenden in 
allen Bereichen, ohne Abschwächungen und Kompromisse“ bestimmt.2 Die 
kritische Bestandsaufnahme der philosophischen Begriffe3 und ihre Konfron-
tation mit der Praxis sollen in einer „doppelten Bewegung“ die Begriffe mit 
der Praxis und die Praxis mit den Begriffen konfrontieren, die formale Logik 
und die dialektische Vernunft sollen als Instrumente und Mittel der theoreti-
schen Arbeit geklärt werden.4 Die Selbstverwirklichung des Menschen mit 
dem Orientierungsziel des „totalen Menschen“ muss als „grundlegendes Mit-
tel zur kritischen Erkenntnis und Veränderung der bestehenden Welt“ in ihrer 
Tragweite und Gültigkeit untersucht werden. Dem zugrunde liegt ein „Projekt 
des Menschen“ als „Skizze“. Diese „Umrisszeichnung“ hat sich noch nicht 
konkretisiert,5 ihre Anwendung auf den Alltag bleibt spekulativ. Mit dem Er-
kenntnisprozess verschränkt ist das Projekt „aus der Erkenntnis des Alltags 
nicht abzuleiten wie eine Konsequenz aus ihren Prämissen“6.7 Das Alltagsle-
ben, das sich fragmentiert darstellt, setzt den Möglichkeiten einer umfassen-
den Analyse Grenzen und verhindert (noch) die mögliche Revolte: „Das Den-
ken versteht den Alltag erst, wenn Unbehagen und Verweigerung aufkom-
men, wenn der praktische Wunsch und Wille zur Veränderung des Alltags 
deutlich wird.“8 Der verzögerten Aufnahme der Wirklichkeit muss mit der 
„Rekonstruktion einer Totalität“ begegnet werden, die „diese fragmentierte 
und zugleich monotone Realität wieder zu einem Ganzen“ zusammenfügt.9 

                                              
2  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 113; orig., p. 105. 
3  Lefèbvre zitiert u.a. „Bewusstsein, Erkenntnis, Vernunft, Freiheit, Welt, Form, 

Mensch, Inhalt, Schönheit, Wahrheit, Natur, Logik, Dialektik, Entfremdung, 
Kreation usw.“ (Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 113; orig., p. 105.) 

4  Hierzu: Teil II, Kapitel 7: Das Urbane als reine Form; Zu einer konkreten Logik. 
5  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 114; orig., p. 106. 
6  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 122; orig., p. 112s. 
7  Lefèbvres Position ist gegen eine orthodoxe, marxistische Geschichtsinterpreta-

tion gerichtet, die als revolutionäres Potential einzig und allein die Arbeiterklas-
se erkennt: „Als Marx die Sphären der Spekulation verließ, um die Praxis zu er-
forschen, brachte er die dialektische Analyse dem Alltag nahe; aber das Proleta-
riat seiner Zeit war noch nicht in der Alltäglichkeit untergetaucht. [...] Für Marx 
stellte die proletarische Negativität die bürgerliche Gesellschaft insgesamt in 
Frage, und doch sollte sie das Alltagsleben des Proletariats zu seiner Positivität 
treiben. [...] Wir können nicht vergessen, dass für Hunderte von Millionen, ja 
vielleicht für Milliarden von Menschen die Frage nicht heißt, wie man das All-
tagsleben verändern kann, sondern wie man überhaupt zu einem Alltagsleben 
gelangen kann.“ (Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 122; orig., p. 113.) 

8  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 122; orig., p. 113. 
9  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 122; orig., p. 113. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

241 

Lefèbvre nimmt die Importanz der Arbeiten zur Stadt – sie erscheinen später 
– vorweg, begründet ihren Aufbau und ihren Stellenwert. Vor allem die her-
ausragende Position von „La révolution urbaine“ wird antizipierend belegt: 

 
„Das handelnde Erkennen entfaltet sich in Bildern, in den Bildern eines verwandel-
ten Lebens; zugleich muss dieses Erkennen eine Praxis der Veränderung durchma-
chen. Der Akt, der Erkenntnis und Praxis inauguriert, ist poietisch: Er schafft 
gleichzeitig Begriffe und Bilder, Erkenntnis und Traum.“10 

 
„Strategische Hypothese“, „Transduktion“, „U-topie“, „Virtualität“, „Blind-
feld“, „regressiv-progressiv“ usw. erweitern in der „Revolution des Urbanen“ 
das metaphilosophische Programm, das hier eine am Alltag orientierte Illust-
ration erfährt:11 

 
„Nur scheinbar haben wir uns die ‚Stadt‘ zum Thema gestellt, um ihre Entstehung, 
ihre Veränderung, ihren Wandel zu beschreiben und zu analysieren. In Wirklichkeit 
haben wir nur ein virtuelles Objekt aufgezeigt; es hat uns die Möglichkeit zur Dar-
stellung der Raum-Zeit-Achse gegeben. Die Zukunft hat ein Licht auf die Vergan-
genheit geworfen. An Hand des Virtuellen haben wir das Erreichte untersuchen und 
einordnen können.“12 

 
Das „Ende der Stadt“, in „La révolution urbaine“ thematisiert, integriert sich, 
da „sehr viel ergiebiger und kreativer“ als die Vorstellung der Stadt als ‚Re-
novierungsobjekt‘, ebenfalls in das Konzept des metaphilosophischen Projek-
tes, die Alltäglichkeit zu verwandeln. Die These, dass in der Moderne der Be-
griff Stadt keine Gültigkeit mehr hat, wird, da sie auf einmalige Weise er-
laubt, das „metaphilosophische Programm“ zu illustrieren, demnach vor allem 
taktisch begründet:13 „Das großartige Bild von der freien Stadt (der polis oder 
Cité), das noch dazu dient, die menschliche Wüste illusorisch mit Leben zu 
erfüllen“ und dem entgegen der „Konkurrenzkapitalismus“, der dieses „groß-
artige Erbe“ „besudelt, aufgerissen und verstümmelt“ hat.14 

Mit der Stadt sterben am Eingang des zwanzigsten Jahrhunderts die meis-
ten der bis dahin in der Praxis benutzten Bezugspunkte: „von der Stadt bis zur 
Nation, vom Sinnlichen, seit Jahrhun'derten Gewohnten, bis zu den intellektu-

                                              
10  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 122f; orig., p. 113. 
11  Zur Verbindung von „La révolution urbaine“ und „Metaphilosophie“ siehe auch 

Teil II, Kapitel 2.4. Von der Philosophie der Stadt zur Metaphilosophie. Und: 
Teil II, Kapitel 4.3. Die Verstädterung als Prozess. 

12  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 29; orig., p. 35. 
13  Dies mag erklären, warum Lefèbvre den Begriff Stadt nicht konsequent durch 

„Urbanisierung“ bzw. Verstädterung ersetzt. 
14  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 124; orig., p. 114s. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

242 

ellen (philosophischen) Modellen des Kosmosʼ und der Welt.“15 Illustriert 
durch den „abstrakten Raum“16 formuliert Lefèbvre in Anlehnung an Marx 
und Lenin eine „Ausweitung des Gesetzes der ungleichmäßigen Entwick-
lung“, charakterisiert durch eine „Ungleichmäßigkeit im Verhältnis des ge-
sellschaftlichen Menschen zu seinen Werken“.17 Stadt und Urbanisierung zäh-
len in herausragender Weise zu diesen Werken. 

 

                                              
15  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 132; orig., p. 120. 
16  Hierzu: Teil III, Kapitel 1: Der abstrakte Raum. 
17  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 132; orig., p. 120. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

243 

2.  „La révolut ion urbaine“ a ls   
metaphi losophisches Projekt  

 
Die Stadt als Oeuvre und Produkt  

 
Mit der Aufhebung der Stadt-Land-Dichotomie wird die Stadt in ihren we-
sentlichen Fundamenten zerstört. Lässt sich noch von der politischen Stadt, 
der Handels- und Industriestadt reden, wird mit der Unterordnung des Agrar-
sektors unter die Produktions- und Handelsmechanismen des sich ausbreiten-
den städtischen Sektors der historische Begriff Stadt hinfällig. Die kritischen 
Phasen der Entwicklung stehen für ihren unaufhörlichen Identitätsverlust. Der 
Übergang von der Handels- zur Industriestadt, der Agrargesellschaft zur 
Stadtgesellschaft führt dazu, dass das Urbane sich wie ein Geschwür über das 
Land ausbreitet. Land und Stadt werden nach und nach zum integralen Be-
standteil einer Gesellschaft, die von den Ansprüchen und Gesetzen der Indust-
rialisierung bestimmt wird. Das Bild der traditionellen Stadt bleibt in ihren 
Dimensionen und Strukturen nicht mehr erkennbar; der Begriff wird zur his-
torischen Kategorie. 

Diese Entwicklung, die Lefèbvre in Anlehnung an Marx und Engels in 
Verbindung mit der Arbeitsteilung und den jeweils herrschenden Produk-
tionsverhältnissen sieht, gewinnt vor allem durch einen erweiterten Praxis-
Begriff an entscheidender Dimension. In „Sociologie de Marx“ unterscheidet 
Lefèbvre zwischen den Tätigkeiten, die sich mit der Materie und denjenigen, 
die sich mit dem Menschen beschäftigen. Die Poiesis wird dem Verhältnis des 
Menschen zur Natur zugerechnet, sie verleiht dem Sinnlichen durch u.a. 
landwirtschaftliche, handwerkliche, künstlerische Arbeit menschliche Form. 
Praxis selbst erfasst auch die Beziehung zwischen Menschen, Handel, leiten-
den Tätigkeiten und staatlichen Funktionen.  

 
„Im weiten Sinn begreift die Praxis die Poiesis in sich; im engeren Sinn bezeichnet 
sie nur die pragmata, die augenblicklich von der Gesellschaft und ihren Mitgliedern 
behandelten Angelegenheiten.“ 1 

 
Die Praxis, beim frühen Marx als sinnlich-menschliche Tätigkeit verstanden, 
beinhaltet noch keine Trennung zwischen Praxis und Poiesis. Erst die Teilung 
der Arbeit bedingt diese Trennung. Eine Analyse des Prozesses der Verstädte-
rung muss dieser entwicklungshistorisch begründeten Trennung Rechnung 
tragen und nach wie vor Poiesis und Mimesis als Modalitäten der Praxis be-
greifen.  

                                              
1  Henri Lefèbvre, Soziologie nach Marx, S. 40. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

244 

„A notre avis, la praxis, réalité et concept, peut se décrire, s’analyser et s’exposer de 
multiples manières, dont aucune n’atteint et n’épuise la totalité qu’elle vise. [...] Il 
faut éviter de la figer en une définition unilatérale, et surtout il faut mettre fin à 
l’attitude intellectuelle qui réduit, au nom du marxisme, la production de l’homme 
par lui-même (l’appropriation par l’homme de la nature et de sa propre nature) à la 
production économique. [...] La production matérielle n’est que condition et base 
d’activités plus complexes. [...]  La praxis ne peut se fermer et ne peut se considérer 
comme fermée. Réalité et concepts restent ouverts et l’ouverture a plusieurs dimen-
sions: la nature, le passé, le possible humain.“2 

 
Die auf der Praxis basierende Entwicklung vom ruralen zum urbanen Leben3 
ist nicht nur Begleiterscheinung und Dokumentation der Entwicklung der 
wirtschaftlichen Verhältnisse, sie begreift das weite Feld von sozialen Phä-
nomenen, Empfindungen und Wahrnehmungen, Raum und Zeit, Bilder und 
Vorstellungen, Sprache und Rationalität, sozialen Theorien und Praktiken.4 
Die Stadt als Produkt der Arbeitsteilung ist ebenfalls „oeuvre“5, das von Poie-
sis und Mimesis geschaffen wurde. In „Le droit à la ville“ spricht Lefèbvre 
von „städtischen Kreationen“, die insbesondere die Zeit vor der Industrialisie-
rung betreffen, „des créations urbaines les plus éminentes, les oeuvres les plus 
‚belles‘ de la vie urbaine“ 6 sind: Die orientalische, den asiatischen Produkti-
onsverhältnissen angepasste Stadt, die antike griechische und die römische 
Stadt mit dem Merkmal der Sklavenhaltung und die mittelalterliche Stadt 
zwischen Feudalstrukturen und neuem Bewusstsein eines aufstrebenden, sich 
an Handwerk und Handel orientierenden Stadtbürgertums. Zur Zeit der ein-
setzenden Industrialisierung charakterisiert die Stadt bereits eine neue Eigen-
ständigkeit, die, geprägt von regem Geld- und Warenaustausch, sich als Zent-
rum des politischen, sozialen und finanziellen Lebens positioniert hat. Ihre 
tradierten Strukturen bleiben in diesem Stadium der Entwicklung noch als den 
neuen Handelsmechanismen unterworfenes, kulturelles Erbe erkennbar. Der 
Urbanismus ist Strategie, Mittel im Kampf um den Erhalt der Macht. Die 
Stadt als Produkt und Oeuvre spiegelt sich in diesem Entwicklungsprozess.  

Am Eingang steht die Stadt als Kreation, die sich jeder historischen Inter-
pretation verweigert. 

 

„Es versteht sich von selbst, dass der Historiker die Suche nach den Grundlagen und 
Gründungen der griechischen und römischen Stadt unbegrenzt weitertreiben kann. 

                                              
2  Henri Lefèbvre, La proclamation de la commune, p. 30s. 
3  Vgl. hierzu: Teil II, Kapitel 1: Praxis und Prozess. 
4  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 34; orig., p. 41. Und Teil II, 

Kapitel 3. Raum-zeitliche Felder.  
5  Da der Begriff „Werk“ im Deutschen vielfältig konnotiert ist, wird „oeuvre“ in 

hier mit dem Lehnwort „Oeuvre“ wiedergegeben. 
6  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 11. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

245 

Er sieht einen geschichtlichen Prozess, dessen Erforschung er unbegrenzt vertiefen 
kann, [...]. Dabei wird er niemals auf eine Schranke stoßen. Nie wird eine unbekann-
te Macht, eine okkulte (mystische, theologische, philosophische) Kraft ihm sagen: 
Halt ein, Historiker, du kannst hier nicht weiter! Hier hat eine Erfindung, eine Krea-
tion stattgefunden.“7 

 
Die Kreation, angesiedelt in der „Morgenröte unserer Zivilisation“, wo die 
Dinge „durch andere Bande als die Logik miteinander verknüpft waren“8, ge-
winnt an mythischer Dimension: Kosmologie, Poesie und politisches Handeln 
sind noch nicht voneinander getrennt, die Menschen reproduzieren spielerisch 
und glauben, in diesem Spiel und durch dessen Inszenierung eine höhere Ord-
nung der Dinge herbeiführen zu können.  

Die Formen der historischen Stadt – von ihren Anfängen bis zu ihrer Ex-
plosion – sind für Lefèbvre auf zwei Formen reduzierbar: den Kreis und das 
Viereck. Jede Ansammlung von Menschen an einem Ort ist immer anhand 
einer dieser beiden Formen darstellbar, wobei für die Städte, die „auf natürli-
che Weise um einen befestigten Ort“ wie etwa eine Zitadelle, eine Burg usw. 
herumwachsen, die Kreisform typisch zu sein scheint, die viereckige, offenbar 
ältere Form – sie zeigt eingangs eher eine Ausrichtung zu bestimmten Him-
melskörpern – erst im Nachhinein in den Möglichkeiten eines praktischen 
Gebrauchs erkannt wird.9 Die frühen Stadtgründer orientieren sich nicht an 
den praktischen Notwendigkeiten der Stadt, die als Oeuvre die kosmischen 
Eigenarten spiegelt: Die kreisförmige Stadt reproduziert die Gesamtheit der 
Welt, die Sonne, den Mond, die Kreisbewegungen der Sterne und der Plane-
ten, die viereckige Anordnung hingegen „bietet sich den Strahlen der Sonne 
dar“.10 Das Rad – vermutlich ahmt es die Bewegung der Sonne nach – dient 
als Muster für städtische Strukturen. 

 
„Die Straßen der Stadt imitieren die Speichen des Rades, die ihrerseits den Strahlen 
der Sonne nachgebildet sind. Die Stadt selbst erscheint als das Zentrum der Welt, als 
ihr Nabel. Im Zentrum der Stadt erheben sich – gleich der Nabe im Mittelpunkt des 
Rades – der Tempel und der Palast, die als die Drehpunkte der Welt gelten.“11 

 
Poiesis als die menschliche Aktivität, die sich die Natur aneignet,12 den Hand-
lungsbezug des Menschen zur Natur ausdrückt und Mimesis als das Vermö-

                                              
7  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 231; orig., p. 196. 
8  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 226; orig., p. 192. 
9  Lefèbvre beruft sich auf den französischen Historiker und Urbanisten Pierre 

Lavedan und seine Studien über die Stadtentwicklung: Pierre Lavedan (1926), 
Qu’est-ce que l’Urbanisme? Introduction à l’Histoire de l’Urbanisme. 

10  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 228; orig., p. 194. 
11  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 228f; orig., p. 194. 
12  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 14; orig., p. 28. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

246 

gen, durch ‚Nachahmung‘ praktisch zu formen und sich nach diesen Formen 
zu richten, sind in dieser frühen Phase nicht zu trennen. Ist der Begriff der 
Mimesis bei Aristoteles bereits auf die bloße Nachahmung reduziert, gilt die-
se Einschränkung bei Platon noch nicht. Mimesis ist für ihn nicht nur Kopie 
eines äußeren Modells, sie ist Hinwendung zum Unerreichbaren, „das sie zu 
fassen und sich einzuverleiben versucht“ und ist selbst Anteil davon: 
„metexis“ als aktive und kreative Teilhabe. Aristoteles kann, so Lefèbvre, den 
platonischen Begriff der „metexis“ nicht mehr fassen. An Stelle der Poiesis 
als „kreatives Handeln an den Dingen“ ist die Pragmatik als „Handeln an den 
Menschen“ getreten. Logos und Pragmatik verbinden sich mit dem prakti-
schen und politischen Leben in der Stadt, deren eigentliche Grundlagen nicht 
mehr zu erkennen sind. Die Poesie verliert ebenfalls an ihrer einstigen Trag-
weite. Ihre Aussage wird zur puren Imitation, zum „verbal Gesagten“. Die 
„großen Bilder der Weltseele, der himmlischen Sphären, der Erde und der 
Harmonien“ verschwinden allmählich. Die „Symbole werden stumpf und ma-
chen Platz für die Zeichen, für den verbalen und geschriebenen Diskurs.“13  

Die Stadt ist den Einflüssen der politischen, sozialen, geografischen, 
selbst biologischen Entwicklungen ausgesetzt: „Diachroniquement, la Ville 
est l’oeuvre d’un groupe, en rapport avec une société globale dans laquelle 
elle s’insère, ainsi qu’avec un État qu’elle domine ou subit. Une ville croît, 
végète ou subit.“14 Mit der Industrialisierung büßt die Stadt wesentlich an Au-
thentizität und ihrem Status als menschliche Kreation ein. Die moderne Stadt 
zeugt nicht länger von einem ungebrochenen Verhältnis des Menschen zu 
seiner Umwelt und zur Natur: „Triste évidence: le répétitif l’emporte sur 
l’unicité, le factice et le sophistiqué sur le spontané et le naturel, donc le 
produit sur l’oeuvre.“ Die Mimesis als Pseudomimesis ist simple Imitation, 
ohne kreative Eigenschaften; die Stadt Produkt im negativen Sinn des Wortes: 
„répétable, résultat d’actes répétitifs.“15  

Die Stadt Venedig ist in „La production de l’espace“ Illustration von Rea-
lität und Idealität. Als Oeuvre einmalig, originell und original, den Raum zu 
einer bestimmten Zeit, in der es einen Reifeprozess zwischen Geburt und Un-
tergang durchläuft, besetzend16, ist es dennoch kein Kunstwerk der Natur wie 
die Rose von Silesius, die ohne Grund und ohne ihr eigenes Wissen schön ist. 
Venedig ist als Produkt konzipiert, Ausdruck damaliger Produktionsver-
hältnisse, der Handelsoligarchie. Aber Venedig besitzt Eigenschaften, die er-
ahnen lassen, dass es eine geheime Verbindung – „une relation plus subtile 

                                              
13  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 231; orig., p. 196. Der Sprache und 

dem Diskurs stehen als Residuen „das Unsagbare und das Nichtgesagte“ entge-
gen. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 19; orig., p. 32.) 

14  Henri Lefèbvre, La proclamation de la commune, p. 31. 
15  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 91. 
16  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 89. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

247 

que celle qui consiste soit en une identité, soit en une opposition“ – zwischen 
Oeuvre und Produkt gibt, die Hoffnung geben, dass eine dialektische Bezie-
hung besteht, „tel que l’oeuvre traverse le produit et que le produit 
n’engloutisse pas la création dans le répétitif.“ 17 

Die Pariser Kommune von 1871 ist „la grande et suprême tentative de la 
ville pour s’ériger en mesure et norme de la réalité humaine“. Der ökonomi-
schen Vormachtstellung der Industrie und der politischen Allmacht des Staa-
tes, der modernen Stadt, „monstrueuse, tête énorme d’un corps qui n’est plus 
le corps de cette tête, étant attaché à la rusticité (aux notables ‚ruraux‘)“18, 
beherrscht von der Realität des Geldes und des Kapitals, wird die „cité“ – sich 
am Beispiel der griechischen Polis und der römischen Urbs orientierend – als 
„milieu humain“, als „raison incorporée dans une oeuvre magistrale“ entge-
gengestellt. Dieser wesentliche Unterschied, der parallel zum dargestellten 
Prozess der Verstädterung an Transparenz gewinnt, führt nach Lefèbvre in der 
Mitte des neunzehnten Jahrhunderts zur Krise und zum endgültigen Zusam-
menbruch der Stadt.19 

 
„[...] vers le milieu du XIXe siècle [...] l’industrialisation, sur le plan économique, et 
l’État, sur le plan politique, dominent la Ville, la bouleversent, menacent son cœur et 
la font éclater vers ses périphéries. La démesure s’instaure. La Ville va cesser de 
donner la mesure de l’homme et d’être cette mesure, raison incorporée dans une 
oeuvre magistrale.“20 
 
Die Explosion der Stadt, die ihre Auflösung bewirkt, vollzieht sich nach 
Lefèbvre auf verschiedenen Ebenen. Sich im Unterschied zum Land definie-
rend, hat die Stadt mit der Ausbreitung und der Vereinnahmung der ländli-
chen Gebiete sowie der Ausbreitung der kapitalistischen Produktionsverhält-
nisse ausgedient. Aber nicht nur das Land unterliegt dem Diktat der industri-
ellen Produktionsverhältnisse, die Stadt selbst verliert ihren originären Status 
als Oeuvre. Zur Ware, zum Produkt degradiert, den Mechanismen der indust-
riellen Produktion unterworfen, verliert sie ihre Vermittlerrolle zwischen der 
Ebene des Privaten als Ebene der praktisch-sinnlichen Welt („réalité pratico-

                                              
17  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 91s. 
18  Vgl.: Henri Lefèbvre, La proclamation de la commune, p. 32. 
19  Die Festlegung auf diesen bestimmten Zeitpunkt wird in der Folge nicht mehr 

vergleichbar präzise verfolgt, stellen sich doch die Übergänge als fließend, inei-
nander übergreifend dar, wird den unterschiedlichen zivilisatorischen und politi-
schen Entwicklungen auf kosmopolitischem Terrain Rechnung getragen. Insbe-
sondere „La production de l’espace“ soll diese Problematik mit ihrer komplexen 
Darstellung des Produktionsprozesses und der daraus resultierenden Räume ver-
deutlichen. 

20  Henri Lefèbvre, La proclamation de la commune, p. 32.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

248 

sensible“)21 und der globalen Ebene ausgeübter Macht. Zweckentfremdet ist 
ihre historische Rolle nicht weiter mit der Zementierung politischer und sozia-
ler Strukturen kompatibel. Diese Annäherung setzt sich kategorisch von frü-
heren Definitionen und Betrachtungen der Stadt ab. Indem sie einerseits Pro-
dukt der Produktionsverhältnisse ist, andererseits eine gewisse Autonomie, 
einen besonderen Status innerhalb des Entwicklungsprozesses hat, ist sie 
selbst in den Produktionsprozess einbezogen, wesentliche Elemente bleiben 
im weiteren Verlauf ‚aufgehoben‘, sie selbst, indem sie „explodiert“, schafft 
die Voraussetzungen für einen neuen, entscheidenden Abschnitt im Prozess 
der Urbanisierung. 

 
Urbanisierung als Gesamt-Oeuvre 
 
Indem das Stadtgewebe sein Netz ausbreitet, die Grenzen zwischen ruraler 
und urbaner Welt schwinden, akkumuliert das Urbane nicht nur Menschen, 
sondern auch Wissen und Produkte. Die Zentralität als ein Charakteristikum 
der Stadt wird zum umfassenden Phänomen. Dass Lefèbvre materielle Güter 
und ideelle Elemente vermengt, deutet die Tragweite der ‚totalen‘ Konzentrie-
rung an. Die „pénurie d’espace“, ausschlaggebend für ein Sammeln auf engs-
tem Raum, hat sozio-ökonomischen Charakter, die Zentralisierung im Zuge 
der globalen Verstädterung weist über diese Ebenen, deren Analyse nicht 
leicht zu entwickeln ist („n’est pas des plus faciles“) hinaus:22  

 
„Elle [centralité urbaine] ne concerne pas seulement l’espace social mais aussi 
l’espace mental; elle les relie d’une façon qui surmonte, les anciennes distinctions, 
scissions et séparations philosophiques, entre le sujet et l’objet, entre l’intellectuel et 
le matériel, (l’intelligible et le sensible).“23 

 
Einer an sich leeren, logischen Form24 ähnlich, wird die Zentralität angerei-
chert mit „objets, êtres naturels ou factices, choses, produits et œuvres, signes 
et symboles, gens, actes, situations, rapports pratiques“. Die Logik dieser 
Form impliziert eine Gleichzeitigkeit, aus der sie wiederum selbst hervorgeht. 
Alles wird, sei es in einem gedanklichen Akt („acte mental“), sei es in einem 
sozialen Akt („acte social“) an und um einen Punkt angesiedelt.25  

Die urbane Zentralität, sich durch Totalität – hier die Sammlung aller 
möglichen Elemente – auszeichnend, bietet den Herrschenden die Möglich-

                                              
21  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 54. 
22  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 381. 
23  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 381. 
24  Hierzu: Teil II, Kapitel 7: Das Urbane als Zentralität; Das Urbane als reine 

Form; Zu einer „konkreten Logik“. 
25  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 382s. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

249 

keit, Anspruch auf eine übergeordnete politische und rationale Ordnung zu 
erheben. Diesem Anspruch stehen das Umfassende, das Nicht-Ausgrenzende, 
Diversität und Offenheit entgegen: „Ils [les gens de la technostructure] font fi 
de la dialectique; cette centralité expulse, avec une violence inhérente à 
l’espace lui-même, des éléments périphériques.“26 Bereits in „Kritik des All-
tagslebens“ führt Lefèbvre den Begriff des „totalen Feldes“ ein, der diesen 
Aspekt der Totalität illustrieren kann.  

 
„Was wir vor uns haben, ist ein ‚totales Feld‘, das ebenso abwechslungsreich wie 
eine Gebirgs- und Küstenlandschaft ist. Karten erlauben zwar, sich darin zu orientie-
ren, aber sie können die großartige Mannigfaltigkeit dieser Landschaft nicht ausrei-
chend wiedergeben. Regionen und Parzellen lassen sich darin erkennen, trotz ihrer 
fließenden Grenzen. Dass jede Disziplin zum Universalen (Totalen) strebt, muss 
zwangsläufig zu Konflikten führen, aber schrankenloser Imperialismus ist tödlich. 
[...] Das totale Feld lässt sich nur stückweise fassen.“27  
 
Die Bestimmung des totalen Feldes trifft den Gedanken der Zentralität, bein-
haltet zugleich die Voraussetzungen, die ein Oeuvre zu erfüllen hat: „Aucune 
oeuvre – ni l’oeuvre d’art proprement dit, ni la ville et la nature seconde, etc. 
– ne peut s’accomplir sans réunir tous les éléments et moments28, sans 
constituer une totalité.“29 Der Begriff der Totalität kann hier, da das Zentrum 
totalisiert, was es gruppiert und beeinflusst, durch den der Zentralität ersetzt 

                                              
26  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 381. 
27  Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 530; orig., p. 275. 
28  Der Begriff „moment“ wird in der Kritik des Alltagslebens definiert als „la ten-

tative visant la réalisation totale d’une possibilité.“ Umgangssprachlich kaum zu 
unterscheiden von „Augenblick“, beansprucht der Begriff Moment – hier das 
Moment im bewussten Unterschied zu der Moment – eine gewisse Dauer und 
schließt zugleich eine Bewertung dieses Zeitraums ein. „Im Hegelschen System 
erfährt der Begriff des ‚Moments‘ eine gewisse Beförderung. Er bezeichnet die 
großen Figuren des Bewusstseins; jede von ihnen ist ein Moment des dialekti-
schen Aufstiegs zum Weltbewusstsein. Noch zentraler ist das dialektische Mo-
ment, das den Wendepunkt der Realität und des Begriffs markiert: den entschei-
denden Eingriff des Negativen, der aus der Entfremdung befreit, aber neue Ent-
fremdung nach sich zieht, der Aufhebung durch Negation der Negation bewirkt, 
aber zu neuen Stufen des Werdens und zu neuen Bewusstseinsfiguren führt.“ 
(Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 599; orig., p. 344.) Bei Lefèbvre ist 
das ‚Moment‘ Ausdruck einer Geschichte, ein Teil der Geschichte des Individu-
ums, in der sich sein Leben als Werk darstellt, eingebettet in das Gesellschaftli-
che und andere, wenngleich zumeist größere Werke. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Kri-
tik des Alltagslebens, S. 599f; orig., p. 344.) Die Theorie der Momente durch-
zieht Lefèbvres Werk, ohne jemals ausführlich von ihm dargestellt worden zu 
sein. Rémi Hess versucht in „Rémi Hess (2009), Henri Lefèbvre, Une pensée du 
possible, Théorie des moments et construction de la personne“ die verstreuten 
Elemente zu einer zusammenhängenden Theorie zusammenzufassen.  

29  Henri Lefèbvre, La présence et l’absence, p. 197. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

250 

werden. Seine Wirklichkeit besteht darin, einen Inhalt abzulehnen, auszu-
schließen oder anzunehmen, einzubeziehen und ihn zu einem anderen abzu-
grenzen, ihn zu identifizieren, ihm eine Form zu verleihen. 

 
„En lui-même, le centre n’est rien; et cependant il fait ‚tout‘, puisqu’il fait qu’il y a 
un tout. La centralité ne peut être que momentanée, relative, provisoire.“30 

 
Diese Voraussetzungen, notwendig für die Kreation eines Werkes, erfüllt 
durch die Urbanisierung, werden 1980 in „La présence et l’absence“ ergänzt: 
„Dans toute oeuvre on retrouve donc un moment du désir et un moment du 
travail, un moment du ludique et un moment du sérieux, un moment social et 
un moment extra-social, etc.“31 Erst die Totalität all dieser Momente ermög-
licht, die kreativen Fähigkeiten als Werk einzubringen.32 Das Produzieren 
zeichnet sich durch Reduktion, einfache Reproduktion von dem, was nur öko-
nomisch, nur technologisch, nur spielerisch ist, aus. In Anlehnung an Poiesis 
und Mimesis, beide in der Metaphilosophie als „Modalitäten der Praxis“ be-
zeichnet, sind Kreation und Produktion dadurch zu charakterisieren, dass die 
Kreation die Produktion und die produktive Arbeit sowohl impliziert wie ex-
pliziert („mais la création implique-explique la production et le travail 
productif.“)33 Das Produkt produziert sich selbst durch Wiederholung, 
Gleichwertigkeit, Identifikation: „Il [le produit] reproduit sa condition.“ 
Demgegenüber die Poiesis als kreatives Handeln: „Elle [l’activité poiétique] 
s’approprie en les transformant les conditions extérieures, c’est à dire tous les 
fragments de l’unité éclatée. Elle est économique, sociale, politique, 
technique [...].“34 Steht das Produkt durch die wiederholte Reproduktion für 
Abschottung von äußeren, innovativen Einflüssen, ist das Oeuvre, indem es 
der Vielfalt Rechnung trägt, kommunikativ: „une médiation universelle.“ Das 
poietische Handeln zeigt soziale Verhaltensmöglichkeiten auf, die denen der 
Handelsmechanismen entgegentreten. „A la totalité sociale brisée ou absente 
l’oeuvre fait correspondre une totalité présente, actuelle“, die als Stimulus für 
zukunftsorientiertes Handeln verstanden werden kann [...].35 Der Gegensatz 
Oeuvre-Produkt bestimmt die Konfliktsituation im widersprüchlichen, abs-
trakten Raum („espace contradictoire“): Die Reproduktion der bestehenden 

                                              
30  Henri Lefèbvre, Le manifeste différentialiste, p. 120. 
31  Henri Lefèbvre, La présence et l’absence, p. 197. 
32  Dem entspricht Lefèbvres Charakterisierung des Menschen in der Metaphiloso-

phie: „Der ‚totale‘ Mensch ‚ist‘ nicht ‚dies‘ oder ‚das‘: homo faber, sapiens, lu-
dens, ridens etc. Er ist dies alles und noch ‚anderes‘, das noch nicht gesagt wor-
den ist, weil es noch nicht erschaffen worden ist.“ (Henri Lefèbvre, Metaphilo-
sophie, S. 324; orig., p. 268.) 

33  Vgl.: Henri Lefèbvre, La présence et l’absence, p. 216. 
34  Henri Lefèbvre, La présence et l’absence, p. 216. 
35  Vgl.: Henri Lefèbvre, La présence et l’absence, p. 217. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

251 

Verhältnisse mit dem Ziel, durch Kontrolle und Aufrechterhaltung zu homo-
genisieren und zu reduzieren, wird konfrontiert mit der Diversität einer urba-
nen Gesellschaft, die durch den, der Zentralität immanenten dialektischen 
Prozess (Zentrum-Peripherie) stets neue Unterschiede provoziert. In der 
Sprache von „La production de l’espace“:  

 
„Avec le néo-capitalisme ou capitalisme d’organisation, l’espace institutionnel se 
base sur le répétitif et le reproductible que voilent des simulacres de création. Mais 
cet espace bureaucratique entre en conflit avec ses propres conditions, avec ses 
propres résultats. L’espace ainsi occupé, contrôlé et orienté vers le reproductible se 
voit cerné par le non-reproductible: la nature, le site, le local, le régional, le national, 
voire le mondial36.“37 
 
Die „lutte titanique“ wird auf der metaphilosophischen Ebene zum Gegensatz 
zwischen Oeuvre („unique portant la marque d’un ‚sujet‘, le créateur, l’artiste, 
et d’un moment qui ne reviendra plus“) und Produkt („répété résultat de 
gestes répétitifs, donc reproductible, entraînant à la limite la reproduction au-
tomatique des rapports sociaux“).38 

 
„désir“ 
 

„Créer lucidement sa vie comme une œuvre.“39 
 
Das Oeuvre des Menschen ist sein eigenes Leben, das in den unterschiedli-
chen Momenten seiner Existenz Ausdruck findet. Die Realisierung dieses 
‚Anspruchs‘ gehört in den Bereich der Praxis, der gesellschaftlichen Tätigkeit 
in der Geschichte, wird von ihr beeinflusst und ist selbst Teil der Schöpfung 
dieser Geschichte. Die zweite Natur des Menschen ist die Kreation eines 

                                              
36  „mondial“ bezeichnet hier das Globale, die Welt und das die Weltlichkeit Be-

treffende. In der Metaphilosophie wird dieser Aspekt herausgearbeitet, um dem 
Anspruch der Philosophie nach Totalität entgegenzutreten: „Der Anspruch der 
Philosophie, die von der Totalität ausgehen und durch eine umgekehrte und re-
ziproke Bewegung zum Totalen gelangen wollte, ist nicht mehr aufrecht zu er-
halten. Er verwechselt das Totale mit dem Universalen, während doch unser 
Planet nur ein Punkt im Universum ist, nur eine relativ stabile Figur inmitten der 
unendlichen Natur. Unsere Welt ist die Erde, und was sich über die ganze Erde 
ausbreitet, das verweltlicht mondialisiert sich. Die Totalität oder, besser, die par-
tiellen Totalisierungen (denn die systematisch gefasste Totalität ist bekanntlich 
geplatzt) definieren sich durch Mondialisierung.“ (Henri Lefèbvre, Metaphilo-
sophie, S. 61; orig., p. 65.) 

37  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 410. 
38  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 485. 
39  Henri Lefèbvre, Positions d’attaque et de défense du nouveau mysticisme, en: 

Philosophie, nr. 5/6, mars 1925. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

252 

Oeuvre, das sich an der Vorstellung des „homme total“, wie sie in „Der dia-
lektische Materialismus“ formuliert wird, orientiert: 

 
„Der totale Mensch ist das zunächst zerrissene, aufgespaltene und an Notwendigkeit 
und Abstraktion gekettete lebendige Subjekt-Objekt. Durch diese Zerrissenheit hin-
durch bewegt er sich auf die Freiheit zu; er wird Natur, aber frei. Er wird Totalität 
wie die Natur [...].“40 

 
Die globale Urbanisierung der Welt als „oeuvre suprême“ zeichnet die Krea-
tion vor und nach. „La révolution urbaine“ wird zur erweiterten Revolution 
des Proletariats. Nicht länger der reduzierenden Geschichtsinterpretation fol-
gend, wird der Begriff der Arbeit, in der der Mensch sich verwirklicht, durch 
den der Kreation, die umfassenden, totalen Charakter beansprucht, erweitert. 
Die Urbanisierung ist ein dialektisch ablaufender Prozess, der sich auf eine 
Totalität zubewegt, die, obwohl nie erreicht, für eine Zentralisierung aller 
fassbaren und unfassbaren Aspekte der menschlichen Existenz und den Mög-
lichkeiten ihrer Entwicklung steht. Die Urbanisierung als Knotenpunkt, in 
dem sich alles konzentriert, auseinanderbricht, immer wieder eine neue Zent-
ralität schafft, hat „organischen Charakter“: 

 
„Le centre peut se déplacer [...]. Il peut aussi se disséminer, de sorte qu’il constitue 
plusieurs centres (Polycentrisme). Enfin le centre détermine des périphéries, elles 
aussi mouvantes; elles tournent dans l’orbite du centre, subordonnées à l’élément 
principal, de façon durable ou momentanée. Tout ceci fait partie de la ‚composition‘ 
d’une œuvre, et se retrouve dans la saisie et l’émotion et la compréhension de cette 
œuvre.“41 
 
Die Verstädterung, bei der Gründung der Stadt in dieser Form nicht voraus-
sehbar, ist bereits in den Anfängen der Stadt enthalten.  

 
„Als die griechische Stadt mit der agora entstand, wer wusste, wer konnte da wis-
sen, was aus ihr werden würde – und was aus der römischen Stadt, ihrem pomerium 
und ihrem forum? Ganz ohne jeden magisch-mystischen Beiklang konnten und kön-
nen wir hier von einer Poiesis sprechen, von einer halb blinden und halb bewussten 
Kreation.“42 

 
Die „okkulte Kraft“,43 die sich hinter der Kreation verbirgt, ist gleich dem 
„élan de vie“, dem „désir“ als das unbestimmte, nach vorne treibende Ele-

                                              
40  Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 133. 
41  Henri Lefèbvre, La présence et l’absence, p. 213s. 
42  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 232; orig., p. 197. 
43  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 231; orig., p. 196. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

253 

ment, das keine Auflösung erfährt, das alle notwendigen und vorhandenen 
Energien sammelt, um zu kreieren: „un amour, un être, une oeuvre.“44 Diese 
‚lefèbvresche Trinität‘ findet sich ebenfalls in der Metaphilosophie: Die Liebe 
als Voraussetzung für Existenz, „Modalität der Präsenz (des ‚Daseins‘ für 
sich, für andere und für die ‚Welt‘)“ und „Kreation (von Präsenz, von Freude, 
Lust oder Schmerz oder allem zugleich)“.45  

In „La somme et le reste“46 wird der Liebe ein Hang zum „Absoluten“ at-
testiert, das unmöglich, nicht zu leben, nicht zu halten, absurd ist 
(„impossible, invivable, intenable, absurde“).47 

 
„Je n’écrirai pas en soupirant ‚l’amour est une passion‘; ni les yeux baissés: 
‚l’amour est un plaisir‘; ni les yeux au ciel: ‚l’amour est une joie‘, ni en rougissant: 
‚l’amour est une folie‘. Je dirai simplement: ‚L’amour est un moment...‘.“48 
 
Als Moment – entgegen der gesellschaftlichen Tendenz, Liebe als Fundament 
einer moralischen Ordnung zu begreifen – ist sie Residuum49, jeder Ordnung 
widerspenstig, den Auflagen der homogenisierenden und reduzierenden Ge-
sellschaft entgegengesetzt. Lefèbvres Darstellung gerät zum feurigen Plädo-

                                              
44  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 545. 
45  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 338; orig., p. 278. 
46  „La somme et le reste“, geschrieben zwischen Juni und Oktober 1958, ist eine 

vorläufige autobiographische Bestandsaufnahme der philosophischen und politi-
schen Karriere von Lefèbvre. Durch den Ausschluss aus der Partei (PCF) ist „La 
somme et le reste“ aber auch eine Zäsur. Der Arbeitstitel „Crise de la philoso-
phie“ deutet nicht auf die nachfolgende, äußerst produktive Phase hin, die vor 
allem in ihren Anfängen von der innigen, wenngleich kurzen Freundschaft mit 
Guy Debord und der situationistischen Bewegung geprägt ist. Die Vermengung 
von Privatem und philosophischer Auseinandersetzung – hier in Bezug auf den 
Begriff „amour“ – gibt einen ungewöhnlichen, wenn auch aufschlussreichen 
Einblick in Lefèbvres ‚assoziative‘ Arbeits- und Denkweise. „L’amour, – Il 
m’est difficile de l’éluder ici, bien que je ne veuille pas en venir au récit 
(autobiographique ou romanesque). J’en ai assez dit pour que le lecteur, 
bienveillant ou non, s’aperçoive que l’amour et les femmes ont eu pour moi la 
plus grande importance et sur moi la plus grande influence. [...] Je n’ai pris au 
sérieux que trois réalités: l’amour, la philosophie, le Parti. Trois déceptions? 
Jusqu’à un certain point. Je souhaite aux railleurs d’aussi émouvantes ou 
ardentes déceptions.“ (Henri Lefèbvre, La somme et le reste, p. 343.) Und: „J’en 
viens à une contradiction plus profonde. J’ai toujours considéré une femme 
comme ‚médiatrice‘ entre le monde et ma conscience, entre ce qu’elle devait 
‚être‘ – la réalité sociale, ou la vie spontanée, ou l’action, – et ma réflexion.“ 
(Henri Lefèbvre, La somme et le reste, p. 344.) 

47  Vgl.: Henri Lefèbvre, La somme et le reste, p. 343.  
48  Henri Lefèbvre, La somme et le reste, p. 343. 
49  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 338; orig., p . 278. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

254 

yer für den „Anti-Logos“, den freudschen Eros, den nicht zu zügelnden Le-
benstrieb, das unbändige, immer neu entfachte Feuer nach Leben:50 
 
„Ce moment ne vient pas par miracle dans l’histoire de notre vie. Il se propose, se 
mûrit lui aussi, avec ou sans votre complicité. Il se constitue en prenant ses éléments 
et ses matériaux où il peut: dans le plaisir et la souffrance, dans l’amitié et dans la 
solitude, dans la vie du groupe familial et dans la vie hors du groupe. Un peu de ha-
sard s’assemblent les branchages que se feu va brûler et consumer. Ses éléments, ses 
matières, il les prend, les change, se les approprie. Il a ses exigences, ses souvenirs, 
sa mémoire, ses absences et ses présences, ses paroxysmes et ses décroissances, sa 
folie et sa santé. Il oscille donc entre l’absolu impossible et l’insertion dans une quo-

                                              
50  In „La production de l’espace“ wird die Rebellion des Körpers gegen jede Form 

von intellektueller Reduzierung („réduction par le savoir“) zum revolutionären 
Impetus: „Contre l’Absolument Vrai, Espace des Clartés souveraines, se 
réhabilitent le souterrain, le latéral, le labyrinthique, peut-être l’utérin, le 
féminin.“ Lefèbvre zitiert Octavio Paz: „L’histoire des corps, dans la phase 
finale de l’Occident est celle de ces révoltes. [(Octavio Paz [1972], Conjonctions 
et Disjonctions, p. 132.)]. Ein fiktiver Brief als Einleitung zu „La présence et 
l’absence“ erneuert Lefèbvres Anlehnung an Paz’ poetisches Verhältnis zur 
„doppelten Flamme: Liebe und Erotik“: „En exergue à un livre que j’ai 
commencé au Mexique et que je vous dédierai, je mettrai cette phrase qui ter-
mine ‚Conjonctions-Disjonctions‘: ‚Pour la première fois apparaît au fil de ces 
réflexions le mot présence et le mot amour; ils ont été la semence de l’Occident, 
l’origine de notre art et de notre poésie. En eux se trouve le secret de notre résur-
rection. D’accord Octavio Paz. ‘“ (Henri Lefèbvre, La présence et l’absence, p. 
11.) Lefèbvre orientiert sich ebenfalls an Charles Fourier und seiner utopischen 
Vision einer „société de désir“, die als „nouveau monde de désir“ die Emanzipa-
tion der Frau und die Auflösung tradierter Familienstrukturen vorwegnimmt. 
Hierzu: Charles Fourier (1998), Théorie des quatre mouvements et des destinées 
générales; suivi de: Le nouveau monde amoureux. Die Betonung des Eros geht 
auch auf „Triebstruktur und Gesellschaft“ (erschienen 1955 in Boston unter dem 
Titel „Eros and Civilisation“) zurück, wo Herbert Marcuse, in dem mit dem Un-
tertitel „Philosophischen Beitrag zu Sigmund Freud“ versehenen Traktat, von 
einer zu erneuerenden Betonung der sinnlich, libidinösen Dimension der Kunst 
und Ästhetik ausgeht. Gegen das geltende Realitätsprinzip, das repressive Leis-
tungsprinzip der Zivilisation stehen Eros und Sinnlichkeit, – als Utopie einer 
anderen Existenz nur in der Ästhetik gedacht – den Zwängen der kapitalisti-
schen Produktionslogik und der instrumentellen Vernunft entgegen. (Hierzu: 
Jean Michel Palmier [1973], Marcuse et la nouvelle gauche, p. 335ss.) In seiner 
Auseinandersetzung mit Schillers „Briefe über die ästhetische Erziehung des 
Menschen“ weitet Marcuse Schillers Konzept, den angeborenen Spieltrieb als 
elementaren Bestandteil einer ästhetischen Erziehung zu nützen, als „utopisch-
hedonistische Vision“ zu einer Applikation über die Domäne der Ästhetik zur 
„Universalisierung des ludisch-erotischen Prinzips in Richtung Gesamtheit aller 
Lebens- und Liebesverhältnisse“ aus. (Vgl.: Werner Frick [2007], Spiel, Ver-
söhnung, ästhetischer Staat: Reflexe Schillers im kunstphilosophischen Diskurs 
der Spät- und Postmoderne, S. 121.) Dieser Aspekt des Spiels wird, wenn auch 
in veränderter Form und in anderen Korrelationen, immer wieder aufgegriffen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

255 

tidienneté qui le rend également impossible. C’est un ‚moment‘, non dépourvu de 
contradictions ni avec soi ni avec le reste.“51  
 
Die enge Verbindung zwischen Liebe und Sexualität betont die ‚Diesseitig-
keit‘ des Begriffs Liebe, ihre Institutionalisierung zeigt sich in der entfremde-
ten Situation des Menschen. Die leibliche Wahrnehmung („le vécu corporel“), 
ihres urspünglichen, direkten Zugangs zur Welt beraubt, – „car la ‚culture‘ y 
intervient sous l’illusion d’immédiateté, dans les symbolismes et la longue 
tradition judéo-chrétienne“ – findet sich, der Diversität des Begriffs Rechnung 
tragend, auch in der Sexualität: „Les localisations n’ont rien d’aisé et le corps 
vécu parvient sous la pression de la morale à l’étrangeté du corps sans or-
ganes, châtié, châtré.“52  

Die Kreation der Stadt als Kreation einer zweiten Natur, die sich an der 
ersten orientiert, entspricht Lefèbvres Philosophie, dass das Unendliche und 
das Endliche existiert, das Endliche (hier Mensch) das Unendliche (hier Na-
tur) seinen Fähigkeiten entsprechend imitiert, „wobei es Unendlichkeit in der 
Endlichkeit ist: derart, dass die beiden Bestimmungen der Praxis – Mimesis 
und Poiesis – sich anfangs vermischten, bevor die Mimesis – Endliches im 
Unendlichen – sich ablöste und es ihr im Folgenden gelang, die Poiesis – das 
Unendliche im Endlichen – zu beherrschen.“53 Jede endliche Macht prokla-
miert sich als Totalität, versteht sich als Totalität und macht sich zur Totalität: 
die Religion, die Philosophie, die Ökonomie, der Staat, die Kunst und schließ-
lich die Technik. Dies führt jede dieser „Mächte“ „zu jenem großen Pleonas-
mus, in dem sie [die Totalität] sich aufhebt, da sie, ihrer selbst genug“ ist, sich 
in ihrem eigenen Bereich verliert. „Nur eine vollendete Totalität offenbart, 
dass sie keine ist. [...] Die höchste Vollendung ist zugleich das tiefste Schei-
tern.“54 

Nach dem Prinzip der doppelten Bestimmung sieht Lefèbvre das Unendli-
che im Endlichen und das Endliche im Unendlichen. 

 
„Wir können das Sein weder als endliches denken (es ist immer und überall, hier 
und jetzt, unendlich) noch als unendliches (es ist überall bestimmt, gesetzt, situiert, 
also endlich). Die lesbare Wahrheit, die fassbare Einheit präsentiert sich als dieses: 
als ‚Mensch-Welt‘ oder als ‚Praxis-Natur‘.“55 
 
Die menschliche Freiheit lässt sich weder als endlich noch unendlich denken. 
Sie ist beides und sie bewegt sich zwischen beidem. Da sie, um zu handeln, 

                                              
51  Henri Lefèbvre, La somme et le reste, p. 343. 
52  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 50.  
53  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 358; orig., p. 293. 
54  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 358f; orig., p. 293.  
55  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 356; orig., p. 291. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

256 

Formen konstruiert, diese mit Inhalten füllt, schränkt sie sich jedoch selbst 
ein. „Die Formen sind ihre Stütze und zugleich ihr Gefängnis.“ Die Freiheit, 
die sich ihren Weg zwischen Inhalten und Formen sucht, begrenzt sich selbst, 
eine innere Diskrepanz, die Unbehagen und Unzufriedenheit, „all jene Ambi-
guitäten, die sich mit der Freiheit und der einschneidenden Entscheidung ver-
binden“, bedeutet. 56 Freiheit muss sich über die Bedürfnisse einer Epoche – 
sie werden von den jeweiligen Produktionsverhältnissen, die Produkte liefern, 
sie zu stillen, hervorgerufen, – ihrer Ideologie und Moral hinwegsetzen. Das 
Verlangen hingegen ist von anderer, unabhängiger Natur.57 Es „überschreitet 
den Konflikt zwischen natürlichen und künstlichen Bedürfnissen, zwischen 
den bestimmten (also begrenzten) und dem Unbefriedigtsein, das diese Gren-
zen durchbrechen will“ und kehrt zum Ursprung, zur Natur zurück.58 Die Lie-
be in all ihren Formen ermöglicht die Heimkehr zu diesen Quellen.59 

In „Le droit à la ville“ wird der Unterschied zwischen Produkt und Oeuv-
re auf den Handels- bzw. Gebrauchswert reduziert: 

 
„En effet l’œuvre est valeur d’usage et le produit valeur d’échange. L’usage éminent 
de la ville, c’est à dire des rues et des places, des édifices et des monuments, c’est la 
Fête qui consomme improductivement, sans autre avantage que le plaisir et le pres-
tige, des richesses énormes en objet et en argent.“60 
 
Das Spielerische61 ist Element des „désir fondamental“ des Menschen, sich 
der entfremdeten Stadt zu nähern, Perspektiven aufzuzeigen und den Horizont 

                                              
56  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 356f; orig., p. 291s. 
57  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 453.  
58  Hierzu: Teil III, Kapitel 2: Lefèbvre und Nietzsche. 
59  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 357; orig., p. 292.  
60  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 11. 
61  Lefèbvre ist wesentlich von dem niederländischen Historiker Huizinga beein-

flusst. 1938 erscheint „Homo Ludens“, in dem Huizinga die Erfahrung seiner 
Reisen in die USA und Niederländisch-Indien mit seinen sprachwissenschaftli-
chen und anthropologischen Interessen verbindet. Das Spiel wird bei ihm zum 
kulturgeschichtlichen Axiom. Das Spiel als primäre Handlung verleiht der Kul-
tur Inhalt und Atmosphäre, vermag sich so erst zu realisieren. Huizinga versucht 
dies nicht nur anhand von Beispielen aus der Geschichte zu illustrieren. Das 
Spiel wird als eine freie Handlung „die als ‚nicht so gemeint‘ definiert und au-
ßerhalb des gewöhnlichen Lebens stehend, empfunden wird und trotzdem den 
Spieler völlig in Beschlag nehmen kann, an die kein materielles Interesse ge-
knüpft ist und mit der kein Nutzen erworben wird, die sich innerhalb einer ei-
gens bestimmten Zeit und eines eigens bestimmten Raums vollzieht, die nach 
bestimmten Regeln ordnungsgemäß verläuft und Gemeinschaftsverbände ins 
Leben ruft, die ihrerseits sich gern mit einem Geheimnis umgeben oder durch 
Verkleidung als anders von der gewöhnlichen Welt abheben.“ (Johan Huizinga 
[1987], Homo Ludens, S. 22.) Lefèbvre wirft Karl Marx vor, diese Facette des 
Menschen nicht genügend berücksichtigt zu haben. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Me-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

257 

zu öffnen.62 Diese Augenblicke in Lefèbvres Denken sind teilweise den kon-
kreten Aktionen der situationistischen Bewegung in Paris um Guy Debord 
geschuldet, leben aber auch von der Auffassung einer spielerischen ‚Erzie-
hung‘ des vom Verlangen getriebenen Menschen, zu dem (zurück) zu finden, 
was ihn ausmacht: die Versöhnung von Eros und Logos, von Natur („désir“) 
und Kultur „(die klassifizierten Bedürfnisse und die induzierten Faktizitä-
ten)“.63  

 
„Vielleicht könnte der unreife und unfertige Charakter des menschlichen Wesens, 
um das Eros und Logos kämpfen, so endlich geformt werden, ohne dass diese For-
mung gleichbedeutend wäre mit Vollendung (dem Zustand des Erwachsenenseins, 
des Vollständigen).“64 
 
Die Stadt und das Urbane können eine „pädagogische Rolle“ übernehmen, die 
sich „von der üblichen, auf einer Autorität, dem erworbenen Wissen des ferti-
gen Erwachsenen beruhenden Pädagogik unterscheiden würde.“65 Der spiele-
rische, unbekümmerte Zugang zum Gesamtkunstwerk („oeuvre complète“), 
das alles versammelt, was eine Gesellschaft aufbietet, bedeutet unvermittelte 
Teilhabe am gigantischen Oeuvre, provoziert jedoch zugleich auf schmerzhaf-
te Weise das Bewusstsein seiner Abwesenheit: Die mögliche Versöhnung 
zwischen erster und zweiter Natur, zwischen Natur als Ausgangspunkt und 
der globalen Verstädterung, wird nicht aufgrund eines anthropologischen oder 
historischen Wissens erreicht, sondern durch einen tragischen Bewusstseins-
prozess, der im Alltag, in der Praxis stattfindet.66 Die Simultanität von „pré-
sence und absence“ als Stimulus zu Handeln67: „Traverser le quotidien par 
l’éclair de la connaissance tragique, c’est déjà le transformer – par la pen-
sée.“68  

                                                                                                                               
taphilosophie, S. 143; orig., p. 129.) (Zu Johan Huizinga im Allgemeinen und 
dem Spiel als kulturelle Grundform im Besonderen: Christoph Strupp [2000], 
Johan Huizinga.) 

62  Vgl.: Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 107s. 
63  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 186; orig., p. 232. 
64  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 186; orig., p. 232. 
65  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 186; orig., p. 232. 
66  Lefèbvre verweist auf Nietzsches Übermenschen, der „conçoit dans toute sa 

puissance le négatif pour le retourner contre lui-même et tenter de le vaincre.“  
(Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 169.)  

67  Diese Thematik – bei Lefèbvre insbesondere in „La présence et l’absence“ auf-
gearbeitet – zeigt Parallelen zu Walter Benjamins Begriffen des Eingedenkens 
und der Erinnerung. Hierzu: Fernand Mathias Guelf (2009), Stadtluft macht frei, 
S. 133ff. 

68  Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 169. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

258 

Die Hinwendung zum Alltagsleben69 lässt das Verlangen („désir“) zur greif-
baren Kategorie werden, an der sich das Handeln und die Aktion orientieren 
können. Das Alltagsleben als „secteur privilégié de la pratique“ definiert sich 
als Möglichkeit, mit der ungeheuren Vielfalt der vom Menschen geschaffenen 
Welt („monde humain“) in Berührung zu sein.70 Die Philosophie muss, will 
sie nicht weiter mit ihren traditionellen Kategorien („elle se veut pure recher-
che de l’être par la médiation: ontologie“) dahinvegetieren, sich diesen Reali-
täten stellen, in eine „Metaphilosophie des Alltagslebens“71, die ihrerseits tra-
dierte Begriffe aus der Philosophie übernimmt – „non sans problèmes et 
difficultés“ –, um sie neuen Interpretationen auf dem Terrain einer sich stän-
dig variierenden Praxis zuzuführen, metamorphosieren.72  

In der Einleitung zu „Critique de la vie quotidienne III“ (1982) wagt Lefèbvre 
einen kritischen Rückblick auf die beiden ersten Bände der „Kritik des All-

                                              
69  Bereits 1946 setzt Lefèbvre in Teil I seiner „Kritik des Alltagslebens“ erste 

Orientierungsmarken bezüglich des Begriffs, die in „La somme et le reste“ 
(1959) ausgedehnt werden. Im „groupe de recherche sur la vie quotidienne“ – 
Lefèbvre figuriert als ihr Präsident – wird in enger Zusammenarbeit mit den Si-
tuationisten die Möglichkeit einer revolutionären Veränderung diskutiert. Die 
Differenzen sind vorprogrammiert, 1963 gipfelt der Streit in gegenseitigen Pla-
giatsvorwürfen. In seiner Biografie über Guy Debord geht Vincent Kaufmann 
auf die Konfliktsituation ein. „Im zweiten Band der Kritik des Alltagslebens [...] 
behauptet Lefèbvre, dass seine ‚Entdeckung‘ des Alltagslebens [...] mindestens 
ebenso bedeutend sei wie seinerzeit Freuds Entdeckung des Unbewussten. Der 
Vergleich legt nahe – und viele Argumente Lefèbvres gehen tatsächlich in diese 
Richtung –, dass das Alltagsleben den Platz des gesellschaftlichen Verdrängten 
einnimmt.“ (Vincent Kaufmann [2004], Guy Debord, S. 221.) Guy Debord zi-
tiert in „Internationale situationniste“ (Nummer 4) Lefèbvres „Theorie der Mo-
mente“, die im Ansatz in der Kritik des Alltagslebens formuliert ist und grenzt 
sie gegenüber dem künstlerischen Charakter der Situation ab. Vincent Kauf-
mann redet vom „soziologistischen ‚Spontaneismus‘“ Lefèbvres, der „im Schat-
ten eines nie völlig über Bord geworfenen Stalinismus gedeiht“ und setzt dem 
das „poetische Projekt“ Debords entgegen, das stets einem bewussten Projekt 
verhaftet, „nicht spontan oder natürlich in besonderen Augenblicken des Lebens 
zutage [tritt], wie dies Lefèbvre behauptet (der das Beispiel der Liebesbeziehung 
anführt).“ (Vincent Kaufmann [2004], Guy Debord, S. 221.) Kaufmann vermit-
telt hier ungewollt Einblick in oft polemisch geführte Auseinandersetzungen, die 
den ‚profanen Rahmen‘ und die Einbindung in die kulturelle und politische Si-
tuation im Paris der fünfziger und sechziger Jahre erkennen lassen. Zu einer ob-
jektiveren Bewertung des Verhältnisses zwischen Lefèbvre und den Situationis-
ten: Philippe Simay (2008), Une autre ville pour une autre vie, Henri Lefèbvre et 
les situationistes. Und: Patrick Marcolini (2007), L’internationale situationiste et 
la querelle du romantisme révolutionnaire. 

70  Henri Lefèbvre, Du rural à l’urbain, p. 90s. 
71  So der Untertitel von Teil III der Critique de la vie quotidienne. 
72  Lefèbvre nennt u.a. den Begriff der Entfremdung mit dem Verweis, dass er sich 

der Problematik einer Hinführung auf das praktische Terrain bewusst ist. (Vgl.: 
Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 279; orig., p. 30.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

259 

tagsleben“, um festzuhalten, dass, trotz einiger Fehler in der Analyse dieser 
früheren Arbeiten, im Zeitalter der Reproduktion der eigenen Verhältnisse das 
vermeintlich Neue das Alte ist: 

 
„La présentation et l’emballage verbal couvrent le prolongement et la détérioration 
de l’ancien dans la prétendue nouveauté; ils couvrent aussi le fait que cette exalta-
tion de l’archéo empêche de naître ce qui pourrait surgir de véritablement neuf.“73 
 
Das Alltagsleben darf, um diesem Zyklus des Immergleichen – „le cycle 
comporte l’oubli des moments du cycle“74 – zu entkommen, nicht als Teil 
eines größeren Systems („sous-système“) gesehen werden. Es ist Ausgangs-
punkt für eine bewusste Programmierung, die durch Reduzierung und Homo-
genisierung der Vielfalt entgegenwirken soll. Die Veränderung des alltägli-
chen Lebens bleibt Voraussetzung für seine Umgestaltung („le changement 
dans le quotidien restera le critère du changement“ 75): „Der Mensch wird all-
täglich sein oder nicht sein! Er wird alltäglich sein durch Überwindung der 
heutigen Alltäglichkeit, oder er wird vergehen. Solange das Alltagsleben nicht 
radikal anders geworden ist, wird die Welt nicht verändert worden sein.“76 

                                              
73  Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 45. 
74  Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 45. 
75  Vgl.: Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 46. 
76  Henri Lefèbvre, Kritik des Alltaglebens, S. 278; orig., p. 29. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

260 

3.  Die  „urbane Praxis“ a ls  Praxisphi losophie 
 

„Die Totalität des Phänomens des Urbanen lässt sich 
nicht fassen, ist immer anderswo. Nach und nach 

entschlüsselt sich das Paradox. Es besagt: Zentralität 
und Dialektik der Zentralität. Es besagt: Urbane Praxis. 

Es bedeutet: Urbane Revolution.“1 
 
Ein spannungsreiches Verhältnis zum „Parti Communiste Français“ prägt die 
meisten Schriften Lefèbvres. Der Versuch, den Marxismus auf den Alltag zu 
übertragen, soll ihn aus der stalinistischen Umklammerung befreien. Der erste 
Teil der „Critique de la vie quotidienne“ ist die konkrete Ausführung des 
Vorhabens, die marxistische Methode der Analyse zu demokratisieren, sie aus 
der theoretischen Verfremdung auf das Terrain des Alltäglichen zurückzufüh-
ren, das bis dato in Frankreich, vor allem in dieser Form, Hoheitsgebiet der 
Literatur war. Die aufklärerische Absicht der frühen Texte Lefèbvres – Ein-
führungen in das marxistische und dialektische Denken – bestätigt die prakti-
sche Ausrichtung seiner Philosophie, die auf einer revidierten Sicht des dia-
lektischen Materialismus’ mit dem in den „Pariser Manuskripten“ definierten 
Begriff der Praxis als „Ausgangs- und Endpunkt“ beruht: Als Bestandteil der 
Natur produziert der Mensch in der Gesellschaft nicht nur Produkte, sondern 
auch sich selbst. Die Praxis ist die „schöpferische Energie“, die „Handeln und 
Denken, materielle Arbeit und Erkenntnis“ als „totale Tätigkeit“ begreift. Sie 
„bezeichnet philosophisch, was der gesunde Menschenverstand ‚das wirkliche 
Leben‘ nennt.“2 Die Kritik des Alltags zielt, da der alleinige Umsturz der poli-
tischen und ökonomischen Strukturen keine Veränderung bedingt, auf eine 
Umstrukturierung des ganzen Lebens, des Menschen in seiner Totalität.3 Die 
„Restitution des ursprünglichen Marxschen Projekts“ als philosophisches 
Programm will die dialektische Methode nicht nur auf „ökonomische oder 
soziale Tatsachen“ anwenden, sondern „auf einen wissenschaftlichen, philo-

                                              
1  Henri Lefèbvre, La révolution urbaine, p. 245; eigene Übersetzung. 
2  Vgl.: Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 90. 
3  In „Das Alltagsleben in der modernen Welt“ greift Lefèbvre 1968 dieses Thema 

auf und bringt es in Verbindung mit der Verstädterung: „Nachdem Marx den 
doppelten Aspekt der Produktion (Produktion von Dingen und von Verhältnis-
sen, Produktion von Werken und von Produkten) evident gemacht hat, hat er die 
Betonung auf die Produktion von Produkten gelegt, das heißt auf den wesentli-
chen und spezifischen Aspekt der industriellen Produktion im Kapitalismus. Auf 
diese Weise hat er (wohlverstanden ohne seine Erlaubnis) einseitigen Interpreta-
tionen seines Denkens, der Erkenntnis, der gesellschaftlichen Wirklichkeit, freie 
Bahn gegeben. Außerdem begann zu Marxens Zeiten ein mit der Industrialisie-
rung verbundener, aber distinkter und spezifischer Prozess, die Verstädterung. 
Er konnte weder deren Bedeutung noch deren Beziehung zu der Industrialisation 
erfassen.“ (Henri Lefèbvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 263f.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

261 

sophischen und menschlichen Inhalt“ bezogen wissen. Die Philosophie wird, 
wenn sie sich „rational (dialektisch) der Bewegung des wissenschaftlichen 
Denkens einerseits und der Bewegung der menschlichen Wirklichkeit ande-
rerseits, der praktischen Tätigkeit, die diese Wirklichkeit gemäß der Erkennt-
nis ihrer Gesetze verändert“, anpasst, ihren spekulativen Status verlieren. Die 
„konkrete, dynamische Philosophie“ weiß sich, da die praxisphilosophische 
Ebene in der Geschichte die Möglichkeit menschlicher Emanzipation und 
Selbstverwirklichung zu erkennen vermag, „der Praxis, der Aktion wie der 
Erkenntnis“ verpflichtet.4  

Der Auffassung, dass Totalität nur fragmentiert erfahrbar ist, versucht 
Lefèbvre seine Analysen der jeweiligen historischen Situation anzupassen und 
im Zusammenhang zu deuten. Dialektik dient nicht der Konstruktion eines in 
sich geschlossenen und rekonstruierbaren Gedankengebäudes, sie ist eine 
Denkmethode, um der Dynamik einer in sich auf Gegensätzen aufgebauten 
Entwicklung folgen zu können. Die Aktualisierung des ursprünglichen, marx-
schen Projektes zielt auf eine „Philosophie und einen Begriff des Menschen 
und der Welt“ in einem „erneuerten Sinn“ und auf eine „dynamische Philoso-
phie“, die alle Schranken des Lebens und des Denkens aufhebt, um ein „Gan-
zes“ zu organisieren, „die Idee des totalen Menschen in den Mittelpunkt zu 
stellen.“5 Der „totalité close“ setzt Lefèbvre eine „totalité ouverte“ mit unbe-
stimmtem Ausgang gegenüber6 und trägt der Krise eines orthodoxen Marxis-
mus’, der mit einer unzeitgemäßen, einseitigen Interpretation der wirtschaftli-
chen, die gesellschaftlichen Verhältnisse der Modernität angehen will, Rech-
nung. Das Erkennen des Urbanen als Zentrum einer ‚Inszenierung‘ des All-
tags – die Theorie der Produktion des Raumes soll effektive Mittel der Analy-
se liefern – fördert das Bewusstsein für drängende Problemfelder der Gegen-
wart und nahen Zukunft. Die Konkretisierung der von Lefèbvre konzipierten, 
praxisorientierten Philosophie hat nicht nur Konsequenzen für die Soziologie, 
Geographie, urbanistische Architektur und Stadtplanung, sie verwischt, indem 

                                              
4  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 180.  
5  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 181. 
6  Müller-Schölls Auseinandersetzung mit dem Systembegriff der Philosophie der 

Neuzeit in Bezug auf Lefèbvre greift u.a. diesen Aspekt auf: „Lefèbvres Lö-
sungsversuch in einer „weichen“ „dialektischen Logik“ scheiterte noch am un-
lösbaren Widerspruch zwischen rig[u]eur und souplesse, am Problem, dass diese 
Logik nicht systematisch sein durfte und es doch sein musste. Zum ersten Mal 
wird hier Lefèbvres Unvermögen offensichtlich, zu trennen zwischen dem 
Zwanghaften systematischer Konstruktion mit ihrem Allheitsanspruch und einer 
gedanklichen Nachvollziehbarkeit gerade auch dessen, was dazu bestimmt ist, in 
einem geschlossenen System nicht aufzugehen. Zwar unterscheidet Lefèbvre 
zwischen totalité close und ouverte, aber er findet für letztere nicht die adäqua-
ten Begriffe. So wird die logisch systematische Problematik ad acta gelegt.“  
(Ulrich Müller-Schöll [1999], Das System und der Rest, S. 285.) Hierzu auch: 
Teil IV, Kapitel 1: Die Totalität. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

262 

sie die Notwendigkeit und die Möglichkeit der pluridisziplinären Analyse im 
„Dickicht“ der Metropolen aufzeigt, die Grenzen der traditionellen Fachwis-
senschaften. 

„Changer la ville pour changer la vie“7 ist als Aufforderung zum Handeln, 
zur „action“ zu verstehen. Um den Status quo, in dem politische Machtstel-
lungen aufrecht gehalten werden, zu durchbrechen, ist eine permanente Ver-
änderung und Erweiterung des Bestehenden von Nöten. Dies impliziert die 
Notwendigkeit von Diversität. „Le droit à la différence“ wird über den prakti-
schen Impakt hinaus zur ethischen Forderung, die sich wie „le droit à la ville“ 
an den Bedürfnissen und Besonderheiten des Individuums, seinen Bestrebun-
gen und Fähigkeiten, die sich erst in der Freiheit und dem Recht anders zu 
sein, entwickeln können, orientiert. Löst eine „politische Revolution“ das 
bürgerliche Leben in seine Bestandteile auf, so gelingt es ihr hingegen nicht, 
diese Bestandteile selbst zu revolutionieren. Erst die Rückführung des Men-
schen auf seine Einmaligkeit als Individuum kann, Erkenntnis vermittelnd, 
dem Einzelnen erlauben, sich als in den Entwicklungsprozess eingebundener 
Bürger zu begreifen, die Diskrepanz zwischen dem Menschen als Mitglied 
der Zivilgesellschaft, basierend auf Egoismus und dem Bürger als moralische 
Person einer fiktiven Gemeinschaft, zu erkennen.8  

Ausgehend von der teils literarischen, teils soziologischen Beschreibung des 
Lebens in den Dörfern seiner Heimat, den Pyrenäen, erkennt Lefèbvre die 
                                              
7  Vgl.: Philippe Simay, Une autre ville pour une autre vie, Henri Lefebvre et les 

situationnistes, p. 17. 
8  Lefèbvre bezieht sich auf „Zur Judenfrage“ von Karl Marx. In seiner Antwort 

auf einen Aufsatz des Religionsphilosophen Bruno Bauer „Die Judenfrage“ 
(1943) – die Juden als Gruppe könnten nicht „verbessert“ (durch rechtliche 
Gleichstellung zur Integration erzogen) werden, da auch aufgeklärte Juden an 
ihrem traditionellen, religiösen Anspruch des exklusiven Auserwähltseins fest-
halten – verweist Marx auf die Unzulänglichkeiten einer „politischen Emanzipa-
tion“, da diese den Menschen einerseits auf ein egoistisches, unabhängiges Indi-
viduum und andererseits auf die moralische Person als Staatsbürger begrenzt. Er 
verlangt eine „menschliche Emanzipation“, bei der der Mensch seine Kräfte als 
gesellschaftliche erkennt und organisiert. (Vgl.: Karl Marx [1956ff], Zur Juden-
frage, S. 370.) Die Schwierigkeiten, die sich bezüglich der Begriffe der Indivi-
dualität und der Freiheit ergeben, bleiben offen. Der Vorstellung, dass der 
Mensch, indem er sich als gesellschaftliches Wesen erkennt, auch als solches 
verhält, steht Lefèbvres These von der Uneingeschränktheit der menschlichen 
Existenz gegenüber. Ebenso beinhaltet die Sicherung einmal erreichter Rechte 
die Gefahr der Reduzierung. Lefèbvre ist sich dieser Problematik, die sich auch 
in seiner konfliktreichen politischen Biographie spiegelt, bewusst. „Sans doute 
pourrait-on opposer aux textes ‚homogénisants‘ [de Marx] beaucoup d’autres 
textes prévoyant des libertés pour les individus et pour les groupes sociaux. Ce 
qui conduirait à déceler dans la pensée marxiste, parmi d’autres contradictions 
avouées ou dissimulées, un conflit entre une tendance identitaire (homogéni-
sante) et la pensée différentialiste naissante.“ (Henri Lefèbvre, Le manifeste dif-
férentialiste, p. 48.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

263 

Qualität des urbanen Lebens, das selbst in einen permanenten Entwicklungs-
prozess eingebunden ist, als Zentrum, in dem die Vielfalt der menschlichen 
Existenz ein Gesicht trägt. Die Krisen der Stadt, u.a. das Auseinanderbrechen 
der historischen Stadt, spiegeln Missstände innerhalb der gesellschaftlichen 
Ordnung: „La ville en miettes [...] est aliénée comme l’humain auquel elle 
offre son abri.“9 Die Kritik an diesen Verhältnissen ist weder Zivilisations-
feindlichkeit noch Bedauern am Abfall vom Göttlichen, der Vertreibung aus 
einem paradiesähnlichen Zustand. Der Verstädterungsprozess ist unumkehr-
bar und Ausdruck menschlicher Selbstverwirklichung: „Le temps comme tel 
est irréversible. Impossible, impensable de revenir en arrière. L’intégrale ré-
pétition du passé peut se demander à la divinité par celui qui croit à sa toute-
puissance.“10 Eine entscheidende Zukunftsfrage betrifft den Umgang mit der 
sich rasant entwickelnden Technik. Lefèbvre führt diese Diskussion u.a. in 
Verbindung mit Heidegger und den Begriffen Mimesis und Poiesis.11 Die 
praktische, politische Komponente bestimmt als Thema den absoluten Raum, 
die Konfrontation zwischen einer auf Stagnation und Homologisierung be-
dachten etablierten Staatsmacht, die sich zur Regulierung und Kontrolle der 
Bürger und zur Ausbeutung einerseits des natürlichen Umfelds der Technik 
bedient und einer, dem menschlichen Verlangen entsprechende, die Diversität 
aller Möglichkeiten einbeziehende Kreativität andererseits.  

Dem Recht auf Differenz entsprechen die Vorstellung einer qualitativen 
Entwicklung der Gesellschaft und die Negation der Produktionsmechanismen, 
die auf den Gesetzen der Reproduktion und der quantitativen Entwicklung 
basieren: „‚Mais l’homme ne vit pas seulement de pain‘. Qui dit ‚révolution‘ 
dit aussi ‚création‘.“12 Lefèbvres Unterscheidung zwischen Produkt und 
Oeuvre steht in Zusammenhang mit dem Arbeitsgbegriff, wie er sich im Kapi-
tal formuliert findet,13 geht aber, indem die Poiesis als Modalität der Praxis in 
der Metaphilosophie eingeführt wird, über diesen hinaus. Die Poiesis garan-
tiert, dass der Moment des Mimetischen, der nach Modellen produziert, der 
Reproduktion bestehender Zustände dient, zurückgedrängt werden kann. Die 
Urbanisierung, die, indem sie zentralisiert, immer neue Differenzen schafft, 

                                              
9  Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 131s. 
10  Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 133. 
11  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 178ff; orig., p. 156ss. 
12  Henri Lefèbvre, Le manifeste différentialiste, p. 38. 
13  „Die Arbeit ist zunächst ein Prozess zwischen Mensch und Natur, ein Prozess, 

worin der Mensch seinen Stoffwechsel mit der Natur durch seine eigne Tat ver-
mittelt, regelt und kontrolliert. Er tritt dem Naturstoff selbst als eine Naturmacht 
gegenüber. Die seiner Leiblichkeit angehörigen Naturkräfte, Arme und Beine, 
Kopf und Hand, setzt er in Bewegung, um sich den Naturstoff in einer für sein 
eignes Leben brauchbaren Form anzueignen. Indem er durch diese Bewegung 
auf die Natur außer ihm wirkt und sie verändert, verändert er zugleich seine eig-
ne Natur.“ (Karl Marx/Friedrich Engels [1956ff], Das Kapital, S. 192.)   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

264 

provoziert eine „capacité créatrice“ als Negation der „structures déséchées“ 
und der „formes glacées“.14 Der Intention, einen politischen, homogenen und 
beherrschbaren Raum zu produzieren und zu reproduzieren, widersetzt sich 
der schöpferische Impetus als residuales Element. Gegen den politischen Ge-
sellschaftsplan der „homogenen Ordnung“ und der vermeintlich „kohärenten 
Rationalität“ tritt das Chaos der Spontaneität“15 und die unvermittelte Aktion. 
Der unbestimmte Ausgang dieses „anarchistischen Aktivismus“ bestätigt 
Lefèbvres negative Haltung gegenüber jeder Art von Systematisierung, er-
laubt ihm zugleich, unabhängig von der unmittelbaren Realisierbarkeit der 
Ansprüche, eine zukünftige Gesellschaftsordnung zu projizieren, das utopi-
sche Moment seiner Philosophie hervorzustreichen.  

In der „Metaphilosophie“ gestaltet sich die „Suche nach den Erben“ der 
„Schattengesellschaft“, der „romantischen Revolutionäre“ mit ihrer „naiven 
und subtilen Revolte“ gegen die etablierten Gesellschaftsformen als schwie-
rig.16 Die Anstrengungen, die insbesondere in der Moderne vollzogene „Tren-
nung der verschiedenen Aspekte und Ebenen des menschlichen Lebens“, die 
„zerbrochene Totalität zurückzugewinnen“, sind Versuche, „bald voller Trau-
er und bald voller Hoffnungen.“17 Illustriert an der Geschichte der Stadt – in 
ihrem Ursprung „eines der schönsten menschlichen Werke“18 – zeichnet sich 
die historische Entwicklung durch eine fortschreitende Trennung von Produkt 
und Oeuvre, Mimesis und Poiesis aus: „Der Mensch ist gespalten, das Pro-
dukt trennt sich vom Werk, um Sache zu werden.“ Die Entfremdung vom Ur-
sprung zeigt sich in der Gespaltenheit der Gesellschaft in „Herren und Skla-
ven, Besitzende und Besitzlose, Starke und Schwache“. Die Praxis umfasst 
auch diese „komplexe und reiche Realität“:19 

 
„Wir entdecken in ihr das Unerwartete und das Vorhersehbare, den Determinismus, 
den Zufall und den Willen. Wir unterscheiden in ihr auch die Wiederholung, die [...] 
Imitation und die kreative Erfindung [...] Die Praxis, in ihrer ganzen Breite als Tota-
lität, enthält sowohl die Kreation wie die Fortführung, sowohl die revolutionäre als 
auch die repetitive Praxis mit ihren Zusammenhängen.“20  
 
Die Geschichte der ‚Stadt‘ ist die Geschichte der Praxis, die in ihrer Totalität 
für die gegensätzlichen Positionen innerhalb dieser Entwicklung zeichnet. 
Aus der „philosophischen Form eines starren, zwangsläufig pragmatischen 

                                              
14  Vgl.: Henri Lefèbvre, Le manifeste différentialiste, p. 38. 
15  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 186f; orig., p. 232s. 
16  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 127; orig., p. 117. 
17  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 168; orig., p. 148. 
18  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 165; orig., p. 146. 
19  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 170f; orig., p. 150s. 
20  Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 171f; orig., p. 151. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

265 

Wahrheitskriteriums“ befreit, wird der Praxisbegriff zum dynamischen, der 
Geschichte angepassten und sie widerspiegelnden Element. In dieser Funktion 
sind ihm sämtliche „Modalitäten der Kreation“, Mimesis und Poiesis in all 
ihren Dimensionen immanent.21 Die Metaphilosophie schickt sich an, mit den 
zur Verfügung stehenden Mitteln – sie begreift sich selbst als „Produkt der 
Praxis“ – die Totalität des Alltags zu erforschen,  

 
„um die Brüche zu erkennen, an denen sie zerbricht; es sucht ihre Ebenen und 
Entnivellierungen, ihre kritischen Phasen und Widersprüche zu durchschauen. [...] 
In sich selbst bemüht sich das metaphilosophische Denken und die Rekonstruktion 
einer Totalität, angefangen mit der Wiedervereinigung von Poesie oder, besser, 
Poiesis und Philosophie, und zwar auf einer höheren Ebene als der ihrer antiken 
Trennung. Es versteht sich als Denkakt, als neugeschaffene Einheit des Verstehens 
und des praktischen Bewusstsein.“22  
 
Der kosmologischen Dimension der Romantik, das gestörte Verhältnis zwi-
schen Mensch und kosmischer Ordnung wiederherzustellen, entspricht die 
utopische Vorstellung nach der „großen Trennung“, in der „jede spezialisierte 
Tätigkeit in ihre eigene Richtung“ geht, zur Einheit zurückfinden zu können. 
Dieses Projekt gelingt nur, wenn die Metaphilosophie von einem „Projekt des 
Menschen“ ausgeht, das sich auf philosophische Begriffe wie Freiheit, Ver-
nunft, Vollendung usw. beziehen kann. Der aktuellen Situation wird mit der 
Vorstellung eines idealen Zustands begegnet, der sich an „einem gesetzten 
oder vermuteten Zusammenhang zwischen dem Ursprünglichen und dem Vir-
tuellen, auf der künftigen Versöhnung zwischen Mensch und Natur, auf einer 
natürlichen Bearbeitung der Natur“ orientiert.23 Die „strategische Hypothese“ 
einer „urbanen Revolution“ ist U-topie, eine Projektion, die durch empirische 
Fragestellungen zu untermauern ist und durch eine Analyse des Alltags (der 
Praxis) aufzeigt, wie die Aufhebung der bestehenden Verhältnisse zu über-
winden ist. 24  

Das Zusammenwirken der beiden Ebenen, Projekt und Analyse als „theo-
retische These“ und „praktisches Programm“, ist Ausgangspunkt der lefèbvre-
schen Praxisphilosophie: 

 
„Das Denken versteht den Alltag erst, wenn Unbehagen und Verweigerung auf-
kommen, wenn der praktische Wunsch und Wille zur Veränderung des Alltags deut-
lich wird. Um das Alltägliche zu verstehen, muss man diese fragmentierte und zu-
gleich monotone Realität wieder zu einem Ganzen zusammenfügen. [...] Das han-

                                              
21  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 173; orig., p. 152. 
22  Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 177; orig., p. 155. 
23  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 115; orig., p. 107. 
24 Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 116; orig., p. 108. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

266 

delnde Erkennen entfaltet sich in Bildern, in den Bildern eines verwandelten Lebens; 
zugleich muss dieses Erkennen eine Praxis der Veränderung durchmachen.“25 
 
Das Phänomen Stadt und die Analyse der Verstädterung dokumentieren auf 
einmalige Weise das „metaphilosophische Programm“: „Das großartige Bild 
von der freien Stadt26 (der polis oder cité), das noch dazu dient, die menschli-
che Wüste illusorisch mit Leben zu erfüllen“ und der „Konkurrenzkapitalis-
mus“, der dieses „großartige Erbe […] besudelt, aufgerissen und verstüm-
melt“ hat.27 

Die „révolution urbaine“ proklamiert eine radikale Veränderung des All-
tags, die in der Aufhebung und Verwirklichung der Philosophie im marxschen 
Sinne besteht: 
 
„So ergibt sich die Konsequenz, dass das Philosophisch-Werden der Welt zugleich 
ein Weltlich-Werden der Philosophie, dass ihre Verwirklichung zugleich ihr Verlust, 
dass, was sie nach außen bekämpft, ihr eigener innerer Mangel ist, dass gerade im 
Kampfe sie selbst in die Schäden verfällt, die sie am Gegenteil als Schäden be-
kämpft, und dass sie diese Schäden erst aufhebt, indem sie in dieselben verfällt. Was 
ihr entgegentritt und was sie bekämpft, ist immer dasselbe, was sie ist, nur mit um-
gekehrten Faktoren.“28 

 
Und in der praxisorientierten Version Lefèbvres: 

 
„Der alltägliche, nichtphilosophische Mensch widersetzt sich dem philosophischen 
Menschen und dem philosophischen Projekt des Menschen. Aus ihrem Widerstand, 
aus ihrer Konfrontation wird die Umwandlung des einen wie des anderen hervorge-
hen.“29 
 
Die Aufhebung der Philosophie als Überwindung der Diskrepanz zwischen 
Theorie und „Alltagsleben“ beinhaltet als Voraussetzung für die marxsche 
Forderung, das Leben zu verändern, die Ausarbeitung konkreter Analysen, die 
erlauben, strategisch eine Veränderung des Alltags in Angriff zu nehmen. Die 

                                              
25  Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 122f; orig., p. 113. 
26  Lefèbvres These, dass in der Moderne der Begriff Stadt keine Gültigkeit mehr 

hat, findet hier eine theoretische Begründung. Dass der Begriff Stadt bei 
Lefèbvre auch für die aktuelle Stadt gebraucht wird, hat eher praktische Gründe: 
„Die Idee vom Ende der Stadt ist anscheinend sehr viel ergiebiger und kreativer 
als die von ihrer Fortdauer oder ihrer Modernisierung – obschon sie sich nicht 
zu ‚prospektiven‘, technisch und operational nutzbaren Studien eignet.“ (Henri 
Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 125; orig., p. 115.) 

27  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 124; orig., p. 114s. 
28  Karl Marx (1956ff), Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphi-

losophie, S. 325. 
29  Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 126; orig., p. 115. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

267 

Verstädterung als Zentralität, die ständige Verschiebung des Zentrums, die 
daraus entstehenden Differenzen prägen den Begriff der „urbanen Praxis“30 
als Erkenntnisprozess, als Ausdruck der allmählichen Erhellung des Parado-
xons „Zentralität und Dialektik der Zentralität“. Die „Zerstückelung“ gibt das 
„Phänomen der Verstädterung“ erst nach und nach in seinen Qualitäten als 
Totalität zu erkennen31 und konkretisiert die These der Urbanisierung als Re-
volution,32 die Lefèbvre definiert als „[...] le mouvement, conçu dans la 
totalité, visant une totalité“33, denn: „L’idée de la révolution, c’est donc l’idée 
de la totalité transformée radicalement. Renversée, de vision systématique 
fixant le devenir, elle se change en idée du devenir et en projet d’un accom-
plissement.“34  

                                              
30  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 196; orig., p. 245. 
31  Hierzu: Teil II, Kapitel 8: Die Urbanisierung als Totalität.  
32  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 195f; orig., p. 245. 
33  Henri Lefèbvre (1974), Marx, en: Histoire de la philosophie III, p. 251. 
34  Henri Lefèbvre (1974), Marx, en: Histoire de la philosophie III, p. 251. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

268 

4.  Urbanis ierung a ls  „dia lekt ische Anthropologie“ 
 

„Ausgehend von der Problematik der Verstädterung 
entwickelt sich eine dialektische Anthropologie. 
Dieses Wissensgebiet bereichert seinerseits die 

Problematik um Vorgegebenheiten und um 
Lösungsmöglichkeiten für miteinander verbundene 

Probleme zugleich. Es kann die Probleme in ihrer 
Gesamtheit weder stellen noch lösen. Es fügt sich in 

die besprochenen Disziplinen ein ohne eine andere 
Besonderheit, als dass es mit der untersuchten 

Problematik zugleich entstanden ist.“1 

 
Die doppelte Bestimmung des Menschen als „Naturwesen“ und „menschli-
ches Naturwesen“, das sich als Gattungswesen in seinem Sein und seinem 
Wissen „bestätigen und betätigen muss“, übernimmt Lefèbvre aus den „Öko-
nomisch philosophischen Manuskripten aus dem Jahre 1844“ von Karl Marx.2 
Als Naturwesen bestimmen den Menschen „eine Mannigfaltigkeit von Trie-
ben, Tendenzen und Lebenskräften“, die Bedürfnisse schaffen, von denen er 
abhängig ist und die seine Lebenskraft in „Ohnmacht und Mangel“ verwan-
deln. Subjekt und Objekt zugleich, ist er in eine Beziehung zu anderen Wesen 
eingeschlossen, die es ihm erlauben, an der Natur teilzunehmen, nicht „in ei-
ner unerträglichen metaphysischen Einsamkeit“ zu verharren.3 In ihm selbst 
entzweit sich aber auch die Natur, tritt mit sich in einen Kampf: „Der Mensch, 
ein Naturwesen, wendet sich gegen die Natur und kämpft gegen sie.“ Diese 
These anthropologischen Charakters formuliert Lefèbvre im zweiten Teil von 
„Der dialektische Materialismus“. Die für den Menschen „ursprüngliche 
Quelle und Mutter“ Natur ist „nur die gegebene Materie seiner Tätigkeit; sie 
ist selbst als äußere Natur ihr eigener Tod und ihr Grab.“ Als die „gegebene 
Materie seiner Tätigkeit“ ist die Natur in den „Entstehungsakt“ des Men-
schen, der sich über sie erhebt, sie allmählich beherrscht, eingebunden. Ihre 
Modifikation beruht auf der menschlichen Tätigkeit, die, indem sie Bedürf-
nisse erfüllt, neue Bedürfnisse schafft. Entwicklung bedeutet (erfolgreiche) 
Auseinandersetzung mit anstehenden Problemen: „Er [der Mensch] schreitet 
fort, indem er die mit seinem eigenen Tun gesetzten Probleme löst.“4 Das 
hervorgebrachte Produkt ist „so einerseits der Natur zugewandt, andererseits 
dem Menschen. Er ist konkret und abstrakt.“ Sein konkreter Charakter bezieht 

                                              
1  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 79f; orig., p. 98. 
2  Vgl.: Karl Marx (1956ff), Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem 

Jahre 1844, S. 578f. 
3  Vgl.: Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 93f. 
4  Vgl.: Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 95. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

269 

sich auf die gegebene Materie, den Produktionsprozess, wohingegen die abs-
trakte Dimension sein gesellschaftliches Dasein als Gegenstand unter ande-
ren, ähnlichen Gegenständen und als „Träger einer ganzen Reihe neuer Be-
ziehungen“ erfasst.5 Der Mensch, der sich in der Entwicklung zunehmend von 
der Natur isoliert, wird sich als Naturwesen dennoch nicht von ihr trennen, er 
wird das Verhältnis auf eine „höhere Einheit“ heben. Als „tätiges Subjekt“ 
eröffnet er sich als „beschränktes Naturwesen“ unendlich viele Möglichkei-
ten. Die Beschränktheit ist der abstrakte Verstand im Menschen, das Vermö-
gen, Objekte und Augenblicke, Instrumente und Begriffe in ihrer Trennung 
festzuhalten, sie jedoch nicht in ihrer Ganzheit, ihrer Totalität zu erfassen. 
Dieses Vermögen zur Abstraktion, das sich in der praktischen Aktivität stei-
gert, trägt zu wachsender Macht bei. Im Bewusstsein des Menschen festigt 
sich das Wissen um seine Möglichkeiten, ein Bewusstsein, das zugleich, da es 
nur vermittels der Abstraktion und Logik zu dieser Erkenntnis gelangt, der 
Natur fremd bleibt.6  

 
„Das Bewusstsein drückt damit zugleich die Endlichkeit des Menschen aus und sei-
ne Unendlichkeit. Darin besteht sein innerer Widerspruch, der ihn stets dazu nötigt, 
sich zu prüfen und über sich hinauszuwachsen. Und darin besteht sein Drama, sein 
Unglück – und seine Größe. Aus der Beschränkung lässt der Mensch ein Bestimmt-
Unendliches, Menschliches hervorgehen, welches das im natürlichen Dasein gege-
bene Unendliche in sich aufnimmt, befreit und übersteigt und das menschliche 
Macht, Erkenntnis, Aktion, Liebe, Geist genannt werden kann, oder einfach das 
Menschliche.“7  

 
In dem „beherrschten Bereich“ der Welt drängt die Gesamtheit der Produkti-
onstätigkeit, die Praxis dazu, ein „konsolidiertes Universum zu schaffen“, 
wohingegen der „nicht beherrschte Bereich der Welt“ nach wie vor gewaltig 
ist. Er umfasst alles, was bis zum jeweiligen Zeitpunkt noch nicht konsolidiert 
werden konnte. Die Zerrissenheit des Menschen rührt von diesem „tiefgrei-
fendsten Widerspruch“, dem „schmerzhaften Gegensatz zwischen der Macht 
des Menschen und seiner Ohnmacht, zwischen der Existenz eines Bereichs 
der Wirklichkeit, der beherrscht, menschlich konsolidiert ist, und der eines 
rohen Bereichs – zwischen dem was Leben des Mensch ausmacht, und dem 
was seinen Tod verursacht“, der Trennung von dem, was ihn zum Sein ver-
hilft und dem, was er noch nicht meistern konnte, her.8 Die Aneignung der 
Natur verlangt eine immer subtilere Durchdringung, eine verfeinerte Heran-

                                              
5  Zu Lefèbvres „Analyse des Produkts“: Henri Lefèbvre, Der dialektische Ma-

terialismus, S. 96ff.  
6  Vgl.: Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 107. 
7  Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 107. 
8  Vgl.: Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 112. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

270 

gehensweise, die sich in dem komplizierten Prozess der Urbanisierung wider-
spiegelt.  

Die Perspektive einer Versöhnung zwischen Mensch und Natur wird im 
Bild vom „totalen Menschen“ gefasst, das auf Marx’ „Ökonomisch-
philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844“ in Anlehnung an Feuerbach 
zurückgreift und 1955 von Lefèbvre – im Anschluss an seine Definition in 
„Der dialektische Materialismus“9 – formuliert wird: 

 
„L’individu est social, sans que l’on ait le droit de fixer par la pensée la société en 
une abstraction extérieure à lui. Ni la nature et la vie biologique, ni la vie de l’espèce 
humaine et son histoire, ni la vie individuelle et la vie sociale, ne peuvent se séparer. 
L’homme est totalité. Par ces besoins et ses organes, par ses sens et ses mains, par 
son travail, par la praxis qui le transforme en transformant le monde, l’homme 
s’approprie totalement de la nature entière et sa propre nature.“10 

 
Lefèbvres Interpretation des Dialektischen Materialismus’ schließt sich in 
dieser Phase der marxschen Sicht an, dass das Ziel einer materialistischen und 
praktischen Philosophie nicht das Schaffen eines transzendenten Ideals sein 
kann, sondern in der Wirklichkeit verwurzelt sein und virtuell in ihr existieren 
muss. Mensch und Natur stehen in einem dialektischen Verhältnis, sich ent-
zweien, um erneut zusammenzufinden: Humanismus gleich Naturalismus.11 
Die Anlehnung an den frühen Marx beinhaltet gleichfalls die Ablehnung jeder 

                                              
9  „Der totale Mensch ist Subjekt und Objekt des Werdens. Er ist das lebendige 

Subjekt, das sich dem Objekt entgegenstellt und über diesen Gegensatz hinaus-
geht. [...] Der totale Mensch ist das zunächst zerrissene, aufgespaltene und an 
Notwendigkeit und Abstraktion gekettete lebendige Subjekt – Objekt. Durch 
diese Zerrissenheit hindurch bewegt er sich auf die Freiheit zu; er wird Natur, 
aber frei. Er wird Totalität wie die Natur, aber indem er sie beherrscht. Der to-
tale Mensch ist der ‚unentfremdete‘ Mensch.“ (Henri Lefèbvre, Der dialektische 
Materialismus, S. 132f.) 

10  Henri Lefèbvre, La notion de totalité dans les sciences sociales, p. 65. 
11  Lefèbvre paraphrasiert diese zentrale Stelle aus „Ökonomisch-philosophische 

Manuskripte aus dem Jahre 1844“: „Der Kommunismus als positive Aufhebung 
des Privateigentums als menschlicher Selbstentfremdung und darum als wirkli-
che Aneignung des menschlichen Wesens durch und für den Menschen; darum 
als vollständige, bewusst und innerhalb des ganzen Reichtums der bisherigen 
Entwicklung gewordne Rückkehr des Menschen für sich als eines gesellschaftli-
chen, d.h. menschlichen Menschen. Dieser Kommunismus ist als vollendeter 
Naturalismus = Humanismus, als vollendeter Humanismus = Naturalismus, er 
ist die wahrhafte Auflösung des Widerstreites zwischen dem Menschen mit der 
Natur und mit dem Menschen, die wahre Auflösung des Streits zwischen Exis-
tenz und Wesen, zwischen Vergegenständlichung und Selbstbestätigung, zwi-
schen Freiheit und Notwendigkeit, zwischen Individuum und Gattung. Er ist das 
aufgelöste Rätsel der Geschichte und weiß sich als diese Lösung.“ (Karl Marx 
[1956ff], Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, S. 
536.) Vgl.: Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 133. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

271 

Form von „philosophischer Anthropologie“, die den „anthropos“ im Sinne 
Max Schelers als invariable Komponente betrachtet, eine ‚Fundamentalan-
thropologie‘ als „Grundwissenschaft vom Wesen und vom Wesensaufbau des 
Menschen“12 zu gründen versucht, die „metaphysische Sonderstellung“ des 
Menschen aus dem „Wesen des Menschen im Verhältnis zu Pflanze und Tier“ 
ableitet. Dem Menschen als „Objekt der Forschung“ setzt Lefèbvre in der Me-
taphilosophie den Menschen entgegen, der „frei in der Praxis sich selbst defi-
niert“: „Die Anthropologie, gefasst als Forschung über den Menschen, ver-
weist auf eine Klärung des menschlichen Verhältnisses zur ‚Natur‘ und zum 
‚Sein‘ in der Praxis, in der Geschichte. Es geht nicht darum, den Menschen 
und das Menschliche zu definieren, sondern es kommt darauf an, die Reprä-
sentationen beiseite zu schaffen, die ihn zu definieren beanspruchen [...].“13 
Als Reaktion auf die klassische System-Philosophie begreift Lefèbvre den 
Menschen in Verbindung mit seiner Entwicklung als gesellschaftliches We-
sen: Wie wird er sich entwickeln und was wird aus der ‚Welt‘ als Ausdruck 
dieses Werdegangs? Die veränderte Fragestellung verlangt das Verhältnis zur 
Natur auch dann, wenn der Mensch sich durch ihre schöpferische Umgestal-
tung selbst zu verwirklichen sucht, ständig zu überdenken. Das dialektische 
Spannungsfeld zwischen Natur und Mensch14 trägt die romantischen Züge 
einer Entfernung, die durch die Orientierung an der Idee des „totalen Men-
schen“ verringert werden kann: Die Versöhnung des Menschen mit der Natur 
unter veränderten Bedingungen ist kein programmierbares Ende der Ge-
schichte – „Wir müssen der Vorstellung von der Beendigung der Entfrem-
dung durch einen absoluten Akt, sei er philosophisch (Hegel) oder soziolo-
gisch (Marx), entsagen“15 –, sondern ein widersprüchlicher, komplexer Pro-
zess, dessen Ende offen bleibt.16  

Das Thema der Totalität wird, um den Begriff nuancierter zu betrachten – 
auch Marx habe die philosophische Bestimmung des Verhältnisses zwischen 

                                              
12  Vgl.: Max Scheler (1929), Mensch und Geschichte, S. 7. 
13  Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 326f; orig; p. 270. 
14  Ulrich Müller-Schöll weist darauf hin, dass „wie Bloch es ausgedrückt hat, die 

‚gesellschaftliche Grundeinsicht in die Beziehung der Menschen zu Menschen 
und zur Natur‘ [...] sicherlich eine Formel [ist], die allgemein genug ist, dass sie 
für alle Richtungen des Marxismus gilt, vom Revisionismus zum DiaMat, von 
Engels zu Althusser, von Bloch selbst bis Lukàcs, schließlich vom jungen bis 
zum späten Marx.“ (Ulrich Müller-Schöll [1999], Das System und der Rest, S. 
161.) Zur Interpretation Marcuses der „Philosophisch-ökonomischen Manu-
skripte“ von Marx – sie dienen als Ausgangspunkt der jeweiligen Deutungen – 
im Vergleich zu Lefèbvre: Ulrich Müller-Schöll (1999), Das System und der 
Rest, S. 161ff. 

15  Henri Lefèbvre, Einführung in die Modernität, S. 169. 
16  Hierzu: Teil IV, Kapitel 2: Das Ende der Geschichte.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

272 

dem menschlichen und der Totalität nicht ausgearbeitet – in „La somme et le 
reste“ in den späten fünfziger Jahren, erneut aufgegriffen: 

 
„La notion de ‚l’homme total‘ se situerait ainsi au niveau de la vieille notion de 
l’absolu, mais dialectisée. Si nous éliminons complètement l’absolu, nous tombons 
dans le pur relativisme. [...] L’absolu, dialectiquement, ne se situe pas au-delà du 
relatif, mais dans le relatif. [...] Etant déjà dans le relatif, il en représente aussi – au 
cœur du présent – la limite à l’infini, l’orientation et le sens. [...] L’homme total ‚est‘ 
dans chaque accomplissement, dans chaque moment de l’être humain, et il ‚est‘ aus-
si son sens, son orientation, sa limite à l’infini, impossible à atteindre.“17  

 
Die Figur des „homme total“ bleibt verschlossen („obscur“), verliert, da der 
Mensch nicht in seinen Strukturen bestimmt wird, der Ausgang des sich in 
einem Prozess befindlichen Verhältnisses zwischen Mensch und Natur noch 
nicht festgelegt ist, ihren ontologischen Charakter.18/19  

Überbewertet Marx das Produkt, das aus der Konfrontation des Menschen 
mit der Natur entsteht, so verleiht Nietzsche dem Oeuvre eine überragende 
Bedeutung. Beide verkennen in ihrer jeweiligen Reduktion die tragende Ver-
bindung der Teilaspekte. Lefèbvre verlangt von der Kunst nicht, dass durch 
sie gesellschaftliche Verhältnisse gespiegelt werden, sondern sich, im Sinne 
der Romantik, als eine Weise utopisch zu leben20, durch das Nichtvorhanden-
sein der Ferne im Alltagsleben, sich der Idee einer unentfremdeten Welt be-
wusst zu werden. Die Anregungen, die von diesem Bewusstsein ausgehen, 
sollen fruchtbar in Bezug auf menschliches Handeln sein. Dieser Aspekt des 
Kunstwerks wird bereits in „Contribution à l’esthétique“ formuliert: 

 
„Lorsqu’une Vénus grecque, celle de Milo ou une autre, me donne un certain mou-
vement de joie proprement esthétique [...] j’aperçois l’affirmation de l’être humain 
[.]. La statue érige devant moi la forme humaine, comme un monde, comme la na-
ture elle-même. L’infini humain de la beauté se révèle ainsi proche et accessible; il 
ne nous arrache pas à nous-même. Il nous révèle au contraire à nous; la partie la plus 
limitée de nous-même prend la forme de l’illimité.“21 
 
Die Aneignung der Natur findet im Kunstwerk „la forme la plus haute, la plus 
profondément élaborée, la plus condensée“22. Basierend auf der Unterschei-
dung Mimesis und Poiesis zeichnet sich der Urbanisierungsprozess als kom-
plexes Zusammenspiel der menschlichen Fähigkeit, sich die Natur anzueig-

                                              
17  Henri Lefèbvre, La somme et le reste, p. 580. 
18  Vgl.: Henri Lefèbvre, La somme et le reste, p. 581. 
19  Hierzu: Teil IV, Kapitel 1: Die Totalität. 
20  Vgl.: Henri Lefèbvre, Einführung in die Modernität, S. 358. 
21  Henri Lefèbvre, Contribution à l’esthétique, p. 54. 
22  Vgl.: Henri Lefèbvre, Contribution à l’esthétique, p. 54. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

273 

nen, aus. Der Zusammenbruch der Stadt ist eine durch die Industrialisierung 
geprägte dezisive Phase in der Entwicklung, die sich durch einen Produk-
tions-, bzw. Reproduktionsmechanismus auszeichnet, der nicht dynamisch, 
sondern stagnierend ist. Diese Darstellung beinhaltet eine Kritik des Begriffs 
der Kreation (Schöpfung), wie er im Anschluss an das Industriezeitalter ver-
standen wird.23 Den in den sechziger und siebziger Jahren strapazierten Be-
griff der kulturellen Revolution aufgreifend, versucht Lefèbvre, den Alltag in 
das Konzept der Kreation einzubeziehen, um so auch die Dimensionen der 
Kunst ihrem elitären Status zu entheben, sie für eine Revolution unter Füh-
rung der kulturellen Erneuerung als tragendes Prinzip fruchtbar zu machen. 

 
„Mit dem Begriff des Menschen, mit dem ehemaligen Humanismus (dem des Wett-
bewerbskapitalismus und der liberalen Bourgeoisie) ist der Begriff der Schöpfung 
diskreditiert worden. Erste Bedingung und erstes Vorgehen, Initialforderung und 
Fundamentalanspruch der Kulturrevolution, ist die volle und integrale Rehabilitie-
rung dieser Begriffe: Werk [Oeuvre], Schöpfung, Freiheit, Aneignung, Stil, (Ge-
brauchs-)Wert, Mensch.“24 

 
„La révolution urbaine“ bekommt, indem sie das Urbane und die Stadt als 
Werk interpretiert, eine besondere Dimension, die den Begriff der strategi-
schen Hypothese einfängt und der globalen Verstädterung über den Prozess 
der Abstraktion als Zivilisationsprozess hinaus eine kreative Dynamik gibt. 
Die Kunst als Kreation verhält sich nach den Regeln der in „La révolution 
urbaine“ aufgestellten „strategischen Hypothese“25, was ihren Status inner-
halb der lefèbvreschen Philosophie zum Ausdruck bringt. Bereits 1955 wird 
in „Rabelais“ die „regressiv-progressive“ Methode antizipiert: 

 
„L’exploration du réel par l’imagination, l’enthousiasme et le rire, lui permit de dé-
partager l’illusoire (le réligieux, le proprement mythique) du possible. [...] Dans une 
transition prodigieusement complexe entre deux époques – entre deux modes de 
production – Rabelais eut le génie d’un clarificateur. Il plongeait dans le passé en 
rejetant le dépassé, en apercevant le possible. Il parvint ainsi non seulement à ‚ex-
primer‘ son temps, c’est à dire à le formuler, et à agir sur lui dans le sens du possible 
le plus lointain et le plus grandiose, le règne de la liberté.“26 

 
Die „kreative Praxis“ orientiert sich an der Virtualität, dem Noch-nicht-
Bestehenden („le rêve sinon l’utopie“), wobei die Poiesis als die Schöpferin 

                                              
23  Zur lefèbvreschen Bewertung des marxschen Begriffs der Produktion und seiner 

Interpretation: Vgl.: Henri Lefèbvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 
263ff.  

24  Vgl.: Henri Lefèbvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 271. 
25  Hierzu: Teil II, Kapitel 1: Annäherung. 
26  Henri Lefèbvre, Rabelais, Paris, Anthropos, p. 214. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

274 

zukünftiger Werke („oeuvres“) und Handlungen gilt.27 Sowohl politisches wie 
kreatives Handeln werden von Möglichkeiten und Perspektiven bestimmt, die, 
indem sie sich artikulieren oder gar realisieren, den historischen Prozess er-
hellen und auf eine mögliche Zukunft verweisen: „La clarté historique naît de 
l’histoire, c’est-à-dire de la praxis située dans un devenir et créatrice d’un 
devenir.“28  

Lefèbvres Vorstellung, der Kunst als Möglichkeit der fortschreitenden 
Homogenisierung, Reduktion und Stagnation als Negativität entgegenzutre-
ten, wird weitergedacht und in das Konzept einer Theorie der Momente ein-
gebunden.29 In „La présence et l’absence“ (1980) wird der Begriff des Werks 
als „oeuvre“ erneut aufgegriffen und in erweitertem Zusammenhang verdeut-
licht. „Chose“ (Sache), „produit“ (Produkt) und „oeuvre“ (Werk bzw. Oeuv-
re) erlauben durch ihre Betrachtung in der Geschichte der Philosophie, das 
Produkt als zwischen der ‚nackten‘ Materie („chose“) und dem Werk zu se-
hen. Der Raum als Produkt ist das Resultat der sozialen und ökonomischen 
Praxis, seine Gestaltung hingegen das Werk der Architekten und Urbanisten.30 
Die kapitalistische Gesellschaft und der durch sie bestimmte abstrakte Raum 
tendieren zur Zerstörung des kreativen Anteils am Oeuvre, der den reduzie-
renden Tendenzen entgegenwirken könnte. Das Oeuvre wird den eigenen 
Ansprüchen nur gerecht, wenn es sich an der Gesamtheit der unterschie-
dlichsten Momente orientiert: „Dans toute oeuvre on retrouve donc un mo-
ment technique et un moment du savoir, un moment du désir et un moment du 
travail, un moment du ludique et un moment du sérieux, un moment social et 
un moment extra-social.“31 Die Gesamtheit all dieser Momente findet sich als 

                                              
27  Vgl.: Henri Lefèbvre, La proclamation de la Commune, p. 40. 
28  Henri Lefèbvre, La proclamation de la Commune, p. 36. 
29  Zur Theorie der Momente: Rémi Hess, Henri Lefèbvre, Une pensée du possible, 

Théorie des moments et construction de la personne. 
30  Die hier vorgenommene Unterscheidung wird bei Lefèbvre selbst nicht konse-

quent berücksichtigt, unterliegt dem jeweiligen Kontext. So wie Mimesis ist 
auch Produkt nicht durchgängig kritisch zu betrachten. 

31  Vgl.: Henri Lefèbvre, La présence et l’absence, p. 197. Lefèbvre verweist auf 
Adornos Vergleich des Kunstwerkes mit der leibnizschen Monade. (Vgl.:  
Theodor W. Adorno, Ästhetische Theorie, S. 268 ff.) „Selon lui [Adorno], 
l’oeuvre d’art se comprend par analogie avec la monade leibnizienne. On n’y 
entre pas comme dans un moulin; elle n’est donc pas immédiatement accessible 
encore qu’elle se présente à la sensation et à la perception immédiate. Elle n’a ni 
porte ni fenêtre; pourtant elle est entièrement ouverte; elle se compose ou plutôt 
se constitue d’une infinité de points de vue plus ou moins éclairants et de pers-
pectives plus ou moins éclairées sur toutes les autres monades, c’est à dire sur la 
totalité de l’univers [...].“ (Henri Lefèbvre, La présence et l’absence, p. 203s.) 
Hierzu auch: Rémi Hess, Henri Lefèbvre (2009), Henri Lefèbvre et la pensée du 
possible, Théorie des moments et construction de la personne, p. 201ss. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

275 

Projektion in der Zentralität der globalen Verstädterung, steht aber auch für 
das Umfassende des Begriffes der Praxis und des Alltagslebens.32  

Über seine kulturelle Bedeutung hinaus, leitet der Begriff Oeuvre auf die 
Ebene des Alltäglichen über: „Die Restitution des Werkes und des Werksin-
nes hat kein ‚kulturelles‘, sondern ein praktisches Ziel. […] Sie orientiert die 
Kultur auf eine Praxis hin: auf die transformierte Alltäglichkeit.“33 Das All-
tägliche löst sich durch die „Metamorphose der Rationalität“ und soll „das 
noch bestehende urbane Leben auf dem Wege zur Degradierung aufhalten, 
neue Formen erfinden, diesen Formen die Entfaltung ermöglichen, den Kei-
men der urbanen Gesellschaft den Weg bahnen.“34 Die Perspektive einer frei-
en „ludischen Stadt“, die „Überwindung der Opposition ‚Alltäglichkeit – 
Festlichkeit‘“ trägt weitreichende Züge, die auf den Begriff der Zentralität 
hinsteuern, den Punkt, an dem sich alles versammelt, alles möglich wird, das 
kreative Element eine eigene Dynamik entwickelt, sich aus der ben-
jaminschen „Hölle der Moderne“, der „Reproduktion des Immergleichen“ und 
dem „verdinglichten Denken“ zu befreien vermag.35 

In der Produktion des Raumes finden sich die Momente des Kunstwerkes 
wieder. Das Oeuvre als Schnittstelle zwischen gelebtem Raum („espace 
vécu“) und konzipiertem Raum („espace conçu“)36 verbindet, da der gelebte 
Raum, Resultat der Praxis, der zwischenmenschlichen Beziehungen, dem 
Schöpfer Nährboden und Inspiration  – „Le créateur d’oeuvres trouve dans le 
vécu son lieu de naissance, son terrain nourricier“37 – für seine Kreation ist, 
beide. Inspiriert vom Alltag tritt er in einen konfliktintensiven Dialog, um 
sich neu zu definieren und weiter zu entwickeln. Lefèbvre widerspricht der 
Auffassung vom Künstler als überragendem Subjekt, dessen Kreation Spie-
gelbild seiner Persönlichkeit ist. In den Alltag eingebunden, überzeugt der 
kreative Akt vor allem durch seine Spontaneität und Unmittelbarkeit, da die-
ser der Stagnation und Homologisierung, indem sie neue Perspektiven aufzei-
gen, entgegenwirkt.  

                                              
32  Hierzu: Teil II, Kapitel 7: Das Urbane als Zentralität; Das Urbane als reine 

Form; Teil III, Kapitel 2: Zum differentiellen Raum.  
33  Vgl.: Henri Lefèbvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 275. 
34  Vgl.: Henri Lefèbvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 277. 
35  Hierzu: Teil III, Kapitel 1: Der abstrakte Raum; Die „Reproduktion der Produk-

tionsverhältnisse“. 
36  Hierzu: Teil III, Kapitel 1. Zum Konzept der Produktion des Raumes; Die Mi-

mesis und die Reproduktion der Produktionsverhältnisse. 
37  Henri Lefèbvre, La présence et l’absence, p. 199. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

276 

5.  Die  These der  globalen Urbanis ierung         
    im neomarxist ischen Kontext  
 

„Alles gesellschaftliche Leben ist wesentlich praktisch. 
Alle Mysterien, welche die Theorie zum Mystizism[us] 

veranlassen, finden ihre rationelle Lösung in der 
menschlichen Praxis und in dem Begreifen dieser 

Praxis.“1 

 
Im Anschluss an Karl Marx versucht Friedrich Engels in einer „Wissenschaft 
von den allgemeinen Bewegungs- und Entwicklungsgesetzen der Natur, der 
Menschengesellschaft und des Denkens“2 die Dialektik als induktive Diszip-
lin zu begründen, die Gesetze der gesellschaftlichen Entwicklung nach Art 
der Gesetze der Naturwissenschaft zu formulieren. Die quasi deterministische 
Vorstellung führt bei Lenin zu der ontologischen These, dass die Wirklichkeit 
mit der Materie zu identifizieren, die materielle Wirklichkeit im Wesentlichen 
dynamisch ist, wobei alle Elemente der Wirklichkeit in einem universellen 
Wechselzusammenhang stehen. Quantität und Qualität, Einzelnes, Besonde-
res und Allgemeines, Notwendiges, und Zufälliges gehören zu grundlegenden 
materialistischen Kategorien. Epistemologisch ist Erkennen eine besondere 
Eigenschaft hochentwickelter Materie des Zentralnervensystems, die erlaubt, 
denkunabhängige Dinge (Sachen, Vorgänge usw.) im Bewusstsein widerzu-
spiegeln. Das Bewusstsein gehört der Wirklichkeit an, bleibt deren Gesetzen 
unterworfen. Die materialistische Dialektik, die den vorgezeichneten Weg 
zum Sozialismus im Bewusstsein spiegelt, dient der Motivation, revolutionär 
zu handeln. Stalins Schrift „Über dialektischen und historischen Materialis-
mus“ schematisiert, indem die Erscheinungen im Bereich der Natur und der 
Gesellschaft als zusammenhängendes einheitliches Ganzes betrachtet, die 
Widersprüchlichkeit der Wirklichkeit und der daraus resultierende Kampf der 
Gegensätze als Grund für die Entwicklung in Natur und somit auch der Ge-
sellschaft interpretiert werden, die Thesen des dialektischen Materialismus 
noch weiter. Materialistische Philosophie ist die Wissenschaft von Natur und 
Gesellschaft, die Einblicke in den Ablauf der Geschichte vermittelt, sich un-
abhängig von Individualitäten und Zufälligkeiten entwickelt. Die Abschottung 
vor philosophischer Tradition, die Disqualifizierung andersartiger Denkrich-
tungen als Überbau im Dienste der jeweils herrschenden Klasse untermauern 
den Allmachtsanspruch des holistischen Weltbildes.  
 Unorthodox marxistische Strömungen – vor allem in der zweiten Hälfte 
des zwanzigsten Jahrhunderts – suchen in der Auseinandersetzung mit diver-

                                              
1  Karl Marx (1956ff), Thesen über Feuerbach, S. 7. 
2  Vgl.: Friedrich Engels (1956ff), Herrn Eugen Dührings Umwälzung der Wissen-

schaft, S. 131f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

277 

sen philosophischen Denkrichtungen nach neuen Dimensionen.3 Vor allem 
die Dialektik wird von der Natur auf das Terrain der gesellschaftlichen Zu-
sammenhänge zurückgeführt, die Soziologie rückt zusehends in den Vorder-
grund gesellschaftsrelevanter Analysen. Die erst 1932 erscheinenden, nur 
fragmentarisch erhaltenen „Ökonomisch-Philosophische Manuskripte“ von 
1844 sorgen für den Bruch in dem bis dahin nur wenig in Frage gestellten 
Marx-Verständnis. Die Deutungen des wiederentdeckten Praxisbegriffs, bei 
Marx nur ‚im Keim‘ vorhanden, zum größten Teil basierend auf den „Thesen 
ad Feuerbach“, beleben eine in den dreißiger Jahren einsetzende philosophi-
sche Diskussion, die Mitte der fünfziger Jahre erneut an Elan gewinnt. Die 
Marx-Interpretation Antonio Labriolas, die „Gefängnis-Aufzeichnungen“ 
Gramscis in den Dreißigern, Georg Lukàcs, Karl Korsch, Ernst Bloch, die 
Frankfurter Schule um Herbert Marcuse, Max Horkheimer, Theodor W. 
Adorno, die vom Dogmatismus befreiten Interpretationen von u.a. Gajo Pet-
rovic, Mihailo Markovic, Milan Kangrgra aus dem blockfreien Jugoslawien, 
aber auch die Dritte-Welt-Perspektive von u.a. Mao Tse-Tung und Che Gue-
vara geben dem Praxisbegriff die Vielfalt individueller Existenzperspektiven 
globalgesellschaftlichen Lebens unter Einbeziehung der Natur, der Projektion 
der Zukunft und dem Begreifen der Praxis als schöpferisches und verändern-
des Element. Die sechziger Jahre sind geprägt von der Ausein-andersetzung 
mit u.a. der französischen Denkrichtung unter Louis Althusser, Etienne Bali-
bar, Jean-Paul Sartre, den marxistischen Theoretikern Galvano della Volpe, 
Jindrich Zeleny, Peter Ruben und den westdeutschen „Kapital-Arbeits-
kreisen“ in Anlehnung an Teile der achtundsechziger Bewegung um u.a. Joa-
chim Bischoff, die sich vorrangig an den Schriften zur „Kritik der politischen 
Ökonomie“ orientieren.4  

                                              
3  Im Überblick: „So war es in den ersten Jahrzehnten des Jahrhunderts der (neu-

kantianische) Kritizismus, der auf die neomarxistische Philosophie Einfluss aus-
übte, wie sich z. B. bei M. Adler oder K. Korsch zeigt; später wirkte sich – z.B. 
beim jüngeren Lukàcs – der Neuhegelianismus im Sinne einer stärkeren Beto-
nung der idealistischen Komponente der Dialektik aus; Einflüsse der Existenz-
philosophie sind ebenfalls gelegentlich wirksam geworden, so beim jungen 
Marcuse und in Sartres dialektischem Denken: Das Bestreben, auf hermeneuti-
sche Ansätze Rücksicht zu nehmen, zeigt sich bei manchen Vertretern der 
Frankfurter Schule, und bei einigen jüngeren Dialektikern äußert sich insofern 
der Einfluss der Wissenschaftstheorie, als sie versuchten, entweder wissen-
schaftliche Methoden dialektisch zu interpretieren oder mindestens die Verträg-
lichkeit von dialektischen und wissenschaftstheoretischen Auffassungen hervor-
zuheben.“ (Wolfgang Röd [1986], Dialektische Philosophie der Neuzeit, S. 
287.) 

4  Vgl.: Wolfdietrich Schmied-Korwarzik (1981), Die Dialektik der Gesellschaftli-
chen Praxis, S. 7ff. Als Überblick über den Begriff der „Praxis“ in Anlehnung 
an Karl Marx: Horst Müller (1985), Praxis und Hoffnung und Horst Müller 
(2008), Vom Marxismus zur Konkreten Praxisphilosophie, Einführung mit Un-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

278 

In Frankreich beginnt die Marx-Rezeption zögerlich und gewinnt erst in den 
frühen fünfziger Jahren an internationalem Profil.5 Lefèbvres Position ist, 
obwohl seine vor allem philosophischen Thesen bis heute nur am Rande Be-
achtung finden, von tragender Bedeutung.6 Er grenzt sich, in einer ab-
wechslungsreichen Beziehung zur Kommunistischen Partei Frankreich ste-
hend, schon sehr früh von der parteioffiziellen Marx-Deutung, die in Anleh-
nung an Friedrich Engels, Lenin und auch Stalin den wissenschaftlichen So-
zialismus als „Wissenschaft des Gesamtzusammenhanges“ sieht, ab. Dennoch 
sind verschiedene Aussagen Lefèbvres bis zum endgültigen intellektuellen 
Bruch mit dem PCF immer auch im Rahmen der Parteiraison zu lesen.7 Der 
Kampf gegen den Dogmatismus beinhaltet eine Fortsetzung der Diskussion 
mit gleicher philosophischer Terminologie, wobei sich Akzente verschieben 
oder an Kontur gewinnen: Totalität, Dialektik, Praxis und der eng mit ihnen 
verbundene, durch Lefèbvre in die Thematik eingeführte Begriff des Alltags-
lebens sind mehr als nur Orientierungsmarken. In Verbindung mit der Fülle 

                                                                                                                               
tersuchungen zu Marx, Bloch, Habermas, Mead, Bourdieu, S. 10ff. Zur umfang-
reichen Darstellung der Praxisphilosophie: Horst Müller (2009), „Portal Praxis-
philosophie“, www.praxisphilosophie.de. 

5  Zu einem einführenden Überblick: Martin Jay (1984), Marxism and totality, p. 
276ff. 

6  Helmut Fahrenbach: „Es ist ein merkwürdiger Tatbestand, dass das thematisch 
so umfassende, gedanklich originäre und historisch wie zeitgeschichtlich bezie-
hungsreiche Werk des französischen Marxisten, Soziologen und Philosophen 
Henri Lefèbvre bislang kaum eine weitreichende und tiefgreifende Wirkung ge-
habt hat.“ (Helmut Fahrenbach [1982], Henri Lefebvres Metaphilosophie der 
Praxis, S. 81.) 

7  In seiner ‚Befreiungssschrift‘ „La somme et le reste“ resumiert Lefèbvre diese 
Problematik: „A mes dépens, j’ai appris que ma critique du dogmatisme (mar-
xiste) ne l’a pas ébranlé. Je n’ai pas pu briser les entraves au développement du 
marxisme et de la connaissance. Pourquoi? Peut-être ne les avais-je pas encore 
complètement brisées dans mes propres idées, dans ma propre attitude intellec-
tuelle. [...] J’estime aujourd’hui que le dogmatisme marxiste (matérialiste dialec-
tique) découle de la crise de la philosophie, en est un symptome, et loin de la ré-
soudre l’aggrave. [...] J’envisage donc une critique plus radicale du dogmatisme, 
une critique de gauche plus poussée qui irait à son terme, l’acte de décès de la 
philosophie, s’il est vrai que, comme telle, elle devient inévitablement systéma-
tique et dogmatique ou se dilue dans l’inconsistance. [...] Je ne vois pas encore 
clair; j’avance à l’aveuglette, en trébuchant, ou je piétine. J’hésite pour des rai-
sons dont les unes sont objectives et les autres subjectives. [...] Je profite de 
l’occasion pour remercier, du fond du cœur, les dirigeants du Parti Communiste 
Français qui m’ont exclu après trente ans de présence militante [...]. Comme 
dans un congrès, je remercie également les commis aux opérations politiques 
qui ont dirigé contre moi le ‚feu roulant‘ (vocabulaire stalinien) de leurs attaques 
convergentes. Ils m’ont beaucoup appris. [...] Les arguments employés, mais 
surtout la façon d’argumenter, m’ont montré qu’il est vain de leur répondre en 
restant sur leur terrain, celui du dogmatisme.“ (Henri Lefèbvre, La somme et le 
reste, p. 4ss.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

279 

neomarxistischer Schriften sind ihre Charakteristika zwar jeweils neu zu be-
stimmen, die Denkrichtung jedoch bleibt vorgegeben: Was bedeutet Praxis 
und welche Rolle kommt ihr innerhalb der Dialektik zu, was beinhaltet der 
Begriff der Totalität, wie verhält sich die Idee zur Praxis, was sind die konkret 
politischen Konsequenzen der gewonnenen Erkenntnisse? Lefèbvres Schriften 
werden von diesen Fragen bestimmt, wobei sowohl Methode der Auseinan-
dersetzung wie der Anspruch sich wesentlich von „systematischen“ und 
„problematischen“ Denkmodellen unterscheiden: 

 
„La philosophie passée n’avait à choisir qu’entre deux modèles. Elle optait entre le 
systématique et le problématique. En allant dans ce dernier sens, elle mettait en 
question, elle ébranlait les certitudes les mieux établies; elle posait des questions, 
elle employait l’ironie, le scepticisme, la négation, la suspension illimitée du juge-
ment; définissait une problématique. Dans l’autre sens, elle organisait de façon co-
hérente les réponses à un nombre limité et strictement déterminé de problèmes bien 
choisis; elle élaborait des concepts et une architecture de concepts; elle construisait 
un équilibre, un édifice stable, une belle demeure: un système.“8 

 
Beide ‚Systeme‘ („Modelle“) konfrontiert Lefèbvre mit der Vorstellung seiner 
„programmatischen Philosophie“ („philosophie programmatique“). Sie soll 
Fragen stellen, ohne sich in Scheinproblemen zu verlieren, Probleme sollen 
erörtert werden, die Antworten sich jedoch weder innerhalb eines Systems 
noch eines Dogmatismus’ bewegen. Programmatische Philosophie zeichnet 
sich durch ihren Anspruch aus, programmatische Vorschläge („pro-
positions“) anzubieten. 

 
„L’intervention du philosophe se limite à montrer les mouvements, les tendances. Il 
ne démontre pas. Il ne prouve pas, ne peut pas prouver, ne veut pas prouver. Il sort 
de l’impasse et surmonte l’antinomie de la preuve. Les mouvements dialectiques se 
montrent. Le philosophe n’intervient que comme médiateur.“9 

 
In seiner Vermittlerrolle geht der Philosoph über eine maieutische Funktion 
hinaus: Durch die Projektion von „Horizonten“ eröffnet er die Perspektive 
einer anderen Zukunft. Die strategische Hypothese versteht sich als Anleitung 
zum Aktivismus. In sein Konzept bindet Lefèbvre zentrale Begriffe der 
abendländischen Philosophie ein: Erkenntnis und Praxis haben sich an der 
programmatischen Vision, die die Frage nach einem ontologischen Funda-
ment und nach dem ultimativen Beweis übergeht, zu orientieren. Die Totalität 
und die mit ihr verbundene Vorstellung des totalen Menschen als Projekt sind 
Ziel und Inhalt. 

                                              
8  Henri Lefèbvre, La somme et le reste, p. 709f. 
9  Henri Lefèbvre, La somme et le reste, p. 710. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

280 

„Cette conception [de philosophie] va avec l’effort pour ouvrir à nouveau l’avenir et 
le possible, pour programmer dans tous les domaines. Cette exigence, longtemps 
abandonnée, revient au premier plan de la connaissance et de la praxis. La visée 
programmatique du total élimine la question du ‚fondement‘ ontologique et de la 
preuve absolue. Cependant elle n’est pas sans vérité, sans ‚fondement‘; elle a son 
fondement dans sa prospection: dans la totalité qu’elle vise. Elle a sa vérité dans son 
but.“10 

 
In dem marxschen Begriff von Praxis – vorrangig in der 8. These über Feuer-
bach – ist das Moment der Reflektiertheit und des damit verbundenen Begrei-
fens enthalten. Praxis beinhaltet die Ebene und die Weise der menschlichen 
„Realität“ und den Bezug zu dieser Realität. Obwohl das Denken sich aus der 
Praxis heraushebt, bleibt es zugleich auf sie bezogen und in ihr begründet. 
Das Moment der Reflektiertheit ist unabdingbarer Bestandteil des Praxiskon-
zepts, da erst durch dieses Bewusstsein Praxis für das Begreifen des Verhält-
nisses Subjekt und Realität nutzbar gemacht werden kann, am Eingang eines 
Bewusstseinsprozesses eine Zeitdiagnose und eine damit verbundene Kritik 
erlaubt, die zu aktiver Beteiligung an der menschlichen Evolution, der revolu-
tionären Praxis, führt. Da die Praxis immer auch Teil der Entwicklung der 
gesellschaftlichen Verhältnisse, nicht systematisch einzuordnen ist, sich stän-
dig neu formiert, muss aus Sicht Lefèbvres der Praxisbegriff erweitert wer-
den. Die menschliche Intelligenz spiegelt nicht nur die vorhandene Praxis wi-
der, sie steht ebenfalls in Erkenntnis relevanter Verbindung zu dem dynami-
schen Prozess der Entwicklung, der von dem schöpferischen und produktiven 
Verhalten des Menschen selbst geprägt ist. Die regressiv-progressive Metho-
de verleiht, indem sie sowohl Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in ei-
nem ständigen Wechselspiel miteinander agieren lässt, der Praxis Transpa-
renz, begreift zugleich die Möglichkeit, durch aktives Handeln in den Prozess 
der Entwicklung einzugreifen und ihn revolutionär zu verändern.11 Lefèbvre 
übernimmt die neomarxistische Trennung zwischen Theorie und Praxis und 
baut sie um die Dimension der Theorie als Projektion in die Zukunft aus. Dies 
erlaubt, die Praxis in ihrer Totalität in einem u-topischen Raum zu treffen. In 
der „révolution urbaine“ entspricht dies der strategischen Hypothese der glo-
balen Verstädterung und der Transduktion als Reflexion über ein mögliches 
Objekt, in „La production de l’espace“ der Projektion des „differentiellen 

                                              
10  Henri Lefèbvre, La somme et le reste, p. 710. 
11  Hierzu: Teil II, Kapitel 1: Zur Methode; Teil IV, Kapitel 1: Regressiv-progressi-

ve Methode und „kreative Praxis“. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

281 

Raumes“ als „posthistorische Praxis“, als Utopie eines „planetarischen 
Raums“.12  

Poiesis und Mimesis als „Modalitäten“ bezeichnen das aktive Verhältnis 
des Menschen zur Praxis, die Spielarten und Möglichkeiten von Produktion 
(und Kreation). Die Unterscheidung Praxis, Poiesis (und Mimesis) beherzigt 
die unterschiedliche Strukturiertheit der Tätigkeiten ebenso wie den Tätig-
keitsbereich, die Tätigkeitsart und den Tätigkeitseffekt, legt aber die besonde-
re Betonung auf ihre jeweilige Rolle im Handlungsbereich. Praxis als umfas-
sende Bestimmung der „Wirklichkeit des gesellschaftlichen Menschen“ bein-
haltet Poiesis und Mimesis, die einerseits – hier vor allem die Poiesis – für 
das revolutionäre Potential den ewig gleichen Reproduktionsmechanismen zu 
entkommen, stehen, die andererseits geeignet zur Analyse gesellschaftlicher 
Strukturen sind. Das Leben als Oeuvre, als Kreation der Poiesis denken, ist 
die Transition zwischen „présence und absence“, zwischen Gegenwart und 
projizierter Zukunft als kollektives menschliches Projekt. Solche Art des 
Schöpfertums bestätigt die menschliche Fähigkeit, die quantitative Produktion 
und Reproduktion durch das Kreieren des qualitativ Neuen zu ersetzen. 
Lefèbvre geht, indem er in der Arbeit die Möglichkeit erkennt, das schöpferi-
sche Element in die Tat umzusetzen, über die traditionelle Eingrenzung des 
Arbeitsbegriffs hinaus und gibt die enge Verbindung zur jugoslawischen Pra-
xis-Philosophie zu erkennen.13 In seinem Beitrag in „Revolutionäre Praxis“, 
einer Sammlung von zentralen Texten der jugoslawischen Sozialphilosophie, 
formuliert Gajo Petrovic:  

 
„Der Mensch war bis jetzt nur ein Arbeitstier und wird es höchstwahrscheinlich 
noch lange bleiben. Aber das ist nicht das Wesentliche, was ihn zum Menschen 
macht; wesentlich ist, dass er auch etwas anderes kann. Und die ganze Geschichte 
der Menschheit bezeugt uns, dass er in der Tat etwas anderes zu sein vermag. Dass 
er ein Schöpfer sein kann, zeigt vor allem die gesamte Entwicklung solcher Tätig-
keiten wie Philosophie, Kunst und Wissenschaft, das beweist aber auch die Entste-
hung und Entwicklung der Arbeitstätigkeit, die nur unter der Voraussetzung (nicht 
als Voraussetzung) seines Schöpfertums möglich und verständlich ist, als Ausdruck 
der schöpferischen Natur des Menschen.“ 14  

 
Petrovic erkennt wie Lefèbvre die zwischenmenschlichen Beziehungen als 
Teil der schöpferischen Tätigkeit, wobei dem kollektiven Handeln, wie es 
bspw. in Revolutionen vorkommt, eine herausragende Rolle zukommt. Der 
                                              
12  Hierzu: Teil II, Kapitel 1: Die Hypothese; Strategische Hypothese und Trans-

duktion; Kapitel 7: Utopie und differentieller Raum; Teil IV, Kapitel 2: Ende 
der Geschichte oder „posthistorische Praxis“. 

13  Lefèbvre pflegte enge Kontakte zu den jugoslawischen Praxisphilosophen und 
arbeitete an deren Zeitschrift „Praxis“ mit. 

14  Gajo Petrovic (1969), Sinn und Möglichkeit des Schöpfertums, S. 171.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

282 

Unterscheidung innerhalb der Produktion zwischen dem Bereich der aktiven 
Natur-Mensch-Beziehung und der gesellschaftlichen Tätigkeit als „Beziehung 
zwischen menschlichen Wesen“, die Aufspaltung der Praxis in Arbeit und 
Interaktion, in instrumentelles und kommunikatives Handeln (Jürgen Haber-
mas) oder Arbeit, Herstellen und Handeln (Hannah Arendt)15 stellt Lefèbvre 
den umfassenden Praxisbegriff von Marx entgegen.16 

                                              
15  Durch die Unterscheidung innerhalb der Vita activa zwischen den Handlungsty-

pen Arbeit, Herstellen und Handeln versucht Hannah Arendt zu zeigen, dass al-
lein durch das Handeln in Praxis und Politik eine humane Existenz zu erreichen 
ist. Handeln ist im Gegensatz zu Arbeit – eine Tätigkeit, die unseren Stoffwech-
sel mit der Natur ausmacht und biologisch notwendig ist – und Herstellen – ein 
widernatürlicher Eingriff und ein Verbessern der Natur durch Artefakte – das 
Existential, das weder biologisch (Arbeit) noch gesellschaftlich (Herstellen) ist. 
Handeln kann ohne Zwecke, ohne Erwartungen intentional auf das Sein selbst 
gerichtet sein und ermöglicht jederzeit einen Neubeginn. In einem immer erneu-
erten Beginnen – auch Merleau-Ponty erkennt hier den Grundzug unseres We-
sens – überwinden wir die Entfremdung und schaffen unseren eigenen Anfang. 
Ulrich Müller-Schöll bemerkt: „Bei Lefèbvre handelt es sich dagegen weder um 
endgültig real getrennte Handlungstypen und Weltverhältnisse, noch ist „Han-
deln“ (‚Praxis‘) im engeren Sinne der zwischenmenschlichen Beziehungen mit 
der Vorstellung höherer Werte verbunden. Es geht nicht um eine höhere, 
menschengemäßere Form, die sich im Handeln offenbarte, sondern diese abs-
trakte Handlungsweise ist eine Reduktionsform der allseitigen Praxis, die des-
halb allseitig ist, weil in ihr die Verbindungen zur Quelle, d.h. zur Natur – ver-
standen in einem nicht-instrumentellen, sinnlich praktischen Sinne – noch nicht 
versiegt sind. Lefèbvres Beispiele für ‚Praxis‘ sind ja Religion, Politik und Kul-
tur, die er als Funktionen bezeichnet.“ (Ulrich Müller-Schöll [1999], Das Sys-
tem und der Rest, S. 223.) Helmut Fahrenbach fragt bezüglich der Problematik, 
ob Handeln und die Fähigkeit zum Handeln anthropologisch autochton konstitu-
iert und somit als basal, die Grundverfassung des menschlichen Daseins be-
stimmende Eigenschaft anzusehen ist, oder, ob in einen umgreifenden Bezugs-
rahmen eine anthropologische Basisstruktur zu setzen ist. Er erweitert im Sinne 
Lefèbvres: „Für die zuletzt genannte Auffassung sprechen m.E. bereits die 
schon angedeuteten (genetischen und strukturell-funktionalen) Verflechtungen 
des produktiv-praktischen Verhaltens mit Elementen und Kompetenzen anderer 
Verhaltensarten, durch die das Handeln bzw. praktische Verhalten mit konstitu-
iert wird. Darum kann ein angemessenes Verständnis der anthropologischen Be-
deutung des Handelns nur erreicht werden, wenn das Mitbedingtsein des Han-
delns durch die weiteren perzeptiven und expressiven Weisen und Faktoren 
menschlichen Verhaltens (Erfahrung, Sprache, Phantasie – erlebte Bedürfnisse, 
Wünsche, Interessen) gesehen und die anthropologisch-praktische Dominanz 
des Handelns (im und für den Rahmen gesellschaftlicher Praxis) weder isoliert 
noch zur anthropologischen oder soziologischen Universalbestimmung überhöht 
wird.“ (Helmut Fahrenbach [1985], Sich-Verhalten, Handeln, Praxis, S. 198.) 

16  „Die Produktion des Lebens, sowohl des eignen in der Arbeit wie des fremden 
in der Zeugung, erscheint nun schon sogleich als ein doppeltes Verhältnis – ei-
nerseits als natürliches, andrerseits als gesellschaftliches Verhältnis –, gesell-
schaftlich in dem Sinne, als hierunter das Zusammenwirken mehrerer Individu-
en, gleichviel unter welchen Bedingungen, auf welche Weise und zu welchem 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

283 

„Wenn man zu den Quellen zurückgeht, nämlich den Marxschen Jugendwerken [...], 
gewinnt der Begriff Produktion wieder einen starken Sinn. Dieser Sinn spaltet sich. 
Die Produktion reduziert sich nicht auf die Herstellung von Produkten. Der Begriff 
bezeichnet einerseits die Erschaffung von Werken (einschließlich der sozialen Zei-
ten und Räume), kurzum die ‚geistige‘ Produktion, und andererseits die materielle 
Produktion, die Herstellung der Dinge. Er bezeichnet auch die Produktion des 
‚menschlichen Seins‘, durch es selbst, im Laufe seiner historischen Entwicklung. 
Das impliziert die Produktion der gesellschaftlichen Beziehungen. Schließlich um-
fasst der Ausdruck im weitesten Sinn die Reproduktion.“17  

 
Die Frage, wo sich „die Handlung über die Dinge und über die menschlichen 
Wesen“, wo sowohl Praxis wie Poiesis (und Mimesis) erfasst werden, führt zu 
dem „theoretischen Postulat“ der lefèbvreschen Analyse: „Im täglichen Leben 
liegt der rationelle Kern, das wirkliche Zentrum der Praxis.“18 Diese Bestim-
mung des Alltags19 vermeidet eine orthodox marxistische Strukturierung der 
Gesellschaft in Basis und Überbau, der Überbau „auf ein bloßes Spiegelbild 
der Basis“ reduziert wird. Das Alltagsleben begreift auch die Ideologie als 
Kultur – („diese Mischung aus Ideologie, Erkenntnissen, (religiösen, philoso-
phischen) Interpretationen der Welt und des Wissens“) – und Teil der Praxis. 
Das revidierte Schema erlaubt das „feed-back“ zwischen „Produktion und 
Konsum, zwischen Strukturen und Superstrukturen (Überbau), zwischen Er-
kenntnis und Ideologie“.20 Die Konkretisierung der Praxis durch den Begriff 
des Alltagslebens als Weg in eine „konkrete Soziologie“ findet eine Parallele 

                                                                                                                               
Zweck, verstanden wird. Hieraus geht hervor, dass eine bestimmte Produkti-
onsweise oder industrielle Stufe stets mit einer bestimmten Weise des 
Zusammenwirkens oder gesellschaftlichen Stufe vereinigt ist, und diese Weise 
des Zusammenwirkens ist selbst eine ‚Produktivkraft‘, dass die Menge der den 
Menschen zugänglichen Produktivkräfte den gesellschaftlichen Zustand bedingt 
und also die ‚Geschichte der Menschheit‘ stets im Zusammenhange mit der Ge-
schichte der Industrie und des Austausches studiert und bearbeitet werden muss. 
[...] Es zeigt sich also schon von vornherein ein materialistischer Zusammen-
hang der Menschen untereinander, der durch die Bedürfnisse und die Weise der 
Produktion bedingt und so alt ist wie die Menschen selbst – ein Zusammenhang, 
der stets neue Formen annimmt und also eine ‚Geschichte‘ darbietet, auch ohne 
dass irgendein politischer oder religiöser Nonsens existiert, der die Menschen 
noch extra zusammenhalte.“ (Karl Marx/Friedrich Engels [1956ff], Die deutsche 
Ideologie, S. 29f.) 

17  Henri Lefèbvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 48f. 
18  Vgl.: Henri Lefèbvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 49. 
19  Eine detaillierte Analyse des Begriffs des Alltagslebens bei Lefèbvre und des 

Begriffs Alltag und Alltäglichkeit in der Phänomenologie steht aus. Ohne 
Lefèbvre explizit zu zitieren, liefert Bernard Waldenfels in „Im Labyrinth des 
Alltags“ wichtige Hinweise für eine Auseinandersetzung mit neomarxistischen 
Denkrichtungen. (Bernard Waldenfels [1978], Im Labyrinth des Alltags.)  

20  Vgl.: Henri Lefèbvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 50. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

284 

in der Urbansierung als Konkretisierung des Begriffs der Totalität durch den 
der Zentralität.  

Die Geschichte des okzidentalen Marxismus, die sich nach Martin Jay als 
Geschichte des Auf- und Niedergangs des Konzeptes der Totalität liest,21 wird 
durch die Praxisdebatte um die Dimension einer „konkreten Totalität“22 er-
weitert. Die Dialektik der konkreten Totalität entspricht keiner Methode, die 
„alle Aspekte der Wirklichkeit restlos zu erfassen und ein ‚totales‘ Bild der 
Wirklichkeit“ geben will, sie ist eine „Theorie der Wirklichkeit und ihrer Er-
kenntnis als Wirklichkeit“. Die konkrete Totalität soll nicht alle „Aspekte, 
Züge, Eigenschaften, Beziehungen und Prozesse der Wirklichkeit“ erfassen 
und beschreiben, sie erkennt die Wirklichkeit als „Konkretheit und als Gan-
zes, das eine Struktur hat [...]; das sich entwickelt [...]; das sich bildet“. Hie-
raus ergeben sich „methodologische Schlussfolgerungen, die zur heuristischen 
Richtschnur und zum epistemologischen Prinzip des Studiums, der Beschrei-
bung, des Begreifens, Erklärens und Bewertens bestimmter thematisierter Tei-
le der Wirklichkeit werden, mag es nun um Physik oder Naturwissenschaft, 
Biologie oder politische Ökonomie, theoretische Probleme der Mathematik 
oder praktische Fragen des menschlichen Lebens und der gesellschaftlichen 
Verhältnisse gehen.“23 

Lefèbvres Konzept der Totalität, wie er es in „Critique de la vie 
quotidienne II“ fast zeitgleich formuliert wird, geht im Ansatz mit dieser In-
terpretation Kosiks aus den späten fünfziger Jahren als ‚philosophische Basis‘ 
des Prager Frühlings konform: 

 

                                              
21  Martin Jay (1986), Lukács, Bloch et la lutte pour un concept marxiste de la tota-

lité, p. 59.  
22  Karel Kosik führt den Begriff der „Konkreten Totalität“ als zentrale Kategorie 

der materialistischen Dialektik ein: „Die Kategorie der Totalität, deren bedeu-
tendster Wegbereiter im modernen Denken Spinoza mit seiner ‚natura naturans‘ 
und ‚natura naturata‘ ist, wurde in der Philosophie der deutschen Klassik als ei-
ner der zentralen Begriffe ausgearbeitet, die polemisch die Dialektik von der 
Metaphysik unterscheiden. Der Standpunkt der Totalität, der die Wirklichkeit in 
ihren inneren Gesetzmäßigkeiten verstehen und unter den oberflächlichen und 
zufälligen Erscheinungen die notwendigen inneren Zusammenhänge enthüllen 
will, tritt in Gegensatz zu dem Standpunkt des Empirismus, der an den zufälli-
gen phänomenalen Erscheinungen hängenbleibt und die Entwicklungsprozesse 
der Wirklichkeit nicht begreifen kann. Unter dem Standpunkt der Totalität ver-
steht man die Dialektik der Gesetzmäßigkeit und der Zufälligkeit, des inneren 
Wesens und der Erscheinungsformen der Wirklichkeit, der Teile und des Gan-
zen, der Produkte und des Produzierens usw. Marx übernahm diesen dialekti-
schen Begriff, reinigte ihn von idealistischen Mystifikationen und machte ihn in 
dieser neuen Form zu einem zentralen Begriff der materialistischen Dialektik.“ 
(Karel Kosik [1986], Die Dialektik des Konkreten, S. 34f.) 

23  Vgl.: Karel Kosik (1986), Die Dialektik des Konkreten, S. 37f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

285 

„Wir können auf den Begriff der Totalität nicht verzichten. Theorie und Praxis um-
fassen, sobald es sich um die menschliche Wirklichkeit handelt, stets implizit oder 
explizit eine Konzeption der Totalität (d.h. der Gesellschaft und des Menschen). 
Ohne diesen Begriff gibt es keinen Bezugsrahmen, keine Allgemeinheit und erst 
recht keine Universalität. Ohne ihn verliert die wissenschaftliche Erkenntnis bald 
selbst jede ‚Struktur‘. Sie verzettelt sich in parzellierte Forschungen, in denen die 
gesellschaftliche Arbeitsteilung durchschlägt, statt beherrscht und erkannt zu wer-
den. [...] Für den begriffslosen Empirismus sind alle Fakten gleichwertig.“24  

 
Der Begriff der Zentralität, verbunden mit der These der Verstädterung und 
dem daraus resultierenden differentiellen Raum, greift die These der Totalität, 
wie sie in „Critique de la vie quotidienne II“ formuliert wird, auf und setzt 
dem „methodologischen Gebrauch“ eine praktische Ebene zur Seite. Indem 
jede menschliche Tätigkeit nach Universalität strebt, tendiert sie zur Totalität. 
Der hieraus resultierende Anspruch auf Vormachtstellung, setzt den dialekti-
schen Prozess in Gang, ein „Schema“, das „eine Art Gesetz der Welt“ ist, „als 
Gesetz des Verhältnisses von Endlichem und Unendlichem oder von der Tota-
lität in ihren Elementen, vom Ganzen und seinen Teilen“.25 In „Geschichte 
und Klassenbewusstsein“ (1922) setzt Georg Lukács die Orientierungspunkte, 
die sowohl in ihren philosophischen, ästhetischen, vor allem aber politischen 
Dimensionen auch einen Großteil der lefèbvreschen Analysen begleiten. Dass 
Lukács diese frühe Schrift im Nachhinein relativiert,26 trägt ihrem Einfluss 
auf die politische Diskussion in Frankreich in den fünfziger Jahren keinen 
Abbruch. Vor allem die These, dass das Proletariat als Subjekt der Geschichte 

                                              
24  Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 436f; orig. p. 183s. 
25  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 440; orig., p. 187. 
26  Lukàcs stellt den späteren Ausgaben von „Geschichte und Klassenbewusstsein“ 

ein Vorwort voran, indem er diese frühe Analyse revidiert und zeithistorisch be-
dingt sieht: „Vor allem stand für mich damals fest, dass der bloß kontemplative 
Charakter des bürgerlichen Denkens radikal überwunden werden muss. So er-
hält die Konzeption der revolutionären Praxis in diesem Buch etwas geradezu 
Überschwängliches, was dem messianischen Utopismus des damaligen linken 
Kommunismus, nicht aber der echten Marxschen Lehre entsprach. In zeitge-
schichtlich verständlicher Weise, in Polemik gegen bürgerliche und opportunis-
tische Anschauung in der Arbeiterbewegung, die eine von Praxis isolierte, an-
geblich objektive, in Wirklichkeit von jeder Praxis abgerissene Erkenntnis ver-
herrlichte, richtete sich meine – relativ weitgehend berechtigte – Polemik gegen 
die Überspannung und Überbewertung der Kontemplation. Die Feuerbach-
Kritik von Marx bestärkte meine Einstellung noch. Ich bemerkte nur nicht, dass 
ohne eine Basis in der wirklichen Praxis, in der Arbeit als ihrer Urform und ih-
res Modells, die Überspannung des Praxisbegriffs in den einer idealistischen 
Kontemplation umschlagen muss.“ (Georg Lukàcs [1970], Vorwort in: Ge-
schichte und Klassenbewusstsein, S. 18.) In „Ontologie des gesellschaftlichen 
Seins“ erklärt er später, dass die Totalität in der Gesellschaft immer bereits un-
mittelbar gegeben ist.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

286 

die Widersprüche des bürgerlichen Denkens aufheben kann,27 steht im Zent-
rum des Interesses und zeigt die Rückständigkeit der marxistischen „guerre 
des philosophes“ in Frankreich, in die Lefèbvre eingreift.28 Lukàcs’ Formel 

                                              
27  Die beiden korrelativen Hauptbegriffe Totalität und Verdinglichung verweisen 

einerseits mit dem Begriff der Totalität auf das hegelsche Erbe im Marxismus, 
auf die Erkenntnis des Wahren als des Ganzen – was der junge Marx in die Be-
stimmung vom Konkreten als der „Zusammenfassung vieler Bestimmungen“ 
und „Einheit des Mannigfaltigen“ übersetzt hatte, andererseits mit dem Begriff 
der Verdinglichung auf den Warenfetischismus, der „sowohl in subjektiver wie 
in objektiver Hinsicht eine Abstraktion der menschlichen Arbeit, die sich in den 
Waren vergegenständlicht“ bewirkt. Mit dem fortschreitenden Prozess der Kapi-
talisierung laufen alle Subsysteme der Gesellschaft Gefahr, dieselbe homologe 
Struktur aufzuweisen. Nach Marx riskiert das gesellschaftliche Verhältnis der 
Menschen, die Form des Verhältnisses von Dingen anzunehmen. Ausgehend 
von der verfehlten Dingwahrnehmung entwickelt Lukács eine umfassende Kri-
tik der neuzeitlichen Philosophie, die sich von Kant bis Hegel mit den Wider-
sprüchen von Form und Substanz sowie Einzelnen und System beschäftigt. Über 
die praktischen Philosophien Fichtes und Schillers entwickelt sich schließlich 
bis zu Hegel das Bewusstsein des Problems weiter, der diesen Widerspruch 
durch die Entdeckung der Geschichtlichkeit zu lösen versuchte. Jedoch scheitert 
Hegel bei dem Versuch, das Subjekt der Handlung, die die Form auf den Inhalt 
bezieht, aufzufinden und setzt einen abstrakten Weltgeist. Zu Lukàcs’ früher 
Auseinandersetzung mit dem Begriff der Totalität: Georg Lukàcs (1970), Rosa 
Luxemburg als Marxist, in: Geschichte und Klassenbewusstsein, S. 94ff. Zum 
Thema der Verdinglichung: Georg Lukàcs (1970), Die Verdinglichung und das 
Bewusstsein des Proletariats, in: Geschichte und Klassenbewusstsein, S. 170ff. 

28  In seinem Vortrag im „Institut Hongrois de Paris“ am 8. Juni 1955 zum sieb-
zigsten Geburtstag von Lukàcs bemerkt Lefèbvre: „En cette même année 1955, 
l’oeuvre de Georg Lukacs – ou plus exactement un de ses livres, depuis long-
temps désavoué par lui, Geschichte und Klassenbewusstsein, écrit en 1922 – a 
pris une place extraordinairement importante dans les discussions philoso-
phiques en France. Dans son cours consacré au concept de classe sociale de 
Marx à nos jours, M. Georges Gurvitch, professeur de sociologie en Sorbonne, 
a, le premier, étudié avec attention ce livre.. [...] Dans un essai récent de philo-
sophie politique, Les Aventures de la Dialectique, M. Merleau-Ponty, professeur 
au Collège de France, ne consacre pas moins de soixante pages à Geschichte 
und Klassenbewusstsein. [...] Mais ce livre, Geschichte und Klassenbewusstsein, 
se trouve encore au centre de l’actualité philosophique en France d’une autre 
manière, qui surprendra peut-être une partie des lecteurs de cette étude. De telle 
sorte que je me verrai obligé d’insister sur cet aspect de notre situation idéolo-
gique.“ (Henri Lefèbvre, Lukács 1955, p. 28s.) „Les jeunes marxistes de La 
nouvelle Critique ont donc, involontairement, contribué à la diffussion de cer-
taines idées considérées comme fausses et dépassées par Lukács. Ils furent 
‚lukácsiens‘ sans le savoir, et dans un sens rejeté par Lukács. [...] La situation 
actuelle sur le front philosophique est donc plutôt embrouillée. [...] Plutôt d’un 
‚front‘, nous pourrions parler d’un corps à corps, où les adversaires se mélan-
gent inextricablement, du moins au premier coup d’oeil.“ (Henri Lefèbvre, 
Lukács 1955, p. 31s) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

287 

wurde, so Lefèbvre, von der Geschichte selbst eingeholt, der Begriff der Tota-
lität, der Dynamik der Praxis unterworfen, verliert an Eindeutigkeit.  

 
„Methodologisch gesehen stürzt uns die Kategorie ‚Totalität‘ in fast unüberwindli-
che Schwierigkeiten. Sind wir im Innern einer Totalität? Und welche wäre das? Die 
bürgerliche Gesellschaft? Die technische Gesellschaft? Die Übergangsgesellschaft 
(doch Übergang wozu)? Wie soll man Totalität von innen her bestimmen?“29 

 
Totalität als Kategorie hat nicht länger den Status der „voraussetzungslos und 
ontologisch, normativ, spekulativ behandelten, höchsten Bestimmung des kri-
tischen (negativen) Moments“, um zum dynamischen Prinzip zu werden, das 
als Negativität strategischen, programmatischen und nicht ontologischen Cha-
rakter aufweist: „Wir ordnen die Kategorie der Totalität unter die der Negati-
vität oder der dialektischen Negation, die uns fundamentaler zu sein 
scheint.“30 

Lefèbvres Begriff der Totalität ist breitgefächert, quasi unendlich, sich mit 
der Praxis selbst entwickelnd und in Erweiterung einer rein materialistischen 
Interpretation der Welt, immer neue Elemente einbeziehend.31 Die Absage an 
die rein materialistische Ausrichtung des Marxismus’ definiert die Totalität 
als in ihrer maximalen Ausdehnung, sich mit dem Universalen treffend, zu 
verstehen. Eine Erkenntnistheorie im herkömmlichen Sinne findet nicht statt. 
Die Produktion von Differenzen32 wird zum tragenden Konzept einer dyna-
misch sich entwickelnden Menschheit, die sich jeder Reduzierung verschließt, 
mit jeder Handlung einen Fächer an Horizonten aufschlägt. Lefèbvre trifft 
sich an dieser Stelle mit Antonio Gramscis „Philosophie der Praxis“ als 
„schöpferische Philosophie“ („filosofia creativa“), die die ‚Realität‘„stets nur 
in der geschichtlichen Relation zu den Menschen, die sie verändern“, ver-

                                              
29  Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 442; orig., p. 189. 
30  Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 442; orig., p. 189. 
31  Ulrich Müller-Schöll kritisiert insbesondere diesen Punkt des postulierten Ge-

schichtsverlaufs und des sich daraus ergebenden Begriffs der Praxis: „Auf Zei-
tenwende statt auf Epoche, auf Utopie statt auf Widerspiegelung, auf das Af-
fektgeladene im Rationalen und auf Naturpotenzen statt aufs Inerte, kurz: auf 
Mögliches statt auf Realismus setzend, nimmt die Welt nicht in erster Linie ver-
dinglicht als geronnenes Produkt des Kapitalismus wahr, sondern als entfremdet 
von der vorscheinenden Idee einer gelebten durchschauten Totalität. [...] Aus 
der breiten Anlage ebenso wie aus der Systemphobie heraus lassen sich wenigs-
tens die Motive Lefèbvres begreifen, die zu den wenig übersichtlichen Bestim-
mungen der Praxismodi im Detail führen. Praxis im weiten und im engen Sinne, 
repetitive, mimetische und innovative Praxis, all diese Strukturbestimmungen 
der Praxis erklären sich aus keinem strukturierten Plan, sondern entstehen in 
konkreten Kontexten der Analyse oder der theoretischen Diskussion.“ (Ulrich 
Müller-Schöll [1999], Das System und der Rest, S. 287f.) 

32  Hierzu: Teil III, Kapitel 2: Zum differentiellen Raum. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

288 

steht.33 Die Veränderung gestaltet sich als „Wille zur Totalität“ getrieben 
durch die Unzufriedenheit an dem „empirisch und parzellierten ‚Vorgegebe-
nen‘, dem gespaltenen und dichotomisierten ‚Wirklichen‘“, einer „dialekti-
schen Vernunft, die unentwegt bemüht ist, ein Ganzes durch die Unterschiede 
und Konflikte seiner ‚Formanten‘ zu fassen“.34 

Die These der globalen Urbanisierung dokumentiert dieses Praxisver-
ständnis, das Poiesis und Mimesis als seine Modalitäten setzt, den Menschen 
in all seinen Handlungen, in ständiger Wechselbeziehung zu den Produk-
tionsverhältnissen stehend, begreift, zentral, sämtliche sich selbst in einem 
evolutionären Prozess befindlichen Wesensmerkmale einbezieht. Die Charak-
terisierung des Menschen in der Metaphilosophie wird zum Programm und 
trifft sich mit der Hypothese der urbanen Revolution: „Der ‚totale‘ Mensch 
‚ist‘ nicht ‚dies‘ oder ‚das‘: homo faber, sapiens, ludens, ridens etc. Er ist dies 
alles und noch ‚anderes‘, das noch nicht gesagt worden ist, weil es noch nicht 
erschaffen worden ist.“35 Dem Menschen als Individuum, eingebettet in die 
Praxis, obliegt es durch Handeln im Alltagsleben, diesen Prozess nicht nur zu 
begleiten, sondern ihn zu gestalten. Der Alltag als Ort, in dem Taten und 
Werke einen Ausdruck finden, wird bei Lefèbvre zum überdimensionierten 
Erlebnis-, Experimentier- und Handlungsraum, der in der Stadt als „gemischte 
Ebene“36, in Erweiterung zu Hölderlin und Heidegger, die überlebensnotwen-
digen Provokationen bereithält: „‚Das menschliche Wesen‘ (wir sagen nicht 
‚der Mensch‘) kann nur als Dichter leben. Schenkt oder bietet man ihm nicht 
die Möglichkeit, dichterisch zu wohnen oder eine Poesie zu erfinden, so wird 
er sie auf seine Weise fabrizieren.“37  

Die Basis des Agierens bzw. des revolutionären Eingreifens in den histo-
rischen Prozess auf eine künstlerische Ebene zu verlegen, weist nicht nur auf 
Lefèbvres frühe Nähe zum Surrealismus, dem Programm der Situationisten, 
seiner Liebe zur Musik und insbesondere der Literatur hin, steht nicht nur in 
der Tradition vieler ‚neomarxistischer‘ Autoren (Georg Lukács, Theodor W. 
Adorno, Ernst Bloch, Max Horkheimer, Jean-Paul Sartre u. v. a.), sie bleibt 
als Möglichkeit, einem Denken jenseits des Systematischen, der Stagnation 
und Entfremdung eine Orientierung zu geben: Poesie als Chance, das Unfass-
bare zu sagen, das Getrennte zusammenzuführen, der unbekannten Größe „U-
topie“ ein ‚Zuhause‘ zu geben. Die Vorstellung eines „direkten“ Zugangs des 

                                              
33  Vgl.: Antonio Gramsci, Il materialismo storico e la filosofia di Benedetto Croce, 

hier zitiert nach: Gerhard Roth (1972), Gramscis Philosophie der Praxis, S. 57. 
Zum Thema Erkenntnistheorie bei Antonio Gramsci: Gerhard Roth (1972), 
Gramscis Philosophie der Praxis, S. 47ff. 

34  Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 444; orig., p. 191. 
35  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 324; orig., p. 268. 
36  Hierzu: Teil II, Kapitel 5: Die Ebenen und das Phänomen der Verstädterung. 
37  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 90f; orig., p. 112. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

289 

Kunstwerks zu der „Sensibilität“ des Menschen formuliert Lefèbvre bereits 
1953 in „Contribution à l’esthétique“: 

 
„L’intelligence et la raison procèdent par analyse et se meuvent à travers des inter-
médiaires: les raisonnements, les déductions, les concepts. L’artiste se sert de sensa-
tions, d’émotions ou d’images. L’oeuvre d’art est d’abord ‚présence’, c’est à dire 
puissance émotionnelle directe.“38  

 
Lefèbvre arbeitet keine Ästhetische Theorie aus – es sei denn, man betrachtet 
die Metaphilosophie als solche –, zu sehr entspräche sie einem Konstrukt, 
einem Gebäude („construction, édifice“)39 und vernachlässige das revolutio-
näre Potential des Kreativen und Künstlerischen: 

 
„[...] elle s’adresse comme telle à une activité distincte de l’activité pratique immé-
diate, de l’action. Elle se ‚contemple’, se regarde ou s’écoute. Et cependant rien ne 
la sépare de la pratique et de l’action. Elle y puise au contraire une part de sa ri-
chesse et de son contenu.“40  

 
Evoziert für Georg Lukács der Klassizismus – „il semble impliquer un accord 
profond: entre les idées et la vie, entre les superstructures et la base, entre 
l’individu et la société“ – vornehmlich durch seine Rezeption den kathartis-
chen Effekt „Du musst dein Leben ändern“41, – der Mensch des Alltags muss 
sich dem Prozess der Verdinglichung entziehen, sich als Gattungswesen be-
greiften – provoziert für Lefèbvre die deutsche Romantik42 das Bewusstsein: 
„le désaccord, la distorsion, la contradiction entre l’individuel et le social [...] 
le désaccord entre les idées et la pratique, la conscience et la vie, les supers-
tructures et la base. Il enveloppe, au moins virtuellement, la révolte.“43 In bei-
den Fällen ist das Nichtvorhandene Stimulus, findet sich als Metapher 
der „Blauen Blume“ der Romantik unter veränderten Vorzeichen in der 
lefèbvreschen „U-topie“ wieder. Der „espace planétaire, comme support so-
cial d’une vie quotidienne métamorphosée, ouverte aux possibilités multiples, 

                                              
38  Henri Lefèbvre, Contribution à l’esthétique, p. 74s. 
39  Henri Lefèbvre, Lukács 1955, p. 70. 
40  Henri Lefèbvre, Contribution à l’esthétique, p. 75. 
41  Georg Lukács (1963), Die Eigenart des Ästhetischen, S. 818. 
42  In der Auseinandersetzung mit Lukács weist Lefèbvre auf den Unterschied zwi-

schen deutscher – Lukács Kritik der Romantik bezieht sich vorrangig auf die 
deutsche Romantik – und französischer Romantik: „Pour nous, Français, le 
romantisme garde une allure antibourgeoise. Et certes, il y a beaucoup à dire sur 
ce point, et beaucoup d’objections, ne serait-ce que le rôle dans le romantisme 
des hommes venus de l’aristocratie en déclin: Chateaubriand, Vigny, Musset.“ 
(Henri Lefèbvre, Lukács 1955, p. 72.) 

43  Vgl.: Henri Lefèbvre, Lukács 1955, p. 72s. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

290 

tels s’ouvrirait l’orient à l’horizon“44 in „La production de l’espace“ als Vi-
sion formuliert, rechtfertigt auch für die ‚Stadtarbeiten‘ den Begriff des „ro-
mantisme révolutionaire“. 

Kurz vor dem Ausschluss aus dem PCF veröffentlicht Lefèbvre im Okto-
ber 1957 in „La nouvelle revue française“ den Artikel „Vers un romantisme 
révolutionaire“. Dieser „romantisme révolutionnaire“ unterscheidet sich 
grundlegend von der Romantik und ihrer Idealisierung der klassischen Anti-
ke.45 Der revolutionäre Impetus des „romantischen Revolutionärs“ ist frei von 
der nostalgischen Rückbesinnung auf tradierte Strukturen, er steht zur Dyna-
mik gesellschaftlicher und auch technischer Entwicklung, orientiert sich an 
der Projektion einer Zukunftsvision, in der der Riss zwischen Mensch und 
Gesellschaft, zwischen Objekt und Subjekt als Kennzeichen der Moderne 
aufgehoben ist. Das sozialistische Ideal, „compromis à la fois par le 
‚stalinisme‘, par sa mise en accusation, par la ‚déstalinisation‘ avortée‘“, das 
Scheitern einer vereinigenden revolutionären Alternative, die Krise der mo-
dernen Kunst, ungeeignet, die realen Probleme des Alltagslebens in der Mo-
derne artistisch zu überwinden, sind die Ausgangsbasis, auf der sich Henri 
Lefèbvre mit Guy Debord – er veröffentlicht im „Rapport sur la construction 
des situations“ im Juni 1957 eine ähnliche Bestandsaufnahme – trifft:46 „Nous 
pensons d’abord qu’il faut changer le monde. Nous voulons le changement le 

                                              
44  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 485. 
45  In „Critique de la vie quotidienne III“ kommt Lefèbvre noch einmal auf die 

Verbindung Alltagsleben und Romantik als bestimmend für die eigene Darstel-
lung zurück: „Il serait injuste et de mauvaise foi – mais on n’y a pas manqué – 
de dire que la critique de la vie quotidienne dérive des positions philosophiques 
soit de Lukács, soit de Heidegger. Il est vrai que Lukács a introduit le thème de 
l’‚Alltäglichkeit‘ dès ses premières oeuvres, dès L’Ame et les formes. Serait-ce 
lui qui a inspiré à Heidegger les thèses de L’Etre et le temps sur la déréliction et 
le souci dans l’‚Alltäglichkeit‘? Peut-être. Mais il faut rappeler que ces thèmes – 
appréciation de la réalité quotidienne comme triviale, abandonnée au souci, dé-
pourvue de sens, ce qui oriente la philosophie vers la vraie vie, ou la vie vraie et 
l’authenticité – proviennent du romantisme. Et plus précisément du romantisme 
allemand: Hölderlin, Novalis, Hoffmann, etc.“ (Henri Lefèbvre, Critique de la 
vie quotidienne III, p. 23s.) 

46  Die Parallelen zwischen Guy Debord und Henri Lefèbvre sind weitreichend. In 
Bezug auf Lefèbvres Artikel „Vers un romantisme révolutionnaire“ und Guy 
Debords „Rapport sur la construction des situations“ scheinen Übereinstimmun-
gen zufällig. Beide Autoren hatten bis dahin keinerlei Kontakt, Lefèbvres Arti-
kel wurde im Mai 1957 verfasst, erschien im Oktober 1957, Debords „Rapport“ 
im Juni desselben Jahres. (Vgl.: Patrick Marcolini [2007], L’internationale situa-
tionniste et la querelle du romantisme révolutionnaire.) Eventuellen Plagiatsbe-
schuldigungen geht Vincent Kaufmann in seiner Biographie über Guy Debord 
nach. Er spricht von „der Lefèbvreschen Plünderung“ bezüglich der Überein-
stimmungen zwischen Lefèbvre und den Situationisten. (Vgl.: Vincent Kauf-
mann [2004], Guy Debord, S. 216ff.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

291 

plus libérateur de la société et de la vie où nous nous trouvons enfermés.“47 
Die „existentielle Krise der Geschichte“ hat für Debord epochalen Charakter. 
Die Blockade einer jeden revolutionären Bewegung durch die imperialistische 
Politik Stalins und die ‚kulturelle Sackgasse‘ der revolutionären Bestrebungen 
des Dadaismus und Surrealismus aus den zwanziger Jahren verlangen nach 
einer neuen Allianz von Kunst und revolutionärer Politik und damit verbun-
denen, neuen, experimentellen Lebensentwürfen: „Nos perspectives d’action 
sur le décor aboutissent, dans leur dernier développement, à la conception 
d’un urbanisme unitaire.“48 Das Städtische erlaubt aufgrund der Konzentra-
tion auf begrenztem Terrain eine ‚Streuung‘ des Kunstbegriffs: „L’urbanisme 
unitaire devra dominer aussi bien, par exemple, le milieu sonore que la distri-
bution des différentes variétés de boissons ou de nourriture.“49 Die Vielfalt 
der nun künstlerischen Erscheinungen im Alltagsleben birgt als utopisches 
Element des „Möglich(en)-Unmöglichen“ („possible-impossible“) – bei 
Debord des „conflit perpétuel entre le désir et la réalité hostile au désir“50 – 
revolutionäres Potential. „L’homme en proie du passé“ wird zum „homme en 
proie du possible“.51  

Die Integration des revolutionären Potentials in den Ablauf des Alltags ist 
die dominierende Herausforderung der praxisorientierten lefèbvreschen Theo-
rie. Die Vermittlung zwischen Arbeit, technischer Rationalität, notwendig den 
konstitutiven Stoffwechsel zwischen Natur und Menschen, seine Reprodukti-
on zu garantieren und der Vorstellung eines Lebens als ‚Selbstzweck‘, als 
Freiheit, nicht den Zwängen des Überlebenskampfes untergeordnet, erfährt in 
der klassisch marxistischen Tradition eine für Lefèbvre zu simple Lösung. Im 
Anschluss an Marx wird auf die Gegenüberstellung beider Bereiche, Arbeit 
und Freizeit, mit der Schlussfolgerung zurückgegriffen, dass eine Reduktion 
der Arbeit – technische Errungenschaften erlauben eine Reduzierung von Ar-
beitszeit – ein Mehr an Freiheit bringe, die ihrerseits eine positive Akzentver-
schiebung, sowohl was die Einstellung zur Arbeit wie auch deren Qualität, 
habe.52 Dem im bürgerlichen Reproduktionsschema verankerten Denken ant-

                                              
47  Guy Debord (2006), Oeuvres, p. 309.  
48  Hierzu: Teil II, Kapitel 5: Wohnen und „unitärer Urbanismus“. 
49  Vgl.: Guy Debord (2006), Oeuvres, p. 322s. 
50  Vgl.: Guy Debord, (2006), Oeuvres, p. 327. 

51 Vgl.: Henri Lefèbvre, Vers un romantisme révolutionnaire, en: La Nouvelle 
Revue Française, 1er octobre 1957, p. 664. 

52  „Das Reich der Freiheit beginnt in der Tat erst da, wo das Arbeiten, das durch 
Not und äußere Zweckmäßigkeit bestimmt ist, aufhört; es liegt also der Natur 
der Sache nach jenseits der Sphäre der eigentlichen materiellen Produktion. Wie 
der Wilde mit der Natur ringen muss, um seine Bedürfnisse zu befriedigen, um 
sein Leben zu erhalten und zu reproduzieren, so muss es der Zivilisierte, und er 
muss es in allen Gesellschaftsformen und unter allen möglichen Produktions-
weisen. Mit seiner Entwicklung erweitert sich dies Reich der Naturnotwendig-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

292 

wortet Lefèbvre: „Der sogenannte ‚moderne‘ Mensch hofft also in der Freizeit 
das zu finden, was ihm sein Familien- oder Privatleben nicht geben können. 
Von Glück weiß er kaum noch etwas und fragt auch nicht danach, wie es zu 
finden sei.“ Eine organisierte „Freizeitwelt“ lädt außerhalb des Alltäglichen 
ein, provoziert die endgültige Spaltung zwischen Arbeit und Spiel.53 Dem 
entgegen setzt Lefèbvre das Bild vom „totalen Menschen“, der in sich, als 
Projekt und Utopie, „Spiel, Liebe, Erkenntnis, Arbeit usw.“ versammelt.54 
Dies steht in Zusammenhang mit Marcuses Vorstellung einer materiellen 
Produktion, die nicht allein durch Notwendigkeit charakterisiert ist: „Ich 
glaube, dass eine der neuen Möglichkeiten, die die qualitative Differenz der 
freien von der unfreien Gesellschaft darstellt, genau darin besteht, das Reich 
der Freiheit im Reich der Notwendigkeit zu finden, in der Arbeit und nicht 
jenseits der Arbeit.“55 Das Zusammenwirken von Spiel und Arbeit im Sinne 
Fouriers, nach Marcuse „der historische Topos des Ästhetischen“56, hebt die 
durch Trennung von Arbeit, Freizeit und Vergnügen entstandene Entfrem-
dung auf: „Die Trennung des Zweckmäßigen und Notwendigen vom Schönen 
und vom Genuss“ steht am Anfang einer Entwicklung, „welche das Feld frei-
gibt für den Materialismus der bürgerlichen Praxis einerseits und für die Still-
stellung des Glücks und des Geistes in einem Reservatbereich der ‚Kultur‘ 
andererseits.“57  

Die Poiesis gruppiert bei Lefèbvre all jene Elemente, die durch „die Set-
zung des totalen Menschen, um die Arbeitsteilung zu überwinden (Fourier)“ 
erfasst werden und versteht sie als „Entscheidung das Alltagsleben zu verän-
dern“.58 Kreativität als Poiesis, als „menschliche Aktivität“ im umfassenden 
Sinn entspricht der Emanzipation des Kunstwerkes sowohl von der marxisti-
schen Charakterisierung als Überbau wie von der Umklammerung eines bür-

                                                                                                                               
keit, weil die Bedürfnisse; aber zugleich erweitern sich die Produktivkräfte, die 
diese befriedigen. Die Freiheit in diesem Gebiet kann nur darin bestehn, dass der 
vergesellschaftete Mensch, die assoziierten Produzenten, diesen ihren Stoff-
wechsel mit der Natur rationell regeln, unter ihre gemeinschaftliche Kontrolle 
bringen, statt von ihm als von einer blinden Macht beherrscht zu werden; ihn 
mit dem geringsten Kraftaufwand und unter den ihrer menschlichen Natur wür-
digsten und adäquatesten Bedingungen vollziehn. Aber es bleibt dies immer ein 
Reich der Notwendigkeit. Jenseits desselben beginnt die menschliche Kraftent-
wicklung, die sich als Selbstzweck gilt, das wahre Reich der Freiheit, das aber 
nur auf jenem Reich der Notwendigkeit als seiner Basis aufblühn kann. Die 
Verkürzung des Arbeitstags ist die Grundbedingung.“ (Karl Marx [1956ff], Das 
Kapital, S. 828.)  

53  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagsleben, S. 45. 
54  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, 143; orig., p. 129 und S. 348f; p. 286s. 
55  Herbert Marcuse (1967), Das Ende der Utopie, S. 12.  
56  Vgl.: Herbert Marcuse (1969), Versuch über die Befreiung, S. 72.  
57  Vgl.: Herbert Marcuse (1965), Kultur und Gesellschaft I, S. 57. 
58  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 15f, Orig., p. 29. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

293 

gerlichen Kunstverständnisses. Der Impakt auf den Praxis-Begriff ist umso 
dramatischer, wird dieser um die Dimension der U-topie, erweitert: Die Zent-
ralität des städtischen Raumes illustriert diese These: 

 
„Es leuchtet ein, dass das U-topische [...] nichts mit dem imaginären Abstrakten 
gemein hat. Es ist wirklich. Es ist im Herzen dieses Wirklichen, es ist die urbane 
Wirklichkeit, die selber nicht ohne dieses Ferment besteht.“59 

 
Indem die U-topie aufklärerisch wirkt, wirkt sie verändernd und wirklich. Sie 
findet in der Totalität der globalen Verstädterung überall und nirgends ihren 
Ausdruck.60 Die beiden „geschichtlichen Koordinaten der Praxis“, das Ver-
gangene und das Zukünftige treffen sich in der Gegenwart, die im dynami-
schen Prozess begriffen, sich an beiden orientiert („regressiv-progressive Me-
thode“). Die Dialektik vom Wirklichen und vom Möglichen als zentrales 
Element der marcuseschen Gesellschaftstheorie und Blochs Philosophie der 
„konkreten Utopie“61 entspricht bei Lefèbvre der kreative Impetus, der sich in 

                                              
59  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 45; orig., p. 55. 
60  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 141; orig., p. 175. 
61  Lefèbvres Begriff der „totalité ouverte“ (offene Totalität) zeigt ebenfalls Paralle-

len zu Blochs „offenem System“: „[…] das eigentliche Totum, dieses, worin 
auch das erfasst epochal Ganze aller epochalen Momente selber wieder ein 
Moment ist […]. Wo der prospektive Horizont ausgelassen ist, erscheint die 
Wirklichkeit nur als gewordene, als tote, und es sind die Toten, nämlich Natura-
listen und Empiristen, welche hier ihre Toten begraben.“ (Ernst Bloch [1985], 
Das Prinzip Hoffnung, S. 257.) Wesentliche Konvergenzen zeigen sich zwi-
schen der Metaphilosophie und einer konkret-utopischen Zukunftsdimension bei 
Bloch. Helmut Fahrenbach resümiert Gemeinsamkeiten und Unterschiede: „Die 
Bezüge, die sich zwischen Lefèbvres und Blochs Denken aufweisen lassen, be-
gründen sich nicht so sehr vom Theorie- bzw. Philosophietypus, als vom uto-
pisch praktischen Erkenntnisinteresse und seiner anthropologisch-gesellschaft-
lichen Auslegung und Richtung her. Denn hinsichtlich der theoretischen bzw. 
philosophischen Position bestehen eher Differenzen, sofern Bloch – im Unter-
schied zu Lefebvre und den kritischen Theoretikern – den grundlegendumfas-
senden Status der Philosophie auch für den Marxismus festhält und die Marx-
sche Philosophiekritik nicht als prinzipielle Infragestellung der Philosophie auf-
fasst. Bloch bezieht die Marxsche These der ‚Aufhebung und Verwirklichung 
der Philosophie‘ auf die ‚bisherige‘, kontemplativ-interpretierende und vergan-
genheitsorientierte philosophische Tradition, der Marx die Gründung einer neu-
en zukunfts- und praxisbezogenen Philosophie der Weltveränderung auf dem 
Boden der Prozessrealität von Natur und Geschichte entgegensetzt [...] Aber in 
wesentlichen Elementen ihres auf eine weltverändernde Praxis gerichteten Den-
kens zeigen sich deutliche Konvergenzen zwischen Lèfebvre und Bloch. So ist 
auch für Lefèbvres ‚Meta-Philosophie‘ der Praxis die ‚konkret utopische‘ Zu-
kunftsdimension der praktischen Kritik bzw. die konkrete Dialektik von Wirk-
lichkeit und Möglichkeit, Realem und Imaginärem, Gegenwart und Zukunft 
zentral für die kritische Erhellung des gesellschaftlich-geschichtlichen Werdens 
(hier besteht übrigens auch Übereinstimmung mit Marcuse und Sartre). Auf der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

294 

der Poiesis gegen die „mimetische Praxis“ der Gegenwart, bestimmt durch die 
Reproduktion nach Modellen – hierzu zählen auch Funktionalismus, Struktu-
ralismus, Kybernetik, Informationstechnik – behaupten muss. Die von Lefèb-
vre viel beschworene „lutte titanique“ schickt sich an, der Interpretation der 
‚aktuellen‘ Lage der Menschheit einen dramatischen Akzent zu verleihen: 

 
„Nun aber gibt es drei Seiten im Spiel und dreierlei steht auf dem Spiel: die Natur, 
die anderen Menschen und die verselbständigte Technik (der Automat). Das zweite 
– der erbitterte Kampf zwischen menschlichen Gruppen (Völkern und Klassen) – 
wird nach einigen explosiven Ausbrüchen an Bedeutung verlieren. [...] Es ist das 
dritte, das eines Tages die schwersten Fragen aufwerfen wird. Es stellt sie bereits. Es 
stellt den Menschen vor die Grundfrage: vor die Aneignung der Natur und vor allem 
der eignen Natur. Entweder rückt nun die Poiesie [Poiesis] wieder an die höchste 
Stelle in einem neuen direkten Verhältnis zwischen Mensch und ‚Natur‘ oder ‚Sein‘, 
oder der Mensch wird von seinem eigenen Werk gepackt und nicht mehr losgelas-
sen.“62 

 
Der zunehmende Pessimismus Lefèbvres lässt in den späteren Schriften den 
Begriff der U-topie in den Hintergrund treten. In „La Critique de la vie quodi-
tienne III“ (1981) präsentiert sich die postindustrielle Gesellschaft als Erfül-
lung besonderer Utopien: „Ce qui semblait hier abstraitement utopique prend 
maintenant figure et monte à l’horizon.“63 Das absehbare Ende der körperli-
chen Arbeit kündigt den ‚programmierten Alltag‘ an: „La capacité destruc-
trice fait les lieux de la prospérité. Le quotidien lui-même ainsi modelé, simu-
lacre de vie pleine, permet au mode de production de fonctionner.“64 Als „so-
ziales Produkt“, Resultat der jeweiligen Produktionsverhältnisse, ist das All-
tagsleben in den Händen von Technokraten, Experten mit partikularen Inte-
ressen „operationelles Instrument.“65 Die vom Menschen geschaffene zweite 

                                                                                                                               
Ebene einer ‚dialektischen Anthropologie‘ hat Lefèbvre, ähnlich wie Bloch, 
Wunsch, Phantasie und Traum und insbesondere die Dialektik von Bedürfnis 
und Wunsch im Alltagsleben als Faktoren kritischer Erfahrung herausgestellt 
[...] Nimmt man nun noch hinzu, dass für Lefèbvre wie für Bloch die Natur ein 
in Gesellschaft und Geschichte nicht aufhebbarer, sondern fundamental bleiben-
der Realitätsbereich und ein wesentliches Thema auch des marxistischen Den-
kens ist, dann sind damit einige Bezüge bezeichnet, deren nähere Untersuchung 
(zusammen mit denen zur kritischen Theorie) für die gegenwärtige Theoriedis-
kussion höchst aufschlussreich sein könnte, zumal dadurch auch die differenten 
und originären Züge von Lefebvres Denken zur Geltung kommen würden.“ 
(Helmut Fahrenbach [1982], Henri Lefèbvres Metaphilosophie der Praxis, S. 
83f.) 

62  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 268; orig., p. 223s. 
63  Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 92. 
64  Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 164. 
65  Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 134. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

295 

Natur wird zum lukácsschen Kerker – „dass die selbstgeschaffene Umwelt für 
den Menschen kein Vaterhaus mehr ist, sondern ein Kerker“66 – aus dem ein-
zig die Negation des Bestehenden herauszuführen vermag. Die Kunst ist bei 
Lefèbvre wie bei Adorno – sie bewegt sich außerhalb des empirisch Wirkli-
chen, ist nicht der Gesetzmäßigkeit der Produktionsschemata des kapitalis-
tisch organisierten Alltags unterworfen, ruft das Bewusstsein des Leidens und 
die Vorstellung einer anderen Realität wach67 – eine dem Alltag immanente 
Kraft, die sich der Modernität – „époque tragique nie le tragique“68 – entge-
genstellt:69 „Cette négation que le quotidien porte en lui alors qu’il tente en 
vain de l’évacuer, c’est le tragique. Dans le vocabulaire philosophique et dans 
la perspective métaphilosophique, c’est le négatif.“70 Der Begriff der Negati-
on, wie er Anfang der achtziger Jahre in „La critique de la vie quotidienne 
III“ dargestellt wird, beinhaltet die revolutionären Charakteristika des von 
Lefèbvre projizierten „espace contradictoire“: Residuen, Restbestände einer 
nicht entfremdeten Welt, Differenzen, sich ständig neu formierendes Potential 
gegen Reduktion und Homologisierung, Ansätze einer Rhythmusanalyse,71 
Wiederherstellung eines originären Verhältnisses zu Natur.72  

                                              
66  Georg Lukács (1963), Die Theorie des Romans: Ein geschichtlicher Versuch 

über die Formen der großen Epik, S. 55. 
67  „Kunst ist nicht nur Statthalter einer besseren Praxis als der bis heute herrschen-

den, sondern ebenso Kritik von Praxis als der Herrschaft brutaler Selbsterhal-
tung inmitten des Bestehenden und um seinetwillen. Sie straft Produktion um ih-
rer selbst willen Lügen, optiert für einen Stand jenseits des Banns von Arbeit.“ 
(Theodor W. Adorno [1970], Ästhetische Theorie, S. 26.) 

68  Critique de la vie quotidienne III, p. 164. 
69  Heinz Sünker sieht eine mögliche Verbindung zur „Negativen Dialektik“ 

Adornos: „Dem Gewaltcharakter identifizierenden Denkens, damit verbunden 
der Verteidigung des Rechts des Nicht-Identischen ist bekanntlich das gesamte 
Denken Adornos gewidmet. [...] Gemeinsamkeiten zwischen Lefèbvre und 
Adorno lassen sich auch in einem [...] entscheidenden Leitmotiv des Denkens 
konstatieren, es ist dies die bestimmende Kraft der ‚Negativität‘. Was bei  
Adorno schon mit dem Titel seines Hauptwerkes und dann in dessen Ausfüh-
rung gesetzt bzw. entfaltet wird, ergibt sich bei Lefèbvre aus der kontrastiven 
Bedeutung des Negativitätsbegriffs zu dem der ‚Totalität‘.“ (Heinz Sünker 
[2008], Von der Kritik des Alltagslebens zur „Metaphilosophie“, S. 195f.) 

70  Vgl.: Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 164. 
71  Lefèbvre deutet die „Eléments de rythmanalyse“ als letzte Publikation an: „La 

mise en miettes du temps et de l’espace dans l’homogénéité générale, l’écra-
sement des rythmes et des cycles naturels par la linéarité, ont des conséquences 
sur d’autres plans. Cette situation engendre un besoin de rythmes. L’imposition 
du quotidien tel qu’on l’a défini va donc avec des innovations rythmiques dans 
la musique et de la danse, innovations qui accentuent le rythme et le restituent 
dans le quotidien.“ (Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 134s.) 

72  Hierzu: Teil II, Kapitel 7: Utopie und differentieller Raum; Teil III, Kapitel 2: 
Zum differentiellen Raum. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

296 

Dieser letzte Teil der „Critique de la vie quotidienne“ besticht durch eine 
Verdichtung der Sprache, Anzeichen eher literarischer als philosophischer 
Auseinandersetzung. Dem Alltag, „qui paraissait d’abord si solide“, an Kon-
turen und erkennbaren Strukturen eingebüßt – „ne serait-il qu’une sorte d’île 
flottante sur le marécage et sur la fermentation des forces technologiques et 
sociales?“73 – begegnet Lefèbvre ‚nietzscheanisch‘: 

 
„Objections: les sursauts, les jaillissements, les moments où surgit la gerbe des pos-
sibles. Il y a des élans qui injectent de l’énergie dans la réalité du déclin. Et puis il y 
a surtout la nouvelle naissance, celle de la pensée qui regarde sans baisser les yeux 
l’horreur du monde, les ombres, et passe ainsi dans un autre royaume qui n’est plus 
celui des ombres. Cette pensée s’affirme dans l’errance à travers les illusions et les 
mensonges, au-delà de la vérité comme de l’erreur.“74 

 
Die Tragödie, die in ihrem Konzept den Alltag durch die Poesie metamorpho-
siert, den Tod durch die Auferstehung der tragischen Figur besiegt,75 illus-
triert das Alltagsleben im abstrakten Raum. Lefèbvres Inszenierung des All-
tags anhand der Tragödie deutet die Diversität ihrer Interpretationen im Laufe 
der Literatur- und Philosophiegeschichte an,76 wobei das dionysische Element 
Nietzsches Aufforderung eines ursprünglichen, spontanen, den wahren Be-
dürfnissen entsprechenden Verhältnisses zur Natur entspricht,77 die analyti-
sche Ebene hingegen Adornos Analyse der Tragödie folgt: 

                                              
73  Vgl.: Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 165. 
74  Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 168. 
75  Vgl.: Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 169. 
76  Bereits in den frühen zwanziger Jahren setzt sich Herbert Marcuse mit der Tra-

gödie als mit der Menschheitsgeschichte verbunden auseinander: „Die christ-
lich-humanistische Tragödie befreite den Menschen vom Leid durch die Ge-
wissheit der christlichen Erlösung. Die antike Tragödie entlastete den Menschen 
durch seine Einbindung in einen universalen, wenn auch tragischen Weltsinn. 
Die moderne Tragödie ist nur noch Schrei der Kreatur, nicht Überwindung, 
nicht Abschwächung des Leids nur Verdichtung und Formulierung als letzte, 
einzig noch mögliche Reaktion.“ (Ludwig Marcuse [1923], Die Welt der Tragö-
die, S. 180.) Eine Ausweitung des Themas könnte sich vor allem an dem Begriff 
der Allegorientheorie im „Ursprung des deutschen Trauerspiels“, aber auch an 
den Baudelaire-Arbeiten und dem Passagen-Werk von Walter Benjamin orien-
tieren. 

77  „In der dionysischen Kunst und in deren tragischer Symbolik redet uns dieselbe 
Natur mit ihrer wahren, unverstellten Stimme an: ‚Seid wie ich bin! Unter dem 
unaufhörlichen Wechsel der Erscheinungen die ewig schöpferische, ewig zum 
Dasein zwingende, an diesem Erscheinungswechsel sich ewig befriedigende 
Urmutter!‘“ (Friedrich Nietzsche [1954], Die Geburt der Tragödie aus dem 
Geiste der Musik, S. 93.) Lefèbvre orientiert sich inhaltlich und sprachlich an 
Nietzsche: „[...] le quotidien entraîne une réplique; parce qu’il devient le normal, 
la rupture prend des formes anormales, voire morbides. Il ne faut pas s’en éton-
ner, encore moins s’en indigner. Le dyonisiaque, chez les Grecs, ne se soumet-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

297 

„Oder es ist so, dass die Mythologie, die der Tragödie zugrunde liegt, allemal in sich 
dialektisch ist, weil sie auf der einen Seite das Verfallensein des schuldigen Men-
schen an den Naturzusammenhang in sich hat und zugleich dies Schicksal aus sich 
selbst heraus versöhnt; dass der Mensch aus dem Schicksal als Mensch sich erhebt. 
Das Moment der Dialektik liegt darin, dass die tragischen Mythen in sich mit der 
Verfallenheit in Schuld und Natur zugleich das Moment der Versöhnung, das prin-
zipielle Hinausgehen über den Naturzusammenhang enthalten.“78 

 
Hinter der strategischen Hypothese der globalen Urbanisierung verbirgt sich 
‚dieses‘ „Moment der Versöhnung“, das als Negation der „mascarade du 
kitsch“79 die Opposition zwischen der „Produktion des Alltags“ und des „All-
tags als Oeuvre“ in immer neuen Variationen und Dimensionen als „Kritik 
des Alltags“ in das metaphilosophische Konzept einbindet.  

                                                                                                                               
tait pas à la pure idée de la beauté. Les bacchantes, parcourant la campagne en 
hurlant, démoniaques, déchirant les êtres vivants qu’elles rencontraient, ne de-
vaient pas être ‚belles‘. [...] Le négatif surgit dans toute sa force au sein de la 
positivité quotidienne.“ (Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 
135.) 

78  Theodor W. Adorno (1970), Die Idee der Naturgeschichte, S. 363. 
79  Lefèbvre sieht im „Kitsch“ die Mischung aus „mémoire, souvenir, imaginaire, 

réel“, die es erlaubt, sich der Zeit zu entziehen, „non dans l’intemporel de la 
grande oeuvre mais au sein de la temporalité elle-même“. (Vgl.: Henri Lefèbvre, 
Critique de la vie quotidienne III, p. 133.) Walter Benjamins „Passagenwerk“ 
hat u.a. diese Thematik zum Inhalt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

298 

6.  Ausblick:  Die  These der  Urbanis ierung           
neu gedacht 

 
„La révolution n’est plus ce qu’elle était“1 

 
Im Herbst 2005 kommt es nach dem Tod zweier Jugendlicher in den Pariser 
Vorstädten zum Aufstand der „banlieues“, deren Bewohner ausgegliedert, 
weitab von den Zentren der Macht, wie von Jean Baudrillard formuliert, nicht 
nur von Abfällen umgeben und überschwemmt sind, sondern „selbst in Abfall 
verwandelt“, ein Dasein in den „Stadtwüsten“, den „Müllzonen der Vorstäd-
te“ fristen, jederzeit bereit, das Potential an Hass sich in ziellosen Aggressio-
nen entladen zu lassen.2 

Die Raumdiskussion, das Recht auf die Stadt und das Recht auf Anders-
sein sind die hervorstechenden Themen der lefèbvreschen soziologischen 
Analyse der Stadtproblematik. Bereits in den sechziger und siebziger Jahren 
zum geflügelten Wort geworden, bleibt „le droit à la ville“ zentrales Anliegen 
eines aufgeklärten Urbanismus’, steht „le droit à la différence“ als elementa-
res Menschenrecht im Forderungskatalog zahlreicher Initiativen im Umfeld 
der aktuellen Urbanismusdiskussion. 

Es spricht für Lefèbvres Weitsicht, die Themen, die an Brisanz gewonnen 
haben, die zentralen Probleme der Verstädterung und der Globalisierung, be-
reits sehr früh schlagwortartig formuliert zu haben. Die Möglichkeit des spon-
tanen Zugangs riskiert, die Auseinandersetzung mit der philosophischen Basis 
und Tragweite zu verhindern. Der Ruf nach Pluridisziplinarität kann für krea-
tives Denken eine Chance sein, birgt für die Rezeption jedoch das Risiko der 
Verallgemeinerung, der selektiven Wahrnehmung: Globale Verstädterung 
wird vorrangig als soziologisches und ökonomisches Phänomen wahrgenom-
men. Die Thesen zur Produktion des Raumes, vor allem im angelsächsischen 
Raum und in der Humangeographie Thema, stehen weitab von philosophi-
schen Implikationen als Basis für einen Paradigmenwechsel, dem „spatial 
turn“. Zentrum und Peripherie sind fest in der Alltagssprache verwurzelt, die 
hieraus resultierende Dynamik wird nicht immer als kreatives Potential im 
Sinne Lefèbvres interpretiert. Der Begriff des Alltagslebens wird philoso-
phisch betrachtet, seine Verbindung zur urbanen Problematik zumeist jedoch 
unterschätzt.  

Die These der globalen Verstädterung als philosophische These zu begrei-
fen, bedeutet auch, ihre innovativen Aspekte, ihr analytisches Potential in die 
aktuelle Diskussion einzubringen, den gesetzten Akzenten in der Stadtfor-
schung nachzuspüren. Das systemverweigernde Denken Lefèbvres hingegen 

                                              
1  Henri Lefèbvre, La révolution n’est plus ce qu’elle était. 
2  Vgl.: Jean Baudrillard (2000), Die Stadt und der Hass, S. 130. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

299 

macht es schwer, die Arbeiten mit den Kategorien einer traditionellen Philo-
sophie zu bewerten, bietet jedoch die Chance, sich flexibel, ohne die von 
Lefèbvre vorgegebenen Impulse leugnen zu müssen, veränderten Gegebenhei-
ten anzupassen.  

Als 1972 Guy Debord die situationistische Internationale auflöst, hat die 
„société des spectacles“ die eigene Avantgarde-Bewegung längst eingeholt. 
Symptomatisch, dass der letzte Film von Guy Debord „In girum imus nocte et 
consumimur igni“ („Wir irren des Nachts im Kreis umher und werden vom 
Feuer verzehrt“) – als lateinischer Titel ein Palindrom – das Paris der fünfzi-
ger und sechziger Jahre beschwört, die situationistische Bewegung als 
Schlange evoziert, die sich selbst in den Schwanz beißt. 1981 greift Lefèbvre 
in „Critique de la vie quotidienne III“ das Thema der Vereinnahmung revolu-
tionärer Tendenzen und Ideen mit dem Begriff der „récupération“ auf.3 Einer 
Vermarktung und einem Ausverkauf revolutionärer Bestrebungen kann für 
Lefèbvre – wie für Debord – nur mit einer Besetzung der Gesellschaft im 
Ganzen begegnet werden. „Kulturrevolution“ bedeutet, Macht der Kreativität 
auf breitester Front in das Alltagsleben zu integrieren.  

Die Begrenzung auf das mimetische Vermögen als Produktivkraft, bis da-
to bestimmend in der marxistischen und neo-marxistischen Theorie, wird bei 
Lefèbvre aufgehoben. Die erweiterten Begriffsbestimmungen von Mimesis 
und Poiesis erlauben einerseits die Reproduktionsmechanismen zu analysie-
ren, andererseits einen selbstständigen, originären, kreativen Impetus in das 
praxisphilosophische Konzept zu integrieren. Mimetisches Verhalten, grund-
legend von anthropologischem, ontologischem und erkenntnistheoretischem 
Status, als Charakteristikum menschlichen Handelns und Überlebens, ist bei 
Lefèbvre Mittel, herrschende Strukturen zu festigen, die globale Urbanisie-
rung als Homologisierungsprozess mit orwellschen Konsequenzen zu unter-
suchen. Die Reproduktion des Immergleichen, die „récupération“ als Assimi-
lation kreativer, verändernder Kräfte sind Mittel der Wahl der Herrschenden. 
Der Poiesis-Begriff hingegen, zentraler Bestandteil der Metaphilosophie, Ga-
rant für das Innovative, ist elementare Kategorie im Aufruf zur permanenten 
Veränderung. Stadt und Verstädterung sind die überragenden Beispiele dieses 
Wechselspiels, des dialektisch ablaufenden Entwicklungsprozesses. Der Pro-
zess der Urbanisierung in der Moderne kann losgelöst von der Frage nach der 
Tragweite der Trennung zwischen dem Begriff Stadt („cité“) und dem Prozess 
der Verstädterung – Lefèbvre relativiert sie im Nachhinein – betrachtet wer-
den. Als poietischer Ausdruck menschlichen Handelns ist die Stadt nicht nur 
Mittlerin zwischen staatlicher Macht („globale Ebene“) und dem Alltagsleben 

                                              
3  „[…] une idée, un projet un passèrent pour invinciblement révolutionnaires ou 

subversifs, c'est-à-dire qui furent sur le point d’introduire une discontinuité, ren-
trent dans l’ordre, s’y réintègrent et même le ravivent […].“ (Henri Lefèbvre, 
Critique de la vie quotidienne III, p. 105.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

300 

(„private Ebene“), sie wird zum Aktionsfeld, auf dem Konflikte ausgetragen 
werden. Den Großstädten des 21. Jahrhunderts kommt – wenn auch unter zum 
Teil verschiedenen Voraussetzungen und Motivationen – diese Rolle weiter-
hin zu.  

Lefébvres Analyse des Prozesses der Urbanisierung geht über die Rekon-
struktion historisch ablaufender Prozesse hinaus. Mit der Ablehnung des Sys-
tems in der eigenen Philosophie wird die Dialektik als innovativer Denkstil 
begriffen, der der Analyse dienend, sich der Entwicklung anzupassen weiß. 
Die Hypothese als utopische Projektion des zukünftig Möglichen legt die Ba-
sis für die regressiv-progressive Methode. In die Analyse der Urbanisierung 
eingebracht, eröffnen sich Perspektiven, die durch systematisches Denken 
nicht erreicht werden können: Lefèbvre lokalisiert bereits sehr früh aktuelle 
Probleme der urbanen Entwicklung. Er diagnostiziert die Tendenzen zur 
Gleichschaltung und zur Überwachung. Seine Diagnose einer sich rasant, von 
den Bedürfnissen des Menschen losgelöst entwickelnden Technisierung der 
Produktionsbedingungen und des Eingriffs der Technik in den Alltag wirft 
einen aufklärenden Blick auf die zunehmende Entfremdung vom natürlichen 
Lebensrhythmus im urbanen Leben. Die Rhythmustheorie – Lefèbvres letztes 
Werk – versucht dieser Problematik in all ihren Facetten beizukommen. Das 
Plädoyer für ein ursprüngliches Verhältnis zu den Abläufen der Natur bricht 
mit der positiven Bewertung des „Zurückweichens der Naturschranke“4 im 
Zuge der Industrialisierung. Lefèbvre trennt den Prozess der Urbanisierung 
von der Vorstellung, dass im urbanen Raum die Natur als das Außertägliche 
wahrgenommen wird. Der „totale Mensch“ als Gegenspieler wehrt sich gegen 
jede Art der Reduzierung, begreift alle möglichen Erscheinungsformen seiner 
Existenz als überlebensnotwendig und erkennt vor allem in dem genuinen 
Verhältnis zur ‚Natur‘ eine unerschöpfliche Quelle. Lefèbvre entzieht an die-
ser Stelle dem orthodoxen Marxismus den ‚Lebensnerv‘. Er bricht aus den 
traditionellen Schemata, die im Proletariat und einem enggefassten Arbeits- 
und Produktionsbegriff revolutionäres Potential erkennen. Indem er dem 
Menschen eine kreative Rolle in der Gestaltung seines Umfeldes einräumt, 

                                              
4  Der hier auf Karl Marx zurückgehende Begriff der „Naturschranke“ (Vgl. u.a.: 

Karl Marx [156ff], Das Kapital, S. 537.) bekommt erst bei Georg Lukács (Vgl.: 
Georg Lukács [1970] Geschichte und Klassenbewusstsein, S. 371.) die hier an-
visierte Bedeutung. Durch die Arbeit wird aus einem ursprünglich biologischen 
ein menschliches Wesen. Das Biologische im Menschen verschwindet nicht, es 
wird transformiert. „Die Leute können sich heute so wild wie möglich gebärden: 
Zur Essensweise und zur Sexualität der Frühzeit wird keiner der rebellierenden 
Studenten zurückkehren. Wer die reine Sexualität verkündet, verkündet die reine 
Sexualität von 1970 und nicht die irgendeiner Vorzeit. Mit anderen Worten: 
Dieses Zurückweichen der Naturschranke, das wir sehen, ist eine Art Fortschritt, 
ein irreversibler Prozess.“(Georg Lukács [1970], Das Ratesystem ist unvermeid-
lich, in: Spiegel Nr. 17, 1970, S. 153.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

301 

ihn sich selbst kreativ entwickeln lässt, wird die Notwendigkeit einer staatli-
chen Kontrollinstanz abgelehnt. Die ‚anarchistische Provokation‘ hat weitrei-
chende Folgen für den Begriff des Alltagslebens. Jedem Konsolidierungsver-
such widersteht das Alltagsleben als produktives Terrain, auf dem Verschie-
denheit und Diversität („différence“) tragende Elemente eines positiv zu ge-
staltenden Urbanisierungsprozesses sind. Diese Vorstellung einer qualitativen 
Veränderung des Alltäglichen beinhaltet in Anlehnung an Fourier und Marcu-
se eine Neudefinierung des Begriffspaares Arbeit und Freizeit. 

Der Raum als Produkt eines komplexen Netzwerkes unterschiedlicher 
Agentia lenkt den Blick sowohl auf das sich verändernde soziale Beziehungs-
gefüge wie auf die Gestaltungsmöglichkeiten des Raumes innerhalb des Ur-
banisierungsprozesses. Mit einer erweiterten Analyse steht Lefèbvre am Ur-
sprung der Raumtheorien, die fester Bestandteil vor allem sozialwissenschaft-
lichen Wissens sind.5 Die Gleichzeitigkeit der Ebenen in der lefèbvreschen 
Raum-Triade – räumliche Praxis, Repräsentationen von Raum, Räume der 
Repräsentation – lassen den Raum nicht länger passiv erscheinen, als Contai-
ner, in dem vielfältiger Inhalt vielfältigster Art gelagert ist, sondern als Pro-
dukt ständig variierender Netzwerke. Die Einbindung der Dynamik der Ur-
bansierung und die parallel verlaufende Analyse von Entwicklungsstrukturen 
erlauben, den globalen Verstädterungsprozess in korrespondierende Räume zu 
teilen, die das Wechselspiel der „Formanten“, die sich auf den Raum als 
wahrgenommen („perçu“), konzipiert („conçu“) und gelebt („vécu“) bezie-
hen, wiederspiegeln. Der Leib als primäres Erfahrungsmedium ermöglicht 
Zugang zu einer Raumproduktionen jenseits kapitalistischer Produktionsme-
chanismen. Im abstrakten Raum formiert sich ein Widerstandspotential, das 
zu genuinen Verhaltens- und Kreationsmustern zurückführen kann. Inwieweit 
diese Prognose sich in der Aktualität bestätigt findet, bleibt Thema, zumal die 
von Lefèbvre genannten „discontinuités“, die Einschnitte in das Alltagsleben, 
die mit der radikalen Veränderung des Bestehenden („les éléments de 
modifications pouvant aller jusqu’au bouleversement de de l’établi“)6 einher-
gehen, in der Aktualität durch die technologische Entwicklung auf dem Feld 
des Informationsaustausches ausgezeichnet sind.  

Die Zentralisierung, elementarer Bestandteil der Urbanisierungsthese, be-
inhaltet den Begriff der Gleichzeitigkeit. Die Implikationen erkennt Lefèbvre 
im Zusammenhang mit dem Situationismus als subversives, kreatives Potenti-
al, das im urbanen Alltagsleben Orte und Situationen zusammenbringt, wech-
selnde Zentren provoziert, Differenzen herausstreicht, die ihrerseits wiederum 
produktiv wirken. Eine Analyse des abstrakten Raumes zeigt bereits erste An-

                                              
5  Zur Geschichte des „spatial turns“ und seiner aktuellen Bestimmung: Jörg Dö-

ring, Trisan Thielmann (2008), Was lesen wir im Raum?  
6  Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 91. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

302 

zeichen, die auf eine „Auflösung des Raumes“, eine „Deterritorialisierung“ 
als Folge technischer Entwicklung hinweisen. Der virtuelle Informationsaus-
tausch ‚delokalisiert‘ die menschlichen Aktivitäten, die vormals städtische 
Raumordnung weicht einer weltumspannenden Zeitordnung.7 Der Begriff der 
Zentralisierung wird durch die aufkommende Netzwerkgesellschaft drama-
tisch erweitert. Die Peripherien sind nicht Vorstädte am Rande der Megapo-
leis, sie sind Brachland jenseits des „Raumes der Ströme“, der die Global Ci-
ties untereinander verbindet, ihnen den zeitgleichen Austausch von Informati-
onen, notwendig für die Organisation von weltweiten Wirtschafts- und Han-
delsverbindungen, sichert. Der „Splintering Urbanism“8 erreicht, unabhängig 
von der Fragmentierung innerhalb eines abgrenzbaren städtischen Raumes, 
globales Ausmaß. Die Grenzen zwischen Ländern weichen den „metropolitan 
corridors“, die Hauptzentren miteinander verbinden, die dazwischenliegenden 
Provinzen ausgrenzen. 

Neben den politisch, soziologisch und geografisch relevanten Komponen-
ten, erkennt Lefèbvre Anfang der achtziger Jahre die Notwendigkeit, das All-
tagsleben um die virtuelle Ebene des Cyberspace – Lefèbvre spricht von „my-
the de l’agora technique“9 – zu erweitern. Der ‚gläserne Mensch‘, nicht nur 
seiner elementaren Freiheiten, vorrangig dem Recht auf Anderssein, beraubt, 
verliert an Erkenntnisfähigkeit, Spontaneität: „l’identité devient abstraite, 
fictive, irréelle; c’est ainsi qu’elle se dégrade.“10 Die „sinnliche Verar-
mung“11, der „dépaysement“12 ist bei Lefèbvre eine Existenzfrage, die er in 
seinem letzten Werk „Eléments de rythmanalyse“ im nostalgischen Nachruf 
auf die Stadt beschwört: Venedig das Paradebeispiel, das Realität und Ideali-
tät verkörpert, die Charakteristika menschlicher Kreation vereint: „la pratique, 
le symbolique, l’imaginaire.“13  

 
„Cette ville [Venise] n’est-elle pas une ville théâtrale pour ne pas dire une ville-
théâtre, où le public et les acteurs sont les mêmes mais dans la multiplicité de leurs 

                                              
7  Vgl.: Paul Virilio: „Die alte Vorherrschaft der räumlichen Gegebenheiten ver-

liert ihre historische Bedeutung und wird ersetzt durch ein Kommunikations-
netz, in dem die Informationen ohne Zeitverzögerung verbunden und bearbeitet 
werden. An die Stelle der früheren industriellen und politischen Struktur tritt al-
so bald eine informationstechnische und metropolitische Organisation, die ge-
bunden ist an die Allmacht der absoluten Geschwindigkeit elektromagnetischer 
Wellen, die Träger unterschiedlicher Signale sind.“ (Paul Virilio [1994], Im 
Würgegriff der Zeit.) 

8  So der gleichlautende Buchtitel von Stephen Graham und Simon Marvin:     
Stephan Graham / Simon Marvin (2001), Splintering Urbanism. 

9  Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 148. 
10  Vgl.: Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 148s.  
11  Vgl.: Richard Sennett (1997), Fleisch und Stein, S. 21 
12  Vgl.: Michel Serres (1994), Die fünf Sinne, S. 345.  
13  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 89s.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION ALS PHILOSOPHISCHE THESE 

303 

rôles et de leurs relations? On imagine ainsi la Venise de Casanova, celle du Senso 
de Visconti, comme la Venise d’aujourd’hui. Ne serait-ce pas parce que se donne 
libre cours dans cet espace une forme privilégiée de civilité et de liberté, fondée sur 
et dans une dialectique des rythmes? Cette liberté ne consiste pas dans le fait d’être 
un libre citoyen dans l’État – mais d’être libre dans la ville hors de l’État. Le pou-
voir politique domine ou plutôt cherche à dominer l’espace [...] les palais, les églises 
ont un sens et un but politiques, les citoyens en détournent [...]. Ainsi l’espace pu-
blic, espace de représentation, devient ‚spontanément‘ lieu de promenades, de ren-
contres, d’intrigues, de pourparlers, de négoces et négociations, il se théâtralise. 
Ainsi se relient à l’espace le temps et les rythmes des gens qui occupent cet es-
pace.“14 

 
Die Stadt als theatrum mundi, für Rousseau Zeichen des Abfalls vom Para-
dies, für Lefèbvre Inbegriff der kreativen Inszenierung des „totalen Men-
schen“ weicht der globalen Vernetzung, die die Menschheit von ihren bis dato 
bekannten Orten, die mit den fünf Sinnen erfahrbar waren, hin zu abstrakteren 
Dimensionen geleitet.15 Lefèbvre versucht in einem nachhaltigen Verhalten 
gegenüber der Natur, in der Notwendigkeit sich als Teil derselben an den von 
ihr vorgegebenen Abläufen zu orientieren, einer Verschiebung der sinnlichen 
Wahrnehmung entgegenzuwirken. Aber „der ‚totale‘ Mensch ‚ist‘ nicht ‚dies‘ 
oder ‚das‘: homo faber, sapiens, ludens, ridens etc. Er ‚ist‘ dies alles und noch 
‚anderes‘, das noch nicht gesagt worden ist, weil es noch nicht erschaffen 
worden ist.“16 François Lyotard formuliert, wie sich die Widersprüchlichkeit 
der Aktualität in dem Begriff der Stadt selbst spiegelt: 
 
„Die Philosophie ist nicht in der Stadt, sie ist die Stadt, die denkt, und die Stadt ist 
die Unruhe des Denkens, das seinen Wohnsitz sucht, während es diesen doch verlo-
ren hat, während es die Natur verloren hat.“17 
 

                                              
14  Henri Lefèbvre, Eléments de rythmanalyse, p. 105s. 
15  Vgl.: Michel Serres (1994), Die fünf Sinne, S. 345. Michel Serres begegnet die-

ser Entwicklung mit dem Neologismus „hominescence“. In Abgrenzung zum 
Begriff „hominisation“, ist die „hominescence“ ein dezisives Moment der 
Anthropogenese. Die Menschen, „Neue Landwirte eines neuen Neolithikums“ 
(Michel Serres [2001], Der Pirat des Wissens ist ein guter Pirat.) entwickeln 
aufgrund der radikalen Umwälzungen in u.a. Technik und Medizin auch ein ver-
ändertes Verhalten zum eigenen Leib: „Qu’est le corps? Réponse: Il n’est pas; il 
était, mais il n’est plus; car il vit désormais sur le mode du possible; seule une 
logique modale permet de l’appréhender; il sort de la nécessité pour entrer dans 
le possible.“ (Michel Serres, [2001], Hominescence, p. 49s.) Dies impliziert 
ebenfalls ein anderes Verhältnis zur Natur. Die Thematik wird essayistisch aus-
gebaut und aktualisiert in: Michel Serres (2009), Temps des crises. 

16  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 324; orig., p. 268. 
17  François Lyotard (1998), Postmoderne Moralitäten. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

304 

Die historische Stadt als Inbegriff menschlicher Kreativität vermittelt zwi-
schen „habitat“ und „habiter“, zwischen Expansionswillkür und Aufrechter-
halten der Natur-Beziehung, zwischen Herrschaftsinteressen und individueller 
Freiheit, zwischen Poiesis und Mimesis. Die ‚moderne Stadt‘, die Megalopo-
lis, ihr Anspruch entspricht den ökonomischen, strukturellen und logistischen 
Forderungen einer den Marktmechanismen untergeordneten Gesellschafts-
form, ‚hintergeht‘ dieses Gleichgewicht.  

Die von Lefèbvre monierten Homologisierungsbestrebungen gewinnen 
durch die Informatisierung des Alltags an Bedeutung. Die philosophische 
These einer nachindustriellen, urbanisierten Gesellschaft, die der Vielfalt der 
menschlichen Natur Rechnung trägt, muss wie der Begriff der Urbanisierung 
erweitert, bzw. revidiert werden. Urbanisierung und Globalisierung über-
schneiden sich, stehen für Segregation, aber auch Veränderung. Demgegen-
über entstehen ein Informationspool und ein Kommunikationsmedium, deren 
Potential auch für Transparenz und Kreativität nutzbar gemacht werden kann. 

Mit dem Bild vom totalen Menschen, der mit den allen ihm zur Verfü-
gung stehenden Sinnen, in engem Kontakt zum Rhythmus, den die Natur vor-
gibt, sich im Rahmen einer sozialen, solidarischen Gemeinschaft kreativ in 
das Alltagsleben einbringt, konkurriert zunehmend der ‚homo technicus‘(bzw. 
‚homo digitalicus‘), der mit Hilfe technischer Entwicklung sich nicht nur von 
tradierten ästhetischen Kategorien wie Raum und Zeit verabschiedet, sondern 
neue evolutionsspezifische Wege einschlägt. Diese Dynamik – „Le temps 
comme tel est irréversible. Impossible, impensable de revenir en arrière“18 – 
erweitert die strategische Hypothese einer urbanisierten Welt, die alle Mög-
lichkeiten der Existenz zusammenführt, die vielfältigen Bedürfnisse in ein 
gemeinsames Zusammenleben integriert um die Dimension vom ‚anderen‘ 
Menschen, dessen sinnlichen Voraussetzungen sich veränderten ‚Lebensum-
ständen‘ anpassen. 

Die elementaren Forderungen wie das Recht auf die Stadt – es beinhaltet 
neben dem menschenwürdigen Wohnen auch eine kreative Teilhabe an der 
Gestaltung des Alltagslebens – und das Recht auf Anderssein sind auch aktu-
ell von sozialpolitischer Relevanz. Die Aufteilung des Raumes, die Problema-
tik Zentrum-Peripherie bestimmen nach wie vor die Urbanismusdebatten. Die 
Konzentrierung der Macht, die Gleichschaltung der Bürger, die drängenden 
ökologischen Fragen bleiben brisante Themen, werden aber in naher Zukunft 
von der grundlegenden Diskussion um die mögliche Entwicklung der Gattung 
Homo überholt werden. Lefèbvre hat viele Aspekte in seinen ‚Stadttexten‘ 
vorskizziert. Den eigenen Anspruch, keinem System zu unterliegen, hat er, 
indem er innerhalb der tradierten Schemata der Mensch-Natur-Beziehung ar-
gumentiert, in letzter Konsequenz gescheut. 

                                              
18  Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 133. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

