translation into German of the 1992 constitution of the Mongolian People's Republic, the
text of the 1986 German-Mongolian agreement on cultural co-operation as well as several
statistical tables on the country's economy and a list of addresses of various commercial
entities in Mongolia and Germany.
Dr. Lax's book is a welcome reader for those seeking quick initial reference on modern
Mongolia and her historical background. Perhaps too much information of merely
ephemeral value has been included: Data such as names of members of the Mongolian
cabinet, of the Mongolian and German ambassadors in either country or prominent official
visitors from both states will naturally soon be out of date, and the same applies to
statistical figures. More importantly, the treatment of Mongolia in the context of "Asian"
politics as intimated by the book's title largely concentrates on relations with (Soviet)
Russia. China, as the other neighbour looming large on the southern borders, and, to a
lesser extent, Japan receive much briefer attention, in chapter 10 on foreign relations
(incidentally, "Mandschukuo”, p. 201, i.e. Manchoukuo [variantly spelled "Mandchou-
kouo" at p. 230], "and China" is not a formula that would be well received on either side
of the Taiwan Strait).
The future course of Mongolian domestic progress and foreign relations will be of
considerable importance to the entire Asian region. Ancient ties, as between the Lamaist
Buddhism of Tibet and the attendant spiritual authority of the Dalai Lama not only in his
homeland but also in a Mongolia where Buddhism has seen a rapid renaissance after the
former Stalinist destruction of that religion, have already revived affinities which might
well be viewed with suspicion in Peking. Economic success of a reforming Mongolia
could also change the country's image in the eyes of those Mongolians in Chinese "Inner
Mongolia", who today are a minority of about three-and-a-half million alongside over
sixteen million Han Chinese. The book under review should serve as a useful work aid to
those who wish to follow developments in Central Asia.

Wolfgang Kessler

Asghar Shirazi

Die Widerspriiche in der Verfassung der Islamischen Republik vor dem
Hintergrund der politischen Auseinandersetzung im nachrevolutioniren Iran
Ethnizitdt und Gesellschaft: Occasional Papers Nr. 32

Verlag Das Arabische Buch, Berlin, 1992, 102 S.

Die Verfassung der Islamischen Republik Iran' ist ein Produkt der Islamischen Revolution
und reflektiert in ihren Widerspriichlichkeiten eine bestimmte Phase des Umbruchpro-

! Vgl. dazu Tellenbach, Untersuchungen zur Verfassung der Islamischen Republik Iran vom 15. No-

vember 1979 (1985).

575

24,01.2028, 18:57:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [/ IEmE—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zesses, in der die Verfechter einer "hierokratischen" Herrschaft der Geistlichkeit, der
welayat-e faqihz, bereits gegeniiber den anderen an der Revolution beteiligten islamisti-
schen und sidkularen Gruppierungen die Oberhand gewonnen hatten, ohne sich ihrer Vor-
herrschaft jedoch schon ganz sicher sein zu konnen. Die Revolution war von duBerst
unterschiedlichen Gruppierungen getragen worden, die allein die Opposition zum Shah-
regime einte: Im Lager der Islamisten standen die "hierokratischen Legalisten", wie der
Verf. sie nennt, liberalen und radikalen islamischen Modernisten gegeniiber. Neben
islamistischen waren auch sdkulare Krifte unterschiedlichster Couleur beteiligt: Kom-
munisten, Sozialdemokraten und Liberale.

Nicht immer klar ist allerdings, welche Widerspriiche der Verfasser genau im Auge hat.
In der Einleitung (S. 7) stellt er neben die Widerspriiche zwischen a) "islamistischen und
nichtislamistisch-sdkularen Komponenten" und b) "islamistisch-hierokratischen und nicht-
islamistisch-nichthierokratischen Bestandteilen" der Verfassung auch solche zwischen
c¢) "ithrem programmatisch-alternativistischen Anspruch und dem inkonsistenten Weg, den
sie zur Verwirklichung dieses Anspruches einschldgt” und d) den Widerspruch zwischen
"ihrem Konsensanspruch und ihrem dissenstrachtigen Gehalt". c) und d) sind aber wohl
eher Folgen der ersten beiden Widerspriiche, die wiederum selbst Ausdruck des voriiber-
gehenden Kompromisses der unterschiedlichen islamistischen und sékularen Oppositions-
gruppen sind, ein KompromiB, aus dem sich die zunehmend einflureicheren "hierokrati-
schen Legalisten" um Khomeini nach und nach verabschiedeten.

Im Mittelpunkt der Darstellung steht daher auch der Widerspruch zwischen "hierokrati-
schen und nichthierokratischen Komponenten der Verfassung", der eine bestimmte
Machtkonstellation auf dem Weg zur Realisierung des hierokratischen Konzepts der
welayat-e fagih widerspiegelt. Zeitlich beschrdnkt sich der Verfasser auf den Entste-
hungsprozel der Verfassung von 1979 und blendet spétere Entwicklungen wie die nach
Khomeinis Tod erfolgten Anderungen von 1989 aus.”

Das von Khomeini bereits 1971 formulierte Konzept der welayat-e fagih stellt das ge-
samte Staatswesen in den Dienst des Islam. Diesen zu definieren und zu konkretisieren,
ihn "operationabel" zu machen, sind — bis zur Riickkehr des Imam — allein die Rechts-
gelehrten berufen, denen daher auch weltliche Herrschaftsbefugnisse zukommen miissen.
Solange es darum ging, die verschiedenen oppositionellen Gruppen gegen das Shahregime
zu einen, distanzierte sich Khomeini von diesen Ideen. Auch ein zuerst unter mageb-
licher Beteiligung sakularer Krifte ausgearbeiteter Verfassungsentwurf zeigte zwar schon
deutlich islamistische Ziige, rdumte den Rechtsgelehrten jedoch keine Sonderstellung ein
und wies die Gesetzgebung aber unmif8verstdndlich einem demokratisch gewihlten Par-

2
Vgl. dazu z.B. Dilger, Die Gewalt des Rechtsgelehrten (walayat al-fagih) im islamischen Recht. Ein

Beitrag zur schiitischen Staatslehre in Iran und ihrer Verankerung in der iranischen Verfassung,
ZvglRwiss 81 (1992), S. 39-62.

3 .
Vgl. dazu Tellenbach, Zur Anderung der Verfassung der Islamischen Republik Iran vom 28. Juli
1989, Orient 31 (1990), S 45-65; Shirazi, Die neuere Entwicklung der Verfassung in der Islami-
schen Republik Iran, VRU 24 (1991), S. 105-122.

576

24,01.2028, 18:57:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [/ IEmE—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lament zu. All das machte die Fiihrungsrolle der Geistlichen in der Revolution fiir die
iibrigen oppositionellen Krifte akzeptabel. Der Islam bot sich als die Opposition einigen-
der Faktor an, weil er fiir weite Bevolkerungskreise Identitdt stiften und sich als unver-
brauchter "dritter Weg" présentieren konnte.

Nach einer kurzen Darstellung der "Islamistischen Komponenten der Verfassung im All-
gemeinen" (I.) zeigt der Verfasser in dem zentralen zweiten Kapitel (II. "Hierokratische
und nichthierokratische Komponenten der Verfassung"), gestiitzt vor allem auf Zeitungs-
artikel, Interviews und Protokolle der Debatten in dem verfassungsgebenden "Experten-
rat", wie es den "hierokratischen Legalisten" gelang, die Verfassungsgebung im revolutio-
ndren Proze3 weitgehend unter ihre Kontrolle zu bringen. Dabei kam ihnen die kompro-
mifbereite, uneinheitliche und unentschlossene Haltung der iibrigen Gruppen zugute,
denen es dennoch zunichst gelang, die vollstindige Umsetzung des Konzepts zu verhin-
demn. Trotz allem wurden der Exekutive und der Legislative in der Verfassung religiose,
mit Rechtsgelehrten besetzte Institutionen zu- und iibergeordnet. Zu nennen sind hier vor
allem das auf Khomeini zugeschnittene Amt des "Fiihrers", der noch iiber dem Staatspra-
sidenten steht, und der "Wichterrat", der mit Verwerfungskompetenz priift, ob die vom
Parlament erlassenen Gesetze Ausdruck der Scharia sind. In weiteren, allerdings eher
kurzen und etwas oberflachlichen Kapiteln, weist der Verfasser auf die nichtislamisti-
schen Bestandteile der Verfassung (III. "Sdkularistische Komponenten der Verfassung")
und auf widerspriichliche AuBerungen zur Wirtschaftsverfassung (IV. "Okonomische
Widerspriiche in der Verfassung) hin.

Die Verfassung von 1979 war, das kann man als Ergebnis der Lektiire festhalten, letztlich
nur eine Etappe auf dem Weg zur Verwirklichung des Konzepts der welayat-e faqih, das
die Verfassung zwar schon stark prigt, dort allerdings noch nicht in Reinform abgebildet
ist. Die weitere Umsetzung dieses Konzepts blieb der politischen Praxis vorbehalten, die
den ProzeB der Auflosung des Verfassungskompromisses einleitete, und die dann am
eigenen Anspruch scheiterte. Letzteres, die Kluft zwischen Anspruch und Realisierbarkeit
der welayat-e faqih, erkennt der Verfasser als weiteren Widerspruch in der Verfassung,
widmet ihm in dem hier anzuzeigenden Werk allerdings nur wenige Zeilen (S. 8§, 94 f.)
und verweist auf eine in Zukunft folgende Untersuchung (S. 10).

Johannes Christian Wichard

Stefan Mair

Kenias Weg in die Mehrparteiendemokratie: Von Uhuru iiber Harambee und Nyayo
erneut zur Uhuru

Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden, 1994, 144 S., DM 34,--

This book on the re-introduction of the multi-party system in Kenya is the first in a series
of studies carried out by the Stiftung Wissenschaft und Politik (SWP) on Africa in an

577

24,01.2028, 18:57:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [/ IEmE—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1995-4-575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

