4. Informationeller Pragmatismus

Ausgehend von der Kritik der empiristischen (naturalistischen) und rationa-
listischen (logisch-mathematischen) Primissen der analytischen Philosophie
durch Seller, Quine und Rorty und einer neuen Lektiire von Kant, Hegel, Heid-
egger und Wittgenstein hat Robert Brandom eine Vision des Neo-Pragmatis-
mus entwickelt, die einen bedeutenden Beitrag zur Philosophie des 21. Jahr-
hunderts darstellt. Brandom versteht sein philosophisches Werk unter Begrif-
fen wie «linguistischer Rationalismus» und «Inferentialismus» und sieht dar-
in eine genuin postmoderne Version des Pragmatismus. Im Folgenden wer-
den wir Brandoms Neo-Pragmatismus kritisch, aber auch anerkennend mit
Latours Akteur-Netzwerk-Theorie vergleichen, die wir, wie oben, als Informa-
tionstheorie interpretiert haben. Das Ergebnis dieser Bemithungen wird sein,
eine Revision des Pragmatismus vorzuschlagen, die sich an der Theorie der
technischen Mediation als fundamentale soziale Praktik und dem Prozess der
Konstruktion von Information orientiert. Wir werden diese Revision des Prag-
matismus «Informationellen Pragmatismus» nennen. Wir werden argumen-
tieren, dass der Informationelle Pragmatismus als ein angemessener philoso-
phischer Ansatz fiir die digitale Transformation und das Verstindnis der glo-
balen Netzwerkgesellschaft angesehen werden kann.

4.1 Wie neu ist der Neo-Pragmatismus?

In einem historischen Uberblick iiber die pragmatistische Tradition un-
terscheidet Brandom (2011) zwischen vier verschiedenen Formen des Prag-
matismus: dem klassischen oder grundlegenden Pragmatismus, dem in-
strumentellen Pragmatismus, dem semantischen Pragmatismus und dem

- am 12.02.2026, 22:41:31.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

methodologischen Pragmatismus.' Allen diesen Formen des Pragmatismus
gemeinsam sind bestimmte Grundannahmen, die sich um das gruppieren
lassen, was Brandom das «Abgrenzungsproblem» (demarcation problem) nennt.
Dabei handelt es sich um das Problem der klaren Abgrenzung oder Unter-
scheidung dessen, womit sich die Philosophie beschiftigt, von dem, was nicht
zum eigentlichen Gegenstand der Philosophie gehort. Brandom beginnt sein
Hauptwerk Making it Explicit (1994) nicht mit der Frage nach Sein, Sinn und
Welt, die die frithen griechischen Philosophen leitete, sondern mit der Frage,
wer «wir» sind. Das betreffende «Wir» ist das menschliche Subjekt. Die grund-
sdtzliche Entscheidung, die Philosophie auf das wissende Subjekt zu griinden,
ist typisch modern und stellt Brandom fest und unausweichlich in die Tra-
dition der Aufklirung, die er, interessanterweise, ausdriicklich iberwinden
will. Vor der Moderne konnte kein Philosoph ernsthaft das menschliche Sub-
jekt als erstes philosophisches Prinzip, als arché, in Betracht ziehen, dessen
Verstindnis die philosophische Aufgabe schlechthin ist. Fiir Brandom jedoch
ist das autonome rationale Subjekt die einzig glaubwiirdige Losung des Ab-
grenzungsproblems. Die Frage, wie man den eigentlichen Gegenstand der
Philosophie abgrenzen und definieren kann, fithrt fiir Brandom unweigerlich
zum «Wir», das tiber sich selbst philosophiert.

Die Abgrenzung besteht darin, diese Geschépfe, d.h. «<uns», als «sapiens»
im Gegensatz zu anderen Geschopfen zu definieren, die lediglich «empfin-
dungsfihig» sind. Das menschliche Subjekt ist wesentlich «sapiens» und
nicht nur «sentient», weil nur Homo sapiens sprechen, denken und Begrifte
in Sitzen verwenden kann. Was bedeutet es, intelligent und nicht nur emp-
findungsfihig bzw. «sentient» zu sein? Brandom nennt drei charakeeristische
Merkmale der Intelligenz: Vernunft, Wahrheit und logisches Denken (infe-
rence). Keine dieser vermeintlich abgrenzenden Eigenschaften kann jedoch
die Aufgabe erfiillen, die Brandom ihnen zuweist. Vernunft oder Rationa-
litdt geht auf die altgriechische Idee des nous zuriick. Nous war aber fiir die
alten Griechen nicht nur blof eine Fihigkeit des Homo sapiens, sondern ein
Prinzip der Weltordnung, das in allen Wesen vorhanden war. Betrachtet man
den anderen bedeutenden griechischen Begrift des logos, der ebenfalls zu
den modernen Vorstellungen von Vernunft beigetragen hat, so konnte man
Aristoteles dahingehend interpretieren, dass er vom Menschen als dem Tier
spricht, das den logos besitzt. Wie Heidegger jedoch hervorhob, bedeutete logos

1 Brandom spricht auch von «normativem Pragmatismus», der sich auf das Verstandnis
sozialer Praktiken als normgeleitete Aktivititen bezieht.

- am 12.02.2026, 22:41:31.


https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

urspriinglich sammeln und bewahren und konnte auf alle Wesen angewendet
werden. Heidegger deutet an, dass die aristotelische Formulierung zoon logon
echon, das Tier, das den logos besitzt, auch bedeuten kénnte, dass es der logos
ist, der den Menschen besitzt, und nicht andersherum. Wie wir in unserer
Phinomenologie der Steinaxt gesehen haben, waren Hominiden mindestens
drei Millionen Jahre vor dem Auftauchen des Homo sapiens damit beschiftigt,
Dinge zu Akteur-Netzwerken zusammenzufiigen. Es scheint, dass Brandoms
moderne Beschrinkung von nous oder logos auf Homo sapiens willkiirlich und
unbegriindet ist.

Die gleichen Vorbehalte ergeben sich hinsichtlich der zweiten wichtigen
Abgrenzungseigenschaft, das logische Denken (inference). Fiir Brandom liegt
die Bedeutung der logischen Schlussfolgerung in einer besonderen «Kraft» der
Vernunft, die das Sprechen und Handeln an die logischen Implikationen und
materiellen Konsequenzen der Begriffsverwendung bindet. Homo sapiens be-
wegt sich in einem «Raum der Griinde» (1994:5) nach dem normativen Zwang
der Vernunft. Dies heifst fir Brandom, dass der Mensch normativ verpflichtet
ist, sich der Kraft des besseren Arguments zu unterwerfen. Aber wir konnen an
dieser Stelle fragen, ob unser armer Hominid, der iiber drei Millionen Jahre vor
dem Homo sapiens eine einzigartige Verbindung mit einem bestimmten Stein
einging, nicht auch durch die Kraft des Sinns gebunden war? Waren nicht der
Stein, die Feinde, das Holz, die Beutetiere und viele andere Dinge in einem
Netzwerk von Assoziationen versammelt, das nicht verschwand, als der Stein
nicht mehr in der Hand gehalten wurde? Ist Sinn nicht eine einzigartige Kraft
(logos), die das Akteur-Netzwerk der Steinaxt zusammenhielt, jenseits des epi-
sodischen Gebrauchs von Werkzeugen, wie er fiir Tiere charakteristisch ist? Es
wiirde mehr als drei Millionen Jahre dauern, bis diese Kraft vom Sinn oder das,
was wir als Kraft des Vernetzens bezeichnet haben, die Dinge zu sammeln und
in einer bestimmten Ordnung zu erhalten, in die komplexen Zeichennetzwer-
ke aufgenommen wiirde, die der Homo sapiens entwickelte und die wir heute
als Sprache bezeichnen. Es besteht natiirlich kein Zweifel, dass das, was Bran-
dom als Inferenz bezeichnet, eine Kraft ist, die den menschlichen Sprachge-
brauch im Raum der Griinde leitet. Es besteht jedoch auch kein Zweifel daran,
dass diese Kraft weit iiber die Arten des Sprachgebrauchs hinausgeht, denen
die modernen analytischen Philosophen Prioritit einrdumen, und dass diese
Kraft nicht als ausschlief3licher Besitz des Homo sapiens beansprucht werden
kann.

Schlieflich verliert der abgrenzende Wahrheitsbegriff, den auch Brandom
als charakteristisch menschlich vorschligt, seine humanistische und subjekti-

- am 12.02.2026, 22:41:31.

147


https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

vistische Konnotation, wenn man sich Heideggers Interpretation der altgrie-
chischen Idee der aletheia in Erinnerung ruft. Fiir Heidegger, und fiir die alt-
griechischen Denker, ist Wahrheit als die Enthilllung des Seins zu verstehen,
das In-Erscheinung-Treten aus dem Sein heraus, das sich in dieser Enthiillung
selbst zuriickzieht. Brandom bleibt im modernen Rahmen des Subjektivismus
und fest in der analytischen Tradition der Sprachphilosophie, wenn er diesen
reichhaltigen Wahrheitsbegriff auf die Festlegung von propositionalen Wahr-
heitsbedingungen reduziert.

Trotz der Schwierigkeiten, die Brandom mit seiner modernen subjektivis-
tischen Abgrenzungsstrategie hat, stellt er die richtigen Fragen, wenn es dar-
um geht, das Grundprogramm des Pragmatismus zu definieren. Bevor das Ab-
grenzungsproblem durch die Beschrinkung der Sinnkonstruktion auf die lin-
guistischen Praktiken des Homo sapiens vorschnell gelost wird, kénnte man
eine andere, viel weitergehende Frage stellen: «Was miisste wahr sein — nicht
nur fiir die wunderlichen Menschen auf der anderen Seite des Flusses, son-
dern auch fir Schimpansen, Delphine, gasférmige Auferirdische oder digi-
tale Computer (Dinge, die sich in vielerlei Hinsicht von uns unterscheiden) —,
damit sie dennoch korrekt zu uns gezahlt werden?» (Brandom 1994:4). Um die-
se Frage zu beantworten, schligt Brandom vor, «dass wir uns mit Bedingun-
gen befassen sollten, die zugleich abstrakter und praktischer sind und die das
betreffen, was wir tun konnen» (ebd.). Seine Schlussfolgerung: «Von Kandi-
daten, die als zu uns gehorend anerkannt werden wollen, sollte verlangt wer-
den, dass sie nur die grundlegenden Fihigkeiten teilen, die die Teilnahme an
den zentralen Aktivititen ermoglichen, durch die wir uns (dadurch) definie-
ren» (ebd.). Wir wissen bereits, was diese Fihigkeiten laut Brandom sind. Sie
sind die linguistischen Praktiken des autonomen rationalen Subjekts der mo-
dernen Philosophie. Aber diese Antwort ist vielleicht zu voreilig. Sie ibersieht
die Tatsache, die wir oben ausfithrlich erortert haben, dass Hominiden schon
mindestens drei Millionen Jahre vor dem Auftauchen des Homo sapiens Stein-
werkzeuge herstellten und in Akteur-Netzwerken existierten, die aus Infor-
mationen bestanden. Dariiber hinaus konnte man anmerken, dass es noch et-
wa dreihunderttausend Jahre dauerte, bis der Homo sapiens auf die Idee kam,
sich selbst als autonomes rationales Subjekt zu verstehen. Aus philosophischer
und historischer Sicht bietet das, was wir oben als technische Mediation be-
schrieben haben, eine bessere Antwort auf Brandoms Frage, was die Akteu-
re tun kénnen miissen, um an Sinn teilzuhaben. Technische Mediation kon-
struiert Akteur-Netzwerke, indem sie Informationen konstruiert, d.h. die As-
soziationen oder Relationen zwischen den Akteuren in einem Netzwerk, aus

- am 12.02.2026, 22:41:31.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

denen die Akteure erst als das hervorgehen, was sie sind. Technische Mediati-
on ist nicht die Titigkeit des Homo sapiens, sondern aller Dinge, die auf ihre
Weise an der Konstruktion von Akteur-Netzwerken beteiligt sind. Schlief3lich
hat auch der Stein etwas getan, um eine Axt zu werden. Dariiber hinaus ha-
ben auch die Feinde, die Beute, das Holz, die Hand und der Arm jeweils etwas
getan. Alle Akteure in einem Netzwerk sind Agenten. Alle Akteure tun sym-
metrisch etwas, sodass Information entsteht. Dies impliziert, dass Bedeutung
nicht auf Kognition reduziert werden kann, wie Brandom annimmt.

Was istes, das uns so besonders macht? Die hier zu untersuchende Antwort—
eine traditionelle, um genau zu sein—ist, dass wir uns durch Fahigkeiten aus-
zeichnen, die im weitesten Sinne kognitiv sind. Unsere Transaktionen mit
anderen Dingen und miteinander bedeuten uns in einem besonderen und
charakteristischen Sinne etwas, sie haben fir uns einen begrifflichen Inhalt,
wir verstehen sie auf eine bestimmte Art und Weise und nicht anders. (Bran-
dom 1994:4)

Die Dinge bedeuten uns etwas, weil sie als Information existieren, nicht weil
wir sie durch kognitive Akte erzeugen. Als unser armer Hominid vor drei Mil-
lionen Jahren diesen speziellen Stein aus einem Flussbett aufhob und begann,
ihn auf eine Weise zu handhaben, die der Stein nahelegte und forderte, und
ihn auf eine Weise zu benutzen, die Feinde, Beute, Holz und viele andere Din-
ge ermoglichten, entstand ein Akteur-Netzwerk, in dem nicht nur eine Axt,
sondern auch ein Jager, ein Krieger, ein Baumeister zum ersten Mal ins Da-
sein traten und so zusammengefithrt und bewahrt wurden, dass das Netzwerk
selbst dann bestehen blieb, als der Stein fallen gelassen wurde. Sinn ist nicht
erst dann entstanden, als Homo sapiens mehr als drei Millionen Jahre spiter
syntaktisch wohlgeformte Sitze machte. Technische Mediation ist das, was al-
le Wesen tun miissen, um in die Welt des Sinns und des Seins einzutreten. Die-
se Welt kann nicht mit Brandoms Raum der Griinde gleichgesetzt werden. Als
Antwort auf Brandoms Frage behaupten wir, dass es das grundlegende und
urspriingliche Wirken von Sinn ist, das der Pragmatismus erforschen und be-
schreiben muss, um zu sagen, was es ist, dass «wir» — einschlielich aller Ak-
teure — tun, damit Sinn entsteht.

Die Wahl des wissenden Subjekts als das eigentliche Anliegen der Philoso-
phie hat zur Folge, dass die Welt in Subjekte und Objekte unterteilt wird. Das
Subjekt ist ein Subjekt, gerade weil es ein Objekt kennt. Das Objekt des Wis-
sens ist die Welt der Dinge in Natur und Kultur. Das Wissen um natiirliche Ob-

- am 12.02.2026, 22:41:31.

149


https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

jekte ist die Domine der Naturwissenschaften, wihrend das Wissen um kul-
turelle Objekte die Sozialwissenschaften definiert. Die allgemeinen Merkmale
des Wissens selbst zu kennen, unabhingig davon, was der Gegenstand ist, ist
die Aufgabe der Philosophie. Das moderne Denken basiert auf der metaphy-
sischen Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt, die, einmal getroffen,
die Philosophie dazu verpflichtet, das Problem zu 16sen, wie die beiden wieder
zusammengefiigt werden kénnen, wie das Subjekt das Objekt erkennen kann
und wie das Objekt «objektiv» erkannt werden kann, d.h. als ein vom Subjekt
unabhingiges Objekt.

Die Einordnung des Pragmatismus in die typische Subjekt/Objekt-Dicho-
tomie der Moderne hat Konsequenzen fiir die Art und Weise, wie das prag-
matistische Programm der Ableitung von semantischer Bedeutung aus sozia-
len Praktiken und nicht aus der unmittelbaren Intuition von Ideen oder deren
Abstraktion aus empirischen Sinneseindriicken zu konzipieren ist. Brandom
verortet die vier von ihm beschriebenen Formen des Pragmatismus innerhalb
des modernen Subjekt/Objekt-Rahmens und sieht sich daher gezwungen, ob-
jektives Wissen tiber Dinge zu erkliren, das aufsozialen Praktiken des Sprach-
gebrauchs beruht. Die Hauptfrage all dieser Ansitze des Pragmatismus ist der
normative Status der Dinge, d.h. der objektiven Welt, iiber die wir sprechen.
Die moderne Philosophie von Descartes und Kant bis heute hat dieses Pro-
blem im Sinne von Reprisentation und Referenz verstanden. Da die Welt in
Subjekte und Objekte unterteilt ist, «reprasentieren» die Subjekte die Objekte
fiir das Erkennen und konstruieren so ein Wissen, das sich auf die Welt «be-
zieht». Wenn die reprisentative und referenzielle Beziehung zwischen Sub-
jekt und Objekt, wie der Pragmatismus vorschldgt, im Sinne von normgeleite-
ten sozialen Praktiken des Sprachgebrauchs verstanden wird, kann die Objek-
tivitit der Welt nicht einfach gegeben sein; sie muss in bestimmten Formen
des Sprachgebrauchs normativ konstruiert werden. Wenn die erste Aufkla-
rung darin bestand, die Freiheit des autonomen rationalen Subjekts anzuer-
kennen, die sozialen Normen, an die es sich im praktischen Handeln bindet, zu
«instituieren», so postuliert Brandom im Anschluss an Rorty eine «zweite Auf-
klarung» (2011:35ft.), in der nicht nur Normen, die das Handeln regeln, durch
das autonome Subjekt instituiert werden, sondern auch Normen des Erken-
nens. Mit anderen Worten: Der Pragmatismus muss spezifische Formen des
Sprachgebrauchs beschreiben, die es den Objekten irgendwie erlauben, «Au-
toritit» iiber die Subjekte zu haben, sodass die Subjekte den Objekten gegen-
itber normativ verantwortlich werden. Die Frage, die der Pragmatismus be-

- am 12.02.2026, 22:41:31.


https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

antworten muss, lautet: Wie kann die «Autoritit» der Dinge mit der Autoritit
gesellschaftlich akzeptierter normativer Institutionen gleichgesetzt werden?
Fir den klassischen oder fundamentalen Pragmatismus, der von Peirce,
James und Dewey vertreten wird, ist der normative Status der Dinge eine
Funktion dessen, was im Rahmen des adaptiven Verhaltens eines Organismus
gegeniiber seiner Umwelt allgemein verstanden werden kann. Kognition ist
adaptives Lernen, bei dem ein System intern Informationen auf der Grundlage
von Perturbationen aus der Umwelt konstruiert. Wenn diese Informationen
«gut» konstruiert sind, kann das System seine Autopoiesis fortsetzen, das
heifit, es bleibt lebensfihig.” Die klassischen Pragmatisten interpretieren
die Operationen eines solchen lebensfihigen Systems als «Gewohnheiten».
Gewohnbheiten sind kognitive Verhaltensregelmifigkeiten, die als «Wissen»
gelten, solange sie instrumentell «funktionieren». Die typische pragmatis-
tische Maxime, dass «Wahrheit das ist, was funktioniert» (F.C.S. Schiller),
findet in dieser Idee ihre theoretische Grundlage. Die Umwelt bestimmt iiber
die darwinistische natiirliche Auslese, ob ein sinnvoller Inhalt «funktioniert»,
d.h. so funktioniert, dass die Ziele des Organismus erreicht werden. Kogni-
tion wird instrumentell verstanden als Werkzeug, um die Autopoiese eines
Systems aufrechtzuerhalten. Natiirlich haben Peirce, James und Dewey nicht
von Autopoiese und Systemen gesprochen. Brandom stellt fest, dass sich
die klassischen Pragmatiker in ihrer Philosophie an der Wissenschaft ihrer
Zeit orientierten: Darwin'sche Biologie und statistische Mechanik. Obwohl
Brandom sich nicht auf die Systemtheorie bezieht, sind all diese Ideen in die
allgemeine Systemtheorie mittlerweile eingeflossen.> Wie wir oben bei der
Erorterung von Luhmanns Theorie sozialer Systeme festgestellt haben, st6t
die Idee von Sinn als System auf das Problem, zu erkliren, wie die system-
konstitutive Differenz zu einer Umwelt erklirt werden kann, wenn Sinn keine
Aufenseite hat, keine Umwelt, von der sich das System abgrenzen und die
erfolgreichen Anpassungen selegieren kénnte. Wie konnte Nicht-Sinn, d.h.

2 «Der klassische Pragmatismus versuchte, individuelle Anliegen und Uberzeugungen
im Hinblick auf ihren Nutzen fiir die Verfolgung allgemeiner Ziele zu bewerten. [..].
[Dies] steckt die diskursive Praxis in eine Kiste mit Werkzeugen und siehtihren Sinnin
ihrer Niitzlichkeit als Mittel, um zu bekommen, was wir wollen.» (Brandom 2011:76)

3 Ohne auf die systemtheoretischen Entwicklungen seit dem Aufkommen der Kyberne-
tik und der Informationstheorie, der Selbstorganisation und der Theorie der Autopoie-
sis, deren Hauptvertreter Luhmann ist, einzugehen, verweist Brandom en passant auf
die erste paradigmatische kybernetische Maschine, den Regler der Dampfmaschine,
und auf den typischen Zyklus des adaptiven Lernens.

- am 12.02.2026, 22:41:31.

151


https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

die natiirliche Umwelt, selegieren, was als erfolgreicher Sinn gilt? Welche Um-
welt kann bestimmen, ob eine Weltanschauung, eine Religion, eine politische
Ideologie oder eine kulturelle Schépfung, einschliefdlich der Wissenschaft,
«lebensfihig» ist? «Funktioniert» das Christentum zum Beispiel besser als der
Islam oder der Buddhismus? «Funktioniert» die Demokratie besser als der
Autoritarismus? «Funktioniert» der Pragmatismus besser als die Phinomeno-
logie, die Hermeneutik, der Existenzialismus oder der Post-Strukturalismus?
Funktioniert die Stringtheorie besser als die Multiverstheorie, die Quantum-
Loop-Gravitation oder die modifizierte Newtonsche Dynamik? Selbst Fragen
der sogenannten wissenschaftlichen «Fakten» sind prinzipiell offen fiir Revi-
sion und Neuinterpretation und, wie wir weiter unten sehen werden, sozial
konstruiert. Dieses Problem stellt sich dem klassischen Pragmatismus mit
seinen naturalistischen und darwinistischen Annahmen.

In diesem Zusammenhang stellt Brandom fest, dass das Abgrenzungspro-
blem notwendigerweise mit zwei anderen Problemen zusammenhingt: dem
Problem der Emergenz, d.h. wie Kultur aus der Natur, Sprache aus Nicht-
Sprache, Sinn aus Nicht-Sinn entsteht, und zweitens, wenn man von einer
grundlegenden Kontinuitit ausgeht, dass Kultur, Sprache und Sinn irgendwie
aus der Natur, Nicht-Sprache und Nicht-Sinn entstehen, wie kann man dann
die enorme Diskontinuitit zwischen Natur und Kultur, Sprache und Nicht-
Sprache, Sinn und Nicht-Sinn erkliren? Um ein erfolgreiches philosophisches
Programm zu sein, muss der Pragmatismus diese drei Probleme l6sen. Der
klassische Pragmatismus mit seinen darwinistischen Annahmen begiinstigt
die Kontinuitit zwischen Natur und Kultur auf Kosten einer unzureichenden
Erklirung, warum oder wie sich Sprache und Kultur so sehr von der Natur
unterscheiden. Der klassische Pragmatismus privilegiert das Emergenzpro-
blem gegeniiber dem Diskontinuititsproblem. Je mehr der Pragmatismus
«naturalistisch» ist, desto mehr wird Kontinuitit zwischen Natur und Kultur
betont. Ein Ergebnis dieses Naturalismus ist, dass es schwierig wird, die Dis-
kontinuitit, d.h. die Einzigartigkeit der Sprache, zu erkliren. Im Gegensatz
zum Naturalismus des klassischen Pragmatismus und unter Bezugnahme
auf die linguistische Wende in der Philosophie plidiert Brandom fiir einen
«Rationalismus» im Gegensatz zum Naturalismus. Das pragmatistische Pro-
gramm muss eindeutig und unausweichlich im Bereich der Sprache, der
Vernunft und des rationalen Denkens (Inferenz) angesiedelt werden. Nach
der linguistischen Wende in der Philosophie ist Brandom iiberzeugt, dass
der Pragmatismus nicht hinter die Sprache zurtickgehen und an das adaptive
Verhalten eines autopoietischen, operativ und informationell geschlossenen

- am 12.02.2026, 22:41:31.


https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

Systems im evolutiondren Rahmen von Variation und Selektion appellieren
kann. Die Sprache ist kein Werkzeug, kein Instrument fiir irgendwelche
auflersprachlichen Ziele. Wenn die Sprache einmal entstanden ist, gibt es
keinen Weg zuriick zu einer naturalistischen Position. Die einzige Option ist
der Rationalismus. Daher schligt Brandom vor, einen Neo-Pragmatismus
zu vertreten, der den klassischen Pragmatismus zu einem «linguistischen
Rationalismus» weiterentwickelt.

Das entscheidende Motiv, den Rationalismus dem Naturalismus vorzu-
ziehen, liegt bei Brandom in der Priorisierung des Abgrenzungsproblems. Fiir
Brandom (2011:29) ist es «klar, dass das Scharnier, das die Themen Emergenz
und Hebelwirkung verbindet, die Frage der Abgrenzung ist». Die Abgren-
zung des Gegenstandes der Philosophie als Intelligenz oder Vernunft und die
Gleichsetzung von Intelligenz mit spezifischen Formen des Sprachgebrauchs
wie Inferenz, Wahrheitsanspruch und Argumentation schliefdt den biologi-
schen Naturalismus der klassischen Pragmatiker zu Recht aus. Wenn man
jedoch, wie oben dargelegt, der Emergenzfrage den Vorrang einrdumt und
Abgrenzung und Hebelwirkung von einer adiquaten Theorie der emergenten
Ordnung abhingig macht, besteht keine Notwendigkeit, zwischen Natura-
lismus und Rationalismus zu wihlen. Eine Theorie der Emergenz, die mit
den begrifflichen Ressourcen der allgemeinen Systemtheorie ausgestattet
ist, wie Komplexitit, Selbstorganisation und Ebenen emergenter Ordnung,
stellt Sinn als eine Ebene emergenter Ordnung dar, die iiber der Materie und
dem Leben steht. Hohere Ebenen der emergenten Ordnung integrieren die
niedrigeren Ebenen, sodass das Leben mit der Materie Dinge tut, die die
Materie nicht tun kann, und Sinn Dinge mit der Materie und dem Leben tut,
die keiner von beiden allein tun kann. Nachdem Sinn entstanden ist, was wir
in unserer Geschichte iiber den Hominiden und die Steinaxt zu beschreiben
versucht haben, gibt es kein Zuriick mehr hinter Sinn. Die ganze Welt ist
eine Sinnwelt. Natiirlich ist Sinn, verstanden als eine Ebene emergenter Ord-
nung, nicht gleichzusetzen mit dem Homo sapiens oder jenen kognitiven und
sprachlichen Fihigkeiten, die moderne analytische Philosophen hervorheben.
Sinn ist viel breiter und umfassender als der vom «Rationalismus» umgrenzte
Bereich der Realitit. In der Tat ist die Unterscheidung zwischen Naturalismus
und Rationalismus selbst eine bestimmte Unterscheidung, die fiir bestimmte
Zwecke verwendet wird. Dass der Pragmatismus notwendigerweise an diese
Unterscheidung gebunden ist, sodass Pragmatisten wihlen miissen, ob sie
Naturalisten oder Rationalisten sind, ist hochst fragwiirdig. Wenn man sich
nicht zwischen Naturalismus und Rationalismus entscheiden muss, und

- am 12.02.2026, 22:41:31.

153


https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

wenn das Abgrenzungsproblem durch eine Theorie der emergenten Ordnung
gelost wird, in der Sinn Materie und Leben integriert, wo bleibt dann der
Pragmatismus?

Bevor wir versuchen, diese allgemeine Frage nach dem Status des Pragma-
tismus zu Beginn des 21. Jahrhunderts zu beantworten, indem wir eine Theorie
des Informationellen Pragmatismus vorschlagen, wollen wir kurz auf die anderen
Formen des Pragmatismus eingehen, die Brandom in der Tradition ausmacht.
Im Rahmen der linguistischen Wende und der analytischen Philosophie und
auf der Grundlage der von Charles Morris (1938) eingefiihrten Klassifizierung
der Sprache in Syntax, Semantik und Pragmatik verortet Brandom das, was er
als «methodologischen Pragmatismus» und «semantischen Pragmatismus»
bezeichnet. Der methodologische Pragmatismus geht davon aus, dass die
Pragmatik, d.h. der Sprachgebrauch, gegeniiber der Semantik, d.h. der Be-
deutungskehre, eine erklirende Prioritit hat. Die bevorzugte Methode des
Pragmatismus ist nunmehr, Wittgenstein zu folgen, der sagte, frag nicht nach
Bedeutung, sondern nach Gebrauch. Semantische Inhalte sind Konstrukte
des Sprachgebrauchs. Obwohl Brandom Dummett, Quine und Sellars als
Vertreter des methodologischen Pragmatismus anfiithrt, geht der Gedanke,
dass semantische Bedeutung auf dem Sprachgebrauch beruht und aus diesem
hervorgeht, auf Wittgenstein zuriick. Der methodologische Pragmatismus
geht davon aus, dass «der Sinn unserer Rede dariiber, was wir meinen oder
glauben, in dem Licht zu finden ist, das sie auf das, was wir tun, auf unsere
Gewohnheiten, unsere Praktiken [..] wirft», wihrend der semantische Prag-
matismus davon ausgeht, «dass alles, worauf man sich berufen kann, um die
Bedeutung unserer Auerungen und den Inhalt unserer Uberzeugungen zu
erkliren, die Rolle ist, die diese Auflerungen und Uberzeugungen in unseren
Gewohnheiten und Praktiken spielen» (2011:71). Beide Formen des Pragmatis-
mus betonen das Primat des Sprachgebrauchs und dass der Gebrauch einer
Sprache als soziale Praktik zu verstehen ist. Das bedeutet, dass fiir den Prag-
matismus nach der linguistischen Wende der Gegenstand der Philosophie
praktische Aktivititen sind, die wesentlich regelgeleitet sind; das heifit, sie
sind nur in normativen Begriffen verstindlich. Der Pragmatismus ist daher,
wie Brandom betont, notwendigerweise ein «<normativer Pragmatismus».

Was ist die spezifisch normative Sprache, die geeignet ist, die sozialen
Praktiken zu beschreiben, die der Pragmatismus als Grundlage der seman-
tischen Bedeutung ansieht? Erinnern wir uns daran, dass Brandom die
Abgrenzungsfrage nicht wie Descartes in Bezug auf das «Ich», sondern wie
Hegel in Bezug auf das «Wir» stellt. Der Raum der Griinde ist kein privater,

- am 12.02.2026, 22:41:31.


https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

individueller, subjektiver Raum, sondern ein Raum der sozialen Interaktion,
des intersubjektiven Gebrauchs der Sprache, die Domine des «Wir». Wie
oben in unserer Diskussion iiber das autonome rationale Subjekt erwihnt,
bedeutet die einfache Ausweitung der Subjektivitit vom Ich zum Wir, vom
Individuum zur historischen Gemeinschaft, wie Hegel vorschlagt, nicht, dass
man das Terrain des modernen Denkens oder des Subjektivismus verlassen
hat. Wire dies der Fall, wire Brandoms zweite Aufklirung itberhaupt keine
«Aufklirung». Es ist daher nicht iiberraschend, wenn die normative Sprache,
die Brandom zur Beschreibung der sozialen Praktiken, aus denen semantische
Bedeutung entsteht, filr angemessen hilt, von sozialen Rollen spricht, also
von Positionen oder Status, die Individuen in der Gesellschaft einnehmen.
Soziale Status sind gleichzeitig «Verpflichtungen» und «Anspriiche», denn
einen bestimmten Status zu haben, zum Beispiel Lehrer, Arzt oder Richter zu
sein, ist eine Verpflichtung, die man eingeht, und die den Inhaber der Position
zudem berechtigt, bestimmte Titigkeiten auszuiiben. Ein Lehrer zum Beispiel
verpflichtet sich zur Ausiibung des Lehrerberufs und ist auch berechtigt, in
einer Schule zu unterrichten. Wie Goffman gezeigt hat, bringt die etablierte
soziale Rolle eines Lehrers ein Skript mit sich, nach dem ein Lehrer handeln
sollte. Bei diesem Skript handelt es sich um eine Reihe normativer Regeln,
die festlegen, was Lehrer tun sollten. Diese Regeln definieren, was ein Lehrer
ist. Der Lehrer ist an diese Regeln gebunden und hat auch das Recht, entspre-
chend zu handeln und von den Schiilern als Lehrer akzeptiert und anerkannt
zu werden. Die Schiiler sind verpflichtet, auf das zu achten, was der Lehrer
sagt, und nicht zu lirmen oder den Unterricht zu stdren. Normgesteuerte
soziale Praktiken sind solche Praktiken, die sich in Form von Verpflichtungen
und Anspriichen beschreiben lassen.

Der normative Pragmatismus beschreibt nach Brandom jene Verpflich-
tungen und Anspriiche, die einen privilegierten Sprachgebrauch kennzeich-
nen. Brandom (2011:114) nennt diesen primiren Sprachgebrauch das Spiel des
«Gebens und Fragens nach Griinden». Die Verpflichtungen und Anspriiche,
die die normativen Regeln dieses Sprachspiels ausmachen, sind inferenti-
elle Kompatibilitit und Inkompatibilitit, oder was Brandom wie gesagt das
Spiel des Gebens und Fragens nach Griinden nennt, was sehr an die Haber-
mas’sche Beschreibung des argumentativen Diskurses erinnert. Obwohl die
Idee eines Sprachspiels als regelgeleitete Aktivitit von Wittgenstein stammyt,
folgt Brandom nicht Wittgenstein, wenn er behauptet, dass der inferentielle
Sprachgebrauch eine einzigartige erklirende und philosophische Prioritit
hat. Er behauptet ausdriicklich, Kant zu folgen, der die kognitiven T4tigkei-

- am 12.02.2026, 22:41:31.

155


https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ten des Menschen im Bereich der Freiheit zusammen mit den praktischen,
moralisch geregelten Titigkeiten ansiedelte. Es ist die Kraft der inferentiellen
Konsequenz und des Widerspruchs, die das Spiel des Gebens und Fragens
nach Griinden normativ leitet. Fiir Philosophen ist es freilich wichtig, die
Bedeutung von Begriffen zu explizieren, indem sie untersuchen, welche an-
deren Begriffe von einem bestimmten Begrift impliziert werden oder ihm
widersprechen. Fiir Philosophen besteht das Tagesgeschift darin, gute Argu-
mente zu finden. Fiir die meisten Menschen und in den meisten Situationen
ist dies jedoch nicht der Fall. Brandoms Inferentialismus oder linguistischer
Rationalismus versucht, semantische Bedeutung in all ihren Formen auf den
besonderen Gebrauch der Sprache zu griinden, der logische und materielle
Schlussfolgerungen oder, kurz gesagt, Argumente beinhaltet. Das ist nicht
das, was Heideggers Zimmermann tat, als er seinen Hammer in die Hand
nahm und an die Arbeit ging. Es war nicht das, was unser Hominid tat, als
er zum ersten Mal einen bestimmten Stein aufhob und an der Konstruktion
des Akteur-Netzwerks der Steinaxt teilnahm. In der Tat ist es nicht das, was
die meisten von uns tiglich tun, wenn wir in viele verschiedene Aktivititen
verwickelt sind. Die eigentiimliche «Kraft» des besseren Arguments ist nur
eine Art von Kraft, die soziale Praktiken unter vielen anderen beeinflusst.*
Auflerdem ist, wie wir weiter unten sehen werden, die «Kraft der Vernunft»
nicht die einzige Kraft, die fiir die Konstruktion einer wissenschaftlichen
«Tatsache» erforderlich ist.

Man kénnte fragen, ob der Pragmatismus notwendigerweise an einen
schlussfolgernden und argumentativen Sprachgebrauch gebunden ist. Gibt
es im pragmatistischen Programm keinen Platz fiir einen grundlegenderen
Begriff des normativen Handelns? Wie konnte eine normativ geleitete Hand-
lungsfihigkeit aussehen, die nicht, wie Brandom, dem Subjektivismus und
Rationalismus der modernen westlichen Philosophie verpflichtet ist? Lassen
wir den modernen Subjektivismus hinter uns und lassen wir uns nicht im
modernen Rahmen gefangen nehmen. Es besteht dann keine Notwendigkeit,
Normativitit im Sinne von Verpflichtung und Anspruch zu verstehen. Die
Grundeinheit der sozialen Praxis muss nicht als ein bestimmter sozialer
Status oder eine bestimmte Rolle verstanden werden, zu der ein Mensch

4 Habermas (1981) hat bekanntlich die Idee vom «zwanglosen Zwang des besseren Ar-
guments» zu einem Prinzip der deliberativen Demokratie erhoben und dabei entge-
genallerempirischen Evidenzangenommen, dass es einen machtfreien Diskurs geben
kann und dass Politik «rational» sein kann und soll.

- am 12.02.2026, 22:41:31.


https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Informationeller Pragmatismus

«verpflichtet» ist und die ihm «Anspriiche» gewihrt, die dann von anderen
durch diskursive Praktiken des Gebens und Fragens nach Griinden entweder
anerkannt oder bestritten werden sollen. Die sozialen Praktiken, die der Prag-
matismus als Grundlage der Bedeutung ansieht, miissen nicht auf das Geben
und Fragen nach Griinden und das Befolgen von Schlussfolgerungsregeln
reduziert werden. Man konnte sich den Pragmatismus als etwas vorstellen,
das nicht auf der Kraft des Arguments beruht, sondern auf der Kraft von
Sinn, der Kraft von Assoziationen, von Vernetzungen und von Information.
Konnte die Kraft des besseren Netzwerks machtiger sein als die Kraft des
besseren Arguments? Eine Form des Pragmatismus in diesem Sinne kénnte
fiir das postmoderne 21. Jahrhundert angemessener sein als Brandoms neo-
pragmatische Moderne.

4.2 Die Dinge als Sozialpartner - die Kraft des Vernetzens

Auch wenn Brandom einen bestimmten Sprachgebrauch in den Vordergrund
stellt, den er das Spiel des Gebens und Fragens nach Griinden nennt, ist er
sich sehr wohl bewusst, dass Nichtmenschen eine Art von Autoritit iiber Men-
schen haben kdnnen, eine Autoritit, der gegeniiber die Menschen verantwort-
lich sind. Brandom riaumt diese Moglichkeit ein, allerdings ganz im Rahmen
des typisch modernen Problems, wie das Subjekt das Objekt so reprisentie-
ren kann, wie es an sich ist und nicht nur, wie es erscheinen kénnte. Die mo-
derne Erkenntnistheorie spielt sich auf einem Terrain ab, das durch den Sub-
jekt/Objekt-Rahmen abgegrenzt ist. Das fragliche Wissen, dem die Erkennt-
nistheorie des modernen Subjektivismus Rechnung tragen musste, wurde im-
mer als wissenschaftliches Wissen verstanden. Nur wissenschaftliches Wissen
in Sinne der Newtor'schen Physik konnte die nétige «Objektivitit» beanspru-
chen, um fiir die Objekte zu «sprechen» und so dem Skeptizismus zu entge-
hen. Brandoms Antwort auf dieses typisch moderne Problem beschreibt «die
normative Struktur, die Objektivitit konstituiert» (Brandom 2011:113). Wesent-
lich fir Brandoms inferentiellen Pragmatismus ist, dass Menschen allein die
normative Struktur jener diskursiven Praktiken instituieren, die die Autoritit
von Nichtmenschen konstituieren. Wie Brandom bemerkt, «liegt die normati-

- am 12.02.2026, 22:41:31.

157


https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

