
4. Informationeller Pragmatismus 

Ausgehend von der Kritik der empiristischen (naturalistischen) und rationa
listischen (logisch-mathematischen) Prämissen der analytischen Philosophie 
durch Seller, Quine und Rorty und einer neuen Lektüre von Kant, Hegel, Heid
egger und Wittgenstein hat Robert Brandom eine Vision des Neo-Pragmatis
mus entwickelt, die einen bedeutenden Beitrag zur Philosophie des 21. Jahr
hunderts darstellt. Brandom versteht sein philosophisches Werk unter Begrif
fen wie «linguistischer Rationalismus» und «Inferentialismus» und sieht dar
in eine genuin postmoderne Version des Pragmatismus. Im Folgenden wer
den wir Brandoms Neo-Pragmatismus kritisch, aber auch anerkennend mit 
Latours Akteur-Netzwerk-Theorie vergleichen, die wir, wie oben, als Informa
tionstheorie interpretiert haben. Das Ergebnis dieser Bemühungen wird sein, 
eine Revision des Pragmatismus vorzuschlagen, die sich an der Theorie der 
technischen Mediation als fundamentale soziale Praktik und dem Prozess der 
Konstruktion von Information orientiert. Wir werden diese Revision des Prag
matismus «Informationellen Pragmatismus» nennen. Wir werden argumen
tieren, dass der Informationelle Pragmatismus als ein angemessener philoso
phischer Ansatz für die digitale Transformation und das Verständnis der glo
balen Netzwerkgesellschaft angesehen werden kann. 

4.1 Wie neu ist der Neo-Pragmatismus? 

In einem historischen Überblick über die pragmatistische Tradition un
terscheidet Brandom (2011) zwischen vier verschiedenen Formen des Prag
matismus: dem klassischen oder grundlegenden Pragmatismus, dem in
strumentellen Pragmatismus, dem semantischen Pragmatismus und dem 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013 - am 12.02.2026, 22:41:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

methodologischen Pragmatismus.1 Allen diesen Formen des Pragmatismus 
gemeinsam sind bestimmte Grundannahmen, die sich um das gruppieren 
lassen, was Brandom das «Abgrenzungsproblem» (demarcation problem) nennt. 
Dabei handelt es sich um das Problem der klaren Abgrenzung oder Unter
scheidung dessen, womit sich die Philosophie beschäftigt, von dem, was nicht 
zum eigentlichen Gegenstand der Philosophie gehört. Brandom beginnt sein 
Hauptwerk Making it Explicit (1994) nicht mit der Frage nach Sein, Sinn und 
Welt, die die frühen griechischen Philosophen leitete, sondern mit der Frage, 
wer «wir» sind. Das betreffende «Wir» ist das menschliche Subjekt. Die grund
sätzliche Entscheidung, die Philosophie auf das wissende Subjekt zu gründen, 
ist typisch modern und stellt Brandom fest und unausweichlich in die Tra
dition der Aufklärung, die er, interessanterweise, ausdrücklich überwinden 
will. Vor der Moderne konnte kein Philosoph ernsthaft das menschliche Sub
jekt als erstes philosophisches Prinzip, als arché, in Betracht ziehen, dessen 
Verständnis die philosophische Aufgabe schlechthin ist. Für Brandom jedoch 
ist das autonome rationale Subjekt die einzig glaubwürdige Lösung des Ab
grenzungsproblems. Die Frage, wie man den eigentlichen Gegenstand der 
Philosophie abgrenzen und definieren kann, führt für Brandom unweigerlich 
zum «Wir», das über sich selbst philosophiert. 

Die Abgrenzung besteht darin, diese Geschöpfe, d.h. «uns», als «sapiens» 
im Gegensatz zu anderen Geschöpfen zu definieren, die lediglich «empfin
dungsfähig» sind. Das menschliche Subjekt ist wesentlich «sapiens» und 
nicht nur «sentient», weil nur Homo sapiens sprechen, denken und Begriffe 
in Sätzen verwenden kann. Was bedeutet es, intelligent und nicht nur emp
findungsfähig bzw. «sentient» zu sein? Brandom nennt drei charakteristische 
Merkmale der Intelligenz: Vernunft, Wahrheit und logisches Denken (infe
rence). Keine dieser vermeintlich abgrenzenden Eigenschaften kann jedoch 
die Aufgabe erfüllen, die Brandom ihnen zuweist. Vernunft oder Rationa
lität geht auf die altgriechische Idee des nous zurück. Nous war aber für die 
alten Griechen nicht nur bloß eine Fähigkeit des Homo sapiens, sondern ein 
Prinzip der Weltordnung, das in allen Wesen vorhanden war. Betrachtet man 
den anderen bedeutenden griechischen Begriff des logos, der ebenfalls zu 
den modernen Vorstellungen von Vernunft beigetragen hat, so könnte man 
Aristoteles dahingehend interpretieren, dass er vom Menschen als dem Tier 
spricht, das den logos besitzt. Wie Heidegger jedoch hervorhob, bedeutete logos 

1 Brandom spricht auch von «normativem Pragmatismus», der sich auf das Verständnis 
sozialer Praktiken als normgeleitete Aktivitäten bezieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013 - am 12.02.2026, 22:41:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 147 

ursprünglich sammeln und bewahren und konnte auf alle Wesen angewendet 
werden. Heidegger deutet an, dass die aristotelische Formulierung zoon logon 
echon, das Tier, das den logos besitzt, auch bedeuten könnte, dass es der logos 
ist, der den Menschen besitzt, und nicht andersherum. Wie wir in unserer 
Phänomenologie der Steinaxt gesehen haben, waren Hominiden mindestens 
drei Millionen Jahre vor dem Auftauchen des Homo sapiens damit beschäftigt, 
Dinge zu Akteur-Netzwerken zusammenzufügen. Es scheint, dass Brandoms 
moderne Beschränkung von nous oder logos auf Homo sapiens willkürlich und 
unbegründet ist. 

Die gleichen Vorbehalte ergeben sich hinsichtlich der zweiten wichtigen 
Abgrenzungseigenschaft, das logische Denken (inference). Für Brandom liegt 
die Bedeutung der logischen Schlussfolgerung in einer besonderen «Kraft» der 
Vernunft, die das Sprechen und Handeln an die logischen Implikationen und 
materiellen Konsequenzen der Begriffsverwendung bindet. Homo sapiens be
wegt sich in einem «Raum der Gründe» (1994:5) nach dem normativen Zwang 
der Vernunft. Dies heißt für Brandom, dass der Mensch normativ verpflichtet 
ist, sich der Kraft des besseren Arguments zu unterwerfen. Aber wir können an 
dieser Stelle fragen, ob unser armer Hominid, der über drei Millionen Jahre vor 
dem Homo sapiens eine einzigartige Verbindung mit einem bestimmten Stein 
einging, nicht auch durch die Kraft des Sinns gebunden war? Waren nicht der 
Stein, die Feinde, das Holz, die Beutetiere und viele andere Dinge in einem 
Netzwerk von Assoziationen versammelt, das nicht verschwand, als der Stein 
nicht mehr in der Hand gehalten wurde? Ist Sinn nicht eine einzigartige Kraft 
(logos), die das Akteur-Netzwerk der Steinaxt zusammenhielt, jenseits des epi
sodischen Gebrauchs von Werkzeugen, wie er für Tiere charakteristisch ist? Es 
würde mehr als drei Millionen Jahre dauern, bis diese Kraft vom Sinn oder das, 
was wir als Kraft des Vernetzens bezeichnet haben, die Dinge zu sammeln und 
in einer bestimmten Ordnung zu erhalten, in die komplexen Zeichennetzwer
ke aufgenommen würde, die der Homo sapiens entwickelte und die wir heute 
als Sprache bezeichnen. Es besteht natürlich kein Zweifel, dass das, was Bran
dom als Inferenz bezeichnet, eine Kraft ist, die den menschlichen Sprachge
brauch im Raum der Gründe leitet. Es besteht jedoch auch kein Zweifel daran, 
dass diese Kraft weit über die Arten des Sprachgebrauchs hinausgeht, denen 
die modernen analytischen Philosophen Priorität einräumen, und dass diese 
Kraft nicht als ausschließlicher Besitz des Homo sapiens beansprucht werden 
kann. 

Schließlich verliert der abgrenzende Wahrheitsbegriff, den auch Brandom 
als charakteristisch menschlich vorschlägt, seine humanistische und subjekti

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013 - am 12.02.2026, 22:41:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

vistische Konnotation, wenn man sich Heideggers Interpretation der altgrie
chischen Idee der aletheia in Erinnerung ruft. Für Heidegger, und für die alt
griechischen Denker, ist Wahrheit als die Enthüllung des Seins zu verstehen, 
das In-Erscheinung-Treten aus dem Sein heraus, das sich in dieser Enthüllung 
selbst zurückzieht. Brandom bleibt im modernen Rahmen des Subjektivismus 
und fest in der analytischen Tradition der Sprachphilosophie, wenn er diesen 
reichhaltigen Wahrheitsbegriff auf die Festlegung von propositionalen Wahr
heitsbedingungen reduziert. 

Trotz der Schwierigkeiten, die Brandom mit seiner modernen subjektivis
tischen Abgrenzungsstrategie hat, stellt er die richtigen Fragen, wenn es dar
um geht, das Grundprogramm des Pragmatismus zu definieren. Bevor das Ab
grenzungsproblem durch die Beschränkung der Sinnkonstruktion auf die lin
guistischen Praktiken des Homo sapiens vorschnell gelöst wird, könnte man 
eine andere, viel weitergehende Frage stellen: «Was müsste wahr sein – nicht 
nur für die wunderlichen Menschen auf der anderen Seite des Flusses, son
dern auch für Schimpansen, Delphine, gasförmige Außerirdische oder digi
tale Computer (Dinge, die sich in vielerlei Hinsicht von uns unterscheiden) –, 
damit sie dennoch korrekt zu uns gezählt werden?» (Brandom 1994:4). Um die
se Frage zu beantworten, schlägt Brandom vor, «dass wir uns mit Bedingun
gen befassen sollten, die zugleich abstrakter und praktischer sind und die das 
betreffen, was wir tun können» (ebd.). Seine Schlussfolgerung: «Von Kandi
daten, die als zu uns gehörend anerkannt werden wollen, sollte verlangt wer
den, dass sie nur die grundlegenden Fähigkeiten teilen, die die Teilnahme an 
den zentralen Aktivitäten ermöglichen, durch die wir uns (dadurch) definie
ren» (ebd.). Wir wissen bereits, was diese Fähigkeiten laut Brandom sind. Sie 
sind die linguistischen Praktiken des autonomen rationalen Subjekts der mo
dernen Philosophie. Aber diese Antwort ist vielleicht zu voreilig. Sie übersieht 
die Tatsache, die wir oben ausführlich erörtert haben, dass Hominiden schon 
mindestens drei Millionen Jahre vor dem Auftauchen des Homo sapiens Stein
werkzeuge herstellten und in Akteur-Netzwerken existierten, die aus Infor
mationen bestanden. Darüber hinaus könnte man anmerken, dass es noch et
wa dreihunderttausend Jahre dauerte, bis der Homo sapiens auf die Idee kam, 
sich selbst als autonomes rationales Subjekt zu verstehen. Aus philosophischer 
und historischer Sicht bietet das, was wir oben als technische Mediation be
schrieben haben, eine bessere Antwort auf Brandoms Frage, was die Akteu
re tun können müssen, um an Sinn teilzuhaben. Technische Mediation kon
struiert Akteur-Netzwerke, indem sie Informationen konstruiert, d.h. die As
soziationen oder Relationen zwischen den Akteuren in einem Netzwerk, aus 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013 - am 12.02.2026, 22:41:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 149 

denen die Akteure erst als das hervorgehen, was sie sind. Technische Mediati
on ist nicht die Tätigkeit des Homo sapiens, sondern aller Dinge, die auf ihre 
Weise an der Konstruktion von Akteur-Netzwerken beteiligt sind. Schließlich 
hat auch der Stein etwas getan, um eine Axt zu werden. Darüber hinaus ha
ben auch die Feinde, die Beute, das Holz, die Hand und der Arm jeweils etwas 
getan. Alle Akteure in einem Netzwerk sind Agenten. Alle Akteure tun sym
metrisch etwas, sodass Information entsteht. Dies impliziert, dass Bedeutung 
nicht auf Kognition reduziert werden kann, wie Brandom annimmt. 

Was ist es, das uns so besonders macht? Die hier zu untersuchende Antwort – 
eine traditionelle, um genau zu sein – ist, dass wir uns durch Fähigkeiten aus
zeichnen, die im weitesten Sinne kognitiv sind. Unsere Transaktionen mit 
anderen Dingen und miteinander bedeuten uns in einem besonderen und 
charakteristischen Sinne etwas, sie haben für uns einen begrifflichen Inhalt, 
wir verstehen sie auf eine bestimmte Art und Weise und nicht anders. (Bran
dom 1994:4) 

Die Dinge bedeuten uns etwas, weil sie als Information existieren, nicht weil 
wir sie durch kognitive Akte erzeugen. Als unser armer Hominid vor drei Mil
lionen Jahren diesen speziellen Stein aus einem Flussbett aufhob und begann, 
ihn auf eine Weise zu handhaben, die der Stein nahelegte und förderte, und 
ihn auf eine Weise zu benutzen, die Feinde, Beute, Holz und viele andere Din
ge ermöglichten, entstand ein Akteur-Netzwerk, in dem nicht nur eine Axt, 
sondern auch ein Jäger, ein Krieger, ein Baumeister zum ersten Mal ins Da
sein traten und so zusammengeführt und bewahrt wurden, dass das Netzwerk 
selbst dann bestehen blieb, als der Stein fallen gelassen wurde. Sinn ist nicht 
erst dann entstanden, als Homo sapiens mehr als drei Millionen Jahre später 
syntaktisch wohlgeformte Sätze machte. Technische Mediation ist das, was al
le Wesen tun müssen, um in die Welt des Sinns und des Seins einzutreten. Die
se Welt kann nicht mit Brandoms Raum der Gründe gleichgesetzt werden. Als 
Antwort auf Brandoms Frage behaupten wir, dass es das grundlegende und 
ursprüngliche Wirken von Sinn ist, das der Pragmatismus erforschen und be
schreiben muss, um zu sagen, was es ist, dass «wir» – einschließlich aller Ak
teure – tun, damit Sinn entsteht. 

Die Wahl des wissenden Subjekts als das eigentliche Anliegen der Philoso
phie hat zur Folge, dass die Welt in Subjekte und Objekte unterteilt wird. Das 
Subjekt ist ein Subjekt, gerade weil es ein Objekt kennt. Das Objekt des Wis
sens ist die Welt der Dinge in Natur und Kultur. Das Wissen um natürliche Ob

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013 - am 12.02.2026, 22:41:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

jekte ist die Domäne der Naturwissenschaften, während das Wissen um kul
turelle Objekte die Sozialwissenschaften definiert. Die allgemeinen Merkmale 
des Wissens selbst zu kennen, unabhängig davon, was der Gegenstand ist, ist 
die Aufgabe der Philosophie. Das moderne Denken basiert auf der metaphy
sischen Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt, die, einmal getroffen, 
die Philosophie dazu verpflichtet, das Problem zu lösen, wie die beiden wieder 
zusammengefügt werden können, wie das Subjekt das Objekt erkennen kann 
und wie das Objekt «objektiv» erkannt werden kann, d.h. als ein vom Subjekt 
unabhängiges Objekt. 

Die Einordnung des Pragmatismus in die typische Subjekt/Objekt-Dicho
tomie der Moderne hat Konsequenzen für die Art und Weise, wie das prag
matistische Programm der Ableitung von semantischer Bedeutung aus sozia
len Praktiken und nicht aus der unmittelbaren Intuition von Ideen oder deren 
Abstraktion aus empirischen Sinneseindrücken zu konzipieren ist. Brandom 
verortet die vier von ihm beschriebenen Formen des Pragmatismus innerhalb 
des modernen Subjekt/Objekt-Rahmens und sieht sich daher gezwungen, ob
jektives Wissen über Dinge zu erklären, das auf sozialen Praktiken des Sprach
gebrauchs beruht. Die Hauptfrage all dieser Ansätze des Pragmatismus ist der 
normative Status der Dinge, d.h. der objektiven Welt, über die wir sprechen. 
Die moderne Philosophie von Descartes und Kant bis heute hat dieses Pro
blem im Sinne von Repräsentation und Referenz verstanden. Da die Welt in 
Subjekte und Objekte unterteilt ist, «repräsentieren» die Subjekte die Objekte 
für das Erkennen und konstruieren so ein Wissen, das sich auf die Welt «be
zieht». Wenn die repräsentative und referenzielle Beziehung zwischen Sub
jekt und Objekt, wie der Pragmatismus vorschlägt, im Sinne von normgeleite
ten sozialen Praktiken des Sprachgebrauchs verstanden wird, kann die Objek
tivität der Welt nicht einfach gegeben sein; sie muss in bestimmten Formen 
des Sprachgebrauchs normativ konstruiert werden. Wenn die erste Aufklä
rung darin bestand, die Freiheit des autonomen rationalen Subjekts anzuer
kennen, die sozialen Normen, an die es sich im praktischen Handeln bindet, zu 
«instituieren», so postuliert Brandom im Anschluss an Rorty eine «zweite Auf
klärung» (2011:35ff.), in der nicht nur Normen, die das Handeln regeln, durch 
das autonome Subjekt instituiert werden, sondern auch Normen des Erken
nens. Mit anderen Worten: Der Pragmatismus muss spezifische Formen des 
Sprachgebrauchs beschreiben, die es den Objekten irgendwie erlauben, «Au
torität» über die Subjekte zu haben, sodass die Subjekte den Objekten gegen
über normativ verantwortlich werden. Die Frage, die der Pragmatismus be

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013 - am 12.02.2026, 22:41:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 151 

antworten muss, lautet: Wie kann die «Autorität» der Dinge mit der Autorität 
gesellschaftlich akzeptierter normativer Institutionen gleichgesetzt werden? 

Für den klassischen oder fundamentalen Pragmatismus, der von Peirce, 
James und Dewey vertreten wird, ist der normative Status der Dinge eine 
Funktion dessen, was im Rahmen des adaptiven Verhaltens eines Organismus 
gegenüber seiner Umwelt allgemein verstanden werden kann. Kognition ist 
adaptives Lernen, bei dem ein System intern Informationen auf der Grundlage 
von Perturbationen aus der Umwelt konstruiert. Wenn diese Informationen 
«gut» konstruiert sind, kann das System seine Autopoiesis fortsetzen, das 
heißt, es bleibt lebensfähig.2 Die klassischen Pragmatisten interpretieren 
die Operationen eines solchen lebensfähigen Systems als «Gewohnheiten». 
Gewohnheiten sind kognitive Verhaltensregelmäßigkeiten, die als «Wissen» 
gelten, solange sie instrumentell «funktionieren». Die typische pragmatis
tische Maxime, dass «Wahrheit das ist, was funktioniert» (F.C.S. Schiller), 
findet in dieser Idee ihre theoretische Grundlage. Die Umwelt bestimmt über 
die darwinistische natürliche Auslese, ob ein sinnvoller Inhalt «funktioniert», 
d.h. so funktioniert, dass die Ziele des Organismus erreicht werden. Kogni
tion wird instrumentell verstanden als Werkzeug, um die Autopoiese eines 
Systems aufrechtzuerhalten. Natürlich haben Peirce, James und Dewey nicht 
von Autopoiese und Systemen gesprochen. Brandom stellt fest, dass sich 
die klassischen Pragmatiker in ihrer Philosophie an der Wissenschaft ihrer 
Zeit orientierten: Darwin’sche Biologie und statistische Mechanik. Obwohl 
Brandom sich nicht auf die Systemtheorie bezieht, sind all diese Ideen in die 
allgemeine Systemtheorie mittlerweile eingeflossen.3 Wie wir oben bei der 
Erörterung von Luhmanns Theorie sozialer Systeme festgestellt haben, stößt 
die Idee von Sinn als System auf das Problem, zu erklären, wie die system
konstitutive Differenz zu einer Umwelt erklärt werden kann, wenn Sinn keine 
Außenseite hat, keine Umwelt, von der sich das System abgrenzen und die 
erfolgreichen Anpassungen selegieren könnte. Wie könnte Nicht-Sinn, d.h. 

2 «Der klassische Pragmatismus versuchte, individuelle Anliegen und Überzeugungen 
im Hinblick auf ihren Nutzen für die Verfolgung allgemeiner Ziele zu bewerten. […]. 
[Dies] steckt die diskursive Praxis in eine Kiste mit Werkzeugen und sieht ihren Sinn in 
ihrer Nützlichkeit als Mittel, um zu bekommen, was wir wollen.» (Brandom 2011:76) 

3 Ohne auf die systemtheoretischen Entwicklungen seit dem Aufkommen der Kyberne
tik und der Informationstheorie, der Selbstorganisation und der Theorie der Autopoie
sis, deren Hauptvertreter Luhmann ist, einzugehen, verweist Brandom en passant auf 
die erste paradigmatische kybernetische Maschine, den Regler der Dampfmaschine, 
und auf den typischen Zyklus des adaptiven Lernens. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013 - am 12.02.2026, 22:41:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

die natürliche Umwelt, selegieren, was als erfolgreicher Sinn gilt? Welche Um
welt kann bestimmen, ob eine Weltanschauung, eine Religion, eine politische 
Ideologie oder eine kulturelle Schöpfung, einschließlich der Wissenschaft, 
«lebensfähig» ist? «Funktioniert» das Christentum zum Beispiel besser als der 
Islam oder der Buddhismus? «Funktioniert» die Demokratie besser als der 
Autoritarismus? «Funktioniert» der Pragmatismus besser als die Phänomeno
logie, die Hermeneutik, der Existenzialismus oder der Post-Strukturalismus? 
Funktioniert die Stringtheorie besser als die Multiverstheorie, die Quantum- 
Loop-Gravitation oder die modifizierte Newtonsche Dynamik? Selbst Fragen 
der sogenannten wissenschaftlichen «Fakten» sind prinzipiell offen für Revi
sion und Neuinterpretation und, wie wir weiter unten sehen werden, sozial 
konstruiert. Dieses Problem stellt sich dem klassischen Pragmatismus mit 
seinen naturalistischen und darwinistischen Annahmen. 

In diesem Zusammenhang stellt Brandom fest, dass das Abgrenzungspro
blem notwendigerweise mit zwei anderen Problemen zusammenhängt: dem 
Problem der Emergenz, d.h. wie Kultur aus der Natur, Sprache aus Nicht- 
Sprache, Sinn aus Nicht-Sinn entsteht, und zweitens, wenn man von einer 
grundlegenden Kontinuität ausgeht, dass Kultur, Sprache und Sinn irgendwie 
aus der Natur, Nicht-Sprache und Nicht-Sinn entstehen, wie kann man dann 
die enorme Diskontinuität zwischen Natur und Kultur, Sprache und Nicht- 
Sprache, Sinn und Nicht-Sinn erklären? Um ein erfolgreiches philosophisches 
Programm zu sein, muss der Pragmatismus diese drei Probleme lösen. Der 
klassische Pragmatismus mit seinen darwinistischen Annahmen begünstigt 
die Kontinuität zwischen Natur und Kultur auf Kosten einer unzureichenden 
Erklärung, warum oder wie sich Sprache und Kultur so sehr von der Natur 
unterscheiden. Der klassische Pragmatismus privilegiert das Emergenzpro
blem gegenüber dem Diskontinuitätsproblem. Je mehr der Pragmatismus 
«naturalistisch» ist, desto mehr wird Kontinuität zwischen Natur und Kultur 
betont. Ein Ergebnis dieses Naturalismus ist, dass es schwierig wird, die Dis
kontinuität, d.h. die Einzigartigkeit der Sprache, zu erklären. Im Gegensatz 
zum Naturalismus des klassischen Pragmatismus und unter Bezugnahme 
auf die linguistische Wende in der Philosophie plädiert Brandom für einen 
«Rationalismus» im Gegensatz zum Naturalismus. Das pragmatistische Pro
gramm muss eindeutig und unausweichlich im Bereich der Sprache, der 
Vernunft und des rationalen Denkens (Inferenz) angesiedelt werden. Nach 
der linguistischen Wende in der Philosophie ist Brandom überzeugt, dass 
der Pragmatismus nicht hinter die Sprache zurückgehen und an das adaptive 
Verhalten eines autopoietischen, operativ und informationell geschlossenen 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013 - am 12.02.2026, 22:41:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 153 

Systems im evolutionären Rahmen von Variation und Selektion appellieren 
kann. Die Sprache ist kein Werkzeug, kein Instrument für irgendwelche 
außersprachlichen Ziele. Wenn die Sprache einmal entstanden ist, gibt es 
keinen Weg zurück zu einer naturalistischen Position. Die einzige Option ist 
der Rationalismus. Daher schlägt Brandom vor, einen Neo-Pragmatismus 
zu vertreten, der den klassischen Pragmatismus zu einem «linguistischen 
Rationalismus» weiterentwickelt. 

Das entscheidende Motiv, den Rationalismus dem Naturalismus vorzu
ziehen, liegt bei Brandom in der Priorisierung des Abgrenzungsproblems. Für 
Brandom (2011:29) ist es «klar, dass das Scharnier, das die Themen Emergenz 
und Hebelwirkung verbindet, die Frage der Abgrenzung ist». Die Abgren
zung des Gegenstandes der Philosophie als Intelligenz oder Vernunft und die 
Gleichsetzung von Intelligenz mit spezifischen Formen des Sprachgebrauchs 
wie Inferenz, Wahrheitsanspruch und Argumentation schließt den biologi
schen Naturalismus der klassischen Pragmatiker zu Recht aus. Wenn man 
jedoch, wie oben dargelegt, der Emergenzfrage den Vorrang einräumt und 
Abgrenzung und Hebelwirkung von einer adäquaten Theorie der emergenten 
Ordnung abhängig macht, besteht keine Notwendigkeit, zwischen Natura
lismus und Rationalismus zu wählen. Eine Theorie der Emergenz, die mit 
den begrifflichen Ressourcen der allgemeinen Systemtheorie ausgestattet 
ist, wie Komplexität, Selbstorganisation und Ebenen emergenter Ordnung, 
stellt Sinn als eine Ebene emergenter Ordnung dar, die über der Materie und 
dem Leben steht. Höhere Ebenen der emergenten Ordnung integrieren die 
niedrigeren Ebenen, sodass das Leben mit der Materie Dinge tut, die die 
Materie nicht tun kann, und Sinn Dinge mit der Materie und dem Leben tut, 
die keiner von beiden allein tun kann. Nachdem Sinn entstanden ist, was wir 
in unserer Geschichte über den Hominiden und die Steinaxt zu beschreiben 
versucht haben, gibt es kein Zurück mehr hinter Sinn. Die ganze Welt ist 
eine Sinnwelt. Natürlich ist Sinn, verstanden als eine Ebene emergenter Ord
nung, nicht gleichzusetzen mit dem Homo sapiens oder jenen kognitiven und 
sprachlichen Fähigkeiten, die moderne analytische Philosophen hervorheben. 
Sinn ist viel breiter und umfassender als der vom «Rationalismus» umgrenzte 
Bereich der Realität. In der Tat ist die Unterscheidung zwischen Naturalismus 
und Rationalismus selbst eine bestimmte Unterscheidung, die für bestimmte 
Zwecke verwendet wird. Dass der Pragmatismus notwendigerweise an diese 
Unterscheidung gebunden ist, sodass Pragmatisten wählen müssen, ob sie 
Naturalisten oder Rationalisten sind, ist höchst fragwürdig. Wenn man sich 
nicht zwischen Naturalismus und Rationalismus entscheiden muss, und 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013 - am 12.02.2026, 22:41:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

wenn das Abgrenzungsproblem durch eine Theorie der emergenten Ordnung 
gelöst wird, in der Sinn Materie und Leben integriert, wo bleibt dann der 
Pragmatismus? 

Bevor wir versuchen, diese allgemeine Frage nach dem Status des Pragma
tismus zu Beginn des 21. Jahrhunderts zu beantworten, indem wir eine Theorie 
des Informationellen Pragmatismus vorschlagen, wollen wir kurz auf die anderen 
Formen des Pragmatismus eingehen, die Brandom in der Tradition ausmacht. 
Im Rahmen der linguistischen Wende und der analytischen Philosophie und 
auf der Grundlage der von Charles Morris (1938) eingeführten Klassifizierung 
der Sprache in Syntax, Semantik und Pragmatik verortet Brandom das, was er 
als «methodologischen Pragmatismus» und «semantischen Pragmatismus» 
bezeichnet. Der methodologische Pragmatismus geht davon aus, dass die 
Pragmatik, d.h. der Sprachgebrauch, gegenüber der Semantik, d.h. der Be
deutungskehre, eine erklärende Priorität hat. Die bevorzugte Methode des 
Pragmatismus ist nunmehr, Wittgenstein zu folgen, der sagte, frag nicht nach 
Bedeutung, sondern nach Gebrauch. Semantische Inhalte sind Konstrukte 
des Sprachgebrauchs. Obwohl Brandom Dummett, Quine und Sellars als 
Vertreter des methodologischen Pragmatismus anführt, geht der Gedanke, 
dass semantische Bedeutung auf dem Sprachgebrauch beruht und aus diesem 
hervorgeht, auf Wittgenstein zurück. Der methodologische Pragmatismus 
geht davon aus, dass «der Sinn unserer Rede darüber, was wir meinen oder 
glauben, in dem Licht zu finden ist, das sie auf das, was wir tun, auf unsere 
Gewohnheiten, unsere Praktiken […] wirft», während der semantische Prag
matismus davon ausgeht, «dass alles, worauf man sich berufen kann, um die 
Bedeutung unserer Äußerungen und den Inhalt unserer Überzeugungen zu 
erklären, die Rolle ist, die diese Äußerungen und Überzeugungen in unseren 
Gewohnheiten und Praktiken spielen» (2011:71). Beide Formen des Pragmatis
mus betonen das Primat des Sprachgebrauchs und dass der Gebrauch einer 
Sprache als soziale Praktik zu verstehen ist. Das bedeutet, dass für den Prag
matismus nach der linguistischen Wende der Gegenstand der Philosophie 
praktische Aktivitäten sind, die wesentlich regelgeleitet sind; das heißt, sie 
sind nur in normativen Begriffen verständlich. Der Pragmatismus ist daher, 
wie Brandom betont, notwendigerweise ein «normativer Pragmatismus». 

Was ist die spezifisch normative Sprache, die geeignet ist, die sozialen 
Praktiken zu beschreiben, die der Pragmatismus als Grundlage der seman
tischen Bedeutung ansieht? Erinnern wir uns daran, dass Brandom die 
Abgrenzungsfrage nicht wie Descartes in Bezug auf das «Ich», sondern wie 
Hegel in Bezug auf das «Wir» stellt. Der Raum der Gründe ist kein privater, 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013 - am 12.02.2026, 22:41:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 155 

individueller, subjektiver Raum, sondern ein Raum der sozialen Interaktion, 
des intersubjektiven Gebrauchs der Sprache, die Domäne des «Wir». Wie 
oben in unserer Diskussion über das autonome rationale Subjekt erwähnt, 
bedeutet die einfache Ausweitung der Subjektivität vom Ich zum Wir, vom 
Individuum zur historischen Gemeinschaft, wie Hegel vorschlägt, nicht, dass 
man das Terrain des modernen Denkens oder des Subjektivismus verlassen 
hat. Wäre dies der Fall, wäre Brandoms zweite Aufklärung überhaupt keine 
«Aufklärung». Es ist daher nicht überraschend, wenn die normative Sprache, 
die Brandom zur Beschreibung der sozialen Praktiken, aus denen semantische 
Bedeutung entsteht, für angemessen hält, von sozialen Rollen spricht, also 
von Positionen oder Status, die Individuen in der Gesellschaft einnehmen. 
Soziale Status sind gleichzeitig «Verpflichtungen» und «Ansprüche», denn 
einen bestimmten Status zu haben, zum Beispiel Lehrer, Arzt oder Richter zu 
sein, ist eine Verpflichtung, die man eingeht, und die den Inhaber der Position 
zudem berechtigt, bestimmte Tätigkeiten auszuüben. Ein Lehrer zum Beispiel 
verpflichtet sich zur Ausübung des Lehrerberufs und ist auch berechtigt, in 
einer Schule zu unterrichten. Wie Goffman gezeigt hat, bringt die etablierte 
soziale Rolle eines Lehrers ein Skript mit sich, nach dem ein Lehrer handeln 
sollte. Bei diesem Skript handelt es sich um eine Reihe normativer Regeln, 
die festlegen, was Lehrer tun sollten. Diese Regeln definieren, was ein Lehrer 
ist. Der Lehrer ist an diese Regeln gebunden und hat auch das Recht, entspre
chend zu handeln und von den Schülern als Lehrer akzeptiert und anerkannt 
zu werden. Die Schüler sind verpflichtet, auf das zu achten, was der Lehrer 
sagt, und nicht zu lärmen oder den Unterricht zu stören. Normgesteuerte 
soziale Praktiken sind solche Praktiken, die sich in Form von Verpflichtungen 
und Ansprüchen beschreiben lassen. 

Der normative Pragmatismus beschreibt nach Brandom jene Verpflich
tungen und Ansprüche, die einen privilegierten Sprachgebrauch kennzeich
nen. Brandom (2011:114) nennt diesen primären Sprachgebrauch das Spiel des 
«Gebens und Fragens nach Gründen». Die Verpflichtungen und Ansprüche, 
die die normativen Regeln dieses Sprachspiels ausmachen, sind inferenti
elle Kompatibilität und Inkompatibilität, oder was Brandom wie gesagt das 
Spiel des Gebens und Fragens nach Gründen nennt, was sehr an die Haber
mas’sche Beschreibung des argumentativen Diskurses erinnert. Obwohl die 
Idee eines Sprachspiels als regelgeleitete Aktivität von Wittgenstein stammt, 
folgt Brandom nicht Wittgenstein, wenn er behauptet, dass der inferentielle 
Sprachgebrauch eine einzigartige erklärende und philosophische Priorität 
hat. Er behauptet ausdrücklich, Kant zu folgen, der die kognitiven Tätigkei

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013 - am 12.02.2026, 22:41:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ten des Menschen im Bereich der Freiheit zusammen mit den praktischen, 
moralisch geregelten Tätigkeiten ansiedelte. Es ist die Kraft der inferentiellen 
Konsequenz und des Widerspruchs, die das Spiel des Gebens und Fragens 
nach Gründen normativ leitet. Für Philosophen ist es freilich wichtig, die 
Bedeutung von Begriffen zu explizieren, indem sie untersuchen, welche an
deren Begriffe von einem bestimmten Begriff impliziert werden oder ihm 
widersprechen. Für Philosophen besteht das Tagesgeschäft darin, gute Argu
mente zu finden. Für die meisten Menschen und in den meisten Situationen 
ist dies jedoch nicht der Fall. Brandoms Inferentialismus oder linguistischer 
Rationalismus versucht, semantische Bedeutung in all ihren Formen auf den 
besonderen Gebrauch der Sprache zu gründen, der logische und materielle 
Schlussfolgerungen oder, kurz gesagt, Argumente beinhaltet. Das ist nicht 
das, was Heideggers Zimmermann tat, als er seinen Hammer in die Hand 
nahm und an die Arbeit ging. Es war nicht das, was unser Hominid tat, als 
er zum ersten Mal einen bestimmten Stein aufhob und an der Konstruktion 
des Akteur-Netzwerks der Steinaxt teilnahm. In der Tat ist es nicht das, was 
die meisten von uns täglich tun, wenn wir in viele verschiedene Aktivitäten 
verwickelt sind. Die eigentümliche «Kraft» des besseren Arguments ist nur 
eine Art von Kraft, die soziale Praktiken unter vielen anderen beeinflusst.4 
Außerdem ist, wie wir weiter unten sehen werden, die «Kraft der Vernunft» 
nicht die einzige Kraft, die für die Konstruktion einer wissenschaftlichen 
«Tatsache» erforderlich ist. 

Man könnte fragen, ob der Pragmatismus notwendigerweise an einen 
schlussfolgernden und argumentativen Sprachgebrauch gebunden ist. Gibt 
es im pragmatistischen Programm keinen Platz für einen grundlegenderen 
Begriff des normativen Handelns? Wie könnte eine normativ geleitete Hand
lungsfähigkeit aussehen, die nicht, wie Brandom, dem Subjektivismus und 
Rationalismus der modernen westlichen Philosophie verpflichtet ist? Lassen 
wir den modernen Subjektivismus hinter uns und lassen wir uns nicht im 
modernen Rahmen gefangen nehmen. Es besteht dann keine Notwendigkeit, 
Normativität im Sinne von Verpflichtung und Anspruch zu verstehen. Die 
Grundeinheit der sozialen Praxis muss nicht als ein bestimmter sozialer 
Status oder eine bestimmte Rolle verstanden werden, zu der ein Mensch 

4 Habermas (1981) hat bekanntlich die Idee vom «zwanglosen Zwang des besseren Ar
guments» zu einem Prinzip der deliberativen Demokratie erhoben und dabei entge
gen aller empirischen Evidenz angenommen, dass es einen machtfreien Diskurs geben 
kann und dass Politik «rational» sein kann und soll. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013 - am 12.02.2026, 22:41:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Informationeller Pragmatismus 157 

«verpflichtet» ist und die ihm «Ansprüche» gewährt, die dann von anderen 
durch diskursive Praktiken des Gebens und Fragens nach Gründen entweder 
anerkannt oder bestritten werden sollen. Die sozialen Praktiken, die der Prag
matismus als Grundlage der Bedeutung ansieht, müssen nicht auf das Geben 
und Fragen nach Gründen und das Befolgen von Schlussfolgerungsregeln 
reduziert werden. Man könnte sich den Pragmatismus als etwas vorstellen, 
das nicht auf der Kraft des Arguments beruht, sondern auf der Kraft von 
Sinn, der Kraft von Assoziationen, von Vernetzungen und von Information. 
Könnte die Kraft des besseren Netzwerks mächtiger sein als die Kraft des 
besseren Arguments? Eine Form des Pragmatismus in diesem Sinne könnte 
für das postmoderne 21. Jahrhundert angemessener sein als Brandoms neo- 
pragmatische Moderne. 

4.2 Die Dinge als Sozialpartner – die Kraft des Vernetzens 

Auch wenn Brandom einen bestimmten Sprachgebrauch in den Vordergrund 
stellt, den er das Spiel des Gebens und Fragens nach Gründen nennt, ist er 
sich sehr wohl bewusst, dass Nichtmenschen eine Art von Autorität über Men
schen haben können, eine Autorität, der gegenüber die Menschen verantwort
lich sind. Brandom räumt diese Möglichkeit ein, allerdings ganz im Rahmen 
des typisch modernen Problems, wie das Subjekt das Objekt so repräsentie
ren kann, wie es an sich ist und nicht nur, wie es erscheinen könnte. Die mo
derne Erkenntnistheorie spielt sich auf einem Terrain ab, das durch den Sub
jekt/Objekt-Rahmen abgegrenzt ist. Das fragliche Wissen, dem die Erkennt
nistheorie des modernen Subjektivismus Rechnung tragen musste, wurde im
mer als wissenschaftliches Wissen verstanden. Nur wissenschaftliches Wissen 
in Sinne der Newton’schen Physik konnte die nötige «Objektivität» beanspru
chen, um für die Objekte zu «sprechen» und so dem Skeptizismus zu entge
hen. Brandoms Antwort auf dieses typisch moderne Problem beschreibt «die 
normative Struktur, die Objektivität konstituiert» (Brandom 2011:113). Wesent
lich für Brandoms inferentiellen Pragmatismus ist, dass Menschen allein die 
normative Struktur jener diskursiven Praktiken instituieren, die die Autorität 
von Nichtmenschen konstituieren. Wie Brandom bemerkt, «liegt die normati

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013 - am 12.02.2026, 22:41:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

