
214 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

genden wird es daher um die phänomenologisch bedeutsame Frage gehen, wie

MediaSpaces von Menschen leiblich-körperlich hervorgebracht, erfahren und ange-

eignet werden. Diese Frage verfolgte schon Lefebvre, als er beabsichtigte, zu un-

tersuchen, wie soziale Räume produziert werden. Als Ausgangspunkt dienten Lef-

ebvre in diesem Zusammenhang stets der menschliche Körper sowie die Lebens-

wirklichkeiten und die sozialen Beziehungen der Menschen im kapitalistischen

Wirtschaftssystem, die selbst zu dessen Reproduktion beitragen.Wie in Kapitel 6.2

zu Lefebvres raumtheoretischem Ansatz erörtert wurde, ermöglicht dieser Fokus,

»which seems to extend from the human body to the global economy, and then

back again« (Kirsch, 1995, S. 531), die Integration von wahrgenommenen, konzi-

pierten und erlebten bzw. gelebten (sozialen) Räumen. Dabei können die komple-

xenWechselwirkungen beispielsweise zwischen der globalen Ebene der Ökonomie

und der Mikroebene des Alltags in den Blick kommen. Diese Sichtweise erachtet

Kirsch (1995) als angemessen, um die vielfältigen Implikationen, die Technologien14

für soziale Beziehungen und den Alltag der Menschen haben, zu analysieren: »The

point is that, on the one hand, technology can be understood as a set of structural

relations, but on the other, that we also need to return to the surface of experi-

ence to understand how the geographies of everyday life are increasingly mediated

by technology« (S. 541). Im Folgenden wird es um ebendiese alltäglichen Erfahrun-

gen gehen, die Menschen leiblich-körperlich mit, in und durch medial vermittelte

Räume machen.15

7.4 MediaSpaces und Leiblichkeit/Körperlichkeit

Die nachstehenden Ausführungen zu Erfahrungsweisen im Kontext von durch so-

ziale Interaktionen produzierten medialen Kommunikationsräumen sollen nicht

zuletzt zu einer weiteren Schärfung des Raumbegriffs beitragen. Die in Kapitel 6

(Theoretischer Schnitt I: Raum) herausgearbeiteten Erkenntnisse sind dabei nach

Durchgängig konsequent erscheint die Begriffsverwendung jedoch nicht zu sein, da der Au-

tor an anderer Stelle schreibt: »Als leibliche Wesen sind wir jeweils am hiesigen Ort und

zugleich über einen Raum hin verteilt« (ebd., S. 47). Der Umstand, dass die beiden Begrif-

fe ohne terminologische Differenzierung oftmals parallel verwendet werden, findet sich bei

zahlreichenAutor_innen (z.B. bei Shusterman, 1998;Welsch, 1998a;Westphal, 2014). Ichwer-

de im Folgenden von ›Leib-Körper‹ sprechen, wobei es sich um einen Ausdruck handelt, der

sich beispielsweise auch bei Waldenfels (1998, S. 229) und bei Westphal (2014, S. 150) findet.

14 Zur Rolle von Technologien in Lefebvres The Production of Space konstatiert Kirsch (1995): »Al-

though technology and techniques constitute a recurring (and crucial) element in Lefebvre

(1991), the social relations of technology are never really explained« (S. 547, Fußnote 19).

15 Einen Sammelband zu dieser Thematik haben Klemm und Staples (2018) unter dem Titel

Leib und Netz. Sozialität zwischen Verkörperung und Virtualisierung vorgelegt.

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Theoretischer Schnitt II: Medialität 215

wie vor von Relevanz, werden nun jedoch unter anderem durch phänomenologi-

sche Arbeiten etwa von Bernhard Waldenfels (2000, 2009) zu einer Phänomeno-

logie des Raumes erweitert, um insbesondere Bezüge zur Dimension der Leib-

lichkeit/Körperlichkeit noch stärker in den Vordergrund rücken zu können. Zum

Einstieg in dieses Kapitel wird allerdings zunächst auf Felix Schwenzel (2015) Be-

zug genommen. Dieser Internetnutzer kennt das Netz seit seinen Anfängen und

berichtete in einem Diskussionsbeitrag auf der Plattform des Deutschlandfunks

über eine Online-Situation, die sich Mitte der 1990er-Jahre zugetragen hatte. Die-

se von ihm sehr eindrücklich beschriebene Erfahrung des Kommunizierens und

Interagierens mit anderen Menschen in einem medialen Raum kennen heutzuta-

ge beinahe alle Internetnutzer_innen. Zur damaligen Zeit, die allerdings nicht in

allzu ferner Vergangenheit liegt, hätten diese Erfahrungen ganz neue, unbekannte

Dimensionen eröffnet:

Als ich es irgendwann einmal nach intensivem Kommandozeilenstudium schaff-

te, einen dieser Chaträume im sogenannten Internet Relay Chat (IRC) zu betreten,

hatte ich mein erstes Aha-Erlebnis: Ich tippte ›hallo‹ und als Antwort erschienen

auf meinem Bildschirm die Worte:

›Hallo Felix!‹

Daswar das ersteMal, dass ausmeinemComputer etwas herauskam, das ich nicht

selbst vorher eingegeben hatte. Es war das erste Mal, dass ich erkannte, dass man

sich im Internet nicht nurmit Computern verbindet, sondern auch – und vor allem

– mit anderen Menschen. Diese Verbindung war eigentümlich direkt und körper-

los – aber eben nicht virtuell, sondern echt. (Schwenzel, 2015, o. S.)

Sein bisheriges Leben imundmit dem Internet –nachdem er sich nunmehr 20 Jah-

re lang darin bewegt, es genutzt und mitgestaltet hatte – resümierte Schwenzel

(2015) an anderer Stelle rückblickend wie folgt: »Mein analoges Leben ist dicht ver-

woben mit meiner digitalen Existenz […]. Das Internet ist Teil meines Lebens, so

wie New York City Teil meines Lebens wäre, wohnte ich in New York« (ebd.). Be-

sonders aufschlussreich an der oben stehenden Anekdote aus der Frühphase von

Schwenzels Internetnutzung ist, wie diese virtuelle Begegnung mit einem anderen

Menschen–das heißt nichtmehr nurmit einemRechner –als etwasUnmittelbares

und zugleich als losgelöst vom eigenen Körper erfahren wurde. Ich werde sogleich

darlegen, dass der Beschreibung dieser Erfahrung als ›körperlos‹ von verschiedens-

ten Autor_innen widersprochen würde, wobei ebendiese Beschreibung als ›direkt‹

und ›echt‹ jedoch von vielen wohl durchaus nachvollzogen werden könnte. Als cha-

rakteristisch für die obige Beschreibung lässt sich zunächst festhalten, dass der

Autor eine Kontrastierung der Begriffe ›virtuell‹ vs. ›echt‹ vornimmt.Diesbezüglich

ließe sich eine Verbindung mit Welschs (1998b, S. 201) Bemerkungen zum Begriff

›wirklich‹ – wie sie in Kapitel 7.1.3 (Wirklichkeit und Virtualität) dargelegt wur-

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

den – herstellen, wobei Schwenzel (2015) anstelle von ›wirklich‹ den Begriff ›echt‹

verwendet und diesen dem Virtuellen gegenüberstellt.

Unter Rekurs aufWertheim (2000) könnte Schwenzels Beschreibung der erfah-

renen Körperlosigkeit immedialen Raum auch noch aus einer anderen Perspektive

betrachtet werden: Die Autorin stellt fest, dass ihr Körper zwar »auf dem Stuhl sit-

zen [bleibe]« (S. 252), wenn sie sich im Internet bewege, »aber ›ich‹ – oder doch

ein Aspekt von mir – bin in einen anderen Zusammenhang versetzt, der während

dieser Zeit […] seine eigene Logik und Geographie hat« (ebd.). Diese eigentümliche

Geografie sei zwarmit derjenigen der »physikalischenWelt« (ebd.) nicht deckungs-

gleich, gleichwohl sei sie »nicht weniger wirklich, nur weil sie nicht materiell ist«

(ebd.). Wertheim (2000) würde ihre mediale Erfahrung demnach nicht als abso-

lut körperlos bezeichnen, wie Schwenzel (2015) dies getan hat. Der Leib-Körper

befindet sich stets irgendwo im Raum oder an einem Ort, beispielsweise wie von

Wertheim geschildert auf einem Stuhl, der sich gänzlich in der ›physikalischen

Welt‹ befindet. Gleichwohl scheint ein Aspekt des ›Ichs‹ in den medialen Raum

mitgenommen zu werden, das heißt in einen Raum, der, obgleich nicht materiell,

dennoch als wirklich erfahren wird. Schroer (2012a) hält diesbezüglich Folgendes

fest: »Individuen bleiben an ihre physische Existenz gebunden; der Körper wird zur

Schnittstelle zwischen virtuellem und Realraum: Er hängt gleichsammit einemTeil

im Netz, während der andere auf dem Stuhl sitzt« (S. 269f.). Unter Berücksichti-

gung der Unterscheidung zwischen den Begriffen ›Leib‹ und ›Körper‹ ließe sich

möglicherweise etwas differenzierter aussagen, dass der virtuelle Raum leiblich

erfahren und gespürt werden kann, obwohl man dort nicht körperlich anwesend

ist.

Es lässt sich an dieser Stelle bereits festhalten, dass Interaktions- und

Kommunikationssituationen in medialen Räumen zwar durch die »Abwesenheit

körperlicher Erfahrungsdichte« (Jörissen, 2014, S. 510) geprägt sind, der Leib-

Körper dabei jedoch nicht einfach ›verschwindet‹ oder gänzlich irrelevant wird

(vgl. Lehner, 2018, S. 23). Vielmehr ist das Gegenteil der Fall: Jegliche Wahrneh-

mung ist sinnlich und setzt einen empfindsamen Leib-Körper voraus. Dies gilt

ebenso für jede Wahrnehmung in MediaSpaces. Da »die physische Lokalität eine

Konstante« (Ahrens, 2003, S. 184) darstellt, lassen sich auch dort »Erfahrungen

der Authentizität und Unmittelbarkeit« (ebd.) machen, wie Schwenzel (2015) dies

anschaulich beschrieben hat. Überdies bildet sich im ›gelebten‹ Raum16 gemäß

16 Walter Gölz (1970) hält in diesem Zusammenhang Folgendes fest: »Der Raum ist von un-

serem Dasein immer schon eingenommen. Er wird immer schon von uns ›gelebt‹, ehe wir

ein anschaulich gegenständliches Bewußtsein, geschweige denn eine theoretisch bestimm-

te Vorstellung, von ihm haben« (S. 163). Otto Friedrich Bollnow (1963) beschreibt den ›ge-

lebten‹ Raum wie folgt: »Unter dem konkreten, erlebten oder gelebten Raum verstehen wir

im Unterschied zum abstrakten mathematischen Raum, […] jenen andern Raum, in demwir

täglich leben, in dem wir uns bewegen und den wir brauchen, um unser Leben zu entfalten.

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Theoretischer Schnitt II: Medialität 217

Waldenfels (2009) insgesamt »die ganze Vielfalt der leiblichen Sinne, der leibli-

chen Bewegung und der leiblichen Befindlichkeit« (S. 66) ab. Beim Leib-Körper

handelt es sich um »ein ziemlich konservatives Element« (Welsch, 1998a, S. 244),

welches nach wie vor »eine Bedingung all unserer Vollzüge« (ebd.) darstellt. Dies

manifestiert sich auch in der Philosophie, wo »die Bedeutung der Leiblichkeit

als eines Gegengewichts gegen die elektronischen Immaterialisierungstenden-

zen in den letzten Jahren mehrfach dargelegt worden« (ebd.) ist. Welsch (1998a)

verweist dabei auf Jean-François Lyotards (2001 [1989]) Das Inhumane. Plaudereien

über die Zeit, wo dieser sich mit der Frage auseinandersetzt, ob Denken ohne

Körper möglich wäre. Dies wird schließlich negiert: »Man kann den Körper als die

hardware jener komplexen technischen Einrichtung ansehen, die das Denken ist«

(Lyotard, 2001, S. 24). Daraus lässt sich die nachstehende Folgerung ableiten: »Das

Denken läßt sich nicht vom phänomenologischen Körper absetzen« (ebd., S. 35).

Mit Verweis auf Hubert L. Dreyfus’ (1985) phänomenologisch angelegtes Werk Die

Grenzen künstlicher Intelligenz. Was Computer nicht können, zeigt Welsch (1998a) des

Weiteren auf, »daß es kein Verstehen ohne Rückbindung an Körperlichkeit und

Alltagserfahrung gibt« (S. 244). Demzufolge lässt sich festhalten, dass es »keine

geistige Erfahrung ohne körperliche Anteile und also auch keine elektronische

Erfahrung ohne den Körper« (ebd., S. 246) geben kann. Der Autor veranschaulicht

dies anhand des Beispiels, dass man sich nach stundenlangem Aufenthalt im

Internet, wo man sich die Zeit mit Gamen, Chatten oder Surfen vertrieben und

sich dabei in gewisser Weise in der Virtualität verloren habe, bei der Rückkehr in

den ›realen Alltag‹ der eigenen Körperlichkeit wieder bewusst werde: Die Augen

brennen, der Rücken schmerzt und die Nacken- und Armmuskulatur hat sich

verspannt, denn »der Körper wurde eben auf die Reise [in den Cyberspace, Anm.

MS] mitgenommen, und nun fühlt er sich mitgenommen« (ebd.) an. Diese körper-

lichen Erfahrungen sind dabei allerdings »nicht solche eines bloß materiellen oder

rohen Körpers, sondern die von kulturellen Körpern, und sie schließen ihrerseits

geistige Erregungen ein« (ebd.).

Neben der Beschreibung der räumlichen ›Verortung‹ des Leib-Körpers wird in

phänomenologischen Arbeiten vielfach auf die Haut hingewiesen, die als größtes

Sinnesorgan des menschlichen Organismus einerseits selbst verschiedene Wahr-

nehmungen ermöglicht und andererseits und zugleich zu einer »Scheidung von

Binnen- und Außenraum« (Waldenfels, 2009, S. 20) führt: »Der menschliche Leib

ist umfangen von der Haut als einer durchlässigen Grenz- und Schutzfläche. Die-

se Innen-Außen-Differenz erzeugt einen voluminösen Leibraum. […] Das leibliche

Im Unterschied zur Homogenität des mathematischen Raums weist dieser erlebte Raum ei-

ne reiche innere Gliederung auf« (S. 499). Diesen Charakterisierungen zufolge könnte gesagt

werden, dass mediale Räume ebenfalls ›gelebte‹ Räume sein können.

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

In-Sein läßt sich nicht ablegen wie ein lästiges Kleid« (ebd., S. 54). Neben den be-

reits angesprochenen Aspekten, dass, erstens, der Leib-Körper selbst eine räumli-

che Dimension habe und im Raum eine Stelle bzw. einen Ort einnehme und, zwei-

tens, durch dieHaut zugleich ein Leibinnen- und ein Leibaußenraumgebildet wür-

den, sollte des Weiteren beachtet werden, dass die Wahrnehmungen von Räumen

und die Möglichkeiten zu deren Aneignung ebenfalls ›durch den Leib-Körper‹ hin-

durchgehen bzw. über diesen vermittelt werden. Feministische Autor_innen ver-

weisen diesbezüglich darauf, dass leiblich-körperliche Wahrnehmungs- und An-

eignungsweisen von Räumen nicht als unabhängig von sozialen Differenzkatego-

rienwie ›race‹, ›class‹ und ›gender‹ gesehenwerden könnten (vgl. hierzu bspw.Bau-

riedl, Fleischmann, Strüver & Wucherpfennig, 2000; Gottschalk et al., 2018; Mar-

quardt & Strüver, 2018; Massey, 1993, 2001b; Morrison, 2012a; Morrison, Johnston

& Longhurst, 2012; Nast & Pile, 1998). In diesem Zusammenhang werden auch

Prozesse der Verkörperung (engl. embodiment) thematisiert, um einerseits darauf

aufmerksam zu machen, dass es den Körper als immer schon feststehenden nicht

gebe, sondern dass dieser gleichsam performativ immer wieder verändert hervor-

gebracht werde. Andererseits verdeutlicht der Begriff der Verkörperung die grund-

legende Verflochtenheit von Körpern mit anderen Körpern und Dingen. Im Rah-

men von Verkörperungsprozessen »carnality becomes a field which only ever has a

partial grip on the world and which constantly interacts with other fields, mimeti-

cally and otherwise« (Crang &Thrift, 2000, S. 19). In diesem Sinne verstehe ich den

Leib-Körper nicht als vereinzelte, physisch sich manifestierende passive Materiali-

tät, sondern vielmehr als in mannigfachen Interaktionen mit der Welt verstrickte

aktive Materialität.

7.4.1 (Mein) Hier und (Dein) Dort

Im Folgenden wird der Fokus noch einmal auf den bereits angesprochenen Aspekt

gerichtet, dass der Leib-Körper immer irgendwo ist, um von dieser raumphänome-

nologischen Erkenntnis ausgehend die Frage erörtern zu können, welche Implika-

tionen sich hieraus für medial vermittelte Interaktionen, Erfahrungs- und Hand-

lungsmöglichkeiten ergeben. Mit dem Titel dieses Unterkapitels wird angedeutet,

dass Alterität in diesem Zusammenhang insofern thematisch wird, als sich eine

Verortung eines Individuums im ›Hier‹ auf eine Verortung eines Anderen im ›Dort‹

beziehen muss und sich ein Wechselverhältnis dieser beiden Ortsbezüge bzw. der

beiden Individuen, die sich an zwei unterschiedlichen Orten befinden, einstellen

kann. Die nachstehenden Überlegungen lassen sich weitgehend auf Interaktio-

nen inMediaSpaces übertragen, auch wenn die Autor_innen, die im Folgenden bei-

gezogen werden, selbst nicht unbedingt mediale Räume im Blick haben mussten,

als sie ihre Texte verfassten. Die Übertragungsmöglichkeiten hängen mit dem be-

reits thematisierten Umstand zusammen, dass Produzent_innen und Nutzer_in-

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Theoretischer Schnitt II: Medialität 219

nen medialer Kommunikationsräume sich nie ihrer eigenen Leiblichkeit/Körper-

lichkeit entledigen können und sie deshalb auch immer physisch irgendwo veran-

kert sind. Im nächsten Unterkapitel wird der Bezug der im vorliegenden Unter-

kapitel zu entfaltenden raumphänomenologischen Skizze zu Aspekten der medial

vermittelten Kommunikation und zu deren Implikationen für das Wahrnehmen

und Aneignen solcherMediaSpaces expliziert. Dabei wird es unter anderem um die

Frage gehen, inwiefern unter Rückgriff auf diverse Kommunikationstechnologien

das Gefühl von Nähe hervorgerufen und gar körperliche Berührungen zwischen

physisch Abwesenden ermöglicht werden können.

Anknüpfend an die in Kapitel 7.4 (MediaSpaces und Leiblichkeit/Körperlich-

keit) entwickelte Argumentationslinie kann mit Shusterman (1998) ein weiterer

Aspekt in die Überlegungen einbezogen werden: »Da der Körper immer auf ei-

nen bestimmten raumzeitlichen Ort beschränkt ist, kann die durch ihn erfolgende

Wahrnehmung nur aus einer bestimmten Perspektive oder aus einem bestimm-

ten Gesichtspunkt erfolgen« (S. 117). Bei der Sicht auf die Welt handelt es sich um

ein Phänomen, das sich für zwei Individuen nie identisch darstellen kann. Der

Leib-Körper kann vor diesem Hintergrund als Ausgangspunkt aller Erfahrungen

gesehen werden, da von ihm aus eine individuelle Perspektive auf alles ihm Äu-

ßerliche eröffnet wird (vgl. ebd., S. 118). Räumlich gesprochen handelt es sich bei

diesem leiblich-körperlichen Ausgangspunkt um das Hier, das »Orientierung im

Raum« (Westphal, 2014, S. 150) verleiht. Hierzu schrieb Waldenfels (1998) in einem

Buchbeitrag mit dem Titel Experimente mit der Wirklichkeit Folgendes:

Das leibliche Hier und Jetzt, von dem aus ich dir ins Auge schaue und dich anrede,

legt sich wie eine Falte in das dichte Gewebe unserer Erfahrung. Husserl bezeich-

net die Ursituation des Hier, die keine bloße Lage (situs) unter anderen darstellt,

als ›Nullpunkt‹ der Erfahrung, und in seinen Überlegungen zur Intersubjektivität

tituliert er den eigenen Leibkörper vielfach als ›Nullkörper‹. […] Die Erfahrbarkeit,

die allemwas ist, den Stempel derWirklichkeit aufprägt, verweist auf diesen Zeit-

Ort, an dem ichmich leibhaftig aufhalte, vondemaus ichmich diesemoder jenem

zuwende und mich von anderem abwende. (S. 229)

Im mehr als einem Jahrzehnt später erschienenen Buch Ortsverschiebungen, Zeitver-

schiebungen: Modi leibhaftiger Erfahrung präzisierte Waldenfels (2009) diese Aussage

mit der Bemerkung, dass es sich beim leiblichen Hier eigentlich nicht um einen

konkret festgelegten oder festlegbaren (Null-)Punkt handle, so »als sei der hier be-

findliche Leib genau zwischen Rechts und Links angesiedelt« (S. 68). Unter diesen

Vorzeichen wäre es aus seiner Sicht treffender, von einem »Nullort« (ebd.) zu spre-

chen. Von diesem Nullort aus lässt sich das Hier bestimmen: »Hier ist dort, wo

derjenige, der ›hier‹ sagt oder nach dem ›hier‹ fragt, sich jeweils befindet« (ebd.,

S. 67). Der Ort, an dem sich jemand aufhält – also ein Hier – ist demzufolge an

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

die Sprecher_innenposition eines Individuums geknüpft, das »sich hier und nicht

anderswo äußert« (ebd.):

Betrachten wir dieses Sichbefinden als Ausdruck einer Leiblichkeit, die weder ei-

nem reinen Geist noch einem bloßen Ding eigen ist, so zeigt sich eine originä-

re Beziehung zwischen Räumlichkeit und Leiblichkeit, und eben diese Beziehung

findet im ›hier‹ ihren sprachlichen Ausdruck. (Ebd., S. 67f.)

Diese ursprüngliche Beziehung äußert sich im konkreten leiblich-sinnlichen Erle-

ben und Erfahren des Raums. Diesbezüglich hält Gölz (1970) in seinen philosophi-

schen Untersuchungen fest, dass das Spezifische unseres Daseins im Raum darin

bestehe, dass wir »aus dem Raum (auch in der bloßen Vorstellung) nicht ›ausstei-

gen‹« (S. 167) könnten: »Wir können unser eigenes Im-Raume-Sein nicht ›von au-

ßen‹ betrachten,weil das ›Hier‹ in der Außenbetrachtung zu einem ›Dort‹ wird und

uns so in seinem eigentlichen Wesen entgleitet« (ebd.). Unser Dasein im Raum

zeichnet sich des Weiteren dadurch aus, dass wir hier sind, während sich ande-

re Menschen und Dinge uns gegenüber befinden, das heißt, dort sind (vgl. ebd.,

S. 4). Das Hier und das Dort bezeichnet Gölz (1970) als »Momente des gelebten Rau-

mes« (S. 166). Zwischen diesen beidenMomenten nehmenwir einen Zwischenraum

wahr, der als ›Tiefe‹ bezeichnet werden kann. Diese Tiefe ist »die Dimension des

›Hinüber‹« (ebd., S. 168), die sich beispielsweise zwischen zwei Individuen eröffnet,

die sich in einer Interaktionssituation wechselseitig als Gegenüber anerkennen.

Im Zusammenhang mit dem Erleben dieses Zwischenraums, der Tiefe, bringt

Waldenfels (2009) den Aspekt der Bewegung in die Überlegungen ein: »Die Erfah-

rung der Tiefe […] entsteht dadurch, daß etwas sich auf den Wahrnehmenden zu

oder vomWahrnehmenden weg bewegt. So entsteht ein Vor- und Hintereinander,

daß [sic!] sich aus keinemNebeneinander herleiten läßt« (S. 55). Einer Präzisierung

bedarf diese Aussage insofern, als sich nicht nur ›etwas‹ um das wahrnehmende

Individuum herum bewegt (von ihm weg bzw. auf es zu), sondern dieses sich im-

merfort auch selbst bewegt. Die vom Hier ausgehende Bewegung eines leiblichen

Wesens »nimmt gegenüber Dingen im Raum bzw. gegenüber anderen Wesen, die

ihrerseits ›hier‹ sind, die Form einer Annäherung und Entfernung an« (Waldenfels,

1998, S. 232). Angesichts der leiblichen Bewegung und der zeitlichen Dimension

derselben wird deutlich, dass es sich beim Hier nicht um einen fixen Punkt han-

deln kann: »Das Hier ist ebensowenig [sic!] ein toter Raumpunkt, wie das Jetzt ein

reiner Zeitpunkt ist, es spannt sich aus zu einem Durchgangsort der Bewegung,

einem lieu de passage« (Waldenfels, 2009, S. 48). Mit Westphal (2014), die ihre Ar-

gumentation unter anderem auf Husserl und Merleau-Ponty stützt, lässt sich des

Weiteren festhalten, dass überhaupt erst durch Bewegungen von Körpern Räume

produziert werden. Oder anders gesagt: Wäre der Leib-Körper auf einen einzigen

Punkt fixiert, wären Räume irrelevant, denn erst durch die Bewegung, die zu Nähe

und Ferne zwischen verschiedenen Nullorten führt, entstehen Räume. Diese Räu-

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Theoretischer Schnitt II: Medialität 221

me sind – wie bereits wiederholt herausgestrichen wurde – selbst weder statisch

noch ein für alle Mal festgelegt, sondern beweglich:

In der Bewegung stellen wir Raum her und bilden ihn zugleich ab. Der Körper

ist nicht nur ein Bewegender, sondern auch ein Beweglicher; und auch der Raum

bekommt durch die Selbstbewegung eine Eigenbewegung. Durch den Körper be-

wegen wir uns und den Raum gleichzeitig. (Westphal, 2014, S. 150)

Diese Ausführungen zusammenfassend lässt sichmit Unger (2010) festhalten, dass

der Mensch zugleich »ein räumliches, ein raumschaffendes und raumaufspannen-

des Wesen« (S. 112) ist.

Auf der Basis dieser grundsätzlichen Überlegungen kann in einem weiteren

Schritt der Frage nachgegangen werden, wie sich das alteritätstheoretisch bedeut-

same Verhältnis zwischen dem Hier des sprechenden Individuums und dem Dort

eines Gegenübers, das sein ganz eigenes Hier hat, noch deutlicher fassen lässt. Ge-

mäß Gölz (1970) erlaube zum einen »die Erfahrung der leibhaftigen Erscheinung

eines anderen Menschen in meinem phänomenalen Raum« (S. 25) und zum ande-

ren das durch sprachliche Verständigung mit dem anderen Menschen hergestellte

Bewusstsein die Einsicht, dass das Gegenüber nicht das gleiche Hier habe wie ich,

sondern sein eigenes Hier, das von mir als Dort erlebt wird (vgl. ebd.). Gölz spricht

in diesem Zusammenhang die menschliche Fähigkeit an, sich diverse erfahrene,

wahrgenommene Räume in Erinnerung rufen oder Räume imaginieren und die-

se sodann zueinander in Beziehung setzen zu können. In dieser Fähigkeit, sich

gewissermaßen in verschiedene Räume (beispielsweise in gegenwärtig erfahrbare,

aber auch in imaginierte, zukünftige oder in der Vergangenheit erfahrene Räume)

›teilen‹ zu können, vermutet Gölz (1970) »überhaupt die Möglichkeit begründet,

neben meinem Dasein in meinem Raum das Dasein des Anderen in seinem Raum

irgendwie mitzuvollziehen und dadurch zu jener Gemeinsamkeit des einen objek-

tiven Raumes, in dem wir beide miteinander da sind, […] zu gelangen« (S. 26). Vor

diesemHintergrund ließe sich mitWaldenfels (2009) das besondere Verhältnis von

Hier und Dort als ein Verhältnis von Eigenem und Fremdem fassen, wobei dieses

Verhältnis einen genuin »topischen Charakter« (S. 77) aufweist (vgl. Waldenfels,

2013).

7.4.2 (Unser) HierDort/DortHier

Im Folgenden geht es um eine eingehende Erörterung des mit internetbasier-

ten Technologien einhergehenden Phänomens der digitalen Medialität, das

in einen Zusammenhang mit den im vorhergehenden Unterkapitel erfolgten

raumphänomenologischen und alteritätstheoretischen Betrachtungen zu Leib-

lichkeit/Körperlichkeit sowie zu Raumerleben und -wahrnehmen gestellt werden

soll. Die Überschrift des vorliegenden Unterkapitels steht für die technologischen

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

Möglichkeiten, ein Dort zu einem Hier werden zu lassen (und umgekehrt) und

diese beiden »Momente des gelebten Raumes« (Gölz, 1970, S. 166) einander derart

anzunähern, dass der Zwischenraum minimal bzw. deren Differenz eingeebnet

wird (vgl. Waldenfels, 2009, S. 109).

In Artikeln wie denjenigen von Kim et al. (2004) oder Paterson (2006) wird auf

›haptische Geräte‹ oder ›haptische Schnittstellen‹ Bezug genommen, mit welchen

internetbasierte Interaktionen ermöglicht werden können, die auch Berührungen

involvieren und dadurch ein starkes Gefühl der Nähe und Anwesenheit evozie-

ren sollen. Paterson (2006) bezeichnet diese haptischen Geräte oder Schnittstellen

als »technologies of touch« (S. 691). Diese ›Berührungstechnologien‹ reproduzie-

ren physische Berührungen über Distanzen hinweg und eröffnen dadurch multi-

sensorischeWahrnehmungsräume imDigitalen (vgl. ebd.). Entwicklungs- und An-

wendungsgebiete solcher Technologien sind beispielsweise Chirurgie, militärische

Ausbildung,Minenräumung undRaumfahrt, aber auchUnterhaltungsbereichewie

Videospiele (vgl. Kim et al., 2004, S. 329; Paterson, 2006, S. 692). Eine Bedeutung

könnten diese Technologien jedoch auch im Kontext von Fernbeziehungen erhal-

ten, und zwar dann, wenn es möglich sein sollte, Berührungen über Distanzen

hinweg quasi zu ›verschicken‹.

Howard Rheingold entwickelte in seinem Buch Virtuelle Welten (1992, S. 529ff.)

sowie in einem in der Cyberpunk-Zeitschrift Mondo 2000 veröffentlichten kurzen

Text mit dem Titel Teledildonics: Reach Out and Touch Someone (1990) ein Zukunfts-

szenario, in dem er in gleichsam futurologischer Weise über ›Berührungstechno-

logien‹ spekulierte.17 Durch einen Nexus aus »VR-Technologie und Telekommuni-

kationsnetzen« (Rheingold, 1992, S. 529) sollte es gemäß diesem Szenario möglich

werden, »in bislang ungeahnter Weise zu anderen Menschen – oder ganzen Popu-

lationen – körperlichen Kontakt aufnehmen [zu] können« (ebd.). Er forderte die

Leser_innen dazu auf, sich einige Jahrzehnte in die Zukunft zu versetzen und sich

vorzustellen, sie seien mit einem am Kopf befestigten Display ausgerüstet und in

einen sehr dünnen, eng am Körper anliegenden Anzug gekleidet (vgl. Rheingold,

1990, S. 52). Das dahinterliegende Prinzip erläuterte er folgendermaßen:

Embedded in the inner surface of the suit, using a technology that does not yet

exist, is an array of intelligent effectors. These effectors are ultra-tiny vibrators of

varying degrees of hardness, hundreds of them per square inch, that can receive

and transmit a realistic sense of tactile presence in the same way the visual and

audio displays transmit a realistic sense of visual and auditory presence. (Ebd.; vgl.

Rheingold, 1992, S. 530)

17 Überaus kritisch äußert sich hierzu Elizabeth Grosz (2001): »›Teledildonics‹ […] represents

the fantasy (a male fantasy, though no doubt it can have its feminist variants) of a perfectly

controllable, programmable quasi-prostitution« (S. 42).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Theoretischer Schnitt II: Medialität 223

In diesem »teledildonischen Szenario« (Woolley, 1994, S. 252) wird ein technolo-

gisch hoch entwickelter Anzug – ein »sound-sight-touch telepresence[18] system«

(Rheingold, 1990, S. 52) – zu einem Vehikel, das es ermöglicht, multisensorische

Wahrnehmungsräume zu entdecken. Über das Internet (vorausgesetzt die Rechen-

leistungen der Computer und die Übertragungsgeschwindigkeiten der Daten seien

groß genug) könnten solche Wahrnehmungsräume mit anderen Menschen geteilt

werden, wobei Rheingold in erster Linie an erotische Begegnungen dachte: »Your

partner(s) canmove independently in the cyberspace, and your representations (aka

›puppets‹) are able to touch each other, even though your physical bodies might

be continents apart« (ebd.). Geteilte Erfahrungen, die medial vermittelt sind, fin-

den nach Kim et al. (2004) in sogenannten »shared virtual environments (SVEs)«

(S. 328) statt. Für ein möglichst ganzheitliches Anwesenheits- bzw. Nähegefühl ist

in solchen Umgebungen neben der Stimulierung des Seh- und des Hörsinns auch

der Tastsinn ausschlaggebend (vgl. ebd., S. 328f.; Paterson, 2006, S. 692). ›Berüh-

rungstechnologien‹ funktionierten zwar auch heute noch über weite Strecken me-

chanisch,

but the sense of presence is increasingly aided by electronics, engaging directly

with the somatic senses of kinaesthesia, proprioception, and the vestibular sense,

greatly enhancing the simulation of being there. […]

The significance of haptics therefore lies […] in the ability for this sense of presence

to be communicated by touch over a distance – to literally feel the presence of

another. (Paterson, 2006, S. 692)

Die Anwesenheit und Nähe einer anderen Person zu spüren, sich zu berühren und

berührt zu werden, drängt die Tatsache des existierenden Zwischenraums zwi-

schen dem Hier und dem Dort der anderen Person in den Hintergrund. Das Hier

und das Dort werden medial vermittelt zu einem (gemeinsamen) HierDort/DortHi-

er, wodurch der Eindruck entsteht, dass die beiden Momente beinahe ineinander-

fallen. Rheingold (1990) prognostizierte angesichts dieses Szenarios »a whole new

semiotics of mating« (S. 54) mit unabsehbaren Konsequenzen für all das, was un-

ter Privatsphäre, Identität und Intimität verstanden werde (vgl. ebd.). In diesem

Zusammenhang fragte er, ob in Zeiten, in denen unsere ›Informationsmaschinen‹

und Kommunikationsgeräte so starkmit uns selbst verschmolzen sein würden, wir

diese als »its« bezeichnen würden, »or will they be part of ›us‹?« (ebd.). Damit ein-

her geht die Frage, was ›der Mensch‹ dann noch ist bzw. was als ›das Menschliche‹

verstanden werden kann. Diesbezüglich vermutete Rötzer (1998) bereits vor über

zwanzig Jahren, dass

18 Den Begriff ›Telepräsenz‹ expliziert Paterson (2006) als »the evocation of a sense of presence

of objects at a distance« (S. 696). Als Hilfsmittel hierfür dienen ›telerobotische‹ Geräte oder

Vorrichtungen, die dazu dienen »to aid the manipulation of objects at a distance« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

die Vernetzung des menschlichen Körpers mit externen oder implantierten Sys-

temen, die interaktive Repräsentation des Körpers in virtuellen Räumen, die Ver-

selbständigung von virtuellen Agenten und ›realen‹ Robotern zu einem neuen

Verständnis dessen führen [werden], was menschlich und was ein menschlicher

Körper ist. (S. 166; vgl. Jörissen, 2014, S. 511)

Das Beispiel von Rheingolds teledildonischer Zukunftsfantasie aus den 1990er-

Jahren, die heute zumindest in Ansätzen durchaus Realität geworden ist (worauf

im weiteren Verlauf der Ausführungen noch zurückzukommen sein wird), illus-

triert den Umstand, dass der menschliche Körper zunehmend »als Schnittstelle

mit der Welt und mit Maschinen verstanden [wird], die sich verändern, die sich

neu designen läßt« (Rötzer, 1998, S. 166).

Aus feministischer Perspektive hat Donna Haraway (1995) in ihremManifest für

Cyborgs19 einige wegweisende Gedanken zum Verhältnis ›Mensch-Maschine‹ dar-

gelegt. Zur komplexen, verflüssigten Beziehung zwischen leiblichen Wesen und

Maschinen äußert sie sich wie folgt:

Im Verhältnis von Mensch und Maschine ist nicht klar, wer oder was herstellt und

wer oder was hergestellt ist. Es ist unklar, was der Geist und was der Körper von

Maschinen ist, die sich in Kodierungspraktiken auflösen. Insofern wir uns sowohl

im formalenDiskurs (d.h. Biologie) als auch in Alltagspraktiken (d.h. Hausarbeits-

ökonomie im intergrierten [sic!] Schaltkreis) wissen, sind wir Cyborgs, Hybride,

Mosaike, Chimären. Biologische Organismen sind zu biotischen Systemen gewor-

den, zu Kommunikationsgeräten wie andere auch. Innerhalb unseres formalisier-

tenWissens überMaschinen undOrganismen, über Technisches undOrganisches

gibt es keine grundlegende, ontologische Unterscheidung mehr. (S. 67)

Die Autorin macht damit deutlich, dass sich starre Grenzziehungen zwischen

Mensch und Maschine und damit rigide Dualismen nicht länger aufrechterhalten

lassen. Haraway (1995, S. 68) und Rötzer (1998, S. 167) sind sich darüber hinaus

darin einig, dass der menschliche Leib-Körper nicht mehr an der Haut ende,

sondern aufgrund von komplexen Verbindungen mit maschinellen Systemen weit

darüber hinaus reiche, wenn man etwa bedenke, dass sich »Roboter in der Ferne

steuern« (Rötzer, 1998, S. 167) lassen oder dass Berührungen infolge virtuell geteil-

ter, multisensorischer Wahrnehmungsräume über geografische Distanzen hinweg

›verschickt‹ werden können. Insofern führen solche Technologien dazu, dass die

körperliche Beschränktheit zu einem gewissen Grad transzendiert werden kann,

indem sie Erfahrungen, die stets durch den Leib-Körper bedingt sind, fortwährend

transformieren und modifizieren (vgl. ebd.).

19 Cyborgs definiert Haraway (1995) als »kybernetischeOrganismen, Hybride ausMaschine und

Organismus, ebenso Geschöpfe der gesellschaftlichen Wirklichkeit wie der Fiktion« (S. 33).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Theoretischer Schnitt II: Medialität 225

Wie weiter oben insbesondere in Kapitel 7.4 (MediaSpaces und Leiblich-

keit/Körperlichkeit) bereits diskutiert wurde, muss mit Shusterman (1998) jedoch

zugleich bedacht werden, dass wir »uns nicht vom erfahrbaren Körper mit seinen

Gefühlen, Freuden und Erregungen lösen [können]. Er ist selbst in den höchsten

Flügen der Medientechnologie immer da« (S. 125; vgl. hierzu auch Grosz, 2001,

S. 42ff.). Auch ›geteilte virtuelle Umgebungen‹ (vgl. Kim et al., 2004, S. 328) nehmen

wir mit unseren Sinnen wahr und es wird deutlich, dass bestimmte körperliche

Beschränkungen (z.B. das Spektrum des menschlichen Sehvermögens oder der

kognitiven Fähigkeiten) trotz aller maschinell-technischen Hilfsmittel nicht so

einfach aufzuheben sind. Welsch (1998a, S. 244) weist in diesem Zusammenhang

darauf hin, dass die zunehmende Leistungsfähigkeit von Computerprozessoren

und die Steigerung der Rechenkapazitäten weder mit einer Optimierung unserer

Sinnesorgane noch mit einer Optimierung unserer physischen und psychischen

Eigenschaften zusammenfalle: »Wenn die Verarbeitungskapazität der Rechner ins

Gigantische wächst, so nicht ebenso unsere Lebenszeit, unsere Reaktionszeit, un-

sere Begreifenszeit« (ebd.). Auch die Vorstellung von einem »Nullort« (Waldenfels,

2009, S. 68) als dem Hier des leiblichen Sichbefindens, das sich als beweglicher

»lieu de passage« (ebd., S. 48) bestimmen lässt, bleibt infolge digitaler, medial

vermittelter Umwelten und virtueller Erfahrungen instruktiv, wobei die Fähigkeit

zentral ist, über diesen leiblichen Ort ungefähr Bescheid zu wissen, denn die

Möglichkeit, Räume wahrnehmen zu können, ergibt sich erst, »wo das Subjekt

dieser Wahrnehmung die Position seines Leibes kennt, wo es in einem minimalen

Sinn weiß, wo es ist (andernfalls wäre es nicht einmal fähig sich zu verirren)«

(Seel, 1998, S. 265). Dementsprechend schilderte auch der Internetvordenker und

Netzaktivist John P. Barlow (1990) in der oben bereits referierten Ausgabe des

Magazins Mondo 2000 in einem Artikel mit dem Titel Being in Nothingness: Virtual

Reality and the Pioneers of Cyberspace eine Erfahrung im Internet: Obwohl er sein

leiblich-körperliches Mitgenommen-Sein in den virtuellen Raum des Internets

als intensive Erfahrung beschreibt (z.B. durch Aussagen wie »[…] I don’t seem

to have a location exactly. In this pulsating new landscape, I’ve been reduced to

a point of view« [ebd., S. 36] oder »Nothing could be more disembodied than

cyberspace. It’s like having your everything amputated« [ebd., S. 38]), verfügte

er nach wie vor über das Wissen bezüglich der Position seines Körpers in der

physisch-materiellen Welt: »At least I know where I left my body. It’s in a room

called Cyberia in a building called Autodesk in a town called Sausalito, California.

Planet Earth. Milky Way« (ebd., S. 36). Da wir immer noch einen Leib-Körper

haben, dürften Bemühungen zur Verwirklichung transhumanistischer Zukunfts-

visionen wie beispielsweise derjenigen des Uploads des menschlichen Geistes

oder des Bewusstseins in die Cloud, das heißt dessen einstweilige Loslösung vom

Leib-Körper »für eine eventuelle zukünftige Inkarnation in rein synthetischen

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

[…] Körpern« (Danowski & Viveiros de Castro, 2019, S. 61), möglicherweise auch

künftig nie umsetzbar werden.20

Unabhängig von der Realisierbarkeit technologischer Visionen lässt sich an

dieser Stelle die folgende generelle Überlegung festhalten: Die medial vermittelte

Sphäre prägt die Möglichkeiten des Wahrnehmens des Zwischenraums zwischen

Hier und Dort und wie gezeigt lassen sich Ferne und Nähe keineswegs ausschließ-

lich als geografische Distanzen, die im einen Fall größer und im anderen Fall klei-

ner sein können, bestimmen. Indem der Zwischenraum gestaltet wird,werdenNä-

he und Ferne gleichsam hergestellt und konfiguriert, und zwar im digitalen wie

auch im nicht digitalen Raum, wobei die Überlagerungen und Wechselwirkungen

zwischen diesen Sphären als hybrid zu verstehen sind (vgl. hierzu bspw. Ahrens,

2003; Schroer, 2012a; Unger, 2010; Willis, 2012).

Mit Gadgets und Apps, durch die »technologies of touch« (Paterson, 2006,

S. 691) in den Alltag Einzug gehalten haben, lassen sich Anwesenheit und Nähe

in zunehmendem Ausmaß und auf vielfältige Weise simulieren. Insofern lassen

sie sich als Mittel zur Gestaltung des Zwischenraums verstehen, die nicht zuletzt

im Kontext von Fernbeziehungen von Bedeutung sein können. Apps wie Couple,

Twyxt, Between oder Avocado eröffnen Paaren einen geteilten digitalen Raum, der

zum einen der Organisation des Alltags etwa durch die Möglichkeit des Anle-

gens von Aufgabenlisten oder eines gemeinsamen Kalenders dient. Überdies ist

in solchen Apps häufig ein Instant-Messenger enthalten, mit dem Text- oder

Sprachnachrichten, Bilder oder GIFs verschickt werden können, die sich in eine

Timeline einfügen, in welcher momenthafte Erinnerungen digital abgelegt wer-

den und eine besondere Zweisamkeitssphäre geschaffen wird (vgl. hierzu Heinz

& Wöhrle, 2018, S. 85ff.). Sie sind in besonderer Weise dazu geeignet, eine Art

›connected presence‹ (vgl. Licoppe, 2004; Licoppe & Smoreda, 2005) zwischen den

Beziehungspartner_innen herzustellen, da sich diese fortwährend ihrer Zusam-

mengehörigkeit versichern können. Zum anderen ermöglichen diese Apps mittels

der oben bereits erwähnten ›Berührungstechnologien‹ zuweilen das Versenden

eines ›Daumenkusses‹. Mit der Digital-Touch-Funktion, die in der Apple Watch

20 Danowski und Viveiros de Castro (2019) erörtern in ihrem Buch In welcher Welt leben? zahl-

reiche Versionen des Endes der Welt im Kontext der globalen Klimakrise. Eine solche »Ver-

sion einer Menschheit-ohne-Welt« (S. 61) skizzieren die Autor_innen anhand einer Zukunfts-

vision von Transhumanist_innen bzw. Vertreter_innen der sogenannten »Singularitätsthe-

se« (ebd.): »Singularität ist der Name einer anthropologischen Diskontinuität, einer plötzli-

chen kybernetischen Entrückung, die sich mit der exponentiell zunehmenden Fähigkeit zur

Datenverarbeitung im weltweiten Rechennetz ankündigt« (ebd.). Diese Vision bezeichnen

Danowski und Viveiros de Castro als diejenige »eines Hyperfortschritts, der die Menschen

(oder einstweilen nur 1 %?) dank der Verlängerung der maximalen Lebensdauer von ihrem

›biologischen Substrat‹ befreit und somit letztlich die organische Körperlichkeit transzen-

diert […]« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Theoretischer Schnitt II: Medialität 227

wie auch in anderen Apple-Geräten integriert ist, ist es außerdem möglich, den

eigenen Herzschlag auf das iPhone, die Apple Watch, das iPad etc. einer anderen

Person zu versenden. Die diesbezüglichen Instruktionen des Anbieters lauten wie

folgt: »Lege zwei Finger auf das Display, bis du deinen Herzschlag spürst und auf

dem Display animiert siehst.« Und weiter: »Um […] Herzschläge zu sehen (bzw. zu

spüren), die dir jemand gesendet hat, musst du nur auf die Mitteilung tippen.«21

Es handelt sich hierbei um eine sehr intime Form der Kommunikation, da ganz

persönliche körperliche Informationen mit einer anderen Person geteilt werden

können. Noch stärker darauf ausgelegt, Nähe auf Distanz herzustellen, sind die

Anwendungen Kissenger und XOXO von Lovotics.22 Deren Einsatz erfordert neben

gewöhnlichen Kommunikationsgeräten wie Smartphones zusätzlich besondere

Geräte, die mit künstlichen Lippen oder ›Umarmungssensoren‹ ausgestattet sind.

Malinowska (2018) beschreibt den ›Kuss-Messenger‹ Kissenger folgendermaßen:

Resembling a toy piggy robot, this PC add-on allows two people to send and to

receive kisses online by pressing against a silicon lip at the front of the device, from

which it is transferred via a kiss processor. The kiss comes in a form of a tingling

vibrationwhose intensity depends on lip pressure received by a transmitter. (S. 94)

Als noch ausgefeilteres ›berührungstechnologisches‹ Gadget führt Malinowska Te-

letongue an. Hierbei handelt es sich um ein Lollipop-ähnliches Interface, das orale

Interaktionen über Distanzen hinweg ermöglichen soll (vgl. ebd., S. 94f.). Sowohl

Kissenger als auch Teletongue dienen der Übermittlung mechanischer Reize und zie-

len nicht in erster Linie auf emotionale Empfindungsweisen ab. Gesten werden in

Druck, Texturangemessenheit des Materials und Übertragungslatenzen übersetzt

bzw. umgerechnet (vgl. ebd., S. 95). Aus der Perspektive der Entwickler_innen sol-

cher telerobotischen Erfindungen ist der Körper Malinowska (2018) zufolge »a set

of stimuli transferable to algorithms that allow for translating the body’s organic

forms into digital planes« (ebd.). Die teledildonische Geste des Kusses wird gleich-

samprothesenhaft. ImVerständnis Schroers (2012a) geht eine derartige prothesen-

hafte Erweiterung des Körpers mit dessen Fähigkeit, »raumgreifend tätig« (S. 295)

zu sein, einher, wodurch dieser auch »weit entfernt liegende Räume für uns zu

erschließen« (ebd.) vermag. Demgegenüber hatte sich Shusterman (1998) bereits

in einem sehr viel früheren Stadium der technologischen Entwicklungen weitaus

nüchterner geäußert, indem er konstatierte: »Die neuen Werkzeuge sind besten-

falls Extensionen unseres instrumentellen, leiblichen Körpers« (S. 125f.). Überdies

könnte vermutet werden, dass das Gefühl der Nähe, das beispielsweise mit Gad-

gets wie Teletongue oder Kissenger simuliert werden soll, die existierende geografi-

21 https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0 (zuletzt abge-

rufen am 22. Juli 2020).

22 www.lovotics.com (zuletzt abgerufen am 22. Juli 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0


228 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

sche Distanz entgegen der ursprünglichen Intention sogar noch verstärkt ins Be-

wusstsein rückt, da es sich nach wie vor nur um die Simulation eines Kusses oder

einer Umarmung handelt. Das Paradoxon besteht darin, dass Abwesenheit gerade

durch diese Anwesenheit simulierenden Gadgets besonders deutlich spürbar wer-

den könnte, worin sich nicht zuletzt die trennende Funktion von Medien, auf die

beispielsweise Shusterman (1998, S. 115) und Ofak (2012, S. 250) hingewiesen ha-

ben, manifestiert.

7.5 Zwischenräume

Im Sinne eines kurzen Resümees einiger zentraler Aspekte der im zweiten theore-

tischen Schnitt erfolgten Erörterungen lässt sich rekapitulieren, dass Nutzer_innen

von Medientechnologien hybride Räume hervorbringen und dass diese im Kontext

sozialer Beziehungen Formen von Nähe erzeugen können bzw. bei der Gestaltung

des Dazwischen (zwischen Hier und Dort) bedeutsam sind. Bei der empirischen

Untersuchung des Phänomens der Fernbeziehungen ist demzufolge zu fragen,wel-

che Bedeutungen die Deiktika ›hier‹ und ›dort‹ während längerer Phasen des räum-

lichen Getrenntseins annehmen und wie sich diese Bedeutungen im Verlauf der

Zeit gegebenenfalls verändern. In Fernbeziehungen geht es wie in allen Paarbezie-

hungen um die Frage, wie der Zwischenraum gelebt und wie er konfiguriert und

immerwieder aufs Neue aktualisiert werden kann. In Kapitel 2 (Normalisierungen:

Fernbeziehungen als ›Spezialform‹ von Paarbeziehungen) wurde unter Bezugnah-

me auf Sybille Krämers (2008) Buch Medium, Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik

der Medialität bereits dargelegt, dass es sich bei jeglicher Kommunikation, finde

diese nun von Angesicht zu Angesicht oder medial vermittelt statt, um »ein Di-

stanzgeschehen«, einen »Umgang mit Entfernungen«, handle: »Denn das Problem

der Kommunikation wurzelt in der unüberbrückbaren Kluft zwischen dem Selbst

und dem Anderen« (S. 91f.). In diesem Zusammenhang wurde ebenfalls schon dar-

auf hingewiesen, dass sich Distanzen im Zwischenräumlichen nicht allein in ei-

nem geografischen Sinne verstehen lassen, sondern dass diese sich auch auf eine

Entferntheit zwischen den Beziehungspartner_innen beziehen, die sich aus deren

»Verschiedenartigkeit« (ebd., S. 110) ergibt und womit es umzugehen gilt.

Insbesondere internetbasierte Medientechnologien eröffnen darüber hinaus

Möglichkeiten, die es uns erlauben, uns wie selbstverständlich in Situationen

hineinzubegeben, »in denen wir nicht sind« (Seel, 1998, S. 259). Die Begriffe

der Anwesenheit und Abwesenheit erfahren unter diesen Vorzeichen spezifische

Bedeutungsverschiebungen, denen in der diffraktiven Analyse des Phänomens

der Fernbeziehungen ebenfalls nachzugehen sein wird. Um obenstehende, im

Anschluss an Seel (1998) vorgebrachte Überlegung zu konkretisieren und zugleich

weiterzuführen, soll im Folgenden und zum Abschluss dieses Kapitels Michel

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029 - am 14.02.2026, 14:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

