Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimitat in medialen Zwischenrdumen

genden wird es daher um die phinomenologisch bedeutsame Frage gehen, wie
MediaSpaces von Menschen leiblich-korperlich hervorgebracht, erfahren und ange-
eignet werden. Diese Frage verfolgte schon Lefebvre, als er beabsichtigte, zu un-
tersuchen, wie soziale Riume produziert werden. Als Ausgangspunkt dienten Lef-
ebvre in diesem Zusammenhang stets der menschliche Kérper sowie die Lebens-
wirklichkeiten und die sozialen Beziehungen der Menschen im kapitalistischen
Wirtschaftssystem, die selbst zu dessen Reproduktion beitragen. Wie in Kapitel 6.2
zu Lefebvres raumtheoretischem Ansatz erértert wurde, ermoglicht dieser Fokus,
»which seems to extend from the human body to the global economy, and then
back again« (Kirsch, 1995, S. 531), die Integration von wahrgenommenen, konzi-
pierten und erlebten bzw. gelebten (sozialen) Riumen. Dabei konnen die komple-
xen Wechselwirkungen beispielsweise zwischen der globalen Ebene der Okonomie
und der Mikroebene des Alltags in den Blick kommen. Diese Sichtweise erachtet
Kirsch (1995) als angemessen, um die vielfaltigen Implikationen, die Technologien™
fiir soziale Beziehungen und den Alltag der Menschen haben, zu analysieren: »The
point is that, on the one hand, technology can be understood as a set of structural
relations, but on the other, that we also need to return to the surface of experi-
ence to understand how the geographies of everyday life are increasingly mediated
by technology« (S. 541). Im Folgenden wird es um ebendiese alltiglichen Erfahrun-
gen gehen, die Menschen leiblich-kérperlich mit, in und durch medial vermittelte
Riume machen.”

1.4 MediaSpaces und Leiblichkeit/Korperlichkeit

Die nachstehenden Ausfithrungen zu Erfahrungsweisen im Kontext von durch so-
ziale Interaktionen produzierten medialen Kommunikationsriumen sollen nicht
zuletzt zu einer weiteren Schirfung des Raumbegriffs beitragen. Die in Kapitel 6
(Theoretischer Schnitt I: Raum) herausgearbeiteten Erkenntnisse sind dabei nach

Durchgéngig konsequent erscheint die Begriffsverwendung jedoch nicht zu sein, da der Au-
tor an anderer Stelle schreibt: »Als leibliche Wesen sind wir jeweils am hiesigen Ort und
zugleich iiber einen Raum hin verteilt« (ebd., S. 47). Der Umstand, dass die beiden Begrif-
fe ohne terminologische Differenzierung oftmals parallel verwendet werden, findet sich bei
zahlreichen Autor_innen (z.B. bei Shusterman, 1998; Welsch,1998a; Westphal, 2014). Ich wer-
de im Folgenden von sLeib-Kérper< sprechen, wobei es sich um einen Ausdruck handelt, der
sich beispielsweise auch bei Waldenfels (1998, S. 229) und bei Westphal (2014, S. 150) findet.

14 Zur Rolle von Technologien in Lefebvres The Production of Space konstatiert Kirsch (1995): »Al-
though technology and techniques constitute a recurring (and crucial) element in Lefebvre
(1991), the social relations of technology are never really explained« (S. 547, Fuinote 19).

15 Einen Sammelband zu dieser Thematik haben Klemm und Staples (2018) unter dem Titel
Leib und Netz. Sozialitit zwischen Verkdrperung und Virtualisierung vorgelegt.

14.02.2026, 14:38:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Theoretischer Schnitt II: Medialitat

wie vor von Relevanz, werden nun jedoch unter anderem durch phinomenologi-
sche Arbeiten etwa von Bernhard Waldenfels (2000, 2009) zu einer Phinomeno-
logie des Raumes erweitert, um insbesondere Beziige zur Dimension der Leib-
lichkeit/Kérperlichkeit noch stirker in den Vordergrund riicken zu kénnen. Zum
Einstieg in dieses Kapitel wird allerdings zunichst auf Felix Schwenzel (2015) Be-
zug genommen. Dieser Internetnutzer kennt das Netz seit seinen Anfingen und
berichtete in einem Diskussionsbeitrag auf der Plattform des Deutschlandfunks
tiber eine Online-Situation, die sich Mitte der 1990er-Jahre zugetragen hatte. Die-
se von ihm sehr eindriicklich beschriebene Erfahrung des Kommunizierens und
Interagierens mit anderen Menschen in einem medialen Raum kennen heutzuta-
ge beinahe alle Internetnutzer_innen. Zur damaligen Zeit, die allerdings nicht in
allzu ferner Vergangenheit liegt, hitten diese Erfahrungen ganz neue, unbekannte
Dimensionen eroffnet:

Als ich es irgendwann einmal nach intensivem Kommandozeilenstudium schaff-
te, einen dieser Chatrdume im sogenannten Internet Relay Chat (IRC) zu betreten,
hatte ich mein erstes Aha-Erlebnis: Ich tippte >hallo<und als Antwort erschienen
auf meinem Bildschirm die Worte:

>Hallo Felix!«

Das war das erste Mal, dass aus meinem Computer etwas herauskam, das ich nicht
selbst vorher eingegeben hatte. Es war das erste Mal, dass ich erkannte, dass man
sich im Internet nicht nur mit Computern verbindet, sondern auch—und vor allem
—mit anderen Menschen. Diese Verbindung war eigentiimlich direkt und kérper-
los —aber eben nicht virtuell, sondern echt. (Schwenzel, 2015, 0. S.)

Sein bisheriges Leben im und mit dem Internet — nachdem er sich nunmehr 20 Jah-
re lang darin bewegt, es genutzt und mitgestaltet hatte — resiimierte Schwenzel
(2015) an anderer Stelle riickblickend wie folgt: »Mein analoges Leben ist dicht ver-
woben mit meiner digitalen Existenz [...]. Das Internet ist Teil meines Lebens, so
wie New York City Teil meines Lebens wire, wohnte ich in New York« (ebd.). Be-
sonders aufschlussreich an der oben stehenden Anekdote aus der Frithphase von
Schwenzels Internetnutzung ist, wie diese virtuelle Begegnung mit einem anderen
Menschen — das heiflt nicht mehr nur mit einem Rechner - als etwas Unmittelbares
und zugleich als losgelést vom eigenen Korper erfahren wurde. Ich werde sogleich
darlegen, dass der Beschreibung dieser Erfahrung als >kérperlos< von verschiedens-
ten Autor_innen widersprochen wiirde, wobei ebendiese Beschreibung als >direkt«
und »echt« jedoch von vielen wohl durchaus nachvollzogen werden kénnte. Als cha-
rakteristisch fiir die obige Beschreibung lisst sich zunichst festhalten, dass der
Autor eine Kontrastierung der Begriffe >virtuell< vs. echt« vornimmt. Diesbeziiglich
liefe sich eine Verbindung mit Welschs (1998b, S. 201) Bemerkungen zum Begrift
swirklich« — wie sie in Kapitel 7.1.3 (Wirklichkeit und Virtualitit) dargelegt wur-

14.02.2026, 14:38:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimitat in medialen Zwischenrdumen

den - herstellen, wobei Schwenzel (2015) anstelle von >wirklich« den Begriff »echt«
verwendet und diesen dem Virtuellen gegeniiberstellt.

Unter Rekurs auf Wertheim (2000) kénnte Schwenzels Beschreibung der erfah-
renen Korperlosigkeit im medialen Raum auch noch aus einer anderen Perspektive
betrachtet werden: Die Autorin stellt fest, dass ihr Kérper zwar »auf dem Stuhl sit-
zen [bleibe]« (S. 252), wenn sie sich im Internet bewege, »aber ich« — oder doch
ein Aspekt von mir - bin in einen anderen Zusammenhang versetzt, der wihrend
dieser Zeit [...] seine eigene Logik und Geographie hat« (ebd.). Diese eigentiimliche
Geografie sei zwar mit derjenigen der »physikalischen Welt« (ebd.) nicht deckungs-
gleich, gleichwohl sei sie »nicht weniger wirklich, nur weil sie nicht materiell ist«
(ebd.). Wertheim (2000) wiirde ihre mediale Erfahrung demnach nicht als abso-
lut korperlos bezeichnen, wie Schwenzel (2015) dies getan hat. Der Leib-Korper
befindet sich stets irgendwo im Raum oder an einem Ort, beispielsweise wie von
Wertheim geschildert auf einem Stuhl, der sich ginzlich in der >physikalischen
Welt< befindet. Gleichwohl scheint ein Aspekt des >Ichs< in den medialen Raum
mitgenommen zu werden, das heifit in einen Raum, der, obgleich nicht materiell,
dennoch als wirklich erfahren wird. Schroer (2012a) hilt diesbeziiglich Folgendes
fest: »Individuen bleiben an ihre physische Existenz gebunden; der Kérper wird zur
Schnittstelle zwischen virtuellem und Realraum: Er hingt gleichsam mit einem Teil
im Netz, wihrend der andere auf dem Stuhl sitzt« (S. 269f.). Unter Beriicksichti-
gung der Unterscheidung zwischen den Begriffen >Leib« und >Kérper« lieRRe sich
moglicherweise etwas differenzierter aussagen, dass der virtuelle Raum leiblich
erfahren und gespiirt werden kann, obwohl man dort nicht korperlich anwesend
ist.

Es lisst sich an dieser Stelle bereits festhalten, dass Interaktions- und
Kommunikationssituationen in medialen Riumen zwar durch die »Abwesenheit
korperlicher Erfahrungsdichte« (Jorissen, 2014, S.510) gepragt sind, der Leib-
Korper dabei jedoch nicht einfach >verschwindet< oder ginzlich irrelevant wird
(vgl. Lehner, 2018, S. 23). Vielmehr ist das Gegenteil der Fall: Jegliche Wahrneh-
mung ist sinnlich und setzt einen empfindsamen Leib-Korper voraus. Dies gilt
ebenso fiir jede Wahrnehmung in MediaSpaces. Da »die physische Lokalitit eine
Konstante« (Ahrens, 2003, S.184) darstellt, lassen sich auch dort »Erfahrungen
der Authentizitit und Unmittelbarkeit« (ebd.) machen, wie Schwenzel (2015) dies
anschaulich beschrieben hat. Uberdies bildet sich im >gelebten< Raum™ gemif

16 Walter Golz (1970) hilt in diesem Zusammenhang Folgendes fest: »Der Raum ist von un-
serem Dasein immer schon eingenommen. Er wird immer schon von uns >gelebts, ehe wir
ein anschaulich gegenstiandliches BewuRtsein, geschweige denn eine theoretisch bestimm-
te Vorstellung, von ihm haben« (S.163). Otto Friedrich Bollnow (1963) beschreibt den >ge-
lebten< Raum wie folgt: »Unter dem konkreten, erlebten oder gelebten Raum verstehen wir
im Unterschied zum abstrakten mathematischen Raum, [..] jenen andern Raum, in dem wir
taglich leben, in dem wir uns bewegen und den wir brauchen, um unser Leben zu entfalten.

14.02.2026, 14:38:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Theoretischer Schnitt II: Medialitat

Waldenfels (2009) insgesamt »die ganze Vielfalt der leiblichen Sinne, der leibli-
chen Bewegung und der leiblichen Befindlichkeit« (S. 66) ab. Beim Leib-Korper
handelt es sich um »ein ziemlich konservatives Element« (Welsch, 1998a, S. 244),
welches nach wie vor »eine Bedingung all unserer Vollziige« (ebd.) darstellt. Dies
manifestiert sich auch in der Philosophie, wo »die Bedeutung der Leiblichkeit
als eines Gegengewichts gegen die elektronischen Immaterialisierungstenden-
zen in den letzten Jahren mehrfach dargelegt worden« (ebd.) ist. Welsch (19982)
verweist dabei auf Jean-Frangois Lyotards (2001 [1989]) Das Inhumane. Plaudereien
iiber die Zeit, wo dieser sich mit der Frage auseinandersetzt, ob Denken ohne
Korper moglich wire. Dies wird schlie8lich negiert: »Man kann den Korper als die
hardware jener komplexen technischen Einrichtung ansehen, die das Denken ist«
(Lyotard, 2001, S. 24). Daraus lisst sich die nachstehende Folgerung ableiten: »Das
Denken lif3t sich nicht vom phinomenologischen Kérper absetzen« (ebd., S. 35).
Mit Verweis auf Hubert L. Dreyfus’ (1985) phinomenologisch angelegtes Werk Die
Grenzen kiinstlicher Intelligenz. Was Computer nicht konnen, zeigt Welsch (1998a) des
Weiteren auf, »daf} es kein Verstehen ohne Riickbindung an Kérperlichkeit und
Alltagserfahrung gibt« (S. 244). Demzufolge lisst sich festhalten, dass es »keine
geistige Erfahrung ohne korperliche Anteile und also auch keine elektronische
Erfahrung ohne den Korper« (ebd., S. 246) geben kann. Der Autor veranschaulicht
dies anhand des Beispiels, dass man sich nach stundenlangem Aufenthalt im
Internet, wo man sich die Zeit mit Gamen, Chatten oder Surfen vertrieben und
sich dabei in gewisser Weise in der Virtualitit verloren habe, bei der Riickkehr in
den srealen Alltag« der eigenen Korperlichkeit wieder bewusst werde: Die Augen
brennen, der Riicken schmerzt und die Nacken- und Armmuskulatur hat sich
verspannt, denn »der Korper wurde eben auf die Reise [in den Cyberspace, Anm.
MS] mitgenommen, und nun fiihlt er sich mitgenommenc (ebd.) an. Diese korper-
lichen Erfahrungen sind dabei allerdings »nicht solche eines blof materiellen oder
rohen Kérpers, sondern die von kulturellen Kérpern, und sie schliefen ihrerseits
geistige Erregungen ein« (ebd.).

Neben der Beschreibung der raumlichen >Verortung« des Leib-Kdrpers wird in
phinomenologischen Arbeiten vielfach auf die Haut hingewiesen, die als groftes
Sinnesorgan des menschlichen Organismus einerseits selbst verschiedene Wahr-
nehmungen ermdglicht und andererseits und zugleich zu einer »Scheidung von
Binnen- und Auflenraum« (Waldenfels, 2009, S. 20) fithrt: »Der menschliche Leib
ist umfangen von der Haut als einer durchlissigen Grenz- und Schutzfliche. Die-
se Innen-Auflen-Differenz erzeugt einen voluminésen Leibraum. [...] Das leibliche

Im Unterschied zur Homogenitit des mathematischen Raums weist dieser erlebte Raum ei-
nereiche innere Gliederung auf« (S. 499). Diesen Charakterisierungen zufolge konnte gesagt
werden, dass mediale Riume ebenfalls >gelebte< Raume sein kénnen.

14.02.2026, 14:38:03. op

27


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimitat in medialen Zwischenrdumen

In-Sein 14R¢ sich nicht ablegen wie ein listiges Kleid« (ebd., S. 54). Neben den be-
reits angesprochenen Aspekten, dass, erstens, der Leib-Korper selbst eine raumli-
che Dimension habe und im Raum eine Stelle bzw. einen Ort einnehme und, zwei-
tens, durch die Haut zugleich ein Leibinnen- und ein Leibaufienraum gebildet wiir-
den, sollte des Weiteren beachtet werden, dass die Wahrnehmungen von Riumen
und die Moglichkeiten zu deren Aneignung ebenfalls sdurch den Leib-Kérper< hin-
durchgehen bzw. tiber diesen vermittelt werden. Feministische Autor_innen ver-
weisen diesbeziiglich darauf, dass leiblich-korperliche Wahrnehmungs- und An-
eignungsweisen von Riumen nicht als unabhingig von sozialen Differenzkatego-
rien wie >races, >class<und »gender< gesehen werden kénnten (vgl. hierzu bspw. Bau-
riedl, Fleischmann, Stritver & Wucherpfennig, 2000; Gottschalk et al., 2018; Mar-
quardt & Striiver, 2018; Massey, 1993, 2001b; Morrison, 2012a; Morrison, Johnston
& Longhurst, 2012; Nast & Pile, 1998). In diesem Zusammenhang werden auch
Prozesse der Verkorperung (engl. embodiment) thematisiert, um einerseits darauf
aufmerksam zu machen, dass es den Korper als immer schon feststehenden nicht
gebe, sondern dass dieser gleichsam performativ immer wieder verindert hervor-
gebracht werde. Andererseits verdeutlicht der Begriff der Verkorperung die grund-
legende Verflochtenheit von Kérpern mit anderen Kérpern und Dingen. Im Rah-
men von Verkdrperungsprozessen »carnality becomes a field which only ever has a
partial grip on the world and which constantly interacts with other fields, mimeti-
cally and otherwise« (Crang & Thrift, 2000, S. 19). In diesem Sinne verstehe ich den
Leib-Kérper nicht als vereinzelte, physisch sich manifestierende passive Materiali-
tit, sondern vielmehr als in mannigfachen Interaktionen mit der Welt verstrickte
aktive Materialitit.

7.4.1  (Mein) Hier und (Dein) Dort

Im Folgenden wird der Fokus noch einmal auf den bereits angesprochenen Aspekt
gerichtet, dass der Leib-Kdrper immer irgendwo ist, um von dieser raumphinome-
nologischen Erkenntnis ausgehend die Frage erértern zu kénnen, welche Implika-
tionen sich hieraus fir medial vermittelte Interaktionen, Erfahrungs- und Hand-
lungsmoglichkeiten ergeben. Mit dem Titel dieses Unterkapitels wird angedeutet,
dass Alteritit in diesem Zusammenhang insofern thematisch wird, als sich eine
Verortung eines Individuums im >Hier< auf eine Verortung eines Anderen im >Dort«
beziehen muss und sich ein Wechselverhiltnis dieser beiden Ortsbeziige bzw. der
beiden Individuen, die sich an zwei unterschiedlichen Orten befinden, einstellen
kann. Die nachstehenden Uberlegungen lassen sich weitgehend auf Interaktio-
nen in MediaSpaces iibertragen, auch wenn die Autor._innen, die im Folgenden bei-
gezogen werden, selbst nicht unbedingt mediale Riume im Blick haben mussten,
als sie ihre Texte verfassten. Die Ubertragungsméglichkeiten hingen mit dem be-
reits thematisierten Umstand zusammen, dass Produzent_innen und Nutzer_in-

14.02.2026, 14:38:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Theoretischer Schnitt II: Medialitat

nen medialer Kommunikationsriume sich nie ihrer eigenen Leiblichkeit/Korper-
lichkeit entledigen kénnen und sie deshalb auch immer physisch irgendwo veran-
kert sind. Im nichsten Unterkapitel wird der Bezug der im vorliegenden Unter-
kapitel zu entfaltenden raumphinomenologischen Skizze zu Aspekten der medial
vermittelten Kommunikation und zu deren Implikationen fiir das Wahrnehmen
und Aneignen solcher MediaSpaces expliziert. Dabei wird es unter anderem um die
Frage gehen, inwiefern unter Riickgriff auf diverse Kommunikationstechnologien
das Gefiithl von Nihe hervorgerufen und gar korperliche Berithrungen zwischen
physisch Abwesenden ermoglicht werden kénnen.

Ankniipfend an die in Kapitel 7.4 (MediaSpaces und Leiblichkeit/Kérperlich-
keit) entwickelte Argumentationslinie kann mit Shusterman (1998) ein weiterer
Aspekt in die Uberlegungen einbezogen werden: »Da der Kérper immer auf ei-
nen bestimmten raumzeitlichen Ort beschrinkt ist, kann die durch ihn erfolgende
Wahrnehmung nur aus einer bestimmten Perspektive oder aus einem bestimm-
ten Gesichtspunkt erfolgenc (S. 117). Bei der Sicht auf die Welt handelt es sich um
ein Phinomen, das sich fiir zwei Individuen nie identisch darstellen kann. Der
Leib-Korper kann vor diesem Hintergrund als Ausgangspunkt aller Erfahrungen
gesehen werden, da von ihm aus eine individuelle Perspektive auf alles ihm Au-
Rerliche erdffnet wird (vgl. ebd., S. 118). Riumlich gesprochen handelt es sich bei
diesem leiblich-korperlichen Ausgangspunkt um das Hier, das »Orientierung im
Raum« (Westphal, 2014, S. 150) verleiht. Hierzu schrieb Waldenfels (1998) in einem
Buchbeitrag mit dem Titel Experimente mit der Wirklichkeit Folgendes:

Das leibliche Hier und Jetzt, von dem aus ich dir ins Auge schaue und dich anrede,
legt sich wie eine Falte in das dichte Gewebe unserer Erfahrung. Husserl bezeich-
net die Ursituation des Hier, die keine blofie Lage (situs) unter anderen darstellt,
als>Nullpunkt<der Erfahrung, und in seinen Uberlegungen zur Intersubjektivitat
tituliert er den eigenen Leibkérper vielfach als>Nullkérper«. [...] Die Erfahrbarkeit,
die allem was ist, den Stempel der Wirklichkeit aufpragt, verweist auf diesen Zeit-
Ort, andemich mich leibhaftigaufhalte, von dem ausich mich diesem oderjenem
zuwende und mich von anderem abwende. (S. 229)

Im mebhr als einem Jahrzehnt spiter erschienenen Buch Ortsverschiebungen, Zeitver-
schiebungen: Modi leibhaftiger Erfahrung prazisierte Waldenfels (2009) diese Aussage
mit der Bemerkung, dass es sich beim leiblichen Hier eigentlich nicht um einen
konkret festgelegten oder festlegbaren (Null-)Punkt handle, so »als sei der hier be-
findliche Leib genau zwischen Rechts und Links angesiedelt« (S. 68). Unter diesen
Vorzeichen wire es aus seiner Sicht treffender, von einem »Nullort« (ebd.) zu spre-
chen. Von diesem Nullort aus lisst sich das Hier bestimmen: »Hier ist dort, wo
derjenige, der >hier« sagt oder nach dem >hier« fragt, sich jeweils befindet« (ebd.,
S. 67). Der Ort, an dem sich jemand aufhilt - also ein Hier - ist demzufolge an

14.02.2026, 14:38:03. op

219


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimitat in medialen Zwischenrdumen

die Sprecher_innenposition eines Individuums gekniipft, das »sich hier und nicht
anderswo duflert« (ebd.):

Betrachten wir dieses Sichbefinden als Ausdruck einer Leiblichkeit, die weder ei-
nem reinen Geist noch einem blofRen Ding eigen ist, so zeigt sich eine origina-
re Beziehung zwischen Raumlichkeit und Leiblichkeit, und eben diese Beziehung
findet im>hier<ihren sprachlichen Ausdruck. (Ebd., S. 67f.)

Diese urspriingliche Beziehung dufert sich im konkreten leiblich-sinnlichen Erle-
ben und Erfahren des Raums. Diesbeziiglich hilt G6lz (1970) in seinen philosophi-
schen Untersuchungen fest, dass das Spezifische unseres Daseins im Raum darin
bestehe, dass wir »aus dem Raum (auch in der blofRen Vorstellung) nicht >ausstei-
gen« (8. 167) konnten: »Wir konnen unser eigenes Im-Raume-Sein nicht >von au-
Bencbetrachten, weil das »Hier« in der AufRenbetrachtung zu einem >Dort« wird und
uns so in seinem eigentlichen Wesen entgleitet« (ebd.). Unser Dasein im Raum
zeichnet sich des Weiteren dadurch aus, dass wir hier sind, wihrend sich ande-
re Menschen und Dinge uns gegeniiber befinden, das heif3t, dort sind (vgl. ebd.,
S. 4). Das Hier und das Dort bezeichnet Golz (1970) als »Momente des gelebten Rau-
mes« (S. 166). Zwischen diesen beiden Momenten nehmen wir einen Zwischenraum
wahr, der als »>Tiefe« bezeichnet werden kann. Diese Tiefe ist »die Dimension des
>sHintiber« (ebd., S. 168), die sich beispielsweise zwischen zwei Individuen eréffnet,
die sich in einer Interaktionssituation wechselseitig als Gegeniiber anerkennen.
Im Zusammenhang mit dem Erleben dieses Zwischenraums, der Tiefe, bringt
Waldenfels (2009) den Aspekt der Bewegung in die Uberlegungen ein: »Die Erfah-
rung der Tiefe [...] entsteht dadurch, dafl etwas sich auf den Wahrnehmenden zu
oder vom Wahrnehmenden weg bewegt. So entsteht ein Vor- und Hintereinander,
daf [sic!] sich aus keinem Nebeneinander herleiten lif3t« (S. 55). Einer Prizisierung
bedarf diese Aussage insofern, als sich nicht nur etwas< um das wahrnehmende
Individuum herum bewegt (von ihm weg bzw. auf es zu), sondern dieses sich im-
merfort auch selbst bewegt. Die vom Hier ausgehende Bewegung eines leiblichen
Wesens »nimmt gegeniiber Dingen im Raum bzw. gegeniiber anderen Wesen, die
ihrerseits >hier« sind, die Form einer Anniherung und Entfernung an« (Waldenfels,
1998, S. 232). Angesichts der leiblichen Bewegung und der zeitlichen Dimension
derselben wird deutlich, dass es sich beim Hier nicht um einen fixen Punkt han-
deln kann: »Das Hier ist ebensowenig [sic!] ein toter Raumpunkt, wie das Jetzt ein
reiner Zeitpunkt ist, es spannt sich aus zu einem Durchgangsort der Bewegung,
einem lieu de passage« (Waldenfels, 2009, S. 48). Mit Westphal (2014), die ihre Ar-
gumentation unter anderem auf Husserl und Merleau-Ponty stiitzt, lisst sich des
Weiteren festhalten, dass iberhaupt erst durch Bewegungen von Kérpern Riume
produziert werden. Oder anders gesagt: Ware der Leib-Korper auf einen einzigen
Punkt fixiert, wiren Riume irrelevant, denn erst durch die Bewegung, die zu Nihe
und Ferne zwischen verschiedenen Nullorten fiihrt, entstehen Riume. Diese Riu-

14.02.2026, 14:38:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Theoretischer Schnitt II: Medialitat

me sind — wie bereits wiederholt herausgestrichen wurde — selbst weder statisch
noch ein fir alle Mal festgelegt, sondern beweglich:

In der Bewegung stellen wir Raum her und bilden ihn zugleich ab. Der Kérper
ist nicht nur ein Bewegender, sondern auch ein Beweglicher; und auch der Raum
bekommt durch die Selbstbewegung eine Eigenbewegung. Durch den Kérper be-
wegen wir uns und den Raum gleichzeitig. (Westphal, 2014, S.150)

Diese Ausfithrungen zusammenfassend lisst sich mit Unger (2010) festhalten, dass
der Mensch zugleich »ein rdumliches, ein raumschaffendes und raumaufspannen-
des Wesen« (S. 112) ist.

Auf der Basis dieser grundsitzlichen Uberlegungen kann in einem weiteren
Schritt der Frage nachgegangen werden, wie sich das alterititstheoretisch bedeut-
same Verhiltnis zwischen dem Hier des sprechenden Individuums und dem Dort
eines Gegeniibers, das sein ganz eigenes Hier hat, noch deutlicher fassen lisst. Ge-
mifd Golz (1970) erlaube zum einen »die Erfahrung der leibhaftigen Erscheinung
eines anderen Menschen in meinem ph‘a‘.nomenalen Raumc (S. 25) und zum ande-
ren das durch sprachliche Verstindigung mit dem anderen Menschen hergestellte
Bewusstsein die Einsicht, dass das Gegeniiber nicht das gleiche Hier habe wie ich,
sondern sein eigenes Hier, das von mir als Dort erlebt wird (vgl. ebd.). Gélz spricht
in diesem Zusammenhang die menschliche Fihigkeit an, sich diverse erfahrene,
wahrgenommene Riume in Erinnerung rufen oder Riume imaginieren und die-
se sodann zueinander in Beziehung setzen zu kénnen. In dieser Fihigkeit, sich
gewissermaf3en in verschiedene Riume (beispielsweise in gegenwirtig erfahrbare,
aber auch in imaginierte, zukinftige oder in der Vergangenheit erfahrene Riume)
steilenc zu kénnen, vermutet Golz (1970) »iiberhaupt die Moglichkeit begriindet,
neben meinem Dasein in meinem Raum das Dasein des Anderen in seinem Raum
irgendwie mitzuvollziehen und dadurch zu jener Gemeinsambkeit des einen objek-
tiven Raumes, in dem wir beide miteinander da sind, [..] zu gelangen« (S. 26). Vor
diesem Hintergrund lief3e sich mit Waldenfels (2009) das besondere Verhiltnis von
Hier und Dort als ein Verhiltnis von Eigenem und Fremdem fassen, wobei dieses
Verhiltnis einen genuin »topischen Charakter« (S. 77) aufweist (vgl. Waldenfels,
2013).

7.4.2  (Unser) HierDort/DortHier

Im Folgenden geht es um eine eingehende Erdrterung des mit internetbasier-
ten Technologien einhergehenden Phinomens der digitalen Medialitit, das
in einen Zusammenhang mit den im vorhergehenden Unterkapitel erfolgten
raumphidnomenologischen und alterititstheoretischen Betrachtungen zu Leib-
lichkeit/Kdrperlichkeit sowie zu Raumerleben und -wahrnehmen gestellt werden
soll. Die Uberschrift des vorliegenden Unterkapitels steht fiir die technologischen

14.02.2026, 14:38:03. op

vl


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimitat in medialen Zwischenrdumen

Moglichkeiten, ein Dort zu einem Hier werden zu lassen (und umgekehrt) und
diese beiden »Momente des gelebten Raumes« (Gdlz, 1970, S. 166) einander derart
anzundhern, dass der Zwischenraum minimal bzw. deren Differenz eingeebnet
wird (vgl. Waldenfels, 2009, S. 109).

In Artikeln wie denjenigen von Kim et al. (2004) oder Paterson (2006) wird auf
shaptische Gerate« oder >haptische Schnittstellen< Bezug genommen, mit welchen
internetbasierte Interaktionen ermdoglicht werden kénnen, die auch Berithrungen
involvieren und dadurch ein starkes Gefiithl der Nihe und Anwesenheit evozie-
ren sollen. Paterson (2006) bezeichnet diese haptischen Gerite oder Schnittstellen
als »technologies of touch« (S. 691). Diese >Berithrungstechnologien« reproduzie-
ren physische Berithrungen iiber Distanzen hinweg und eréffnen dadurch multi-
sensorische Wahrnehmungsraume im Digitalen (vgl. ebd.). Entwicklungs- und An-
wendungsgebiete solcher Technologien sind beispielsweise Chirurgie, militirische
Ausbildung, Minenraumung und Raumfahrt, aber auch Unterhaltungsbereiche wie
Videospiele (vgl. Kim et al., 2004, S. 329; Paterson, 2006, S. 692). Eine Bedeutung
konnten diese Technologien jedoch auch im Kontext von Fernbeziehungen erhal-
ten, und zwar dann, wenn es moglich sein sollte, Berithrungen tiber Distanzen
hinweg quasi zu >verschickenc.

Howard Rheingold entwickelte in seinem Buch Virtuelle Welten (1992, S. 529ff.)
sowie in einem in der Cyberpunk-Zeitschrift Mondo 2000 veréffentlichten kurzen
Text mit dem Titel Teledildonics: Reach Out and Touch Someone (1990) ein Zukunfts-
szenario, in dem er in gleichsam futurologischer Weise tiber >Berithrungstechno-
logien« spekulierte.” Durch einen Nexus aus »VR-Technologie und Telekommuni-
kationsnetzen« (Rheingold, 1992, S. 529) sollte es gemif} diesem Szenario moglich
werden, »in bislang ungeahnter Weise zu anderen Menschen - oder ganzen Popu-
lationen - korperlichen Kontakt aufnehmen [zu] kénnen« (ebd.). Er forderte die
Leser_innen dazu auf, sich einige Jahrzehnte in die Zukunft zu versetzen und sich
vorzustellen, sie seien mit einem am Kopf befestigten Display ausgeriistet und in
einen sehr diinnen, eng am Korper anliegenden Anzug gekleidet (vgl. Rheingold,
1990, S. 52). Das dahinterliegende Prinzip erliuterte er folgendermafien:

Embedded in the inner surface of the suit, using a technology that does not yet
exist, is an array of intelligent effectors. These effectors are ultra-tiny vibrators of
varying degrees of hardness, hundreds of them per square inch, that can receive
and transmit a realistic sense of tactile presence in the same way the visual and
audio displays transmitarealisticsense of visual and auditory presence. (Ebd.; vgl.
Rheingold, 1992, S. 530)

17 Uberaus kritisch dufert sich hierzu Elizabeth Grosz (2001): »Teledildonics« [...] represents
the fantasy (a male fantasy, though no doubt it can have its feminist variants) of a perfectly
controllable, programmable quasi-prostitution« (S. 42).

14.02.2026, 14:38:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Theoretischer Schnitt II: Medialitat

In diesem »teledildonischen Szenario« (Woolley, 1994, S. 252) wird ein technolo-

gisch hoch entwickelter Anzug — ein »sound-sight-touch telepresence™!

systeme«
(Rheingold, 1990, S. 52) — zu einem Vehikel, das es ermdglicht, multisensorische
Wahrnehmungsriume zu entdecken. Uber das Internet (vorausgesetzt die Rechen-
leistungen der Computer und die Ubertragungsgeschwindigkeiten der Daten seien
grof} genug) koénnten solche Wahrnehmungsriume mit anderen Menschen geteilt
werden, wobei Rheingold in erster Linie an erotische Begegnungen dachte: »Your
partner(s) can move independently in the cyberspace, and your representations (aka
>puppetsq) are able to touch each other, even though your physical bodies might
be continents apart« (ebd.). Geteilte Erfahrungen, die medial vermittelt sind, fin-
den nach Kim et al. (2004) in sogenannten »shared virtual environments (SVEs)«
(S. 328) statt. Fiir ein moglichst ganzheitliches Anwesenheits- bzw. Nihegefiihl ist
in solchen Umgebungen neben der Stimulierung des Seh- und des Hérsinns auch
der Tastsinn ausschlaggebend (vgl. ebd., S. 328f.; Paterson, 2006, S. 692). >Beriih-
rungstechnologien« funktionierten zwar auch heute noch tiber weite Strecken me-
chanisch,

but the sense of presence is increasingly aided by electronics, engaging directly
with the somatic senses of kinaesthesia, proprioception, and the vestibular sense,
greatly enhancing the simulation of being there. [..]

Thessignificance of haptics therefore lies [...] in the ability for this sense of presence
to be communicated by touch over a distance — to literally feel the presence of
another. (Paterson, 2006, S. 692)

Die Anwesenheit und Nihe einer anderen Person zu spiiren, sich zu berithren und
berithrt zu werden, dringt die Tatsache des existierenden Zwischenraums zwi-
schen dem Hier und dem Dort der anderen Person in den Hintergrund. Das Hier
und das Dort werden medial vermittelt zu einem (gemeinsamen) HierDort/DortHi-
er, wodurch der Eindruck entsteht, dass die beiden Momente beinahe ineinander-
fallen. Rheingold (1990) prognostizierte angesichts dieses Szenarios »a whole new
semiotics of mating« (S. 54) mit unabsehbaren Konsequenzen fiir all das, was un-
ter Privatsphire, Identitit und Intimitit verstanden werde (vgl. ebd.). In diesem
Zusammenhang fragte er, ob in Zeiten, in denen unsere >Informationsmaschinenc
und Kommunikationsgerite so stark mit uns selbst verschmolzen sein witrden, wir
diese als »its« bezeichnen wiirden, »or will they be part of >us<?« (ebd.). Damit ein-
her geht die Frage, was »der Mensch« dann noch ist bzw. was als »das Menschliche«
verstanden werden kann. Diesbeziiglich vermutete Rétzer (1998) bereits vor iiber
zwanzig Jahren, dass

18  Den Begriff>Teleprasenzcexpliziert Paterson (2006) als »the evocation of a sense of presence
of objects at a distance« (S. 696). Als Hilfsmittel hierfiir dienen >telerobotische< Gerate oder
Vorrichtungen, die dazu dienen »to aid the manipulation of objects at a distance« (ebd.).

14.02.2026, 14:38:03. op

223


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimitat in medialen Zwischenrdumen

die Vernetzung des menschlichen Kérpers mit externen oder implantierten Sys-
temen, die interaktive Reprasentation des Kdrpers in virtuellen Riumen, die Ver-
selbstindigung von virtuellen Agenten und srealen< Robotern zu einem neuen
Verstandnis dessen fithren [werden], was menschlich und was ein menschlicher
Korper ist. (S.166; vgl. Jorissen, 2014, S. 511)

Das Beispiel von Rheingolds teledildonischer Zukunftsfantasie aus den 1990er-
Jahren, die heute zumindest in Ansitzen durchaus Realitit geworden ist (worauf
im weiteren Verlauf der Ausfithrungen noch zuriickzukommen sein wird), illus-
triert den Umstand, dass der menschliche Kérper zunehmend »als Schnittstelle
mit der Welt und mit Maschinen verstanden [wird], die sich verindern, die sich
neu designen lifdt« (Rotzer, 1998, S. 166).

Aus feministischer Perspektive hat Donna Haraway (1995) in ihrem Manifest fiir
Cyborgs" einige wegweisende Gedanken zum Verhiltnis »Mensch-Maschine« dar-
gelegt. Zur komplexen, verfliissigten Beziehung zwischen leiblichen Wesen und
Maschinen dufiert sie sich wie folgt:

Im Verhaltnis von Mensch und Maschine ist nicht klar, wer oder was herstellt und
wer oder was hergestellt ist. Es ist unklar, was der Geist und was der Kérper von
Maschinen ist, die sich in Kodierungspraktiken auflésen. Insofern wir uns sowohl
im formalen Diskurs (d.h. Biologie) als auch in Alltagspraktiken (d.h. Hausarbeits-
6konomie im intergrierten [sic!] Schaltkreis) wissen, sind wir Cyborgs, Hybride,
Mosaike, Chimaren. Biologische Organismen sind zu biotischen Systemen gewor-
den, zu Kommunikationsgeraten wie andere auch. Innerhalb unseres formalisier-
ten Wissens iiber Maschinen und Organismen, liber Technisches und Organisches
gibt es keine grundlegende, ontologische Unterscheidung mehr. (S. 67)

Die Autorin macht damit deutlich, dass sich starre Grenzziehungen zwischen
Mensch und Maschine und damit rigide Dualismen nicht linger aufrechterhalten
lassen. Haraway (1995, S. 68) und Rotzer (1998, S.167) sind sich dariiber hinaus
darin einig, dass der menschliche Leib-Kérper nicht mehr an der Haut ende,
sondern aufgrund von komplexen Verbindungen mit maschinellen Systemen weit
dariiber hinaus reiche, wenn man etwa bedenke, dass sich »Roboter in der Ferne
steuern« (Rotzer, 1998, S. 167) lassen oder dass Berithrungen infolge virtuell geteil-
ter, multisensorischer Wahrnehmungsrdume iiber geografische Distanzen hinweg
sverschickt« werden kénnen. Insofern fithren solche Technologien dazu, dass die
korperliche Beschrinktheit zu einem gewissen Grad transzendiert werden kann,
indem sie Erfahrungen, die stets durch den Leib-Kérper bedingt sind, fortwihrend
transformieren und modifizieren (vgl. ebd.).

19 Cyborgsdefiniert Haraway (1995) als »kybernetische Organismen, Hybride aus Maschine und
Organismus, ebenso Geschdpfe der gesellschaftlichen Wirklichkeit wie der Fiktion« (S. 33).

14.02.2026, 14:38:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Theoretischer Schnitt II: Medialitat

Wie weiter oben insbesondere in Kapitel 7.4 (MediaSpaces und Leiblich-
keit/Korperlichkeit) bereits diskutiert wurde, muss mit Shusterman (1998) jedoch
zugleich bedacht werden, dass wir »uns nicht vom erfahrbaren Kérper mit seinen
Gefiihlen, Freuden und Erregungen lésen [konnen]. Er ist selbst in den hochsten
Fligen der Medientechnologie immer da« (S. 125; vgl. hierzu auch Grosz, 2001,
S. 42fT.). Auch »geteilte virtuelle Umgebungen« (vgl. Kim et al., 2004, S. 328) nehmen
wir mit unseren Sinnen wahr und es wird deutlich, dass bestimmte kérperliche
Beschrankungen (z.B. das Spektrum des menschlichen Sehvermdgens oder der
kognitiven Fihigkeiten) trotz aller maschinell-technischen Hilfsmittel nicht so
einfach aufzuheben sind. Welsch (1998a, S. 244) weist in diesem Zusammenhang
darauf hin, dass die zunehmende Leistungsfihigkeit von Computerprozessoren
und die Steigerung der Rechenkapazititen weder mit einer Optimierung unserer
Sinnesorgane noch mit einer Optimierung unserer physischen und psychischen
Eigenschaften zusammenfalle: »Wenn die Verarbeitungskapazitit der Rechner ins
Gigantische wichst, so nicht ebenso unsere Lebenszeit, unsere Reaktionszeit, un-
sere Begreifenszeit« (ebd.). Auch die Vorstellung von einem »Nullort« (Waldenfels,
2009, S. 68) als dem Hier des leiblichen Sichbefindens, das sich als beweglicher
»lieu de passage« (ebd., S.48) bestimmen lisst, bleibt infolge digitaler, medial
vermittelter Umwelten und virtueller Erfahrungen instruktiv, wobei die Fihigkeit
zentral ist, iiber diesen leiblichen Ort ungefihr Bescheid zu wissen, denn die
Moglichkeit, Riume wahrnehmen zu kénnen, ergibt sich erst, »wo das Subjekt
dieser Wahrnehmung die Position seines Leibes kennt, wo es in einem minimalen
Sinn weif3, wo es ist (andernfalls wire es nicht einmal fihig sich zu verirren)«
(Seel, 1998, S. 265). Dementsprechend schilderte auch der Internetvordenker und
Netzaktivist John P. Barlow (1990) in der oben bereits referierten Ausgabe des
Magazins Mondo 2000 in einem Artikel mit dem Titel Being in Nothingness: Virtual
Reality and the Pioneers of Cyberspace eine Erfahrung im Internet: Obwohl er sein
leiblich-kérperliches Mitgenommen-Sein in den virtuellen Raum des Internets
als intensive Erfahrung beschreibt (z.B. durch Aussagen wie »[..] I don't seem
to have a location exactly. In this pulsating new landscape, I've been reduced to
a point of view« [ebd., S.36] oder »Nothing could be more disembodied than
cyberspace. It's like having your everything amputated« [ebd., S.38]), verfligte
er nach wie vor itber das Wissen beziiglich der Position seines Korpers in der
physisch-materiellen Welt: »At least I know where I left my body. It’s in a room
called Cyberia in a building called Autodesk in a town called Sausalito, California.
Planet Earth. Milky Way« (ebd., S.36). Da wir immer noch einen Leib-Koérper
haben, diirften Bemithungen zur Verwirklichung transhumanistischer Zukunfts-
visionen wie beispielsweise derjenigen des Uploads des menschlichen Geistes
oder des Bewusstseins in die Cloud, das heif’t dessen einstweilige Loslosung vom
Leib-Korper »fiir eine eventuelle zukiinftige Inkarnation in rein synthetischen

14.02.2026, 14:38:03. op

225


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimitat in medialen Zwischenrdumen

[...] Kérpern« (Danowski & Viveiros de Castro, 2019, S. 61), moglicherweise auch
kiinftig nie umsetzbar werden.*

Unabhingig von der Realisierbarkeit technologischer Visionen lasst sich an
dieser Stelle die folgende generelle Uberlegung festhalten: Die medial vermittelte
Sphire prigt die Moglichkeiten des Wahrnehmens des Zwischenraums zwischen
Hier und Dort und wie gezeigt lassen sich Ferne und Nihe keineswegs ausschlief3-
lich als geografische Distanzen, die im einen Fall grofler und im anderen Fall klei-
ner sein konnen, bestimmen. Indem der Zwischenraum gestaltet wird, werden Ni-
he und Ferne gleichsam hergestellt und konfiguriert, und zwar im digitalen wie
auch im nicht digitalen Raum, wobei die Uberlagerungen und Wechselwirkungen
zwischen diesen Sphiren als hybrid zu verstehen sind (vgl. hierzu bspw. Ahrens,
2003; Schroer, 2012a; Unger, 2010; Willis, 2012).

Mit Gadgets und Apps, durch die »technologies of touch« (Paterson, 2006,
S. 691) in den Alltag Einzug gehalten haben, lassen sich Anwesenheit und Nihe
in zunehmendem Ausmaf} und auf vielfiltige Weise simulieren. Insofern lassen
sie sich als Mittel zur Gestaltung des Zwischenraums verstehen, die nicht zuletzt
im Kontext von Fernbeziehungen von Bedeutung sein konnen. Apps wie Couple,
Twyxt, Between oder Avocado erdffnen Paaren einen geteilten digitalen Raum, der
zum einen der Organisation des Alltags etwa durch die Moglichkeit des Anle-
gens von Aufgabenlisten oder eines gemeinsamen Kalenders dient. Uberdies ist
in solchen Apps hiufig ein Instant-Messenger enthalten, mit dem Text- oder
Sprachnachrichten, Bilder oder GIFs verschickt werden kénnen, die sich in eine
Timeline einfiigen, in welcher momenthafte Erinnerungen digital abgelegt wer-
den und eine besondere Zweisamkeitssphire geschaffen wird (vgl. hierzu Heinz
& Wohrle, 2018, S. 85ff.). Sie sind in besonderer Weise dazu geeignet, eine Art
sconnected presence« (vgl. Licoppe, 2004; Licoppe & Smoreda, 2005) zwischen den
Beziehungspartner_innen herzustellen, da sich diese fortwahrend ihrer Zusam-
mengehorigkeit versichern konnen. Zum anderen erméglichen diese Apps mittels
der oben bereits erwdhnten >Berithrungstechnologien< zuweilen das Versenden
eines >Daumenkusses<. Mit der Digital-Touch-Funktion, die in der Apple Watch

20 Danowski und Viveiros de Castro (2019) erdrtern in ihrem Buch In welcher Welt leben? zahl-
reiche Versionen des Endes der Welt im Kontext der globalen Klimakrise. Eine solche »Ver-
sion einer Menschheit-ohne-Welt« (S. 61) skizzieren die Autor_innen anhand einer Zukunfts-
vision von Transhumanist_innen bzw. Vertreter_innen der sogenannten »Singularitdtsthe-
se« (ebd.): »Singularitat ist der Name einer anthropologischen Diskontinuitit, einer plotzli-
chen kybernetischen Entriickung, die sich mit der exponentiell zunehmenden Fahigkeit zur
Datenverarbeitung im weltweiten Rechennetz ankiindigt« (ebd.). Diese Vision bezeichnen
Danowski und Viveiros de Castro als diejenige »eines Hyperfortschritts, der die Menschen
(oder einstweilen nur 1%?) dank der Verlangerung der maximalen Lebensdauer von ihrem
>biologischen Substrat« befreit und somit letztlich die organische Kérperlichkeit transzen-
diert [..]« (ebd.).

14.02.2026, 14:38:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Theoretischer Schnitt II: Medialitat

wie auch in anderen Apple-Geriten integriert ist, ist es auferdem moglich, den
eigenen Herzschlag auf das iPhone, die Apple Watch, das iPad etc. einer anderen
Person zu versenden. Die diesbeziiglichen Instruktionen des Anbieters lauten wie
folgt: »Lege zwei Finger auf das Display, bis du deinen Herzschlag spiirst und auf
dem Display animiert siehst.« Und weiter: »Um [...] Herzschlige zu sehen (bzw. zu
spiiren), die dir jemand gesendet hat, musst du nur auf die Mitteilung tippen.«*
Es handelt sich hierbei um eine sehr intime Form der Kommunikation, da ganz
personliche korperliche Informationen mit einer anderen Person geteilt werden
konnen. Noch stirker darauf ausgelegt, Nihe auf Distanz herzustellen, sind die
Anwendungen Kissenger und XOXO von Lovotics.”* Deren Einsatz erfordert neben
gewohnlichen Kommunikationsgeriten wie Smartphones zusitzlich besondere
Gerite, die mit kiinstlichen Lippen oder >Umarmungssensoren< ausgestattet sind.
Malinowska (2018) beschreibt den >Kuss-Messenger« Kissenger folgendermafien:

Resembling a toy piggy robot, this PC add-on allows two people to send and to
receive kisses online by pressing againstasilicon lip at the front of the device, from
which it is transferred via a kiss processor. The kiss comes in a form of a tingling
vibration whose intensity depends on lip pressure received by a transmitter. (S. 94)

Als noch ausgefeilteres >berithrungstechnologisches« Gadget fithrt Malinowska Te-
letongue an. Hierbei handelt es sich um ein Lollipop-dhnliches Interface, das orale
Interaktionen iiber Distanzen hinweg ermoglichen soll (vgl. ebd., S. 94f.). Sowohl
Kissenger als auch Teletongue dienen der Ubermittlung mechanischer Reize und zie-
len nicht in erster Linie auf emotionale Empfindungsweisen ab. Gesten werden in
Druck, Texturangemessenheit des Materials und Ubertragungslatenzen itbersetzt
bzw. umgerechnet (vgl. ebd., S. 95). Aus der Perspektive der Entwickler_innen sol-
cher telerobotischen Erfindungen ist der Korper Malinowska (2018) zufolge »a set
of stimuli transferable to algorithms that allow for translating the body’s organic
forms into digital planes« (ebd.). Die teledildonische Geste des Kusses wird gleich-
sam prothesenhaft. Im Verstindnis Schroers (2012a) geht eine derartige prothesen-
hafte Erweiterung des Korpers mit dessen Fahigkeit, »raumgreifend titig« (S. 295)
zu sein, einher, wodurch dieser auch »weit entfernt liegende Riume fiir uns zu
erschlieflen« (ebd.) vermag. Demgegeniiber hatte sich Shusterman (1998) bereits
in einem sehr viel fritheren Stadium der technologischen Entwicklungen weitaus
niichterner geduflert, indem er konstatierte: »Die neuen Werkzeuge sind besten-
falls Extensionen unseres instrumentellen, leiblichen Kérpers« (S. 125f.). Uberdies
konnte vermutet werden, dass das Gefiihl der Nihe, das beispielsweise mit Gad-
gets wie Teletongue oder Kissenger simuliert werden soll, die existierende geografi-

21 https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebdobbgéc/6.0/watchos/6.0 (zuletzt abge-
rufen am 22. Juli 2020).
22 www.lovotics.com (zuletzt abgerufen am 22. Juli 2020).

14.02.2026, 14:38:03. op

227


https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0
https://support.apple.com/de-ch/guide/watch/apdebd0bb96c/6.0/watchos/6.0

228

Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimitat in medialen Zwischenrdumen

sche Distanz entgegen der urspriinglichen Intention sogar noch verstirkt ins Be-
wusstsein riickt, da es sich nach wie vor nur um die Simulation eines Kusses oder
einer Umarmung handelt. Das Paradoxon besteht darin, dass Abwesenheit gerade
durch diese Anwesenheit simulierenden Gadgets besonders deutlich spiirbar wer-
den kénnte, worin sich nicht zuletzt die trennende Funktion von Medien, auf die
beispielsweise Shusterman (1998, S.115) und Ofak (2012, S. 250) hingewiesen ha-
ben, manifestiert.

1.5 Zwischenraume

Im Sinne eines kurzen Resiimees einiger zentraler Aspekte der im zweiten theore-
tischen Schnitt erfolgten Erérterungen lisst sich rekapitulieren, dass Nutzer_innen
von Medientechnologien hybride Riume hervorbringen und dass diese im Kontext
sozialer Beziehungen Formen von Nihe erzeugen konnen bzw. bei der Gestaltung
des Dazwischen (zwischen Hier und Dort) bedeutsam sind. Bei der empirischen
Untersuchung des Phinomens der Fernbeziehungen ist demzufolge zu fragen, wel-
che Bedeutungen die Deiktika >hier<und >dort« wihrend lingerer Phasen des rium-
lichen Getrenntseins annehmen und wie sich diese Bedeutungen im Verlauf der
Zeit gegebenenfalls verindern. In Fernbeziehungen geht es wie in allen Paarbezie-
hungen um die Frage, wie der Zwischenraum gelebt und wie er konfiguriert und
immer wieder aufs Neue aktualisiert werden kann. In Kapitel 2 (Normalisierungen:
Fernbeziehungen als >Spezialform« von Paarbeziehungen) wurde unter Bezugnah-
me auf Sybille Krimers (2008) Buch Medium, Bote, Ubertragung. Kleine Metaphysik
der Medialitit bereits dargelegt, dass es sich bei jeglicher Kommunikation, finde
diese nun von Angesicht zu Angesicht oder medial vermittelt statt, um »ein Di-
stanzgeschehen, einen »Umgang mit Entfernungenc, handle: »Denn das Problem
der Kommunikation wurzelt in der uniiberbriickbaren Kluft zwischen dem Selbst
und dem Anderenc (S. 91f.). In diesem Zusammenhang wurde ebenfalls schon dar-
auf hingewiesen, dass sich Distanzen im Zwischenriumlichen nicht allein in ei-
nem geografischen Sinne verstehen lassen, sondern dass diese sich auch auf eine
Entferntheit zwischen den Beziehungspartner_innen beziehen, die sich aus deren
»Verschiedenartigkeit« (ebd., S. 110) ergibt und womit es umzugehen gilt.
Insbesondere internetbasierte Medientechnologien eréffnen dariiber hinaus
Moglichkeiten, die es uns erlauben, uns wie selbstverstindlich in Situationen
hineinzubegeben, »in denen wir nicht sind« (Seel, 1998, S.259). Die Begriffe
der Anwesenheit und Abwesenheit erfahren unter diesen Vorzeichen spezifische
Bedeutungsverschiebungen, denen in der diffraktiven Analyse des Phinomens
der Fernbeziehungen ebenfalls nachzugehen sein wird. Um obenstehende, im
Anschluss an Seel (1998) vorgebrachte Uberlegung zu konkretisieren und zugleich
weiterzufithren, soll im Folgenden und zum Abschluss dieses Kapitels Michel

14.02.2026, 14:38:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839457283-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

