des Naturrechts ist theologisch nicht dadurch gelost, dass man es als
nichtchristlichen Import darstellt. Geschichtsdarstellung erledigt keine
Geltungsfragen und trégt als solche auch nichts zur Klarung der
Rechtheit des Rechts bei.*’

5. Konfessionelle Kritik

Unzureichend ist schlielich aber auch die theologisch-konfessionelle
Kritik, die das Naturrechtsdenken zur katholischen Eigenart erklért
und die damit verbundene Problematik allein im katholischen Strang
des westlichen Christentums finden zu kénnen meint. In pointierter
Weise betonte so Erik Wolf: «a) das ev. Prinzip «sola gratia> schlief3t
die natiirliche Theologie als Quelle der Naturrechtserkenntnis aus; b)
das ev. Prinzip «sola fide» 146t eine Begriindung natiirlicher Rechts-
ordnung nur «von oben» her (durch Glaubensanalogie), nicht «von
unten» her (durch Seinsanalogie) zu; c¢) das ev. Prinzip <sola scriptura)
macht eine kirchlich-autoritative Lehrtradition des Naturrechts un-
moglich».™ Es ist genau diese Argumentation, von der sich die neuere
protestantische Debatte um das Naturrecht bei Tanner, Darbrock und
Bruhns abzusetzen versucht. Es lohnt sich daher, sie etwas genauer zu
betrachten.

VII. Theologische Neuzeitkonstruktion

Wolfs Kritik mit ihrer Wendung gegen natiirliche Theologie, Seins-
analogie und kirchlich-autoritative Lehrtradition trdgt nicht nur deut-
lich den Stempel der theologischen Lage ihrer Zeit. Hinter dieser Sicht
steht eine verbreitete, aber problematische Konstruktion der Kontraste

87  Tanner, aaO. 159 spricht {ibervorsichtig von einer deskriptiven «Herabstufung
von Geltungsanspriichen».

88 E. Wolf, Naturrecht V. Die evangelischen Stellungnahmen zum Naturrechts-
problem, in: Staatslexikon der Gorres-Gesellschaft, Bd. V, Freiburg 1960, Sp.
965-971, 966.

34

https://dol.org/10.5771/8783845207247-34-1 - am 17.01.2026, 10:59:23,



https://doi.org/10.5771/9783845207247-34-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Kontinuitidten zwischen katholischem Mittelalter, protestantischer

Reformation und sékularer Neuzeit:

1. Das christliche Mittelalter identifizierte das transpositive Natur-
recht der Antike mit dem universalen Gotteswillen und betrachte-
te es als Reflex des gottlichen Schopfungsplanes in der Vernunft
des Menschen.

2. Die Reformatoren dagegen unterschieden die lex naturae strikt
vom Gotteswillen, indem sie die naturrechtlichen Prinzipien nicht
der Schopfung, sondern genauer der gefallenen Schopfung zu-
schrieben, also nicht in der Natur des Menschen, sondern in seiner
Siinde verankert sahen.

3. In Renaissancehumanismus und Aufkldrung wurde im Riickgriff
auf die antiken Naturrechtstraditionen der Naturrechtsbegriff neu
aufgegriffen und als universalmenschliches Vernunftrecht propa-
giert (F. Suarez, H. Grotius, S. von Pufendorf, J. Althusius), das
man zu einem alle anderen Rechtsgebiete umfassenden System
von absolut giiltigen Gesetzen auszuarbeiten suchte (C. Thomasi-
us, C. Wolff), ehe Montesquieus Nachweis der historischen Rela-
tivitit des Naturrechts die Ablosung naturrechtlichen Denkens
durch die historische Schule des Rechtspositivismus einleitete.

In dieser Konstruktion der Entwicklungsgeschichte werden zwei we-

sentliche Kontraste im Verstdndnis des Menschen zur Unterscheidung

und Beziehung der Epochen in Anspruch genommen: der Kontrast
zwischen Schopfung und Siinde, und der zwischen Natur und Ver-
nunft. So wird der Kontrast zwischen katholischem Mittelalter und
protestantischer Reformation am Leitfaden der Differenz zwischen

Schépfung und Stinde konstruiert: Nicht die Vernunftnatur des Men-

schen als imago dei, sondern die Siindenwirklichkeit des homo incur-

vatus in se ist der Ankniipfungspunkt reformatorischen Naturrechts-
denkens. Die lex naturae wird dementsprechend nicht positiv zur

Erhaltungsordnung der guten Schopfung, sondern negativ zur Schutz-

ordnung der gefallenen Schopfung und zur Abwehrordnung gegen die

Stinde gerechnet.

Dagegen wird der Kontrast zwischen christlichem Mittelalter und

sdkularer Neuzeit am Leitfaden der Differenz zwischen Natur und

35

https://dol.org/10.5771/8783845207247-34-1 - am 17.01.2026, 10:59:23,



https://doi.org/10.5771/9783845207247-34-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vernunft konstruiert. In Absetzung von einem schopfungstheologisch
modifizierten Aristotelismus und Neuplatonismus wird das Wesen des
Menschen im Riickgriff auf stoisches und platonisches Gedankengut
in seiner Vernunfi gesehen, diese aber nicht mehr als geschaffene,
sondern als schaffende und schopferische Natur verstanden. Das Na-
turrecht wird dementsprechend als Vernunftrecht konzipiert,* und
dieses wird seinerseits nicht mehr schopfungstheologisch begriindet,
sondern als freie Setzung einer sich transzendental selbst be-
griindenden Vernunft verstanden.”

Ungeklért bleibt in dieser doppelten Konstruktion das Verhéltnis von
reformatorischem Denken und sdkularer Neuzeit und damit auch das
Verhiltnis der beiden Leitdifferenzen Schopfung/Siinde und Na-
tur/Vernunft zueinander. Wéhrend die katholische Tradition ihr schop-
fungstheologisches Naturkonzept zum autonomen Vernunftdenken der
Neuzeit nach der Regel gratia non tollit sed perficit naturam in ein
konstruktives Verhiltnis setzen konnte, auch wenn das erst im Gefol-
ge des 2. Vaticanum erreicht wurde, scheint sich reformatorisches

89  So werden etwa die bei Wilhelm von Ockham angefiihrten drei »natiirlichen
Rechte« Leben, Freiheit und Eigentum bei J. Locke vernunftrechtlich sdkularisiert
und in das Zentrum der friihbiirgerlichen Staatstheorie gestellt.

90  Auf klassische Weise hat Hegel den Grund fiir die Wende von der Natur zur
Vernunft zur Darstellung gebracht. «Wenn von einem natiirlichen Recht, vom
Recht in einem Naturzustand gesprochen wird, so ist ein solcher Naturzustand
unmittelbar ein sittliches Unding». G. W. F. Hegel, Vorlesungen iber die Ge-
schichte der Philosophie II (1837), Werke Bd. 19, hrsg. v. K. M. Michel und E.
Moldenhauer, Frankfurt am Main 1971, 107. Vgl. ders., Enzyklopéadie der philo-
sophischen Wissenschaften im Grundriss (1830), Dritter Teil, § 502, Werke Bd.
10, aa0., 311 f. Denn: «Die Vereinigung von Freiheit und Notwendigkeit ist nicht
durch die Natur, sondern durch die Freiheit hervorgebracht. Die natiirlichen Din-
ge bleiben wie sie sind, haben sich nicht vom Gesetz losgemacht, um sich selbst
Gesetze zu machen. Der Geist aber reif3t sich von der Natur los und erzeugt sich
seine Natur, seine Gesetze selbst. Also ist die Natur nicht das Leben des Rechts.»
G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber Rechtsphilosophie, 1818-1831, § 3, Edition
und Kommentar von K. H. Ilting, Bd. I, Stuttgart-Bad Cannstatt 1973, 239. Das
«Rechtssystem» ist vielmehr das «Reich der verwirklichten Freiheit, die Welt des
Geistes aus ihm selbst hervorgebracht, als eine zweite Natur». G. W. F. Hegel,
Grundlinien der Philosophie des Rechts (1821), § 4, in: Werke Bd. 7, hrsg. v. K.
M. Michel und E. Moldenhauer, Frankfurt am Main 1971, 46.

36

https://dol.org/10.5771/8783845207247-34-1 - am 17.01.2026, 10:59:23,



https://doi.org/10.5771/9783845207247-34-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denken in einer doppelten Aporie zu verfangen: Seine radikale Siin-
denbetonung’' blockiert nicht nur eine unmodifizierte Aufnahme und
einlinige Fortsetzung schopfungstheologischer Begriindungsfiguren
der vorreformatorischen Zeit, sondern erschwert es ihm nicht weniger,
sich in ein undifferenziert zustimmendes Verhéltnis zur Vernunftem-
phase der Neuzeit zu setzen.

Denn es sieht ganz richtig, dass sich theologisch von der Schépfung
nur unter Bedingungen der Gott ignorierenden und von Gott zurecht
gebrachten Schopfung reden ldsst, und auch von der Vernunft nur
unter Bedingung der Siinde und ihrer Uberwindung durch Gott. Es
gibt keine Schopfung als solche, die Menschen zugénglich wire, und
es gibt auch keine reine Vernunft, auf die Menschen sich berufen
konnten. Beides sind wirklichkeitsfremde Abstraktionen, die iiberse-
hen oder unterschétzen, dass Schopfung immer nur durch die eigene
menschliche Existenz zuginglich ist und dass auch Vernunft immer
existentiell situiert und damit qualifiziert ist.”” In der Sicht ka-
tholischen Schopfungsdenkens wird Siinde nicht primér als Charakte-
risierung der Existenzsituation des Menschen coram deo verstanden,
sondern als Beeintréchtigung der Vernunftnatur des Menschen und als
Behinderung seiner moralischen Selbstbestimmung. Und auch in der
diese Sicht sdkularisierenden neuzeitlichen Vernunftphilosophie wird
Siinde nur moralisch oder gar moralistisch verstanden, ndmlich als
moralische Verkehrung des Willens im Handeln und als dogmatische

91  Radikal ist sie, recht verstanden, nicht als Ausdruck einer <negativen Anthro-
pologie», die dem Menschen nichts Positives zutraut, sondern allein deshalb, weil
Siinde ganz und ausschlieBlich rechtfertigungstheologisch verstanden wird, also
theologisch nur als éiberwundene Stinde thematisch wird: Weil das Gute Gottes
uneingeschrinkt allen Menschen zugute kommt, ist kein Mensch so zu denken,
dass sein Leben dadurch nicht besser und reicher wiirde. Jeder Mensch ist daher
so zu denken, dass er durch Gottes Giite unendlich gewinnt — und eben das wird
unter dem Titel der Siinde gedacht.

92  Es ist unmoglich, die Welt als Schopfung zu verstehen, aber sich selbst nicht als
Geschopf. Und es ist abwegig, sich auf Vernunft zu berufen und zu bestreiten,
dass es Vernunft immer nur in lebenspraktischen Konkretionen gibt (als theoreti-
sche Vernunft, praktische Vernunft, Urteilskraft, dsthetische Vernunft, lebens-
weltliche Vernunft, religiése Vernunft usf.).

37

https://dol.org/10.5771/8783845207247-34-1 - am 17.01.2026, 10:59:23,



https://doi.org/10.5771/9783845207247-34-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verblendung der Vernunft im Denken. Katholisches und sékulares
neuzeitliches Denken treffen sich so darin, die Siinde als moralisches
Ubel zu verstehen, die menschliche Vernunft dagegen als Basis mora-
lischer Grundprinzipien, auch wenn sie das verschieden begriinden.
Angesichts dieser Sachlage verwundert es nicht, dass die Wiederauf-
nahme naturrechtlicher Diskussionen nach dem Zweiten Weltkrieg auf
katholischer und protestantischer Seite ganz verschieden verlief. Fiir
Johannes Messner, dessen Hauptwerk <Das Naturrecht> 1949 erschien
und 7 Auflagen erlebte, ist »das Naturrecht in der Schopfungsordnung
Gottes verankert. Es erwichst aus der Frage nach dem Wesen der
Dinge, nach dem Wesen des Menschen, nach dem Wesen der Gesell-
schafty und kann von der menschlichen Vernunft verldsslich erkannt
werden.”

Auf protestantischer Seite dagegen war der Rekurs auf Schopfungs-
ordnungen gerade deshalb fundamental fragwiirdig geworden, weil
eben das in der Zeit des Nationalsozialismus zum Einfallstor faschisti-
schen Gedankenguts geworden war und zur Uberformung und Perver-
tierung christlicher Uberzeugungen gefiihrt hatte. Es hatte sich als
Grundirrtum herausgestellt, auf die Einsicht der Vernunft und einen
Kanon allgemein einsichtiger Werte zu setzen. Werte bieten keinen
Schutz vor der privaten und politischen Pervertierung menschlichen
Lebens, sondern dazu bedarf es durchsetzungsfahiger Gesetze, die den
Gebrauch der Macht unter das Mall des Rechts stellen. Aber auch
Gesetze sind nicht allein deshalb recht, weil sie ordnungsgemil ge-
setzt und rechtmidfBig zustande gekommen sind, sondern sie bediirfen
einer kritischen Priifung und Beurteilung ihrer Rechtheit. An diesem
Punkt stimmen katholisches Naturrechtsdenken und protestantisches
Rechtsdenken iiberein. Aber in der Frage, wie das umzusetzen und
durchzufiihren sei, scheiden sich die Wege. Denn hier kommen fun-
damentale Differenzen im Menschenbild und im Vernunftverstindnis
ins Spiel.

93 Vorwort der Herausgeber, in: J. Messner, Menschenwiirde und Menschenrecht
(Fn. 18), VIII-IX.

38

https://dol.org/10.5771/8783845207247-34-1 - am 17.01.2026, 10:59:23,



https://doi.org/10.5771/9783845207247-34-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

