
ANTHROPOS

113.2018: 395 – 422

Abstract. – The once more-or-less exclusively pastoral Todas of 
the Nilgiri Mountains in South India still retain vibrant beliefs in 
gods and goddesses they say once lived among them but there-
after became mountains; they tell also of ancestors who were 
once living Todas but subsequently became divinities. Beyond 
such indigenous convictions, Todas have absorbed a plethora of 
Hindu beliefs and ritual practices. Christian ideology has been 
propagated among Todas, with foreign-led Christian missionar-
ies succeeded in establishing a breakaway Toda Christian com-
munity. But notwithstanding the many divergent sources of Toda 
religious ideology, the predominant and most public display of 
Toda ritual activity (apart from among Christian Todas) still cen-
tres on their unique sacred dairying cult, despite the rapid decline 
in the importance of buffaloes in the community’s modern-day 
economic life. This, together with their exclusively Toda deities 
and culture heroes seems to suggest a unique ethnic religion, 
frequently categorized as “non-Hindu.” But demonstrably Indic 
(therefore, if only loosely, “Hindu”) principles permeate Toda 
ritual activity. Most notable are the concepts of hierarchy and 
purity and those of prescribed ritual avoidance coupled with re-
quired ritual cooperation. In sum, Toda religion – like the Toda 
community itself – is at once unique and, at the same time, thor-
oughly Indic. [South India, Nilgiri Mountains, Toda]

Anthony Walker, an Oxford-trained social anthropologist, re-
tired as Professor of Anthropology at the University of Brunei 
Darussalam in 2011 and now lives in Kandy, Sri Lanka. His peri-
patetic career has included teaching positions at the Science Uni-
versity of Malaysia in Penang, the National University of Singa-
pore, The Ohio State University, and the University of the South 
Pacific in Suva, Fiji. – He began his, still-ongoing, field studies 
with the Todas in 1962 and has also conducted long-term field 
research (since 1966) on the Tibeto-Burman speaking Lahu peo-
ples of the Yunnan-Indochina borderlands. – For his major pub-
lications on the Todas see References Cited.

The Todas believe in their Goddess Thekershi (Tö·-
kisy1). They worship Goddess Thekershi for pro-
tection during their eternal (perhaps “mortal” was 
intended) existence and they also worship God  

Ayan (Ö·n) to protect them after death. The To-
das do not observe idol worship. Todas worship 
light, fire, mountains, trees, rivers, sky, sun, and 
moon, which are believed to be the major creations 
of their Goddess Thekershi.2

1	 Introduction

In his recent book “Religion. An Anthropological 
Perspective” (2015: ​9), Professor Homayun Sidky, 
my much esteemed former PhD student at The Ohio 
State University, claims: “no single definition has 
been able to capture the entire picture” of the reli-
gious phenomenon. “For this reason”, Sidky writes, 
“some argue that religion is best thought of as a 
multifaceted phenomenon with many interpenetrat-
ing dimensions as opposed to being viewed as a uni-
tary occurrence.” This indeed is my interpretation 
of religion as understood and practised by the once 
more-or-less exclusively pastoral Toda community 

  1	 The orthography of Toda in this essay follows that of Mur-
ray Emeneau (1957: ​19; 1984: ​5–49), except that I have add-
ed hyphenation where I feel this might assist non-specialists 
with pronunciation, hence my To·r-θas and Töw-fił̣y, where 
Emeneau has To·rθas and Töwfił̣y. (Note, however, that I do 
not add hyphenation to Toda words when quoting directly – 
as I do frequently – from Emeneau’s various works. Further 
assistance with the pronunciation of Toda words rendered in 
Emeneau’s transcription can be had from Tarun Chhabra’s “A 
Guide for the Transliteration of Toda” in his 2015 book “The 
Toda Landscape,” pp. xxxvii–xliii.

  2	 From the pen of Pöḷ-xe·n, son of Mut-iŝky – his name angli-
cized as Pellican (n. d.) – a member of Ka·s patriclan, first 
president of the Nilgiri Toda Uplift Society, high school grad-
uate and literate both in Tamil and English.

The Diverse Faces of Toda Religion

Anthony R. Walker

ANTHROPOS

114.2019: 145–156

Der Nashornspur folgen, wo es kein Nashorn mehr gibt
Fährtenlesen in der Zeit, oder: Tubu Teda als Archäologen

Tilman Musch

Abstract. – Manifold spoors of human presence can be found
in the Central Sahara – from prehistoric remains to contempo-
rary tracks of men or animals. These objects constitute
timescapes where locals – the Teda – are “tracking in time.”
The article describes how such timescapes are constituted and
how tracking takes places here. Following the Liebenberg-Car-
ruthers-debate, the author asks whether or not “tracking in
time” can be considered as science and links the results to a
wider discussion about new (local) approaches to African an-
thropology, history, and archaeology. [Central Sahara, Tubu
Teda, tracking, timescapes, archaeology, time]

Tilman Musch promovierte in Anthropologie am Institut Na-
tional de Langues et Civilisations orientales (INALCO) in Pa-
ris und forscht zur Zeit an der Universität Bayreuth. – Er arbei-
tet in Westafrika (hauptsächlich Sahara) und Zentralasien zu
Nomadismus, Anthropologie von Raum und Zeit und zu inter-
disziplinären Zugängen von Ethnologie und Naturwissenschaf-
ten. – Zu seinen Publikationen zählt u. a.: “Brunnen und Fel-
der. Territorialität in Westniger (Abala)” (Köln 2012). – Zu
neueren Publikationen siehe auch Zitierte Literatur. E-Mail:
Tilman.Musch@uni-bayreuth.de

Einleitung

Durchquert man mit den Teda1 Gebiete der Zen-
tralsahara, so hört man oft die Aufforderung: “Biih

1 Die Teda sind eine Gruppe der Tubu, die hauptsächlich als
Kamelnomaden aber auch als Händler und Palmengärtner
im tschadischen Tibesti-Gebirge, im Nordosten Nigers (Ka-
war, Djado, Manga und Termit) und im libyschen Fezzan le-
ben. Seit 2009 forsche ich im Osten Nigers und im Tschad
bei den Tubu der Teda und der Daza und besuchte diese
während mehrerer teils mehrmonatiger Feldaufenthalte. For-
schungen zu Raum und Orientierung in Niger führte ich ins-

lanû – Schau einmal die Landschaft an”.2 Und
wenn es die Reise zulässt, und man nicht in zu
großer Eile ist, dann schauen sich Teda nicht nur
einmal um, sondern sie suchen gezielt ihnen inter-
essant scheinende Objekte auf. Diese sind oft Re-
likte aus der näheren oder fernen Vergangenheit –
eine versteinerte Tierspur, eine neolithische Reibe-
schale oder ein von Karawanenreisenden abge-
stelltes Flechtgefäß. Die Zentralsahara scheint sich
besonders anzubieten, solche historischen Zeug-

besondere in den Gebieten um die Orte N’gourti, Agadem
und Dirkou sowie um das Termit-Gebirge durch (vgl. Musch
2015, 2017 c). Bei der hier dargestellten Arbeit sammelte ich
ethnografisches Material vor allem durch teilnehmendes Be-
obachten, Fragen und freie Gespräche. In diesem Zusam-
menhang möchte ich allen Teda – den hier genannten und
den ungenannten – danken, die mich immer mit der ihnen
eigenen Gastfreundschaft empfingen. Besonderer Dank gilt
meinem Freund Mahamat Abalaiyi vom Clan der Teda Guna
aus Dirkou und Agadem, der mit großem Interesse meine
Arbeit verfolgt und stets zu Auskünften und Unterstützung
bereit ist.

2 Einige Ergänzungen zur Lexik: Mit “Landschaft” lässt sich
bi übersetzen, das “all das bezeichnet, was du um dich her-
um siehst”, wie es einmal ein Teda ausdrückte. Das Wort
dîne, “Welt” oder “Leben”, dagegen bezeichnet das, “was al-
les umfasst”, also auch das, was man nicht sieht. Diese Defi-
nition unterstreicht, wie sehr auch bei den Teda das Konzept
der Landschaft dadurch bestimmt ist, wie sie die Menschen
sehen. Mit “Ort” ließe sich kȏi übersetzen. Der abstrakte
Raum wird fraw genannt, und die Zeit bezeichnet man mit
dem auf das Arabische zurückgehenden Begriff wȏku. Als
Synonym für letzteren Begriff nannte man mir das weniger
gebräuchliche aber aus dem Tedaga stammende Wort
kȏhurȏ.

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:54:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145


nisse aufzusuchen. Denn wohl nirgendwo sonst
sind die Hinterlassenschaften früherer Zivilisatio-
nen so gut konserviert wie in dieser heute hypera-
riden Wüste, dem “größten vorgeschichtlichen
Freilichtmuseum der Erde” (Klenkler 2005: 110).
Sie reichen von paläolithischen Geräten über Re-
likte aus dem Neolithikum (Gabriel 1977; Smith
1980), Felszeichnungen und -bilder (Hallier 1995;
Quéchon 1979) bis hin zu “modernem” Müll (Uni-
versity of Cambridge 2014), zu Ruinen aus der
Kolonialzeit und zu Kriegsschrott (eigene Beob-
achtungen des Autors; vgl. Friedhuber 2002: 122).
Dazu kommen Spuren zeitgenössischer menschli-
cher Aktivitäten, wie zum Beispiel aus der rezen-
ten Erdölförderung in Ostniger. Selbst vergängli-
chere Spuren, wie die Fußabdrücke eines Reisen-
den, sind hier besonders vorzufinden,
denn “schließlich kann man in der Sahara nichts
tun, ohne Spuren zu hinterlassen” (Chapelle 1982:
294).

Einmal in Agadem, dort wo es früher einen prä-
historischen See gab in dessen Schlamm mir Teda
die versteinerten Trittsiegel eines Nashorns, eines
Rindes und eines Menschen zeigten, fragte ich
meinen Begleiter Mahamat Abalaiyi, welche Be-
deutung Teda denn der “alten Welt” (dîne gibihi),
aus welcher diese Spuren stammten, beimäßen. Er
antwortete mir Folgendes:

Die Teda, das sind Leute, die sich sehr für ihre Vergan-
genheit interessieren, die sich sehr für ihre Ursprünge in-
teressieren. All die alten Geschichten, sie erzählen diese
oft, jedes Mal wenn einer damit anfängt, dann erzählen
sie davon. Sogar diese kleinen Kinder dort, wenn die Al-
ten sie sehen, dann sagen sie: “Kommt her, setzt euch”,
und dann sagen sie “es war so, und so, und so ...”. … All
das, diese Spuren, das ist ein Teil der Teda-Kultur, unser
ganzes Interesse gilt dem, was zu Beginn geschah.

Sicherlich mag eine solche Aussage bei vielen Ge-
sellschaften Gültigkeit haben – die Vergangenheit,
auf der Kultur und Identität einer Gruppe fußt.
Dennoch konnte ich bei meinen Reisen mit Teda
immer wieder ein ausgesprochen großes Interesse
an Spuren aus der Vergangenheit feststellen, die
mir nicht nur als Kuriosum gezeigt wurden. Denn
jedes Mal, wenn wir auf ein Relikt trafen, gab dies
Anlass zu ausführlichen Erklärungen, längeren
Diskussionen der Teda-Mitreisenden untereinan-
der und Spekulationen zu dessen Ursprüngen und
Bezügen zur Gegenwart. Die Teda, so schien es
mir oft, wurden in einem solchen Kontext zu For-
schern, die ihrer zentralsaharischen Vergangenheit

nachgingen.3 Dabei entstand bei mir das Bild der
Teda als “lokaler Archäologen”, so wie für andere
Wissensgebiete bereits der “lokale Wissenschaft-
ler” konzipiert wurde.4

In der Archäologie und den Geschichtswissen-
schaften lassen sich immer mehr Stimmen verneh-
men, die einen vollkommen neuen Zugang zu afri-
kanischen Vergangenheiten als den wissenschaft-
lich-akademischen des “Westens” fordern. Dazu
unterstrich Andah noch in den 1990er Jahren, dass
afrikanische Akteure von Europäern oft nicht ernst
genommen würden, und dass deshalb “westliche”
Forschung zur Vergangenheit in afrikanischen Ge-
sellschaften auch bis dahin keine Bedeutung ge-
habt hätte. “Um dieses multiple und historische
Afrika angemessen zu entdecken und abzubilden,
ist oft eine anthropologische, historische und ar-
chäologische Darstellung nötig, die vollkommen
anders ist als das, was im Moment als Standard in
diesen Disziplinen angesehen wird” (1995: 107).

Forderungen zu einer “anderen” Forschung zur
Vergangenheit von Menschen, die nicht
dem “westlichen” Kontext verbunden sind, gab es
in der Folge auch in der Archäologie. Dabei ging
es zum einen um bisherige “kolonialistischen Ein-
stellungen” und den “wissenschaftlichen Imperia-
lismus” in der Forschung und um Wege, diese zu
überwinden (Watkins 2005). Zum anderen ging
man der für den vorliegenden Artikel relevanteren
Frage nach, wie man mit Vorstellungen und Erklä-
rungsmustern indigener Gruppen zu deren Vergan-
genheit umzugehen habe. Man müsse eine Denk-
weise aufgeben, schreiben Alberti und Marshall
(2009: 347), bei der wir uns weigerten, den ver-
gangenen Welten indigener Völker eine mehr als
metaphorische, nämlich eine eigentliche Präsenz
zuzugestehen, und man müsse alternative Ontolo-

3 Teda differenzieren lexikalisch sehr genau die Zeiten der
Vergangenheit. Als dîne gibihi, die “alte Welt” oder das “alte
Leben”, bezeichnen sie Geschehnisse, die Jahrhunderte oder
länger zurückliegen können. Mit “früher” lässt sich ŋgo
übersetzen, das die eigene Vergangenheit oder die der Eltern
bezeichnet, wohingegen yim tro, “eines Tages”, einen Zeit-
punkt benennt, der ungefähr 2–3 Jahre zurückliegt. Das Ad-
verb araku bezeichnet die Vergangenheit, die bis zu einem
Jahr reicht, und kumma die Zeitspanne des vergangenen Mo-
nats. “Jetzt” bedeutet auf Tedaga unnu, und für das Futur
nannte man mir zwei Begriffe, die aber die Nähe oder Ferne
der Zukunft nicht näher definieren: yum guru – “eines Ta-
ges” und zogo – “danach”. An dieser Sammlung von Zeitbe-
griffen ist vor allem die Tatsache interessant, dass deren
Mehrzahl eine bestimmte Vergangenheit benennt, die Be-
zeichnungen für Gegenwart und Futur dagegen weniger
zahlreich und genau sind.

4 Vgl. Bohenski and Maru (2011); Cooper and Morrell
(2014); Mudimbe (1988); Schareika (2014); Sillitoe (2007);
Verran (2001).

146 Tilman Musch

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:54:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145


gien akzeptieren. Wolle man den native thought
ernst nehmen, so dürfe man ihn nicht durch
die “Anwendung universeller Konzepte neutrali-
sieren”, vielmehr müsse man ihn als “philoso-
phisch herausfordernd” behandeln und als “poten-
tielles Äquivalent zu westlichen philosophischen
Doktrinen” sehen (Alberti and Marshall 2009:
347; vgl. auch Viveiros de Castro 2003). Ein sol-
ches Nebeneinander westlich-akademischer und
alternativer Ontologien wird von Shanks (2007)
als symetrical relationship konzipiert, bei dem die
Vergangenheit sowohl resource als auch source
ist. Archäologen würden die Vergangenheit nicht
entdecken, sondern die Überreste “als Ressource
in ihrer eigenen Wiedergabe und Vorstellung be-
handeln” (2007: 592). Diese Aussage weist auf die
Subjektivität von Erklärungsmustern zur Vergan-
genheit hin und besagt im Grunde, dass eine aka-
demisch-wissenschaftliche Annäherung an diese
nicht mehr Legitimität besitzt als eine indigene
(vgl. Thomas 1996: 59 f.). Ein Versuch, diese
westlich-akademische und die indigene Perspekti-
ve gleichwertig und symmetrisch zu behandeln,
stellt Sim und Darrells Aufsatz (1999) dar, in wel-
chem ein lokaler Forscher und ein solcher mit aka-
demischem Hintergrund jeweils ihre Perspektive
zur Vorgeschichte der Bass Strait Region5 in Süd-
ost-Australien niederschreiben.

Im vorliegenden Artikel möchte ich zeigen, wie
die Teda, die ausgezeichnete Fährtenleser sind,
ihre Vergangenheit anhand materieller Kultur, die
sie bei Reisen in der Zentralsahara auffinden, er-
forschen. Ich werde dabei sowohl auf sozialwis-
senschaftliche Konzepte zu Raum, Zeit und loka-
ler Wissenschaft als auch auf archäologische An-
sätze zurückgreifen. In einem ersten Kapitel werde
ich versuchen, nachzuvollziehen, wie Aspekte von
Raum und Zeit bei den Teda in “Zeitlandschaften”
miteinander verschmelzen, in welchen dann
das “Fährtenlesen in der Zeit” stattfinden kann.
Letzterem gilt die Aufmerksamkeit des zweiten
Kapitels, in dem ich fragen möchte, inwiefern die-
ses “Fährtenlesen” in der Zeit mit dem “herkömm-
lichen” tracking vergleichbar ist (siehe Liebenberg
2001) und inwiefern dieses als “lokale Wissen-
schaft” bzw. als “lokale Archäologie” betrachtet
werden kann.

5 Die Bass Strait (Bass-Straße) ist eine Meerenge, die Tasma-
nien vom australischen Festland trennt.

Die Zeitlandschaft von Termit

Termit ist ein Gebirgsmassiv in Zentralniger.
Einem Reisenden, der aus den das Gebirge umge-
benden sandigen Gegenden der Sahara kommt,
mögen die erloschenen Vulkane und Felsen aus
erodiertem Sandstein schwarz erscheinen, was an
ihrem Überzug aus dunklem Wüstenlack liegt.
Obwohl einige Teda-Nomaden in und um das
Massiv herum leben, scheinen die Berge und ihre
Umgebung “leer” zu sein. Dennoch finden sich
hier zahlreiche Relikte menschlicher Präsenz.

Als ich im Oktober 2015 an der Westseite des
Massivs mit Teda des Mada-Clans unterwegs war,
um die Kenntnis und das Verfolgen von Haus- und
Wildtierspuren zu erforschen (vgl. Musch 2017 b),
wollten mir meine Begleiter zu Beginn unserer
Arbeit Orte zeigen, denen sie Bedeutung bei-
maßen. Neben Brunnen, die für die viehhaltenden
Teda lebensnotwendig sind, waren dies vor allem
Orte mit Relikten, die heute interessant und den-
noch “nutzlos” scheinen mögen. Solche Relikte
waren zum Beispiel eine große steinerne Mühl-
schale (tuguy) (Foto 1), die von vor Jahrtausenden
grünen Landschaften zeugte, in der zu mahlendes
Wildgetreide in großen Mengen und fast allerorts
zu finden war. Jüngereren Datums, aber immer
noch mehrere hundert Jahre alt, waren schmale
Kamelpfade, die, von tausenden Kamelhufen po-
liert, heller als der dunkle Untergrund schienen
und sich so von diesem abzeichneten. Wo sich die-
se Pfade Lösswänden näherten, fanden wir oft Ka-
vernen (gawar), die von Karawanenreisenden ein-
mal als Speicher genutzt worden waren. In man-
chen stand noch ein Korb oder ein anderes Ge-
päckstück herum (Foto 2). Noch jünger waren
Bauwerke von Ortsfremden, wie zum Beispiel
eine nicht mehr benutzte Flugzeuglandepiste der
französischen Kolonialarmee. Und, etwas weiter
weg gelegen und deshalb von uns erst einige Tage
später besucht, das ehemalige Jagdhaus eines
Sohns von Muammar al-Gaddafi. Nicht zuletzt
fanden meine Begleiter immer wieder “zeitgenös-
sische” Spuren und kommentierten diese, wie alle
anderen Relikte auch, ausführlich. Das waren zum
Beispiel die Abdrücke von Autoreifen, Kamelhu-
fen, Schakalbranten oder Menschenfüßen.

Der Nashornspur folgen, wo es kein Nashorn mehr gibt 147

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:54:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145


Foto 1

Foto 2

Das Nebeneinander von Spuren aus der näheren
und fernen Vergangenheit konstituiert Zeitland-
schaften oder timescapes (vgl. Bender 2002: S103;
Ingold 1993), die den engen Bezug von Zeit zu
Raum und vice versa verkörpern. Solche Zeitland-
schaften repräsentieren eine fast unbegrenzte An-
zahl von Stadien vergangener Existenzen (Darvill
1999: 105–109). Da sie sich weiter verändern wer-
den – im Moment findet zum Beispiel in der ost-
nigrischen Sahara Erdölabbau mit möglicherweise
für Umwelt und Landschaft weitreichenden Kon-

sequenzen statt –, sind sie nicht stabil, sondern
stellen einen “Prozess” dar, der durch Zeit, Raum
und soziale Beziehungen geformt ist (Darvill
1999: 105–109). Solche Zeitlandschaften kartieren
nicht nur “räumliche Beziehungen”, sondern be-
inhalten “unterschiedliche Zeitlichkeiten” (Barrett
1999: 260; vgl. Tilley 1994) und können dabei
eine Vielzahl an Erklärungen und reiches Wissen
generieren und auf verschiedenste Arten gesehen
werden, wovon die Perspektive der Teda und je-
ne “moderner” Archäologen nur zwei Beispiele
darstellen.

Konzepte solcher Zeitlandschaften, die im vor-
angegangenen Absatz vor allem durch archäologi-
sche Perspektiven definiert wurden, stehen in en-
gem Bezug zu rezenten, in den Sozialwissenschaf-
ten geführten Diskussionen um Raum und Zeit in
der Postmoderne, der “Epoche des Simultanen, …
der Juxtaposition, … des Nahen und des Fernen,
des Nebeneinander, des Auseinander” (Foucault
1991: 34). Eine der Folgen der von Foucault er-
wähnten Gleichzeitigkeit ist, dass sich Auswirkun-
gen von Handlungen nicht mehr im zeitlichen Ab-
lauf darstellen lassen, sondern sich im Raum ver-
breiten, welcher ihre Folgen birgt (Crang 2008:
412; vgl. Jameson 2003). Im Bezug zur Globali-
sierung schreibt Schroer, dass das Zeitalter der
Diachronie – die durch eine Dominanz der Zeit
gekennzeichnete Moderne – nun durch eine Epo-
che der Synchronie mit einer Dominanz des Rau-
mes ersetzt worden sei. Statt “einer klaren Ablö-
sung eines Zustands durch einen anderen” gäbe es
jetzt ein Nebeneinander von Werten, Kulturen
usw., wobei immer neue Räume hervorgebracht
würden (Schroer 2008: 131). Bezeichnenderweise
verwendet Schroer hier zur Definition eines Zeit-
alters des Raumes den Begriff der “Synchronie”,
der sowohl etymologisch als auch in seinem All-
tagsgebrauch vorrangig mit Zeit und weniger mit
Raum assoziiert wird. Und tatsächlich werden im
Allgemeinen Raum und Zeit gegenseitig “auf pro-
blematische Weise durch ihrerseits problematische
Begriffe” definiert (Crang 2008: 410). Denn we-
der Zeit noch Raum sind “selbstevident” oder er-
halten sich selbst, und eine fälschlicherweise oft
angenommene Binarität gilt es zu “unterlaufen”
(410).

Um zu illustrieren, wie sehr Raum und Zeit mit-
einander verbunden sind, mag hier ein einfaches
ethnografisches Beispiel dienen: Die Sonnenuhr
der Teda. Einmal, auf Reisen, erklärten mir meine
Begleiter, dass es Mittag sei, wenn der Schatten
eines Baumes nicht zu sehen wäre, 14 Uhr, wenn
dieser der Länge eines Baumes entspräche und 16
Uhr, wenn der Schatten doppelt so lang wie der

148 Tilman Musch

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:54:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145


Baum sei. Wie auch in anderen kulturellen Kon-
texten, in denen die Tageszeit aus dem Sonnen-
stand bestimmt wird, sind hier Raum – als Him-
melsrichtungen – und Zeit – als Sonnenstand – un-
trennbar miteinander verbunden und bedingen sich
gegenseitig. Zeigt die Position der Sonne für den-
jenigen, welcher nach der Zeit fragt, diese an, so
hilft sie einem anderen, der sich im Raum zu ori-
entieren versucht, aber die Zeit kennt, seinen Weg
zu finden.

Doch wie interpretieren Teda nun solche Zeit-
landschaften? Die einleitende Aufforderung, sich
die Landschaft anzuschauen, biih lanû, wurde be-
reits erwähnt. Daraufhin werden dann die Dinge
genauer untersucht. Djimey Erzeimi, zum Bei-
spiel, ein Teda des Mada-Clans und respektierter
Führer und Spurenleser, stemmte einmal aus dem
Sand die bereits erwähnte steinerne Mühlschale
(tuguy) hoch, so dass ich sie besser sehen konnte.
Noch zu Kolonialzeiten habe man Steinmühlen
benutzt, allerdings von viel kleinerem Umfang.
Heute gäbe es in den Dörfern motorbetriebene
Mühlen. Für die Nomaden aber käme Mehl – oder
die fertigen Teigwaren – nun meist aus Libyen.
Hier in der Trockenheit bräuchte man eigentlich
gar keine solch große Mühle. Wozu auch, denn es
gäbe ja nichts zu mahlen und herumschleppen
könnten Nomaden so ein schweres Ding nicht.
Djimey, der wie die meisten Teda viel gereist ist
und auch den (weiter unten erwähnten) fossilen
See von Agadem, östlich von Termit, gesehen hat,
aus dessen Grund Windschliff ab und an ein fossi-
les Fischskelett herauspräpariert, nimmt an, dass
die Sahara nicht immer so trocken war wie heute.
Irgendwann einmal muss es Wasser gegeben ha-
ben. Und damit wohl auch eine reiche Flora, wahr-
scheinlich mit viel Wildgetreide. Deshalb mussten
Menschen damals auch nicht nomadisieren, und
mit der schweren Mühlschale hatten wohl Sess-
hafte das direkt vor Ort geerntete Getreide gemah-
len (vgl. u.a. Gabriel 1977). Als wir auf steinigem
Untergrund anlangten, zeigt Djimey dann auf die
sich hell abhebenden Kamelpfade. Stein wetze die
Sohlen der Kamele ab, so dass man Kamele, die in
den Termit-Bergen oder im Air unterwegs wären,
an ihren kaum ausgeprägten Sohlenrillen erkennen
könne, gegenüber solchen, die meist im Sand un-
terwegs seien. Gleichzeitig polierten die Sohlen
den Stein. Deshalb seien die Pfade hell abgeho-
ben. So lange sei es noch nicht her, dass hier Kara-
wanen unterwegs gewesen wären. Nun führen oft
Lastwagen und auch Individualreisende seien im-
mer häufiger mit den leichten Toyota Hilux unter-
wegs, von denen wir kürzlich die Reifenspuren
gesehen hätten. Die Speicher in den Lösswänden

würde nun auch nur noch der Schakal benutzen.
Dabei erinnerte Djimey an einen Korb in Form
einer Flasche (kelley), den jemand in einer von uns
besichtigten Lösskaverne abgestellt hatte. Heute
gäbe sich niemand mehr die Mühe, Gefäße herzu-
stellen, die so eng geflochten und dann mit Rauch
imprägniert wären, dass man selbst Honig oder
Milch in sie füllen könnte. Die meisten bevorzug-
ten jetzt Kunststoffutensilien, die als dunkelbraune
Plastiktüten, gelborangene Benzin- bzw. Wasser-
kanister oder alte Reifen auch immer mehr in der
Wüste vorkämen, nämlich zumeist dort, wo viel-
befahrene Pisten lägen. Zur kolonialen Flugzeug-
landepiste und zum Jagdhaus von Gaddafis Sohn
hatten die Teda dagegen weniger zu sagen. Es sei-
en fremde Mächte, die gekommen und dann aber
auch wieder gegangen seien. Niemand außer den
Teda selbst hielte es lange hier in der Sahara und
an ihren Rändern außerhalb von Oasen aus.

Die Spuren, welche mir meine Teda-Begleiter
auf unserer Reise zeigten, stellen für sie “time
marks” (Walsh 1995: 133) dar, von denen jedes
eine unterschiedliche Epoche repräsentiert, bis hin
zu dem was man als “Gegenwart” bezeichnen
könnte. Sie machen Zeit sichtbar und erlauben es,
eine Geschichte zu schaffen, indem Betrach-
ter “diese Phänomene in einer bestimmten zeitli-
chen Ordnung verorten, und auch in einem räumli-
chen Kontext, der sich auf diese Ordnung bezieht”
(Walsh 1995: 133). Denn ein einzelnes Objekt “ist
niemals selbstevident, sondern erhält seine Bedeu-
tung durch ein Beziehungsnetz mit anderen Din-
gen, die einen Kontext herstellen, ein Bedeutungs-
feld, das materielle Äquivalent von Sprache”
(Thomas 1996: 59 f.). Gestützt auf diese Relikte
finden die Teda-Archäologen dabei Erklärungen
aus ihrer eigenen Erfahrung heraus, wohingegen
der westliche Besucher mit angelesenem Wissen
zur grünen Sahara des Neolithikums, zu den Oxi-
den des Wüstenlacks oder zur Kolonial- und Geo-
politik Erklärungen bereithalten würde. Die asso-
ziative Verknüpfung der schweren steinernen Rei-
beschale, des durch zeitaufwändiges Arbeiten her-
gestellten Flechtgefäßes und des die Kurzlebigkeit
der Gegenwart charakterisierenden Plastiks stellt
verschiedene Epochen dar und ein in die Zeitland-
schaft eingebettetes Narrativ, gleich dem von In-
golds Stein, dessen stoniness nicht “Attribut”, son-
dern “Geschichte” ist (Ingold 2007: 15).

Das Interesse der Teda, die es für wichtig hiel-
ten, mir solche “nutzlosen” Relikte zu zeigen, er-
klärt sich nicht zuletzt auch aus der Tatsache, dass
diese einen “materiellen Beweis der Vergangen-
heit” darstellen, auf den der Reisende “während
konkreten Erlebens” stößt (Edmonds 1999:

Der Nashornspur folgen, wo es kein Nashorn mehr gibt 149

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:54:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145


20 f.). “Konkretes Erleben” meint hier, dass Teda
die “unnützen” Relikte in direkten Bezug zu ihrem
eigenen Alltag setzen, so wie es Djimey tut, wenn
er von der Mühlschale auf die lybischen Teigwa-
ren zu sprechen kommt oder von dem durch Ka-
melhufe wegpolierten Wüstenlack auf Autospu-
ren. Im Gegensatz zur Aussage von Deleuze
(1997: 73), nach der Vergangenes sich nur
durch “Sein” aber nicht durch “Gegenwärtig-Sein”
auszeichne, ist es hier so, dass Vergangenes im
konkreten Erleben wieder gegenwärtig wird. Zwar
gehört jedes Objekt der Vergangenheit an in der es
hergestellt wurde oder entstand;6 jedoch ist viel-
mehr die Bedeutung, welche ein Relikt im “Jetzt”
erhält, ausschlaggebend für dessen “Gegenwärtig-
Sein”. Die Tatsache, dass relativ wenig Zeit ver-
gangen ist seitdem ein Toyota Hilux Reifenspuren
hinterließ, und relativ viel Zeit seitdem tausende
Kamelhufe helle Pfade in den Wüstenlack polier-
ten, ist weniger bedeutend als die Konkretheit in
Bezug zum eigenen Alltag, die Teda solchen Spu-
ren beimessen.

Fährtenlesen in der Zeit

Eine weitere Zeitlandschaft fand ich im Februar
2014 in Agadem vor, einem Gebiet im Osten des
Termit-Gebirges, in Richtung der tschadischen
Grenze, in dem viele Teda des Guna-Clans noma-
disieren (Musch 2013). Die heutige Siedlung Ag-
adem besteht aus einer Schule, einigen weit ver-
streuten Hütten und den Resten einiger Gebäude
aus der Kolonialzeit. Agadem liegt im Bett eines
prähistorischen Sees. Ohne das Wissen von Geolo-

6 Der Archäologe Bailey (1987: 10) fragt dazu in seinem Auf-
satz “Breaking the Time Barrier”, wie man exakt zwischen
Beobachtungen der Gegenwart und Beobachtungen der Ver-
gangenheit unterscheiden könne. Würde man sagen, dass die
Gegenwart die Realität sei, welche wir direkt beobachten
können, so wäre unser Blick “unmöglich begrenzt”, weil
viele unserer Beobachtungen durch Medien oder durch die
Beobachtung anderer generiert seien, und sich nicht auf das
Hier und Jetzt bezögen, sondern auf das, was vor Minuten,
Tagen oder gar Jahren geschah. Nach Bailey sind deshalb
Konzepte wie “Vergangenheit” oder “Gegenwart“ “theoreti-
sche Konstrukte, und die Grenze zwischen ihnen ist vor al-
lem ein willkürlicher Bruch eines Kontinuums” (1987: 10).
Tatsächlich kann das “Jetzt” als zeitloser Moment zwischen
Vergangenheit und Zukunft gesehen werden (vgl. Ruhnau
1997: 53), und die Diskussion um die (Nicht-)Existenz der
Gegenwart lässt sich mindestens bis zu Augustinus zurück-
verfolgen, der einmal folgendes fragte: “Wenn also die Ge-
genwart nur dadurch Zeit ist, dass sie in die Vergangenheit
übergeht, wie können wir von ihr sagen, sie sei, wo doch der
Grund ihres Seins der ist, daß sie nicht sein wird?“ (2005:
314).

gen zu besitzen, schlossen die Teda auf diesen
See, da sie immer wieder Spuren marinen Lebens
vorfinden, wie zum Beispiel freigelegte Muschel-
schalen oder ab und zu sogar das Skelett eines Fi-
sches. Doch es sind vor allem andere Spuren, die
hier das Interesse der Teda auf sich ziehen: Im
Seeschlamm fossilisierte Trittsiegel eines Nas-
horns (Foto 4)7, eines Menschen und einer Gruppe
von Rindern (vgl. Musch 2017 a). In dem hypera-
riden Gebiet um Agadem kommen heute jedoch
weder Vertreter der afrikanischen Megafauna noch
Rinder vor, und so gaben diese Spuren meinen Be-
gleitern reichlich Anlass zur Diskussion (Foto 3).
Doch die Einführung in die Zeitlandschaft um Ag-
adem, die ich hierbei erhielt, war damit noch nicht
beendet. Nachdem wir den Spuren ein wenig ge-
folgt waren, bis diese nicht mehr zu erkennen wa-
ren, zeigte einer der Teda auf die Silhouette eines
Berges. Diesen “Berg der Guna“ (gora guna) wür-
den wir nun besteigen. Trotz der Entfernung, die
uns noch von dem Ziel trennte, machten die Teda
den Eindruck als wäre der Berg die logische
nächste Etappe, so als würde uns die Nashornspur
direkt dorthin führen.

Auf dem Berg fanden wir die Reste einer wohl
steinzeitlichen Siedlung vor, mit den Grundmau-
ern von zumeist runden Hütten (Foto 5). In diesen
hatten wohl Jäger eine große Anzahl Hörner erleg-
ter Mendes-Antilopen (Addax nasomaculatus),
turbi auf Tedaga genannt, geworfen. Die Hörner
waren stark verwittert und stammten womöglich
aus der Kolonialzeit oder den Jahrzehnten davor,
als diese heute vom Aussterben bedrohte Antilo-
penart in der Zentralsahara noch sehr zahlreich
vorkam (vgl. Chapelle 1982: 196–206). Früher, so
meine Begleiter, hätte man die Mendes-Antilope
teilweise stark bejagt. Dann aber, wegen des Ein-
satzes von Feuerwaffen bei der Jagd, wegen Wil-
derei durch Ortsfremde und wegen der Trocken-
heit seien die Bestände geschrumpft. Ob es sie
noch lange geben werde, wisse niemand. Und
dann kamen meine Begleiter auf die benachbarte,
im als “Bloc Agadem” bezeichneten Erdölfeld
stattfindende Ölförderung durch die China Natio-

7 Die Teda vor Ort hielten lange Zeit die Nashornspur für die
eines Löwen. Eigene Recherchen (Liebenberg 2000) zeigten
aber, dass es sich wohl um die Spur eines Nashorns handelt,
was auch der Paläoanthropologe Prof. Friedemann Schrenk
(Senckenberg Forschungsinstitut) und Louis Liebenberg, de-
nen beiden hier gedankt sei, anhand von Fotos bestätigten.
Wichtig scheint mir jedoch nicht zu sein, dass die Teda den
Verursacher der Spur genau identifizierten; vielmehr geht es
um die Erkenntnis, dass die Abdrücke von einem Vertreter
der afrikanischen Megafauna stammen, die in Agadem nun
nicht mehr vorkommt.

150 Tilman Musch

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:54:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145


nal Petroleum Corporation (CNPC) zu sprechen.
Der durch die Ölförderung ausgelöste starke Last-
wagenverkehr, die Umweltverschmutzung, die
Weidegebiete zerschneidenden Pipelines und die
immer stärker werdende Wilderei würden die
Wildtiere und die Kamelherden bedrohen.8

Von besonderem Interesse war für mich bei dem
von den Teda geführten Rundgang durch die Zeit-
landschaft von Agadem deren assoziative Ver-
knüpfung von Phänomenen aus verschiedenen
Epochen und Zeiten – das wohl klimabedingte
Aussterben des Nashorns in der heutige hyperari-
den Zentralsahara, die rezente Dezimierung der

8 Auch hier erleben die Teda diese in der “Gegenwart” statt-
findende Erdölförderung hauptsächlich durch Spuren: Tiefe
Rillen der Lastwagenpisten, Reifenabdrücke des die Vegeta-
tion zerstörenden Off-Road-Drivings kleinerer Fahrzeuge,
Körperteile gewilderter Tiere oder tote Kamele, Pipelines
und kleine Signalfähnchen im Boden, Abgase, Lärm und,
aus der Ferne, die Förderinfrastruktur.

Foto 3

Foto 4

Mendes-Antilope und die momentanen und zu-
künftigen Auswirkungen der Erdölförderung auf
die Umwelt. Indem die Teda der Nashorn-
spur “über diese hinaus” folgten, stellten sie, wie
schon in der Zeitlandschaft von Termit, assoziativ
einen Zusammenhang zwischen vorgeschichtli-
chen, historischen, zeitgenössischen und zukünfti-
gen Phänomenen her und verorteten diese in
Raum und Zeit (vgl. Walsh 1995: 133). Ihre Fähr-
tensuche von der Nashornspur bis hin zur Ölförde-
rung war das Narrativ von der wachsenden Domi-
nanz des Menschen, der dank seiner Anpassungs-
fähigkeit in der Sahara und ihren Randbereichen
bis heute überleben konnte und sich dort gegen-
über anderer Fauna immer mehr durchzusetzen
scheint.

Ich möchte nun versuchen, anhand dieser Ein-
führung, die ich in die Zeit-Landschaft von Ag-
adem erhielt, näher auf Konzepte des Fährtenle-
sens einzugehen. Dabei stelle ich die Frage, inwie-
weit Teda, die als ausgezeichnete Spurenleser gel-
ten,9 ihre Fähigkeiten zum tracking nicht nur im
Raum, sondern, als „lokale“ Archäologen auch in
der Zeit anzuwenden wissen.

Eine dialektische Beziehung von Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft, wie sie beim Verfol-
gen der Nashornspur “über diese hinaus” zum
Ausdruck kommt, wird auch beim “klassischen”
Fährtenlesen im Raum deutlich, das Liebenberg
(2001) anhand von Jägern der Kalahari beschreibt.
Nach Liebenberg gibt es drei Formen von
tracking, die meist komplementär sind. Zuerst fin-
det simple tracking statt, d. h., das einfache Erken-
nen und Verfolgen einer Spur. Dies allein kann je-

9 vgl. auch Caron (1988: 98); Chapelle (1982: 294); Le Rou-
vreur (1997: 33).

Foto 5

Der Nashornspur folgen, wo es kein Nashorn mehr gibt 151

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:54:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145


doch einem Jäger kaum helfen, ein Tier zu finden.
Denn das verfolgte Tier hat seine Spur in der Ver-
gangenheit an einem bestimmten Ort hinterlassen,
und in der Gegenwart des Jägers befindet es sich
längst nicht mehr dort. Oft kann der Spurenleser
auch über eine Wegstrecke der Spur nicht direkt
folgen, sei es weil der Untergrund diese nicht wie-
dergibt, weil Wind sie verweht hat, oder einfach
weil der Verfolger eine Abkürzung nehmen möch-
te bzw. einen Umweg gehen muss, um gegen den
Wind zu pirschen. Auch ein zweiter Schritt, syste-
matic tracking genannt, der darin besteht, alle ver-
fügbaren Informationen zum verfolgten Tier zu er-
kennen und zu interpretieren (z. B. Exkremente
oder Verbiss an Pflanzen), würde wohl noch nicht
reichen, das Tier zu finden und zu erlegen. Der Jä-
ger muss deshalb in einem dritten Schritt, dem
speculative tracking, anhand von Zeichen aus der
Vergangenheit Hypothesen aufstellen, was das
Tier in der Gegenwart oder nahen Zukunft tun und
wo es sich befinden könnte.10 Dieses Assoziieren
von Spuren der Vergangenheit mit Schlüssen für
die Gegenwart und Annahmen zur Zukunft, das
hier Liebenberg beschreibt, gleicht dem oben dis-
kutierten Verfolgen der Nashornspur “über diese
hinaus”. Und ein solches Vorgehen kommt einem
Prozess nahe, mit dem Shanks und Tilley (1989:
4) das Arbeiten von Archäologen charakterisieren,
währenddessen der Vergangenheit zugehöri-
ge “Zeichen in die Gegenwart geschrieben [sic]
werden” (Shanks and Tilley 1989: 4).11

Liebenberg führt in seiner Arbeit weiter aus,
dass die Kalahari-Jäger beim Interpretieren von
Tierspuren wie “moderne” Wissenschaftler arbei-
teten, deduktiv und mit Arbeitshypothesen, die
ständig verifiziert, neu formuliert oder verworfen

10 Das Zusammenspiel von Wissen bzw. dem Aufstellen von
Hypothesen und dem konkreten Verfolgen einer Spur
kommt in zwei Tedaga-Begriffen zum Ausdruck, durch
welche Spurenlesen beschrieben wird. So besteht das Su-
chen – z.B. eines Kamels – anhand von dessen Spuren aus
so hanadi (Fuß wissen / kennen) und so gudi (Fuß tragen /
nehmen). Das bedeutet, das Wissen von der Spur, vom Ver-
halten des Tieres (vgl. systematic tracking) und von seinem
potentiellen (vgl. speculative tracking) Weg und dem
Aufnehmen der Fährte gehören unmittelbar zusammen und
bedingen sich gegenseitig.

11 Die von Archäologen wie Shanks und Tilley verwendete
Metapher des Schreibens oder die Aussage, das von Din-
gen geschaffene Bedeutungsfeld sei ein “materielles Äqui-
valent von Sprache” (Thomas 1996: 59 f.), lassen an die
Analogie von Spuren und Text denken, die der deutsche
Begriff “Fährtenlesen” bereits impliziert. So vergleichen
Autoren das Verstehen von Tierfährten oft mit dem Lesen
eines Buches (Caron 1988: 98; Chamberlin 2002; Spittler
1998: 142), eines Textes (Shepard 1996: 25) oder mit dem
von Worten und Sätzen (Conesa-Sevilla 2006: 141).

würden.12 Spurenlesen sei ein “ständiger kyberne-
tischer Prozess” (153ff.) und somit als Wissen-
schaft zu betrachten. Zwar beschreibt Liebenberg
Spurenlesen im Raum und nicht das des Teda-Ar-
chäologen in der Zeit, jedoch könnten die von ihm
genannten Kriterien für das was Wissenschaft be-
deutet auch für ein Fährtenlesen in der Zeit Gül-
tigkeit haben. Denn die Teda gehen ähnlich den
von Liebenberg beschriebenen Jägern vor. Zuerst
diskutieren sie die aufgefundenen Spuren unter-
einander – sie stehen z.B. lange bei der Nashorn-
spur von Agadem und kommentieren diese aus-
führlich. Dann setzen sie ihren Fund zu anderen
Spuren in Bezug: Die Nashornspur zu den Hör-
nern der Mendes-Antilope oder die steinerne
Mühlschale zu den fossilen Fischskeletten. Daraus
entstehen Hypothesen wie jene der wasserreichen
Sahara im Kontrast zu deren heutiger Trockenheit
oder die des anhaltenden Verschwindens der Fau-
na. Nicht zuletzt werden Annahmen auch korri-
giert und Hypothesen verworfen oder neu aufge-
stellt, wenn dies nötig scheint. Zum wohl eindeu-
tigsten Beispiel einer Revision kam es in Bezug
zur Nashornspur, die, wie bereits erwähnt, in Ag-
adem über Jahrzehnte und womöglich Jahrhunder-
te für die eines Löwen gehalten worden war. Als
ich befreundeten Teda Bilder von Löwen und Nas-
hornspuren per WhatsApp sandte, waren sie,
nachdem sie diese kommentiert und deren Inhalt
diskutiert hatten, mit ihren neuen Erkenntnissen
hochzufrieden und revidierten umgehend die bis-
herige Annahme.

Liebenbergs These zur Entstehung einer lokalen
Wissenschaft beim Spurenlesen folgte eine Replik
des Verhaltenswissenschaftlers Carruthers (2002:
81 f.). Wenngleich letzterer nicht bestreitet, dass
das Vorgehen des Spurenlesers in seiner Methodik
wissenschaftlich sei, so könne man es dennoch
nicht als Wissenschaft bezeichnen, weil es dem Jä-
ger nur um das banale Erlegen und den Verzehr
einer Beute ginge. Spurenlesen hätte somit nicht
dieselben epistemischen und universellen Ziele
wie Wissenschaft. Die Liebenberg-Carruthers-
Kontroverse ist im Kontext einer Diskussion zu
sehen, bei der die einen Wissenschaftler argumen-
tieren, lokales Wissen sei nur durch dessen Nutzen
determiniert (vgl. dazu die Begriffe “salience”
[Berlin 1992: 21] oder “value” [Ellen 1993: 41]),

12 Der Historiker und Anthropologe Vansina führt in seinem
Werk “Oral Tradition as History” einen ähnlichen Gedan-
ken aus. Mündliche Überlieferungen seien “nicht nur eine
Quelle zur Vergangenheit, sondern eine Historiologie der
Vergangenheit”. Sie seien “eine Hypothese, gleich der dem
Historiker eigenen Interpretation der Vergangenheit”
(1985: 196).

152 Tilman Musch

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:54:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145


und bei der andere Wissenschaftler dagegen her-
vorheben, dass lokales Wissen viel mehr umfasse
als nur konkret nützliche Tatsachen und Dinge
(vgl. Descola 1986; Lévi-Strauss 1962). Sillitoe
(2007: 3) stellt in diesem Zusammenhang noch
fest, dass jeder Mensch dazu fähig sei, abstrakt zu
denken und den Begriff der Kausalität kenne.

Fasst man nun diese Standpunkte zusammen, so
müsste die Archäologie der Teda wie jede andere
„lokale“ Wissenschaft auch folgende Bedingungen
erfüllen, um Wissenschaft zu sein: Sie müsste mit
Deduktion und zu verifizierenden Hypothesen ar-
beiten, was sie, wie z.B. anhand der Beispiele des
Verschwindens der Fauna oder der revidierten An-
nahme der Löwenspur gezeigt, durchaus tut. Die
Überlegungen der lokalen Archäologen müssten
sich durch Abstraktionen und kausale Schlüsse
kennzeichnen lassen, was auch der Fall ist, wenn
sie zum Beispiel die nach einigen Metern endende
Nashornspur weiterführen oder anhand von Mühl-
schale und Fischskelett auf eine wasserreiche Sa-
hara schließen. Und schließlich müsste die lokale
Wissenschaft des Fährtenlesens universelle und
epistemische Ziele haben. Gerade solche jedoch
streitet Carruthers hinsichtlich der Spurensuche
bei den Kalahari-Jägern ab, da es um “banale”
Nahrungsbeschaffung ginge. Das “Fährtenlesen in
der Zeit”, wie es hier bei den Teda beschrieben
wurde, zeigt aber im Gegensatz zum tracking ei-
nes Jägers beim Nahrungserwerb besonders deut-
lich, dass das Verfolgen von Spuren kein konkre-
tes, im Alltag anwendbares Ziel haben muss. Denn
hier geht es wohl viel eher darum, mehr über die
Geschichte der Menschheit und den Wandel der
Umwelt zu erfahren, und dies ohne konkreten
Nutzen, sondern aus reinem Wissensdrang.

Schluss: Beitrag zu afrikanischen
Geschichtsschreibungen

In diesem Artikel versuchte ich darzustellen, wie
Fährtenlesen in der Zeit aussehen könnte. In
einem ersten Kapitel konnte nachvollzogen wer-
den, wie anhand von Relikten aus den unter-
schiedlichsten Epochen zentralsaharische times-
capes entstehen, bei denen Raum und Zeit mitein-
ander verschmelzen. In solchen Zeitlandschaften,
wie der des Termit-Gebirges oder des ausgetrock-
neten Sees von Agadem, werden Teda zu lokalen
Archäologen, wenn sie auf Objekte aus der Ver-
gangenheit treffen, deren Bedeutung sie in
die “Gegenwart” schreiben; sie verhelfen ihnen so
zum “Gegenwärtig-Sein”. Diese Überlegungen
führten weiter zu einem zweiten Kapitel, wo dar-

gelegt wurde, inwieweit das Auffinden und Inter-
pretieren von Relikten dem “klassischen” tracking
vergleichbar ist und ein “Fährtenlesen in der Zeit”
darstellt. Bei diesem wird mit Hypothesen, Abs-
traktionen und Deduktionen gearbeitet. Mit sei-
nem universellen und epistemischen Zielen, etwas
über die Vergangenheit der Menschen zu erfahren
und Bezüge zu Gegenwart und Zukunft herzustel-
len, lässt es sich als “Wissenschaft” bezeichnen,
vergleichbar der tracking-science von Liebenbergs
Kalahari-Jägern.

Die Archäologie der Teda könnte ein Beitrag zu
dem von Andah (1995: 107) geforderten radikal
anderen Zugang zur Anthropologie, Archäologie
und Geschichte des afrikanischen Kontinents sein.
Dabei könnte die materielle Kultur als bis in die
Gegenwart reichende Quelle interdisziplinärer
Perspektiven eine wichtige Rolle spielen (vgl.
Auslander 2005). In der Tat sah sich Afrika lange
Zeit dem Vorwurf ausgesetzt, aufgrund mangeln-
der schriftlicher Quellen keine oder kaum Ge-
schichte zu haben.13 Der burkinische Historiker
Joseph Ki-Zerbo schrieb noch in den 1970er Jah-
ren, dass die Spärlichkeit schriftlicher historischer
Quellen eines der “Hauptprobleme der afrikani-
schen Geschichtsschreibung” darstelle (1978:
15 f.). Dies veranlasste ihn dazu, eine zeitlich und
räumlich weit gefasste afrikanische Geschichts-
wissenschaft zu skizzieren, die er histoire totale
nannte, und für die “alles historisch sein kann, was
der Mensch mit seiner kreativen Hand berührte:
Sowohl Stein als auch Papier, sowohl Stoff wie
auch Metall, sowohl Holz wie auch die wertvolls-
ten Schmuckstücke” (1978: 15 f.). Diese Relikte
bezeichnet Ki-Zerbo als traces – Spuren (1978:
15 f.), ein Begriff der später in der Historischen
Anthropologie wieder auftauchen wird. Der Histo-
riker Marc Bloch schreibt dazu: “Alles, was der
Mensch gesagt oder geschrieben, hergestellt oder

13 Rezentere theoretische Ansätze, die afrikanische Geschich-
te konzeptualisieren, versuchen, diese in ihrer zeitlichen
Tiefe zu fassen, und gehen meist nicht mehr davon aus,
dass Geschichte nur anhand schriftlicher Quellen geschrie-
ben werden könne (vgl. Philips [ed.] 2005). Philips be-
zeichnet diese Idee sogar als “eurozentristisch” (2005: 38).
Dennoch behauptete im Jahr 2007 der damalige französi-
sche Präsident Nicolas Sarkozy bei einer Rede an der Uni-
versität von Dakar, dass der “afrikanische Mensch noch
nicht genügend in die Geschichte eingetreten sei”, und dass
der “afrikanische Bauer” nur die Zeit einer repetitiven zy-
klischen Wiederkehr kenne, wo es “weder Platz für das
menschliche Abenteuer noch für die Idee des Fortschritts”
gäbe. (Sarkozy 2007). Es folgten virulente Reaktionen afri-
kanischer Intellektueller, die sich u.a. in den Beiträgen
zweier Sammelbände zu Sarkozys Auftritt widerspiegeln
(Ba Konaré 2008; Gassama 2008).

Der Nashornspur folgen, wo es kein Nashorn mehr gibt 153

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:54:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145


auch nur berührt hat, kann und muss über ihn Aus-
kunft geben” (2002: 75). Ein Relikt materieller
Kultur wird bei ihm zu einer Spur, und diese
ist “das sinnlich wahrnehmbare Zeichen, das ein
selbst nicht mehr fassbares Phänomen hinterlassen
hat” (2002: 64). Der kongolesische Historiker
Théophile Obenga schließlich geht in seiner Kon-
zeption der nouvelle histoire noch weiter als Ki-
Zerbo, hin zu einer Geschichte der Menschheit,
die eins wird mit der Naturgeschichte (Obenga
1980: 10 f.). Zu solchen zeitlich weitgefassten und
auf materieller Kultur als Quellen basierenden
Konzeptionen von Geschichte könnten „lokale“
Archäologien einen wichtigen Beitrag leisten.

Zitierte Literatur

Alberti, Benjamin, and Yvonne Marshall
Animating Archaeology. Local Theories and Conceptu-
ally Open-Ended Methodologies. Cambridge Archaeo-
logical Journal 19/3: 344–356.

Andah, Bassey W.
European Encumbrances to the Development of Rele-
vant Theory in African Archaeology. In: P. J. Ucko
(ed.), Theory in Archaeology. A World Perspective; pp.
96–109. London: Routledge.

Augustinus, Aurelius
Bekenntnisse. Stuttgart: Reclam. (Reclams Universal-
Bibliothek, 2792)

Auslander, Leora
Beyond Words. The American Historical Review 110/4:
1015–1045.

Ba Konaré, Adame (dir.)
Petit précis de remise à niveau sur l’histoire africaine à
l’usage du président Sarkozy. Paris: La Découverte.

Bailey, Geoff
Breaking the Time Barrier. Archaeological Review from
Cambridge 6/1: 5–20.

Barrett, John C.
The Mythical Landscapes of the British Iron Age. In:
W. Ashmore and B. A. Knapp (eds.), Archaeologies of
Landscape. Contemporary Perspectives; pp. 253–267.
Malden: Blackwell.

Bender, Barbara
Time and Landscape. Current Anthropology 43: S103–
S112. [Special Issue: Repertoires of Timekeeping in
Anthropology]

Berlin, Brent
Ethnobotanical Classification. Principles of Categoriza-
tion of Plants and Animals in Traditional Societies.
Princeton: Princeton University Press.

Bloch, Marc
Apologie der Geschichtswissenschaft oder der Beruf
des Historikers. Stuttgart: Klett-Cotta.

Bohensky Erin L., and Yiheyis Maru
Indigenous Knowledge, Science, and Resilience. What
Have We Learned from a Decade of International Liter-

2009

1995

2005

2005

2008

1987

1999

2002

1992

2002

2011

ature on “Integration”? Ecology and Society 16/4:
Art. 6. <https://www.ecologyandsociety.org/vol16/iss4/
art6/> [01.10.2018]

Caron, Louis
Administration militaire et justice coutumière en Enne-
di au moment de l’Indépendance. In: C. Baroin (éd.),
Gens du roc et du sable. Les Toubou. Hommage à
Charles et Marguerite Le Cœur; pp. 87–110. Paris: Édi-
tions du CNRS.

Carruthers, Peter
The Roots of Scientific Reasoning. Infancy, Modularity,
and the Art of Tracking. In: P. Carruthers, S. Stich, and
M. Siegal (eds.), The Cognitive Basis of Science; pp.
73–95. Cambridge: Cambridge University Press.

Chamberlin, Edward J.
Hunting, Tracking, and Teading. In: J. Brockmeier
(ed.), Literacy, Narrative, and Culture; pp. 61–85. Rich-
mond: Curzon.

Chapelle, Jean
Nomades noirs du Sahara. Paris: L’Harmattan. [1958]

Cooper, Brenda, and Robert Morrell
Introduction. The Possibility of Africa-Centered Know-
ledges. In: B. Cooper and R. Morrell (eds.), Africa-
Centred Knowledges, Crossing Fields and Worlds; pp.
1–20. Woodbridge: James Currey.

Crang, Mike
Zeit : Raum. In: J. Döring und T. Thielmann (Hrsg.),
Spatial Turn. Das Raumparadigma in den Kultur- und
Sozialwissenschaften; pp. 409–438. Bielefeld: tran-
script.

Darvill, Timothy
The Historic Environment, Historic Landscapes, and
Space-Time-Action Models in Landscape Archaeology.
In: P. J. Ucko, and R. Layton (eds.), The Archaeology
and Anthropology of Landscape. Shaping Your Land-
scape; pp. 104–118. London: Routledge.

Deleuze, Gilles
Henri Bergson zur Einführung. Hamburg: Junius. [2.
überarb. Aufl.]

Descola, Philippe
La Nature domestique. Symbolisme et praxis dans
l’écologie des Achuar. Paris: Éditions de la Maison des
sciences de l’homme.

Edmonds, Mark
Ancestral Geographies of the Neolithic. Landscapes,
Monuments, and Memory. London: Routledge.

Ellen, Roy F.
The Cultural Relations of Classification. An Analysis
of Nuaulu Animal Categories from Central Seram.
Cambridge: Cambridge University Press. (Cambridge
Studies in Social and Cultural Anthropology, 91)

Foucault, Michel
Andere Räume. In: K. Barck (ed.), Aisthesis. Wahrneh-
mung heute oder Perspektiven einer anderen Ästhetik;
pp. 34–46. Leipzig: Reclam. (Reclam-Bibliothek, 1352)
[2. Aufl.]

Friedhuber, Sepp
Tibesti. Das entlegenste Gebirge der Welt. In: S. Fried-
huber, Uramazonas. Fluss aus der Sahara; pp. 116–141.
Graz: Akademische Druck und Verlagsanstalt.

1988

2002

2002

1982

2014

2008

1999

1997

1986

1999

1993

1991

2002

154 Tilman Musch

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:54:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145


Gabriel, Baldur
Zum ökologischen Wandel im Neolithikum der östli-
chen Zentralsahara. Arbeit aus der Forschungsstation
Bardai/Tibesti. Berlin: Institut für Phys. Geographie der
Freien Universität Berlin.

Gassama, Makhily
L’Afrique répond à Sarkozy. Contre le discours de Da-
kar. Paris: Philippe Rey.

Hallier, Ulrich W
Felsbilder früher Jägervölker der Zentral-Sahara. Rund-
köpfe, Schleifer, Gravierer, Punzer. Stuttgart: Steiner.

Ingold, Tim
The Temporality of Landscape. World Archaeology
25/2: 152–174.
Materials against Materiality. Archaeological Dialogues
14/1: 1–16.

Jameson, Fredric
The End of Temporality. Critical Inquiry 29/4: 695–
718.

Ki-Zerbo, Joseph
Histoire de l’Afrique noire. D’hier à demain. Paris: Ha-
tier.

Klenkler, Eckhard
Eine Chronik in Stein. Frühe Menschen in der Sahara.
In: R. Dreikluft, Die Sahara. Natur und Geschichte; pp.
110–153. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft.

Le Rouvreur, Albert
Teski Timmi. Carnets d’un méhariste au Niger et au
Tchad, 1942–1958. Paris: L’Harmattan.

Lévi-Strauss, Claude
La pensée sauvage. Paris: Plon.

Liebenberg, Louis
A Photographic Guide to Tracks and Tracking in Sou-
thern Africa. Cape Town: Struik.
The Art of Tracking. The Origin of Science. Claremont:
David Philip.

Mudimbe, Valentin Y.
The Invention of Africa. Gnosis, Philosophy, and the
Order of Knowledge. London: James Currey.

Musch, Tilman
Territoriality through Migration. Cases among the Tubu
Teda Guna (Niger). Nomadic Peoples 17/2: 68–81.
Six Days towards the Polar Star. Orientation among
Tubu Teda. Journal des Africanistes 85/1–2: 282–310.
Footprints in the Mud of Agadem. Eastern Niger’s
Way towards the Anthropocene. Modern Africa – Poli-
tics, History, and Society 5/2: 105–126.
In den Sand geschrieben. Spuren, Brände und das Su-
chen von Kamelen bei den Teda (Niger). Paideuma 63:
207–230.
Teda Drivers on the Road between Agadez and Ass-
heggur. Taking over an Ancient Tuareg Caravan Route.
In: K. Beck, G. Klaeger, and M. Stasik (eds.), The Ma-
king of the African Road; pp. 220–240. Leiden: Brill.
(Africa-Europe Group for Interdisciplinary Studies,
18)

Obenga, Théophile
Pour une nouvelle histoire. Paris: Présence Africaine.

1977

2008

1995

1993

2007

2003

1978

2005

1997

1962

2000

2001

1988

2013

2015

2017 a

2017 b

2017 c

1980

Philips, John Edward
What Is African History? In: J. E. Philips (ed.); pp. 25–
48.

Philips, John Edward (ed.)
Writing African History. Rochester: University of
Rochester Press. (Rochester Studies in African History
and the Diaspora, 20)

Quéchon, Gérard
Art rupestre à Termit et Dibella. Cahiers de
l’O.R.S.T.O.M. (Série Sciences humaines) 16/4: 329–
349.

Ruhnau, Eva
The Deconstruction of Time and the Emergence of
Temporality. In: H. Atmanspacher, and E. Ruhnau
(eds.), Time, Temporality, Now. Experiencing Time and
Concepts of Time in an Interdisciplinary Perspective;
pp. 53–69. Berlin: Springer.

Sarkozy, Nicolas
Discours à l’Université de Dakar. <http://web.archi-
ve.org/web/20101109122443/http://www.elysee.fr/
president/les-actualites/discours/2007/discours-a-l-uni-
versite-de-dakar.8264.html?search=Dakar&xtmc=da-
kar_2007&xcr=1> [01.10.2018]

Schareika, Nikolaus
The Social Nature of Environmental Knowledge among
the Nomadic Woɗaaɓe of Niger. Ecology and Society
19/4: Art. 42. <http://www.ecologyandsociety.org/
vol19/iss4/art42/> [01.10.2018]

Schroer, Markus
“Bringing Space Back in” – Zur Relevanz des Raums
als soziologischer Kategorie. In: J. Döring und T. Thiel-
mann (Hrsg.), Spatial Turn. Das Raumparadigma in den
Kultur- und Sozialwissenschaften; pp. 125–148. Biele-
feld: transcript.

Sevilla, Jorge Conesa
Ecopsychology as Ultimate Force Psychology. A
Biosemiotic Approach to Nature Estrangement and Na-
ture Alienation. Philadelphia: XLibris.

Shanks, Michael
Symmetrical Archaeology. World Archaeology 39/4:
589–596.

Shanks, Michael, and Christopher Tilley
Archaeology into the 1990 s. Norwegian Archaeologi-
cal Review 22/1: 1–12.

Shepard, Paul
The Others. How Animals Made Us Human. Washing-
ton: Island Press.

Sillitoe, Paul
Local Science vs. Global Science. An Overview. In: P.
Sillitoe, Paul (ed.), Local Science vs. Global Science.
Approaches to Indigenous Knowledge in International
Development; pp. 1–22. New York: Berghahn Books.
(Studies in Environmental Anthropology and Ethnobio-
logy, 4)

Sim, Robin and Darrell West
Prehistoric Human Occupation in the Bass Strait Regi-
on, Southeast Australia. An Aboriginal and an Archaeo-
logical Perspective. In: P. J. Ucko and R. Layton (eds.),
The Archaeology and Anthropology of Landscape.
Shaping Your Landscape; pp. 423–437. London: Rout-
ledge.

2005

2005

1979

1997

2007

2014

2008

2006

2007

1989

1996

2007

1999

Der Nashornspur folgen, wo es kein Nashorn mehr gibt 155

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:54:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145


Smith, Andrew B.
The Neolithic Tradition in the Sahara. In: M. A. J. Wil-
liams and H. Faure (eds.), The Sahara and the Nile.
Quaternary Environments and Prehistoric Occupation
in Northern Africa; pp. 451–465. Rotterdam: A. A.
Balkema.

Spittler, Gerd
Hirtenarbeit. Die Welt der Kamelhirten und Ziegenhir-
tinnen von Timia. Köln: Rüdiger Köppe Verlag. (Studi-
en zur Kulturkunde, 111)

Thomas, Julian
Time, Culture, and Identity. An Interpretative Archaeo-
logy. London: Routledge.

Tilley, Christopher Y.
A Phenomenology of Landscape. Places, Paths, and
Monuments. Oxford: Berg.

University of Cambridge
The “Wonderful Rubbish” of the Gilf Kebir Desert.
<http://www.cam.ac.uk/research/news/the-wonderful-
rubbish-of-the-gilf-kebir-desert> [01.10.2018]

Vansina, Jan
Oral Tradition as History. London: James Currey.

1980

1998

1996

1994

2014

1985

Verran, Helen
Science and an African Logic. Chicago: University of
Chicago Press.

Viveiros de Castro, Eduardo
(anthropology) AND (science). (After-Dinner Speech at
“Anthropology and Science,” the 5th Decennial Confer-
ence of the Association of Social Anthropologists of
Great Britain and Commonwealth, 14 July 2003.)
Manchester Papers in Social Anthropology 7. <https://
sites.google.com/a/abaetenet.net/nansi/abaetextos/
anthropology-and-science-e-viveiros-de-castro>
[01.10.2018]

Walsh, Kevin
A Sense of Place. A Role for Cognitive Mapping in
the “Postmodern” World? In: I. Hodder (ed.), Interpre-
ting Archaeology. Finding Meaning in the Past; pp.
131–138. London: Routledge.

Watkins, Joe
Through Wary Eyes. Indigenous Perspectives on Ar-
chaeology. Annual Review of Anthropology 34: 429–
449.

2001

2003

1995

2005

156 Tilman Musch

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:54:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-145

	Fährtenlesen in der Zeit, oder: Tubu Teda als Archäologen
	Einleitung
	Die Zeitlandschaft von Termit
	Fährtenlesen in der Zeit
	Schluss: Beitrag zu afrikanischen Geschichtsschreibungen


