
2. Ästhetisch – Schönes – Kunst:

Begriffsklärungen

Die Grundlage: sinnliche Wahrnehmung und ihre Gegenstände

Was meint ›ästhetisch‹ in diesem Text? Grundlegend bezeichnet das Adjek-

tiv einen bestimmten Modus von Interaktionen zwischen Menschen und Wahrneh-

mungsgegenständen. Yuriko Saito (2019: 2) spricht von »a specific mode of per-

ception« und gibt ›ästhetisch‹ »the root meaning of […] sensory perception

gained with sensibility and imagination« – eine Form intensiver sinnlicher

Wahrnehmung,1 die untrennbar verknüpft ist mit der Aktivierung von Emp-

findungsvermögen (für Gefühle und Stimmungen) und Vorstellungskraft (Er-

innerungen, Phantasien).Wir heben sinnliche Eindrücke oder Vorstellungen2

aus dem Fluss desWahrnehmens und der Befindlichkeit heraus und verknüp-

fen sie mit Emotionen,3Wissen und Bedeutungen.4 Umgekehrt aktualisieren

1 Einen souveränen Überblick zur empirischen Wahrnehmungsforschung gibt Frey

(2017).

2 »Bildhafte Vorstellungen sind […] Aktivitätszustände des Gehirns, die denjenigen bei

der Wahrnehmung gleichen, aber in Abwesenheit entsprechenden unmittelbaren

sensorischen Inputs auftreten« (Frey 2017: 83). Zur Beteiligung der Imagination an al-

len Wahrnehmungsakten vgl. Schwarte (2006).

3 Strikt praxeologischwäre stets vom »doing« von Emotionen zu sprechen (Scheer 2016).

4 »Der Strom [der Wahrnehmungen; KM] wird unterbrochen, Aufmerken geht über in

gerichtete Aufmerksamkeit, die unweigerlich Beziehungen zum Erfahrungsgedächt-

nis und zu körperlichen Empfindungen unterhält« (Kittlausz 2011: 269). Zu den Mög-

lichkeitender Intuition und Imagination, die sichmit derUnterbrechung ergeben, aus-

führlicher ebd. (269-274). Dimensionen und Spannweite des Heraushebens erörtert

Leddy (2012: Kap. 2) unter dem Begriff der »Aura«, die auf diese Weise dem Gegen-

über im ästhetischen Erleben zukomme. Allerdings gibt es auch schwache Formen des

Aufmerkens, etwa das Zurechtziehen eines Tischtuchs im Vorbeigehen, damit es ›wie-

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Schönes alltäglich erleben

sich Emotionen, Erinnerungen, Assoziationen spontan in ko-laborativer Re-

aktion auf die Aufforderungen der jeweiligen Gegenüber und wollen ›bear-

beitet‹ werden. In derartigen Interaktionen erzeugen wir bzw. bilden sich äs-

thetische Beziehungen zurWelt, zu uns selbst und zu den Texten,5 mit denen

wir ko-laborieren.

Die Grundoperation besteht darin, Phänomene der Umwelt nicht nur in-

strumentell, im Vollzug zielgerichteter Tätigkeiten, wahrzunehmen. Wir be-

trachten sie nicht einfach als austauschbare Vertreter einer allgemeinen Ka-

tegorie mit bekannter Zweckbestimmung, sondern registrieren ihre indivi-

duellen sinnlichen Qualitäten mit handlungsentbundener Aufmerksamkeit.

Es fällt einem beispielsweise auf, dass der farbige Putz eines Nachbarhauses

nicht nur dem Schutz gegen das Wetter dient; er hat einen Ochsenblutton,

der kräftig von der Umgebung absticht, ein reizvolles Wechselspiel mit den

Tönungen des Himmels entfaltet und an Urlaube in Skandinavien erinnert.

Allerdings kann die Farbe des Putzes auch fad oder zu grell wirken; sie scheint

nicht zu den Proportionen zu passen oder lässt unangenehme Erinnerungen

aufkommen. Auch hier erleben wir ästhetisch; doch die Bewertung fällt so

aus, dass wir diese Erfahrung nicht wiederholen möchten.

Die Offenheit für handlungsentlastete sinnliche Wahrnehmung, grun-

diert von der Erwartung auf das angenehme Spüren intensiver Gegenwär-

tigkeit (Seel 2000), wird in diesem Fall enttäuscht. Hier gilt, was Bernd

Kleimann (2002: 334) zum unkontrollierbaren, ›riskanten‹ Charakter äs-

thetischer Wahrnehmung sagt: Sie sei »ein Amalgam aus Handlung und

Widerfahrnis«. Man kann sich vorher nie sicher sein (selbst bei einem Lieb-

lingsstück), wie man in einer konkreten, so noch nie dagewesenen Situation

mit den Qualitäten des Gegenstands ko-laboriert. Erleben ist nur in Grenzen

planbar. Die »Kontingenz ästhetischer Erfüllung« (ebd.) gehört zu ihrem

Reiz.

Ästhetisches Erleben ist Selbstzweck. Es wird erstrebt und herbeigeführt

wegen der intensiven Gefühle oder zumindest Gestimmtheiten, die es erzeu-

der ordentlich‹ aussieht. Der Handlung liegt eine ästhetische Beurteilung zugrunde

(Saito 2007: 10f.; Leddy 2012: Kap. 7).

5 DieRede vonGegenübern oder Partnern ästhetischer Interaktionhat auchproblemati-

sche Konnotationen. Daher werden im Folgenden die Partizipanden – Ereignisse, Din-

ge, Geschriebenes, Filme, Klangfolgen, Geschmackserlebnisse etc. –meist als Texte im

weiten semiotischen Sinn bezeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ästhetisch – Schönes – Kunst: Begriffsklärungen 55

gen kann.6 Kant (1995) spricht von »Lust«, Paál (2003: 31) von »ästhetischer Eu-

phorie« als einem übergeordneten psychischen Zustand, der Wahrnehmun-

gen, Affekte, Erlebnisse positiv markiert. Zweckfreiheit meint entschieden

etwas anderes als das an Kant (1995: §§ 2-5) anschließende Postulat, ästheti-

sche Interaktion habe »interesselos« zu sein. Kants einschlägige Überlegun-

gen beziehen sich allesamt auf ästhetisches Urteilen, nicht auf die faktische

Rezeption von Natur- oder Kunstschönem. In der Debatte wurde der nor-

mative Anspruch an das Geschmacksurteil jedoch oft vermengt mit Regeln für

ästhetisches Wahrnehmen und Erfahren als empirische Tätigkeit – und zwar

auf eine Weise, die deutlich die von Bourdieu (1982) diagnostizierte distink-

tive Schlagseite des Arguments erkennen lässt. In einem klassischen Aufsatz

über den »Mythos der ästhetischen Einstellung« hat sich George Dickie (1964)7

mit Positionen auseinandergesetzt, die die richtige aesthetic attitude an der

Art und Weise der Aufnahme von Kunstwerken festmachen wollten. Es ging

insbesondere um Forderungen nach Distanzierung vom Werk wie von eige-

nen Problemen und Interessen, letztlich von allen praktischenWünschen und

Zwecken. Dickie argumentierte, dass solche distanzierte Zuwendung psycho-

logisch schwer denkbar und empirisch nicht greifbar sei; man könne nur über

unterschiedliche Grade der Aufmerksamkeit sprechen.

Eine Variante des Arguments, das Dickie kritisiert, macht sich an derMo-

tivation für ästhetische Interaktion fest. Sie müsse frei von allen Zwecken sein

und sich dem Gegenstand um seiner selbst willen zuwenden; nur so sei ange-

messene ästhetische Erfahrung möglich. Auch hier lautet der Einwand, dass

es zwar einen Unterschied mache, ob man ein Musikstück zwecks Klärung

einer wissenschaftlichen Frage höre oder mit der Absicht, sich erwartungs-

voll für das Erfahren eines Werks zu öffnen. Was dann aber beim eigentli-

chen Hören geschehe, werde nicht von den verschiedenen Zwecksetzungen

bestimmt; auch in diesem Fall ließen sich allenfalls unterschiedliche Grade

der Aufmerksamkeit fassen.8

Das Kriterium der Selbstzweckhaftigkeit dient in diesem Buch dazu, ver-

schiedene Weisen der Wahrnehmung ästhetischer Potenziale zu unterschei-

6 Spätestens seit Gerhard Schulze (1992) kannman das als empirisch belegt betrachten.

Ob man im Kontext ästhetischer Theorie Wohlgefallen als Kriterium akzeptiert oder

den GenussWertenwie demGuten undWahren unterordnet, ist damit nicht entschie-

den.

7 Für den Hinweis danke ich Thomas Hecken.

8 Zur Kritik an Dickie vgl. Kemp (1999).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Schönes alltäglich erleben

den. Wir behandeln nämlich Naturphänomene und Gebrauchsgegenstände,

also Objektemit nicht-ästhetischer Primärfunktion, anders als ›Kunst‹; die ist

per definitionem auf ästhetisches Erleben angelegt.9 Wird ein Stuhl betrach-

tet, um sein Gewicht einzuschätzen und nicht seine sinnliche Gestaltung,

dann wird hier nicht ästhetisch wahrgenommen, sondern zweckdienlich. Das

ist sozusagen die Standardeinstellung gegenüber Gebrauchsgegenständen.

Selbstzweckhaftes Tun ist jedoch nicht ›wertvoller‹; das Gewicht zu kalku-

lieren, kann auch gegenüber einem Eames Chair absolut angemessen sein.

›Selbstzweck‹ meint also nicht ›Interesselosigkeit‹. Ziel selbstzweck-

hafter Zuwendung ist es, durch intensives sinnliches Wahrnehmen sowie

Aktivierung von Empfindungsvermögen und Vorstellungskraft Vergnügen

zu erzeugen; wo das geschieht, handelt es sich uneingeschränkt um äs-

thetische Interaktion. Ob sich die Lust dem Befreiungsgefühl angesichts

einer filmischen Zerstörungsorgie, dem herzerwärmenden Effekt einer

einschmeichelnden Melodie oder der Betrachtung eines reizvollen Körpers

verdankt, macht einen relevanten und erörterungsbedürftigen Unterschied

– aber es handelt sich in jedem Fall um vollgültige ästhetische Interaktion.

Stimmungsmodulation, Ablenkung, Selbstbefragung, Trost, Wissenserwerb

usw. sind Interessen, die ästhetische Interaktionen unterschiedlich formen.

So lange jedoch Sinnlichkeit, Empfindung, Emotionspraktiken, Imagina-

tion und Bedeutungsproduktion Vergnügen erzeugen, handelt es sich um

ästhetische Interaktion10 (deren ›Wert‹ wissenschaftlich nicht zu beurteilen

ist).

Den Ausgangspunkt aller ästhetischen Beziehungen und Praktiken bildet

die sinnliche Wahrnehmung. Ästhetisches Wahrnehmen vermittelt sinnliche

Erkenntnis – Alexander Gottlieb Baumgartens (2007) »cognitio sensitiva«11 –

ebenso wie Anregungen und Materialien für begriffliches Wissen.12 Deshalb

9 Das Bild, dessen Funktion darin besteht, einen Fleck auf derWand zu verdecken, stellt

eine Ausnahme dar.

10 Mit Kittlausz (2011: 268) betrachte ich die »Trennung zwischen ästhetischen und nicht-

ästhetischen Wahrnehmungs- und Erfahrungsweisen als eine analytische«, nicht als

empirisch eindeutige binäre Unterscheidung. Unschärfen, Abgrenzungsprobleme,

fehlende Eindeutigkeit sind willkommene Anlässe für differenzierte Beschreibung.

11 Zu Baumgarten vgl. Schneider (1996: 21-29); Böhme (2001: 11-17); Laner (2018); Franke

(2018); Highmore (2011: 24). Zur ästhetischen Erkenntnis Welsch (1994); Verne (2019).

12 Zur Frage, welche Arten von Erkenntnis man in ästhetischen Interaktionen gewinnen

kann, vgl. Vendrell Ferran (2018).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ästhetisch – Schönes – Kunst: Begriffsklärungen 57

ist es wichtig, sich die Komplexität und die Implikationen dieser nur schein-

bar simplen Aktivität zu vergegenwärtigen. Der Ethnologe David McDougall

(zit.n. Verne 2017: 116) hat mit der »microsecond of discovery, of knowledge at

the birth of knowledge« sozusagen die ›Urszene‹ sinnlicher Erkenntnis fokus-

siert, jenen Augenblick, in demWissen geborenwird: »[…] [M]eanings emerge

from experience, before they become separated from physical encounters. At

that point thought is still undifferentiated and bound up with matter and

feeling in a complex relation that it often later loses in abstraction.«

Perzeption ist stets vermittelt über die aktive Subjektivität der Wahrneh-

menden (Roth 2003; Vetter 2010; Gegenfurtner 2011; Goldstein 2015; Frey 2017:

72-91). Die kognitiven Ergebnisse der sogenannten Exterozeption entstehen,

indemdie vomZentralnervensystem (nicht von den reizempfindlichen Senso-

ren direkt!) produzierten Sinneseindrücke oder Empfindungen abgeglichen

werden mit im Hirn bereits vorhandenen Daten, mit gespeicherten Informa-

tionen aus früherem Erleben.

Den Abgleich bestimmt die grundlegende Funktionalität von Wahrneh-

mung:Meldungenwerden gefiltert und bearbeitet (inmehreren Schritten und

teilweise rekursiv) entsprechend der Aufgabe, der erfolgreichen Orientierung

eines Subjekts in seiner Umwelt zu dienen. Erst diese »sensorische Integra-

tion« (Stw. Wahrnehmung 2022) lässt uns ›sinnvolle‹ Gegenstände erkennen.

Hier ist also bereits jede Menge individuelle und kollektive Geschichte (Er-

leben, Erfahrung, Wissen, Ängste) im Spiel. Die aktive Bearbeitung der Sin-

nesdaten führt dann in einem ebenso komplexen wie dynamischen Prozess

zur kulturalen Bildung von Präferenzmustern, die unsere Orientierung in der

Umwelt leiten. Ästhetische Wahrnehmung ist somit stets historisch-kulturell

formiert.

Richtig komplex wird sinnliche Wahrnehmung jedoch infolge der un-

trennbaren Durchdringung von Exterozeption und Wahrnehmung des

eigenen Körpers. Stark vereinfacht: Der eigene Körper, der uns vielfältige

innere Zustände empfinden lässt (Naumann-Beyer 2003), ist zugleich eine

Instanz, die die von Sinneswahrnehmungen hervorgerufenen Empfindun-

gen bewertet. Diese Bewertung ist eine der wesentlichen Leistungen von

Emotionspraktiken (Scheer 2012, 2016). In diesem Sinn sind Außen- und

Innenwahrnehmung, Gegenstands- und Selbstwahrnehmung untrennbar

ineinander verschlungen. Oder anders: Sinnliche Eindrücke sind stets von

Emotionen begleitet und so mit Wertung und Motivation verbunden.

Mehr noch. Da jede sinnliche Wahrnehmung mit früheren Erfahrungen

und den damit verknüpften Empfindungen abgeglichen wird, ist sie Teil des

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Schönes alltäglich erleben

Lernprozesses, den jedes einzelne Leben darstellt. Die jeweils erinnerte Er-

fahrung enthält »Begreifen von Welt« (Vetter 2010: 96). Dieses emotionale

Begreifen wird in jedem Fall durch aktuellesWahrnehmen verändert undmo-

duliert; adaptiert fließt es in neues Erleben ein. So wird sinnliche Wahrneh-

mung zu Erfahrung und zum Teil eines fortlaufenden Erkenntnisprozesses,

der letztlich mit der mentalen Repräsentation und Verarbeitung der Lebens-

prozesse identisch ist. In welchem Maße in konkreten Wahrnehmungsepiso-

den auch sprachlich formulierbare Gedanken, Wissen, Interpretationen ak-

tiviert und einbezogen werden, hängt vom Einzelfall ab, ist aber doch einer

gewissen Systematisierung zugänglich. Die Variationsbreite der Weisen äs-

thetischenWahrnehmens und Erlebens entspricht jedenfalls der Vielfalt, in der

sich reflektierte und unbewusste Elemente des Perzipierens und der Signal-

verarbeitung verknüpfen und ausprägen.

Die Bedeutung dieser Zusammenhänge tritt hervor, wenn man bedenkt,

dass auf Wahrnehmung ja Tätigkeit im weitesten Sinn folgt; man reagiert

oder sucht ein Ziel zu erreichen. Was die Person zu dem Zweck tut, hängt

wiederum wesentlich ab von der emotional – und das heißt immer auch:

körperlich – bewerteten Qualität der Empfindungen, die sie mit dem Ist-

Zustand und dem Ziel der Handlung verbindet. Die auf der Gefühlsebene

erwartete Auswirkung denkbaren Handelns bestimmt menschliche Entschei-

dungen (Roth 2011). Wir können anstreben, das Erleben eines mit positiven

Empfindungen verbundenen Zustands zu stabilisieren, eventuell noch zu er-

weitern, oder negatives Erleben zu dämpfen bzw. zu vermeiden. Letztlich

werden Handlungen vorgenommen, wenn von ihnen eine (stets auch emo-

tional ›gemessene‹) Verbesserung des Zustands erwartet wird.13

Reckwitz (2012: 23-25) verknüpft in diesem Zusammenhang ästhetische

Wahrnehmung und ästhetische Praktiken.Wahrnehmung bezeichnet »sinnli-

che Akte, die das Subjekt […] emotional affizieren, berühren, in eine Stim-

mung versetzen. […] Ästhetische Affekte […] sind Affizierungen um der Af-

fizierung willen (die Furcht im Horrorfilm, die Freude an der Natur etc.),

in denen das Subjekt seine emotionalen Möglichkeiten austestet« (ebd.: 24).

Ästhetische Praktiken sind routinisierte, gewohnheitsmäßige Bemühungen zur

13 Wie konkrete Erlebnisse und Handlungen gefühlt und bewertet werden, ist allerdings

Ergebnis und Gegenstand kulturell bestimmter Praxis – und zwar nicht nur individu-

eller, sondern in vieler Hinsicht verteilter und geteilter Praxis (s. Kapitel 3). Man kann

körperliche Risiken und Horrorinszenierungen genießen, und auch die mit früherem

Erleben verbundenen Gefühle wandeln sich im biographischen Verlauf.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ästhetisch – Schönes – Kunst: Begriffsklärungen 59

»Hervorlockung ästhetischer Wahrnehmung« (ebd.: 25). Ob einzelne Prakti-

ken diesen Zweck erfüllen oder nicht, wird im Alltag vergleichend bewertet

und führt zu Effektivierungsbemühungen; darauf geht Kapitel 3 ein.

Zu den Wahrnehmungsgegenständen zählen auch die Produkte unserer

Einbildungskraft, der Phantasie und der Erinnerung, die wir uns mental ge-

genüberstellen. Solche Vorstellungen sind als Ergebnis imaginativer Tätigkeit

zu verstehen (Seel 2000: 125). Sich etwas vorstellen heißt, ein Objekt synäs-

thetisch in seinem Erscheinen14 zu imaginieren oder zu erinnern. Das Vor-

gestellte ist mit einer Formulierung Sartres »anschaulich-abwesend« (ebd.:

120). Im weiteren Sinn hat jedes ästhetische Wahrnehmen und Erleben einen

imaginativen Anteil (Niklas 2014: 68f., 144; Schwarte 2006). In dieselbe Rich-

tung weist Böhmes (2001: 162) Überlegung, wonachmanWahrnehmung nicht

strikt von der Phantasietätigkeit trennen könne. Die Einbildungskraft sei »als

Bildkraft […] auch in der Organisation derWahrnehmung tätig«. Da die Emp-

findungen erlebter Sinneswahrnehmungen im Gedächtnis gespeichert sind,

kann man »vorgestellte Gefühle« (Vetter 2010: 105) auch mittelbar hervorru-

fen. Wir lesen oder sehen im Film, dass jemand an einem heißen Tag ins

Wasser springt – und spüren, wie angenehm das ist.

Insgesamt gilt also, dass sinnliche Wahrnehmung keine »begriffslose Re-

zeptivität« bezeichnet, »sondern eine von Gefühlen und Denkakten nicht ab-

trennbare, immer auch aktive Auseinandersetzung mit der sinnlich gegebe-

nen Welt« (Kleimann 2002: 57; vgl. Frey 2017: 88f.). Ähnlich charakterisiert

Viktor Kittlausz (2011: 288) Deweys Verständnis von Erfahrung: »Sinnlichkeit

ist durchtränkt mit Informationen und fasst eine Erfahrungssituation nicht

als eine rein durch physiologische Reize bestimmte auf, sondern als eine, die

aus Bedeutungen aufgebaut ist«. Es ist das große Manko der europäischen

Ästhetik, dass ihre dominierenden Linien die Sinnlichkeit über Jahrhunderte

marginalisierten. Das Ergebnis war »nicht eineTheorie sinnlicher Erfahrung,

sondern der intellektuellen Beurteilung […,] in der die menschliche Leiblich-

keit […] keinen Platz hat« (Böhme 2001: 30f.).

Prinzipiell können alle physischen oder imaginierten Gegenüber Partne-

rinnen ästhetischen Wahrnehmens sein. Das ist die systematische Grund-

lage der Forschungen zu Everyday aesthetics (Light/Smith 2005; Saito 2007,

14 Seels zentraler Begriff des »Erscheinens« von Objekten bezeichnet »dasjenige, was

mittels der Sinne an ihnen differenziert werden kann« (Kittlausz 2011: 262).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Schönes alltäglich erleben

2019; Mandoki 2007; Irvin 2008; Leddy 2012; Ratiu 2017).15 Hierzulande bezie-

hen Ansätze von Wolfgang Welsch (1990), Gernot Böhme (1995, 2001), Martin

Seel (2000), Bernd Kleimann (2002), Gábor Paál (2003) und anderen eben-

falls Nicht-Kunst ein.16 Welsch spricht im Anschluss an Baumgartens Aesthe-

tica (2007) von einer »Aisthetik […] als Thematisierung von Wahrnehmungen

aller Art, sinnenhaften ebenso wie geistigen, alltäglichen wie sublimen, le-

bensweltlichen wie künstlerischen« (Welsch 1990: 9f.; Herv.i.O). Genau diese

Spannweite macht für Highmore die Nähe eines solchen Ansatzes zu den Er-

fahrungsweisen des Alltags aus.

»[…] [A]esthetics is an ambitious attempt to approach the human creature

as a physiological, psychological and ethical being, through being attuned

to sensations, the senses, perception, sentiments and so on. […] [A]esthetics

has a real sense of the confusions of ordinary life as we navigate and register

the sensualmateriality of the exterior world, drawing it towards us, inclining

ourselves towards or away from theworld, knowing it from ›below‹ (from the

sensate body) as well as with the discriminating mind« (Highmore 2011: 11).

Kunst

Allerdings spielen im realen Leben Artefakte, die primär zum Zweck ästhe-

tischen Erlebens hergestellt werden, eine herausgehobene Rolle. ›Kunst‹,

›Spektakel‹ (Frisch/Fritz/Rieger 2018; Renz/Ahner 2020), ›Inszenierung‹

(Böhme 2016), ›Gestaltung‹ sind für das Erzeugen besonders reicher und

starker Eindrücke konzipiert und werden daher tendenziell mit intensiverer

Aufmerksamkeit bedacht. Deswegen liegt eine funktionale Definition von

›Kunst‹ nahe. Deines/Liptow/Seel (2013: 26) beispielsweise verstehen darunter

»solche Artefakte […], die mit der Absicht hergestellt werden, beim Rezipien-

ten ästhetische Erfahrungen hervorrufen zu können«. Sie stellen klar, auch

›schlechte‹ Kunst (nach Meinung von Nutzerinnen bzw. Kritikern) bleibe

›Kunst‹ (ebd.: 27). Die Kategorie beinhaltet in alltagskulturwissenschaftlicher

15 Vgl. die kontinuierliche Debatte zu Konzepten der Alltagsästhetik in der Zeitschrift

Contemporary Aesthetics; www.contempaesthetics.org [15.03.2022].

16 Gemeinsam ist diesen Arbeiten (zumindest tendenziell), dass statt normativer philo-

sophischer KategorienWahrnehmung und Erfahrung der Nutzerinnen einen systema-

tischen Bezugspunkt bilden. Das macht sie anschlussfähig für akteurs- und alltagsori-

entierte empirische Forschung.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org
http://www.contempaesthetics.org


2. Ästhetisch – Schönes – Kunst: Begriffsklärungen 61

Sicht keinerlei qualitative Aussage oder gar Wertung; es ist eine analytische

Bezeichnung für Artefakte, deren primärer Zweck es ist, ästhetisches Erleben

zu ermöglichen.

Wann das genau der Fall ist, das ist außerhalb des Bereichs, den das kon-

ventionelle Verständnis von Kunst abdeckt, nicht immer eindeutig. Bei einer

TV-Serie ist es heute unstrittig; bei einem städtischen Freiraum (Tessin 2008)

oder einem gestalteten (›designten‹) T-Shirt ist darüber zu diskutieren. In sol-

chen Fällen fühlt sich empirische Kulturforschung zu Hause: wo Verhältnisse

nicht eindeutig sind, sondern genau zu beobachten und in ihrer Mehrdeu-

tigkeit dicht zu beschreiben. Ein Jogger genießt einen Park anders als ein

Blumen- oder Vogelliebhaber. Was daran jeweils inwiefern ›schön‹ sein kann

und aufgrund welcher Argumente Gartengestaltung als Kunst zu betrachten

wäre, solche Fragen eröffnen ein weites Feld für Studien zum ästhetischen Er-

leben in Alltagskontexten. Kunst bietet heute keine Garantie für reines Wohl-

fühlen17 – aber im Fall des Gelingens kann es Teil des Vergnügens sein, sich

solcher Unsicherheit auszusetzen und sich überraschen zu lassen.

Eine tragendeThese dieses Bandes ist: Ästhetisches Erleben bildet subjek-

tiv das stärkste Motiv, Populärkultur zu gebrauchen – genauer: deren quan-

titativ mit Abstand gewichtigstes Segment, die Massenkünste. Praktisch ist

Musik die meistgenutzte populäre Kunst, doch gehören Werbefilme ebenso

dazu wie Historienromane und Schausportkonsum.

Ästhetik

Ein induktives Verständnis ästhetischer Interaktionen grenzt sich klar ab vom

gängigen Gebrauch der Kategorien ›ästhetisch‹ und ›Ästhetik‹ in Alltagsspra-

che wie wissenschaftlichem Diskurs. Normative oder wertende Verwendung

der Begriffe widerspricht empirischem Herangehen. Der Internet-Duden et-

wa definiert ›ästhetisch‹ wie folgt: »den Gesetzen der Ästhetik entsprechend,

gemäß«, »stilvoll, schön, geschmackvoll, ansprechend« (Stw. »ästhetisch«

2022). Und »Ästhetik« wird dann konsequent als »1. Wissenschaft, Lehre

17 Deines/Liptow/Seel (2013: 27-30) weisen darauf hin, dass große Segmente der Gegen-

wartskunst keine herausgehobene sinnliche Wahrnehmung anstreben oder darauf

aufbauen. Es handele sich um ›nicht-ästhetische‹ Kunst in der Kunst-Welt. Sie ziele auf

einen grundlegend anderen Typ von ästhetischer Erfahrung oder auf einen Grenzbe-

reich, in dem sinnliche Präsenz gegen Null geht.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Schönes alltäglich erleben

vom Schönen; 2. das stilvoll Schöne; Schönheit; 3. Schönheitssinn« definiert;

als Synonym wird passenderweise »Geschmack« aufgeführt (Stw. »Ästhetik«

2022). Den Kern bildet offensichtlich die Annahme eines objektiv Schönen,

dessen genaue Bestimmung Aufgabe der Wissenschaft sei.

Dieser Text versteht unter ›Ästhetiken‹ Regelwerke, die sich auf positi-

ves ästhetisches Erleben beziehen. Sie bezeichnen in erster Linie vermutete

Eigenschaften von Texten und Situationen, denen man die Kraft zuschreibt, jene

angenehmen Gefühle auszulösen, die man mit Schönheit oder alltagsnäher

mit Schönem18 verbindet. Außerdem enthalten sie Regeln für den angemessenen

bzw. effektiven Umgangmit entsprechenden Texten. Zu unterscheiden sind for-

mulierte und gelebte, praktizierte Regelwerke. Erstere lassen sich aus Sprach-

quellen erschließen, letztere vorwiegend aus der Deutung ästhetischer Inter-

aktionen in ihrer praktischen wie sachlich-materiellen Dimension. Zur In-

terpretation können Selbstaussagen der Akteurinnen herangezogen werden.

Anders formuliert: Gelebte Ästhetiken erschließt man mit ethnographischen

Methoden.

Wir versuchen also, Regelwerke zu erfassen, die für das Handeln und

Empfinden von Personen und Gruppen relevant sind. Es geht um Systeme

von Normen für die gegenständliche wie rezeptive Erzeugung von ›Schö-

nem‹; sie werden angewandt zur Bewertung und Verhaltensorientierung wie

bei der kreativen Gestaltung selbst. Begrifflich gefasste wie gelebte Ästheti-

ken schließen auch Regeln bezüglich der Praktiken ein, mit denen man dem

›Schönen‹ auf die Spur kommt und positive Erlebnisse erzeugt. ›Ästhetik‹ in

diesem induktiven Verständnis verbindet alsoMaßstäbe zur Bestimmung des

›Schönen‹ mit Normen, welche Praktiken und Empfindungen gegenüber dem

›Schönen‹ angemessen seien. Wenn im Folgenden von ›Alltagsästhetik‹ und

›alltagsästhetisch‹ die Rede ist, sind praktizierte Regeln für Bewertung, Re-

zeption und Emotionspraktiken gegenüber vermutet Schönemgemeint –und

zwar solche Regeln, die der »Grammatik« der Alltäglichkeit (Highmore 2011:

13) entsprechen.

18 – bzw. dort, wo der Begriff verpönt ist wie etwa im Punk, die Regeln für die Erzeugung

jener positiven Effekte, die dem ›Schönen‹ anderer Gruppen entsprechen. Empirische

Studien haben eine Vielzahl von sprachlichen Äußerungen gefunden, die gerade im

Umgangmit Dingen und in alltäglichen Routinen jenesWohlgefallen ausdrücken, das

mit dem ›Schönen‹ verbunden wird – der Ausruf »Alter! …« etwa.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ästhetisch – Schönes – Kunst: Begriffsklärungen 63

Schönheit

›Schön‹ und ›Schönheit‹ benutze ich entsprechend Gustav Theodor Fechners

Vorschlag als »Hilfsbegriff im Sinne des Sprachgebrauchs zur kurzen Bezeichnung

dessen, was überwiegende Bedingungen unmittelbaren Gefallens vereinigt«

(Fechner 1876, zit.n. Piecha 2002: 170; Herv. KM). Es geht um subjektiv Schö-

nes. Mithin ist Schönheit nicht als Eigenschaft oder Effekt von Objekten zu

verstehen. Die analytische Fassung der alltagssprachlichen Aussage »X ist

schön« lautet »Es ist schön für mich, X zu erleben« (Paál 2003: 15). Ästhe-

tisches Erleben ist aus dieser Sicht gebunden an eine spezifische Rahmung

durch dieWahrnehmenden.DasWahrgenommenewird in einen Zusammen-

hang gestellt, der es ermöglicht, es als schön zu bewerten (ebd.: 20-23). Solche

Rahmung muss keineswegs bewusst vorgenommen werden; man kann emp-

finden, man werde ›von etwas Schönem überwältigt, in Bann geschlagen‹.

Das als schön Empfundene begegnet uns in Erzählungen von Gewährs-

personen als Akteur im Sinne Bruno Latours. Als ›Akteur‹ gilt alles, was »eine

gegebene Situation verändert, indem es einen Unterschied macht« (Latour

2010: 123). Und die Identifikation jenes Phänomens, das Menschen ›Schön-

heit‹, ›das Schöne‹ oder ›etwas Schönes‹ nennen, macht einen relevanten Un-

terschied: Sie verändert die Bedeutung der Phänomene, ihren Wert, und die

praktischen Umgangsweisen (›Respekt‹ usw.). Schönheit als subjektive Zu-

schreibung an Phänomene mit dem Potenzial, positives ästhetisches Erle-

ben zu erzeugen, ist ein erstrangiger Akteur im Alltag. Kulturforschung kann

beschreibend erörtern, welche wahrgenommenen Eigenschaften von Texten

und Situationen diesen Unterschied gemacht und wie die Beteiligten ihn be-

wirkt haben könnten.

Solche (mehr gefühlten als reflektierten) Bewertungen sind allerdings

historisch wie kontextabhängig ausgesprochen variabel. Zwar begegnen

wir immer wieder Situationen, Bildern, Sinneseindrücken, die wir vermei-

den möchten, weil sie ausgesprochen negatives Erleben hervorrufen. Die

Alltagsbezeichnung dafür, als Gegenteil des Schönen, ist ›hässlich‹. Doch

haben wir gelernt, Eindrücke und Gefühle, die als solche unangenehm oder

gar bedrohlich sind, im Kontext handlungsentlasteter Wahrnehmung zu

letztlich angenehmen, positiv empfundenen ästhetischen Erlebnissen zu

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Schönes alltäglich erleben

arrangieren. Das Horrorgenre19 ist ein klassisches Beispiel, ein anderes die

Faszination der Beobachtung von Unglücken und Katastrophen. Ebenso

kann Hässliches, Abstoßendes, Groteskes eine Anziehungskraft ausüben, die

solche Eindrücke als reizvoll empfinden lässt. Der tragische Untergang, die

Darstellung von Leiden und Verlust können in der Gesamtbilanz als intensiv

und lebenssteigernd empfunden und positiv bewertet werden.

Auch populäre Kunst kennt das ästhetische Vergnügen am Hässlichen,

Erschreckenden, Maßlosen; man denke an Genres wie Trash und Splatter.

Katastrophen-, SF-, Actionfilme und selbst die Massenspeise Krimi (ab und

zu) können die Empfindung des Erhabenen erwecken. Geradezu entfessel-

te Spezialeffekte, deren Wirkung auf den Betrachter auch durch ein aufge-

setztes happy ending nicht heruntergepegelt wird, lassen jenes unvergleich-

lich Maßlose erleben, das unserem Wahrnehmungsvermögen unangemes-

sen und »gewalttätig für die Einbildungskraft« erscheint. Wir genießen hier,

in Kants Worten, »negative Lust«: »durch das Gefühl einer augenblicklichen

Hemmung der Lebenskräfte und darauf sogleich folgenden desto stärkeren

Ergießung derselben« (Kant 1995: §§ 23-25, Zit. 166, 165). So sind Harmo-

nie und Happy End keinesfalls unverzichtbar für das Erleben des Schönen

– wenngleich derartige Konstellationen gegenwärtig offenbar mehrheitlich

präferiert werden.

Weitgehende Einigkeit herrscht darüber, dass Praktiken ästhetischen Er-

lebensmit Phänomenen interagieren, die sich durch sinnliche Prägnanz20 aus

dem Strom der Eindrücke herausheben und durch aktive Wahrnehmung aus

diesem Fluss herausgehoben werden. Das kann der von Martin Seel (2000)

ausführlich in seinen ästhetischen Potenzialen erörterte rote Ball auf grü-

nem Rasen sein, ein Bissen Steak, auf den man sich konzentriert, oder ein

Song, der überraschend aus dem Dudelfunk herausklingt. Ebenso herrscht

Konsens, dass zum Erleben des Schönen notwendig als reizvoll und letztlich

subjektiv positiv empfundene Gefühlszustände gehören.Welcher Art, wie in-

tensiv oder beiläufig die sein können, ist empirisch zu klären.

Als alltagsästhetischen ›Basiswert‹, an demNutzerinnen die Schönheit ih-

res Erlebens von ›Kunst‹ messen, kann man weithin die spielende (von äuße-

19 Angesichts desWissens um die Fiktionalität der dargestellten Schrecken ist allerdings

das Ausmaß der Furcht ebenso bemerkenswert und nur durch die mentale Leistung

der suspension of disbelief erklärbar.

20 Diesen Zentralbegriff der Gestalttheorie entwickeln Köhnke/Kösser (2001) und

Schwarzfischer (2019).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ästhetisch – Schönes – Kunst: Begriffsklärungen 65

ren Anforderungen entlastete) Beschäftigung mit Welt und Selbst in einer als

anregend empfundenen Balance zwischen Wiedererkennen von Bekanntem

und Herausforderung durch Neues benennen.21 Was dem entspricht, wird

meist als ›schön‹ bezeichnet – wobei ›schön‹ im Unterschied zu anderen po-

sitiven Wertungen (spannend, interessant, überwältigend, großartig) meist

eine deutliche Empfindung von Harmonie ausdrückt.

Ein unkritisches Verständnis des Ästhetischen?

Die hier entwickelten Bestimmungen sind eher formaler Art; sie sollen in-

duktiver Forschung dienen. Wie konkretes ästhetisches Erleben ›inhaltlich‹

zu bewerten ist, wird in diesem Zusammenhang nicht gefragt (in anderen

freilich unbedingt). Das Vorgehen ist unmittelbar akteursorientiert, es bewegt

sich im Horizont der jeweils Handelnden. Wissen und Hypothesen darüber,

wie die subjektiven Bedingungen des Gefallens sozial erzeugt und beeinflusst

werden, bleiben zunächst ausgeblendet. Das ruft Einwände hervor, hier wer-

de auf problematische Weise unkritisch vorgegangen (so etwa Göttsch 2003).

Konsumgüter und Massenkünste spielen im alltagsästhetischen Erleben eine

prominente Rolle – und gelten weithin gerade wegen ihrer Anziehungskraft

als besonders wirksames Instrument ideologischer Manipulation sowie äs-

thetischer Desensibilisierung (Welsch 1990: 13), gar Verrohung.

Geradezu klassisch haben den Einwand Franz Dröge und Michael Müller

(1995) in ihrer einflussreichen Studie Die Macht der Schönheit. Avantgarde und

Faschismus oder die Geburt der Massenkultur entwickelt. Seither ist die kritische

Frage nach anti-emanzipativen Effekten populärer Künste geradezu Pflicht.

21 Für den Umgang vieler Menschen mit Kunst ist die wahrgenommene ›handwerkliche‹

oder performative Leistung wesentlich; in der akademischen Ästhetik spielt das kaum

eine Rolle (die Ausnahme: Gell 1999). Im Rückgriff auf eigenes berufliches Ethos be-

wundert man beispielsweise, wie etwas gemalt ist: Inkarnat oder textile Oberflächen,

aber auch Trompe-l’Oeil-Darstellungen. Dabei geht es nicht um Präferenzen für imi-

tative Darstellungsweisen. Solche Urteile kommen oft von Personen, die (aus Erfah-

rung oder aus theoretisch angeleitetem Vergleichen) Spielregeln und Erzeugungsbe-

dingungen derartiger Leistungen kennen, die also beispielsweise eine Vorstellung da-

von haben, was ein gleichermaßen strahlendes wie nicht forciertes dreigestrichenes C

oder einVierzigmeter-Pass genau in den Lauf derMitspielerin an erarbeitetemKönnen

erfordern.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Schönes alltäglich erleben

Doch möchte ich an einer vernünftigen ›Arbeitsteilung‹ – die wechselseiti-

ge Kenntnisnahme einschließt – festhalten. Das gesellschaftskritische Argu-

ment hat nämlich eine fragwürdige Voraussetzung, die es selbst nicht the-

matisiert. Zwischen den Text-Analysen, die Interpreten als Belege anführen,

und den faktischen Aneignungen der Alltagsakteurinnen klafft eine wissen-

schaftlich nicht überbrückbare Kluft. Die Zusammenhänge sind empirisch

wie theoretisch nicht eindeutig zu bestimmen (Maase 2019a: 199-243; grund-

sätzlich Latour 2010). Was kritische Hermeneutik kulturellen Texten als Bot-

schaft oder gar direkt als Wirkung zuschreibt, kann wegen der Heterogenität

und Kontextabhängigkeit der Rezeptionen nicht empirisch valide überprüft

werden. Mehr als Plausibilität – innerhalb der jeweiligen Kritikrichtung! –

ist wissenschaftlich nicht zu haben. Vor diesem Hintergrund verstehe ich die

Fokussierung auf die ›subjektive Seite‹, auf alltagsästhetisches Erleben, als

Beitrag zur ›realistischen‹ Justierung herrschaftskritischer Argumentation.

Eine differenzierte Betrachtung des rezeptiven Pols massenkultureller

Prozesse korrigiert Defizite des kulturwissenschaftlichen Mainstreams. Der

schreibt nämlich Gefühlen, Wissensbeständen und Wertungen des Publi-

kums deutlich geringere Relevanz zu als den eigenen Analysen ›von außen‹.

Die Selbstverständlichkeit, mit der ideologiekritische Zugriffe für aussage-

kräftiger, wichtiger (und manchmal auch für moralisch überlegen) gehalten

werden gegenüber den seltenen Versuchen einer sensiblen Rekonstruktion

der Lektüren von jederfrau und jedermann, ist fragwürdig. Sie gründet in

der Annahme, die Ebene politisch-ideologischer Bedeutungen sei a priori

wichtiger für das Verstehen unserer Gesellschaft als die Relevanzstruktu-

ren des Alltags. Was sich vermeintlich nur gut anfühlt, lecker schmeckt,

das Herz höherschlagen und den Dopaminpegel steigen lässt – das halten

Sozialwissenschaftler meist für weniger relevant als die problematischen

Subjektivierungsangebote, die sie in Texten aufspüren.

Einer sich kritisch verstehenden Forschung fällt es offenbar schwer, Be-

funde subjektiv befriedigenden oder gar beglückenden sinnlichen Wahrneh-

mens und ästhetischen Erlebens erst einmal ›stehen zu lassen‹ und nicht

gleich reflexhaft nach dem ›cui bono?‹ in Bezug auf gesellschaftliche Macht-

verhältnisse zu fragen. Eine Erklärung dafür bietet sich an. Wenn Kulturfor-

scherinnen professionell autoritative Aussagen machen, dann werden sinnli-

cher Genuss als Selbstzweck und das sensuell erregend Schöne zum Problem.

Kritische Sozialwissenschaft vermutet darin nämlich ein fragwürdiges Ein-

verständnismit demWeltzustand –mit einer Wirklichkeit, die aus ihrer Sicht

nicht schweigend oder gar schwelgend hingenommen werden darf. Verlangt

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ästhetisch – Schönes – Kunst: Begriffsklärungen 67

ist vielmehr Widerspruch, Empörung, Veränderung (Maase 2009). Kaum ei-

ner hat das so scharf formuliert wieTheodor Adorno (1987: 22): »Einig sein soll

man mit dem Leiden der Menschen: der kleinste Schritt zu ihren Freuden hin

ist einer zur Verhärtung des Leidens.« Radikaler geht es nicht.

Vergleichbare Überzeugungen nähren die Debatte, ob Sinneswahrneh-

mungen mit Erkenntnis oder Einsicht verbunden sein müssen, um als äs-

thetisch vollwertig zu gelten. Im Gefolge Kants ist vielen Autorinnen wichtig,

nicht jedes positiv empfundene sinnliche Erleben als ästhetisch werthaltig

anzuerkennen (so etwaWelsch 1994). Falls nun »Erkenntnis« den Unterschied

machen soll zwischen dem schlicht sensuell Angenehmen und dem ästhetisch

Vollwertigen – welche Art von Erkenntnis? Nur sprachlich kommunizierba-

re? Oder kann Erkenntnis auch über sinnliche Eindrücke erzeugt werden,

die sich mit nichtsprachlichen Imaginationen, Erinnerungen und Emotionen

verbinden (Leddy 2005)? Kulturwissenschaftlich gilt nichtverbales, verkörper-

tes Wissen als auf andere Weise, aber nicht weniger bedeutsam als sprach-

lich kommunizierbares. Ist vielleicht aisthesis, das notwendig stets ›lernende‹

Erleben unserer Sinne und Gefühle,22 ein vorzügliches Feld solch sinnlicher

Erkenntnis?

Viele Menschen bestehen darauf, sie müssten ihre Freude an sinnlichem

Erleben und Genießen gegenüber niemandem erklären oder legitimieren. Ich

nehme das als Aufforderung, in der Analyse ästhetischer Interaktionen ge-

rade die changierenden Mischungen von sprachlich kommunizierbarem und

nichtsprachlichem – leiblichem, sensuellem –Wissen zu verfolgen. Ein offe-

nes Konzept des Ästhetischen könnte die Übergänge zwischen – idealtypisch

– bedeutungsfreiem, ›nur sinnlichem‹ Genießen und Wohlfühlen einerseits,

bedeutungsvollen, sinnorientierten Erfahrungsweisen andererseits ins Zen-

trum stellen. Ziel wäre nicht, am Ende wieder eindeutige Grenzen zu ziehen,

sondern die Vielfalt der Bedeutungsdimensionen und Erkenntnisprozesse im

sinnlichen Wahrnehmen und ästhetischen Erleben zu entfalten.

Kräftig pointiert könnte man die gegenwärtig dominante Ideologie- und

Machtkritik als Nachfolgerin der bürgerlichen Kulturkritik bezeichnen. Die

Forderung, kulturelle Phänomene stets vorrangig auf die in ihnen wirksa-

men Gewaltverhältnisse und Machtpraktiken hin zu betrachten und zu be-

werten, trifft nämlich das Populäre in doppelter Weise. Die Texte werden in

erster Linie auf ihren Beitrag zu problematischen Subjektivierungsprozessen

22 Zur kognitiven Dimension von Gefühlen als »verkörperte Gedanken« (Roy D’Andrade)

vgl. Röttger-Rössler (2004: 84-87); Vetter (2010: 37f., 49, 65-88).

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Schönes alltäglich erleben

hin befragt; und Forschung, die vorrangig Praktiken und Erlebensweisen von

Nutzerinnen rekonstruiert, wird Verantwortungslosigkeit unterstellt.

Der Anspruch, Sozial- und Kulturwissenschaft hätten kritisch zu sein,

steht in der großen Tradition der Aufklärung. Er gilt auch heute; das schließt

allerdings unabdingbar die kritische Selbstreflexion der Macht- und Ideologie-

effekte ein, die mit der Stellung und dem Wahrheitsanspruch von Wissen-

schaftlern verbunden sind. Zygmunt Bauman (1987) hat die Position unter-

sucht, die der Anspruch auf besseres Wissen gegenüber angeblich weniger

Gebildeten verschafft. Sie kann missbraucht werden zur Selbstinthronisie-

rung von Intellektuellen als Gesetzgeber für die angeblich Unwissenden. Er

stellt dagegen das Bild der Übersetzerin, die zwischen den Provinzen des

wissenschaftlichen und des alltäglichen Wissens vermittelt und am wechsel-

seitigen Verständnis arbeitet. So etwas schwebt auch dieser Studie vor, und

deshalb grenzt sie sich ab von einer unbeschränkten »Hermeneutik des Ver-

dachts«.

Unter diesem Begriff hat Paul Ric ur (1969 , 2005) ein Modell des

Textverstehens skizziert. Mit Marx, Nietzsche und Freud hat der Ansatz

Gründerväter, deren Ideologiekritik die Selbstgewissheit bürgerlichen Den-

kens und Fühlens zutiefst getroffen hat. Ric ur versucht, diese Weise des

Lesens, die unter der Oberfläche der Texte ihr Unbewusstes dechiffrieren

will, mit anderen legitimen Weisen des Verstehens auszubalancieren. Inzwi-

schen hat sich jedoch die Hermeneutik des Verdachts geradezu entgrenzt –

und darin über allen Dissens hinweg die beiden gegenwärtigen Hauptsträn-

ge kritischer Kulturwissenschaft zusammengeführt: die Cultural Studies

und die Kritische Theorie der Frankfurter Schule. Zu Marx, Nietzsche und

Freud gesellen sich inzwischen Althusser, Horkheimer und Adorno. Mit

Entgrenzung meine ich Tendenzen zur Verabsolutierung und Moralisierung

subjektivierungskritischen Herangehens, die empirischen Studien phäno-

menologischer und ethnographischer Provenienz mangelndes kritisches

Bewusstsein vorwerfen.23

DieNachfolge der bürgerlichen Kulturkritik hat die Hermeneutik des Ver-

dachts nicht nur in puncto Dominanz angetreten. Man kann sie auch, wie

der australische Kulturwissenschaftler Nicholas Holm (2020), in Verbindung

sehen mit Veränderungen im kulturellen Feld und den Strukturwandlungen

kulturellen Kapitals im Sinne Bourdieus. Holms These lautet: Als Mittel zur

23 Kritisch dazu Felski (2015); Fluck (2015); Verne (2019).

œ

œ

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ästhetisch – Schönes – Kunst: Begriffsklärungen 69

Distinktion akademischer Kulturwissenschaftlerinnen sind an die Stelle for-

malästhetischer Kompetenz ›politische‹ Maßstäbe getreten; »particular forms

of political judgement come to function as prominent aspects of aesthetic

evaluation« (ebd.: 17). Beispielsweise würden typischerweise an einem US-

Blockbuster nicht mehr erzählerische Klischees bemängelt, sondern kolonia-

listische Denkmuster oder heteronormative Geschlechterbilder.

Für Holms Lesart spricht einiges. Im vergangenen halben Jahrhundert hat

die Distinktionskraft ›hochkultureller‹ Habitusformen erheblich abgenom-

men; heute schließt kulturelle Kompetenz legitimierte Formen des Umgangs

mit ›Populärem‹ ein (Peterson/Kern 1996; Geer 2012, 2014). Thomas Hecken

(2012) spricht treffend von Diskursen des »Avant-Pop« als Distinktionsmit-

tel. Mit diesen Veränderungen verlor die etablierte, werkästhetisch argumen-

tierende Kritik des Populären an Legitimität; der globale Erfolg der Cultural

Studies ist dafür ein starker Indikator.

Für Holm handelt es sich hier nicht einfach um den Niedergang eines In-

terpretationsansatzes und den Aufstieg eines anderen. Die Ablösung der He-

gemonie formästhetischer Maßstäbe durch ›politische‹ Kriterien der Kritik

an Machtungleichheit und Unterdrückung, Kolonialismus, Sexismus, Rassis-

mus etc. habe ihr Zentrum im Milieu der akademisch ausgebildeten Intelli-

genz an den Hochschulen wie im Kulturbetrieb, also unter in puncto Bildung

erheblich Privilegierten. In diesem Zusammenhang gehe es nicht einfach um

unterschiedliche Interpretationsansätze. Die Hermeneutik des Verdachts ist

verknüpft mit sozialen Positionen und Vorrechten. Holmes sieht hier Dis-

positionen im Bourdieu’schen Sinn: Habituselemente, die unabhängig vom

Willen und Selbstverständnis der Akteure distinktiv funktionieren und Träge-

rinnen privilegierten Wissens in Positionen sozialer Überlegenheit versetzen

(Baumans »Gesetzgeber«). Die »kritische Disposition« sei der Nachfolger der

»ästhetischen Disposition«, die Bourdieu (1982) als Zentrum legitimen und

legitimierenden kulturellen Kapitals diagnostizierte (Holm 2020: 18, 23-25).

Als Erklärung für Aufstieg und Entgrenzung der Hermeneutik des Verdachts

scheint das plausibel – und eine Korrektur durch Forschungen zum ästheti-

schen Erleben von Alltagsakteurinnen durchaus angebracht.

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461174-003 - am 12.02.2026, 14:08:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461174-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

