
264 Die Schönheit des Denkens

3 Kein freier Wille, nirgends. Warum Entscheiden nicht Wählen ist

Da es dem König aber wenig gefiel,

daß sein Sohn, die kontrollierten

Straßen verlassend, / sich

querfeldein herumtrieb, um sich

selbst ein Urteil über die Welt zu

bilden, / schenkte er ihm Wagen

und Pferd. / »Nun brauchst du nicht

mehr zu Fuß zu gehen«, waren

seine Worte. / »Nun darfst du es

nicht mehr«, war deren Sinn. / »Nun

kannst du es nicht mehr«, deren

Wirkung – Anders 1980, 97

An die Debatten über artifizielle Neuronenmodelle wie Neuronale Netzwerk-

modelle und das algorithmische und vorhersagende Gehirn schließt sich (fast

notwendig) die Diskussion um den ›freien‹ Willen an. Seit einigen Jahren be-

legen neurowissenschaftliche Forschungen auf vielerlei unterschiedlicheWei-

se, dass Entscheidungen ›im‹, das heißt ›vom‹ Gehirn getroffen werden. Die-

ser Fokus auf Entscheidungsoperationen neuronaler Funktionsweisen, die

auf deterministischen, physikalischen Gesetzen basieren, beeinflusst, wie der

freie Wille verstanden wird. Wenn er auf mathematischen Vorhersagen be-

ruht, kann er ergo so frei nicht mehr sein:

[I]t is hard to deny what some brain researchers postulate, such as »We

do not do what we want, but we want what we do« and »We should stop

talking about freedom. Our actions are determined by physical laws.« This

point of view has been substantially supported by spectacular neurophysio-

logical experiments demonstrating action-related brain activity (readiness

potentials, blood oxygen level-dependent signals) occurring up to several

seconds before an individual becomes aware of his/her decision to perform

the action. (Braun 2021, 1)

Über einen ›freien Willen‹ zu verfügen, meint zunächst nur, dass Entschei-

dungen frei getroffenwerden können.Die seit vielen JahrenwogendenDebat-

ten in den Geistes- und Sozialwissenschaften, in den Neurowissenschaften

und unter Jurist*innen versuchen zu klären, was unter ›frei‹ zu verstehen sei,

was eine freie Entscheidung ausmacht, wannMenschen frei entscheiden kön-

https://doi.org/10.14361/9783839457566-034 - am 13.02.2026, 09:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457566-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 6: Wenn du denkst, du denkst nur, dass du denkst 265

nen und unter welchen Bedingungen das nicht geht. Über die Debatte selbst

ließen sich ganze Bücher füllen. Ich konzentriere mich daher im Folgenden

auf die Auswirkungen, die der Siegeszug mathematisch-formaler Entschei-

dungen auf die Konzeptualisierung des freienWillens hat.Was ließe sich etwa

unter den Prämissen stochastischer Neuronenmodelle über unentschlossenes

Denken sagen?

Der freie Wille

Über Fragen der menschlichen Willensbildung und Entscheidungsfindung

nachzudenken, war über Jahrhunderte Sache von Philosophen, Rechtsgelehr-

ten, Psychologen und Theologen. Nun, seit etwa Mitte des 20. Jahrhunderts

wollen auch Hirnforscher*innen mitreden. Die grundlegende Prämisse hier-

für ist die Annahme, »dass alles Menschliche wie Fühlen, Denken, Handeln

neurobiologische Korrelate hat« (Bauer 2015, 24). Diese heute kaummehr um-

strittene Zusammenführung vom– vermeintlich wichtigstenmenschlichen –

Organ/Neuronensubstrat und seinen Funktionsweisen, vonGehirn undGeist,

Mind and Brain, ist das Ergebnis eines jahrhundertealten Streits.Dass Gehirn

und Funktion erkenntnistheoretisch nicht mehr zu trennen seien, ist die eine

Sache, wie aber der Geist, die Psyche und menschliche Verhaltensweisen ins

Gehirn eingelagert sind, eine ganz andere, und so geht der Streit weiter. Heu-

te streitet man sich über die Verfasstheit der neuronalen Strukturen, die ent-

weder als deterministisch oder als komplex und plastizitär, als rekursiv von

der Umwelt lernend und mitwachsend angesehen werden. Am Beispiel des

freienWillens flammt dieser Streit immer wieder auf, soll das autonome freie

Subjekt über die Frage nach der möglichen Freiheit seines Willens entweder

verteidigt oder abgeschafft werden. Im Folgenden wird argumentiert, dass

der freie Wille kein adäquater Gradmesser für die Komplexität des menschli-

chen Subjekts darstellt und dass es bei der Verteidigung des gar nicht mal so

autonomen, weil fundamental auf andere angewiesenen Subjekts nicht um

die Gegenüberstellung von determiniert versus frei gehen sollte, weil das den

Gegenstand der Überlegung verfehlt.

»Bedeutet die Verankerung der menschlichen Willensbildung in unserer

natürlichen Existenz, dass alle menschlichen Willensakte vorab durch in un-

serem Gehirn ablaufende Prozesse determiniert sind?«, fragt sich der Neu-

robiologie Joachim Bauer (2015, 24) und beginnt damit seine Überlegungen

über den »freie[n] Willen und die Hirnforschung« (ebd.). Da sich hier nicht

die gesamte Debatte wiedergeben lässt (in der Philosophie beginnt diese Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839457566-034 - am 13.02.2026, 09:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457566-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Die Schönheit des Denkens

einandersetzung spätestens, weil ab dann überliefert, mit Platon), werde ich

mich im Folgenden auf zweierlei beschränken: die Interpretation des ›freien

Willens‹ nach dem Libet-Experiment und im Anschluss daran die geräusch-

lose, aber sukzessive Abschaffung des freien Willens durch mathematische

Modelle der Hirnforschung. Zudem sei ergänzt: Der freie Wille taugt durch

seine Unterkomplexität kaum als Konzept für ein tieferes Verständnis von den

Zusammenhängen von Gehirn und Geist, hat kein Verständnis für das Unbe-

wusste, eine erste und zweite Natur (Adorno) oder das Ich, das Es und das

Über-Ich (Freud).

Ausgangspunkt für die seit den 1990er-Jahren geführte Diskussion um

den freien Willen ist das von dem Neurowissenschaftler Benjamin Libet

durchgeführte Experiment zu Bereitschaftspotenzialen, dessen Ergebnisse

von Libet 1983 veröffentlicht wurden. Libets Experiment geht die Arbeit von

Hans-Helmut Kornhuber und Lüder Deecke voraus, die bereits in den 1960er-

Jahren

an der Universität Freiburg im Breisgau die Hirnstromkurven von Personen

untersucht, die selbstinitiierte, willentliche Bewegungen ausführten. Dass

die Hirnstromkurve, auch EEG genannt, bei der Ausführung einer Bewegung

mit einem Anschlag, einem sogenannten Potential reagiert und damit das

Aktivwerden eines im Gehirn jeweils zuständigen Nervenzell-Netzwerkes

anzeigt, war bereits damals keine Überraschung mehr. Neu war aber et-

was anderes: Die beiden Hirnforscher entdeckten, dass die Hirnstromkurve

bereits etwa eine Sekunde vor Ausführung einer Bewegung beginnt, einen

schwachen, ansteigenden Ausschlag, also ein der Bewegung vorausgehen-

des Potential, zu produzieren. (Bauer 2015, 196)

Diese sehr schwache elektrische Aktivität des Gehirns, die einer willentli-

chen Bewegung vorausgeht – so schwach, dass die Existenz des Signals erst

durch das Übereinanderlegen von bis zu 40 gemessenen Hirnstromkurven

der gleichen Testperson hervortritt –, wurde von Kornhuber und Deecke Be-

reitschaftspotenzial genannt. Libet wiederum knüpft an diese Beobachtung

eines einer beabsichtigten Bewegung vorgeschalteten Bereitschaftspotenzi-

als an und will in seinem Experiment diesem Potenzial weiter nachgehen.

Zur Klärung dieser Frage wiederholte Libet die von Kornhuber und Deecke

durchgeführten Experimente (Libet et al. 1983).

Auch in Libets Experimentenanordnung wurden Testpersonen aufgefor-

dert, sich innerhalb eines kurzen, wenige Sekunden währenden Zeitfensters

zu entscheiden, mit dem Finger eine Bewegung auszuführen.

https://doi.org/10.14361/9783839457566-034 - am 13.02.2026, 09:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457566-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 6: Wenn du denkst, du denkst nur, dass du denkst 267

Den Zeitpunkt der Bewegung sollten die Probanden – innerhalb des ihnen

vorgegebenen Zeitfensters – selbst frei bestimmen. […] Um untersuchen zu

können, in welcher zeitlichen Beziehung das Bereitschaftspotenzial mit der

bewussten Entscheidung, den Finger zu bewegen, stand, benötigte Libet ei-

ne Auskunft der Testperson über den genauen Zeitpunkt ihres bewussten

Entschlusses, den Knopf zu drücken. Dieses etwas knifflige Problem löste er

– in Anlehnung an Experimente des Physiologen und Psychologen Wundt

(1832–1920) – mit einer großen Uhr, auf der für die Testperson ein zügig

kreisender Zeiger zu sehen war. Auf diese Weise konnten die Probanden

den Zeitpunkt ihrer bewussten Entscheidung durch die jeweilige momen-

tane Position des kreisenden Zeigers bestimmen und mitteilen. (Ebd.)

In Rekurs auf die Selbsteinschätzung der Proband*innen lag der Moment

der Entscheidung, den Finger zu bewegen, durchschnittlich 200 Millisekun-

den vor der ausgeführten Bewegung. Das mithilfe des EEGs gemessene Be-

reitschaftspotenzial aber lag etwa eine Sekunde vor der tatsächlich erfolgten

Bewegung. Daraus lässt sich schließen, dass die bewusste Entscheidung zur

Bewegung des Fingers, gemessen durch die zeitliche Selbsteinschätzung der

Proband*innen, auf das im Gehirn gemessene Bereitschaftspotenzial folgte.

»Das Gehirn der Probanden war also – wie es schien – bereits vorbereitend

aktiv geworden, bevor die Probanden ihre bewusste Entscheidung getroffen

hatten.« (Ebd.)

Libets Experimente führten zu einer hitzigen und seitdem anhaltenden

breiten Diskussion um dieMöglichkeiten und Bedingungen eines ›freienWil-

lens‹. Beteiligt sind hieran fast alle wissenschaftlichen Disziplinen, von der

Philosophie, Physiologie, Psychologie, den Kognitionswissenschaften,Neuro-

wissenschaften undMedienwissenschaften über die Pädagogik, und auch ge-

sellschaftlich-ethische Fragen hängen an der Diskussion um den freien Wil-

len.Nicht zu vergessen die Computational Neurosciences, die Cognitive Com-

putational Neurosciences, die künstliche Intelligenz und die Robotik, die hier

gesondert genannt werden, da sie zum einen für eine mathematische Beant-

wortung der Frage um freiheitliche Entscheidungen stehen und zum ande-

ren dafür verantwortlich sind, dass die Existenz des freien Willens aktuell

nicht nur aufgrund fehlender Modelle negativ beschieden wird, sondern die

Debatte um die Möglichkeit eines freien Willens auf ganz bestimmte Weise

beeinflusst ist.

Im deutschsprachigen Raum erklären in dieser Diskussion vor allem zwei

Protagonisten dem freien Willen eine deutliche Absage: Für die beiden Hirn-

https://doi.org/10.14361/9783839457566-034 - am 13.02.2026, 09:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457566-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Die Schönheit des Denkens

forscher Gerhard Roth und Wolf Singer war Libets Experiment der Beweis

dafür, dass der freie Wille ein Trugbild sei, wie Joachim Bauer zusammen-

fasst:

Das bewusste Ich bilde sich zwar ein, Entscheidungen zu fällen. Vor dem be-

wussten Ich habe aber immer schon das Gehirn entschieden, das Ich nicke

dessen Entscheidung sozusagen nur nachträglich ab. »Nicht das Ich, son-

dern das Gehirn entscheidet.« (Roth 2003) Auch Singer sah das Ich entmach-

tet, da alle Entscheidungen auf »gleichermaßen deterministischen neuro-

nalen Prozessen beruhen« (Singer 2004). Da keiner anders könne als er

(oder sie) nun mal sei, solle man »aufhören, von Freiheit zu reden.« (2015,

196)

Weder Kornhuber und Deecke noch Libet teilten die Sicht von Roth und Sin-

ger. Libet selbst interpretiert die von ihm gemessenen insgesamt 0,5 Sekun-

den nicht als Beweis gegen den freien Willen, sondern schlägt ein anderes

Verständnis des freien Willens vor: »[W]e may exert free will not by initiating

intentions but by vetoing, acceding or otherwise responding to them after

they arise.« (Zit. n. Massumi 2002, 29)

›Freier Wille‹ in Libets Experimenten bedeutet also nicht, rein intentio-

nale Absichten ›in Auftrag zu geben‹ und auszuüben, sondern dass ein Ab-

wägen bereits in den Prozessen selbst liege. Der Vorschlag Libets, den freien

Willen nicht als im luftleeren Raum gefällte Absichtsäußerung im Sinne ei-

ner Entweder-oder-Entscheidung zu verstehen, verweist auf eine historisch

gewachsene Problematik dieses Konzepts. Denn das Konzept des ›freien Wil-

lens‹ ist eingewoben in die Vorstellung von aufgeklärten und frei über sich

selbst bestimmenden politischen Subjekten, die nicht in irgendeiner Form in

Macht- oder Abhängigkeitsverhältnisse, nicht in Lohn-, Pflege- oder Sorge-

arbeit eingebunden sind, frei von Süchten, emotionalen Verstrickungen oder

Verpflichtungen sind. Der ›Wille‹ ist im Konzept des ›freien Willens‹ konkret

mit der Vorstellung verknüpft, eine freie Entscheidung fällen zu können und

immer auch eine Wahl zu haben.

Auch wenn die Kritik am Konzept des freien Willens wichtig ist, sollte

die darin enthaltene Annahme eines nicht deterministisch festgelegten Men-

schen weiter verteidigt werden. Dennoch kann es langfristig nicht um die

Rettung des Begriffs eines ›freien Willen‹ gehen, fügt er sich doch zu leicht in

die Logik eines als unabhängig gedachten, autonomen Subjekts ein, das lo-

gisch fundierte, rationale und somit als frei definierte Entscheidungen trifft.

https://doi.org/10.14361/9783839457566-034 - am 13.02.2026, 09:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457566-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 6: Wenn du denkst, du denkst nur, dass du denkst 269

Stochastische Entscheidungen, eingeschrieben in technisch regulierte

Abläufe, führen jedoch zu einer epistemischen Zwangsläufigkeit: »Die Instru-

mentelle Vernunft kann Entscheidungen treffen, aber zwischen Entscheiden

und Wählen besteht ein himmelweiter Unterschied.« (Weizenbaum 1990,

338) Die Macht, die uns intelligente Technologien versprechen, da ist sich

Weizenbaum sicher, »ist nichts, wenn sie nicht bedeutet […], zu wählen«

(ebd.), wenn wir keine Wahl haben.

4 Ausblick: Die Schönheit des Denkens

My conscious begs for time – IAMX

– Insomnia

Auf die Schwierigkeit die Forschungsbereiche der Computational Neurosci-

ence und der KI sowie Machine Learning voneinander abzugrenzen, habe ich

in diesem Buch immer wieder hingewiesen. Denn einerseits ist die Grenze

nicht klar zu ziehen, und andererseits gehen die beiden Felder nicht ineinan-

der auf. Gleichzeitig ist der Unterschied für jede*n einzelne*n Wissenschaft-

ler*in im Feld sehr bedeutungsvoll. Ist es doch diese Abgrenzung, aus der

folgt, auf welches Erklärungsmodell der Funktionsweise des Gehirns zurück-

gegriffen wird und wie sehr die als Methode entwickelten Neuronenmodelle

als epistemische Verallgemeinerungen angenommen und als Kausalerklärung

gesetzt werden.

In einem Interview wird die Spannung thematisiert, die sich aus der Ver-

wendung von Mathematik in der eigenen Forschung und der allgemeinen

Frage, ob hierdurch der Mensch als reine Entscheidungsmaschine konstru-

iert wird, ergibt:

I can see the tension, on the one hand, as a scientist I like mathematiza-

tion, because you know, it is nice and clear and we know what the models

are – and maybe they’re wrong, I mean these models are wrong, but at

least I know how they are wrong. But then the flipside is how this affects

our self-image or image of others. Does that mean, that we see people

as machines? I don’t. I think I can safely say, that I do not see or treat my

fellow human beings as machines. But I do feel that there is a tension

there. Not in myself, because I don’t feel internally confused by this, but

I do think for instance for people who see my work that they may think:

oh, that is a very reductive way of thinking about human beings. But I

https://doi.org/10.14361/9783839457566-034 - am 13.02.2026, 09:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457566-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

