3. Die intellektuelle Gottesliebe

Die intellektuelle Vernunft

Vor dem Erscheinen der nuova scienza und der neuen Ontolo-
gie, die zugleich deren Ursprung und Folge ist, befinden sich
das Sein und das Gute in der organischen Einheit der Welt.
Das Gute ist die Vollendung des Seins. Das Bose ist nichts an-
deres und kann nichts anderes sein als die Teilhabe am Nicht-
sein.

Diese Vorstellung findet sich auf mehr oder weniger ex-
plizite Weise in der gesamten Philosophie, die der Renaissance
und dem modernen Rationalismus vorangeht. Sie lasst sich in
der christlichen und der heidnischen Welt finden, in Platon
und Aristoteles, Augustinus und Thomas von Aquin. Sie wird
nur von bestimmten, zweitrangigen Stromungen verworfen,
in denen schon die spezifisch »moderne« Mentalitit vorgebil-
det ist.

Die Wirklichkeit ist im Wesentlichen heterogen. Jedes
Seiende verfiigt iiber seine Eigenheit. Jedes Ding hat seinen
naturgegebenen Platz und ist ein Schliisselelement des Univer-
sums. Es strebt nach dem eigenen Ort, der in ihm ein unwider-
stehliches Sehnen auslost. Denn er bedeutet seine Natur, sei-
nen Sinn und sein unveraufSerliches Ziel, sein ganzes Sein und
seinen ganzen Wert. Es ist notwendig, dass alles Seiende und
jedes einzelne Wesen auf ihren Platz gelangen. Wenn sie ihn
erreichen, und je nachdem in welchem Umfang sie ihn einneh-
men, verwirklichen sie ihr Ziel, und im Universum herrscht
die Ordnung der Liebe. Wenn sie ihn verlieren oder verlassen,

45

16.01.2026, 08:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

verfliichtigt, vergeht oder zerfillt die harmonische Struktur
der Welt. Der einzelne Verlust wird auf nicht wiedergutzuma-
chende Weise die Ordnung der Gesamtheit beeintrachtigen.
Nichts ist grundlos vorhanden. Weil jedes Ding iiber einen
Grund verfiigt, und in dem Mafse, wie es iiber einen solchen
verfiigt, lasst sich mit Fug und Recht behaupten, dass es etwas
ist. Wenn es diesen verliert, verliert es seinen Sinn und Da-
seinsgrund und damit seine Existenz.

Die gesamte Wirklichkeit ist im Wesentlichen heterogen
und qualitativ. Die Begriffe der Metaphysik und der Physik
besitzen einen teleologischen normativen Charakter, genau
wie die der Ethik und der Wertewissenschaften. Die »hochs-
ten« Formen der Bewegung, jene, in denen das »natiirliche
Streben« die hochste Wiirde erlangt, sind die, die zu den
»kreisformigen und gradlinigen« Bewegungen gehoren, d.h.
zu jenen der unmittelbar durch die Gottesliebe bewegten Him-
melskorper. Im Gegensatz zu den »himmlischen« Bewegungen
verfiigen die »irdischen« Bewegungen der sublunarischen
Welt {iber eine geringere, untergeordnete Qualitit. Es gibt gu-
te und bose Michte, Michte, die zur Vollendung streben und
Michte, die zur Vernichtung fiihren.

Der Sinn und die Richtung der Dinge beruhen auf der In-
tention des durch die Liebe beseelten Logos. Der Logos be-
wahrt dem Seienden das ihm eigene Wesen, gliedert sich ein
in die Hierarchie der Gattungen und Arten, wird gemaf3 seiner
natiirlichen Bestimmung definiert und beschrieben. Die Steine
fallen, sie fallen geradewegs auf ihren Platz, denn der steht
ihnen rechtmafligerweise zu. Der Mensch benutzt seine Ver-
nunft, weil sich sein natiirlicher Platz im Einzugsbereich der
Vernunft befindet. Die Funktion der Wissenschaft ist es, den
in jedem Ding implizit vorliegenden Logos zu erhellen, sein
irreduzibles Wesen, das mit seinem Schicksal und seinem
Zweck verkniipft ist. Indem sie sein Wesen offenlegt, stellt sie
jedes Ding an den ihm zugehorigen Ort, erkennt seine Funk-

46

16.01.2026, 08:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Vernunft

tion und sein Schicksal innerhalb der Ordnung des Kosmos an
und fixiert seine Bestimmung und seinen Zweck.

Das Universum ist eine organische Struktur, eine einheit-
liche Totalitit, in welcher die Teile im Dienst des Ganzen ste-
hen, und das Ganze im Dienst der Teile. Sein Gesamtsinn er-
gibt sich aus der Verkniipfung der einzelnen Bestrebungen
und Begehren, und die einzelnen Bestrebungen werden erst
sinnvoll, indem sie sich der hochsten Finheit des Ganzen zu-
wenden. Weil es eine totalitire Einheit der Wesen gibt, erhal-
ten die einzelnen Dinge die Wiirde, die ihnen die Fiille ihres
Seins iibermittelt. Weil die einzelnen Dinge tiber Wiirde und
Wert verfiigen, besitzt die Gesamtheit einen obersten, umfas-
senden Sinn. Alles steht in einem Bezugsverhiltnis zu allem.
Alles ist unersetzlich und irreduzibel. Es gibt einen Kosmos im
strengen Sinne des Wortes. Und da im Universum — uni-ver-
sum — das Sein das Gute ist, ist alles wesenhaft gut. So garan-
tiert es die Ordnung der Liebe. Allein die ungeordnete Liebe,
der wirre Trieb, ist imstande, die Welt zu verstoren. Und im
Gefolge dieser Liebe befinden sich » Auflosung«, »Scheiterng,
»Zerstreuungx.

Gegentiiber dem harmonischen Organismus, den die stiitzende
Einheit von Liebe und Logos darstellt, steht die intellektuelle
Vernunft mit ihren dringlichen Forderungen, die sie an die
Welt richtet. Das Ziel des neuen wissenschaftlichen Ideals kon-
zentriert sich auf das Ziel der reinen intellektuellen Betrach-
tung, die frei ist von jeder sentimentalen und aktiven Storung.
Ein analoger Vorsatz fand sich schon in Griechenland und
fithrte in Jonien zur Geburt des wissenschaftlichen Geistes,
der die Seele der abendldndischen Kultur ist.

Verschiedene Philosophen der Schule von Elea, der Ato-
mismus und der mathematische Pythagoreismus haben ihn
machtvoll verspiirt, und schliefSlich hat er sich in die hochste
Vollendung des aristotelischen Gottes gefliichtet. Unter dem

47

16.01.2026, 08:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

Einfluss der mathematischen Physik steigt die reine Vernunft
zur Erde nieder und nimmt ihren Platz in der Mitte der Men-
schenkultur ein.

Die Norm von Intelligenz und Wahrheit, die im Zentrum
des geistigen Lebens errichtet wird, beruht — wie die reine Ma-
thematik, die ihr als Modell dient — auf Strenge und Mafsi-
gung. »Uberstiirzung und Voreiligkeit« miissen vermieden
werden, und von der intellektuellen Tatigkeit und jedem ihrer
Schritte ist eine vollige Evidenz, Klarheit und Unterscheidung
zu verlangen, die Wirklichkeit der Dinge ist einer strengen
Analyse zu unterziehen, bis man zu einfachen Elementen ge-
langt, die sich durch einfache Griinde belegen lassen. Nur so
wird es moglich, die Dinge den rigorosen Mechanismen der
Berechnung zu erschlieflen und einem wissenschaftlichen An-
spruch zu geniigen. Gemafd dem alten pythagoreischen Vor-
satz muss der Kosmos Zahl und Maf3 unterworfen werden.
Nur das, was sich mit mathematischen Formeln berechnen
lasst, kann Anspruch erheben, wahr bzw. wirklich zu sein.

Allein die Berechnung bringt Klarheit, Unterscheidung
und mithin Evidenz. Real ist das Abwiégbare, das Messbare.
Die mensura ist ein Akt der mens. Aber nur das Homogene
lasst sich messen. Das ist eine Grundregel des Rechnens. Jede
mathematische Aufgabe verlangt die Homogenitit der Daten.
Die Anhaufung heterogener Wirklichkeiten — Stiihle, Blumen,
Biicher ... — wird niemals eine Summe ergeben. Die sogenann-
ten Berechnungen mit konkreten Zahlen sind tatsdchlich eine
Fiktion. Wir gehen davon aus, dass die Dinge, mit denen wir
uns befassen, gleich sind, weil wir uns tiber ihre Unterschiede
hinwegsetzen. In Wirklichkeit arbeiten wir nicht mit konkre-
ten Dingen, sondern mit Einheiten, die einer weniger radika-
len Abstraktion unterliegen. Wir konnen Stiihle, Blumen, Bii-
cher ... zihlen, weil wir annehmen, dass alle Blumen, alle
Stiihle, alle Biicher gleich sind. Aber in der konkreten Wirk-
lichkeit sind sie das nicht. Nur weil sie verschieden sind, kon-

48



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Vernunft

nen wir behaupten, dass es mehrere sind. Thre Vielheit ver-
schmilzt mit ihrer Individualitit. Um die Rechnung durch-
zufiithren, sehen wir davon ab, dass sie verschieden sind, und
machen einige daraus, d.h. Einheiten. Jeder Unterschied — in
Farbe, Grofle, Perspektive ... — wiirde sie diversifizieren und
damit heterogen machen, also inkommensurabel. Jede Quali-
tit ist grundsatzlich irrational.

Die Homogenitit ist eine Forderung der Vernunft. Sie ist
die unweigerliche Folge der konsequenten Anwendung des
Prinzips der Identitdt und des Widerspruchs. Jede Heterogeni-
tat ist widerspriichlich. Nur die Methoden der analytischen
Geometrie machen es moglich, mit Klarheit und Prazision
tiber Zahlen oder bestimmte Figuren nachzudenken. Um die
Welt iiber die Klarheit des Verstandes zu erfassen, muss sie
notwendigerweise in ihrem Kern iiber eine mathematische
oder quasi-mathematische Struktur verfiigen. Die physische
Welt ist Ausdehnung und Bewegung innerhalb der Ausdeh-
nung. Und die Bewegung — die einzige rationale Wirklichkeit
— beschrinkt sich auf den relativen Ortswechsel.

Die Wirklichkeit ist identisch und gleichgiiltig, d.h., sie
ist an nichts interessiert, weder am »Hohen« noch »Nied-
rigen«, weder an der Bewegung noch der Ruhe. Da es keine
verschiedenen oder bevorzugten Orte gibt, bzw. geben kann,
sind die Bewegung und die Ruhe gleichgiiltig und relativ. Das
ist das Prinzip der Ruhe und Relativitdit. Was sich bewegt,
bleibt in Bewegung, solange es nicht behindert wird. Was ruht,
verhalt in dieser Ruhestellung, solange es nicht beunruhigt
wird. Bewegung und Ruhe sind schlussendlich identisch und
austauschbar. Der Grundsatz der Bewegungslosigkeit ergibt
sich notwendigerweise aus dem Postulat der universellen In-
differenz.

Der Wechsel ist radikal und entscheidend. In einer Welt
heterogener, tiber einen eigenen Sinn und eine eigene Funk-
tion verfiigender Eigenschaften ist alles personlich und un-

49



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

tibertragbar. Die Individuen befinden sich im Dienst einer Idee,
die sie einordnet und ihnen eine universelle Bedeutung ver-
leiht. Aber die universellen Gesetze — Arten, Gattungen, For-
men ... — sind Formen und Gesetze individueller Wirklichkei-
ten. Auch die grofsen Abteilungen der Wirklichkeit besitzen
verkniipft mit ihrer universellen Wirklichkeit ein Profil und
eine personliche Physiognomie. Jede hierarchisch organisierte
Gruppe ist ebenfalls in gewissem Sinne eine Person. In der
identischen Welt der mathematischen Physik ist alles grund-
satzlich austauschbar. Alles besitzt denselben Wert, und da
nichts iiber einen eigenen Wert verfiigt, hat im Grund nichts
einen Wert. Alles ist gleichgiiltig.

Auf eine Welt, in der alles »interessant« war, folgt eine
Welt, in der alles »gleichgiiltig« ist. Das, was nicht so ist, was
tiber besondere Unterschiede, Antriebe oder Anziehungspunk-
te verfiigt, kann nur eine fliichtige und illusorische Erschei-
nung, eine Illusion oder ein Blendwerk sein. So schreibt es die
wissenschaftliche Forderung nach universeller Intelligibilitdt
vor. Das alte und mittelalterliche Universum und seine person-
lichen organischen Strukturen verbergen eine uniforme iden-
tische Welt: Die Welt der wahren Wirklichkeit — Atome, Wir-
bel, Materie, Energie ... Die antike Polychromie verdeckt
einen grauen stillen Untergrund. Alle Orte sind gleich. Alle
Bewegungen — natiirlicher oder geistiger Art — sind gleichgiil-
tig. Eine einzige Substanz bildet die wahre tiefe Wirklichkeit.

Hinsichtlich der Fortschritte der neuen Wissenschaft —
Kopernikus, Galileo, Descartes, Huygens, Newton ... — besitzt
die neue Auffassung alle Merkmale einer evidenten Wahrheit.

50



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Drei Forderungen

Drei Forderungen

Und nicht nur das. Wichtige Uberlegungen ontologischer und
theologischer Art geben ihr einen starken Riickhalt. Eine alte
Idee mit tiefen geschichtlichen, christlichen und hellenischen
Waurzeln — Augustinus, Plotin ... — findet Eingang in die neue
Geisteshaltung, passt sie an, entwickelt sie und ist Ausgangs-
punkt fir die groflen rationalistischen Metaphysiken des 17.
und 18. Jahrhunderts. Von alters her war man der Ansicht,
dass sich nichts erklaren oder begreifen lasse, ohne den Bezug
auf die Einheit. Damit etwas Sinn bekommt, muss es in Bezie-
hung zur kosmischen Einheit gesetzt werden. Insofern be-
schrankt sich das Zeitliche auf das Ewige und verschwinden
die Antinomien, die das Ergebnis der fliichtigen widerspriich-
lichen Erfahrung sind. Jeder in die Unendlichkeit gestellte Wi-
derspruch fiihrt uns zur ungeteilten Einheit. Um das in der
Erfahrung implizite Sein zu erreichen, ist es notwendig, seine
zeitliche Vielheit auf das von ihm angekiindigte Unendliche zu
projizieren. In diesem befindet sich die Wurzel seines wahr-
haftigen Seins. Jede Begrenzung ist Verneinung. Es ist nicht
moglich, eine Teilwirklichkeit rational zu denken, denn als sol-
che ist sie widerspriichlich: Im Hinblick auf die Totalitdt ver-
liert sie ihre Legitimitdt und erlangt ihren vollen Sinn (Cusa-
nus).

Diese zuvor eng an die organische Vorstellung vom Uni-
versum gebundene Idee verwandelt sich plotzlich in das
machtvollste Werkzeug ihrer vollstindigen Zerstorung. Dazu
reicht es, wenn man von der sogenannten Analogie und Aqui-
vozitit des Seins zur Idee vom univoken Sein tibergeht, fiir die
das Sein nichts anderes als reines Sein ist. Die traditionellen,
»transzendenten Begriffe« verengen sich auf einen einzigen.
Dieser Wandel, fiir den die mathematische Physik Ausgangs-
punkt und Folge ist, ist der Schliissel fiir die spezifisch »moder-
ne« Geisteshaltung, und die Wurzel ihrer Fruchtbarkeit und

51



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

Richtungslosigkeit. Drei Forderungen begriinden sie: eine
physische, eine ontologische und eine theologische. Die Physik
fordert Homogenitit und Indifferenz — Ruhe, Bestandigkeit —;
die Ontologie hilt den Gedanken verschiedener unabhangiger
Wesen fiir widerspriichlich und daher unmoglich; die Theo-
logie verwirft eine Wirklichkeit, die die Gottheit transzendiert.

In der Tat ist es nicht moglich, mehr als eine Substanz
rational zu denken. Die Substanz ist grundsétzlich das, was in
sich und durch sich existiert. Demnach ist jede Teilwirklichkeit
in einer anderen enthalten, an der sie hangt und von der sie
abhingt; deshalb lasst sich von ihr nicht behaupten, dass sie
in sich und durch sich selbst existiert, noch dass sie in Wirk-
lichkeit und Wahrheit tiberhaupt existiert. Sie ist keine wahre
Wirklichkeit. Die Substanz lasst keine Zweiheit oder Vielheit
zu. Jede Teilwirklichkeit ist grundsatzlich in einer Gesamt-
wirklichkeit enthalten. Alles Relative ist von etwas und damit
letztendlich von allem abhingig. Gezwungenermafsen muss
daher die wahrhaftige Wirklichkeit das Eine sein, und da sie
es sein muss — so verlangt es zwingend die Vernunft —, ist sie
es.

Vom theologischen Standpunkt aus betrachtet ist Gott die
oberste Wirklichkeit und folglich die hochste Vollendung und
hochste Gewalt. Von einem Sein lasst sich nur behaupten, dass
es wahrhaftig und wirklich ist, wenn es als umfassendes Sein
vorliegt. Daher ist es notig, die christliche — und sogar neupla-
tonische — Auffassung zu verwerfen, dergemafs die Welt im
Vergleich zu Gott heterogen ist und einen unvollkommenen
und minderwertigen Zustand darstellt. Eine Welt auSerhalb
von Gott, wiirdelos und unfertig, wére in Wirklichkeit eine
Welt auflerhalb des Seins, d.h. ein Nichtsein, und als solches
wiirde sie das Sein beschranken und zerstoren. Oder sie befan-
de sich in Gott und in diesem Fall wire Gott gewisse Aspekte
betreffend etwas Unvollendetes — hinsichtlich seiner Macht,
Weisheit, Gerechtigkeit, Giite ... —, oder aber sie lige aufSer-

52



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Drei Forderungen

halb von Gott und wiirde solchermaflen Gott eine Grenze set-
zen. Und ein begrenzter Gott ist definitionsgemafs kein Gott.

Es ist unmoglich, dass Gott die Wirklichkeit mit etwas
teilt, das ihm fremd ist. Genauso unmoglich ist es, zu behaup-
ten, dass etwas auflerhalb von Gott bestehen kann, ohne damit
eo ipso Gott zu verneinen. Folglich ist die Welt entweder voll-
endet, fertig und erscheint als eine unabdingbare Notwendig-
keit der Wesenheit Gottes, oder aber sie ist unvollendet, hete-
rogen und beschrinkt, und in diesem Fall befindet sie sich
auflerhalb von Gott, begrenzt Gott und zerstort ihn. Entweder
beinhaltet Gott die Welt als Teil seiner gesamten Wesenheit
oder die Welt zerstort Gott.

Aus metaphysischen und theologischen Griinden, oder
einfach aufgrund der konsequenten Anwendung des onto-
logischen Prinzips von der Einheit des Seins, sehen wir uns
gezwungen, eine einzige homogene Wirklichkeit vorauszuset-
zen, wie sie auch die moderne Physik und ihre mathemati-
schen Hilfsmittel fiir ihren begrenzten Horizont verlangt.
Das unbewegte Sein — der Gott Aristoteles” — verwandelt sich
in eine einzige metaphysische Wirklichkeit, in die einzige Sub-
stanz des Universums. Allein wenn man die Dinge »aus dem
Blickwinkel der Ewigkeit« betrachtet, kann man in ihnen et-
was sehen, das sie auf ewig an das Sein bindet. Die unmittel-
bare Wirklichkeit verindert und verwandelt sich, weist ver-
gangliche Merkmale und Eigenschaften auf, und ihre eigene
Verginglichkeit zeigt diese in ihrer Abhingigkeit von etwas,
das nicht an ihr teilhat. Und da es nur eine Wirklichkeit gibt
und geben kann und nichts aufSerhalb ihrer denkbar ist, wird
klar, dass diese unendliche, absolute und ewige Wirklichkeit
das Einzige ist, das wahrhaftig Gott genannt werden kann.

53

16.01.2026, 08:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

Die anthropomorphische lllusion

Sobald einmal die vollendete Einheit des Seins durch die Not-
wendigkeiten der Wissenschaft und die Imperative der Ver-
nunft festgelegt ist, erfahrt die gesamte Wirklichkeit des Kos-
mos eine tiefgreifende Spaltung. Diese widerspriichliche
Konsequenz ist die Quelle schwierigster Probleme. Auf der
einen Seite ist die physische Wirklichkeit — und ihre ontologi-
sche Wirklichkeit ist eine Eigenschaft, ein Aspekt unter vielen.
In ihr, die rational, unbewegt und identisch ist, findet sich das
ganze Sein und die Fiille des Seins. Sie ist vollkommen und
ewig, natiirlich und gottlich. Auf der anderen Seite ist die
scheinbare Wirklichkeit der Eigenschaften und Werte ange-
fiillt mit Begehren und Wiinschen, Angsten und Hoffnungen,
Liebe und Hass. Sie ist subjektiv und fiktiv, fliichtig und spek-
tral, eine oberflachliche Erscheinung, anhand der die Substanz
sich zeigt und spiegelt. Niemals zuvor ist der Gegensatz so
deutlich zutage getreten. Schein und Wirklichkeit stofSen
plotzlich aufeinander. Die pulsierende Wirklichkeit des Lebens
wird ihrer grofSten Sehnsiichte beraubt.

Angesichts dieser Dualitdt gibt es keine andere Losung,
als die zweite an die erste zu binden und vermittels geometri-
scher Argumente den Mechanismus ihrer mannigfaltigen Ver-
breitung aufzuzeigen. Da das Leben und die Welt, in der es
ablduft, sich den Imperativen der Vernunft widersetzen, muss
die Wurzel der Illusion erklart und der Trug in Wahrheit um-
gewandelt werden. Spinoza liefert uns das vollendete Modell
dieser Art von Erklarungen, die schon in der hellenischen An-
tike, z. B. bei Xenophanes, in Ansitzen vorhanden sind. In sei-
ner Lehre findet sich das Schema aller nachfolgenden Theo-
rien, von den franzdsischen Moralisten bis Freud. Das
menschliche Bewusstsein ist nicht auf die intellektuelle Tatig-
keit beschrankt. Daneben ist es auch an einer Reihe von Ge-
fithls- und Triebtatigkeiten beteiligt. Das Leben ist neben der

54



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die anthropomorphische lllusion

Kontemplation vor allem Aktion. Und die Aktion verwirklicht
sich anhand einer Reihe von Impulsen, Trieben, Vorsitzen,
Zwecken und Zielen. Somit enthiillt uns die Klarheit des Intel-
lekts die Wahrheit. Die Sorgen des tiglichen Lebens verdecken
und verdunkeln diese Wahrheit. Das Gefiihl und die Leiden-
schaft miissen der Klarheit des Intellekts unterstellt werden,
die Seelenregungen miissen einer rationalen Priifung unter-
worfen und damit wie Zahlen, Figuren und Flachen behandelt
werden, und das ganze Universum muss geméfs einer mathe-
matischen Ordnung aus Thesen, Lehrsdtzen und Folgeschliis-
sen hergeleitet werden.

Bei dieser Vorgehensweise wird uns rasch klar, dass das
qualitative organische Universum, das im unmittelbaren Le-
ben sichtbar wird und in dem die zwei grofien klassischen
Liebesauffassungen ihre Bedeutung erlangen, nichts anderes
als eine anthropomorphische Deutung vorstellt und deshalb
falsch ist. Der Mensch projiziert auf das Universum das ganze
Sammelsurium seiner subjektiven Begierden, personifiziert
die Wirklichkeit und schreibt ihr Tendenzen und Zielsetzun-
gen zu, die sich ausschliefSlich in der menschlichen Wirklich-
keit finden.

So verleiht der Mensch dem Universum eine menschen-
gleiche Natur. Indem er im Universum Dinge sieht, die einem
Zweck dienen — die Augen befihigen zum Sehen, die Zihne
dienen dem BeifSen ... —, folgert er, dass in der Natur nichts
grundlos geschieht und dass letztendlich alles dem eigenen
Vorteil gereicht. Alles steht im Dienst des Menschen. Unniitz
und schédlich ist, was ihm nicht forderlich ist oder sogar ent-
gegensteht. Daher die Bedeutung der Vorsehung. Wenn die
Dinge Mittel zum Zweck sind und damit eigentlich mensch-
lichen Zwecken dienen, konnen sie nicht aus sich selbst heraus
bestehen, noch aufgrund eigener Wirksamkeit hervorgekom-
men sein. Sie benotigen Fithrer und Forderer, die mit einer
dem Menschen vergleichbaren Intelligenz und Freiheit aus-

55



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

gestattet sind. Die Gotter oder der Gott der traditionellen Re-
ligionen stellt sich in den Dienst des Menschen. Das jedoch tun
sie nicht umsonst. Im Gegenzug erhalten sie seine bedin-
gungslose Ergebenheit und glithende Anbetung. Das Blend-
werk der Welt wird von Gott zum Vorteil des Menschen ge-
lenkt, und dieser benutzt es fiir eigene Zwecke und zur
Befriedigung seiner »blinden Wiinsche und unersittlichen
Gier« (Spinoza).

Wahr ist, dass wir in der Natur auf nutzlose und sogar
schidliche Dinge treffen, wie z. B. Krankheiten, Unwetter und
Erdbeben. Das ist indes nicht wichtig. Es handelt sich hierbei
um Folgeerscheinungen des gottlichen Zorns, den die mensch-
lichen Beleidigungen ausgelost haben. Und trotz der erfah-
rungsgemifs unzahligen Fille, bei denen gliickliche Begeben-
heiten unterschiedslos die Frommen und Unfrommen treffen,
bleibt das Vorurteil unversehrt bestehen. Gottes Pldne tiber-
steigen unsere Begrenztheit und Unwissenheit. Der Mensch
hilt lieber an seiner Unwissenheit fest, als seinen Traum auf-
zugeben und in der Klarheit der Vernunft das wahre Antlitz
der Wirklichkeit zu suchen.

Die Unwissenheit um diese Wahrheit ist begleitet von
den schwerwiegendsten Irrtiimern, was das Problem der Per-
fektion und Imperfektion anbelangt, die Folgen und Ursachen,
das Gute und Bose. So wird z.B. behauptet, dass nichts gut
oder bose ist, es sei denn, es ist Gottes Plan oder Ausdruck sei-
nes freien Willens. Das wiirde aber bedeuten, dass die gottliche
Herrlichkeit launisch und verdnderlich wire und Gott selbst
eine beschrinkte mangelhafte Wirklichkeit. Hinzu kommt,
dass in diesem Fall die Weltwirklichkeit anders aussehen konn-
te, als sie tatsdchlich ist, und so, wie sie sich von Gott auf eine
bestimmte Weise ableitet, hitte sie ebenso gut verschieden
ausfallen konnen, wenn das seine absolute und allmichtige
Freiheit verfiigt hétte. Daraus folgt, dass es in Gott etwas rein
Virtuelles und Mogliches gibt, eine Begrenztheit oder Imper-

56



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die anthropomorphische lllusion

fektion des Seins. Ein dhnlicher Irrtum wird begangen, wenn
man behauptet, dass Gott vermoge der Gnade und mit Blick
auf einen Zweck auf die Welt einwirkt, also mit dem Ziel, das
Gute und die Rettung der Dinge zu erreichen, und, schluss-
endlich, das eigene Wohl. Diese Behauptung leugnet erneut
das wahre Wesen Gottes. Ein ziel- oder zweckgerichtetes Han-
deln, also auf ein Gut hin, das man nicht besitzt, bedeutet of-
fensichtlich, dass einem etwas fehlt und man auflerhalb seiner
selbst etwas Besseres sieht, das zu erlangen moglich ist. Wenn
Gott auf einen Zweck hin handelt, heif3t das, dass er etwas er-
strebt, woran es ihm mangelt, und er demnach auf irgendeine
Weise machtlos, unvollkommen und unzulinglich ist. Das
aber ist eindeutig die unverhohlenste und offenkundigste Ver-
neinung Gottes.

Tatsachlich sind die Dinge, wie sie sind, aufgrund ihrer
totalen Notwendigkeit und Vollkommenheit; sie konnten von
Gott weder auf eine andere Weise noch in einer anderen Ord-
nung hergestellt werden, als in der Weise und Ordnung, wie
sie erzeugt wurden. Sie wurden mit hochster Vollkommenheit
erschaffen, weil sie notwendigerweise einer bestimmten Natur
entsprungen sind und innerhalb eines im hochsten Grad voll-
endeten Ganzen.

Um die Wirklichkeit akzeptieren zu konnen, miissen wir
die menschliche Perspektive aufgeben und den Standpunkt der
Natur und Gottes einnehmen, auf unseren ganzen Anthropo-
morphismus verzichten und die Dinge objektiv, uneigenniitzig
und unpersonlich betrachten. Dann erst wird uns die mensch-
liche Wirklichkeit als ein Einzelfall der Gesetze erscheinen, die
das Weltall insgesamt lenken. Entsprechend wiirde uns klar,
dass es nicht nur absurd ist, die Vorsitze, die unser person-
liches Leben scheinbar leiten, auf das Universum anzuwenden,
sondern ebenfalls, dass sogar die Funktion des Universums in
diesem Leben ganz oberfldchlich ist und Frucht einer Tdu-
schung.

57

16.01.2026, 08:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

Die Tauschung riihrt daher, dass der Mensch sich seiner
Handlungen zwar bewusst ist, nicht aber der Antriebsgriinde,
die ihnen vorausgehen. Er kennt sein Verlangen, seine Wiin-
sche und Begierden, sein Wollen. Er folgt ihnen oder wider-
steht ihnen. Und je nachdem sind die Folgen Freude oder Leid,
Ruhm oder Strafe. Doch kennt er nicht die Griinde, die dahin-
ter stehen, und diese Unwissenheit ldsst ihn glauben, dass es
keine Griinde dafiir gibt. Daher der absurde Glaube an die Be-
fahigung des Menschen, aus freiem Willen eine zweckorien-
tierte Entscheidung zu féllen. Aus der Tatsache, dass die Wiin-
sche und Begierden zur Befriedigung der Bediirfnisse
gereichen, folgt, dass wir diesen gemifs handeln und dass der
Zweck die Handlung bestimmt. Damit aber wird die natiirliche
Ordnung umgekehrt und die kausale Verbindung verworfen.
Tatsachlich existiert nichts ohne einen bestimmten Grund,
nichts, das nicht notwendigerweise auf etwas folgt, und aus
dem sich nicht wiederum etwas anderes notwendigerweise ab-
leitet. Wenn der Mensch iiber die Griinde Bescheid wiisste, si-
he er deutlich, dass seine Wiinsche und Begierden und die Be-
diirfnisse, die sie befriedigen, notwendigerweise von mehr
oder weniger komplexen, aber vollig einsichtigen Griinden ab-
hingen. Die Zwecke, die sein Streben zu leiten scheinen, sind
das Ergebnis realer, aber unbekannter Ursachen. Unser Unwis-
sen berechtigt uns nicht dazu, sie zu verneinen. Die Funktion
der Philosophie und Wissenschaft ist es, das Geheimnis zu liif-
ten, die Ursachen offenzulegen und die Tauschung zu entlar-
ven. Damit wird der Traum von einem Zweck und der ihn be-
gleitenden Wirkungen zerschlagen und deutlich tritt das
Universum — und darin selbstverstandlich der Mensch — zum
Vorschein sowie die ewigen Gesetze, die gleichmiitig seinen
kausalen Lauf bestimmen. Die Fata Morgana des Zwecks, das
Resultat des begrenzten Wissens, also der Unwissenheit, lasst
sich nur durch eine umfassende rationale Erkenntnis zersts-
ren. Anhand des uneingeschrinkten Vernunftgebrauchs ge-

58

16.01.2026, 08:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die héchste Einheit

langen wir {iber die Grenzen des menschlichen Blickpunkts hi-
naus und nehmen den Blickpunkt der Ewigkeit ein, d.h. den
Blickpunkt Gottes und des Universums.

Die hochste Einheit

Wenn das stimmt — und alles deutet darauf hin, da es sowohl
die mathematische Physik als auch tibereinstimmend Ontolo-
gie und Theologie bestitigen —, ist der Kosmos insgesamt
sinnlos und das menschliche Leben mit all seinen Beschafti-
gungen und Begierden, Leidenschaften und Abneigungen wa-
re nichts weiter als eine Fiktion. Die Natur ist unseren Wiin-
schen gegeniiber gleichgiiltig. Das ganze Leben verliert seine
transzendente Bedeutung. Weil alles an der Vollkommenheit
des Seins teilhat und auf seine Art perfekt ist, lasst sich in
Wabhrheit nicht von niedrigen oder hoheren Wirklichkeiten
sprechen. Nichts ist besser oder schlechter, weder ist die Freude
besser als der Schmerz, noch das Schone besser als das Hiss-
liche oder das »Gute« als das »Bose«.

Nichtsdestotrotz erscheint die Liebe weiterhin als die
hochste Strahlung des menschlichen Lebens, indes auf eine
vollkommen neue Weise. Sie ist schon nicht mehr sehnstichti-
ges Delirium, noch demiitig kniende Zuneigung. Nach dem
Gesagten ist es schon nicht mehr moglich, dass sich die hochste
Wiirde in etwas befindet, das, unmittelbar oder entfernt, mit
den dem Gefiihlsleben oder Emotionen eigenen Bewegungen
etwas zu tun hat.

Es ist leicht einzusehen, dass die Liebe in ihren traditio-
nellen Formen ihren Sinn verliert oder einen untergeordneten,
untertanigen Sinn erlangt. Mit dem modernen Rationalismus
steigt der aristotelische Gott auf die Erde herab und die Welt
wird so gleichmiitig wie Gott. Die Wirklichkeit hort auf, ein
dauerhaftes Streben zu sein und verwandelt sich in ewige Ge-

59

16.01.2026, 08:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

genwart. Das Gefiihlsleben ist nichts weiter als eine wirre Pha-
se, ein liickenhaftes dunkles Wissen, das durch die Verstandes-
arbeit erhellt werden soll. Weder in ihm noch in den Werten
oder Zielsetzungen, der Barmherzigkeit oder Gnade gibt es et-
was Irreduzibles, es ist nur mehr das wirre Erscheinungsbild
der Wirklichkeit, das uns offenbart. Die rationale Welt ist das
Ergebnis der Vorstellung.

Man darf hingegen nicht vergessen, dass es die Perfektion
gibt, und zwar ist sie das vollkommene Sein. Was ohne Be-
schrankungen fiir die Vollkommenheit des hochsten Seins gilt,
umfasst selbstverstindlich auch jedes einzelne der begrenzten
Wesen in seinem Bereich. In jedem dieser Wesen ist die Voll-
kommenbheit nichts anderes als eine Selbstbestatigung. Daher
der stoische Begriff von einem tatigen und einem leidenden
Prinzip. Aktiv und deshalb vollkommen ist ein Seiendes, das
sich in seinem Sein bestitigt. Passiv und letztendlich unvoll-
kommen ist, was beeinflusst, geformt, nachgemacht und durch
die Tatigkeit duferer, seiner eigenen Wesenheit fremder Ein-
fliisse beschriankt wird. Je grofler die Selbstbestitigung, umso
grofler die Vollkommenheit. Je grofier die Leidensfahigkeit,
umso grofer der Mangel. Die Grenze der Leidensfahigkeit ist
die Selbstzerstorung.

Ubertrigt man diese Lehre auf die wesenhaft rationale,
menschliche Natur, wird deutlich, dass im Menschen alles das
Leidensfahigkeit ist, was die Grenzen der Vernunft tiberschrei-
tet. Der Mensch ist nur tétig, solange er sich bedingungslos der
Ausiibung seiner Verstandesarbeit hingibt, d.h. der Erkennt-
nis der Natur der Dinge anhand von klaren, differenzierten
und angemessenen Gedanken. Auf diese Weise bestitigt er
sich selbst und néhert sich der Vollendung des Seins. Das un-
angemessene dunkle Wissen ist vornehmlich Passion und da-
her Begrenztheit und Knechtschaft. Allein in der Verstandes-
tatigkeit lassen sich das Gute, die reine Freude, die
Frommigkeit und die Freiheit finden.

60



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die héchste Einheit

In diesem Punkt bekommen die alten wirren Begriffe von
Freiheit und Zweck eine neue Bedeutung; und die Antinomien
von Finalitdt und Kausalitdt, Freiheit und Notwendigkeit las-
sen sich endgiiltig tiberwinden. Die scheinbar widerspriich-
lichen Begriffe von Selbstliebe und Hingabe, Stolz und Demut,
Seelenstiarke und Edelmut werden zur ungeteilten Einheit
einer einzigen hochsten Aussage.

Da das universale und notwendige Gesetz der Vernunft
das Richtmafl des Menschen darstellt, gibt es fiir den Men-
schen Freiheit und Selbststandigkeit tatsichlich nur vermittels
der Unterwerfung unter das eigene Gesetz. Die Freiheit ist
Autonomie — Befreiung und Lauterung der Leidenschaften.

Das Ziel des Menschen ist sein eigenes Wohl. Das dem
Menschen eigene Wohl ist die Bestitigung seiner rationalen
Natur. Aber die Vernunft verlangt die Erklarung der Welt an-
hand der Klarheit des Intellekts, und zur intellektuellen Klar-
heit gelangt man nur iiber die Verkiirzung der Dinge auf ihre
wahren Ursachen und tiber die Kausalreihe zum Urgrund, von
dem sie sich ableiten, und der ihr ganzes Sein ausmacht. Der
Mensch erreicht sein eigentliches Ziel erst, wenn er den ober-
flichlichen Finalismus der Vorstellung durch verniinftige
Griinde ersetzen lernt. Die Zweckbestimmtheit des Menschen
fallt mit der kausalen Notwendigkeit zusammen.

Die Selbstbestitigung, die beim Menschen, wie in allem,
die hochste Vollkommenheit darstellt, ist nichts anderes als
die Ausiibung der freien und notwendigen Verstandesarbeit.
In dieser liegt seine Mitte, sein Wohl und sein Ziel. Die
Selbstbestitigung, die Animositas — Konkordanz und Uber-
windung der tierischen Lust anhand der Autonomie und ra-
tionalen Wiirde, Selbstachtung, Selbstliebe und Stolz —, be-
steht im Erkennen der Ursachen. Und Erkennen ist
Objektivitdt, bedingungslose Hingabe an den Gegenstand,
reine uneigenniitzige Spekulation. In der Selbstbestitigung
ist demnach die Selbstaufgabe inbegriffen, die Aufgabe der

61



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

individuellen Launen und Unterschiede, des parteiischen Ego-
ismus jeder Art, der Eigenwilligkeit oder subjektiven Willkiir.
Sich selbst bestitigen bedeutet, sich den Dingen iiber den In-
tellekt hingeben, sie in ihrem eigenstindigen und objektiven
Sein verstehen, in ihnen und durch sie, in der Vernunft und
durch die Vernunft zu leben. Seelenstirke und Edelmut be-
kdmpfen einander nicht, im Gegenteil, beide vereinen sich in
der Einheit eines selben Wesens. Die wahrhaftige Stirke des
Menschen ist sein Edelmut.

So ist die Liebe, die intellektuelle Liebe Gottes. Uber den
Intellekt identifiziert sich der Mensch mit der Vernunft, die
das Sein der Dinge und das Wesen Gottes ist. Durch die tatige
Liebe — durch die Hingabe des eigenen Seins und die univer-
selle Erkenntnis — erlangt er die hochste Frommigkeit, besta-
tigt er seine Freiheit und sein Schicksal und hat teil an der
hochsten kosmischen Einheit.

Die Liebe ist nichts anderes als die Bestatigung der Ver-
nunft. Fiir den Menschen — das verniinftige Wesen — bedeutet
Selbstbestitigung die Bestitigung seiner selbst im Intellekt.
Die Tendenz des Seienden, sich im Sein zu bestatigen, wird in
der bedingungslosen Hingabe an die Vernunft, die uns defi-
niert, deutlich. Sich bestatigen heif3t, sich selbst leugnen, die
eigene, empirische und fliichtige Individualitit verneinen und
sich in der Universalitit des Intellekts bestitigen. Die Ver-
nunfttatigkeit 16st das Individuelle, Besondere und Zufallige
im Menschen und in den Dingen auf, und in ihrem Licht of-
fenbart sich das wahre Antlitz Gottes — Deus sive natura. Die
Liebe ist die intellektuelle Tatigkeit.

62



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ubergang zum Naturalismus

Ubergang zum Naturalismus

Auf dem Hohepunkt der Kultur des Mittelalters — bei Thomas
von Aquin und Dante — verbinden sich die beiden grofSen, klas-
sischen Liebestheorien (pagane und christliche Liebe) in einer
poetischen, theologischen und metaphysischen Synthese, die
zugleich ihren Klimax und einsetzenden Verfall kennzeichnet.
Da der Rationalismus sie solchermaflen verquickt vorfindet,
hat er keinerlei Veranlassung, ihre jeweils besonderen und
spezifischen Wurzeln anzugreifen. Es gentigt ihm, ihre ge-
meinsame, organische, finalistische und qualitative Wurzel zu
untergraben. Mit den groflen Synthesen des 13. Jahrhunderts
stiirzen beide Liebestheorien zur gleichen Zeit. Und ihr Fall ist
in ihrer Gemeinsamkeit und durch diese begriindet. Auf unter-
schiedliche und sogar gegensitzliche Art verfolgen beide das
Ziel, die menschliche Natur zu erhohen und ihr Wiirde zu ver-
leihen. Dazu brauchen und fordern sie den dialektischen Wett-
bewerb von Hoch und Niedrig, Gering und Ausgezeichnet,
Himmel und Erde, Siinde und Erlsung, Tod und Auferste-
hung. Das Zeitliche strebt nach dem Ewigen und hat daran teil,
das Ewige offenbart sich und leuchtet im Zeitlichen. In der
einen wie der anderen Theorie wird die Geschichte der Welt
auf eine Geschichte der Liebe verkiirzt.

Mit der rationalistischen Kritik wird alles auf ein und das-
selbe verkiirzt. Der Abgrund zwischen Idee und Wirklichkeit,
Wissen und Gegenwart wird aufgefiillt. Die Ausdehnung und
die Bewegung in der Ausdehnung, deren rigorose Disziplin
ihre perfekte Intelligibilitdt enthiillt, ist ein Aspekt der gott-
lichen Wirklichkeit. Die nach dem Vorbild der Mathematik
konzipierte Metaphysik ist die reinste und vollkommenste Zu-
wendung zu Gott (Malebranche). Das Streben nach der ratio-
nalen Einheit erreicht seinen Hohepunkt mit den grofSen Sys-
temen Spinozas und Leibniz’. Gott ist nicht Autor seiner
eigenen Erkenntnis. Die Ideen herrschen iiber die Gottheit.

63



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

Gott erschafft die Welt, indem er rechnet. Gott ist der oberste
Mathematiker. So, wie Gott die Welt berechnet hat, so ist sie.
Die Welt ist nicht das Werk der Gottesliebe, sondern Kalkiil
des gottlichen Verstandes (Leibniz).

Dennoch bewahrt die Welt, die in den grofSen rationalis-
tischen Systemen zum Vorschein kommt, weiterhin den Glanz
und die Wiirde der alten metaphysischen und religiosen Tradi-
tionen, und jene fithren diese sogar noch in gewisser Weise zu
ihrem letzten Hohepunkt, da sie alles zur hochsten Wiirde er-
heben. Nicht das Hervorragende verschwindet, wohl aber das
Minderwertige. Alles ist ohne Unterschied vollkommen in sei-
ner Art. Der Mensch wird mit der Wiirde ausgestattet, die von
alters her der Engelsnatur vorbehalten war. Das ist das Ergeb-
nis der »intellektuellen Gottesliebe« Spinozas und des radika-
len Optimismus, der sich aus dem System der »prastabilierten
Harmonie« ableitet. In Spinozas Ethik z.B., die nach Art der
Geometrie (more geometrico) verkettet, zugleich strebend
und zuriickhaltend, gleichmiitig und glithend ist, atmet alles
die gottliche Gnade.

Aber es ist trotzdem nur ein Schritt von der Gleichset-
zung des Ganzen mit dem Hochsten zur Gleichsetzung des
Ganzen mit dem Niedrigsten. Wenn alles im Grunde mit sich
selbst identisch ist, reicht es aus, den Schwerpunkt und die Per-
spektive zu wechseln, und vor allem die emotionale Haltung,
um vom Ganzen zum Nichts zu wechseln.

Der aus der Beriihrung des griechischen Menschen mit
den geheimsten Anforderungen der christlichen Spiritualitit
hervorgegangene moderne Idealismus scheidet sich in zwei
verschiedene und grofstenteils entgegengesetzte Stromungen.
Schon im Augustinismus, der einen Grofteil der christlichen
Weltvorstellung prigt, lassen sich unschwer zwei stiandig pra-
sente und im Ubergang begriffene Tendenzen ausmachen, die
kaum zu vereinbaren sind: die Erfahrung der religiosen Wahr-
heiten, die zu den Vorstellungen der grofSen Mystiker und Pas-

64

16.01.2026, 08:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ubergang zum Naturalismus

cal fithren, und die neuplatonische Lehre von den rationalen
Wahrheiten, die in Descartes und den rationalistischen Onto-
logismus miindet. Dieser, von Goethe weiterentwickelte Onto-
logismus fiihrt seinerseits zu den grofsen Synthesen der Phi-
losophie und der romantischen Kultur — dafiir gentigte es,
seinen dialektischen Elementen den nétigen Dynamismus zu
vermitteln — und steuert geradewegs auf die Probleme zu, die
den Gegenstand des zweiten Teils unserer Arbeit vorstellen.
Der moderne Idealismus zeigt sich zudem in den Anspriichen
eines positivistischen Intellektualismus, dessen letztes Ziel die
Auflosung der Welt und die radikale Verwirrung des Lebens
ist.

»Unser Jahrhundert«, so Kant, »ist das wahre Jahrhundert
der Kritik: Nichts kann ihr entgehen. Umsonst versuchen sich
ihr die Religion mit ihrer Heiligkeit und die Gesetzgebung mit
ihrer Gewalt zu entziehen; solcherart bringen sie nur gerecht-
fertigten Widerstand gegen sich auf und verlieren jedes Recht
auf den ehrlichen Respekt, den die Vernunft all dem zollt, was
ihrer freien o6ffentlichen Priifung standgehalten hat.« Gegen
die Thesen der rationalistischen Metaphysik erhebt sich aufs
Neue die methodische Forderung der positiven Wissenschaft.
Die Naturphilosophie Newtons wirft ihre Strahlen auf die Ge-
samtheit der wissenschaftlichen Erkenntnis. Die cartesische
Analyse muss bis zum AufSersten gefiihrt werden. Sobald die
Vernunft selbst frei ist, findet sie rasch zur rigorosen Formu-
lierung dessen, was schon implizit in ihren ersten Ansitzen
angelegt war.

Das ganze Universum hing von Gott ab. Seine absolute Wirk-
lichkeit bestimmte jede Existenz. Allein die Wirklichkeit Got-
tes machte die Wirklichkeit der Natur moglich und denkbar.
Aber wie schon Leibniz hervorhob, verfiigt die Wirklichkeit
Gottes ihrerseits — und das ontologische Argument, auf dessen
Beweis sie sich stiitzt — iiber kein anderes Fundament, als die

65

16.01.2026, 08:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die intellektuelle Gottesliebe

rigorose Behauptung ihrer idealen Moglichkeit. Und der Ver-
such, das Wirkliche aus dem Maoglichen abzuleiten, wird im-
mer eine ideale geistige Operation bleiben, anhand der es nicht
moglich ist, etwas in die reale effektive Wirklichkeit zu brin-
gen. Hundert vorgestellte Taler sind nicht dasselbe wie hun-
dert echte Taler. Es ist nicht legitim, vom Idealen zum Realen
zu springen oder den Schritt zum absoluten notwendigen Sein
zu unternehmen, wenn die Idee davon nicht im Vorhinein
schon tiber die Bedingungen fiir den unmittelbaren Beweis ih-
rer Wirklichkeit verfiigt. Den grofsen Wissenschaften, die die
rationalistische Metaphysik sich erlaubt hatte, mit der Be-
zeichnung »rational« zu versehen (die rationale Theologie, die
rationale Psychologie, die rationale Kosmologie), fehlt die
Grundlage. Nachdem die Metaphysik ihre leitende Rolle ein-
gebiifst hat, bleibt uns nur mehr die positive Wissenschaft und
die Philosophie, die sich auf jene griinden lasst.

Mit dem Verlust der gottlichen Gegenwart verliert die
Welt ihren Kopf und Spinozas Universum den gottlichen
Riickfluss.

Da aber die rationale Analyse in der Mathematik mit ei-
gener Evidenz bis ins Unendliche gefiihrt wird und vermoge
der Physik in den Kern des Wirklichen vordringt, besteht kei-
ne Veranlassung, an der Effizienz der Vernunft zu zweifeln.
Das Universum {iibertrifft staindig unsere rationalen Fahigkei-
ten, und dennoch kann es von diesen durchdrungen werden.
Nachdem der gottliche Glanz aus der Welt ist, geht es gerade-
wegs vom Pantheismus zum Naturalismus.

Das Grundanliegen der theologischen oder metaphysi-
schen Philosophie besteht im Wesentlichen darin, alle Phéno-
mene, welcher Art auch immer, den Phanomenen des Lebens,
die als einzige unmittelbar zu erfassen sind, gleichzusetzen.
Demgegentiber beruft sich Comte auf die Objektivitdt der As-
tronomie, um den notwendigen Ideenwandel herauszustellen,
namlich, dass sich der Mensch durch die Dinge und sich selbst

66



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ubergang zum Naturalismus

formt, gemafd den Voraussetzungen der positivistischen Phi-
losophie.

Durch den Erfolg der evolutionistischen Lebenstheorien,
die die Ausbildung der Arten den physiochemischen Bedin-
gungen des Universums zuschreiben, wird der Naturalismus
zu seinen extremen Forderungen gebracht. Der Pantheismus
Spinozas verwandelt sich in einen dunklen Monismus. Die
Welt ist eine gigantische Maschine, die nur zeitweise und auf
ihre weniger wesentlichen Teile bezogen die Produktion des
Geistigen fordert.

Das Organische-Lebendige — und die anthropomorphi-
schen Ansichten, die seinen Hohepunkt bilden — kommt spora-
disch in einem Augenblick der solaren Entwicklung hervor
und besteht so lange wie die physiochemischen Bedingungen
wihren, die seine Existenz ermdoglichen und notwendig ma-
chen. Es war nicht in der Erde vorhanden, solange sie gliihte,
und es wird erloschen, sobald sie erkaltet oder durch den Auf-
prall eines Himmelskorpers zerschmettert wird. Das einzig
Dauerhafte sind die Krifte der du3eren Welt, die konsistenter
als der fliichtige Traum des Bewusstseins sind. Die einzigen
ewigen Werte sind die Gesetze vom Erhalt der Materie oder
der Energie, also im Grunde das Kausalitdtsprinzip.

Daher sind Vergangenheit und Zukunft auf die Gegen-
wart bezogen. »Die Kenntnis der Natur ist vorstellbar an
einem Punkt, der den universellen Weltprozess durch eine ein-
zige mathematische Formel darstellen konnte, ein einziges
enormes System differenzieller Gleichungen, das in jedem
Augenblick die Richtung und Geschwindigkeit der Atome vor-
gidbe« (Du Bois-Reymond). »Eine ausreichende Intelligenz, die
die Eigenschaften der Molekiile des primitiven Urnebels ken-
nen wiirde, hitte z.B. den Zustand der Fauna in England im
Jahr 1868 vorhersagen konnen, und zwar mit derselben Ge-
nauigkeit, mit der sich sagen ldsst, was aus dem Atemdampf
an einem kalten Wintertag wird« (Huxley).

67



https://doi.org/10.5771/9783495997314-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Die intellektuelle Vernunft
	Drei Forderungen
	Die anthropomorphische Illusion
	Die höchste Einheit
	Übergang zum Naturalismus

