KATRIN SEIDEL"

Edward Adamson Hoebel:
Das Recht der Naturvolker

1. Leben und Werk

Der amerikanische Anthropologe Edward Adamson Hoebel (1906-
1993) wurde fur seine bahnbrechenden Studien tiber die Rechtsordnun-
gen schriftloser Gesellschaften bekannt. Sein wissenschaftliches Arbeiten
begann mit dem Studium der Soziologie und Wirtschaftswissenschaften
an der University of Wisconsin (B.A. 1928), der Universitit zu Kéln und
der New York University (M.A. 1930). Es folgte ein Promotionsstudium
im Fach Anthropologie an der Columbia University (PhD 1940). Er lehr-
te Anthropologie an der New York University (1936-1948), der Univer-
sity of Utah (1948-1954) und an der University of Minnesota, wo er bis
zu seiner Emeritierung im Jahr 1972 als Regents Professor der Anthro-
pologie titig war. Zudem war Hoebel Prasident der American Ethnologi-
cal Society (1946-1947) und der American Anthropological Association
(1957) sowie ab 1963 Mitglied der American Philosophical Society. Zu
seinen bedeutendsten Werken gehoren neben seiner Doktorarbeit The
Political Organization and Law — Ways of the Comanche Indians (1940)
und der gemeinsam mit Karl N. Llewellyn (1893-1962) verfassten Eth-
nographie The Cheyenne Way: Conflict and Case Law in Primitive Ju-
risprudence (19471) auch das Lehrbuch Man in the Primitive World: An
Introduction to Anthropology (1949 (1958; 1966; 1972)), eine fiir Stu-
dierende konzipierte Ethnographie The Cheyennes: Indians of The Gre-
at Plains (1960 (1978)) sowie die hier im Fokus stehende Monographie
The Law of Primitive Man. A Study in Comparative Legal Dynamics
(1954), die ins Deutsche tuibersetzt unter dem Titel Das Recht der Na-
turvolker. Eine vergleichende Untersuchung rechtlicher Abliufe (1968)
herauskam.

Seine Forschung zum Recht der Naturvélker begann Hoebel wihrend
seines Promotionsstudiums. Anfangs wurde er von zwei renommierten
Anthropolog:innen (Ruth Benedict und Franz Boas) betreut, die jedoch
Hoebels gewihltem Dissertationsthema tiber das Recht der Comanchen
bzw. den sogenannten >Plains-Indianern< ablehnend gegentiberstanden.
Dies reflektierte er spater wie folgt: »Franz Boas konnte mir sagen, dass

1 Max-Planck-Institut fiir ethnologische Forschung, Abteilung >Recht & Eth-
nologie«.

125

, 08:0113. [


https://doi.org/10.5771/9783748948049-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATRIN SEIDEL

die Indianerstimme der Ureinwohner Amerikas kein Recht hatten. Ruth
Benedict sagte einfach: >Ich weifs nichts dariiber< (Hoebel 1981: 7). In
dieser Gleichgiiltigkeit und Indifferenz sah Hoebel einen Mangel an Ver-
standnis fur das Wesen des Rechts und ein Versaumnis, realistische Pro-
blemstellungen fiir die Rechtsforschung zu formulieren.

Interesse an der Betreuung von Hoebels Promotionsvorhabens zeig-
te jedoch der Rechtswissenschaftler Karl N. Llewellyn (1893-1962),
einer der prominenten Vertreter des soziologischen Fligels des ameri-
kanischen Rechtsrealismus. Beide teilten die Ansicht, dass es fiir das
Rechtsverstindnis von entscheidender Bedeutung sei, den Fokus darauf
zu richten, wie eine Gesellschaft tatsachlich mit dem Recht umgehe.
Dieser empirische Ansatz legte den methodischen Grundstein fir Hoe-
bels Dissertation, in der die tatsichlichen Konflikte und ihre Beilegung
im Mittelpunkt standen. Nach Hoebels Promotion setzte er die Zusam-
menarbeit mit Llewellyn fort. Gemeinsam entwickelten sie in The Chey-
enne Way die sogenannte Trouble-Case-Methode zur Untersuchung der
Rechtsordnungen schriftloser Gesellschaften. Hoebel fithrte nahezu die
gesamte Feldforschung durch und war insbesondere fiir die eher de-
skriptiven Passagen der Studie verantwortlich (Twining 1973: 564). The
Cheyenne Way war der erste systematische ethnologische Versuch, das
Recht mittels der Analyse von »Problemfillen« zu untersuchen (Sny-
der 1981: 143), womit eine neue Ara der Erforschung des Rechts als so-
ziokulturelles Phinomen begann. Die mit der Fallmethode gewonnenen
Daten trugen mafSgeblich dazu bei, das Wesen des Rechts in der Chey-
enne-Gesellschaft zu verstehen. Die betrichtliche theoretische Leistung
entstand aus der interdisziplindren Zusammenarbeit eines Rechtswissen-
schaftlers mit seinen ausgefeilten theoretischen Hypothesen, Konzepten
und seiner Betonung der Untersuchung von Einzelfillen und eines Eth-
nologen, der die Analyse des Rechts soziokulturell einbettete und euro-
zentristische juristische Verallgemeinerungen einer vergleichenden Prii-
fung unterzog.

Aufbauend auf diesen Forschungserkenntnissen untersuchte er in
Das Recht der Naturvolker die rechtlichen Dynamiken genauer mit
dem Ziel, die Tradition des Rechtsrealismus auch auf >nicht-westliche«
Gesellschaften auszuweiten. Fur Hoebel war der Kerngedanke, dass
auch das Verhalten der am Rechtsprozess Beteiligten in den Blick ge-
nommen werden musse. Weit gefasste Analysekategorien, die nicht nur
Regeln, Konzepte, Ideale und Perspektiven, sondern auch Personen,
Techniken, Praktiken, Verfahren und Institutionen umfassen, waren fiir
ein realistisches Bild notwendig (Twining 1973: 569). Fiir Hoebel war
dieser konkrete Fokus auf Rechtstreitigkeiten und deren Beilegung auf
alle Rechtsordnungen unabhingig von Klassifizierungen der Rechts-
systeme iibertragbar, auch das urspriinglich mit Llewellyn entwickelte
zentrale Konzept von den Aufgaben des Rechts (law-jobs), welches er

126

, 08:0113. [


https://doi.org/10.5771/9783748948049-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EDWARD ADAMSON HOEBEL: DAS RECHT DER NATURVOLKER

spater als »Funktionen des Rechts« (Hoebel 1968: 347 ff.) formulier-
te und weiter ausdifferenzierte. Law-jobs sollen die universalen Funk-
tionen des Rechts in allen Gesellschaften aufzeigen, unabhingig von
den spezifischen institutionellen Erscheinungsformen dieser Funktio-
nen. Dies basiert auf der Annahme, dass in allen menschlichen Ge-
meinschaften das Uberleben und die Gruppen- bzw. Intragruppenko-
operation von einer gelingenden Streitbeilegung und Streitvermeidung
abhingen (Twining 1973: 564). Hoebels Funktionen des Rechts und
die Fallmethode wurden von Vertreter:innen der Manchester Schule
wie Max Gluckman (1911-1975) und Jaap van Velsen (1921-1990)
Ende der 1950er Jahre zur Analyse von sozialer Interaktion weiter-
entwickelt. Ziel war es, Regeln und Hypothesen fiir die Losung von
Problemen abzuleiten, aber auch den Einfluss sozialer Normen und
Konflikte auSerhalb des Rechts zu erfassen. Die daraus entwickelte er-
weiterte Fallstudienanalyse (sog. extended case method) verfolgte Strei-
tigkeiten bis zu ihren Urspriingen zuriick. Um die sich wandelnden so-
zialen Beziehungen zu analysieren, wurde der Analyseschwerpunkt von
den Richtenden oder Schlichtenden auf die Perspektiven der Prozess-
parteien verschoben.

2. Gesellschaftlicher und theoretischer Kontext
des Werkes

Hoebels Forschungen konnen im gesellschaftlichen und theoretischen
Kontext der Kritik an den seit dem 19. Jahrhundert noch wirkenden
sozialen Evolutionstheorien mit ihrem Fortschrittglaube und ihrer Vor-
stellung von Entwicklungsstufen gesehen werden. Danach wiirden alle
Gesellschaften hierarchische technologische und kulturelle Phasen li-
near durchlaufen, wobei die »westlichen« Kulturen auf der hochsten
Stufe angesiedelt sind. So wurde Recht zum Schliisselaspekt der soge-
nannten »Zivilisation«. Darauf aufbauend stellten sich Fragen nach der
Universalitit des Rechts und seinen unterschiedlichen Auspragungen in
verschiedenen soziokulturellen Kontexten. Hoebels Wirken stand un-
ter dem Einfluss des sogenannten Funktionalismus, der Mitte der zwan-
ziger Jahre des 20. Jahrhunderts auch als Gegenbewegung zum Evo-
lutionismus in England entstand. In kritischer Auseinandersetzung mit
dem Evolutionsparadigma untersuchten Vertreter:innen des Funktiona-
lismus die inneren Abhingigkeiten einzelner soziokultureller Elemente,
um daraus allgemeingiiltige GesetzmafSigkeiten abzuleiten. Nach dem
psychobiologischen Funktionalismus, der auf die wegweisenden empiri-
schen Untersuchungen des Sozialanthropologen Bronislaw Malinowski
(1884-1942) zuriickgeht, wird Recht mit unterschiedlichsten sozialen

127

, 08:0113. [


https://doi.org/10.5771/9783748948049-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATRIN SEIDEL

Bedurfnisbefriedigungsprozessen, die durch sozialen Druck und Anreiz
Verhaltenskonformitit erzeugen, gleichgesetzt. Malinowski stellte das
Recht in das Beziehungsgeflecht der Reziprozitit und sieht darin einen
grundlegenden Mechanismus zur Aufrechterhaltung sozialer Kontrolle.
Auch Hoebel betont die Bedeutung von »unmittelbarer Belohnung und
Abschreckung« (1968: 25) und folgt Malinowskis Annahme, dass in
jeder Gesellschaft Recht existiere. Eine zweite funktionalistische Stro-
mung definierte Recht im Sinne von Institutionen und sozial autoriti-
ren Mechanismen zur Durchsetzung von Regeln durch Sanktionen. Der
Anthropologe Alfred Radcliffe-Brown (1881-1955), einer der Haupt-
vertreter:innen dieses eher strukturellen Ansatzes, betonte in seiner Ab-
handlung tiber soziale Sanktionen (193 3: 202), Recht sei primir »sozia-
le Kontrolle durch die systematische Anwendung der Kraft der politisch
organisierten Gesellschaft« (Hoebel 1968: 39). Auch Hoebel betont die
»Systeme sozialer Kontrolle in jeder Gesellschaft« (1968: 12) und den
»legitimen Gebrauch von physischer Gewalt durch eine gesellschaftlich
ermichtigte Stelle« (ebd.: 38).

Uber den Einfluss von Karl N. Llewellyn hinaus wurde Hoebels
Werk vom amerikanischen Rechtsrealismus gepragt. Diese rechtswis-
senschaftliche Stromung entwickelte sich seit den 1920er Jahren als
Gegenbewegung zu dem vorherrschenden Formalismus und Rechts-
positivismus der klassischen Jurisprudenz. Hoebel als auch Llewellyn
wollten mit dem westlichen Ethnozentrismus und den damit verbunde-
nen nicht-empirischen Annahmen brechen, welche die Jurisprudenz da-
mals dominierten (Pospisil 1973: 538). Das Recht sollte wieder zu ei-
nem integralen Bestandteil der Gesellschaft werden (Hoebel 1968: 29)
und der Monopolisierung durch die sogenannten »zivilisierten« Gesell-
schaften entzogen werden. Fir Hoebel kann von »primitivem Recht«
gesprochen werden, »wenn ein Volk keine Schrift kennt [...] bei Zivili-
sationen schlieSlich, die sich im Stadium fortgeschrittener Entwicklung
befinden, von modernem Recht« (ebd.: 13). So bleibt auch der soge-
nannte Rechtsrealist Hoebel mit seiner Kritik im dem etablierten his-
torischen Bezugsrahmen der sozialen Evolutionstheorie gefangen. Auch
sie gingen von einem Gesellschaftstypus aus, der sich von den Urformen
zu fortgeschritteneren Formen entwickelt hat, auch wenn sich mensch-
liche Gesellschaften nicht auf einen einzigen Ursprung zurtckfithren
lassen (Kuper 2005: 5). Die von Hoebel weitergefuhrten Kategorien
wie »primitiv«, »zivilisiert« und die hierarchisierten Entwicklungsstu-
fen (Hoebel 1968: 12 f.) belebten somit teilweise das Evolutionspara-
digma neu.

128

, 08:0113. [


https://doi.org/10.5771/9783748948049-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EDWARD ADAMSON HOEBEL: DAS RECHT DER NATURVOLKER

3. Darstellung des Schliisselwerkes

Die Studie Das Recht der Naturvilker. Eine vergleichende Untersuchung
rechtlicher Abldufe (1968 (1954)) versteht Hoebel als eine Anniherung
an eine »durch Empirie abgestiitzte Rechtswissenschaft« (8). Mit die-
ser empirisch-analytischen Untersuchung der Rechtsformen mehrerer lo-
kaler Gesellschaften wandte er sich gegen eine Rechtswissenschaft, die
»Recht allzuhiufig aus den Zusammenhangen herausgelost hat, in die es
eingebettet ist, und als isoliertes Phinomen behandelt, ohne es vor dem
sozialen Hintergrund zu sehen, zu dem es gehort« (7). Seinen Ansatz zur
Erforschung der gesellschaftlichen Wirklichkeit des Rechts bezeichnet
Hoebel als »funktionalen Realismus« (8; 14), der sich fiir »die Struktu-
ren empirisch wahrgenommener gesellschaftlicher Systeme und fir das
Kriftespiel der rechtlichen Mechanismen, die untrennbare Bestandteile
des ganzen Systems sind« (15), interessiert.

Die Monographie ist in drei Teile gegliedert:

Das Studium des primitiven Rechts (Teil I, 11-85) widmet sich der
Begriffsdefinition sowie der Methoden und Techniken zur Beschaffung
relevanter Materialien und deren Analyse. Hoebel beleuchtet diese pro-
zessualen Aspekte in folgenden vier Kapiteln: (1) Der kulturelle Hinter-
grund des Rechts, (2) Was ist Recht? (3), Methoden und Techniken und
(4) Grundlegende rechtliche Begriffe, die in den Untersuchungen primi-
tiver Rechtsordnungen Verwendung finden.

Rechtliche Regelungen bei Primitiven (Teil 11, 89—319) ist der em-
pirische Kern des Werkes. Dieser umfasst unterschiedliche Studien zu
den sozialen Strukturen und lokalen Rechten von sieben Gesellschaf-
ten. In fiinf Kapiteln werden hauptsiachlich materielle Aspekte des je-
weiligen lokalen Rechts und der Rechtspraktiken analysiert, erganzt
um einige verfahrensrechtliche Aspekte. Dieser Teil besteht tiberwie-
gend aus detaillierten Beschreibungen des Rechts (1) der »Eskimos«,
(2) der Comanchen, (3) der Kiowa und (4) der Cheyenne-Gesellschaf-
ten auf dem amerikanischen Kontinent, der (5) Ifugao auf den Luzon/
Philippinen, (6) der malinesischen Trobriand-Insulaner des Stidpazi-
fiks und der (7) Ashanti in Westafrika. Der Schwerpunkt liegt auf den
jeweiligen rechtlichen Grundpostulaten und deren Uberfiihrung in die
Praxis. Hoebel zeigt eindriicklich, dass sich in jeder der untersuch-
ten Gemeinschaften die Normen und Verfahren entsprechend den ge-
sellschaftlichen Strukturen voneinander unterscheiden (abhingig von
eher individuellen oder kollektiven, patriarchalischen oder matriarcha-
lischen Ausrichtungen).

In Recht und Gesellschaft (Teil 111, 323—421) stehen Wurzeln, Wesen
und Funktionsweisen des Rechts im Mittelpunkt. Hoebel zeigt, dass Ge-
meinsamkeiten aller soziorechtlichen Ordnungen bei aller Verschieden-
heit eher funktional als durch einen gemeinsamen normativen Gehalt

129

, 08:0113. [


https://doi.org/10.5771/9783748948049-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATRIN SEIDEL

zu bestimmen sind (323 ff.). Zunachst wird in »Religion, Magie und
Recht« der Einfluss der iibernatiirlichen Sphare naher untersucht, ins-
besondere die Bedeutung der »Magie als Helferin des Rechts«. Es fol-
gen zwei Kapitel zu »Funktionen des Rechts« und » Entwicklungslinien
des Rechts« (323—421).

Hoebel geht in seiner Studie folgenden funktionalen Fragestellungen
nach: Wie ist das Recht beschaffen? Wie funktioniert es und unter wel-
chen Bedingungen? Was darf sich die Menschheit vom Recht erhoffen
und was hat sie vom Recht zu befiirchten (7). Er postuliert »Recht als
eine Seite von Kultur« (12), die in jeder Gesellschaft zu finden sei. Dem-
nach sei das Recht der »primitiven« auch fiir »zivilisierte« Volker von
Bedeutung (7 f.; 12; 371).

Hoebel entwickelte eine eigene Definition von Recht bzw. dem Recht-
lichen: »Eine gesellschaftliche Norm hat rechtlichen Charakter, wenn
ihre Nichtbeachtung oder Verletzung regelmafSig physische Gewalt — ob
als Drohung oder tatsachliche Gewaltanwendung — durch einzelne oder
durch Gruppen nach sich zieht, die ein von der Gesellschaft anerkann-
tes Privileg dazu besitzen« (41).

In der RechtmifSigkeit von Gewaltandrohung und -anwendung, d.h.
dem »legitimierten Gebrauch physischer Gewalt durch eine von der Ge-
sellschaft dazu ermichtigten Stelle« (39), sieht Hoebel die Grundvor-
aussetzung einer jeden Rechtsordnung (38). Fiir die Gewaltanwendung
bedarf es einer allgemeinen Billigung solchen physischen Zwangs (39).
Hoebel nahm in sein Rechtskonzept auch das Element der Regelmifig-
keit der Durchsetzung auf, welches die Grundlage eines jeden gesell-
schaftlichen Systems sei (41 f.). So konne das tatsidchliche Recht identi-
fiziert werden (Tamanaha 1995: 512). Letztlich sei Recht ein Komplex
von sozialen Verhaltensregeln oder Normen und miisse von Sitte bzw.
sozialen Gewohnheiten unterschieden werden (31-34). Die rechtmafSi-
ge Gewaltanwendung durch ermichtigte Stellen »unterscheidet rechtli-
che Sanktionen von den Sanktionen, die mit anderen sozialen Normen
verbunden sind« (40).

Fiir Hoebel ist die wichtigste Aufgabe des Rechts »eine zweckdienliche
Gestaltung der sozialen Beziehungen in einer Gesellschaft« (347). Er un-
terscheidet vier »universelle Aspekte der Funktionen des Rechts« (360).
Diese umfassen ein Definieren von Sozialbeziehungen inklusive der Ge-
oder Verbote menschlichen Handelns, die Zuweisung von Autoritit, die
Regelung von Problemfillen und eine stindige Neuausrichtung sozia-
ler Beziehungen entlang sich wandelnder Lebensbedingungen. Konkret
gelte es: 1) sozialvertrigliche Verhaltensweisen fiir die Aufnahme in die
Kultur zu identifizieren, Regeln des Verhiltnisses der Mitglieder einer
Gesellschaft zueinander aufzustellen; 2) Instanzen zu legitimierter An-
wendung physischer Gewalt zur Aufrechterhaltung der Ordnung zu er-
schaffen und deren Befugnisse zuzuweisen; 3) Konflikte zu 16sen und zu

130

, 08:0113. [


https://doi.org/10.5771/9783748948049-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EDWARD ADAMSON HOEBEL: DAS RECHT DER NATURVOLKER

bereinigen und 4) Gesellschaft zu planen, um soziale Beziehungen neu
definieren zu konnen, wenn sich die Lebenskonzepte andern (347-362).
Letztere Funktion betont, dass Recht auch Gesellschaft gestalten kann
und sollte, anstatt diese nur zu reflektieren. Insofern missten auch sys-
tematisch die Bedingungen untersucht werden, unter denen das Recht
die Gesellschaft gestalten kann (Kaplan 1956: 373).

Hoebel unterschiedet drei grundlegende Vorgehensweisen zur Erfor-
schung des Rechts: 1) Die ideologische Methode der Rechtswissenschaft
untersuche hauptsichlich (ideale) festgesetzte Normen. Dies fiihre zur
Abstraktion und bleibe letztlich »wirklichkeitsfern, nur ein Phantom«
(42). 2) Die beschreibende Methode der Ethnologie konzentriere sich
hingegen auf die Rechtspraxis. Dies erlaube der Vielfaltigkeit und Viel-
schichtigkeit Rechnung zu tragen, da auch Verhalten, Affekte und ver-
standesmifSige Motive einbezogen werden. 3) Seine letztgenannte Me-
thode legt den Fokus explizit auf konkrete Rechtsfille im Sinne von
»Storungen, Streitigkeiten, Mif§stainde und Fille von Unruhe« (42). Die-
sen Ansatz sieht Hoebel als den goldenen Weg zu einer tatsichlichen
Rechtswissenschaft mit der Begriindung »[e]s darf als Gebot einer wirk-
lichkeitsnahen Rechtswissenschaft bezeichnet werden, dass man so lan-
ge nicht mit Gewissheit sagen kann, ob eine Regel, in der wir eine Norm
vermuten, wirklich auch eine Norm ist, solange ihr Durchsetzungsver-
mogen nicht aus Anlass eines Streitfalls im Rechtsprozess getestet wur-
de« (51). Zur Erforschung der Rechtswirklichkeit seien die Rolle des
»teilnehmenden Beobachters«, die Auswahl lokaler »Vertrauensleute «
[Informant:innen], aber auch Sprachkenntnisse entscheidend, da insbe-
sondere die Rechtsbegriffe einer genauen sprachlichen Analyse bediir-
fen, um Aquivalente zu den eigenen Rechtsverstindnissen erkunden zu
konnen (53-55).

4. Rezeptionsgeschichte, Wirkung, Diskussion
in der Rechtssoziologie

Fir die interdisziplinidre rechtswissenschaftliche Forschung ist die Be-
deutung von Hoebel nicht zu unterschitzen. Insbesondere sein Konzept
der rechtlichen Institutionen hat den Rechts- und Sozialwissenschaften
den Weg geebnet, das Recht in den soziokulturellen Kontext einzubet-
ten. Dies erlaubt dabei zweierlei: sowohl einen Fokus auf die Wech-
selbeziehungen der verschiedenen gesellschaftlichen Segmente unterei-
nander zu richten als auch die Bedeutung sozialer Kontrolle in jeder
Rechtsordnung im Blick zu haben. Fiir Hoebel braucht jedes Recht sei-
nen Bezugsrahmen (13). Mit seinen empirischen Studien weist er Eugen
Ehrlichs (1936: 397) berithmtes Postulat — »ein Rechtsakt ist nie etwas

I31

, 08:0113. [


https://doi.org/10.5771/9783748948049-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATRIN SEIDEL

Eigenstandiges, Isoliertes, vielmehr ist er eingebettet in die jeweils gege-
benen gesellschaftlichen Verhiltnisse« — nach. Hoebel erklart Recht aus
dem Funktionszusammenhang von sozialen Regeln und Normen, wes-
halb es stets in die jeweils vorherrschenden gesellschaftlichen Verhalt-
nisse integriert ist. Recht als ein soziokulturelles Phinomen verleiht ei-
ner Gesellschaft die Macht, das Verhalten des Individuums als auch das
von Gruppen zu steuern, gegebenenfalls Abweichungen von gesetzten
gesellschaftlichen Normen zu korrigieren und zu bestrafen (r1—41). Ein
wichtiger Beitrag zur Rechtstheorie liegt in dem rechtsanthropologischen
bzw. rechtssoziologischen Nachweis, dass das positive Recht seine Sank-
tion nicht aus der Macht gewinnt, die es sich selbst verleiht, sondern dass
es sich nur dann Macht verleihen vermag, wenn der ethisch-moralische
Gehalt seiner Normen dem der inneren Ordnung des zugrundeliegenden
lebenden Rechts entspricht (Northrop 1956: 4671 f.).

Hoebel leistete auch einen wesentlichen Beitrag zur rechtssoziologi-
schen Debatte um die Definition von Recht selbst. Er schldgt einen Per-
spektivenwechsel vor, da »die Suche nach einer Definition von Recht der
Suche nach dem Heiligen Gral gleich[e]« (18). Die eigentliche Definition
von Recht sei nicht so entscheidend, sondern erst die empirische Unter-
suchung erlaube, die grundlegenden Elemente des Rechts in unterschied-
lichem Ausmaf in allen Gesellschaften zu finden (Schmitz 1973: 5371).
Eines der einflussreichsten Rechtskonzepte in den Sozialwissenschaften
ist die Auffassung, dass Recht aus der institutionalisierten Durchsetzung
von Normen besteht. Neben Max Weber (1864-1920) hat Hoebel eine
der sehr hiufig zitierten Versionen dieses Konzepts vorgelegt. Die Leh-
re vom sozialen Ursprung durchgesetzter Rechtsnormen gilt fir staatli-
ches Recht und fiir nicht-staatliche Institutionen zur Normerzwingung
oder Streitbeilegung gleichermaflen (Tamanaha 1995: 506; 525). Hoebel
fuhrt sein Rechtskonzept auf die »zeitgenossische Rechtswissenschaft«
im Sinne der sogenannten soziologischen Rechtsschule mit ihrem rechts-
realistischen Arm zuriick. Er diskutiert und zitiert zur Beantwortung der
Frage Was ist Recht? (29—41) nicht nur Karl Llewellyn, sondern auch
andere damals einflussreiche amerikanische Juristen wie Wesley New-
comb Hohfeld (1879-1918), Benjamin Nathan Cardozos (1870-1932)
und Oliver Wendell Holmes (29-34).

Hoebels interdisziplinarer Ansatz kann als wegweisend fur die Er-
forschung von Recht angesehen werden, sei es im Hinblick auf die An-
thropologie, die Rechtswissenschaften oder die Soziologie. Fiir Hoebel
sind die Beziehungen zwischen Soziologie und Sozialanthropologie »im
weitesten Sinne ein und dasselbe. Beide sind die Lehre von den sozia-
len Beziehungen« (1958: 9). Die Unterschiede im Wesen beider sozial-
wissenschaftlicher Disziplinen seien bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts
hauptséchlich historisch begriindbar, wobei sich eine stetige konzeptuel-
le und methodische Anniherung beider Disziplinen zeige (ebd.).

132

, 08:0113. [


https://doi.org/10.5771/9783748948049-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EDWARD ADAMSON HOEBEL: DAS RECHT DER NATURVOLKER

Hoebel hatte wie oben dargestellt, einen grundlegenden Einfluss auf
die Entwicklung sozialwissenschaftlicher qualitative Forschungsmetho-
den. Auch fiir die Erforschung des Rechts wurde seit Hoebel zunehmend
die die funktionalistische Analyse als eine spezielle Methode im Bereich
der Anthropologie und Soziologie ibernommen. Er untersuchte die Be-
ziehungen zwischen dem Recht und anderen sozialen Institutionen, wo-
bei die Fallstudie die primare Analyseeinheit darstellt. Die Problemfallme-
thode ermoglichte auch Zugang zu unartikulierten Normen, die soziale
Beziehungen regeln und der in 6ffentlichen Foren ausgetragene Konflikt
wurde fur die empirische Rechtsforschung und Rechtsethnologie zen-
tral (Benda-Beckmann 2008: 137). Unter dem Einfluss auch von Hoe-
bel wurde beispielsweise lange Zeit im Rahmen der rechtspluralistischen
Forschung die Analyse von Konflikten, ihrer Beilegung und Verfahren als
wesentlich angesehen. Durch die Verlagerung des Analyseschwerpunkts
auf Streitfille wurde auch die Untersuchung des ungeschriebenen Rechts
moglich, das zu einer der Hauptquellen fiir Rechtsnormen wurde.

Die Fallmethode ist jedoch nicht ohne Kritik geblieben. William Twi-
ning (1973: 565) betonte zurecht, dass es nicht nur eine Art der Fallme-
thode gibe, da es eher um die vielfiltigen tatsichlichen Prozesse und
Techniken der Konfliktbeilegung als um die Details der materiellen Re-
geln ginge und sich bis heute noch in einem hohen MafSe auf muindliche
Uberlieferungen gestiitzt wird. Ein weiterer Kritikpunkt erstreckt sich
weniger auf die Fallmethoden per se, sondern auf die Frage, »inwiefern
aus historischem Fallmaterial das Rechtsleben der Gegenwart abgeleitet
werden kann« (Benda-Beckmann 2008: 138).

Dariiber hinaus kann Hoebels Ansatz auch aufgrund der oben ge-
nannten (neo-)evolutioniren Elemente kritisch betrachtet werden. Er
reproduzierte Kategorien wie >primitiv< und >zivilisierts, identifizier-
te Typen von Rechtssystemen und bewertete ihren Komplexititsgrad.
Im Gegensatz zu sozialevolutiondren Theorien sind >primitive« Gesell-
schaften nach Hoebel jedoch nicht qualitativ minderwertig, sondern hat-
ten aufgrund ihrer hoheren Homogenitat und ihrer personlichen Bezie-
hungen lediglich weniger Bedarf an Recht. Hoebels Idee vom Recht als
Problemloser bleibt aber letztlich einem evolutionistischen Rechtsver-
stindnis verhaftet, das funktionalere, rationalere Rechtsordnungen von
anderen »unterentwickelten« unterscheidet (Moore 2005: 347f.). Auch
hielt er letztlich an der Annahme fest, dass menschliche Gesellschaften
auf einen einzigen Ursprung zuriickgefiihrt werden konnen. Wie Adam
Kuper (Kuper 2005: 5) in seiner historischen Kritik eindriicklich analy-
sierte, gibt es »keine Fossilien der sozialen Organisation« und auch kei-
ne Moglichkeit, prahistorische Gesellschaftsformen zu rekonstruieren,
sie zu klassifizieren und in eine Zeitreihe einzuordnen. Nichtsdestotrotz
wurde der Prototyp der »primitiven Gesellschaft« lange zu einem Ideal-
typus stilisiert, der die empirischen Studien beeinflusste und formte. Das

133

, 08:0113. [


https://doi.org/10.5771/9783748948049-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATRIN SEIDEL

Fortbestehen dieses Mythos einer »primitiven Gesellschaft« sei beson-
ders problematisch, da dessen Grundannahmen nicht nur durch ethno-
graphische Belege widerlegt wurden, sondern auch durch die Logik der
Evolutionstheorie selbst (Kuper 2005: 10). Trotzdem tauche eben dieser
Mythos in unterschiedlichem Gewand auch noch heute auf, beispiels-
weise in der Rhetorik der Bewegung fiir indigene Volker, wo die Begriffe
»native« oder »indigen« oft Euphemismen fiir das geworden sind, was
frither als »primitiv« bezeichnet wurde (Kuper 2005: 204). Zudem las-
sen sich Pfadabhingigkeiten in internationalen Diskursen zu »Recht und
Entwicklung« erkennen, die auch in etablierten, aber allzu vereinfachen-
den konzeptionellen Binarititen wie formelles vs. informelles, staatliches
vs. nicht-staatliches oder traditionelles, gewohnheitsmifiges, indigenes
vs. modernes Recht sichtbar werden (Seidel/Ramstedt i.E).

Bei aller Kritik bietet Hoebel auch hervorragende Einfiihrungen in das
Studium heutige Rechtsordnungen, ihrer Funktionsweisen und Wirkun-
gen. Hoebels sozialanthropologische Ausbildung und Methodik ermog-
lichten eine unvoreingenommene Auseinandersetzung mit dem Phino-
men Recht und dessen Praxis im scheinbar »Anderen<, da das >Eigene« oft
weniger sichtbar ist. Die reflexive Auseinandersetzung mit der Rechts-
wirklichkeit wird auch durch die juristische Ausbildung mit ihrer Ori-
entierung an Gesetzen, Verordnungen und Gerichtsurteilen erschwert.
Dartiber hinaus ist das Recht als gesellschaftliches Phinomen jenseits
der formalen Zuginge oft nur begrenzt fassbar, zumal der juristische Be-
griffsapparat fiir Nichtjurist:innen nur schwer zugianglich ist.

AbschliefSend gilt noch einmal zu betonen, dass der analytische Fokus
auf »Problemfille« die Bedeutung anthropologischer Ansitze fiir »eine
wahrhaft durch die Empirie abgestiitzte Rechtswissenschaft« (8) unter-
streicht. Dieser Zugang zum Recht erlaubt es, jenseits idealtypischer Nor-
men, nicht nur Verfahren, Inhalte und Rechtsinstitutionen zu untersuchen,
sondern auch die Beweggriinde und das Verhalten der an einem Konflikt
und seiner Beilegung Beteiligten in einem bestimmten gesellschaftlichen
Kontext einzubeziehen. Trotz der unterschiedlichen disziplindren Per-
spektiven auf Recht konnen nicht nur Hoebels Rechtsbegriff und Funk-
tionen des Rechts, sondern auch seine Analysen zur Unterscheidung von
Recht und Gewohnheit bzw. Sitte und insbesondere zur Bedeutung sozia-
ler Kontrolle als interdisziplinar anschlussfihig gelten. So konnen Hoebels
rechtsanthropologische Erkenntnisse beispielsweise auch die interdiszipli-
nare Rechtsbewusstseinsforschung (Legal Consciousness Studies, siche den
Beitrag zu Ewick/Silbey in diesem Band) bereichern, um die Bedeutung des
alltaglichen Rechtsverstindnisses fiir die Entwicklung von Gemeinschaft
und sozialen Beziehungen nuancierter zu beleuchten und dabei Aspekte
von Recht und Macht einzubeziehen. Hoebels Studien leisten einen Beitrag
zum besseren Verstandnis, wie das Recht soziale Identititen und auch das
Verstindnis sozialer Verhiltnisse (mit-)konstituiert, insbesondere durch

134

, 08:0113. [


https://doi.org/10.5771/9783748948049-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EDWARD ADAMSON HOEBEL: DAS RECHT DER NATURVOLKER

dessen Regeln und Durchsetzungsmechanismen, einschliefSlich Gerichts-
und Schlichtungsverfahren, aber auch durch die Sanktionierung von Re-
gelbriichen (Merry/Canfield 2015: 538). Ethnographische Forschungs-
methoden mit ihrem Fokus auf konkrete Rechts- und Gerichtspraktiken
ermoglichen eine Einbeziehung der schwer fassbaren subjektiven Seite des
Rechts, wie beispielsweise konkrete Verhaltensweisen, Wertorientierun-
gen, Rechtskenntnisse, Einstellungen zum Recht, Emotionen und Affekte.
Zunehmend wendet sich die >kritische« Rechtswissenschaft, die auch
das formalistische und rechtspositivistische Paradigma zum Ausgangs-
punkt ihrer Kritik macht, rechtsanthropologischen und rechtssoziolo-
gischen Perspektiven zu, um besser Wirkungen und Effekte von Recht
(Merry/Canfield 2015: 535), aber auch die Grenzen des Rechts aufzu-
zeigen. Allerdings ist in diesem Zusammenhang Vorsicht vor >kulturali-
sierten< Rechtsauffassungen geboten, da die regelgebundene juristische
Perspektive haufig auf >westlichen< Rechtsvorstellungen beruht (Coma-
roff/Roberts 1981: 6 f.). Die Rechtssoziologie rezipiert rechtsanthro-
pologische Studien abseits der klassischen Institutionsforschung eher
marginal. Ein Grund fur die mangelnde Kommunikation zwischen bei-
den Disziplinen kann in den unterschiedlichen Traditionen innerhalb
der sozialwissenschaftlichen Rechtsforschung gesehen werden, insbeson-
dere deren unterschiedliches Nihe-Distanz-Verhaltnis zu etatistischen
Rechtsbegriffen, wobei die Rechtssoziologie eher eine Priferenz fiir
»Normativitit und Ideologie des herrschenden normativen Systems in
abstrakter Form konzeptualisiert« (Benda-Beckmann 2007: 189). Franz
v. Benda-Beckmann (2007: 202) pladiert fiir einen einheitlichen sozial-
wissenschaftlichen Ansatz, der aus beiden Traditionen schopft und be-
tont, dass ein »analytische[r] Forschungsansatz von normativen Folk-
systemen in mancher Hinsicht zu einem besseren Verstandnis von Recht
in der Gesellschaft fihren wird als Ansitze, die sich der in der unter-
suchten Gesellschaft dominanten Ideologie unterordnen, ob das nun ein
Gewohnheitsrechts-System ist oder ein staatliches und verwissenschaft-
lichtes Rechtssystem. « Fiir die Entwicklung einer reflexiven interdiszipli-
ndren Rechtsforschung kann die fruchtbare Zusammenarbeit zwischen
dem Anthropologen Hoebel und dem Juristen Llewellyn trotz aller He-
rausforderungen als beispielhaft und wegweisend gelten. Letztlich geht
es dabei um eine gemeinsame Suche nach tragfihigen Mechanismen zur
Losung von Konflikten in den pluralen Rechtswirklichkeiten ersetzen.

Literatur

Benda-Beckmann, Keebet von (2008): »Streit ohne Ende«, in: Eid-
son, John (Hg.), Das anthropologische Projekt. Perspektiven aus der

135

, 08:0113. [


https://doi.org/10.5771/9783748948049-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATRIN SEIDEL

Forschungslandschaft Halle/Leipzig, Leipzig: Leipziger Universititsver-
lag, 133-149.

Benda-Beckmann, Franz von (2007): »Unterwerfung oder Distanz: Rechts-
soziologie, Rechtsanthropologie und Rechtspluralismus aus rechtsanthro-
pologischer Sicht«, in: Benda-Beckmann, Franz von/Benda-Beckmann,
Keebet von (Hg.): Gesellschaftliche Wirkung von Recht. Rechtsanthro-
pologische Perspektiven, Berlin: Reimer: 177-223.

Comaroff, John L./Roberts, Simon (1981): Rules and Processes, Chicago:
University of Chicago Press.

Hoebel, Edward A. (1968 (1954)): Das Recht der Naturvilker. Eine verglei-
chende Untersuchung rechtlicher Abliufe, Freiburg i. Br.: Olten.

Hoebel, Edward A. (1981): »Preface«, in: The American Behavioral Scien-
tist 25 (1): 7-9.

Hoebel, Edward A. (1960): The Cheyennes: Indians of the Great Plains, New
York: Holt, Rinehart and Winston.

Hoebel, Edward A. (1958): Man in the Primitive World. An Introduction
to Anthropology, New York u.a.: McGraw-Hill Book Company, INC.
Hoebel, Edward A. (1940): The Political Organization and Law-Ways of
the Comanche Indians, Menasha/Wisconsin: American Anthropological

Association Memoir.

Hughes, Everett C. (1955): »Review: The Law of Primitive Man by E. Ad-
amson Hoebel«, in: Stanford Law Review 7 (3), 437-439.

Llewellyn, Karl/Hoebel, Edward A. (1941): The Cheyenne Way: Conflict
and Case Law in Primitive Jurisprudence, Norman: University of Okla-
homa Press.

Llewellyn, Karl N. (1940): »The Normative, the Legal, and the Law-]Jobs:
The Problem of Juristic Method«, in: Yale Legal Journal 49 (8), 1355—
1400.

Kaplan, Irving (1956): »Book Review: The Law of Primitive Man: A Study
in Comparative Legal Dynamics. E. Adamson Hoebel«, in: The American
Journal of Sociology 61 (4), 372-373.

Kuper, Adam (2005): The Invention of Primitive Society: Transformations
of an Illusion, London: Routledge.

Merry, Sally E./Canfield, Matthew C. (2015): »Law. Anthropological As-
pects«, in: International Encyclopedia of the Social & Behavioral Scienc-
es 13, 535-541.

Northrop, Filmer S.C. (1956): »Book Review of The Law of Primitive Man:
The Method and Some Findings of Anthropological Jurisprudence«, in:
Louisiana Law Review 16 (2), 455-464.

Pospisil, Leopold (1973): » Adamson Hoebel and the Anthropology of Law«,
in: Law and Society Review 7 (4), 537-560.

Schwartz, Richard D. (1973): »President’s Message: To Ad Hoebel — with
Thanks«, in: Law & Society Review 7(4), 532—32.

Seidel, Katrin/Ramstedt, Martin (Hg.) (2024): Decolonising Plural Legal
Orders, Decentering Epistemological Paradigms, Special Issue Ofiati So-
cio-Legal Series (i.E.).

136

, 08:0113. [


https://doi.org/10.5771/9783748948049-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EDWARD ADAMSON HOEBEL: DAS RECHT DER NATURVOLKER

Snyder, Francis G. (1981): » Anthropology, Dispute Processes and Law. A
critical Introduction«, in: British Journal of Law and Society 8 (2): 141—
180.

Tamanaha, Brain Z. (1995): »An Analytical Map of Social Scientific Ap-
proaches to the Concept of Law«, in: Oxford Journal of Legal Studies
15 (4): s01-535.

Twining, William (1973): »Law and Anthropology: A Case Study in In-
ter-Disciplinary Collaboration«, in: Law ¢& Society Review 7 (4): 61—

584.

137

, 08:0113. [


https://doi.org/10.5771/9783748948049-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

