1. Die Welt

Die Krux des Anfangs: Mit welchem Thema soll man anfangen? Man kann weder von der
Welt sprechen, ohne vom Menschen zu sprechen, der auf einem ihrer Planeten lebt und
die Erde als seinen Lebensraum nachhaltig gestaltet, noch vom Menschen, ohne von der
Welt zu sprechen, da menschliches Dasein mit Heidegger gesprochen In-der-Welt-Sein
ist. Als Christ wiederum kann man weder von der Welt noch vom Menschen sprechen,
ohne von Gott zu sprechen, der sie beide erschaffen hat und mit ihnen ein Ziel verfolgt.
Fir den Religionsphilosophen und bekannten Vertreter des interreligiésen Dialogs Rai-
mon Panikkar (1918-2010) bilden Welt (kosmos), Gott (theos) und Mensch (anthropos) denn
auch eine untrennbare Einheit. In seiner kosmotheandrischen, mystischen Sicht handelt
es sich um drei Dimensionen, die sich gegenseitig durchdringen und das eine dreifaltige
Wesen der Wirklichkeit ausmachen. Die beiden Dimensionen des Kosmischen und des
Gottlichen begegnen sich im Menschen, und der Mensch findet sich in ihnen wieder.

Hier soll zuerst die Dimension der Welt als Daseinsraum des Menschen und Schép-
fung Gottes, dann die Dimension Gottes als Grund und Ziel von Welt und Mensch' und
schliefilich die Dimension des Menschen® als Ort der Begegnung von Gott und Welt be-
handelt werden. Wie in jedem Kapitel erfolgt eine philosophische (Kap. 1.1), eine bibli-
sche (Kap. 1.2), eine theologische (Kap. 1.3), eine religionswissenschaftliche (Kap. 1.4) und
eine spirituelle Anniherung (Kap. 1.5) an das Thema. Was also ldsst sich philosophisch
iiber die Welt sagen?

Literatur

Raimon Panikkar: Der Dreiklang der Wirklichkeit. Die kosmotheandrische Offenbarung, 1994.

1 Kap. 2.
2 Bd. 2, Kap. 1.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |
1.1 Eine Welt in Entwicklung

Philosophen haben bekanntlich die Welt verschieden interpretiert. Einige ihrer Deutun-
gen werden im Folgenden vorgestellt. Ankniipfend an den ,Vorspann‘soll die Idee einer
sich entwickelnden Welt festgehalten und vertieft werden. In dem Zusammenhang soll
zunichst kurz daran erinnert werden, wie sehr sich das physikalische Weltbild und da-
mit verbunden die Auffassung von der Materie durch die moderne Physik im 20. Jahr-
hundert gewandelt hat (Kap. 1.1.1). Sodann wird in die aristotelische Substanzontolo-
gie eingefiihrt, hat sie doch das gesamte abendlindische und damit auch das christliche
Denken stark geprigt (Kap. 1.1.2). Im Zuge dessen wird anschlieRend versucht, das Ver-
hiltnis von Materie und Geist zu kliren (Kap. 1.1.3). Des Weiteren werden einige Welt-
bilder erklirt, die sich mit der modernen evolutiven Weltanschauung nicht vereinbaren
(Kap. 1.1.4), und solche, die sich mit ihr vereinbaren lassen (Kap. 1.1.5), bevor schlieflich
iiber den letzten Grund und Sinn der Welt nachgedacht wird (Kap. 1.1.6).

111 Der physikalische Materiebegriff

Die Entstehung und Geschichte des Universums ldsst sich mit den begrifflichen Mitteln
der klassischen Physik, fur die vor allem die Newtonsche Mechanik steht, nicht beschreiben
und begreifen. Es bedurfte dazu der Revolution der Physik zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts. ,Gegen Ende des 19. Jahrhunderts waren viele Physiker der Auffassung, eine Voll-
endung der Physik stiinde unmittelbar bevor. Tatsichlich erfuhren aber fast alle grund-
legenden Begriffe der damals vorherrschenden Physik im 20. Jahrhundert noch einmal
eine dramatische Umwilzung.* Mit der Entdeckung und Untersuchung der Quanten —
kleinster Einheiten von Materie und kleinster Umsitze von Energie — begann die moder-
ne Physik.* Ein weiterer wichtiger Schritt ,war die Entdeckung der Relativititstheorie
durch Albert Einstein. [...] Die spezielle Relativititstheorie markiert in besonderer Weise
den Schritt der modernen Physik in die ,Unanschaulichkeit, die mit der Quantentheorie
dann noch einmal eine Steigerung erfuhr.

Durch die Entwicklung der Quanten- und Atomphysik sowie der Relativititstheorie
wandelten sich die Grundbegriffe der klassischen Physik, wie Raum, Zeit, Materie, Objekt,
Ursache und Wirkung, ganz radikal. Und mit ihnen verdnderte sich die gesamte physika-
lische Weltanschauung.®

Die klassische Physik beruhte auf vier metaphysischen Annahmen:

« Die Welt ist aus einzelnen, voneinander unabhingigen, im Wesentlichen unveran-
derlichen und unzerstorbaren Substanzen — oder Dingen — und Elementen aufge-
baut.

« Die verschiedenen Substanzen haben keinen inneren Zusammenhang. Sie wirken
blof3 durch duflere Krafte aufeinander.

3 Bauberger 77.

4 Vgl. Bleck-Neuhaus vii.

5 Bauberger 77.

6 Vgl. Marxer/Traber 3. Teil.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

. Die Prozesse zwischen den einzelnen physikalischen Objekten mit ihren wechselsei-
tigen Kraftwirkungen gehorchen streng deterministischen GesetzmiRigkeiten.

« Subjekt und Objekt, beobachtender Geist und beobachtete Materie sind strikt ge-
trennt.

Diese vier metaphysischen Annahmen der klassischen Physik, die das Bild einer statisch-
mechanischen Welt vermittelten, haben sich durch die moderne Physik als unhaltbar er-
wiesen.” Nach mechanistischer Auffassung bewegen sich feste Korper in einem leeren
Raum. Mit der Vorstellung vom leeren Raum haben die moderne Astrophysik und Kos-
mologie aufgeriumt. Die Leere oder das Vakuum erweist sich als eine lebende Leere, in der
stindig virtuelle, nur indirekt nachweisbare Teilchen erzeugt und vernichtet oder umge-
wandelt werden. Die Teilchen kénnen von ihrer Umgebung nicht klar getrennt werden.

Subatomare Teilchen sind keine isolierten Grundbausteine. Sie hingen voneinander ab
und bilden ein kompliziertes Gewebe von Vorgingen und Beziehungen. Sie existieren nicht
mit Sicherheit an bestimmten Orten und zu bestimmten Zeiten. So lisst sich beispiels-
weise nicht mit Sicherheit feststellen, wo sich ein Elektron zu einer bestimmten Zeit im
Atom aufhilt. Auch Raum und Zeit sind nicht streng voneinander zu trennen.

Auf der subatomaren Ebene 16sen sich die Festkorper der klassischen Physik in wellen-
artige Wahrscheinlichkeitsbilder auf, die nicht die Wahrscheinlichkeit von Dingen, sondern
von Zusammenhingen darstellen. Der Wahrscheinlichkeitscharakter ist dem Naturge-
schehen selbst eingepragt, insofern es jeweils bestimmte Felder von Moglichkeiten er-
offnet, deren Realisierung mit bestimmter Wahrscheinlichkeit, aber nicht mit Sicherheit
eintritt. Das zukiinftige Geschehen ist daher nicht determiniert, das heifdt nicht festgelegt,
sondern in gewisser Weise offen.

Die physikalische Wirklichkeit lasst sich nur komplementdir beschreiben. Gemif dem
Welle-Teilchen-Dualismus miissen den Objekten der Quantenphysik gleichermafien die
Eigenschaften von klassischen Wellen wie die von klassischen Teilchen zugeschrieben
werden, obwohl sie sich gegenseitig auszuschlieRen scheinen. Elementarteilchen, ja
selbst Atome, kénnen daher sowohl als quasi punktformige Partikel als auch als breit
ausgedehnte Wellen auftreten.

Elementarteilchen sind in gewisser Hinsicht unzerstdrbar, in anderer zerstorbar. Sie
stellen keine unverinderlichen Substanzen dar.® So etwas wie ein und dieselbe Substanz,
aus der ein Elektron die ganze Zeit besteht, gibt es nicht. Ein Elektron ist stindig von
einem Schwarm virtueller Teilchen umgeben. Es ist kein statisches Ding, sondern eher
eine dynamische Struktur.

Dariiber hinaus sind beobachtete Eigenschaften von Objekten nicht unabhingig vom
Beobachter. Indem der Beobachter entscheidet, wie er Messungen anstellt, bestimmt er
mit seiner Anordnung bis zu einem gewissen Grad die Eigenschaft des beobachteten Ob-
jekts. Es gibt eine Wechselwirkung zwischen ihm und dem Objekt. Er beobachtet nicht
einfach das Geschehen, sondern nimmt an ihm teil.

Die moderne Physik hat die ontologischen (seinsmifigen) Unterscheidungen der
klassischen Physik zwischen Materie im Sinn von Masse und der im Sinn von Energie

7 Vgl. Bleck-Neuhaus 677—-694.
8 Vgl. ebd. 633-675.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

33


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

sowie zwischen Raum(-Zeit) und Materie aufgehoben. Masse und Energie sind dquivalent
und ineinander umwandelbar. Materie mit Ruhemasse kann ,zerstrahlen® und Strahlung
kannumgekehrt ,materialisieren®. Und die geometrische Struktur des Raumes erscheint
als eine Eigenschaft der Materie. Raum und Materie sind Aspekte einer einheitlichen Wirk-
lichkeit.

Im Gegensatz zur klassischen betrachtet die moderne Physik das Universum nicht
mehr als eine Ansammlung physikalischer Objekte. Fiir Quantenphysiker bildet die ma-
terielle Realitit ein Ganzes, das iiberhaupt nicht aus Teilen aufgebaut ist. Quarks, Elek-
tronen, Atome oder Molekiile halten sie fiir Konstruktionen, nicht fiir Bausteine der Ma-
terie, fiir Er-fundenes, nicht fiir Ge-fundenes. Sie erkennen im Universum ein kompli-
ziertes dynamisches Gewebe von Zusammenhingen, das seinem Wesen nach immer den
Beobachter einschliefdt. Der modernen Physik ist es gelungen, die grundsitzliche Ein-
heit des Universums und damit aller materiellen Wirklichkeit ausfindig zu machen. Aber
auch sie wird, so wie es der klassischen ergangen ist, in ihren ilteren Theorien bereits
durch neuere Theorien iiberholt. Was elementare Objekte angeht, orientiert sich die der-
zeitige Physik vor allem am Konzept der Feldquanten und deren Wechselwirkung.

Auch fragtsich, ob alle materielle Wirklichkeit nur nach den Prinzipien der untersten
Ebene, der Mikrophysik verstanden werden kann und muss. Keine der quantenmecha-
nischen Eigentiimlichkeiten lisst sich mehr nachweisen, sobald Elementarteilchen in
riesigen Zahlen zusammentreten und iiber ungeheure Ansammlungen von Atomen und
Molekillen Makrokorper bilden. Viele alltigliche Phinomene lassen sich mit den Geset-
zen der klassischen Mechanik nach wie vor beschreiben. Der Materie als Masse ist Trig-
heit (Beharrungsvermdégen) und Schwere (Fihigkeit zur wechselseitigen Anziehung) zu
eigen. In bestimmten Kontexten ist es auch physikalisch sinnvoll, von der Existenz von
Objekten, die freilich immer in Zusammenhinge eingebettet sind, zu sprechen. Zumin-
dest im mittleren physikalischen Bereich der festen Kérper hat deshalb auch die klassi-
sche Substanz- oder Dingontologie, die auf Aristoteles zuriickgeht, durchaus noch eine
gewisse Berechtigung. Aber was es mit der Substanz auf sich hat, muss richtig verstan-
den werden.

Literatur

Fridolin Marxer/Andreas Traber: Gottes Spuren im Universum. Schopfungsmystik und moder-
ne Physik,1990.

Stefan Bauberger: Was ist die Welt? Zur philosophischen Interpretation der Physik, 2., durch-
gesehene Auflage 2005.

J6rn Bleck-Neuhaus: Elementare Teilchen. Von den Atomen tiber das Standard-Modell bis zum
Higgs-Boson, 2. Auflage 2013.

11.2  Die Substanzontologie des Aristoteles

Lange Zeit hat in der abendlindischen Geistesgeschichte Aristoteles (384-322 v. Chr.)
mit seiner Ontologie (Lehre vom Seienden als Seienden) und mit seiner Metaphysik (Leh-

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

revom Grund des Seienden) die philosophische Weltanschauung geprigt. Ihr zufolge be-
steht die Welt aus Dingen, Substanzen oder Wesen als ihren Grundelementen. Weil diese
Lehre die christliche Theologie, etwa die Auffassung von Gott und vom Menschen, stark
beeinflusst hat, sei sie hier ausfithrlicher anhand zweier Begriffspaare, Substanz und Ak-
zidentien (Kap. 1.1.2.1) und Form und Materie (Kap. 1.1.2.2), dargelegt und schliellich im
Blick auf christliche Philosophie kurz zusammengefasst (Kap. 1.1.2.3).

1.1.2.1 Substanz und Akzidentien

Aristoteles unterscheidet in seiner Metaphysik drei Arten von Wesen:

« sinnlich wahrnehmbare verinderliche Wesen, die verginglich sind
- sinnlich wahrnehmbare verinderliche Wesen, die unverginglich, sprich ewig sind
. unsichtbare, schlechthin unverdnderliche Wesen, die ewig sind.’

Zu den verginglichen verinderlichen Wesen zahlen fiir ihn hauptsichlich Dinge auf der Er-
de wie Pflanzen und Tiere, Steine und Kunstwerke. Mit den unvergdnglichen verinderlichen
Wesen meint er die Fixsterne, die er fiir in sich unveridnderlich und ewig hilt. Sie stellen
ein Mittleres dar, insofern sie einerseits stets vom gottlichen unbewegten Beweger kreis-
formig am Himmel bewegt werden, sich also hinsichtlich des Ortes verindern, anderer-
seits aber selbst die verginglichen Wesen auf der Erde bewegen. Wie die verginglichen
Wesen sind sie Gegenstand der Naturwissenschaft, die es mit allem Veridnderlichen zu
tun hat.

Unter die ewigen unverdnderlichen Wesen fallen Dinge wie Zahlen und geometrische
Figuren, die Gegenstand der Mathematik sind. Das unvergleichlich wichtigste unveran-
derliche und ewige Wesen ist die géttliche Substanz beziehungsweise Gott, der alles andere
bewegt, ohne selbst von einem anderen bewegt oder verindert zu werden, und deshalb
von Aristoteles der unbewegte Beweger genannt wird. Er bewegt wie etwas, das geliebt wird,
das heifdt durch sein anziehendes Wesen. Als Erstes Wesen und vollkommenstes Seien-
des stellt er das schonste und beste Wesen dar. Und da das Denken auf das geht, was an
sich das Beste ist, denkt er sich selbst, beziehungsweise denkt sich seine Vernunft selbst,
wodurch Vernunft (oder Geist) und Gedachtes dasselbe sind. Als sich selbst denkendes Den-
ken erfreut er sich seines geistigen Lebens, wie er auch Freude an seiner reinen Wirklich-
keit hat, in der keine unverwirklichten Moglichkeiten schlummern. Mit all diesen Ziigen
ist er Gegenstand der philosophischen Theologie.

In seiner Lehre von den verinderlichen Wesen geht Aristoteles davon aus, dass sich
konkrete Einzeldinge als Einheiten darbieten, die sich von ihrer Umgebung abheben, wie
etwa ein Tisch oder eine Rose. Einzeldinge erscheinen als etwas letztes In-sich-Stehendes,
Selbststand Habendes. Mit Substanz oder Wesen im weitesten Sinn meint Aristoteles das
konkrete Einzelding in seiner Ganzheit.

Innerhalb eines Einzeldings oder an einem solchen unterscheidet er dann aber noch
einmal zwischen der Substanz (im engeren Sinn) und den Akzidentien. In seiner Lehre
von den zehn Kategorien, worunter er Aussageweisen oder Seinsweisen versteht, stellt er
der Substanz als erster Kategorie neun Akzidentien als weitere Kategorien gegeniiber.

9 Aristoteles: Metaphysik XII, 1069a.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

35


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

So kommen der Substanz etwa eines Menschen oder eines Pferdes noch als Akzidentien
die Quantitit, Qualitit, Relation, das Wo, Wann, die Lage, das Haben, Wirken und Leiden zu.
Man kann feststellen, wie gro ein Pferd ist, welche Farbe es hat, wo es sich befindet, und
so weiter.

Die Substanz ist das, was einem Einzelding zugrunde liegt und letzter, bleibender Tri-
ger all seiner weiteren, wechselnden Bestimmungen, der Akzidentien, ist.”® Sie existiert
selbstindig in sich, wihrend die Akzidentien nur an Substanzen vorkommen und auf sie
angewiesen sind. Aufgrund seiner Substanz bewahrt ein Einzelding seine wesentliche
Identitit, auch wenn es sich verindert. Die Substanz ist das Identische in den Verinde-
rungen. Von daher sieht Aristoteles in der Substanz auch das Wesentliche eines Einzel-
dings: das, was etwas zu dem macht, was es ist. Substanz zeichnet sich durch Selbstindig-
keit, Selbstidentitdt und Wesentlichkeit aus. Dabei nennt Aristoteles das konkrete Einzelding
Substanz im ersten Sinn, das allgemeine Wesen, das von einem Einzelding aussagbar ist,
hingegen die Substanz im zweiten Sinn. Bei Menschen wire beispielsweise Sokrates erste
Substanz und das allgemeine Wesen oder die Art des Menschen zweite Substanz.

Das von Aristoteles herausgearbeitete und von der spiteren Substanzmetaphysik
itbernommene Substanz-Akzidenz-Schema bedarf aus heutiger Sicht allerdings der
Erginzung. Es ldsst sich bei Dingen nicht von vornherein und véllig unabhingig vom
Zusammenhang klar zwischen den Akzidentien als unwesentlichen Eigenschaften und
den Wesenseigenschaften als wesentlichen Eigenschaften unterscheiden. Die Lage
eines Dinges oder die Relation eines Dinges zu anderen Dingen kann je nach Situation
unwesentlich oder wesentlich sein. Bei der Bestimmung der substanziellen und der
akzidentellen Eigenschaften der Dinge ist der grofSere Zusammenhang zu beriicksichtigen
- wie im mikrophysikalischen Bereich auch.

Dinge sind zwar echte, starke Einheiten in sich, aber keine isolierten Grofien. Thre
Funktion, ihr Sinn und ihre Bedeutung, die mit zu ihrem metaphysischen Wesen ge-
héren, hingen auch von anderen Dingen ab und sind gemeinsam mit ihnen zu grifieren
Einheiten verbunden. In einem Biotop beispielsweise wirken verschiedene Einzeldinge
zu einem gréferen Ganzen zusammen. Auch im Makrobereich bildet der Kosmos als
Ganzes eine geordnete, sinnvolle Einheit.

Dariiber hinaus ist die Substanz eines Dinges nicht etwas, das unter den sich wan-
delnden und ablésenden Akzidentien véllig unveridndert bleibt. Vielmehr betrifft jede
Verinderung eines Dinges, auch die akzidentelle, die Substanz selbst. Bei den akziden-
tellen Verinderungen verindert sich die Substanz jedoch nicht so tiefgreifend, dass sie
ihre wesentliche Identitit mit sich selbst verlieren wiirde. Verinderungen von Dingen
sind metaphysisch unterschiedlich tiefgreifend.

Die mit der Substantialitit einhergehende Eigenstindigkeit und Einheit der Dinge
geht iiber das materielle Abgetrenntsein von anderen Dingen in jedem Fall hinaus,
kommt jedoch den Dingen in unterschiedlichem MafRe zu. Substanzsein ist eine ana-
loge Bestimmung, die je nach Seinsmichtigkeit oder Seinstiefe grofier oder geringer sein
kann. Lebewesen, wie Pflanzen und Tiere, haben dementsprechend einen grofieren
Selbststand als leblose Gegenstinde. Der Mensch wiederum besitzt eine grofere Eigen-
stindigkeit und stellt eine grof3ere Einheit in sich dar als andere Lebewesen.

10 Ebd.VIl, 1029a.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

1.1.2.2  Form und Materie

In der Metaphysik hebt Aristoteles bei den verinderlichen und verginglichen Wesen mit
einem physischen Begriff der Materie an. Jedes Einzelding setzt sich, insofern es ein fes-
ter Korper ist, aus hyle und morphe zusammen: aus Materie im Sinn von Stoff oder Mate-
rial und aus Form im Sinn von Gestalt (daher der Name Hylemorphismus fur die aristote-
lische Metaphysik). Beispielsweise lasst sich an einer konkreten Statue die Materie des
Marmors und die Form des Apolls unterscheiden.

Aristoteles lisst es aber bei diesem physischen Begriff von Materie nicht bewenden,
die als Stoff eines festen Kérpers immer schon gestaltet und geformt ist und die er Zweite
Materie (lat. materia secunda) nennt. Er entwickelt vielmehr den Materiebegrift metaphy-
sisch weiter zum Begriff der Ersten Materie (lat. materia prima). Dabei geht er von der ein-
fachen Beobachtung aus, dass ein und derselbe Stoff ganz verschiedene Formen anneh-
men kann. Antike Kiinstler haben aus Marmor beispielsweise eine Apollo von Belvedere
und eine Venus vom Esquilin Statue gefertigt.

Die Erste Materie ist kein Ding und auch kein Stoff, sondern das abstrakte metaphy-
sische Prinzip des Bestimmbaren und der Maglichkeit. Materie kann durch zahllose ver-
schiedene Formen bestimmt werden und ist die Moglichkeitsbedingung dafiir, dass ein
und dieselbe Form vielfach in Erscheinung treten kann. Auch begreift Aristoteles die Ers-
te Materie als die leere Stelle im Raum, an der sich alle méglichen Dinge befinden kénnen,
wobei er sich den Raum als solchen ganz offensichtlich absolut — das heifdt v6llig unab-
hingig von allen materiellen Objekten - vorstellt. Aufgrund der Materie ist etwas der
Moglichkeit oder dem Vermégen nach das, was es ist. Materie im metaphysischen Sinn
ist also das, wodurch ein konkretes korperliches Ding allererst méglich ist.

Mit dem Begriff der Materie bildet Aristoteles auch den Begriff der Form weiter zu
einem abstrakten Seinsprinzip: dem Prinzip des Bestimmenden und der Wirklichkeit. Die
Form bestimmt, was etwas ist, ob es sich beispielsweise bei einem Stiick Holz um eine
Statue oder ein Boot handelt. Aufgrund der Form wird oder ist etwas der Wirklichkeit
nach das, was es ist. Form im metaphysischen Sinn ist dann das, wodurch etwas ver-
wirklicht wird oder wirklich das ist, was es ist.

Fir Aristoteles ist die Form eines materiellen Einzeldings wesentlicher als die Materie,
aus der es besteht. So ist an der Apollo Statue die Gestalt des Apollo wichtiger als der
Marmor. Das heiflt nicht, dass die Materie ganz unwesentlich wire. Aber die Form, nicht
die Materie, macht das eigentliche Wesen eines Dinges aus.

Indem bei Aristoteles der Begrift der Form abstrakter wird, wird er zugleich inner-
licher. Neben die duflere Form als Gestalt eines festen Korpers tritt nun bei Lebewesen
noch eine innere Form: das Prinzip, aufgrund dessen die Lebewesen leben. Dieses innere
Lebensprinzip ist fir Aristoteles die Seele, beziiglich derer er verschiedene Vermigen unter-
scheidet. Pflanzen besitzen ein vegetatives Seelenvermdogen, das fiir die Fortpflanzung,
das Wachstum und den Stoffwechsel verantwortlich ist. Alle Tiere verfiigen dariiber
hinaus tiber ein sensitives Vermogen, die Fihigkeit zur Sinneswahrnehmung. Allein der
Mensch besitzt tiberdies als intellektuelles Vermogen die Fihigkeit zur Vernunft. Die
Menschenseele zeichnet sich daher vor den anderen Seelen durch Vernunft oder Geist
aus.™ So gelangt Aristoteles ausgehend von der Materie als Stoff in seinem Hylemor-

1 Bd.2 Kap.1.1.2.2.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

37


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

phismus zum Geist in der menschlichen Seele und somit zum Geist des Menschen. Thm
zufolge macht das Geistige das eigentliche Wesen des Menschen aus und ist der Geist
das Substanzielle am Menschen.

11.2.3 Zusammenfassung

Aristoteles unterscheidet folglich, so lisst sich seine Metaphysik im Blick auf christliche
Philosophie kurz zusammenfassen, vor allem zwischen vergdnglichen, verinderlichen Din-
gen in der Welt auf der einen Seite und dem ewigen, unverdanderlichen, sich selbst denkenden
Gott, der als unbewegter Beweger alles in der Welt bewegt und verandert, auf der anderen
Seite. Die Einzeldinge in der Welt setzen sich seiner Kategorienlehre zufolge aus einer
unveridnderlichen Substanz als Triger weiterer Bestimmungen und diesen weiteren ver-
anderlichen Bestimmungen, den Akzidentien (Quantitit, Qualitit, Relation, Lage etc.),
zusammen. Uberdies setzen sie sich seiner Lehre des Hylemorphismus zufolge aus Mate-
rie im Sinn von Stoff und Form im Sinn von Gestalt zusammen. Bei Lebewesen geht die
Form iiber die kérperliche Gestalt hinaus. Es gibt bei ihnen neben der duf3eren Form eine
innere, und das ist ihre Seele. Dementsprechend ist der Mensch ein Wesen, das aus Leib
beziehungsweise Korper (als Materie) und Seele (als innerer Form) zusammengesetzt ist.
Diese hylemorphistische Auffassung hat vor allem durch die Rezeption des Thomas von
Aquin im 13. Jahrhundert auch das christliche Menschenbild stark geprigt. Problema-
tisch an dieser Sicht ist dabei nicht, dass die Seele dem Korper vorgeordnet ist, sondern
dass nur sie als bestimmendes Formprinzip eine prigende Wirkung auf den Korper aus-
ttben kann, nicht aber der Kérper als Prinzip des Bestimmbaren auf die Seele. Aus heuti-
ger Erfahrung und Kenntnis des psychosomatischen Zusammenhangs zwischen Seele und
Leib wissen wir jedoch, wie sehr auch das Physische das Psychische beeinflusst. Beim
klassischen aristotelisch-thomistischen Menschbild ist vom Ansatz her eine echte Wech-
selwirkung zwischen Korper und Seele nicht im Blick, was faktisch auch in dieser Tra-
dition (und nicht nur in der platonischen) eine Vernachlissigung oder Abwertung des
Korperlichen begiinstigt.

Auch das aristotelisch-thomistische Verstindnis von Gott als einfacher Substanz, die
sich weder aus Moglichkeit und Wirklichkeit noch aus Trager und Bestimmungen und
auch nicht aus Form und Materie zusammensetzt, erweist sich in einer Gotteslehre inso-
fern als problematisch, als sie jede Verdnderung in Gott ausschliefdt. Kann man von solch
einem Gott sagen, dass er Mensch wird oder mit den Menschen leidet? Wie spater deut-
lich wird, kann sich Gott selbst durch die Menschwerdung in Jesus Christus verindern,
ohne dadurch vollkommener oder unvollkommener zu werden."

Inder Neuzeit wurde Gott nicht mehr oder kaum mehr als Substanz, sondern als Sub-
jekt begriffen, das sich durch Selbstbewusstsein und freie Selbstbestimmung auszeich-
net. Vor allem Hegel suchte in Bezug auf Gott den Begrift der Substanz, wie ihn noch Spi-
noza vertreten hat, durch den des Subjekts aufzuheben.” Dieser Schritt war wiederum
von Bedeutung fiir die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes." In ihr wird die Dingontolo-
gie, fur die die Substanz die Grundkategorie des Seienden ist, erginzt, wenn nicht so-

12 Kap.2.1.4; Bd. 2, Kap. 2.1.
13 Kap.2.1.5.
14 Bd.2,Kap.3.1u.3.3.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

gar ersetzt durch eine relationale Ontologie, fiir die die Grundkategorie die der Relation
(d. h. der Beziehung) ist. Auch in der Prozessontologie, wie sie insbesondere von Whit-
ehead im 20. Jahrhundert vertreten wurde®, wird die Substanzontologie abgelehnt. An
die Stelle der Substanz treten Prozesse oder Ereignisse sowie Relationen zwischen den
Ereignissen und Gattungen der Ereignisketten als Hauptkategorien der Wirklichkeit.

Die aristotelische Substanzontologie ist somit keineswegs unumstritten in der Phi-
losophie. Sie diirfte trotzdem von bleibender Bedeutung sein, wenn das Substanzsein
nichtvon aufien als eine wie auch immer geartete Verbindung von Teilen erklirt, sondern
von innen, vom Subjektsein her verstanden wird. Lebewesen verdanken ihre Einheit dem
Leben, das ihnen innewohnt, Menschen ihre Einheit dem geistigen Selbstvollzug, der sie
von den iibrigen Lebewesen unterscheidet. Er macht sie, insofern sie selbstbewusst und
selbstbestimmt sind, zu menschlichen Subjekten, und insofern sie auf andere Subjekte
bezogen sind, zu menschlichen Personen. Doch gibt es itberhaupt so etwas wie Geist?
Gibt es in oder aufier, neben oder iiber der materiellen Wirklichkeit noch eine geistige
Wirklichkeit?

Literatur

Aristoteles: Metaphysik. Schriften zur Ersten Philosophie, 2005.

1.1.3 Materie und Geist

Als unsichtbare Wirklichkeit lisst sich das Geistige naturgemifd nicht empirisch, das
heif3t nicht durch eine Erkenntnis, die auf Sinneserfahrung beruht, nachweisen. Man
kann Menschen, die das Geistige missverstehen oder als solches leugnen sollten, nur
darauf hinweisen, indem man sie auf bestimmte geistige Erfahrungen, die sie selbst
schon gemacht haben und stindig machen, aufmerksam macht. Zu diesen geistigen
Erfahrungen gehort beispielsweise das Staunen.

Berithmt ist das Bekenntnis von Immanuel Kant (1724-1804) im , Beschluss“ seiner
Kritik der praktischen Vernunft:

,Zwei Dinge erfiillen das Gemit mit immer neuer und zunehmender Bewunderung
und Ehrfurcht, je 6fter und anhaltender sich das Nachdenken damit beschéaftigt: der
bestirnte Himmel Gber mir und das moralische Gesetz in mir

Je mehr Kant iiber das Universum nachdachte, desto mehr bewunderte er es. Religios
Nichtglaubende wie religiés Glaubende konnen iiber das Weltall staunen, von ihm fas-
ziniert sein, es wunderbar finden. Auch die Philosophie beginnt mit dem Staunen, wie
schon Platon und Aristoteles festgestellt haben. Uber etwas Staunen und etwas Bewun-
dern sind jedoch keine Vorgange, die sich rein naturwissenschaftlich erkliren lassen. Sie

15 Kap.1.1.4.1.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

39


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

scheinen als solche nicht materieller, sondern geistiger Natur zu sein und zum Menschen
als einem geistigen Subjekt zu gehoren.

Dies mag als kurzer Hinweis auf die erste von drei Thesen zum menschlichen Geist
geniigen, die in den folgenden drei Unterkapiteln unterbreitet werden:

. Esgibteine geistige Wirklichkeit (Kap. 1.1.3.1)
- Geistist etwas wesentlich anderes als Materie (Kap. 1.1.3.2)
«  Geist hat sich aus Materie entwickelt (Kap. 1.1.3.3).

1.1.3.1  Die Wirklichkeit des Geistes

,Geist“ist ein Grundwort der Philosophie, da es das bezeichnet, was iiberhaupt erst das
philosophische Fragen und Denken ermdglicht. Nur ein geistiges Wesen kann fragen,
zweifeln und denken, etwas behaupten oder bestreiten, unterscheiden zwischen Wirk-
lichkeit, Moglichkeit und Notwendigkeit, zwischen wahr und falsch, zwischen Gut und
Bose und so weiter.

Wie bereits Aurelius Augustinus (354—430) in seinem Hauptwerk De Trinitate ausge-
fithrt hat, kann niemand an der Existenz seines eigenen Geistes zweifeln: ,Wer méch-
te jedoch zweifeln, dass er lebe, sich erinnere, einsehe, wolle, denke, wisse und urteile?
Auch wenn man nimlich zweifelt, lebt man.“* Und zwar lebt man als geistiges Wesen,
weil das Zweifeln selbst ein geistiger Vollzug ist. Ahnlich argumentierte Augustinus im
Gottesstaat: ,[Auch] wenn ich mich nimlich irre, bin ich”” - und zwar als geistiges Wesen.
Selbst wenn ich mich beziiglich meines eigenen Wesens irren wiirde, indem ich mich fir
ein geistiges Wesen halte, obwohl ich nur ein materielles Wesen bin, bin ich ein geisti-
ges Wesen, weil sich nur ein geistiges Wesen irren kann. René Descartes (1596-1650) hat
das Argument dann in seinen Meditationen leicht abgewandelt.”® Das Ich, das da unter
Umstinden alles bezweifelt, kann nur ich sein, sofern ich denke, sofern ich also Geist,
Verstand oder Vernunft bin.

Wer behauptet, es gebe nur materielle Wirklichkeit, widerspricht sich selbst, weil das
Behaupten als solches, auch wenn es durch neurophysiologische Prozesse im Gehirn be-
dingtist, ein geistiger — und kein materieller — Vorgang ist. Wer bestreitet, dass es Geist
gibt, widerspricht sich im Vollzug selber, insofern er damit eine geistige Titigkeit voll-
zieht.

Die geistige Wirklichkeit lasst sich im Unterschied zur materiellen Wirklichkeit nicht
durch Beobachtung von aufien nachweisen, sondern nur aufweisen durch die Auffor-
derung zur Selbstvergewisserung. Um das Geistige zu erkennen, legen Augustinus und
Descartes nahe, in sich zu gehen und im eigenen Inneren einzukehren. In uns selbst er-
fassen wir unsere eigene geistige Selbstidentitit und damit unser eigenes Substanzsein.
Nurvon unserem geistigen Ich her wissen wir urspriinglich und im Grunde, was es heifit,
Substanz zu sein. Und wir erkennen, dass es in der Welt wirklich Substanzen gibt, indem
wir durch Analogie von unserer Substantialitit auf die Substanzialitit der anderen Le-
bewesen und schliefRlich auch der anorganischen Wesen schlieRen.

16 Augustinus: De Trinitate X,10,14.
17 Augustinus: Gottesstaat 11,26.
18 Descartes: Meditationen 2,6.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Wer sich wahrhaft seinem Inneren zuwendet und iiber sich als Ganzes nachdenkt,
kann mit Sicherheit in sich selbst den eigenen Geist entdecken. Dass es Geist gibt, ist
von daher eine unbezweifelbare Tatsache.

Literatur

Aurelius Augustinus: De trinitate. Lateinisch-Deutsch, 2001.

Augustinus von Hippo: Zweiundzwanzig Biicher iiber den Gottesstaat, Band 1: De Civitate Dei
(Die Schriften der Kirchenvater, Band 19), 2021.

Augustinus von Hippo: Zweiundzwanzig Biicher iiber den Gottesstaat, Band 2: De Civitate Dei
(Die Schriften der Kirchenvater, Band 20), 2021.

René Descartes: Meditationes de Prima Philosophia. Meditationen lber die Erste Philo-
sophie. Lateinisch/Deutsch, 2020.

Joachim Ritter/Karlfried Griinder/Gottfried Gabriel (Hg.): Historisches Worterbuch der Phi-
losophie [= HWPh], 1971—2007 (Art. Form, Geist, Materie, Substanz).

1.1.3.2  Das Wesen des Geistes

Materie ist auch nach Auffassung der modernen Physik grundsitzlich durch Riumlich-
keit und Teilbarkeit gekennzeichnet. Materielle Wirklichkeit nimmt Raum ein und lasst
sich, jedenfalls bis zu einem gewissen Grad, in Teile und Teilchen zerlegen, die miteinan-
der wechselwirken. Der menschliche Geist hingegen ist nichtraumlich. Und er ist unteil-
bar, auch wenn er keine einfache, sondern eine in sich differenzierte Einheit darstellt.
Geistige Wirklichkeit ist immateriell.

Im Groflen und Ganzen hat man in der abendlindischen Geistesmetaphysik dem
menschlichen Geist zwei Grundvollziige zugeschrieben: das Erkennen und das Streben. Da-
bei ist mit Erkennen jede Art von denkerischem Erkennen gemeint, das itber die rein
sinnliche Wahrnehmung hinausgeht.

Fir das Denken stehen dem Menschen zwei geistige Vermégen zur Verfiigung: der
Verstand und die Vernunft. Wahrend der Verstand, im Sinne Kants, versucht, die Vielfalt
des ihm sinnlich gegebenen Materials intelligibel zu ordnen und auf Begriffe zu brin-
gen, versucht die Vernunft die Vielfalt der Begriffe zu einer Einheit der Ideen zu biindeln
und auf die Gesamtheit des ihr begrifflich Vorgestellten zu reflektieren. Mit dem Ver-
stand denkt der Mensch diskursiv, das heifdt vor allem in Begriffen, Urteilen und Schluss-
folgerungen, aber auch in Zahlen und anderen Zeichen, um so in der Erkenntnis nach
und nach voranzuschreiten. Diesem Denken verdanken sich weitgehend die Mathema-
tik, die Wissenschaft und die Technik. Das ganze zweckrationale Denken, das seit der
Neuzeit vorherrscht und bei dem gefragt wird, mit welchen Mitteln sich ein bestimm-
ter Zweck am besten erreichen lisst, fillt darunter. Mit der Vernunft dagegen denkt der
Mensch eher intuitiv und - in Analogie zum sinnlichen Sehen - in einer Art geistigen
Anschauung. Mit ihr erfasst er die grofRen Zusammenhinge alles Wirklichen. Wihrend
er mit seinem Verstand auf die Erkenntnis des Einzelnen und des Endlichen ausgerichtet
ist, zielt er mit seiner Vernunft, die sein hoheres Denkvermdgen ist, etwa in der Philoso-
phie, aber auch in der Theologie auf die Erkenntnis des Ganzen und des Unendlichen ab.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

4


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Wird Denken richtig aufgefasst, nimlich als héchste Form des Erkennens des Wirkli-
chen, steht es nicht — wie etwa Friedrich Nietzsche (1844-1900) oder auch der spite Max
Scheler (1874-1928) geargwohnt haben — im Gegensatz zum vitalen Leben, sondern ver-
tieft und verinnerlicht das Leben und bedeutet selbst Leben: hoheres, hochst lebendiges,
eben geistiges Leben.

Im Streben besteht der zweite geistige Grundvollzug des Menschen. Zu ihm gehort
auch das freie Wollen und Handeln. Innerhalb des Strebevermogens gilt dementspre-
chend die Freiheit als das héchste Vermogen. Wahrend, was den Menschen selbst an-
belangt, die Tatigkeitsweise des Erkennens im Selbstbewusstsein gipfelt, gipfelt die des
Strebens in der Selbstbestimmung.

Ferner hat man in der metaphysisch-philosophischen Tradition dem menschlichen
Geist zwei Bewegungsweisen zuerkannt. Obwohl der Mensch ein endliches Lebewesen ist,
vermag er mit seinem Geist die Grenzen, die ihm mit seiner Sinnlichkeit und Leibhaftig-
keit gegeben sind, zu iibersteigen und auf die ganze Welt, mehr noch, auf die Gesamtheit
der Wirklichkeit auszugreifen. Diese Bewegung des Geistes hat Edith Stein (1891-1942)
in ihrem philosophischen Hauptwerk Endliches und ewiges Sein (1937) mit Blick auf den
ganzen Menschen so wiedergegeben:

,Das menschliche Sein ist leiblich-seelisch-geistiges Sein. Sofern der Mensch seinem
Wesen nach Geist ist, geht er mit seinem ,geistigen Leben‘ aus sich selbst heraus und
in eine sich ihm erschlieRende Welt ein, ohne dabei sich selbst zu verlassen. [..] Die
Menschenseele als Geist erhebt sich in ihrem geistigen Leben tber sich selbst "’

Auf der einen Seite ist der Mensch von seinem geistigen Wesen her auf alles, was iiber-
hauptist, erkennend und strebend bezogen und findet nur darin seine eigentliche Erfiil-
lung. Auf der anderen Seite ist er aber infolge seiner Geistigkeit auch auf sich selbst be-
zogen und sucht sein eigenes Inneres ganz zu durchdringen, ganz bei sich und in sich zu
sein. Im Hinausgehen aus sich selbst und im Zuriickkehren zu sich selbst, im Sich-Ubersteigen
nach Auflen und im Bei-sich-Sein nach Innen bestehen die beiden Bewegungsrichtungen
des Menschen als Geist.

Die beiden Grundbewegungen sind dabei jedoch nicht gegenliufig. Sie bedingen
und bestirken einander. Je mehr der Mensch bei sich ist, desto mehr kann er aus sich
hinaus- und auf die Wirklichkeit in ihrer Gesamtheit zugehen — und umgekehrt. Wie
im korperlichen Bereich, so muss oder besser darf sich der Mensch auch im geistigen
Bereich entwickeln. Das Ziel seiner geistigen Entwicklung liegt darin, ganz bei und
in sich selbst zu sein und zugleich ganz aus sich selbst zur gesamten Wirklichkeit
hinausgegangen zu sein.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) hat eine Art Parallele zwischen der geisti-
gen Entwicklung des einzelnen Menschen und der geistigen Entwicklung der gesamten
Menschheit gesehen. Er denkt den Geist nicht mehr nur individuell, sondern als eine
weltgeschichtlich wirksame Grof3e. Gemif? seiner Phanomenologie des Geistes oder seiner
Enzyklopidie entwickelt sich der Mensch, indem er sich selbst in drei Stufen betitigt und

19 Edith Stein: Endliches und ewiges Sein V11, §3,1, 310.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

verwirklicht: als subjektiver Geist, als objektiver Geist und als absoluter Geist. Der subjek-
tive Geist des oder der Menschen lernt zunichst einmal natiirliche und kulturelle Gege-
benheiten kennen, entwickelt ein erstes Bewusstsein von den ihn umgebenden Dingen
sowie von sich selbst und seinesgleichen und weif? sich bereits als Freiheit. Der objektive
Geist erfasst sich selbst in seiner Verantwortung in der Welt und fiir die Wel, gibt sich
selbst Recht und Moral und bildet sich zur Sittlichkeit in den Bereichen der Familie, der
biirgerlichen Gesellschaft und vor allem des Staates weiter. Der absolute Geist vollendet
sich schliefilich in Kunst, Religion und Philosophie.*® All die genannten Einrichtungen
sind demnach Manifestationen des sich selbst entfaltenden menschlichen Geistes. He-
gelist sich dabei der Schwierigkeiten sowohl bei personlichen als auch bei gesellschaftli-
chen geistigen Errungenschaften bewusst und charakeerisiert die geistige Entwicklung
des Menschen als einen harten, unendlichen Kampf gegen sich selbst.

Nicht jedes Bewusstsein ist schon Geist. Auch Tiere konnen sich selbst bewegen so-
wie sinnlich wahrnehmen und empfinden und haben somit Bewusstsein. Wir sprechen
ihnen aber kein geistiges Bewusstsein, keine Vernunft und keinen freien Willen zu. Das
Leben von Lebewesen wie den Pflanzen und Tieren stellt ein Mittleres zwischen anorga-
nischer Materie und menschlichem Geist dar. Es ist zwar als solches noch nicht geistig,
besitzt aber als Vorform des Geistes eine selbstgeprigte Einheit und Ganzheit. Es weist
Entwicklung auf und vollzieht sich in sinnlichem Erkennen und Streben.

Literatur

Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phinomenologie des Geistes, 2019.

G.W.F. Hegel: Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830) (Philo-
sophische Bibliothek, Bd. 33),1991.

Edith Stein: Endliches und ewiges Sein. Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des Seins (Edith Stein
Gesamtausgabe 11/12), 3., durchgesehene Auflage 2016.

Walter Brugger/Harald Schéndorf (Hg.): Philosophisches Worterbuch [= PhW], 2010 (Art.
Geist,151—154; Art. Materie, 284—285).

1.1.3.3 Die Entwicklung des Geistes aus Materie
Der Geist ist aufgrund seiner Innerlichkeit als Bei-sich-Sein und aufgrund seiner Offen-
heit nach aufRen fiir anderes als Sein-beim-anderen zu bestimmen. Dadurch unterscheidet
er sich wesentlich von der Materie, der diese Bestimmungen in dieser Weise nicht zu-
kommen. Er lasst sich nicht auf Materie reduzieren, nicht aus rein physikalischen Prin-
zipien herleiten.” Er ist aber wiederum der Materie nicht so entgegengesetzt, dass diese
Verschiedenheit eine Einheit mit ihr ausschliefRen wiirde. Die Einheit von Geist und Ma-
terie lisst sich dabei vom Geist aus und von der Materie her verstehen.

Was den Geist betrifft, erlebt und erfihrt sich der Mensch als ein Ich, das eben nicht
reiner Geist, sondern Geist in Materie ist. Ich habe nicht nur einen Kérper, ich bin mein

20 Bd.2,Kap.3.1.2.
21 Vgl. Weissmahr 4-8.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

43


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Korper. Insofern ich denke und will, erlebe ich mich als ein geistiges Wesen. Insofern ich
mich in der Welt riumlich bewege, erlebe ich mich als ein korperliches Wesen. Dabei bin
ich selbst mehr Geist als Kérper. In meinem Kern bin ich geistig. Die Geistigkeit macht
die eigentliche Substanz und das Wesentliche in mir und von mir aus.

Wie ich von meinem eigenen Ich her weif3, was es bedeutet, Geist und Substanz zu
sein, so weif3 ich auch von daher — aus der Innenperspektive —, was es heifit, ein Sub-
jekt mit Bewusstsein zu sein. Ein Subjekt bin ich, insofern ich Titigkeiten ausiibe. Be-
wusstsein habe ich, insofern fiir mich Empfindungen, Zustinde oder Erkenntnisse als
die meinigen da sind und zu mir gehéren. Dadurch habe ich auch ein Ichbewusstsein.
Ein Subjekt ist demnach ein Wesen, das ein bewusstes Aktzentrum besitzt und aktiv ti-
tig ist. Ein geistiges Subjekt kann denken, wollen und handeln. Fiir das Substanzsein ist
die Eigenstindigkeit, fir das Subjektsein die bewusste Eigentditigkeit wesentlich.

Weiterhin erfahren wir in uns selbst in unmittelbarer Evidenz ein Dreifaches, was
die Beziehung von Geist und Materie angeht:

«  Geist und Materie bilden eine Einheit in Verschiedenheit

« Der Geist als Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung ist gegeniiber der Materie
die hohere Wirklichkeit

« Der Geist kann kausal auf die Materie einwirken.

Wenn ich zum Beispiel mit meinen Fingern einen Text in den Computer eintippe, beein-
flusst mein Geist wirkursichlich meinen eigenen Korper und itber meinen Kérper den
Computer. Das ist moglich, weil die materielle Wirklichkeit, wie die moderne Physik be-
stitigt, nicht vollstindig determiniert ist.*

Aus der Perspektive des Geistes zeigt sich mit Blick auf die iibrigen Wesen eine Hier-
archie. Wir konnen ihnen nur in unterschiedlichem, analogem MafRe Subjektsein und
Substanzsein, die miteinander korrelieren, zusprechen. Bei hoheren Tieren fillt es uns
noch leicht, Eigenstindigkeit und Eigentitigkeit festzustellen. Sie sind wohl Aktzentren,
stellen aber Einheiten dar, die (noch) nicht voll und ganz zu sich gekommen sind. Je ein-
facher im Sinne der materiellen Organisiertheit die Lebewesen werden, desto weniger
konnen wir an ihnen Substanzialitit und Subjekthaftigkeit erkennen. Bei leblosen Din-
gen kann von Eigenstindigkeit und Eigentitigkeit kaum mehr die Rede sein. Aber auch
bei ihnen fehlen sie nicht ganz, wie sich zum Beispiel an Kristallen beobachten lisst, die
sich mit einer gewissen Eigenaktivitit in den Raum hinein gestalten. Auf der untersten
materiellen Ebene gibt es schlief3lich nur noch so etwas wie eine ,diffuse“ Substanzia-
litit. Je mehr sich die Eigentitigkeit der Wesen verringert, desto mehr vermindert sich
auch ihre Eigenstindigkeit. In dem Maf3e, in dem die der Eigentitigkeit und Eigenstin-
digkeit zugrundeliegende Selbstbeziiglichkeit abnimmt, nimmt auch die Seinsmichtig-
keit und Seinshohe ab.

Von der Materie her gesehen, zeigt sich die Einheit von Geist und Materie als Entwick-
lung der Materie zum Geist. Dank der Erkenntnisse, die in den letzten Jahrzehntenin der
Kosmologie, Geologie und Biologie gewonnen wurden, steht der evolutive Gesamtzusam-
menhang der Weltwirklichkeit wissenschaftlich auRer Frage. Nach der Evolutionstheorie

22 Bd.2 Kap.1.1.3.4.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

im weitgefassten Sinn ist alles innerweltlich Gegebene im Laufe der Zeit aus frither Vor-
handenem entstanden, ist das Komplexere aus jeweils einfacheren Vorformen hervor-
gegangen. Weil die Welt eine dynamische Einheit bildet, muss alles Bestehende als all-
mahlich Entstandenes aufgefasst werden. Auch der Mensch mitsamt seinem Geist muss
deshalb aus Fritherem geworden sein.

Aus der Sicht von unten weist die Welt eine Schichten- oder Stufenstruktur auf. Aus
niederen Schichten haben sich im Sinne wirklicher Emergenz jeweils hohere Schichten
mit eigenen Eigenschaften und Gesetzmifigkeiten entwickelt. Es ist jeweils qualitativ
Neues aufgetreten. Aus seinsmiflig Niederem ist seinsmif3ig Hoheres geworden.?

Aufleres Kriterium der Hoherentwicklung ist insbesondere der Grad der Komplexi-
tat. Als Kriterium der biologischen Evolution, die vor rund 3,8 Milliarden Jahren mit der
Entstehung des Lebens der Erde (Biogenese) begonnen hat, gelten a) die Zunahme von
Differenzierung und innerer Integration, b) die Zunahme an Umweltunabhingigkeit und c) die
Zunahme der individuellen Autonomie.

Mit zunehmender materieller Komplexitit hat sich grob gesprochen aus ungestalte-
ter Materie gestaltete Materie gebildet, haben sich aus gestalteter anorganischer Materie
Lebewesen ohne Bewusstsein entwickelt, haben sich diese zu Lebewesen mit Bewusst-
sein weiter entfaltet und ist schlief3lich aus diesen ein Lebewesen mit Selbstbewusstsein
hervorgetreten. Diese ganze Entwicklung war metaphysisch nur méglich, weil es Wesen
moglich war, sich selbst durch eine gewisse Eigenaktivitit auf eine hohere Seinsstufe
zu iibersteigen. Physikalisch war sie moglich, weil sich Materie zu immer komplexeren
Einheiten und Gebilden zusammenschlief3en konnte.

Fiir Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) zeigt bereits die unterste Komplexitits-
stufe, die Ebene der Atome und der subatomaren Teilchen, eine rudimentire Form von
Eigendynamik, von innen, von Bewusstsein. In seinem philosophischen Hauptwerk Der
Mensch im Kosmos schreibt er unmissverstandlich:

LAuf dem Grund unserer selbst erscheint unzweifelhaft ein Inneres [..]. Dies geniigt,
dass wir die Existenz dieses ,Innen‘ in diesem oder jenem Grade (iberall und seit je-
her in der Natur voraussetzen miissen. Da der Stoff des Universums irgendwo eine
Innenseite hat, ist er notwendigerweise von zweiseitiger Struktur, und zwar in jedem
Raum- und Zeitabschnitt, ebenso wie er etwa kornig ist: es gibt eine Innenseite der Din-
ge, die ebenso weit sich erstreckt wie ihre Aufienseite. [...] Ein Innen, ein Bewusstsein und
deshalb Spontaneitit; diese drei Ausdriicke meinen die gleiche Sache.**

Weil in den Dingen infolge ihrer Innenseite bereits die nichsthohere Stufe potenziell,
das heiflt der Moglichkeit nach, vorhanden war, konnten sie sich irgendwann wirklich
hoéher entwickeln. Auch Méglichsein ist nimlich eine Form von Sein, und nicht reines
Nichtsein. Es ist ein Sein, das auf wirkliches oder vollendetes Sein hingeordnet ist und
eine Vorstufe zu ihm darstellt. Etwas kann nur wirklich werden, wenn es zuvor real még-
lich war. Nicht alles, was uns méglich scheint, ist real moglich. Dass etwas real moglich
ist, erweist sich Aristoteles zufolge daran, dass es einmal wirklich wird.

23 Vgl. Weissmahr 11—23.
24  Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos [Le Phénoméne humain (1955)], 45f.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

45


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Aufgrund ihrer zunehmenden Innenseite war es den Wesen real moglich, sich durch
aktive Selbstiiberbietung wirklich héher zu entwickeln. Wie der menschliche Geist einer
gewissen Materialitit und damit einer gewissen Raumlichkeit nicht entbehrt, insofern
er in einem Leib wohnt, ging der Materie insofern von vornherein die Geistigkeit nicht
ganz ab, als sie auf diese bereits ihrem realen Moglichsein nach ausgerichtet war und so
schon ansatzweise geistig war.

In evolutiver Sicht erscheint das ganze Weltall als ein letztlich selbstbeziigliches Sys-
tem, das sich durch seine Dynamik aus einem Anfangszustand so entwickelt, dass in
ihm Leben und Geist entstehen. Im Laufe der als Hoherentwicklung verstandenen Evo-
lution entfaltet sich die Welt nach und nach zu intensiverem Bei-sich-Sein, das zugleich
und im gleichen Maf3e Sein-beim-anderen ist. Im Selbstbewusstsein des Menschen kommt
sie geistig zu sich selbst.

Auch wenn sich der Mensch aufgrund seiner hoheren Selbstbeziiglichkeit ,einfacher®
Materie itberlegen weif}, so weif3 er in evolutiver Sicht doch auch, dass er sich letzten
Endes einfacher“ Materie verdankt. Das kann ihn mit Staunen und Dankbarkeit erfilllen
und zu echter Wertschitzung der Materie bewegen.

Das Verhaltnis von Geist und Materie ist somit innerhalb eines umfassenden Ent-
wicklungszusammenhangs zu verstehen. Nicht alle Weltanschauungen sind freilich mit
einer solchen evolutiven Weltanschauung vereinbar.

Literatur

Béla Weissmahr SJ: Kann Geist aus Materie entstehen? In: Zeitschrift fiir Katholische Theo-
logie, 121. Band (1999) Heft1,1-24.

Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos (1959), 3., um ein Nachwort erweiterte
Auflage 2005.

11.4  Mit der evolutiven Weltanschauung unvereinbare Weltbilder

Mit der evolutiven Weltanschauung sind Weltbilder unvereinbar, die entweder den
geschichtlichen Entwicklungszusammenhang der gesamten Welt oder den ontologischen
Zusammenhang der einzelnen Entititen in der Welt nicht kennen oder anerkennen
(Kap. 1.1.4.1). Aufierdem widersprechen dem evolutiven Verstindnis alle Auffassungen,
die entweder monistisch nur eine Seite der Weltwirklichkeit, nur die Materie oder nur
den Geist, bejahen oder dualistisch Materie und Geist voneinander trennen (Kap. 1.1.4.2).

11.4.1 Statische Welthilder

Da das evolutive Weltbild die Erkenntnisse der modernen Naturwissenschaften voraus-
setzt, iibersteigt es zwangsldufig das statisch-kosmische Weltverstindnis der Antike. Die
antiken Denker deuteten die Welt als Kosmos, das heif3t als eine vom weltbildenden gott-
lichen Geist geordnete Einheit. Die geordnete Welt bewerteten sie grundsitzlich positiv,
fanden sie gut und schon. Aber sie fassten den Kosmos, dem damaligen Stand der Na-
turkenntnis entsprechend, rein statisch, nicht dynamisch auf.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Die evolutive Weltsicht wilzt auch die aristotelisch-thomistische Substanz- oder
Dingontologie um, sofern darin die seinsmfSige Verbindung alles Einzelnen nicht oder zu
wenig erkannt wird. Nach einem solchen Weltverstandnis ist das eigentlich Wirkliche
das von allem anderen abgetrennte Einzelding. Aus der Summe dieser isolierten Ein-
zeldinge besteht die Welt. Eine solche Auffassung hat ihren Kern Wahrheit. Denn die
Dinge sind - wenn auch im Grad ihrer Seinsfiille — wirklich Substanzen, also selbstin-
dige Wesen. Aber es wird dabei der Zusammenhang von allem iibersehen. Dinge sind
weder auf der materiellen Ebene noch auf der geistigen Ebene isolierte Wesen. Vor allem
aufgrund ihrer Geistigkeit sind Menschen ganz aufeinander bezogen, durchdringen
und ,,durchwalten“ einander und sind im Maf3e ihrer Geistigkeit eins.

Philosophische Ansitze, die Dingontologie zu iiberwinden, gab es im 20. Jahrhun-
dert etwa bei Ludwig Wittgenstein (1889-1951) und, wie bereits erwihnt, bei Alfred
North Whitehead (1861-1947). Fiir den frithen Wittgenstein ist die Welt nicht durch
Dinge, sondern durch Tatsachen oder Sachverhalte strukturiert. So schreibt er in seinem
frithen Hauptwerk, dem Tractatus (1921), gleich zu Beginn:

,Die Welt ist alles, was der Fall ist. Die Welt ist die Gesamtheit der Tatsachen, nicht
der Dinge. [..] Was der Fall ist, die Tatsache, ist das Bestehen von Sachverhalten. Der
Sachverhalt ist eine Verbindung von Cegenstianden (Sachen, Dingen). Es ist dem Ding
wesentlich, der Bestandteil eines Sachverhaltes sein zu kénnen.*

Die Dinge sind eingebettet in vielfiltige Zusammenhinge, die wir in verschiedensten
Sitzen aussagen und behaupten kénnen. In einem einfachen Satz wie ,Die Uhr schligt
zwolf“ kommt bereits ein komplexer Zusammenhang zum Ausdruck. Die Sprache er-
moglicht es uns, mithilfe von Aussagesitzen das Bestehen von Sachverhalten und da-
durch von Zusammenhingen zu behaupten. Die Welt kann auch aus sprachphilosophi-
schem Blickwinkel als die Gesamtheit bestehender Zusammenhinge betrachtet werden.

Wittgenstein hat sich allerdings spiter von der im Tractatus vertretenen Abbildtheo-
rie, der zufolge Gedanken und Sitze aufgrund ihrer Struktur Bilder der Tatsachen sind,
deutlich distanziert. In seinem spiten, posthum erschienenen Hauptwerk, betitelt Philo-
sophische Untersuchungen, kritisiert er falsche Bilder vom Wesen der menschlichen Spra-
che und zeigt die Vielfalt der Funktionen von Sprache sowie die Einbettung sprachlicher
Ausdriicke (Worter und Sitze) in Sprachspiele und Lebensformen auf.?®

Whitehead dachte in seiner Prozessontologie die Welt als einen ,Prozess“ im Sinne
des Werdens von wirklich Einzelnem und als einen ganzheitlichen, strukturierten und
schopferischen Organismus. Die Welt setzt sich fiir ihn gemif seinem Hauptwerk Process
and Reality (1929) nicht aus Substanzen und nicht aus einer passiven Materie, sondern
aus elementaren, ineinandergreifenden und miteinander verwobenen Prozessen und Re-
lationen zusammen.*” In ihr gibt es gemif seinem ,ontologischen Prinzip“ nichts, was

25  Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus [Logisch-philosophische Abhandlung] Abschnitte 1—2.

26  Kap.3.1.1.

27  In Whiteheads Werk Process and Reality. An Essay in Cosmology fallt auch der beriihmte Satz: ,Die
sicherste allgemeine Charakterisierung der philosophischen Tradition Europas lautet, dass sie aus
einer Reihe von Fufdnoten zu Platon besteht.“ (Teil I, Kap. 1, Abschn. 1)

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

4


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

nicht aus Elementarereignissen (actual entities) aufgebaut ist. An der modernen Philoso-
phie von Descartes bis Kant kritisiert er, dass sie menschliche Subjekte als Substanzen
gedeutet hat, anstatt alle wirklichen Wesen als Subjekte zu begreifen, wie es sein , subjek-
tivistisches Prinzip“ verlangt.?® Im Gegensatz zu den klassischen Substanzen, die nicht
,in“anderen Substanzen sein konnen, sind Whiteheads Elementarereignisse von Natur
aus sozial. Sie wachsen als individuelle Einheiten aus anderen Elementarereignissen zu-
sammen (concrescence) und realisieren dabei einen neuen Wert. ,,Gewdhnliche Gegenstin-
de wie ein Apfel, aber auch Personen sind keine einfachen und autarken Substanzen,
sondern komplex strukturierte Gesellschaften (societies), die [...] von einer Umwelt weite-
rer Gesellschaften abhingen.“”® Fiir Whitehead stellt demnach die Welt eine organische
Einheit dar, in der alle Teile voneinander abhingen und mit dem Ganzen zusammen-
hingen. Diese Sicht entspricht weitgehend dem Weltbild der modernen Physik.

Die evolutive Weltauffassung setzt zwar die neuen Kenntnisse der Naturwissen-
schaften voraus und nimmt sie in sich auf, geht aber iiber ein heute weit verbreitetes rein
naturwissenschaftliches Weltbild erheblich hinaus. Denn das Phinomen des Geistigen
lasst sich mit naturwissenschaftlichen Mitteln grundsitzlich nicht erkliren. Es lisst
sich von uns Menschen nur mithilfe der Selbstreflexion erfassen.

Literatur

Ludwig Wittgenstein: Logisch-Philosophische Abhandlung. Tractatus logico-philosophicus,
2022.

Alfred North Whitehead: ProzefS und Realitdt. Entwurf einer Kosmologie, 1987.

Franco Volpi (Hg.): Grofies Werklexikon der Philosophie [= GWP], Band 1 und 2,1999.

1142 Monistische und dualistische Weltbilder

Auf der einen Seite widersprechen dem evolutiven Weltverstindnis simtliche Monis-
men (Einheitslehren). Dem Monismus zufolge ist die Gesamtwirklichkeit durch ein einzi-
ges, einheitliches substanzielles Sein bestimmt. So werden, was das Gott-Welt-Verhilt-
nis betrifft, im Pantheismus Gott und Welt gleichgesetzt. Dem wire zu entgegnen, dass
die Welt, obwohl sie seinsmif3ig von Gott abhingt, eine eigenstindige Wirklichkeit dar-
stellt. Was die Weltwirklichkeit allein betrifft, leugnet der monistische Spiritualismus die
reale Existenz der Materie und fithrt die Materie auf den Geist zuriick. In ihm gilt et-
wa das Korperliche nur als eine Erscheinungsweise beziehungsweise als ein Produkt des
Geistes oder scheint die Aufenwelt nur in der Wahrnehmung vorhanden zu sein. Im Ge-
gensatz dazu bestreitet der Materialismus die Existenz des Geistes oder sieht im Bewusst-
sein oder im Geistigen nur ein Produkt der Materie, das sich aus der Materie vollstindig
erkliren lisst. An beiden Varianten des Monismus ist zu kritisieren, dass sie die Welt-
wirklichkeit nicht in ihrer Mehrschichtigkeit anerkennen, sondern auf eine Dimension,
sei es die geistige, sei es die materielle, verkiirzen.

28  Vgl. GWP Bd. 2, 1576f.
29  Ebd.1576.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Auf der anderen Seite schlief3t das evolutive Weltbild aber auch jede Form eines me-
taphysischen Dualismus aus. Mit ihm ldsst sich eine Verdoppelung der Welt, wie sie in der
gesamten platonischen und neuplatonischen Tradition vertreten wurde, nicht verein-
baren. Platon (427-347) teilte in Dialogen wie der Politeia (Staat), dem Phaidon oder dem
Phaidros die Welt in eine sinnlich erfahrbare und eine nur dem Denken zugingliche auf.*°
Erstere stellt die Welt der sichtbaren Einzeldinge, letztere die der Ideen dar, wobei die
Idee des Guten allen anderen Erkennbarkeit, Dasein und Wesen verleiht.* Fiir Platon
sind die Ideen das, was sie sind, an sich oder in sich. Sie sind ein immer Seiendes, das
weder entsteht noch vergeht. Einzeldinge sind hingegen das, was sie sind, nicht an sich.
Was und dass sie sind, verdanken sie der Teilhabe an den Ideen. Menschen und ihre et-
waige Gerechtigkeit gibt es in der sinnlich erfahrbaren Welt nur, weil es unabhingig von
und vorgangig zu ihnen die Idee des Menschen und die Idee der Gerechtigkeit gibt. Ein-
zeldinge haben darum ihren ontologischen Ort zwischen Sein und Nichtsein. Sie bilden
die Ideen, in denen sie ihr Urbild und damit auch ihr Ideal und ihre Norm haben, nur ab
und ahmen sie nach. Die ganze sichtbare Welt des Werdenden ist nur ein Abbild der in-
telligiblen Welt des wirklich und eigentlich Seienden, der rein geistigen Ideen. Bei solch
einer dualistischen Auffassung wird aus evolutiver Sicht weder die materielle Wirklich-
keit als solche noch die Einheit der Weltwirklichkeit, zu der auch alles endliche Geistige
gehdrt, ernst genommen.

Von einem evolutiven Weltverstindnis her verbietet sich auch jeder Leib-Seele-Dua-
lismus. Thm zufolge haben Materie und Geist Eigenschaften, die einander ausschlieRRen.
Descartes setzt Materie mit der res extensa, dem wahrnehmbaren, ausgedehnten Ding,
Geist dagegen mit der res cogitans, einer immateriellen Substanz, gleich.* Der Geist voll-
zieht Titigkeiten, wie das reine, abstrakte Denken, die der Materie entgegengesetzt sind.
Obwohl Leib und Seele im Menschen eine Einheit bilden, stellen sie zwei wesensver-
schiedene, einander grundsitzlich entgegengesetzte, je eigenstindige Substanzen dar.
Einem solchen dualistischen Verstindnis ist entgegenzuhalten, dass Geist und Mate-
rie sich zwar wesentlich voneinander unterscheiden, aber einander nicht widersprechen
und dass sie im Menschen eine substanzielle Einheit bilden, auch wenn dabei der Geist
das Substanziellere ist.

Im Christentum finden sich unter platonischem und neuplatonischem Einfluss dua-
listische Tendenzen spitestens seit Augustinus, dem herausragenden christlichen Den-
ker der Spitantike. Er konnte unter judisch-christlichem Einfluss die ganze Welt, ein-
schlieRlich des Materiellen, als gute Schépfung des guten Gottes preisen, aber auch unter
manichdischem und (neu-)platonischem Einfluss in der Materie den Grund allen Man-
gels und Ubels ausmachen. Im Grunde interessierte ihn, wie er einmal in den Soliloqui-
en bekannte, Gott und die Seele — sonst nichts.** Nicht ,drauflen“ in der Welt, sondern
im Inneren der Seele waren ja die wahren Wirklichkeiten zu finden, nimlich der eigene
Geist und Gott. Diese augustinische Tendenz der Materie- und Leibabwertung hat sich

30 Vgl. Ricken 80-93.

31 Platon: Politeia 502¢-520d.

32 Descartes: Meditationen 2. u. 6.
33 Augustinus: Soliloquien | 2,7.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

49


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

im Christentum lange Zeit auf verhingnisvolle Weise fortgesetzt** und immer wieder
auf ungesunde Weise Weltflucht und Weltverachtung begiinstigt. Die Materie und der
Leib beziehungsweise Aspekte desselben wurden als feindselige Wirklichkeiten empfun-
den, die sich dem wahren christlichen Leben widersetzen.

Wie anders stellt sich die weltliche und menschliche Wirklichkeit dar, wenn erkannt
und anerkannt wird, dass sich Geist aus Materie entwickelt hat und der Mensch tatsich-
lich von héheren Tieren abstammit. Ist sich der Mensch des universalen Entwicklungszu-
sammenhangs der Weltwirklichkeit bewusst, fillt es ihm wesentlich leichter, der Materie
und dem Leib mit Wertschitzung, ja mit Ehrfurcht zu begegnen.

Wihrend sich statische und einseitig dingontologische, monistische und dualisti-
sche Anschauungen aus offenkundigen Griinden mit dem evolutiven Weltverstindnis
nicht vereinbaren lassen, gibt es eine Reihe moderner Auffassungen, die daran an-
schlussfihig sind.

Literatur

Platon: Der Staat, 2017.

Platon: Phaidon (Klassiker Auslegen, Band 44), 2011.

Plato: Phaidros (Philosophische Bibliothek), 2019.

Friedo Ricken: Philosophie der Antike (Grundkurs Philosophie 6), 4., (iberarbeitete und er-
weiterte Auflage 2007.

11.5 Mit der evolutiven Weltanschauung vereinbare moderne Weltauffassungen

Bislang wurde die Welt vor allem objektiv als das naturwissenschaftlich erforschbare
Weltall oder als ontologischer Zusammenhang von Entititen betrachtet. In der Neuzeit
wurde einerseits infolge des rasanten wissenschaftlich-technischen Fortschritts die objektive
Seite der Welt immer genauer ausfindig gemacht. Andererseits entdeckte sich aber
auch der Mensch in bisher nicht da gewesener Weise als freies Subjekt. Die Zuwen-
dung zur Subjektivitit machte sich in mehreren Tendenzen auch im Weltverstindnis
bemerkbar, etwa in Husserls Lebenswelt und Heideggers Verstindnishorizont (Kap.
1.1.5.1). Die zivilisatorische beziehungsweise kulturelle Evolution, in der der Mensch als
freies Subjekt die natiirliche Evolution fortsetzt, ist jedoch hchst ambivalent, insofern
sie nicht nur echten Fortschritt, sondern auch gewaltige Fehlentwicklungen wie die
Umweltkrise mit sich bringt (Kap. 1.1.5.2). Auch wenn die modernen Medien die Welt
negativer erscheinen lassen, als sie tatsichlich ist (Kap. 1.1.5.3), wirke sich die mit der
neuzeitlichen wissenschaftlich-technischen Entwicklung einhergehende ckonomische
Steigerungslogik fir die Beziehung des Menschen zur Welt in der Tat destruktiv aus
(Kap.1.1.5.4).

34 Bd.2, Kap.1.3.2.1.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@



https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

1.15.1  Welt als Lebenswelt (Edmund Husserl) und Verstandnishorizont
(Martin Heidegger)

Im 19. und 20. Jahrhundert wurde die Welt zunehmend subjektivistisch und existentialis-
tisch gedeutet. Man erkannte im Zuge der neuzeitlichen Wendung zum Subjekt, dass sich
das, was Welt fiir den Menschen bedeutet, nicht rein objektiv verstehen lisst. Die Welt
war nicht mehr einfach das objektiv Vorhandene, das es in groftmoglicher Objektivitit
zu erkennen galt, nicht mehr einfach der fir alle gleich giiltige Lebensraum. Sie war viel-
mehr der durch subjektive Erfahrungen, Urteile und Entscheidungen wahrgenommene
und erzeugte Lebenshorizont des Menschen. In diesem Sinn lebt jeder Mensch in seiner
eigenen Welt. Wittgenstein hat das subjektive Weltverstindnis in seinem Tractatus mit
den Sitzen ,,Die Welt und das Leben sind Eins“und , Ich bin meine Welt (Der Mikrokos-
mos)“ auf den Punkt gebracht.*

Aus seinem phinomenologischen Ansatz heraus fithrte Edmund Husserl (1859-1938)
in seinem Werk Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phanome-
nologie (1936) den wichtigen Begrift der Lebenswelt ein. Mit ihrer Hilfe lisst sich das Leben
eher bewiltigen als mit den Wissenschaften. Denn diese haben fiir Husserl zu den Fra-
gen, die ,fiir ein echtes Menschentum die entscheidenden sind“ und ,Sinn oder Sinn-
losigkeit dieses ganzen menschlichen Daseins“ betreffen, nichts zu sagen, weil sie sich
vom tatsichlichen Leben abgewandt haben.*® Unter der Lebenswelt versteht Husserl die
Gesamtheit der Phinomene, wie sie uns Menschen im Alltag gegeben sind. Sie ist der
von uns Menschen gestaltete und uns doch immer auch vorausliegende Grund und Ho-
rizont unseres konkreten Lebensvollzugs. Dabei bestehen Lebenswelten auch fiir ganze
Gemeinschaften und Gesellschaften, nicht nur fir Einzelne. Jede Sprach- und Kulturge-
meinschaft pragtihre Lebenswelt, indem sie entweder allererst einen natiirlichen Lebens-
raum oder weiterfithrend einen bereits kulturell geformten Lebensraum durch ihre ei-
gene Sprache und Kultur zu ihrem Lebenshorizont strukturiert und itberformt.

Auf der Linie Husserls interpretierte schliefdlich Martin Heidegger (1889-1976) die
Welt als den Verstiandnis- und Bedeutungshorizont, der den Moglichkeiten fiir den deuten-
den Umgang mit den Dingen zugrunde liegt. In seinem Hauptwerk Sein und Zeit (1927)
will er die Frage nach dem Sinn von Sein erneut stellen. Mit Sein meint er den Verstind-
nishorizont, auf dessen Grundlage uns innerweltlich Seiendes begegnet. Jedes einzelne
Seiende wird von uns immer schon tiberstiegen auf den gréferen Sinnzusammenhang
hin und als Einzelnes in einen Bezug zum Ganzen gesetzt, von wo aus es erst seine Be-
deutsambkeit erhilt.

Ausgehend von der ontologischen Differenz zwischen Sein als dem Horizont von Seien-
dem und Seiendem selbst distanziert sich Heidegger kritisch von der klassischen Din-
gontologie, die im Grunde drei Sinnzusammenhinge, in denen die Dinge stehen, iiber-
sehen hat.

1. Die Dinge in der Welt lassen sich nicht isoliert voneinander verstehen. So gibt es
beispielsweise einen sinnhaften Bezug zwischen Hammer und Nagel. Letztlich sind al-

35  Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus 5.621 und 5.63.
36  Husserl: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnomenologie. Eine Ein-
leitung in die phdnomenologische Philosophie, Husserliana Band 6 [1954], 4.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

51


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

le Dinge miteinander zu einem Sinnganzen verwoben, in dem sich die Dinge sinnhaft
aufeinander beziehen und aufeinander verweisen. Dieses Ganze ist die Welt.

Um die sinnhaften Beziige in der Welt verstehen zu konnen, muss nach Heidegger
ein hermeneutischer Zirkel durchlaufen werden, der bei jedem Durchgang ein besseres Ver-
stindnis zu Tage fordert. Die Bewegung dieses Zirkels verlduft so, dass sich das Einzelne
nur im Bezug zum Ganzen verstehen lisst und das Ganze sich nur am Einzelnen zeigt,
sich also vom Ganzen her das Einzelne und vom Einzelnen her das Ganze erschliefRt. Der
Einsatzpunkt bei diesem Zirkel ist der Mensch selbst, denn er ist es offensichtlich, der
die Frage nach dem Sinn von Sein stellt. Es fragt sich infolgedessen, wie Mensch und
Welt aufeinander bezogen sind.

2. Der Sinn der Dinge ldsst sich ohne Bezug zum Menschen selbst nicht verstehen. Was
zum Beispiel der Hammer als Hammer ist, ldsst sich nur im Zusammenhang mit dem
Menschen begreifen, der ihn gebraucht. Die meisten Dinge sind fiir uns nicht einfach
vorhanden, sondern in erster Linie zuhanden. Wir kénnen sie in die Hand nehmen und mit
ihnen etwas tun. Fir gew6hnlich tun wir etwas mit den Dingen. Dem Sein der Dinge ist
somit ein Sinn eingeschrieben, der mit dem Sinn des menschlichen Daseins selbst zu-
sammenhingt. Der Hammer dient dem Menschen etwa dazu, Nigel in Bretter zu schla-
gen, um ein Haus zu bauen, welches Schutz vor kommenden Unwettern bietet. An die-
sem Beispiel deutet sich bereits ein dritter Sinnbezug der Dinge an.

3. Der Sinn der Dinge lasst sich nicht ohne den Bezug zur Zeit verstehen. Ein einzelnes
Ding ist nicht bloR ein gegenwirtig Vorhandenes, sondern etwas, das eine Vergangen-
heit und eine Zukunft hat. In seiner Herkunft aus der Vergangenheit und im Ausblick
auf etwas Zukiinftiges ist sein Sein wesentlich zeitlich bestimmt.

Erstim Horizont der Zeit kdnnen die Dinge in der Welt sinnhafte Beziige zueinander
ausbilden. Es lisst sich demzufolge nur im Gesamtzusammenhang einer Welt mit zeit-
lichen Beziigen verstehen, was der Hammer auf3er einem vorhandenen Stiick Holz und
Eisen ist oder was ein Haus ist. So ist etwa dieses Haus das Haus, in dem schon meine
GroReltern gelebt haben und hoffentlich noch viele Generationen meiner Familie leben
werden. Den Sinn und das eigentliche Sein der Dinge kénnen wir nach Heidegger also
nur verstehen, indem wir sie in ihrem Bedeutungszusammenhang, der oft ein prakti-
scher ist, und in ihrem zeitlich-geschichtlichen Zusammenhang erfassen. Erst der dreifache
Sinnbezug zur Welt, zur Zeit und zu uns Menschen macht das Sein der Dinge aus.

Von seinem Seins- und Weltverstindnis her kritisiert Heidegger auch die neuzeit-
liche Subjektphilosophie in einem entscheidenden Punkt. Ging die Subjektphilosophie
Descartes’ oder die Transzendentalphilosophie Kants von einem selbstgeniigsamen, in
sich ruhenden Subjekt aus, dessen Verbindung zur Auflenwelt erst hergestellt werden
muss, sind fiir Heidegger Mensch und Welt von vornherein wesentlich aufeinander be-
zogen und miteinander verflochten.

Um die Uberwindung der neuzeitlichen Ontologie, die auf dem Subjekt-Objekt-
Schema beruht, voranzutreiben, fithrt Heidegger den Begriff des In-der-Welt-Seins ein.*’
Er soll die grundlegende Zusammengehorigkeit von Mensch und Welt anzeigen. Das
In-der-Welt-Sein ist fiir Heidegger die Grundverfassung des menschlichen Daseins. Es
stellt einen Seinscharakter oder Seinszug des Menschen dar, ein Existential, das erst mit

37  Heidegger: Sein und Zeit Erster Teil, Zweites Kapitel.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

seinem Tod endet.*® Demgemif ist der Mensch nicht ein Subjekt, dem die Dinge der
dulleren Welt als Objekte gegeniiberstehen, sondern ein Wesen, zu dessen Existenz es
gehort, in der Welt zu sein.

Die dem Menschen in seinem alltiglichen Dasein nichste Welt ist fiir Heidegger die
Umwelt. Zu ihr gehort vor allem das ,Zeug“ im Sinne von Nihzeug, Werk-, Fahr- oder
Messzeug, also zuhandene Dinge. Die Zuhandenheit ist die Seinsart von Zeug. Das Zeug
ist zu etwas da, um etwas willen da. Letztlich ist es um des Menschen willen da. Zum
weitverbreiteten , Zeug“des heutigen Menschen zihlen besonders technische Gerite, wie
etwa PCs, Handys, Smartphones oder Tablets.

Das In-der-Welt-Sein und die Weltlichkeit des Menschen beinhaltet aber aufder der
Umwelt auch das Mitdasein der anderen Menschen und das alltigliche Mitsein, kurz, die
Mitwelt. So begegnen beispielsweise einem Handwerker in seiner Werkwelt die anderen
Menschen ,mit*, fir die das Werk bestimmt ist. Im alltiglichen Leben geht es bei diesen
anderen zunichst noch nicht um bestimmte andere — der Kunde oder der Handwerker
konnte auch ein anderer sein —, sondern um die anderen iiberhaupt.

Die Welt ist fiir Heidegger demnach nicht die Summe von Dingen, und erst recht
nicht selbst ein Ding. Sie ist vielmehr der universale Sinnzusammenhang der Dinge, der
Horizont, von dem her der Mensch die Dinge und sich selbst versteht. Die Welt ,ist*
nicht, sie ,weltet, wie Heidegger sagt. Wie die Welt ,weltet“, hingt fiir den Menschen
auch immer stirker von den Medien ab, die mit ihren zahlreichen Informationen, Bil-
dern, Ténen und Filmen seinen Verstindnishorizont tiglich beeinflussen und dauerhaft
prigen. Wegen ihrer stark angewachsenen Bedeutung soll im iibernichsten Kapitel ei-
gens auf sie eingegangen werden. Zunichst geht es jedoch um die Ambivalenz der kul-
turellen beziehungsweise zivilisatorischen Entwicklung des Menschen.

Literatur

Edmund Husserl: Die phidnomenologische Methode. Ausgewahlte Texte |, 1985.
Edmund Husserl: Phdnomenologie der Lebenswelt. Ausgewihlte Texte |1, 2021.
Martin Heidegger: Sein und Zeit, 2006.

1.1.5.2  Die kulturelle Evolution zwischen echtem Fortschritt
und Fehlentwicklungen wie der Umweltkrise

Weil in der Neuzeit der antike und mittelalterliche Gedanke einer von Gott gegebenen
und damit vorgegebenen Weltordnung, die auch das Zusammenleben der Menschen be-
stimmt hat, aufgegeben wurde, konnten sich neben theoretisch orientierten auch zuneh-
mend praktisch orientierte Weltbilder herausbilden. Wihrend bei ersteren danach ge-
fragt wurde, welche Gesetzmifligkeiten und Zusammenhinge in der Welt gelten, was
sozusagen ,die Welt im Innersten zusammenhdlt®, fragte sich in letzteren der miindig
gewordene, selbstbestimmte Mensch, wie er die von ihm bewohnte Welt politisch, wirt-
schaftlich und sozial gestalten soll, um mehr Freiheit, Wohlstand und Gerechtigkeit zu

38 Bd.2,Kap.1.1.3.2.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

53


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

erreichen. Die Welt wurde fiir den modernen Menschen immer mehr sowohl die vorge-
fundene Welt, die es genauer und griindlicher zu erforschen und zu erkennen gal, als
auch der ihm gegebene Lebensraum, in dem er sich frei einrichten konnte. Beide Rich-
tungen — der wissenschaftlich-theoretische Fortschritt mit all den technischen Folgen
und der sozial-praktische Fortschritt mit all den politischen und rechtlichen Folgen —
lassen sich im Rahmen einer evolutiven Weltauffassung als Intensivierung der kulturellen
Evolution verstehen, durch die der Mensch die natiirliche Evolution, der er sich verdankt,
fortsetzt und die Weltentwicklung auf eine noch hohere Einheit hin vorantreibt. Neben
der vorfindlichen Welt (Natur) gewinnt so die gestaltete Welt (Kultur) immer mehr an Be-
deutung.* Da der moderne Mensch authentisch sein will, bestimmt er selbst, in welchen
Bereichswelten sich sein Leben abspielt: eher in der Welt der Okonomie, oder der der Me-
dien, der Musik, der Politik, der Biicher, des Sports, der Kunst, der Mode und so fort.
Damit schafft er sich seine individuelle subjektive Welt. Auch metaphysisch begreift er
die Welt weniger als objektiven Seins- denn als subjektiv gefirbten Sinnzusammenhang.

Durch die Globalisierung, die zunehmende politische, wirtschaftliche und kommu-
nikative Einheit der menschlichen Welt, nimmt sich der heutige Mensch zusehends als
Bewohner eines global village, eines planetarischen Dorfes wahr. Er weifl aber inzwischen
auch um die Grenzen und Risiken des neuzeitlichen zweckrationalen Denkens, das den ge-
waltigen wissenschaftlich-technischen Fortschritt und die ungeheure Nutzbarmachung
der Natur zur Folge hatte. Er weifd es vor allem, weil er sich in einer katastrophalen Um-
weltkrise befindet, die sich mit den drei Schlagworten , Klimawandel*, ,Artensterben“und
,Umweltverschmutzung“ wiedergeben lisst.

Es gab immer wieder Klimawandel im Laufe der Erdgeschichte, Warmezeiten und
Kilte- beziehungsweise Eiszeiten. Zurzeit findet ein hauptsichlich menschengemachter
Klimawandel, eine globale Erwdrmung der erdnahen Atmosphire und der Meere statt.
Ursache dafiir sind Treibhausgase wie Kohlendioxid (CO,), Methan und Lachgas. Je nach
Projektion beziehungsweise Treibhausszenario wird es bis zum Ende des Jahrhunderts
eine Erwirmung zwischen 2 und 5 Grad Celsius (gegeniiber dem Zeitraum 1850-1900)
geben. Das Polareis schmilzt. Der Meeresspiegel steigt. Es kommt immer hiufiger zu
extremen Wetterereignissen, die Uberschwemmungen oder Diirren nach sich ziehen. Auf-
grund sogenannter Kipp-Punkte ist mit plétzlichen Anderungen des Klimas zu rechnen.
Zu den Folgen des Klimawandels gehort, dass besonders in Entwicklungslindern Hun-
ger und Wasserkrisen zunehmen, durch Uberschwemmungen und Waldbrinde die Existenz
vieler Lebewesen bedroht ist, durch hiufige Hitzeextreme die Gesundheit von Kindern und
alten Menschen unmittelbar gefihrdet ist und die Zahl der Klimafliichtlinge steigt. Be-
schleunigt sich das Abschmelzen des Grénland-Eises und tauen Permafrostboden auf,
kann der Meeresspiegel bis zum Jahr 2100 um einige Meter steigen.

Mittlerweile stirbt durchschnittlich fast alle zehn Minuten eine Tier- oder Pflanzen-
artin der Welt aus. Fachleute sprechen vom sechsten Massenaussterben auf der Erde. Nicht
nur viele Pflanzen- und Tierarten werden vernichtet. Auch die genetische Vielfalt nimmt
ab, die Okosysteme verschlechtern sich. Dadurch droht die gesamte Vielfalt des Lebens, die
Biodiversitiit, erheblich zu schrumpfen. Wenn es so weitergeht, wird bis 2030 von den ge-
schitzten acht Millionen Pflanzen-, Tier- und Pilzarten fast eine Million verschwunden

39  Bd.2,Kap.1.1.4.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

sein. Verursacht ist dieser Schwund vor allem dadurch, dass sich die menschliche Land-
nutzung geindert und intensiviert hat. Der Mensch holzt Wilder ab, pflanzt Monokultu-
ren an, baut Stidte und Siedlungen, schafft Industrieanlagen und Infrastruktur. Er zer-
stort, zerschneidet und zerstiickelt natiirliche Lebensriume. Er beutet die Natur durch
Ubernutzung ihrer Ressourcen aus, indem er Agrarflichen iiberweidet oder iiberdiingt,
indem er die Tierwelt iiberjagt und Weltmeere tiberfischt. Auch greift er massiv in die
Natur ein, wenn er Flisse begradigt und gebietsfremde Arten einschleppt. Der Klima-
wandel und die Umweltverschmutzung tun ein Ubriges, um die biologische Vielfalt zu
mindern. Diese Vielfalt stellt aber die Lebensgrundlage des Menschen dar. Natiirliche Le-
bensriume und Arten versorgen ihn mit frischer Luft, mit sauberem Wasser und reich-
lich mit Nahrung. Sie liefern Fasern fiir seine Kleidung und Grundstoffe fiir die Arznei-
en. Sie dienen der Erholung, bieten Schutz vor Stiirmen und Uberschwemmungen und
regulieren das Klima. Gibt es zu wenige Pflanzen, weil es zu wenige Bienen und andere
Insekten gibt, die sie bestiuben, ist die weltweite Lebensmittelproduktion und die sau-
erstofthaltige Erdatmosphire in Gefahr. Kurzum: Ist die Tier- und Pflanzenwelt bedroht,
ist auch die Menschheit bedroht.

Durch Emissionen und Abfille ist die Umwelt bereits in hohem Mafie belastet. Ab-
gase, Abwisser, unterschiedliche Arten von Miill, insbesondere aber giftige Schadstoffe
sowie nichtstoffliche Emissionen wie Strahlung, Lirm und Lichtverunreinigung (d. h.
die dauernde Abwesenheit von Dunkelheit) verschmutzen die Luft, die Gewdsser und den
Boden. Diese Umweltverschmutzung gefihrdet nicht nur die natiirlichen Okosysteme, son-
dern auch ganz unmittelbar die menschliche Gesundheit. Eine besonders grofie Gefahr
stellt die Luftverschmutzung dar, unter der iiber 90 Prozent der Menschen leiden und
an der jihrlich mehr als 6 Millionen Menschen sterben. Insgesamt verlieren weltweit 13
Millionen Menschen pro Jahr ihr Leben durch die Folgen von Umweltverschmutzung. Be-
sondere Erwihnung verdient in dem Zusammenhang der Plastikmiill, von dem jihrlich
rund acht Millionen Tonnen im Meer landen. Er kostet jedes Jahr zehntausenden Tieren
das Leben. Da sich Plastik nur im Laufe von Jahrtausenden zersetzt, zerfillt es in immer
kleinere Partikel, die schlief3lich als Mikropartikel Menschen wie Tieren schaden.

Fachleute sind sich daher einig: Die Menschheit ist dabei, ihre Umwelt zu zersto-
ren. Sie steht an einem Scheideweg. ,Entweder es gelingt in den unmittelbar nichsten
Jahren eine grundlegende Transformation unserer Art und Weise, den Planeten Erde zu
bewohnen, oder wir steuern auf eine humanitire und biologische Katastrophe globa-
len Ausmafes zu.“*® Nicht wenige sind der Uberzeugung, dass die globale Umweltkrise
bereits in eine globale Umweltkatastrophe umgeschlagen ist, die das Antlitz der Erde un-
wiederbringlich verunstalten wird und der unzihlige Pflanzen, Tiere und Menschen un-
weigerlich zum Opfer fallen werden. Immer deutlicher sieht der Mensch, dass sein zivi-
lisatorischer und kultureller Fortschritt nicht auf Kosten der Natur gehen darf, die seine
Lebensgrundlage bildet und deren Teil er zugleich ist. Seine natiirliche Umwelt wird er
nur erhalten kénnen, wenn er, was den Umgang mit ihr betrifft, radikal umdenkt und
sich in Zukunft primar von Werten statt von Interessen leiten lisst. Aber nicht nur seine
okologische, auch seine soziale Umwelt ruiniert der Mensch. Besonders innerhalb der
Staaten nehmen soziale Ungleichheit und Ungerechtigkeit extrem zu. Vielerorts ist es

40 Moos 7.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

55


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

bereits zu sozialem Niedergang gekommen. Dariiber hinaus herrschen Krieg und Ge-
walt.

Gefordert ist in dieser Situation eine Umkehr, die mit einem unvoreingenommenen
Blick auf die Realitit beginnt. Dieser Blick zeigt, dass die sozio-6kologische Krise, aber
auch ein Wandel hin zu einer besseren Welt real ist.

,Seit einigen Jahrzehnten gibt es sowohl eine Forschungsgemeinschaft als auch viele
Akteurinnen und Akteure der Zivilgesellschaft, die sich fiir einen tiefgreifenden Wan-
del der Gesellschaft aus ethischen Griinden einsetzen. Der gangigste Begriff fir diesen
Wandel ist die sozialdkologische Transformation. Damit ist eine Verdnderung gemeint,
die weder gewaltvoll ist (blutige Revolution) noch ein blofies ,Greenwashing‘ des Jetzt-
standes (Reform).4'

Die angezielte Transformation kann und wird fraglos krisenhafte Momente aufweisen.

In den letzten Jahren hat sich in der Gesellschaft der Nachhaltigkeitsdiskurs sehr
stark geindert. Wihrend es am Anfang darum ging, ,die ,Umweltverschmutzung ein-
zudimmen und zu verhindern, was zu neuen Gesetzen gefithrt hat, um Flisse zu siu-
bern, Wilder zu bewahren usw.“, riickte spiter ins Bewusstsein, ,dass es ein struktu-
relles Problem aufgrund unserer fossilen Energiegewinnung gibt“.** Seitdem investie-
ren Regierungen in erneuerbare Energien, Elektroautos und dergleichen mehr. Das Ent-
wicklungsmodell der Gesellschaften selbst blieb jedoch noch unhinterfragt. Neue Geset-
ze und neue Technologien sollten die Probleme ldsen. ,Beides ist auch unbedingt nétig
— allerdings ist in der Forschung heute klar, dass es dariiber hinaus wesentliche gesell-
schaftliche und kulturelle Veranderungen braucht, damit die Menschheit die Erde auch
noch in Zukunft bewohnen kann. Hier spricht man nun von einer sozialdkologischen
Transformation, die unsere ganze Lebensweise und unser Selbstverstindnis als Men-
schen betrifft.“®* Die Transformation schliefit also einen tiefgreifenden ,Wertewandel®
oder ,umfassenden Kulturwandel“ ein, wie Markus Vogt in seiner Christlichen Umwelt-
ethik ausfithrt, die er als systematische Entfaltung der wegweisenden Umweltenzyklika
Laudato St’ von Papst Franziskus versteht.**

Laut Uwe Schneidewind, einem der bekanntesten Transformationsforscher in
Deutschland, stehen wir konkret vor sieben Wenden: der Wohlstands- bzw. Kon-
sumwende, der Energie-, der Ressourcen-, der Mobilitits- und der Ernihrungswende
sowie der urbanen und der industriellen Wende. Fiir jeden Bereich gibt es eine Fiille von
Beispielen, wo bereits Schritte in die richtige Richtung gegangen werden.

LOrientierung gibt dabei die Idee der ,nachhaltigen Entwicklung’, wie sie von den
Vereinten Nationen definiert wurde. Dies wiirde allerdings verlangen, sich von der
immer noch unhinterfragten neoliberalen Wirtschaftspolitik der letzten Jahre zu ver-
abschieden, die durch Privatisierungen, Sozialabbau und Deregulierung der Markte

41 Ebd.s3.
42 Ebd.s3f.
43 Ebd.s4.

44  \Vogt24.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

gepragt waren sowie vom Wirtschaftswachstum als entscheidendem Kriterium von
Wohlstand “¥®

Das ist ein hoher Anspruch. Dennoch ist die Perspektive der sozialokologischen Trans-
formation grundsitzlich optimistisch, da Menschen im Grunde gut leben und gut mitein-
ander umgehen wollen und durchaus in der Lage sind, fiir eine bessere Welt zusammen-
zuarbeiten. Die nétige Umkehr findet zudem Unterstiitzung von Seiten der Spiritualitit
und der Theologie.*

Literatur

Uwe Schneidewind: Die grofSe Transformation. Eine Einfiihrung in die Kunst des Wandels,
2018.

Fabian Moos: Der Zukunft eine Zukunft geben. Eine Spiritualitit der sozialékologischen Um-
kehr, 2021.

Jorg Alt: Einfach anfangen! Bausteine fiir eine gerechtere und nachhaltigere Welt, 2021.

Markus Vogt: Christliche Umweltethik. Grundlagen und zentrale Herausforderungen, 2021.

11.5.3 Die Vermittlung der Welt durch die Medien

Immanuel Kant wiirde heute vielleicht nicht mehr eine Kritik der reinen und praktischen
Vernunft, sondern eine Kritik der Medien schreiben, da sie es sind, die mittlerweile unse-
re Welterkenntnis, aber auch unser Handeln in der Welt in hohem MafSe ,vorstrukturie-
ren“. Hier ist ein kritisches Bewusstsein angebracht. Eine medientheoretische und me-
dienethische Beurteilung der offenkundigen Vorteile und Chancen sowie Probleme und
Gefahren der herkommlichen Massenmedien (Zeitungen, Zeitschriften, Horfunk, Fernse-
hen) wie auch der neuen Medien, die ihre Daten in digitaler Form itbermitteln und deren
Dienste iiber das Internet laufen, soll und kann hier nicht geleistet werden. Es sei hier
nur auf eine grundlegende Gefahr hingewiesen, die die Welt als Verstindnis- und Sinnho-
rizont betrifft.

Es geht um die auch in westlichen Medien einseitige Berichterstattung, die zu hin-
terfragen ist.*’ So berichten etwa fithrende deutschsprachige Medien in lediglich 10 %
ihrer journalistischen Beitrige iiber die Linder des Globalen Siidens, obwohl dort etwa
85 % der Weltbevolkerung leben. Wichtige Ereignisse mit dramatischen menschlichen
und soziopolitischen Auswirkungen werden in der Berichterstattung weitgehend aus-
geblendet oder sogar vollstindig iibergangen. Die Welt des Stidens wird fast vollstindig
tibersehen.

Mehr noch als diese Einseitigkeit und andere politische Einseitigkeiten ist von ei-
nem philosophischen Standpunkt aus die einseitig negative Berichterstattung der Me-
dien zu kritisieren, weil auch sie, wenn auch auf andere Weise, ein verzerrtes Bild von

45  Moos 54.
46  Kap.1.3.6.
47  Vgl. Precht/Welzer.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

57


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

der Welt vermittelt. Im Brennpunkt medialen Interesses steht negatives Geschehen. So
wandten sich in den zuriickliegenden Jahren westliche Medien hochst intensiv und ex-
tensiv dem islamistischen Terror, der Corona-Pandemie, dem Russland-Ukraine-Krieg
und dem Krieg im Nahen Osten zu. Nur schlechte Nachrichten scheinen gute Nachrich-
ten zu sein, weil nur sie die Konsumenten zu fesseln versprechen. Die Berichterstattung
spiegelt nicht die Wirklichkeit der Welt wider. Allzu oft wird nicht nur durch die einseiti-
ge Auswahl der Themen, sondern auch durch ihre Platzierung in Nachrichtensendungen
und durch die Art der Berichterstattung manipuliert. Auf Dauer firbt die Fixierung auf
schlechte Ereignisse und Entwicklungen auf Zuschauer, Horer und Leser ab. Sie erzeugt
und verstirkt eine pessimistische Sicht von Mensch und Welt.

Dass die einseitig-negative Berichterstattung das Gehirn des Menschen nach-
haltig negativ beeinflussen kann, scheint mittlerweile durch neurowissenschaftliche
Forschung belegt zu sein.

Viele Menschen leiden darum heute nicht nur unter einer stark leistungsorientierten
Gesellschaft, in der der Wert des Menschen auf seiner Leistung zu beruhen scheint, und
unter einer dkonomisierten Gesellschaft, in der in allen méglichen Bereichen nur der ei-
gene Nutzen oder Vorteil zu zdhlen scheint, sondern zunehmend auch unter einer pessi-
mistischen Gesellschaft, in der jeder Optimismus verpdnt zu sein scheint. Dieser Tendenz
ist entgegenzuwirken.

Durch die stindige gezielte Auswahl von Negativem erwecken Medien nicht nur den
Eindruck, dass das Schlechte in der Welt iiberwiegt, sondern die Welt als ganze immer
schlechter wird. Beides wirkt wie Gift, dem nur durch Gegengift beizukommen ist. Ge-
genden ersten Eindruck kann vor allem ein Blick in die eigene Erfahrungswelt helfen, die
nicht durch Medien vermittelt, sondern unmittelbar zuginglich ist. Er kann zeigen, wie
viel selbstverstindlich Gutes tagtiglich unter Menschen geschieht, das niemals die Auf-
merksambkeit der Medien auf sich ziehen wird, weil es unspektakulir, eben gewohnlich
ist. Gegen den zweiten Eindruck kann es helfen, positive Fakten und Trends zur Kennt-
nis zu nehmen, die fiir Massenmedien eher uninteressant zu sein scheinen. So sucht
beispielsweise Walter Wiilllenweber mit seinem Buch Frohe Botschaft einem weitverbrei-
teten Pessimismus entgegenzutreten. Ihm hater den bezeichnenden Untertitel gegeben:
Es steht nicht gut um die Menschheit — aber besser als jemals zuvor. Was er im Detail nachzu-
weisen sucht, ist so zusammengefasst:

,Die vergangenen Jahrzehnte waren die beste Phase in der Geschichte des Homo sa-
piens. Noch nie waren die Menschen so gesund, so gebildet, so reich, so frei und so si-
cher vor Gewalt wie heute. Fast alle Entwicklungskurven zeigen steil nach oben. Doch
in den Kopfen hatsich das gegenteilige Bild festgesetzt: Gewalt und Elend nehmen zu,
alles verschlechtert sich, die Welt steht am Abgrund. Diese apokalyptische Botschaft
ist die Mutter aller Fake News und die Basis fiir den Siegeszug der Populisten. Um Her-
ausforderungen wie den Klimawandel oder die Migration zu bewdltigen, miissen die
Gesellschaften die Lehren nicht nur aus ihren Fehlern ziehen, sondern auch aus ihren
Erfolgen. Darum ist es kein Wohlfiihlprogramm, die nachgewiesenen Verbesserungen
in allen Bereichen des Lebens zu erkennen und zu wiirdigen .“4®

48  Willenweber (Klappentext).

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Obwohl viele Menschen zum Beispiel in Deutschland den Fortschritt der letzten Jahre
am eigenen Leib erfahren haben, konnen sie ihn offensichtlich kaum wahrhaben oder
wertschitzen. Das zeigt auch, dass ihre innere Zufriedenheit mit dem Wohlstand nicht
einfach gewachsen ist. Sie scheint von anderen Faktoren abzuhingen.

Der Optimismus dieses Buches hat durch danach eingetretene Ereignisse wie
die Pandemie oder die Kriege in der Ukraine und im Nahen Osten und deren Folgen
Dimpfer erhalten. Auch bleibt im Wesentlichen unberiicksichtigt, dass Menschen sehr
ungleich vom Fortschritt profitieren. Durch die Coronapandemie hat sich die soziale
Ungleichheit in Deutschland und in der Welt weiter verschirft. In Deutschland ist die
Zahl der Erwerbslosen stark gestiegen und ,die Armutsquote [war] mit 15,9 Prozent*,
wie Francis Seeck in Zugang verwehrt schreibt, ,laut Armutsbericht des Parititischen
Gesamtverbandes so hoch wie seit der Wiedervereinigung nicht mehr“®. Auch haben,
wihrend die Wirtschaft eingebrochen ist, ,die 2700 Milliardire weltweit im Corona-Jahr
ihr Verm6gen um 60 Prozent gesteigert“. Weltweit gibt es nach wie vor einen grofden Ab-
stand zwischen Arm und Reich. Das Gesamtvermdogen ist extrem ungleich verteilt. Die acht
reichsten Menschen weltweit besitzen ein Vermdgen von iiber 426 Milliarden US-Dollar.
Damit besitzen sie so viel wie die drmere Hilfte der Weltbevilkerung. ,In Deutschland
verfiigt das reichste Zehntel tiber 65 Prozent des Gesamtvermdgens, wihrend die untere

“5© Dass weltweit nach wie vor rund

Hilfte nur 1 Prozent des Gesamtvermdgens besitzt.
700 Millionen Menschen in absoluter Armut leben und mit weniger als 1,90 US-Dollar am
Tag auskommen miissen, bleibt ein Skandal.

Dennoch gibt es gute Griinde, optimistisch zu bleiben. Das bestitigt beispielswei-
se auch David McCandless mit seinem Buch beautifulnews, in dem er zahlreiche positi-
ve Trends, aufbauende Statistiken und kreative Losungen, graphisch sehr schon aufbereitet,
darstellt. Der Autor hat sein Werk all jenen nicht gefeierten Millionen gewidmet, die ruhig
und stetig daran arbeiten, die Welt zu einem besseren Ort zu machen. Unter anderem do-
kumentiert er”, dass in allen Lindern der Welt die Siuglings- und Kindersterblichkeit
gesunken ist, die Lebenserwartung in Afrika deutlich steigt, ja tiberall alle Menschen lin-
ger leben und weltweit die Zahl der Suizide sinkt. In der Welt sind extreme Armut und
Hunger zuriickgegangen. Frauen diirfen inzwischen praktisch iiberall wihlen und sind
hiufiger in Parlamenten vertreten. Mehr Mddchen gehen weltweit zur Schule, die Liicke
zwischen ihnen und Jungen in der schulischen Bildung schlief3t sich. In der Mehrheit der
Linder ist es inzwischen legal, homosexuell zu sein, die Rechte der Transgender nehmen
zu. Seit den achtziger Jahren wurde insgesamt nuklear stark abgeriistet, itberall sind die
Armeen geschrumpft. Tiere werden mehr geschiitzt, weltweit wichst der Baumbestand.
Die erneuerbaren Energien iiberholen rasch die Kohle. Die Welt, so fasst der Autor in der
Einleitung zusammen, ist nicht perfekt. Sie wird es niemals sein. Aber sie ist auch nicht
so schlecht, wie es scheint.

Nach Einschitzung von Wirtschaftsexperten befindet sich die Weltwirtschaft in
einem tiefgreifenden Wandel. So stellt etwa der weltweit bekannte US-amerikanische
Okonom Jeffrey D. Sachs fest:

49  Seek1s.
50 Ebd.10.
51 McCandless 012; 016; 064; 18; 20/21; 26; 54/55; 72/73; 123; 130; 166; 174; 180; 181; 238/239; 242/243.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

59


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

,Die Weltwirtschaft befindet sich in einem tiefgreifenden Prozess der gegenseitigen
wirtschaftlichen Annidherung, auch Konvergenz genannt, wobei Regionen, die im 19.
und 20. Jahrhundert bei der Industrialisierung hinter dem Westen zuriickgeblieben
waren, jetzt die verlorene Zeit aufholen. Die wirtschaftliche Konvergenz begann ei-
gentlich schon in den 1950er Jahren, als die europdische imperiale Herrschaft in Afri-
ka und Asien zu Ende ging. Sie hat sich in Wellen weiterentwickelt, zuerst in Ostasi-
en, dann etwa 20 Jahre spiter in Indien und in den kommenden 20 bis 40 Jahren wird
das in Afrika ebenfalls geschehen. Diese und einige andere Regionen wachsen heute
viel schneller als die westlichen Volkswirtschaften, da sie mehr ,Spielraum‘ nach oben
haben, um das BIP zu steigern, indem sie das Bildungsniveau schnell anheben, die
Qualifikation ihrer Arbeitnehmer verbessern und eine moderne Infrastruktur instal-
lieren, einschliefdlich des universellen Zugangs zu Elektrifizierung und digitalen Platt-
formen 2

Trotz dieser positiven Entwicklung bleibt das Problem der Ungerechtigkeit insofern be-
stehen, als die Schere zwischen Arm und Reich in sehr vielen Lindern weiter ausein-
andergeht. Wahrend es zwischen den Lindern weltweit vielleicht zu einer Anndherung
kommt, nimmt die wirtschaftliche und soziale Ungleichheit innerhalb vieler, auch hoch-
entwickelter Linder zu. Die Armen werden zwar nicht unbedingt drmer, aber die Rei-
chen sehr wohl reicher.

Die Welt ist nicht einfach ein Zusammenhang von Tatsachen, sondern ein Sinnzu-
sammenhang. Medien haben fiir den Sinn, den sie ihr verleihen, grofie Verantwortung.
Sie konnten bereits mehr zum Frieden in der Welt beitragen, wenn sie weniger Feindbil-
der schitren wiirden. Sie konnten auch mehr zur Gerechtigkeit in der Welt beitragen, in-
dem sie mit dem gleichen Eifer, mit dem sie normalerweise auf Unrecht und Ungerech-
tigkeit hinweisen, hiufiger auf positive Entwicklungen, Vorbildliches und zuversichtlich
Stimmendes aufmerksam machen wiirden.

Auf eine noch gréfere grundlegende Gefahr fiir die Welt als ganze, die besonders
auch die westlichen Gesellschaften angeht und mit der das Problem der Umweltzersto-
rung eng zusammenhingt, hat in jingster Zeit sehr pointiert ein deutscher Soziologe
aufmerksam gemacht. Auch seiner Kritik sei deshalb ein eigenes Kapitel gewidmet.

Literatur

Walter Willlenweber: Frohe Botschaft. Es steht nicht gut um die Menschheit — aber besser als
jemals zuvor, 4. Auflage 2018.

David McCandless: beautifulnews, 2021.

Richard David Precht/Harald Welzer: Die vierte Cewalt, 2022.

Francis Seeck: Zugang verwehrt. Keine Chance in der Klassengesellschaft: wie Klassismus soziale
Ungerechtigkeit fordert, 2022.

52 Jeffrey D. Sachs: Gefahren und Hoffnungen einer entstehenden multipolaren Welt, in: Telepolis, 10. Juni
2024.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

1.1.5.4 Die Gefahr der Steigerungslogik fiir die Weltbeziehung (Hartmut Rosa)

Eine Soziologie der Weltbeziehung hat Hartmut Rosa (geb. 1965) in seinem gefeierten Werk
Resonanz (2019) vorgelegt. Wie viele vor und nach ihm fragt er nach einem gelungenen Le-
ben fir den Menschen. Die Frage besteht nach wie vor, obwohl sich die dueren Umstin-
de, in denen der Mensch seit der Antike lebt, gedndert haben. Jedoch wurden die Men-
schen nicht glicklicher und zufriedener - ja, in den wohlhabenderen westlichen Lindern
wirken sie trotz aller Errungenschaften, die den Alltag erleichtern sollen, unzufriedener
und trauriger.

Fir ein gelingendes Leben werden gemeinhin drei Ressourcen in unterschiedlicher
Reihung als notwendig erachtet, die drei Gs: Geld, Gesundheit, Gemeinschaft. Trotz
ihrem bei dem Einzelnen stirker oder schwicher ausgeprigten Vorhandensein sind
viele Menschen ungliicklich. Rosas Erklirung dafiir ist, dass diese drei Gs meist filsch-
licherweise schon selbst fiir die Zufriedenheit gehalten werden. Stattdessen sind sie
eigentlich nur Mittel zum Zweck. Sie kénnen vorhanden sein und zum Wohlbefinden
beitragen, aber durch eine Steigerung davon ist man nicht automatisch zufrieden(er)
und gliicklich(er). Rosas These ist daher: Wichtig sind nicht nur die Ressourcen, sondern
auch die Beziehungen der Menschen zur Welt.

Dazu bestimmt Rosa drei ,Achsen, auf denen ,Resonanz*, also schwingungsfihige
Beziehungen erfahren werden kdnnen: horizontal (zu Mitmenschen, Freundschaften, Be-
ziehungen), diagonal (zu Dingen und Inhalten, Arbeit und Bildung), vertikal (zur Religion,
Natur, Kunst, Geschichte). Auf diesen Wegen sind Menschen in der Lage, mit der Welt
in Beziehung zu treten, sich von ihr berithren zu lassen, sie zu verindern und durch sie
veridndert zu werden. Als ein besonderes Merkmal stellt er ihre prinzipielle Unverfiigbarkeit
heraus, das heiflt, wir konnen nicht auf sie zugreifen und iiber sie bestimmen wie iiber
Waren im Supermarktregal. Wie wir auf sie wirken und sie auf uns, ist wesentlich kom-
plexer. Es bedarf etwa einer Bereitschaft des Sich-6ffnen-Kdnnens, zum Beispiel fir ei-
ne Musik, wofiir man aber nicht immer automatisch empfinglich ist. Es kann sein, dass
mich diese bestimmte Musik an diesem bestimmten Tag aufgrund zahlreicher innerer
und duflerer bewusster oder unbewusster Gegebenheiten nicht erreicht — oder umge-
kehrt sogar stirker erreicht als sonst.

Diese resonanten Weltbeziehungen sieht Rosa in der modernen Gesellschaft durch
die Steigerungslogik als grundlegend gestort an. Es besteht ein grofRer Druck, dass die In-
novationsrate und die Wirtschaft unserer Linder immer mehr wachsen miissen, damit
wir im internationalen Wettbewerb nicht abgehingt werden. Um unseren gegenwirti-
gen Stand auch nur zu halten, so Rosa, miissen wir immer schneller und billiger im-
mer mehr produzieren, auch wenn wir die Dinge selbst nicht brauchen. Die Konsequen-
zen davon sind die verschiedenen Krisen, die uns Menschen destabilisieren: Zum einen
schreitet die Okokrise trotz aller Versuche, sie aufzuhalten, voran: Wir brauchen, um un-
seren Lebensstandard zu halten, mehr Ol, mehr Wasser, mehr Seltene Erden und vieles
andere. Infolgedessen steigt der Verbrauch der Ressourcen an und die Verschmutzung
der Erde nimmt zu. Als nichstes lasst sich in vielen Lindern eine Demokratiekrise beob-
achten: Die Aufrechterhaltung der Steigerungsfihigkeit erfordert politische Mafnah-
men wie Arbeitsmarktreformen, Rentenreformen und Forschungsinvestitionen (u. a.),
gleichzeitig Einsparungen in vielen Bereichen. Es muss immer mehr und effizienter ge-
arbeitet werden, um den Stand zu halten. Das erscheint vielen Menschen sinnlos, sie

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

61


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

werden erschépft, unzufrieden und woméglich krank. Dadurch, dass die Politik weiter-
hin auf mehr Steigerung setzt und schlechte Bedingungen dafiir in Kauf nimmyt, fithlen
sich die Menschen von der Politik mitunter nicht gesehen, die Politiker aller Richtungen
holen die Menschen in ihren Bediirfnissen nicht mehr ab. Die Folgen machen sich un-
ter anderem in 6ffentlichen Protesten und sinkender Wahlbeteiligung bemerkbar. Dies
gipfelt in der sogenannten , Psychokrise“: Menschen miissen einerseits mehr und effi-
zienter leisten, andererseits Produkte verbrauchen und sich in diesem Prozess immer
weiter optimieren. Sie finden sich in einem Hamsterrad ohne Ausstiegsmoglichkeit vor.
Die Folgen davon sind Stress-, Depressions-, Angst- und Burnout-Erkrankungen.

Die drei Resonanzachsen stehen auch fiir Bereiche, in denen der Mensch Erholung
findet: zum Beispiel in der Arbeit von der Familie, im Sport von der Arbeit und so weiter.
Wenn der Leistungs- und Optimierungszwang aber auf allen Bereichen liegt, die man zu
kontrollieren und zu steigern versucht, wenn man nach Erfolgen hascht, deren Grenzen
immer weiter nach oben verschiebbar sind, wechselt man nur von einem Stress in den
nichsten, erholt sich nicht mehr, bricht vielleicht irgendwann zusammen, fliichtet in
eine Sucht oder wird aggressiv beziehungsweise depressiv.

Schneller als ein Land oder Wirtschaftssystem bemerkt der einzelne Mensch die
Frustration bei sich, seine Vorhaben nicht einhalten zu konnen, abgehingt zu werden.
Als Folge werden ihm die Welt und die Menschen stumm. Familie, Arbeit, Verein, Religi-
on ,sagen“ ihm nichts mehr, sie stehen ihm indifferent, abweisend und kalt gegeniiber,
es findet eine Entfremdung von sich selbst, den Menschen und der Welt statt. Der , Draht
zur Welt“ vibriert nicht mehr. Weil man ja ,alles hat, versteht man seinen traurigen
Zustand nicht und sucht itberdies noch die Schuld bei sich.

Wie ist nun diesem Zwang zur Steigerung zu entkommen, wie stellt man wieder Be-
rithrung zwischen sich und der Welt her?

Die Losung sieht Rosa in einer verstirkien Investition in Resonanzbeziehungen. ,Re-
sonanz*, von resonare, widerhallen, bezeichnet die Beziehung zwischen zwei schwin-
gungsfihigen Systemen, wie zum Beispiel zwei Stimmgabeln. Schligt man die eine
an, schwingt und tont eine danebenstehende mit. Im tibertragenen Sinn meint Rosa
mit ,Resonanz“ kein Echo, keine blof3e Zustimmung oder Wiederholung, sondern eine
Antwort, eine Reaktion, ein Sich-berithren-Lassen. ,Wenn Subjekte also im Sinne der
Leitthese dieses Buches auf Resonanzerfahrungen hin angelegt sind, so konnen sie
daraufhoffen, als zweite Stimmgabel von etwas Begegnendem zum Klingen gebracht zu
werden — oder aber im Sinne der ersten Stimmgabel so lange suchen, bis sie Widerhall
finden.“ Die Resonanz lisst sich in den obengenannten Bereichen der Resonanzachsen
finden.

Um dem Hamsterrad zu entkommen, spricht Hartmut Rosa von einem Umdenken,
welches sowohl durch den Einzelnen motiviert sein als auch institutionell gestiitzt wer-
den muss. Der leistungsorientierte Wettbewerb ist so heftig, dass nicht nur ein Land,
sondern auch der Einzelne existentielle Angst davor hat, nicht mit anderen mithalten zu
konnen. Angst beschreibt Rosa als Empathie- und Resonanzkiller. Angst macht starr und
stumm. Daher sieht Rosa eine mogliche Losung in einem bedingungslosen Grundein-
kommen, welches die Existenz sichert und den Menschen Freiheit und Raum gibt, ohne

53  Rosa212.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Druck und Zwang ihrer Motivation nachzugehen. Wie diese Wende konkret politisch ge-
staltet werden soll, kann Rosa als Soziologe nicht sagen. Er rechnet mit Gegenwind auf
allen politischen Seiten, stellt aber schon viele kleine regionale Initiativen vor, auf de-
nen eine Wiederbelebung der Resonanzachsen versucht wird.>* Wahrscheinlich ist die-
se Wende vom Kapitalismus/Steigerungszwang weg nicht durch einen Stufenplan ,von
oben“ durchsetzbar, sondern vielmehr braucht es ein gemeinsames Umdenken, welches
bei manchen auch mit einem Sich-Zuriicknehmen und Verzichten um eines gréfReren
Gutes willen beginnen kénnte.

Trotz der extremen Gewalt, die von ihnen in der Geschichte ausgegangen ist, hilt Ro-
sa das Christentum und andere Religionen fiir Institutionen, die mithilfe von Erzihlungen
und Weisheit, von Riten, Praktiken und Riumen Resonanz einiiben und erfahren las-
sen und dadurch einem existenziellen Resonanzverlangen des Menschen entsprechen
konnen. Sie konnen auch einem nicht-religiésen Menschen Impulse mitgeben. Die Re-
ligionen sprechen beispielsweise von einem ,hérenden Herz“. In einem ersten Schritt
konnte jeder bei sich anfangen, indem er seinem Nichsten zuhort, auch wenn er sich
unverstindlich zeigt und das Unternehmen mithsam wirkt. Angezielt ist ein Verhalten,
das dem Anderen Raum gibt, ohne etwas Konkretes von ihm zu erwarten, ohne ihn zu
bewerten, und ihn sprechen lisst, ohne vorschnell zu interpretieren und zu urteilen, das
den Anderen lassen kann, ohne ihn nach den eigenen Bediirfnissen verindern zu miis-
sen, mit der Offenheit, sich von ihm erreichen zu lassen. Es geht darum, den Anderen
wertzuschitzen als den, der er ist und unabhingig davon, wie viel er leistet. Kirchen
bieten Riume an, in denen es still ist und man auch in sich hineinhéren kann. Sie er-
Offnen ein Zeitfenster des Innehaltens. Sie erméglichen es, durch die sich immer wie-
derholenden Texte und Lieder deren Tiefe kennenzulernen. Auch in der Esoterik werden
Resonanzerfahrungen in Edelsteinen, Kriutern, Bachbliiten und vielem mehr gesucht.
Daher braucht die heutige Gesellschaft nach Rosa auch die Kirche oder die Religion als
eine Moglichkeit, in Beziehung zu treten.

Somit richtet sich Rosas Wachstumskritik gegen immer weitere Investitionen in
stumme Weltbeziehungen (z. B. To-do-Listen, Technik, Verwaltung u. a. m.). Stattdes-
sen sollte man sich um Bedingungen bemiihen, die fir ein Wachstum in Resonanzerfah-
rungen durch tiefe Beziehungen férderlich sind.

Literatur

Hartmut Rosa: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, 6. Auflage 2022.

1.1.6  Grund und Sinn der Welt

Um das Sein der Welt und ihren Sinn als Ganzes zu verstehen, scheint das evolutive be-
ziehungsweise naturwissenschaftlichen Weltbild einer wesentlichen Erginzung zu be-
diirfen. Denn das Entstehen des seinsmifdig Hoheren aus dem seinsmif3ig Niedrige-

54  Vgl. ebd. 735.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

63


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

ren® lisst sich metaphysisch allein von der Weltwirklichkeit her nicht denken, gilt doch
schon seit den Vorsokratikern der Satz: ex nihilo nihil fit, das heiflt: aus Nichts wird (von
sich aus) nichts. Aus weniger kann im qualitativen Sinn blof? aus sich heraus niemals
mehr werden. Auch fragt sich, welchen Sinn und Zweck die ganze Evolution haben soll.
Nimmt man die Fragen nach einem ersten metaphysischen Grund und einem letzten Sinn
und Ziel der Welt ernst, scheint man eine Wirklichkeit annehmen zu miissen, die iiber
die Weltwirklichkeit hinausgeht.

Physiker suchten in den vergangenen Jahren die Existenz des Urknalls selbst zu er-
kliren, indem sie verschiedene Modelle von grofReren kosmologischen Einheiten als unse-
rem Universum entwarfen. Der Theorie vom Big Bounce zufolge gab es vor unserem Uni-
versum bereits ein anderes. Dieses horte irgendwann auf zu expandieren und verdichte-
te sich immer weiter — bis es zum kleinsten Punkt kollabierte, aus dem heraus dann das
jetzt bestehende Universum in Form des Urknalls entstand und sich aufblihte. Gemif3
der Vorstellung vom zyklischen Universum bliht sich das Universum iiber Jahrmilliarden
hinweg immer wieder wie ein Ballon auf, um sich dann in Jahrmilliarden immer wieder
bis zum kleinsten Punkt zu verdichten. Nach der Hypothese vom Multiversum ist unser
Universum nicht isoliert, sondern winziger Teil eines Multi- oder Megaversums, in dem
stindig Universen entstehen oder wieder vergehen. Solch ein Multiversum lief3e sich mit
einem Geflecht zahlreicher Blasen vergleichen, aus denen, wihrend sie wachsen, unab-
ldssig weitere Blasen spriefRen. Aus ihnen wiirden dann wiederum neue Blasen-Univer-
sen hervorgehen.

Hypothesen von vielen nacheinander, nebeneinander oder ineinander existierenden
Universen sind freilich reine Spekulation. Denn es wire grundsitzlich unméglich, Uni-
versen, die zusitzlich zu unserem Universum existieren wiirden, zu beobachten und em-
pirisch nachzuweisen.

Dort, wo der Physiker zu fragen aufthort, fingt der Philosoph zu fragen an. Wih-
rend nimlich der Physiker danach fragt, wie sich die Existenz und die Beschaffenheit des
Weltalls naturwissenschaftlich erkliren lassen, fragt der Philosoph danach, wie sich die
Welt als ganze metaphysisch begriinden lisst. Mit anderen Worten: Der Philosoph fragt
nicht, wie die Welt entstanden ist, sondern warum es die Welt iiberhaupt gibt und nicht
vielmehr nichts ist. Er fragt nach dem Grund und dem Sinn der Welt. Kann die Welt
ganz in sich selbst griinden, ihren Sinn ganz in sich selbst haben? Oder kann und muss
die Welt in einem anderen Grund griinden, von einem anderen her ihren Sinn beziehen?

Christliche Denker suchten diese letzten metaphysischen Fragen in einer langen Tra-
dition sogenannter Gottesheweise philosophisch zu beantworten.* Immanuel Kant unter-
schied dabei in seiner Kritik der reinen Vernunft grundsitzlich drei Arten von Gottesbewei-
sen®’, die sich so charakterisieren lassen:

- Beim ontologischen Gottesbeweis, wie ihn etwa Anselm von Canterbury (1033-1109) in
seinem Proslogion oder Descartes in seinen Meditationen vorgetragen hatten®®, wird

55  Kap.1.1.3.3.

56  Vgl. HaTh 159—204.

57  Kant: Kritik der reinen Vernunft A 591/B 619.

58  Anselm: Proslogion Kap. 2f. | Descartes: Meditationen 3 u. 5.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

vollig apriorisch und rein begrifflich, das heiflt ohne Bezug auf eine Erfahrung, vom
menschlichen Begriff oder Gedanken Gottes auf die reale Existenz Gottes geschlos-
sen.

«  Beim kosmologischen Gottesbeweis wird aus der empirischen Erfahrung der Existenz
der Welt die Existenz Gottes gefolgert.

«  Beim physikotheologischen Gottesbeweis wird aus einer bestimmten Erfahrung der
Beschaffenheit der Welt, zum Beispiel ihrer Schonheit oder Ordnung, das Dasein
Gottes erschlossen.

Fasst man noch einmal die beiden letzten Arten von Gottesbeweisen zusammen, erge-
ben sich zwei Grundtypen von derartigen Beweisen: Es wird entweder von der Welt auf
Gott als ihren Urheber oder von bestimmten Inhalten des menschlichen Geistes auf Gott
geschlossen.

Die kosmologischen Gottesbeweise, in denen aus der Existenz der Welt die Existenz
Gottes hergeleitet wird, lassen sich in ihrem argumentativen Kern in etwa wie folgt nach-
vollziehen.

Alles, was der Mensch in der Welt vorfindet und erkennt, ist bedingt und durch an-
deres verursacht. Es ist bedingt, insofern es von anderem abhingt. Waire dieses andere
nicht, wire es selbst nicht. Hitte es zum Beispiel bei der Entstehung der Sterne in be-
stimmten Regionen des Weltalls nicht Dunkle Materie gegeben, hitte sich gewohnliche
Materie nicht — oder zumindest nicht in der Weise und nicht in der Geschwindigkeit —
zu Sternen verdichten und erhitzen kénnen, wie das tatsichlich der Fall war. Die Dunkle
Materie hitte sich ihrerseits in diesen Regionen nicht ansammeln kénnen, wenn in ihnen
die gewohnliche Materie infolge der Fluktuationen nicht schon etwas dichter und wir-
mer gewesen wire, und so fort. Nicht blof von Bedingung, sondern von Ursache spricht
man dann, wenn etwas durch sein eigenes, irgendwie aktives Wirken etwas anderes be-
wirkt oder hervorbringt. Abgesehen von der chemischen Evolution oder Abiogenese ist
jedes einzelne Lebewesen von einem anderen einzelnen Lebewesen verursacht worden.
Die ersten Lebewesen wurden wiederum von Einheiten verursacht, die als Vorformen
des Lebens gelten, und so fort. Alles, was es im Universum gibt, ist durch anderes be-
dingt und von anderem verursacht. Physikalisch betrachtet hingt alles letztlich von der
Singularitat des Urknalls ab.

Metaphysisch betrachtet ist es nun nicht méglich, dass aus dem absoluten Nichts et-
was entsteht. Aus Nichts — absolut verstanden — wird nichts, kann nichts werden. Des-
halb kann auch die Singularitit des Urknalls, metaphysisch gedacht, nicht aus einem
absoluten Nichts entstanden sein. Verweist man an dieser Stelle des Gedankengangs auf
ein anderes Universum, auf das sich unser Universum zuriickfithren lisst, wird das me-
taphysische Problem nur verschoben. Denn auch dieses Universum konnte nicht abso-
lut aus sich existieren, sondern musste seinerseits auf ein Universum zuriickgehen, das
wiederum durch ein anderes Universum bedingt und verursacht war, und so weiter. So
gelangt man spekulativ entweder zu einer unendlichen Reihe von bedingten Universen
oder zu einem geschlossenen Kreis von Universen. Beispielsweise ist Universum A durch
Universum B, Universum B durch Universum C, und Universum C wiederum durch Uni-
versum A bedingt.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

65


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

In diesen beiden Modellen wird nun zwar jedes Universum durch ein anderes er-
kldrt, aber die unendliche Reihe oder der geschlossene Kreis jeweils bedingter Universen,
wenn sie denn iiberhaupt real moglich wiren, bliebe metaphysisch unbegriindet. Denn
man weifd immer noch nicht, warum es die ganze unendliche Reihe oder den geschlos-
sen Kreis itberhaupt gibt. Darin liegt das entscheidende metaphysische Problem, aber
auch die entscheidende metaphysische Einsicht, die es nachzuvollziehen gilt.

In einer endlosen Reihe oder einem geschlossenen Kreis von Wirklichkeiten, die
durchgingig bedingt sind, wiren zwar die einzelnen Elemente begriindet, aber nicht
das Ganze. Die Frage, wie es das Ganze tiberhaupt geben kann und warum es das Ganze
tiberhaupt gibt, bliebe unbeantwortet.

Ein metaphysischer Ausweg eréffnet sich nur dann, wenn man eine Bedingung oder
eine Ursache annimmt, die das Ganze als solches bedingt und verursacht. Diese Bedin-
gung oder Ursache des Ganzen kann dann allerdings metaphysisch nicht gleicher Art
seinwie all die Elemente oder Teile des Ganzen. Sie muss metaphysisch ganz anderer Na-
tur sein. Sie kann ihrerseits in ihrem Wirklichsein nicht durch eine andere Wirklichkeit
bedingt oder von einer anderen Wirklichkeit verursacht sein, von einer anderen Wirk-
lichkeit abhingig sein, weil sie sonst selbst nur Element in einem Ganzen, nicht aber der
letzte Grund des Ganzen wire. Es muss eine Bedingung sein, die selbst unbedingt ist,
eine Ursache, die von nichts anderem verursacht ist, ein Grund der nicht in einem ande-
ren Grund, sondern ganz in sich selbst griindet. Anselm von Canterbury hat diese Einsicht
in seinem Monologion so formuliert, dass ,alles, was besteht, seinen Bestand einem an-

“59 Nur wenn man die

deren zu verdanken hat, welches allein durch sich selbst besteht
Existenz eines schlechthin Unbedingten und Unverursachten, eines vollkommen in sich
selbst griindenden Grundes annimmt, lisst sich die Existenz des schlechthin Bedingten
— der Welt — metaphysisch hinreichend begriinden. Denn alles bedarf, wie es Gottfried
Wilhelm Leibniz (1646—1716) spiter ausgedriickt hat, eines zureichenden Grundes.*® Genau
mit einer solchen, selbst unbedingten letzten Bedingung der Welt als ganzer, mit einer
solchen, selbst unverursachten letzten Ursache der Welt und mit einem solchen, abso-
lut in sich selbst griindenden letzten Grund der Welt ist metaphysisch das gemeint, was
religios Gott heifdt.

Heidegger hat die metaphysische Frage nach dem Sinn von Sein neu aufgeworfen.
Sinn wird verstanden. Er ldsst sich nicht erkliren. Erkliren lassen sich funktionale Zu-
sammenhinge der materiellen Wirklichkeit. Sinnzusammenhinge werden eingesehen.
Den Sinn von einzelnem Seienden und den Sinn des Seins als ganzem muss im Grunde
genommen jeder Mensch selbst verstehen. Inwieweit und inwiefern ich einen Gegen-
stand oder ein Ereignis als sinnvoll erlebe, hingt nicht bloR von objektiven Tatsachen,
sondern auch ganz wesentlich von meinen eigenen Entscheidungen, Urteilen und Er-
fahrungen ab. Welchen Sinn und welche Bedeutung Dinge und Begebenheiten fiir mich
haben, ob und inwieweit sie mich existentiell betreffen und fiir mich existentiell bedeut-
sam sind, bestimme ich durch meine Verstindnisbereitschaft und meine Deutung mit.

Naturwissenschaftler bemiihen sich, die materielle Wirklichkeit zu erkliren, indem
sie ihre vielfiltigen Wenn-Dann-Zusammenhinge aufdecken. Metaphysiker sind be-

59  Anselm: Monologion Kap.13 u.14.
60  Leibniz: Monadologie § 32; vgl. Theodizee § 44.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

strebt, den Sinn der gesamten Wirklichkeit zu verstehen, indem sie ihre tieferliegenden
Griinde erkennen.

Der Sinn des Seins der Welt geht nicht, wie Heidegger angenommen hat, in inner-
weltlichen pragmatischen und zeitlichen Sinnbeziigen auf. Zum Sinn der Welt gehortes
vielmehr, dass sie nicht in sich selbst griindet, sondern einen Grund hat, der sich von ihr
ganz wesentlich unterscheidet. Den Sinn der Welt als ganzer oder den ganzen Sinn der
Welt versteht deshalb nur, wer ihren Grund mitversteht.

Sinn und Bedeutung haben Dinge und Ereignisse daher nicht nur im gréfReren Zu-
sammenhang der weltlichen Wirklichkeit, sondern auch und noch einmal ganz anders im
unvergleichlich grofReren Zusammenhang der géttlichen Wirklichkeit. Der Sinn des ein-
zelnen Seienden muss vom ganzen Ganzen und nicht nur vom Ganzen her — von Gott und
nicht nur von der Welt her - erfasst und gedeutet werden. Er erschlief3t sich ganz nur im
unendlichen Horizont Gottes, nicht im endlichen der Welt. Nur wenn der Verstindnis-
horizont nicht im Endlichen stecken bleibt, sondern ins Unendliche geht, lisst sich der
eigentliche Sinn und die Sinnfiille jedes Seienden im Einzelnen und alles Seienden im
Ganzen angemessen verstehen.

Gott ist der Grund der Welt mitsamt ihrer ganzen Dynamik, mitsamt ihrer ganzen
Entwicklungsgeschichte. Er ist ihre metaphysische Ursache, ihr Ursprung, ihr Urheber.
Gibe es Gott nicht, so gibe es auch die Welt nicht. Die Welt gibt es nur, weil es Gott gibt
und Gott die Welt will. Die Welt verdankt sich jemandem, der sie will. Die Welt ist von
Gott gewollt, er ist ihr Grund und sie ist sein Werk. Biblisch gesprochen heifit das: Die
Welt ist von Gott geschaffen, er ist ihr Schopfer und sie ist seine Schopfung.

In Verbindung mit dem evolutiven Weltbild sind in diesem Kapitel mehrere philo-
sophische Zuginge zur Welt dargelegt worden. Sie reichen von ding-, beziehungs- und
prozessontologischen Entwiirfen, die sich am Sein orientieren, bis hin zu Entwiirfen,
die sich am Sinn von Sein orientieren und die Welt weniger als eine wie auch immer ge-
artete Zusammensetzung von Entititen (Seienden) denn als Verstindnishorizont oder
Sinnzusammenhang begreifen. Als letzter und umfassender Sinn von Sein wird sich im
weiteren Verlauf immer deutlicher die Liebe erschliefSen. Doch lasst sich das nicht philo-
sophisch, sondern nur theologisch und damit von der Bibel her erkennen. Daher ist nun
im Rahmen des biblischen Zugangs der Frage nachzugehen: Was sagt die Bibel iiber die
Welt?

Literatur

Anselm von Canterbury: Proslogion. Anrede. Lateinisch/Deutsch, 2005.

Anselm von Canterbury: Monologion. Lateinisch/Deutsch, 2005.

Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (Kants Werke, Band 3), 2020.

Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, 1998.

Gottfried Wilhelm Leibniz: Theodizee, 1999.

Georg Gasser/Ludwig Jaskolla/Thomas Schartl (Hg.): Handbuch fiir analytische Theologie
[=HaTh], 2017.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

67


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |
1.2 Die Welt als Schopfung

Dem Aufbau der heiligen Schrift entsprechend wird der biblische Zugang in einen alt-
testamentlichen (Kap. 1.2.1) und einen neutestamentlichen (Kap. 1.2.2) unterteilt. Da so-
wohl das Alte als auch das Neue Testament viele verschiedene Schriften enthilt, ist ein
vollig einheitlicher biblischer Zugang zur Welt von vornherein nicht zu erwarten.

1.2.1 Die Erschaffung der Welt im Alten Testament

Eine durchdachte Schépfungstheologie hat das Volk Israel erst in der Zeit nach dem
babylonischen Exil (597-539 v. Chr.) entwickelt. Dabei war es stark beeinflusst von den
Schopfungstraditionen seiner Umwelt im Vorderen Orient. Direkte Einfliisse lassen sich
hauptsichlich aus Babylonien, Ugarit und Agypten nachweisen. Im Alten Testament sind
Schépfungsaussagen breit gestreut, Schwerpunkte liegen jedoch in den Psalmen, im
Buch Deuterojesaja, in der Urgeschichte in Genesis und in der Weisheitsliteratur.”

Das Buch Genesis — wortlich der , Ursprung®, die , Entstehung — steht ganz am Be-
ginn des Alten Testaments.®* Es ist das erste Buch der fiinf Biicher des Moses, die einen
durchgehenden Erzahlbogen von der Erschaffung der Welt bis zum Tod des Moses span-
nen, und besteht selbst aus zwei Teilen: Der erste (1—9) stellt den Ursprung der Welt und
des Lebens dar: die Urgeschichte; der zweite (10-50) zeichnet den Ursprung des Volkes Israel
inmitten einer Volkerwelt nach. So beginnt das Buch Genesis und damit die Bibel mit
den Worten:

,Im Anfang erschuf Gott Himmel und Erde. Die Erde war wiist und wirr und Finsternis
lag iiber der Urflut und Gottes Geist schwebte iiber dem Wasser¢3

Fiir Israel war Gott nicht nur der Herr der Erde, sondern der Schipfer des Himmels und
der Erde, wie es auch immer wieder in den Psalmen heifit.** Nach dem ersten Schép-
fungsbericht erschafft Gott die Welt, indem er vier chaotische, lebensfeindliche und be-
drohliche Michte, die bereits vorhanden sind, bindigt: das Tohuwabohu auf Erden, die
Finsternis, die Urflut und das Siif3- und Salzwasser. Er bringt Ordnung in das Chaos. Nach
und nach gliedert er aus der Gegenwelt des Chaos die Welt als Kosmos aus, gestaltet ihn
als Lebensraum und fiillt ihn mit Lebewesen an.

Einer anderen Stelle im Alten Testament zufolge hat Gott die Welt nicht aus dem Cha-
os, sondern aus Nichts geschaffen. Im 2. Makkabaerbuch heifit es:

LIch bitte dich, mein Kind, schau dir den Himmel und die Erde an; sieh alles, was es da
gibt, und erkenne: Gott hat das aus dem Nichts erschaffen und so entstehen auch die
Menschen “65

61 Vgl. Schmid 71—-112.

62  Siehe jeweils die Einleitungen in: Die Bibel. Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift, 2016.
63 Gen1,1.

64 Z.B.Ps115,15.

65 2 Makk7,28.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Die ,Schopfung aus dem Nichts“ ist spiter in der christlichen Theologie zum Topos und
zur klassischen Lehre geworden. Mit dem Glauben an sie verbindet Paulus im Romer-
brief die Hoffnung auf die Auferstehung von den Toten. Dort rithmt er Abraham als Va-
ter des Glaubens, da dieser dem Gott geglaubt hat, ,der die Toten lebendig macht und
das, was nicht ist, ins Dasein ruft“®. Ein Gott, der aus Nichts die ganze Welt erschaffen
kann, kann auch Tote auferwecken.

Der erste Schopfungsbericht im Buch Genesis geht weiter mit den Worten:

,Gott sprach: es werde Licht. Und es wurde Licht. Gott sah, dass das Licht gut war. Und
Cott schied das Licht von der Finsternis. Und Gott nannte das Licht Tag, und die Fins-
ternis nannte er Nacht. Es wurde Abend und es wurde Morgen: erster Tag.“¢’

Nach diesem Schema wird anschlieRend geschildert, wie Gott im Laufe von sechs Tagen
alles im Himmel und auf Erden erschafft: das Wasser, das Land, griine Pflanzen, Sterne,
Sonne und Mond, Wassertiere, Vogel, Kriechtiere, Wildtiere und schlief3lich am sechs-
ten Tag den Menschen.®® Nachdem Gott das Hexaemeron, das Sechstagewerk, vollendet
hatte, ruhte er am siebten Tag. Mit diesem Ruhetag ist der Sabbat gemeint und soll der
Sabbat geboten werden.

Bei diesem ersten Schopfungsbericht handelt es sich um eine theologische Deutung
der Welt, wie sie damals bekannt war, nicht um eine wissenschaftliche Erklirung der
Entstehung der Welt im heutigen Sinn. Dennoch fillt — im Vergleich zu letzterer — an
diesem Bericht auf, dass bei allen Unstimmigkeiten und Abweichungen von der tatsich-
lichen Entwicklung der Welt bereits die Idee einer nach und nach entstehenden, und
nicht einfach aufeinen Schlag oder seit Ewigkeit bestehenden Welt vorhanden war. Auch
die Reihenfolge, in der die einzelnen Wesen von Gott erschaffen werden, stimmt in ganz
groben Ziigen mit der wirklichen Evolution iiberein.

Das theologisch Entscheidende an der Erschaffung der Welt durch Gott kommt im
Bericht refrainartig zum Ausdruck. Fast jedes Mal, wenn Gott etwas Neues geschaffen
hatte, heifdt es nimlich: ,Gott sah, dass es gut war“. Am Abend des sechsten Tages, als
Gott auf sein gesamtes Werk zuriickblickt, ist sogar zu lesen: ,Gott sah alles an, was er
gemacht hatte: Und siehe, es war sehr gut.“®

Die Welt als Schépfung, also als Werk Gorttes, ist sehr gut. Theologisch betrachtet
ist die Welt grundsatzlich gut, weil sie sich ganz einem guten Gott und seiner Schép-
fermacht verdankt. Im Kampf zwischen Chaos und Kosmos, zwischen Tod und Leben,
zwischen Selbstzerstorung und Selbstentfaltung steht Gott ganz auf der Seite des Men-
schen und des Lebens. Trotz des Siindenfalls des Menschen, wie er in Genesis 3 geschil-
dert wird, bleibt Gott dem Menschen und der ganzen Schépfung in Treue und Barmher-
zigkeit zugewandt.

66 ROom 4,17.

67 Gen1,3-5.

68 GCen1,6-2,3. Dererste, priesterliche Schopfungsbericht (Gen 1,1-2,3) diirfte aus dem 6. Jahrhundert
v. Chr. stammen.

69 Gen1,31.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

69


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Nach dem zweiten Schépfungsbericht”, der dem ersten unmittelbar folgt, erschafft
Gott den Menschen, indem er ihn aus der Erde bildet und ihm den Odem einhaucht:

,Da formte Gott, der Herr, den Menschen, Staub vom Erdboden, und blies in seine Nase
den Lebensatem. So wurde der Mensch zu einem lebendigen Wesen "

Der Mensch stammt von der Erde. Als korperliches Wesen ist er ,Staub“. Sein Korper
wird zum , Staub“ zuriickkehren. Im Johannesevangelium sagt Jesus itber die Menschen:
wer von der Erde stammt, ist irdisch und redet irdisch.“”> Wihrend Jesus Christus als
himmlisches Wesen ,von oben“ kommt und iiber allen steht, kommt der gew6hnliche
Mensch als irdisches Wesen von unten.

Dem ersten Schopfungsbericht zufolge erschafft Gott zuletzt den Menschen, und
zwar als sein Bild, ihm dhnlich: ,Gott erschuf den Menschen als sein Bild, als Bild Gottes
erschuf er ihn.“”® Viele christliche Denker haben sich gefragt, worin die Gottebenbild-
lichkeit des Menschen bestehen konnte: in seiner Vernunftbegabung, in seinem Geist-
besitz, in seinem Freiheitsvermégen. Im Kontext beider Schépfungsberichte im Buch
Genesis legt es sich nahe, die Gottebenbildlichkeit des Menschen in seinem schipferischen
Vermogen zu sehen. Es gibt eine auffillige Parallele. Nicht nur Gott benennt am Anfang
die Dinge, nachdem er sie geschaffen hat, auch der Mensch benennt spiterjedes Lebewe-
sen.” Gott fithrt sie ihm sogar zu, um zu sehen, wie er sie benennt. Schon das Benennen
und das Bilden von Begriffen ist eine kreative Tatigkeit. Der Mensch ist selbst ein kleiner
Schépfer. Zwar kann er im Unterschied zu Gott, dem groflen Schépfer, nichts aus dem
Nichts erschaffen. Aber er kann die ihm von Gott anvertraute Welt schopferisch gestal-
ten. Der Schopfungsauftrag Gottes an den Menschen beschrankt sich deshalb auch nicht
darauf, die Schépfung zu bewahren. Er lautet vielmehr nach Genesis:

,Seid fruchtbar und mehrt euch, fiillt die Erde und unterwerft sie und waltet (iber die
Fische des Meeres, iiber die Vogel des Himmels und Gber alle Tiere, die auf der Erde
kriechen!”

Der Mensch soll den ihm anvertrauten Garten Eden nicht nur hiiten, sondern auch be-
arbeiten.” Er soll im Sinn der kulturellen Evolution die Schépfung weiterentwickeln. Er
darf selbst in Wissenschaft und Technik, in Kunst und Politik kreativ sein und Neues
schaffen. Die Fortentwicklung der Schopfung schliefdt zwar ihre Bewahrung sinnvoller-
und notwendigerweise ein, geht aber doch weit dariiber hinaus.

Auch wenn der Schopfungsbericht dem Menschen eine Sonderstellung in der Welt zu-
weist und nur ihm die Gottebenbildlichkeit zuspricht, lisst sich dennoch kein reiner An-
thropozentrismus aus ihm herauslesen. Die unter- und vormenschliche Kreatur ist un-

70  Gen 2,4—24. Der zweite, jahwistische Schopfungsbericht ist vermutlich &lter als der erste.
71 Cen 2,7.

72 Joh3,31.

73 Gen1,27.
74  Gen2,19f.
75  Gen1,28.

76 Vgl.Gen 2,15.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

abhingig von ihrer Hinordnung auf den Menschen in sich gut und wertvoll. Sie wird nicht
erst dadurch gut, dass sie dem Menschen dient und der Mensch sie wertschitzt. Gott,
ihr Schépfer, findet sie gut. Wie die Menschen, so segnet er auch die Tiere und fordert sie
auf, fruchtbar zu sein und sich zu mehren. Er gibt die Pflanzen, wie eigens betont wird,
nicht nur den Menschen, sondern auch den Tieren zur Nahrung und sorgt auf diese Wei-
se fiir sie. Der Mensch ist zwar das Spitzengeschépf und die Sinnspitze der Evolution,
aber eben nicht das einzig Sinn- und Wertvolle in der Welt.

Zwischen einem gemifiigten Anthropozentrismus und einem gemaifigten Physiozen-
trismus oder Biozentrismus ist eine Anniherung moglich. Eine gemifRigte Anthropozen-
trik stellt zwar menschliches Leben iiber nichtmenschliches, bestreitet aber nicht den
Eigenwert der auflermenschlichen Schépfung und ein Recht auf Schutz der Natur. Sie
kann auch Mitgeschopfen eine Wiirde zuerkennen. Ein gemafiigter Physio- oder Bio-
zentrismus hingegen fordert zu Recht, unndtige Eingriffe in die Natur zu unterlassen
und vermeidbares Leiden der Tiere zu verhindern. Der Mensch tragt auch Verantwor-
tung fir seine Mitgeschopfe.

Hinter der Schépfungstheologie im Buch Genesis steht der Schépfungsglaube bei
Deuterojesaja.”’ Thm zufolge thront der ewige Gott, der die Enden der Erde erschuf, iiber
dem Erdenrund. Obwohl niemand seinen Geist bestimmen und ihn beraten kann, ob-
wohl alle Nationen wie ein Nichts vor ihm sind, obwohl er mit nichts und niemandem
verglichen werden kann, wird er nicht miide und matt, dem Miiden Kraft zu geben und
dem Kraftlosen grofie Stirke zu verleihen. Deshalb empfangen die, die auf den Herrn
hoffen, neue Kraft. Der Schopfergott wirkt unentwegt in seiner Schopfung und stirkt die
Menschen, die im Vergleich zu ihm nichts sind.

Schon nach Psalm 93 thront Gott als Konig iiber dem Erdkreis. Zugleich ist er als Gott-
konig in seinem Tempel gegenwirtig. Er sichert den Bestand der Welt. Er verteidigt, er-
hilt und gestaltet die Erde. Er sendet seinen Geist aus und erneuert stindig ihr Ange-
sicht.”® Thm gebiihrt darum Ehre und Lob.” Alles, was ist und lebt, soll Gott loben. Denn
er hat es durch sein Wort erschaffen:

,Lobt ihn, all seine Engel, [...], lobt ihn Sonne und Mond, lobt ihn all ihr leuchtenden
Sterne, [...]. Lobtden Herrn von der Erde her: ihr Ungeheuer des Meeres und alle Tiefen,
Feuer und Hagel, Schnee und Nebel, [..], ihr Berge und all ihr Hiigel, ihr Fruchtbdume
und alle Zedern, ihr Tiere alle, wilde und zahme, ihr Kriechtiere und ihr gefiederten
Vogel, ihr Konige der Erde und alle Volker, ihr Firsten und alle Richter der Erde, ihr
jungen Manner und auch ihrjungen Frauen, ihr Alten mit denJungen! Loben sollen sie
den Namen des Herrn, denn sein Name allein ist erhaben, seine Hoheit strahlt iber
Erde und Himmel “°

Nach Vorstellung der Israeliten spiegelt die Schopfung die Schonheit und Herrlichkeit des
Herrn wider. In den Worten des Psalmisten: ,Die Himmel erzihlen die Herrlichkeit Got-

77  Jes 40,12-31.
78  Ps104,30.
79  Ps29.

80 Ps148.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

n


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

tes, und das Firmament kiindet das Werk seiner Hinde.“* Von daher konnte spiter Pau-
lus in seinem Rémerbrief selbstverstindlich voraussetzen, dass alle Menschen Gott er-
kennen koénnen, weil er sich durch seine Schépfung offenbart: ,Seit Erschaffung der Welt
wird nimlich seine unsichtbare Wirklichkeit an den Werken der Schépfung mit der Ver-
nunft wahrgenommen, seine ewige Macht und Gottheit.“®*

Der Annahme einer anfiinglichen Erschaffung der Welt ging in Israel die Annahme ei-
ner stindigen Erschaffung der Welt voraus. Erst im Gefolge des babylonischen Exils wur-
de die Vorstellung von der creatio continua, dem stindigen schopferischen Wirken Gottes,
wie sie in frithen Psalmen zu finden ist, zur Vorstellung der prima creatio, der Anfangs-
schoépfung, ausgeweitet. Auch war fiir die Israeliten die Schépfung nicht eigentlich Ge-
genstand eines bewussten und entschiedenen Glaubens — wie es etwa die Verheiflungen
von Land, Segen und Heiligung, die Gott Israel gegeben hatte, waren — sondern selbst-
verstindliche Denk- und Lebensvoraussetzung.

Literatur

Die Bibel. Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift, Gesamtausgabe, 2016.

Konrad Schmid (Hg.): Schopfung, 2012.

Gerhard Mller u. a. (Hg.): Theologische Realenzyklopidie [= TRE], 1977—2004 (Art. Schop-
fer/Schopfung).

1.2.2 Die Schopfungsmittlerschaft Jesu Christi im Neuen Testament

Fiir das Urchristentum, das die alttestamentliche Schépfungstradition dann in Ausein-
andersetzung mit , Heiden“ als Glaubensgrundsatz itbernahm, ist alles Schépfung Got-
tes.

Gemif den synoptischen Evangelien steht im Zentrum der Verkiindigung Jesu das
Nahekommen oder Nahegekommensein des Reiches Gottes auf Erden. Um das zu ver-
anschaulichen, bedient sich Jesus zahlreicher Gleichnisse, die der guten Schépfung,
insbesondere der guten Natur entnommen sind. Mit der Ausbreitung des Reiches Got-
tes ist es zum Beispiel wie mit dem Wachsen der Saat auf einem Acker oder wie mit dem
Wachsen eines winzigen Senfkorns zu einem riesigen Gewichs.* Die vielen Heilungen,
die Jesus an physisch und psychisch Kranken vornimmt, sind Zeichen der nahegekom-
menen Gottesherrschaft und zugleich der Wiederherstellung der urspriinglich guten
Schépfung Gottes.®* Indem Jesus mit den am Rande der Gesellschaft stehenden oder
sogar ausgeschlossenen Zollnern und Siindern freundschaftlich isst und trinke, gliedert
er sie wieder in die Gemeinschaft ein. Dadurch stellt er die mit der urspriinglichen

81  Ps19,2.

82 Rém1,20.
83  Mt13,1-32.
84  Lk11,20—22.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Schépfungsordnung beabsichtigte Gemeinschaft aller zeichenhaft wieder her. Mit dem
Kommen des Reiches Gottes geht die Erneuerung der Schopfung einher.

Gott sorgt in der Wahrnehmung Jesu liebevoll fiir seine Geschopfe: Er erndhrt die
Vogel, er lisst die Lilien in all ihrer Pracht wachsen, er kleidet sogar das Gras.® Weil Gott
der gute Schopfer ist, kann Jesus von den Menschen sogar die Feindesliebe fordern:

,lch aber sage euch: Liebt eure Feinde und betet fiir die, die euch verfolgen, damitihr
Kinder eures Vatersim Himmel werdet; denn er lasst seine Sonne aufgehen iiber Bosen
und Guten und er lisst regnen iiber Gerechte und Ungerechte.®

Der gute Schopfergott liebt die Bésen und Ungerechten nicht weniger als die Guten und
Gerechten.

Unter die Schopfung Gottes fillt auch im Neuen Testament sowohl das bestindige,
fiirsorgliche Wirken Gottes an seinen Geschépfen als auch der Anfang der Schépfung.®”
Dabei wird immer wieder hervorgehoben, dass Gott wirklich alles erschaffen hat, dass
alles von ihm kommt: alles im Himmel und auf der Erde, unter der Erde und auf dem
Meer. Erist der Herr iber Himmel und Erde. Darum gebiithren ihm Lob und Ehre, Herr-
lichkeit und Kraft sowie Anbetung.®® Statt Geschépfe einzeln aufzuzihlen, fassen neu-
testamentliche Texte sie oft zusammen und nennen sie einfach: das alles, das All. So lautet
zum Beispiel eine von Paulus aufgenommene urchristliche Doxologie, in der die Herr-
lichkeit Gottes feierlich gerithmt wird: ,Denn aus ihm [Gott] und durch ihn und auf ihn
hin ist das All. Thm sei Ehre in Ewigkeit! Amen.“®’

Gott hat, wie schon im Buch Genesis zu lesen ist, die Welt durch sein Wort erschaffen:
,Er sprach: [..]. Und es wurde [...].“° In den paulinischen Schriften wird die Schépfung
durch das Wort besonders hervorgehoben. Gott ruft das Nichtseiende ins Sein.” Niher-
hin wird mit der Erschaffung durch das Wort die Schéopfertitigkeit Christi bezeichnet:

,Denninihm wurde alles erschaffen im Himmel und auf Erden, das Sichtbare und das
Unsichtbare, Throne und Herrschaften, Machte und Gewalten; alles ist durch ihn und
aufihn hin erschaffen. Erist vor aller Schépfung und in ihm hat alles Bestand.**>

Die Vorstellung von der Schopfungsmittlerschaft Christi, die der jiiddischen Weisheitstradi-
tion entnommen ist, setzt die Prdexistenz Christi — seine Existenz bei Gott vor dem irdi-
schen Leben — voraus. Diese kommt im Prolog des Johannesevangeliums deutlich zum
Ausdruck, wenn es im Blick auf Jesus Christus gleich am Anfang heif3t:

85  Mt6,25-33.

86  Mts,44f.

87 Z.B.Mk10,6.

88 Vgl. Offbs,13;14,7.
89 ROom11,36.

90 Gen1,3.

91 R6m 4,17.

92 Kol1,16f.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

73


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

LIm Anfang war das Wort und das Wort war bei Gott und das Wort war Gott. Dieses war
im Anfang bei Gott. Alles ist durch das Wort geworden und ohne es wurde nichts, was
geworden ist 3

Jesus Christus ist das ewige gottliche Wort des Vaters, durch das alles ist und durch den
insbesondere die Gliubigen sind.**

Die real existierende Schépfung ist zwar nach biblischer Vorstellung von Gott her
gute Schépfung, aber infolge der Siinde des Menschen auch gefallene Schopfung. Was ist
mit dem , Fall“ des Menschen und der Schopfung auf sich hat, ist spiter griindlich zu be-
denken.” Paulus zufolge ist die Welt jedenfalls ganz grundsitzlich durch den Willen des
Schépfers der Nichtigkeit und Verginglichkeit unterworfen.® Fiir Gliubige besteht je-
doch die Hoffnung, dass Gott durch seinen Geist die Menschen und den ganzen Kosmos
im Sinne einer neuen Schépfung erneuern wird.

Was es bedeutet, dass die Welt ganz Schépfung ist und Gott ihr Schépfer ist, ist nun-
mehr im Sinn systematischer Theologie genauer zu reflektieren.

1.3 Schopfungstheologie

In diesem Kapitel soll zundchst der autonome Charakter der Welt herausgearbeitet wer-
den (Kap. 1.3.1). Obwohl die Welt als Schépfung Gottes grundsitzlich von Gott abhingt,
ohne den sie nicht existieren wiirde, besitzt sie echte Autonomie, weil Gott sie als auto-
nome wollte und geschaffen hat. Fiir Christen ist es, wie sich besonders im Kapitel iiber
die Kirche erweisen wird”’, duflerst wichtig, die gottgegebene Autonomie der Welt und des
Menschen klar zu erkennen und mutig anzunehmen.

AnschliefSend wird kurz die Schépfungslehre in der offiziellen katholischen Tradition
prasentiert (Kap.1.3.2), bevor die Schopfungslehre in der reformatorischen Tradition etwas
breiter zur Sprache kommt (Kap. 1.3.3). Weil es in den beiden Traditionen unterschied-
liche Auffassungen zum einen beziiglich des Verhiltnisses von Philosophie und Theologie
(Kap. 1.3.4) und zum anderen beziiglich der Analogie (Seinsdhnlichkeit) zwischen Schop-
fung und Schopfer gibt (Kap. 1.3.5), die im Zusammenhang der Schépfungslehre wich-
tig sind, wird auch diesen beiden Themen jeweils ein Kapitel gewidmet. Weil das Pro-
blem der Umweltzerstérung von vielen Menschen heute als das dringendste Problem
der Welt angesehen und empfunden, das alle Menschen und alle Geschépfe auf Erden
betrifft und rasches, konsequentes Handeln verlangt, wird schliellich in einem lingeren
Kapitel der Text der Enzyklika Laudato Si’ von Papst Franziskus ausfithrlich wiedergege-
ben (Kap. 1.3.6).

93  Joh1,1-3.

94 1Kor 8,6.

95 Bd.2,Kap.1.1.5.3;1.2.1.2;1.3.2.1.
96  Rom 8,19-30.

97 Bd.3,Kap.1.3.4.3.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt
1.3.1 Die Schopfung als relativ autonome Wirklichkeit

Im Unterschied zum Philosophen, dem auf dem Weg zur Einsicht und Weisheit als ei-
gentliche Erkenntnisquelle nur die Vernunft zur Verfiigung steht, darf sich der christliche
Theologe auf diesem Weg als Erkenntnisquelle auch der Offenbarung Gottes, wie sie sich in
der Bibel niedergeschlagen hat, bedienen. Er muss den Glauben, dass es einen Schopfer-
gott gibt und dass die Welt Schopfung Gottes ist, nicht allererst begriinden. Er darf ihn
voraussetzen, muss aber {iber ihn nachdenken, um zu einem angemessenen und umfas-
senden Verstandnis der Schopfung zu gelangen. Dazu kann und muss er auch die Mittel
der Philosophie, die die der Vernunft sind, gebrauchen.

Die bisherigen metaphysischen Erkenntnisse tiber die Welt und ihren Grund und die
biblischen Aussagen iiber die Erschaffung der Welt lassen sich in zwei grundsitzlichen
Erwigungen zusammenfassen. Diese lassen sich wiederum zusammenfassend in zwei
einander erginzenden Thesen wiedergeben, die zueinander in einer gewissen Spannung
stehen und doch in eins gedacht werden miissen.

«  Die Weltwirklichkeit ist als solche natiirliche, nichtgottliche Wirklichkeit, die sich der
tibernatiirlichen, géttlichen Wirklichkeit verdankt.

- Die Weltwirklichkeit wurde von Gott als eine selbstindige, autonome Wirklichkeit ge-
schaffen.

Gott hat die Welt als das andere seiner selbst, als nichtgottliche Wirklichkeit geschaf-
fen. Wihrend seine eigene Wirklichkeit schlechthin unbedingt und unendlich ist, mithin
durch absolut nichts bedingt und durch absolut nichts begrenzt ist, stellt die Welt eine
grundlegend bedingte und endliche Wirklichkeit dar. Nichts in der Welt hat den Grund
seines Seins schlechthin in sich. Nichts in der Welt besitzt in sich eine schlechthin unbe-
grenzte, unerschopfliche Seinsfiille. Auch die Welt als ganze ist in metaphysischer Hin-
sicht bedingte und begrenzte Wirklichkeit. Weltliches Sein hingt vom géttlichen Sein
ab, zeichnet sich also durch metaphysische Abhdngigkeit aus.

Gott hat aber die Welt auch als das andere seiner selbst geschaffen und sie mit der
groftmoglichen metaphysischen Selbstindigkeit, iiber die nichtgéttliche, geschépfliche
Wirklichkeit verfiigen kann, aus sich entlassen. Auch wenn die Welt keine absolut eigen-
stindige, sondern nur eine relativ eigenstindige Wirklichkeit bildet, kommt ihr echte
Selbstindigkeit und Autonomie zu. Als dynamische Wirklichkeit entwickelt sie sich auf
eigenstindige, autonome Weise. Ihre Selbstbestimmung gipfeltin der menschlichen Ver-
nunft und Freiheit. Doch ist sie bereits in mehr oder weniger ausgepragtem Maf3e bei vor-
menschlichem Sein gegeben.

Echte Spontaneitit und Freiheit schlief3t nicht nur einen strengen physikalischen
Determinismus, sondern auch jeglichen theologischen Determinismus aus. Von Gott her
ist nicht festgelegt, wie sich die Welt im Einzelnen entwickelt. Gott hat keinen genauen
Plan, nach dem die Weltgeschichte abliuft oder abzulaufen hat. Deshalb lassen sich auch
angesichts der Selbstindigkeit, die Gott selbst der Welt verliehen hat, christliche Ideen-
lehren, wie sie immer wieder in platonisch-augustinischer Tradition vertreten wurden,
obwohl sie gut gemeint waren, im Grunde nicht halten. Gott hat nicht, wie zum Bei-
spiel Nikolaus von Kues (1401-1464) angenommen hat, die Geschopfe erschaffen, indem

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

75


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

er die Ideen, die er im Voraus von ihnen hatte, aus sich heraus entfaltet und in die Welt
hineinrealisiert hitte. Auch von den Lebewesen gibt es keine genauen, ewigen, gottli-
chen Ideen, die die Arten oder Individuen in ihrer Entwicklung zu realisieren hitten. Je-
des Geschopf, insbesondere jeder Mensch, sollte zwar das ihm eigene Potential in seiner
Entwicklung méglichst vollkommen ausschopfen und verwirklichen. Aber wie das im
Einzelnen geschieht, ist von Gott aus weder durch konkrete géttliche Ideen noch durch
einen genauen gottlichen Plan vorherbestimmt. Die Welt kann, soll und darf sich von ih-
rem Schopfer aus in echter Eigenstindigkeit selbst entwickeln. Das schliefdt wiederum nicht
aus, sondern recht besehen sogar ein, dass sich die Schopfung als ganze und die ein-
zelnen Geschopfe in Einheit und Gemeinschaft mit ihrem Schopfer aufein letztes Ziel hin
entwickeln. Denn die Entwicklung der Schopfung und der Geschopfe verlduft nicht ziel-
los.

1.3.2 Die Schopfungslehre in der katholischen lehramtlichen Tradition

Der Schépfungsglaube, wie er auf der Grundlage der heiligen Schrift in den Lehrdoku-
menten der katholischen Kirche, das heif3t im Kompendium der Glaubensbekenntnisse und
kirchlichen Lehrentscheidungen bezeugt ist, lisst sich im Wesentlichen und im Blick auf
Neues wie folgt zusammenfassen.

Bereits im Nizinischen Glaubensbekenntnis aus dem Jahr 325 heifdt es: ,Wir glauben
an den einen Gott, den allmichtigen Vater, den Schopfer alles Sichtbaren und Unsicht-
baren.“”® Das Werk der Schépfung verdankt sich aber nicht nur Gottvater, sondern dem
einen, dreifaltigen Gott. Er ist der Schopfer aller Dinge, des Himmels und der Erde. Der
Vater ist derjenige, ,aus dem alles ist“, der Sohn derjenige, ,durch den alles ist“, und der
Heilige Geist derjenige, ,in dem alles ist“.”” Der Vater hat alles durch den Sohn und den
Heiligen Geist gemacht.

Der Sohn Gottes, der zugleich das Wort oder der Logos Gottes ist, durch den Gott
alles erschafft und erhilt, hat in der Welt insbesondere durch seine Menschwerdung ge-
wirkt. Durch sie hat er die Welt in sich aufgenommen und zusammengefasst. Auch der
Heilige Geist wirkt in der Schépfung. Er erfillt den Erdkreis und erneuert das Antlitz der
Erde.

Da der Sohn das innergottliche Abbild des Vaters darstellt, ist er die urbildliche Ur-
sache der Form, der Schonheit und der Ordnung aller Dinge in der Welt. Wie er im Vater
sein Urbild hat und ihn abbildet, so haben - wenn auch auf wesentlich abgeschwichte,
analoge Weise — die Geschopfe ihr Urbild im géttlichen Sohn. Thn sollen sie im MafRe ihrer
Seinsfiille abbilden. Ihm sollen sie gleichformig und dhnlich werden. Die ganze Schop-
fung soll christusformig werden. Die Auffassung, der gottliche Logos sei Urbild aller Ge-
schopfe, schlieft nicht notwendigerweise die Lehre von vielen konkreten Ideen ein. Viel-
mehr ist er das eine Ideal, dem sich jedes Geschopf auf seine einmalige Weise angleichen
soll.

98  DH125; vgl. 150 800 3001f 3004 3025.
99  DH 421 (H.dV.) [= Hervorhebung durch die Verfasser dieses Buches: Cora Duttmann und Johannes
Herzgsell]; vgl. DH 680 3326.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Nicht um seine Seligkeit zu vermehren oder um Vollkommenheit zu erwerben, son-
dern um seine Vollkommenbheit zu offenbaren, hat Gott die Welt geschaffen. Dabei hat er
alles um des Menschen willen geschaffen, ihn aber hat er um seiner selbst willen gewollt.
Gott, der Vater, wollte von Anfang an seine Herrlichkeit in Christus mit dem Menschen
teilen. Der Mensch wurde von Gott aus Liebe geschaffen und wird in Liebe von ihm erhal-
ten.

Gott hat sowohl die geistigen, unsichtharen Wesen im Himmel als auch die leiblichen,
sichtbaren Wesen auf der Erde geschaffen. Mit den himmlischen Geschopfen sind die En-
gel gemeint, die personale Wesen sind und in gewisser Weise als Mittler zwischen Gott
und den Menschen fungieren.

Als Schopfer ist Gott auch Herr des Alls und der Geschichte. Weil er die Welt mit seiner
Vorsehung lenkt, ist er der Herr der Weltgeschichte, der menschlichen Geschichte und
im Besonderen der Heilsgeschichte, die sich durch die ganze Weltgeschichte hindurch-
zieht.

Nach Gottes Willen wird die Welt umgestaltet werden und zur Vollendung gelangen.
Gott wird die Welt und den Menschen in seinem Reich vollenden. An diesem Werk Gottes
kann und soll der Mensch mitwirken. Gott gibt den Menschen, die von sich aus ihre Lage
zu verbessern suchen, die Macht, die Welt umzugestalten und zu ihrer Vervollkomm-
nung beizutragen. Durch ihren Dienst in der Gesellschaft entwickeln sie das Werk des
Schopfers weiter.

Gott selbstist das Ziel der Welt, das Ziel aller Dinge. Zu seiner Ehre wurde die Welt ge-
schaffen. Sieistaufsein Lob hingeordnet. Der Mensch soll sich selbst und die Gesamtheit
der Dinge auf Gott beziehen. Seine guten Werke und Verdienste dienen der Ehre Gottes.

Diese lehramtlichen Aussagen erweitern die bisherige Sicht der Schopfung haupt-
sichlich um eine trinitarische und eine teleologische Perspektive. Die Welt ist vom Vater
durch den Sohn im Heiligen Geist geschaffen. Sie ist das Werk des dreieinen Gottes und
gereicht ihm zur Ehre. Er ist aber nicht nur ihr Grund, sondern auch ihr Ziel. Nach sei-
nem Willen entwickelt sie sich auf ihn selbst hin. Ihr Ziel besteht darin, zur vollen Ge-
meinschaft und Einheit mit ihm zu gelangen.

Auch das Motiv fiir die Erschaffung der Welt wird klar benannt: die Liebe. Gott hat
die Welt und den Menschen aus Liebe — um ihrer selbst willen und nicht um seinetwillen
— erschaffen. Er wollte von vornherein in Christus sein Leben in Herrlichkeit mit dem
Menschen teilen und ihm seine Vollkommenheit offenbaren.

Literatur

Heinrich Denzinger: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentschei-
dungen. Verbessert, erweitert, ins Deutsche tibertragen und unter Mitarbeit von Hel-
mut Hoping herausgegeben von Peter Hiinermann, 45. Auflage [= DH], 2017, hier
Systematischer Index C, S.1578—1582.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

71


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |
1.3.3 Die Schopfungslehre in der reformatorischen Tradition

Aus der keineswegs einheitlichen Schépfungslehre der evangelischen Kirchen sollen,
ausgehend von Luthers Schépfungsverstindnis, nur einige wenige Aspekte herausge-
griffen werden, die dazu dienen kénnen, die bisher gewonnene Erkenntnis zu erweitern
oder zu vertiefen. Vor allem wird die Schépfung als Mittel der Kommunikation zwischen
Schopfer und Geschopfen (Kap. 1.3.3.1) und als Buch der Natur, das durch das Buch der
Schrift erginzt wird (Kap. 1.3.3.2), angesehen.

1.3.3.1 Schopfung als Kommunikation von Schopfer und Geschopf

Fiir Martin Luther (1483-1546) bildete die Rechtfertigungslehre die Mitte der Schrift und
der Theologie. Ihr zufolge ist der Mensch primir Siinder, Gott aber derjenige, der dem
Menschen die Siinde vergibt, ihn aus Gnade und Barmherzigkeit rechtfertigt, belebt und
erlost. Gott spricht dem Menschen sein Wort der Siindenvergebung zu. Der Mensch ist
gerechtfertigt, wenn er diesem Wort glaubt. Als durch den Glauben Gerechtfertigter ist
er vor Gott ,gerecht*, befindet er sich im rechten Verhiltnis zu Gott.

Von der zentralen Rechtfertigungstheologie her versteht Luther dann auch die
Schopfung. Fir ihn ist das schopferische Handeln Gottes ein worthaftes Handeln, ein
Handeln durch das géttliche Wort, das in der Bibel und besonders im Evangelium
Schrift geworden ist. Dementsprechend ist die Wirklichkeit der Geschopfe eine Wirk-
lichkeit, die wesensmiRig auf das Wort Gottes bezogen ist. Schopfung ist aufseiten
Gottes Wirken durch das Wort, aufseiten der Welt Wirklichkeit im Wort. Das Wesent-
liche an der Schopfung liegt demnach in der Kommunikation zwischen Schépfer und
Geschopf. Obwohl zwischen beiden eine unaufhebbare Differenz besteht, verbindet sie
eine kommunikative Einheit.

Schopfung als kommunikatives Geschehen zwischen Schépfer und Geschépf kann
nur im Glauben erkannt werden. An ihr ist mehr der Aspekt der Gabe Gottes an den Men-
schen als der der Herstellung durch Gott entscheidend. Eine allgemeine philosophische
Erkenntnis vermag die innersten Schépfungsgedanken nicht zu erfassen. Die Erkennt-
nis der Schopfung und des Schopfers ist eine Sache des Glaubens, der im Wort Gottes
seinen Ursprung und Gegenstand zugleich hat. Fiir Luther ist das géttliche Wort, die
zweite Person der Trinitit, nicht nur das entscheidende Medium der Hervorbringung,
sondern auch der Erhaltung aller geschépflichen Wirklichkeit. Bei Gott bedeutet schaf-
fen und erhalten dasselbe. Schopfung ist ,Immer-Neues-Machen“ durch das gottliche
Wort.

Da Gottes schopferische Macht ganz im Wort liegt, das aus ihm selbst hervorgeht,
ist er durch sein Wort in seiner Schépfung selbst dabei, ihr selbst innerlich gegenwir-
tig. Gott will deshalb in allen Kreaturen als derjenige wahrgenommen werden, der sie
,sowohl im Allerinnwendigsten als im Allerauswendigsten macht und erhalt**°.

Wer sich selbst — so Luther — durch seine Werke zu rechtfertigen sucht, sieht sich
selbst als Produkt des eigenen Kénnens und Wollens und maf3t sich damit an, Schopfer
seiner selbst zu sein. Ist ein Mensch hingegen durch den Glauben an das Wort der Siin-
denvergebung gerechtfertigt, erneuert sich fiir ihn die Geschopflichkeit, der er als Stinder

100 Luther WA 23,135,1f.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

widersprochen hat. Die Welt, die als Schopfung immer schon vom Wort Gottes erfiillt
ist, beginnt fiir ihn zu sprechen, und er beginnt im Glauben die durch Adams Siindenfall
verlorene Erkenntnis der Kreaturen wiederzugewinnen. Er darf in die Wirklichkeit der
guten Schépfung einkehren und in ihr — gewissermaflen wie im Paradies — herumspa-
zieren.

In der Zeit nach den Reformatoren herrschte in einer Hinsicht bei allen sonstigen
Kontroversen eine bemerkenswerte Ubereinstimmung zwischen lutherischer und refor-
mierter Orthodoxie: Der letzte und alles entscheidende Zweck der Schépfung liegt in der
Herrlichkeit Gottes. Um seine Herrlichkeit zu verkiinden, hat Gott die Welt geschaften.

Schon fiir Johannes Calvin (1509-1564) war in seiner Institutio die Welt bestimmt zur
»Schaubiihne der Herrlichkeit Gottes“’®'. Das Schauspiel der Herrlichkeit Gottes zeigt
sich freilich nur dem bekehrten Menschen. Die Sehkraft, die den Schopfer in seinen Wer-
ken zu sehen vermag, besitzt der Mensch nicht einfach von Natur aus. Vielmehr ist eine
ihm als Siinder eigentiimliche Blindheit vorauszusetzen. Von ihr kann er nur geheilt wer-
den, wenn er auf das Wort Gottes hort, wie es ihm im Buch der heiligen Schrift mitgeteilt
wird.

Der evangelisch-reformierte Theologie Karl Barth (1886-1968) hob spater das Herr-
sein und die Herrlichkeit Gottes besonders stark hervor und ordnete den Gedanken der
Herrschaft und Herrlichkeit Gottes dem Schopfungs- und Vorsehungsbegriff vor. Weil
Gott so sehr anders ist als die Welt, ihr so sehr iiberlegen ist, so sehr ihr Herr ist, konnte
er ihr Schopfer sein.

Wird jedoch die Herrschaft und Herrlichkeit Gottes zu stark betont, so ist hier kri-
tisch einzuwenden, kann das theologisch problematisch werden. Denn wenn der h6chs-
te Zweck der Schépfung in der Herrschaft und Herrlichkeit Gottes besteht, scheint Gott
alle Dinge in erster Linie um seiner selbst willen, und nicht ihretwegen geschaffen zu ha-
ben. Erst in zweiter Linie hitte er dann die Welt um des Menschen willen gemacht, den
Menschen aber um seiner selbst willen. Wird die Herrschaft und die Herrlichkeit Gottes
fiir seine hochste Bestimmung gehalten und daraus abgeleitet, dass er die Welt vor allem
um seiner selbst willen geschaffen hat, steht das in Spannung zu seiner Bestimmung als
Liebe. Denn wenn Gott die Welt aus Liebe hervorgebracht hat, hat er sie um ihrer selbst
willen gemacht, was ihn nicht daran hindert, in ihr und zu ihrem Wohl aus Liebe letzt-
endlich seine Herrschaft durchzusetzen und seine Herrlichkeit zu offenbaren.

Literatur

Gerhard Miiller u. a. (Hg.): Theologische Realenzyklopidie [= TRE], 1977—2004 (Art. Schop-
fer/Schopfung und Welt/Weltanschauung/Weltbild).

101 Calvin: Institutio Christianae Religionis 1,14,20.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

79


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

1.3.3.2 Das Buch der Schrift und das Buch der Natur

Infolge der protestantischen Akzentuierung des Wortes Gottes wurde bei der traditio-
nellen Unterscheidung zwischen dem , Buch der Natur“ und dem , Buch der Schrift“letz-
terem der hermeneutische Vorzug gegeben. In beiden Biichern — dem der Schopfung
und dem der Bibel - lisst sich die Handschrift Gottes lesen und etwas von Gott erfah-
ren. Aber durch die heilige Schrift lidsst sich Genaueres und Wichtigeres von Gott er-
kennen, l4sst sich Gott besser und tiefer verstehen. Aus dem Werk der Schépfung lasst
sich eine zumindest vorldufige, wenn auch noch nicht sichere Gotteserkenntnis gewin-
nen, die durch das Studium der Schrift zur Gewissheit werden kann. Auf dieser Linie
wurde spiter eine emblematische (sinnbildliche) Theologie gefordert, die das schopferi-
sche Wort Gottes in seiner bildhaften Gestalt, in seinen ,Signaturen“ — seinen Zeichen
und Symbolen — sowohl in der Schrift als auch unter ihrer Anleitung in der Natur zu
lesen vermag. Allerdings wurde bei alledem grundsitzlich kontrovers diskutiert, ob die
Schopfung tiberhaupt als Offenbarung Gottes aufzufassen ist.

Im frithen Mittelalter hatte Johannes Scot(t)us Eriugena (810-877) in einem grof3ar-
tigen spekulativen Entwurf die Schépfung theologisch enorm aufgewertet. Auf neupla-
tonisch-pseudodionysischer Grundlage legte er in seinem philosophisch-theologischen
Hauptwerk Periphyseon den Begriff der creatio ex nihilo, der Schopfung aus dem Nichts, als
kreative Entfaltung aus dem gottlichen Ursprung und somit als Theophanie (Erscheinung
Gottes) aus.'®* Schopfung war fiir ihn demnach Offenbarung Gottes im strengen Sinn,
da sie nichts anderes als seine eigene Entfaltung darstellt. In den Vollkommenheiten von
Geschopfen — wie dem Gutsein oder Lebendigsein — erscheinen die Vollkommenheiten
des Schopfers selbst.

In den evangelischen Traditionen wurde diese Ansicht, wenn auch nicht mehr vor
neuplatonischem Hintergrund, etwa von Albert Schweitzer (1875-1965) im Prinzip ge-
teilt. Er erachtete alles, was da ist und geschieht, als Selbstoffenbarung des Absoluten, das
als Grund allen Daseins alles bestimmt oder durchdringt, und zog daraus die ethische Kon-
sequenz, dass allem Leben, nicht nur dem menschlichen, mit Ehrfurcht zu begegnen ist.
Durch ,die Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben®, so schreibt er, ,kommen wir dazu, nicht
nur mit Menschen, sondern mit aller in unserm Bereich befindlichen Kreatur in Bezug zu
stehen und mit ihrem Schicksal beschiftigt zu sein, um zu vermeiden, sie zu schidigen,
und entschlossen zu sein, ihnen in ihrer Not beizustehen, soweit wir es vermégen®. Im
Gegensatz zu Schweitzer konnten stirker am Wort Gottes orientierte Theologen entwe-
der, wie der frithe Karl Barth, nur eine ,indirekte Offenbarung“ oder keine Offenbarung
in der Schopfung ausmachen. Gott begegnet zwar dem Menschen in aller Wirklichkeit,
auch steht alles Geschaffene zu ihm als Schopfer in einer unauflgslichen Beziehung. Aber
das bedeutet kein Offenbarsein Gottes in seiner Schépfung.

Folgt man in dieser offenbarungstheologischen Kontroverse Eriugena, so konnte
man sagen: Die Schopfung stellt bereits Offenbarung Gottes dar, aber in einem weiten

102 Inseinem Werk, dessen griechischer Titel Periphyseon ,Uber die Natur“ bedeutet, versteht Eriuge-
na unter ,Natur nicht nur die Schépfung, sondern die gesamte Wirklichkeit, also auch Gott (als
Wirklichkeit, die erschafft und nicht erschaffen wird).

103 Schweitzer 20.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Sinn. Von ihr ist die Offenbarung im engeren, eigentlichen Sinn abzugrenzen, bei der
sich Gott durch sein Wort oder in seinem Geist mitteilt.

Lisst man neben dem Buch der Schrift das Buch der Natur als Quelle der Gotteser-
kenntnis gelten, konnen sich bei der Deutung der Schépfung Schrift und Naturphiloso-
phie, Theologie und Metaphysik gegenseitig erhellen. Wird in der Metaphysik die Schop-
fung von ihrem Seinsgrund her verstanden, so wird in der Wort-Theologie die Schopfung
vom Wort Gottes her ausgelegt.

Fiir eine am Wort Gottes orientierte Theologie erschliefit sich die Schopfung als kom-
munikatives Geschehen zwischen Schopfer und Geschopf. Sie hat den Charakter der Anre-
de. Gott spricht den Menschen durch alles an, was sich in der Welt befindet und ereig-
net, und lidt ihn zu einer Antwort ein. Schépfung lisst sich somit definieren als Rede
des Schopfers an die Kreatur durch die Kreatur. Die Erfahrung der Schépfung kann und
soll in einen Dialog des Menschen mit dem Schépfer und mit den anderen Geschopfen
miinden. Sie ist dann kommunikative Gemeinschaft, Wortwechsel von Schépfer und Ge-
schopf sowie der Geschdpfe untereinander.

Eine weitere Kontroverse betraf die Stellung des Menschen in der Schépfung.'®* Ist
der Mensch nur Mitarbeiter oder tatsichlich Mitschipfer im Werk Gottes? Wihrend man-
che Theologen in ihm nur den Mitwirkenden sehen wollten, schitzten ihn andere als ech-
ten Mitschopfer ein. Am weitesten ging diesbeziiglich Cusanus, fir den der Mensch auf-
grund seiner schopferischen Begabung und Macht ein deus humanus, ein menschlicher
Gott, ist. Auch Giovanni Pico della Mirandola (1463-1494) nahm in seiner berithmten Re-
de Uber die Wiirde des Menschen in diesem das Geschopf und den Schépfer zugleich wahr.
Fiir ihn ist der Mensch in seiner Natur nicht vorbestimmt, sondern hat die Moglichkeit,
iiber sich selbst zu entscheiden, frei zwischen Tierheit und Gottheit zu wihlen. Als ,Cha-
maleon“ der Schépfung kann er sich selbst gestalten und seine Natur in schopferischer
Anstrengung weiterentwickeln und vollenden.’® Auch bei Johann Wolfgang von Goethe
(1749-1832) finden sich Ansitze, in deren Konsequenz der schopferische Mensch gera-
dezu in den Rang des Schopfers selbst eintritt. Die evolutive Weltanschauung gestattet
es, den Menschen als echten Mitschopfer zu betrachten, der in der Schépfung wirklich
Neues und Hoheres schaffen kann und soll.

Literatur

Johannes Scotus Eriugena: Periphyseon. De divisione naturae, 2016.

G. Picodella Mirandola: Uber die Wiirde des Menschen. Lateinisch-deutsch (Philosophische
Bibliothek, Band 427),1990.

Albert Schweitzer. Die Ehrfurcht vor dem Leben. Grundtexte aus fiinfJahrzehnten, 2025.

104 Vgl. Bd. 2, Kap.1.1.3.1.
105 Da Pico della Mirandola seine programmatische Rede De hominibus dignitate [Uber die Wiirde des
Menschen] aufgrund seiner kirchlichen Verurteilung nicht halten konnte, erschien sie postum.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

81


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |
1.3.4 Das Verhaltnis von Philosophie und Theologie

Uneinig war man sich in der evangelischen und der katholischen Konfession dann auch
beziiglich der Frage, welchen Wert der natiirlichen Erkenntnis in einer christlichen
Schopfungslehre beizumessen sei. Konnen profane Wissenschaften, wie die Kosmolo-
gie, die Ontologie als Wissenschaft vom Seienden als Seiendem oder die Metaphysik als
Wissenschaft von den letzten Griinden, etwas zum christlichen Schépfungsverstindnis
beitragen?

Wihrend Luther der aristotelisch geprigten Naturphilosophie eine deutliche Absage
erteilte und die Schopfungstheologie allein vom Wort Gottes her zu entwickeln suchte,
beurteilte Philipp Melanchthon (1497-1560) die philosophische Tradition durchaus posi-
tivund vertrat das Modell einer konkordanten Zusammenfiigung von christlicher Schép-
fungslehre und Naturphilosophie. Grob vereinfacht lisst sich tiber die protestantischen
Traditionen wohl sagen: Je mehr man ins Zentrum der Theologie das Wort Gottes stellte,
desto mehr glaubte man die natirliche Theologie, also die philosophische Gotteslehre,
als etwas der eigentlichen Theologie Entgegengesetztes abwehren zu miissen.

So war etwa Karl Barth im 20. Jahrhundert davon iiberzeugt, dass mit der ent-
schiedenen Konzentration auf das eine Wort Gottes in Jesus Christus im Rahmen der
Schépfungslehre dem Programm der natiirlichen Theologie grundsitzlich widersprochen
sei. Noch deutlicher formulierte dies Dietrich Bonhoeffer (1906—1945) in seiner Habi-
litationsschrift Akt und Sein (1929). Auch er vertrat entschieden die These, dass ,erst in
Christus der eigentliche Schépfungsglaube entspringt®®. Schépfung miisse ganz von
Christus her und auf ihn hin ausgelegt werden. Damit sei aber allen Versuchen, den
Schopfungsgedanken ontologisch zu deuten und jenseits des Gegensatzes von Siinde
und Gnade zu verstehen, aufs schirfste widersprochen.

Es haben sich jedoch lingst nicht alle evangelischen Theologen verpflichtet gefiihlt,
im Namen der Rechtfertigungslehre oder der Wort-Theologie bereits im Ansatz jegliche
ontologische oder metaphysische Anniherung an die Schépfungswirklichkeit zuriick-
zuweisen. Die ontologische Frage ist nie ganz verstummt. Fiir Paul Tillich (1886-1965)
war diese Frage sogar die Frage der Theologie iberhaupt, weshalb er der Philosophie ei-
nen entscheidenden Stellenwert in seinem Denken eingerdumt hat. Wie er in seinem
Hauptwerk der Systematischen Theologie (1951-1963) ausbreitet, kommen Philosophie und
Theologie darin iiberein, dass beide, wenn auch auf verschiedene Weise, nach der Wirk-
lichkeit als solcher, nach dem Sein fragen:

,Die Philosophie fragt notwendig nach der Wirklichkeit als solcher, es geht ihr um die
Struktur des Seins. Die Theologie stellt notwendig dieselbe Frage, denn das, was uns
unbedingt angeht, muss zur Wirklichkeit als solcher gehdéren, es muss zum Sein geho-
ren. [...] Philosophie und Theologie stellen [also] die Frage nach dem Sein. Aber sie fra-
gen danach von verschiedenen Ausgangspunkten her. Die Philosophie beschéftigt sich
mit der Struktur des Seins an sich, die Theologie nach dem Sinn des Seins fiir uns."*’

106 Bonhoeffer DBW Bd. 2, 151.
107 Tillich I, 29f.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Aus diesem Unterschied entstehen fiir Tillich divergierende und konvergierende Ten-
denzen im Verhiltnis von Theologie und Philosophie, ohne dass zwischen beiden ein
Konflikt notwendig oder eine Synthese moglich wire. Vor diesem Hintergrund scheut
er sich nicht, am trinitarischen Schépfergott die drei Prinzipien von Vater, Logos und
gottlichem Geist zu unterscheiden und das erste Prinzip im Wesentlichen ontologisch
als Grund des Seins zu bestimmen:

,Das erste Prinzip ist die Basis der Gottheit, das, was Gott zu Cott macht. Es ist die Basis
seiner Majestat, die unnahbare Intensitdt seines Seins, der unerschopfliche Grund des
Seins, aus dem alles entspringt. Es ist die Seinsméachtigkeit, die dem Nichtsein unbe-
grenzten Widerstand leistet, und allem, was ist, Macht verleiht zu sein.*°®

Von katholischer Seite aus soll nur wenig zu dieser Kontroverse, und dies ganz allgemein
und stark vereinfacht, angemerkt werden. Wie der katholische Theologe Joseph Ratzin-
ger (1927-2022) in seinem frithen Hauptwerk Einfiihrung in das Christentum (1968) aus-
einandersetzt, hat sich die Kirche in den ersten Jahrhunderten, als es galt, auszusagen,
welchen Gott der christliche Glaube eigentlich meinte, fiir den Gott der Philosophen -
und damit fiir die Philosophie — und gegen die Gotter der Religionen entschieden:

JWenn die Frage aufstand, welchem Gott der christliche Gott entspreche, dem Zeus
vielleicht oder dem Hermes oder dem Dionysos oder sonst einem, so lautete die Ant-
wort: Keinem von allen. Keinem von den Géttern, zu denen ihr betet, sondern einzig
und allein dem, zu dem ihr nicht betet, jenem Hochsten, von dem eure Philosophen
reden. Die frithe Kirche hat den ganzen Kosmos der antiken Religionen entschlossen
beiseitegeschoben, ihn insgesamt als Trugwerk und Blenderei betrachtet und ihren
Glaubendamitausgelegt, dass sie sagte: Nichts von alledem verehren und meinen wir,
wenn wir Gott sagen, sondern allein das Sein selbst, das, was die Philosophen als den
Grund alles Seins, als den Cott iiber allen Machten herausgestellt haben — nur das ist
unser Gott. In diesem Vorgang liegt eine Wahl und eine Entscheidung vor, die nicht we-
nigerschicksalhaftist und pragend fiir das Kommende, als es seinerzeit die Wahl von El
und ,jah' gegen Moloch und Baal und die Entwicklung beider zu Elohim und auf Jahwe,
aufden Seinsgedanken hin, gewesen war. Die Wahl, die so getroffen wurde, bedeutete
die Option fiir den Logos gegen jede Art von Mythos, die definitive Entmythologisie-
rung der Welt und der Religion "

Der Gott der Philosophen hat sich laut Ratzinger zwar durch den christlichen Glauben
gewandelt, aber die Grundentscheidung fiir die Philosophie ist geblieben.

Weil Philosophen als solche in ihrem Argumentieren nur von ihrer Vernunft, nicht
aber von ausdriicklicher Offenbarung Gottes Gebrauch machen, handelt es sich bei der
philosophischen Gotteslehre und bei der Theologie um methodisch unterschiedliche Er-
kenntnisweisen. Philosophie, wortlich die Liebe zur Weisheit im Sinn von Streben nach
Weisheit, lisst sich mit Harald Schondorf bestimmen als ,ein mit Begriffen (nicht Bil-
dern, Erzihlungen oder Sinnspriichen) argumentierendes Vorgehen systematischer Art,

108 Ebd. |, 289.
109 Ratzinger 98.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

83


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

das sich ohne jede Bindung an Autoritit oder Tradition rein an Vernunftgriinden orien-

“11°_Theologie hingegen lisst sich mit Michael Seewald definieren als ,die wissen-

tiert
schaftliche Selbstreflexion einer Gemeinschaft auf die Voraussetzungen, die Gestalt und
die Folgen, ihrer religiésen Uberzeugungen*. Obwohl sich also die Philosophie als Wis-
senschaft im Unterschied zur Theologie nicht auf Schrift, Tradition und Autoritit beru-
fen darf, hindert sie nichts daran, denselben ,Gegenstand“ wie die Theologie zu inten-
dieren und mit ihren Mitteln zu erkennen zu suchen. Der Gott Platons, Plotins und He-
gels ist insofern derselbe Gott wie der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, als Philosophie
und Theologie, Metaphysik und Schrift, Vernunft und Glaube auf ein und denselben Gott
abzielen, ohne ihn jemals wirklich begreifen zu kénnen. Das heifdt keineswegs, dass die
beiden Erkenntnisweisen gleichartig oder fiir Christen im Allgemeinen gleichwertig wi-
ren. Die Bibel, in der die Glaubens- und Gotteserfahrung vieler Menschen Ausdruck ge-
funden hat, vermittelt schon allein deshalb eine genauere und tiefere Gotteserkenntnis
als reines Denken, weil in ihr das heilsgeschichtliche Handeln Gottes in der Welt bezeugt
ist. Auch fithlen sich Gliubige von Gott durch die Bibel fiir gewdhnlich viel personlicher
angesprochen als durch philosophische Denksysteme. Doch sollte Philosophie nicht auf
yreines Denken® eingeschrinkt werden. GrofRe Philosophen wie Platon, Plotin, Augusti-
nus oder Hegel haben Gott nicht nur gedacht, sondern erfahren und aus dieser Erfah-
rung heraus iiber ihn nachgedacht. Auch wenn die beiden Erstgenannten nicht dieselbe
Gotteserkenntnis wie die beiden Letztgenannten hatten, da ihnen die christliche Offen-
barung fehlte, heifdt das nicht, dass ihre Gotteserfahrung von vornherein weniger tief
war als die gliubiger Denker."”

Literatur

Dietrich Bonhoeffer: Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie in der systemati-
schen Theologie, 2015.

Paul Tillich: Systematische Theologie I-11, 2017.

Paul Tillich: Systematische Theologie I1l, 2017.

Joseph Ratzinger: Einfiihrung in das Christentum. Vorlesungen iiber das apostolische Glaubens-
bekenntnis, 2000.

Harald Schondorf: Art. Philosophie, in: Walter Brugger/Harald Schondorf (Hg.): Philosophi-
sches Worterbuch [= PhW], 2010, 360—363.

Michael Seewald: Einfiihrung in die systematische Theologie (Theologie kompakt), 2018.

110 Schondorfin PhW, 360.
11 Seewald 24.
112 Kap.2.1.1.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt
1.3.5 Die seinsmaBige Ahnlichkeit von Gott und Welt (Analogie)

Umstritten zwischen evangelischen und katholischen Denkern war auch die Frage, ob
zwischen der Schépfung und dem Schépfer eine seinsmifSige Analogie besteht. Karl Barth
hatbekanntlich die Analogia entis als sein grofites Hindernis gegentiber dem katholischen
Glauben bezeichnet.

Wird die creatio ex nihilo (Schopfung aus dem Nichts) metaphysisch durchdacht, er-
geben sich zwei Gesichtspunkte, die fiir die Beantwortung der Frage wichtig sind. In-
sofern Gott die Welt aus nichts anderem als sich selbst herausgesetzt hat, muss bereits
die Schopfung selbst als Selbstmitteilung Gottes verstanden werden. Da er dabei aber die
Welt als das andere seiner selbst, als das Nichtgoéttliche ins Dasein gesetzt hat, kann es
sich nur um eine Selbstmitteilung im weiten Sinn handeln. Als bedingte, endliche Wirk-
lichkeit unterscheidet sich die Schépfung wesentlich von ihrem Schépfer.

Gott hat aber wiederum mit der Welt nichts von ihm absolut Verschiedenes geschaf-
fen. Fasst man ihn, etwa in Anlehnung an Thomas von Aquin, als durch sich selbst sei-
endes, unerschopfliches, absolutes Sein auf, bestiinde der absolute, kontradiktorische Ge-
gensatz zu ihm im absoluten Nichts, das selbst er nicht aus sich hervorbringen kann, weil
er sich sonst selbst aufheben wiirde. Wenn Gott etwas aus sich heraus erschafft, kann
es thm folglich nicht absolut, sondern nur relativ entgegengesetzt sein. Zwischen Gott
und Welt besteht demzufolge keine absolute Unihnlichkeit, da das den absoluten Ge-
gensatz bedeuten wiirde, sondern nur eine relative Unihnlichkeit, die eine Ahnlichkeit
nicht ausschliefit.

Die relative Unihnlichkeit beziehungsweise Ahnlichkeit zwischen Welt und Gott
wurde in den verschiedenen christlichen Traditionen unterschiedlich ausgelegt. In der
katholischen Tradition sprach man vor allem im Anschluss an die thomanische Seinsleh-
re den Geschépfen eine seinsmifiige Ahnlichkeit (Analogia entis) mit dem Schépfer zu,
wihrend man in den protestantischen Traditionen den Begriff und die Denkfigur der
Seinsanalogie vermied. Die Schopfung verweist letzteren zufolge nicht analog, sondern
hoéchstens zeichenhaft und symbolisch auf den Schopfer. So lisst sich etwa ein Wasserfall
als Symbol fiir die unerschopflich-schopferische Kraft Gottes verstehen, auch wenn er
dieser nicht gleicht.

Mit Seinsanalogie ist positiv gemeint, dass alles, was ist, im Sein, das nicht (formal) blo-
Re Existenz, sondern (hochst inhaltlich) Fiille der Wirklichkeit bedeutet, im Maf3e seiner
Seinsvollkommenheit mit allem anderen eins und zugleich von allem anderen verschie-
den ist. Je mehr Seinsmichtigkeit ein Seiendes besitzt, desto mehr stimmt es mit an-
derem im Sein iiberein, desto mehr unterscheidet es sich jedoch zugleich im Sein von
anderem. Das Sein ist das, worin sich alles unterscheidet und zugleich ibereinstimmt,
wenn man Sein nicht wie in der Logik (iiber den Existenzquantor) rein formal, sondern
metaphysisch angemessen iiberaus inhaltlich versteht. Demnach unterscheiden sich bei-
spielsweise Steine weniger voneinander, als das etwa bei hoheren Tieren der Fall ist, sind
Steine aber auch weniger miteinander eins als hohere Tiere. Menschen wiederum ver-
bindet mehr miteinander und unterscheidet mehr voneinander, als hohere Tiere mit-
einander verbindet und voneinander unterscheidet. Je hoher das Bewusstsein und die
Geistigkeit und damit auch die Individualitit eines Seienden ausgebildet ist, desto gro-

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

85


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Rer ist sowohl seine seinsmiflige Ahnlichkeit als auch seine seinsmiflige Unihnlichkeit
in Bezug auf andere Seiende.

Die Seinsanalogie, die zwischen den Geschopfen besteht, lisst sich auch auf Gott
selbst anwenden, der nach christlicher Uberzeugung nicht nur die Welt erschaffen hat,
sondern in sich dreifaltig ist. So besteht zwischen Vater, Sohn und Geist als den drei gott-
lichen Personen einerseits die groftmogliche Verschiedenheit, die es real geben kann,
andererseits aber auch die grofitmégliche Einheit, die es real zwischen Verschiedenem
geben kann. Die drei géttlichen Personen sind hinsichtlich ihres Seins, das géttlich und
somit unendlich ist, auf grofitmogliche unendliche Weise voneinander verschieden und
zugleich miteinander eins, einander dhnlich und zugleich unihnlich.

Auch zwischen dem Schopfer und der Schopfung besteht eine unendliche Einheit
in Verschiedenheit oder unendliche Verschiedenheit in Einheit, insofern Gott unendlich
und die Welt endlich ist. Darum kann von Gott gesagt werden, dass er sich von jedem
Geschopf mehr (nimlich auf unendliche Weise) unterscheidet, als sich Geschépfe von-
einander unterscheiden, und zugleich, dass er mit jedem Geschopf mehr (ndmlich un-
endlich mehr) eins ist, als Geschdpfe untereinander eins sind.

Die Seinsidhnlichkeit von Gott und Welt beziehungsweise von Schépfer und Schop-
fung ist bei der Rede vom Buch der Natur vorausgesetzt und lasst sich bis zu einem ge-
wissen Grad erfahren. Von diesem Buch lisst sich nur dann sinnvoll reden, wenn sich in
ihm etwas von Gott selbst ablesen lisst. Und es lisst sich bei entsprechender Offenheit
vieles ablesen.

In der Weite des Himmels, des Ozeans oder einer Landschaft lisst sich etwas von der
Weite Gottes erahnen. Die Erhabenheit eines hohen Gebirges kann auf die Erhabenheit
Gottes hinweisen. In der Kraft eines reifdenden Baches oder Stromes kann etwas von der
Kraft Gottes aufscheinen, in der geschlechtlichen Anziehungskraft etwas von der Anzie-
hungskraft gottlicher Liebe spiirbar werden. An der Weisheit eines Sokrates mag etwas
von der Weisheit Gottes aufleuchten. Durch bestimmte Musik kann etwas von der himm-
lischen Harmonie durchténen. In der Schinheit einer Blume oder eines Menschen lisst
sich etwas von der Schonheit Gottes erblicken. Durch die liebevollen Augen eines mensch-
lichen Du kann uns das ewige Du anblicken.

Solche Erfahrungen wiren nicht méglich, wenn zwischen dem Sein der Geschépfe
und dem Sein Gottes nur ein schroffer Gegensatz und keinerlei Ahnlichkeit bestiinde.
Nur weil die Geschéopfe ihrem Schopfer im Maf3e ihrer Seinsmichtigkeit dhnlich sind,
konnen sie transparent (durchsichtig) auf Gott hin werden, kann in ihnen etwas von Gott
erscheinen oder erténen.

Auch beim metaphorischen Reden iiber Gott oder von Gott ist eine Ahnlichkeit im Sein
vorausgesetzt, soll diese Rede sinnvoll sein. Wird etwa gesagt, Gott sei (wie) ein Vater oder
eine Mutter, (wie) ein Fels oder eine Burg, dann sind diese Metaphern oder Bilder deshalb
zutreffend, weil sie ein realistisches Moment in sich enthalten. Vater oder Mutter konnen
etwas von Gott offenbaren und Bild Gottes sein, weil sie in einer gewissen Hinsicht und
auf eine gewisse Weise — etwa in ihrer elterlichen Giite und Liebe — Gott tatsichlich dhn-
lich sind. Ein Fels oder eine Burg konnen als Bilder fir Gott dienen, weil sich in ihnen in
realer Weise etwas von der Sicherheit und Geborgenheit, die Gott Menschen geben kann,
widerspiegelt.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Laut biblischem Schépfungsbericht hat Gott den Menschen als sein Abbild oder
Ebenbild geschaffen. Sinnvoll scheint man von einem Bild nur reden zu kénnen, wenn
zwischen dem Bild als dem Abbildenden und dem durch es Abgebildeten eine gewis-
se Ahnlichkeit besteht. Andernfalls scheint das Abbildungsverhiltnis véllig willkiirlich
festgelegt zu sein.

Sieht man die Gottebenbildlichkeit des Menschen in seiner Fihigkeit, Dinge zu be-
nennen und selbst in der Welt schépferisch titig sein zu kénnen, dann fithrt auch das
letztlich zur seinsmifigen Analogie. Denn jede Fihigkeit griindet in einem Vermdogen,
das seinerseits zum Sein dessen gehort, der etwas kann. Wenn der Mensch in gewisser,
wenn auch eingeschrinkter Weise wie Gott schopferisch titig sein kann, dann kann das
nur daran liegen, dass er in seinem Sein irgendwie dem Schopfersein Gottes dhnelt.

Gemailfd dem Brief an die Kolosser ist Jesus Christus ,,Bild des unsichtbaren Gottes, der
Erstgeborene der ganzen Schépfung ™. In ihm, durch ihn und auf ihn hin ist alles ge-
schaffen. Jesus Christus kann nur Bild des unsichtbaren Gottes sein, wenn er in seinem
Menschsein dem Sein Gottes irgendwie dhnelt. Wire er als Mensch ganz oder absolut
anders als Gott, wire die Rede davon, dass er den unsichtbaren Gott abbildet oder dass,
wer ihn sieht, den Vater sieht™, sinnlos. Das Menschsein Jesu eignet sich nur dann als
Mittel der Selbstoffenbarung Gottes™*, wenn sich Menschsein als solches vom Sein Got-
tes nicht vollig unterscheidet. Auch die seit Ewigkeit von Gott geplante Menschwerdung
setzt eine seinsmifige Ahnlichkeit von Gott und Mensch voraus.™®

Ist Jesus Christus das Bild des unsichtbaren Gottes und ist alles in ihm, durch ihn und
auf ihn hin geschaffen, dann ist in einem weiteren Sinn auch die ganze Schopfung Bild
Gottes. Alles in der Welt bildet, wenn auch nach Seinsvollkommenheit abgestuft, Gott
ab. Alles offenbart mehr oder weniger Gott. Alles dhnelt, dem Grad seines Seins entspre-
chend, Gott.

Unabhingig von der Frage, ob und inwieweit oder inwiefern die Schépfung dem
Schoépfer im Sein dhnlich ist, sind sich heute alle einig, dass die Schopfung ernsthaft
bedroht ist, wenn der Mensch mit der Erde als seinem Lebensraum weiterhin so umgeht
wie in den zuriickliegenden Jahrzehnten. In dieser Situation gilt es, alles zu tun, um
den Trend zur Umweltzerstorung und damit Selbstzerstérung umzuwenden. Sehr ein-
dringlich hat dazu Papst Franziskus in seinem zweiten lehramtlichen Rundschreiben
aufgerufen.

1.3.6 Die Enzyklika ,Laudato Si*

Auch wegen ihrer bleibenden Aktualitit, ihres radikal-prophetischen Charakters und ih-
res gelungenen spirituellen Briickenschlags zwischen Anliegen des Umweltschutzes und
Fragen der sozialen Gerechtigkeit soll die Enzyklika Laudato Si’ von Papst Franziskus itber
die Sorge fiir das gemeinsame Haus, die 2015 erschienen ist, hier sehr textnah zusam-
mengefasstwerden. Die Wiedergabe gliedert sich dabei in vier Themen: die Fehlentwick-

113 Kol 1,15.

114 Vgl.Joh14,9.

115  Kap.3.3.3.6.

16 Bd.2,Kap.2.1;2.3.2.2.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

87


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

lung auf der Erde (Kap. 1.3.6.1) und ihre Ursachen (Kap. 1.3.6.3), die Welt als Gabe Gottes
(Kap. 1.3.6.2) und die Idee einer ganzheitlichen Okologie (Kap. 1.3.6.4).

Literatur

Papst Franziskus: Enzyklika Laudatosi', 2015.

1.3.6.1 Die Fehlentwicklung auf der Erde

Der Pontifex ruft mit seinem Schreiben nicht nur Christen, sondern alle Menschen gu-
ten Willens dazu auf, unser gemeinsames Haus — die Erde — zu schiitzen, den Schaden, den
wir ihm durch den unverantwortlichen Gebrauch und den Missbrauch der Giiter zuge-
fiigt haben, wieder gut zu machen, seine Zerstérung zu beenden und nach einer nach-
haltigen und ganzheitlichen Entwicklung zu suchen. Was unserem Haus seit bald 200
Jahren fortschreitend widerfihrt, sind ihm zufolge vor allem Umweltverschmutzung und
Klimawandel, die Erschipfung natiirlicher Ressourcen wie des Trinkwassers, der Verlust
der biologischen Vielfalt, die Verschlechterung der Lebensqualitit, sozialer Niedergang und
weltweite soziale Ungerechtigkeit. Das Dramatische liegt in der stindigen Beschleunigung,
mit der diese Verinderungen vor sich gehen.

Weil immer mehr Schadstoffe aufgrund des Verkehrswesens und durch Industrieab-
gase in die Luft, aufgrund von Deponien von Substanzen und aufgrund von Diingemit-
teln sowie von Insektiziden und anderen Agrotoxiden in den Boden und das Wasser ge-
langen, ist es zu einer Umweltverschmutzung gekommen, die alle schidigt. Zu dieser
Verschmutzung tragen jahrlich hunderte Millionen Tonnen Miill, einschlieRlich gefihrli-
cher Abfiille, bei, von denen viele nicht biologisch abbaubar sind. ,Die Erde, unser Haus,
scheint sich immer mehr in eine unermessliche Miilldeponie zu verwandeln.“""” Diese
Probleme sind eng mit der Wegwerfkultur verbunden, durch die Dinge rasch zu Abfall
werden.

,Das Klima ist ein gemeinschaftliches Gut von allen und fiir alle.’® Seine besorgnis-
erregende Erwidrmung in den letzten Jahrzehnten wird von einem stindigen Anstieg des
Meeresspiegels sowie der Zunahme extremer meteorologischer Ereignisse begleitet und
ist zum grofiten Teil auf die starke Konzentration von Treibhausgasen (Kohlendioxid, Me-
than, Stickstoffoxide und andere) zuriickzufithren. Diese Gase werden vor allem infolge
menschlichen Handelns ausgestof3en und verhindern in der Atmosphire, dass sich die
von der Erde reflektierte Warme der Sonnenstrahlen im Weltraum verliert.

Eine weitere globale Erwirmung wird die Verfiigbarkeit unerlasslicher Ressourcen —
wie das Trinkwasser, die Energie und die Agrarproduktion — in den heiflesten Zonen be-
eintrichtigen, das Aussterben eines nicht geringen Teils der biologischen Vielfalt des Pla-
neten verursachen und besonders die Armen heimsuchen. Darum miissen ihre mensch-
lichen Ursachen durch eine Anderung im Leben, in der Produktion und im Konsum be-
kampft werden und ist es dringend geboten, mithilfe politischer Programme ,,den Ausstof’

17 Laudatosi’ 21.
118  Ebd. 23.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

von Kohlendioxid und anderen stark verunreinigenden Gasen drastisch zu reduzieren,
zum Beispiel indem man die Verbrennung von fossilem Kraftstoff ersetzt und Quellen
erneuerbarer Energie entwickelt"*.

,Sauberes Trinkwasser ist eine Frage von vorrangiger Bedeutung.“*° Mittlerweile
wird der Wasservorrat jedoch vielerorts knapp. , Die Knappheit an Gemeinschaftswasser
besteht besonders in Afrika, wo grofie Teile der Bevolkerung keinen Zugang zu siche-
rem Trinkwasser haben oder unter Diirreperioden leiden, die die Produktion von Nah-
rungsmitteln erschweren.”" Zudem fordert die schlechte Qualitit des Wassers, das den
Armen zur Verfugung steht, tiglich viele Todesopfer und ist hiufig Haupt- oder Mit-
ursache von schweren Krankheiten. Das Grundwasser ist bereits an vielen Orten durch
Verschmutzung bedroht. Da der Zugang zu sicherem Trinkwasser ,ein grundlegendes, fun-
damentales und allgemeines Menschenrecht*ist, lidt die Welt schwere soziale Schuld gegen-
itber den Armen aufsich, die keinen Zugang zum Trinkwasser haben; denn das bedeutet,
Jihnen das Recht auf Leben zu verweigern, das in ihver unverdufSerlichen Wiirde verankert ist“.**

Weil der Mensch die Ressourcen der Erde plindert und in immer héherem Ausmaf3
in die Natur eingreift, gehen immer mehr Wildnisse und Wilder und mit ihnen immer
mehr biologische Arten verloren. Einige Orte bediirfen besonders des Schutzes, weil sie
- wie etwa die an biologischer Vielfalt iiberreichen griinen Lungen des Amazonasgebiets
oder des Kongobeckens — eine herausragende Bedeutung fiir das weltweite Okosystem
haben oder weil sie — wie etwa die grofien Grundwasservorkommen oder die Gletscher —
wichtige Wasserreserven darstellen. Immer mehr ,Schnellstrafien, Neukultivierungen,
Drahtziune, Talsperren und andere Konstruktionen ergreifen Besitz von den Lebens-

riumen?

, sodass immer mehr Arten vom Aussterben bedroht sind.

Auchdas Leben in den Fliissen, Seen, Meeren und Ozeanen, das einen grof3en Teil der
Weltbevilkerung erndhrt, wird durch die unkontrollierte Ausbeutung des Fischbestands ge-
schidigt.

Dass sich die wunderbare Meereswelt in vielen Fillen bereits in leb- und farblose Un-
terwasserfriedhofe verwandelt hat, ist zum grofRen Teil auf die Verschmutzung zuriick-
zufiihren, die ins Meer gelangt.

Die Erde, auf der wir leben, ist immerweniger reich und schin, wird ,,immer begrenzter
und tritber, wihrend gleichzeitig die Entwicklung der Technologie und des Konsuman-
gebots grenzenlos weiter fortschreitet. So hat es den Anschein, dass wir bestrebt sind,
auf diese Weise eine unersetzliche und unwiederbringliche Schonheit auszutauschen
gegen eine andere, die von uns erschaffen wurde.**

Diese drastische Umweltzerstorung und -verschlechterung liegt hauptsichlich an ei-
nem Verstindnis der Wirtschaft und der kommerziellen und produktiven Titigkeit, das
ausschlieflich das unmittelbare Ergebnis oder den schnellen und einfachen wirtschaft-

lichen Ertrag im Auge hat, an egoistischer Fahrlissigkeit, an den enormen internationalen

119 Ebd. 26.
120 Ebd. 28.
121 Ebd.

122 Ebd.30.
123 Ebd. 35.
124 Ebd.34.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

89


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

wissenschaftlichen Interessen beziehungsweise den 6konomischen Interessen der transnationa-
len Unternehmen.

Das mafilose und ungeordnete Wachsen vieler Stidte ist nicht nur aufgrund der Luft-
verschmutzung, sondern auch aufgrund des stidtischen Chaos, der Verkehrsprobleme
und der visuellen und akustischen Beldstigung fiir das Leben ungesund geworden. ,Es
entspricht nicht dem Wesen der Bewohner dieses Planeten, immer mehr von Zement,
Asphalt, Glas und Metall erdriickt und dem physischen Kontakt mit der Natur entzogen
zu leben .

Das Wachstum der letzten beiden Jahrhunderte hat lingst nicht in allen seinen
Aspekten einen wahren ganzheitlichen Fortschritt und eine Besserung der Lebens-
qualitit mit sich gebracht. Es gibt, im Gegenteil, Symptome eines wirklichen sozialen
Niedergangs wie beispielsweise ,die soziale AusschlieRung, die Ungleichheit in der Ver-
fiigbarkeit und dem Konsum von Energie und anderen Diensten, die gesellschaftliche
Aufsplitterung, die Zunahme der Gewalt“**¢,

Dazu kommen die Dynamiken der Medien und der digitalen Welt, die in ihrer Allge-
genwart die Entwicklung einer Fihigkeit zu weisem Leben, tiefgriindigem Denken und

grof3herziger Liebe erschweren.

,Die wirkliche Weisheit, die aus der Reflexion, dem Dialog und der grofsherzigen Be-
gegnung zwischen Personen hervorgeht, erlangt man nicht mit einer bloRen Anhau-
fungvon Daten, die sattigend und benebelnd in einer Art geistiger Umweltverschmut-
zung endet. Zugleich besteht die Tendenz, die realen Beziehungen zu den anderen mit
allen Herausforderungen, die sie beinhalten, durch eine Art von Kommunikation zu er-
setzen, die per Internet vermittelt wird "%’

Daher macht sich gemeinsam mit dem tiberwiltigenden Angebot dieser Produkte eine
tiefe Unzufriedenheit in den zwischenmenschlichen Beziehungen oder eine schidliche
Vereinsamung breit.

Nach Papst Franziskus verschlechtern sich die menschliche und die natiirliche Umwelt
gemeinsam. Thm zufolge konnen wir die Umweltzerstérung nicht sachgemif angehen,
ohne auf die Ursachen fiir den Niedergang auf menschlicher und sozialer Ebene zu ach-
ten. Der Verfall der Umwelt und der der Gesellschaft schidigen in besonderer Weise die
Schwichsten des Planeten. Ein wirklich dkologischer Ansatz muss sich deshalb immer in
einen sozialen Ansatz verwandeln. Die Gerechtigkeit ist immer in Umweltdiskussionen
aufzunehmen, ,um die Klage der Armen ebenso zu hiven wie die Klage der Erde“'S.

Dabei geht die soziale Ungerechtigkeit nicht nur Einzelne an, sondern ganze Linder,
und zwingt dazu, an eine Ethik der internationalen Beziehungen zu denken. , Denn es gibt
eine wirkliche ,6kologische Schuld‘ - besonders zwischen dem Norden und dem Siiden
- im Zusammenhang mit Ungleichgewichten im Handel und deren Konsequenzen im

125 Ebd. 44.
126 Ebd. 46.
127 Ebd. 47.

128 Ebd. 49.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

dkologischen Bereich wie auch dem im Laufe der Geschichte von einigen Lindern prak-
tizierten unproportionierten Verbrauch der natiirlichen Ressourcen.” Viele Umwelt-
schiden, die inzwischen in Entwicklungslindern entstanden sind, gehen auf die um-
weltzerstdrerischen Aktivititen von multinationalen Unternehmen zuriick, die in den we-
niger entwickelten Lindern tun, was ihnen in der sogenannten Ersten Welt nicht erlaubt
ist. Dazu zdhlen Arbeitslosigkeit, Dérfer ohne Leben, Erschépfung natiirlicher Reserven,
Entwaldung, Verarmung der ortlichen Landwirtschaft und Viehzucht sowie verseuchte
Fliisse.

Nach wie vor versorgen auf verschiedene Weise die weniger entwickelten Volker, wo
sich die bedeutendsten Reserven der Biosphire finden, die Entwicklung der reichsten
Linder — auf Kosten ihrer eigenen Gegenwart und Zukunft. Deshalb miissen die ent-
wickelten Lander ihre Schuld begleichen, ,indem sie den Konsum nicht erneuerbarer
Energie in bedeutendem Maf} einschrinken und Hilfsmittel in die am meisten bediirf-
tigen Linder bringen, um politische Konzepte und Programme fiir eine nachhaltige
Entwicklung zu unterstiitzen°.

Das Stohnen der Verlassenen der Welt und das Stéhnen der Schwester Erde sowie
ihre Klage verlangen einen Kurswechsel, damit der Plan des Schopfergottes vom Frieden,
von der Schonheit und der Fiille der Erde nicht ganz aufier Sicht gerit.

1.3.6.2 Die Welt als Geschenk Gottes

Nach der ausfithrlichen Schilderung, wie schlecht wir unser gemeinsames Haus in den
letzten beiden Jahrhunderten behandelt und wie sehr wir es verletzt haben, wird in der
Enzyklika eine an der Bibel orientierte Schopfungstheologie skizziert.

In der jiidisch-christlichen Uberlieferung bedeutet Schdpfung nicht nur Natur, son-
dern Geschenk Gottes aus Liebe. Das verleiht der Welt unermesslichen Wert und unermess-
liche Wiirde. Jedes Geschopf hat in ihr seine Funktion, seinen Wert und seine Bedeutung.
Keinesist itberflissig. Jedes ist ,Gegenstand der Zirtlichkeit [Gottes] des Vaters, der ihm

«l131

seinen Platz in der Welt zuweist* und besitzt seine eigene Giite und Vollkommenheit.

In ihrem gottgewollten Eigensein spiegeln die unterschiedlichen Geschépfe, ,jedes auf

“132 weshalb sie

seine Art, einen Strahl der unendlichen Weisheit und Giite Gottes wider
ihn schon allein durch ihr Dasein preisen und verherrlichen. , Das ganze materielle Uni-
versum ist ein Ausdruck der Liebe Gottes, seiner grenzenlosen Zirtlichkeit uns gegen-
iiber. Der Erdboden, das Wasser, die Berge — alles ist eine Liebkosung Gottes.“**

Aus Liebe wurde jeder Mensch in der Welt erschaffen, als Abbild Gottes und ihm dhn-
lich. Der Mensch ist nicht blof etwas, sondern jemand. ,Er ist imstande, sich zu erken-
nen, tiber sich Herr zu sein, sich in Freiheit hinzugeben und in Gemeinschaft mit ande-

ren Personen zu treten.®* Die ganz besondere Liebe, die der Schépfer zu jedem Men-

129 Ebd.51.
130 Ebd.52.
131 Laudatosi’ 77.
132 Ebd. 69.
133 Ebd. 84.
134 Ebd. 65.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

9


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

schen hat, verleiht ihm eine unendliche Wiirde. ,Jeder ist gewollt, jeder ist geliebt, jeder
ist gebraucht.“*

Aus der Tatsache, als Abbild Gottes erschaffen zu sein, und dem biblischen Auftrag,
die Erde zu beherrschen, darf jedoch keine absolute Herrschaft iiber die anderen Ge-
schopfe gefolgert werden. Der Mensch soll sich die Erde unterwerfen, indem er sie bebaut
und hiitet.*® Wahrend mit ,bebauen® kultivieren, pfliigen oder bewirtschaften gemeint
ist, bedeutet ,hiiten“ schiitzen, beaufsichtigen, bewahren, erhalten oder bewachen.

,Das schlief’t eine Beziehung verantwortlicher Wechselseitigkeit zwischen den Men-
schen und der Natur ein. Jede Gemeinschaft darf von der Erde das nehmen, was sie zu
ihrem Uberleben braucht, hat aber auch die Pflicht, sie zu schiitzen und das Fortbe-
stehen ihrer Fruchtbarkeit fiir die kommenden Generationen zu gewihrleisten >’

Die Verantwortung gegeniiber der Erde beinhaltet, dass der vernunftbegabte Mensch die
Gesetze der Natur und die empfindlichen Gleichgewichte unter den Geschopfen auf die-
ser Welt anerkennt. Wir diirfen die Dinge in verantwortlicher Weise gebrauchen, miis-
sen aber auch erkennen, dass die anderen Lebewesen vor Gott einen Eigenwert besitzen.

Das menschliche Dasein griindet auf drei eng miteinander verbundene, lebenswich-
tige Beziehungen: die Beziehung zu Gott, zum Nichsten und zur Erde. Durch die Siinde ist
die Harmonie zwischen dem Schépfer, der Menschheit und der gesamten Schopfung
zerstort. Weit vom Vorbild des heiligen Franz von Assisi entfernt, der mit allen Geschop-
fen im Einklang lebte, ,zeigt sich die Siinde heute mit all ihrer Zerstérungskraft in den
Kriegen, in den verschiedenen Formen von Gewalt und Misshandlung, in der Vernach-
lissigung der Schwichsten und in den Angriffen auf die Natur*®,

In dieser Situation gilt es nicht nur, die Natur zu hiiten, sondern den Menschen vor
der Selbstzerstirung zu bewahren. Als Teil der Welt hat der Mensch die Pflicht, seine eige-
nen Fihigkeiten auszubauen, um die Welt zu schiitzen und ihre Méglichkeiten zu ent-
falten. Angesichts des Wertes und der Zerbrechlichkeit der Natur sollte er heute mit dem
modernen Mythos vom unbegrenzten materiellen Fortschritt Schluss machen und mit-
tels seiner Freiheit zu ihrer positiven Entwicklung beitragen. Denn die menschliche Ge-
schichte kann sich ,in eine Entfaltung von Freiheit, Wachstum, Erlésung und Liebe oder
in einen Weg des Verfalls und der gegenseitigen Zerstérung [...] verwandeln*.

Gott mochte gemeinsam mit uns in der Welt handeln und zahlt auf unsere Mitarbeit.
Er ist auch imstande, aus den Ubeln, die wir vollbringen, manches Gute zu ziehen, weil
,der Heilige Geist eine unendliche Einfallskraft besitzt, die dem Denken Gottes eigen ist,
der auch die Schwierigkeiten der kompliziertesten und undurchdringlichsten mensch-
lichen Schicksale zu l6sen weif3*°.

Gott hat die Natur als ein kostbares Buch geschrieben, in dem wir voller Verwunde-
rung und Ehrfurcht lesen konnen. Die Natur ist daher eine fortwéihrende Offenbarung des

135 Ebd.

136 Vgl.Gen1,28; 2,15.
137 Laudatosi’ 67.

138 Ebd. 66.

139 Ebd. 79.

140 Ebd. 80.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Gottlichen. So tut sich Gott neben der eigentlichen, in der Heiligen Schrift enthaltenen
Offenbarung auch im Strahlen der Sonne und im Anbruch der Nacht kund. Die gesamte
Natur ist Ort seiner Gegenwart. ,In jedem Geschépf wohnt sein lebenspendender Geist,

“4! Dadurch, dass Gott im Innersten aller Dinge

der uns in eine Beziehung zu ihm ruft.
zugegen ist, wird aber die Autonomie der irdischen Wirklichkeiten nicht beeintrichtigt.

Das Universum in seiner Gesamtheit zeigt den unerschipflichen Reichtum Gottes. Was
dem einen Geschopf zur Darstellung der Giite Gottes fehlt, wird durch andere Geschépfe
erginzt. Auch ist die gegenseitige Abhingigkeit der Geschopfe gottgewollt. Kein Geschopf
geniigt sich selbst. Die Geschopfe existieren nur in Abhiangigkeit voneinander, ,um sich
im Dienst aneinander gegenseitig zu erginzen“**. Deshalb miissen wir die Verschieden-
heit der Dinge in ihren vielfiltigen Beziehungen wahrnehmen und den Sinn der Dinge
in der Gesamtheit der Wirklichkeit verstehen lernen.

Da simtliche Geschépfe des Universums von ein und demselben Gott erschaffen
wurden, sind sie durch unsichtbare Bande verbunden. Wir alle bilden miteinander eine
Art universale Familie, ,eine sublime Gemeinschaft, die uns zu einem heiligen, liebevollen
und demiitigen Respekt bewegt“'#*. Das bedeutet hinwiederum nicht, ,alle Lebewesen
gleichzustellen und dem Menschen jenen besonderen Wert zu nehmen, der zugleich
eine unermessliche Verantwortung mit sich bringt“'*.

Weil alle Menschen die gleiche Wiirde besitzen, miissten uns besonders ,die Unge-
rechtigkeiten unter uns in Wut versetzen, die unter uns bestehen, denn wir dulden wei-

«145

terhin, dass einige sich fiir wiirdiger halten als andere“**, obwohl wir wissen, dass sie es

nicht sind.

JWir bemerken nicht mehr, dass einige sich in einem erniedrigenden Elend dahin
schleppen ohne wirkliche Moglichkeiten, es zu iiberwinden, wihrend andere nicht
einmal wissen, was sie mit ihrem Besitz anfangen sollen, voll Eitelkeit eine vorgebli-
che Uberlegenheit zur Schau stellen und ein Ausmaf an Verschwendung hinter sich
zuriicklassen, das unmoglich verallgemeinert werden kénnte, ohne den Planeten
zerstoren. Wir lassen in der Praxis weiterhin zu, dass einige meinen, mehr Mensch zu
sein als andere, als wiren sie mit groReren Rechten geboren "4

Tatsichlich hat die Sichtweise, welche die Willkiir des Stirksten unterstiitzt, ,fiir die
Mehrheit der Menschheit zu unermesslich viel Ungleichheit, Ungerechtigkeit und Gewalt
gefithrt, denn die Ressourcen gehen dann in den Besitz dessen wiber, der zuerst an-
kommt oder der michtiger ist: der Sieger nimmt alles mit“**’. Das Ideal von Harmonie,
Gerechtigkeit, Briiderlichkeit und Frieden, das Jesus vorgeschlagen und vorgelebt hat, steht
im Gegensatz zu einem solchen Modell.

141 Ebd. 88.

142 Ebd. 86.

143 Ebd. 89.

144 Ebd. 90.

145 Ebd.

146 Ebd.

147 Ebd. 82 (Hd.V).

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

93


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Da Gott die Welt fiir alle geschaffen hat, geht mit dem Privateigentum immer eine so-
ziale Hypothek einher, damit alle Giiter der allgemeinen Bestimmung dienen, die Gott ih-
nen zugeteilt hat. Das Prinzip der Unterordnung des Privatbesitzes unter die allgemeine
Bestimmung der Giiter und daher das allgemeine Anrecht auf seinen Gebrauch darf als
goldene Regel des sozialen Verhaltens und als Grundprinzip der ganzen sozialethischen
Ordnung gelten.

,Darum ist eine Sorge fiir die Umwelt gefordert, die mit einer echten Liebe zu den
Menschen und einem stindigen Engagement angesichts der Probleme der Gesellschaft
verbunden ist.“® Ist unser Herz wirklich offen fiir eine universale Gemeinschaft, dann
ist nichts und niemand aus dieser Geschwisterlichkeit ausgeschlossen. Alles ist mitein-
ander verbunden und aufeinander bezogen, ,und alle Menschen sind als Briider und
Schwestern gemeinsam auf einer wunderbaren Pilgerschaft, miteinander verflochten
durch die Liebe, die Gott fiir jedes seiner Geschéopfe hegt und die uns auch in zirtlicher
Liebe mit ,Bruder Sonne', ,Schwester Mond‘, Bruder Fluss und Mutter Erde vereint“'4.

Jesus selbst lebte im vollkommenen Gleichklang mit der Schopfung und erschien
nicht wie ein weltfremder Asket, der den angenehmen Dingen des Lebens feindlich ge-
sonnen war. ,Er war weit entfernt von den Philosophien, die den Leib, die Materie und
die Dinge dieser Welt verachteten.*° Weil er selbst im stindigem Kontakt mit der Natur
lebte und ihr voller Liebe und Staunen seine Aufmerksambkeit schenkte, konnte er andere
dazu auffordern, auf die Schonheit der Welt zu achten.

Nach christlichem Verstindnis ist die gesamte Schopfung durch das Christusmyste-

rium bestimmt, da alles durch Christus und auf ihn hin geschaffen ist.”"

Von Anbeginn
der Welt, in besonderer Weise jedoch seit der Inkarnation, wirkt es geheimnisvoll in der
Gesamtheit der Wirklichkeit, ohne deswegen ihre Autonomie zu beeintrichtigen. Die
Geschopfe dieser Welt sind nicht mehr blof? natiirliche Wirklichkeit. Der Auferstandene

umschlieft sie geheimnisvoll ,und richtet sie auf eine Bestimmung der Fiille aus***>.

1.3.6.3 Ursachen der Fehlentwicklung

Die hauptsichliche menschliche Wurzel der sozio-6kologischen Krise sieht Papst Franziskus
im vorherrschenden technokratischen oder 6konomisch-technischen Paradigma. Thm liegt ein
Verstindnis des menschlichen Lebens und Handelns zugrunde, ,das fehlgeleitet ist und
der Wirklichkeit widerspricht, bis zu dem Punkt, ihr zu schaden?. Zwar sind Wissen-
schaft und Technologie ein grofartiges Produkt gottgeschenkter Kreativitit, das die Le-
bensqualitit des Menschen erheblich verbessert und unzihligen Ubeln Abhilfe geschaf-
fen hat, zwar kénnen wir gewisse technische Fortschritte vor allem in der Medizin, in der
Ingenieurwissenschaft und im Kommunikationswesen nicht hoch genug schitzen und nicht
genug dankbar dafiir sein, aber diese enormen Verinderungen haben uns eine Macht

148 Ebd. 91.

149 Ebd. 92; vgl. den Sonnengesang des Franz von Assisi.
150 Ebd. 98.

151 Kol 1,16.

152 Laudato si’100.

153 Laudato si’101.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

verliehen, der wir sittlich kaum gewachsen sind. Uberaus gefihrlich ist, dass die gewalti-
ge Macht, die etwa mit der Nuklearenergie, der Biotechnologie, der Informatik, der Kenntnis
unserer eigenen DNA und anderen Fihigkeiten gegeben sind, faktisch bei einem kleinen
Teil der Menschheit liegt.

,Es genligt, an die Atombomben zu erinnern, die mitten im 20. Jahrhundert abgewor-
fen wurden, sowie an den grofden technologischen Aufwand, den der Nationalsozialis-
mus, der Kommunismus und andere totalitire Regime zur Vernichtung von Millionen
von Menschen betrieben haben—ohne hierbei zu vergessen, dass heute der Krieg liber
immer perfektere todbringende Mittel verfiigt.">*

Der moderne Mensch wurde nicht zum richtigen Gebrauch der Macht erzogen, denn mit
dem enormen technologischen Wachstum ging nicht eine Entwicklung der Verantwort-
lichkeit, der Werte und des Gewissens einher. Die Freiheit des Menschen ,wird krank,
wenn sie sich den blinden Kriften des Unbewussten, der unmittelbaren Bediirfnisse, des
Egoismus und der Gewalt itberlisst™*. Es fehlt dem Menschen eine solide Ethik, eine
Kultur und Spiritualitit, die ihn motivieren und befihigen wiirde, sich selbst Grenzen zu
setzen und zu beschrinken.

Das tieferliegende Grundproblem des technokratischen Paradigmas besteht darin,
dass der Mensch zusammen mit der Technologie eine homogene und einseitige Weltsicht
entwickelt hat. Die Dinge sind fiir ihn nur noch blof3e Objekte, die er mittels der Wissen-
schaft analysieren und mittels der Technologie ausnutzen kann. Die gesamte Technik
war so von vornherein ,eine Technik des Besitzens, des Beherrschens und des Umgestal-
tens*¢,

Wissenschaft und Technik sind nicht neutral, sondern interessengeleitet. Mit seinem
Eingreifen in die Natur verfolgt der Mensch das Interesse, alles, was irgend moglich ist,
aus den Dingen zu gewinnen. Dabei ignoriert oder vergisst er jedoch ihre eigentliche
Wirklichkeit und ihren Eigenwert. Aus dieser Einstellung ergibt sich dann fast von selbst
die Idee eines unendlichen und grenzenlosen Wachstums, fiir das sich Okonomen, Fi-
nanzexperten und Technologen so sehr begeistern. Ein solches Wachstum beruht aber
auf der Liige oder dem Irrtum, ,dass man tiber eine unbegrenzte Menge von Energie und
Ressourcen verfiigen konne, dass diese sofort erneuerbar und dass die negativen Auswir-
kungen der Manipulationen der natiirlichen Ordnung problemlos zu beheben seien*”,
weshalb man den Planeten auch unbegrenzt auspressen konne.

Das technowissenschaftliche Modell des Besitzens, Beherrschens und Ausbeutens hat
dann wiederum in der gesamten menschlichen und sozialen Wirklichkeit Anwendung ge-
funden und sich darin negativ ausgewirkt. Auch Wirtschaft und Politik sind zunehmend
von ihm beherrscht. Die Wirtschaft begriifit jede technologische Entwicklung im Hin-
blick auf den Ertrag, ohne die mdoglichen negativen Auswirkungen fiir den Menschen im
Blick zu haben. Ihr reicht das Ziel der Gewinnmaximierung. Der Markt gewihrleistet aber

154 Ebd.104.
155 Ebd.105.
156 Ebd.106.

157 Ebd.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

95


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96  Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

nicht von sich aus die ganzheitliche Entwicklung des Menschen und die soziale Inklusi-
on.

,Unterdessen verzeichnen wir ,eine Art verschwenderische und konsumorientierte
Uberentwicklung, die in unannehmbarem Kontrast zu anhaltenden Situationen ent-
menschlichenden Elends steht, und es werden nicht schnell genug wirtschaftliche
Einrichtungen und soziale Programme erarbeitet, die den Armsten einen reguliren
Zugang zu den Grundressourcen erméglichen %8

Die der Technologie eigene Spezialisierung hat den Blick auf die Wirklichkeit eingeengt,
sodass er wieder zu weiten und das Ganze in den Blick zu nehmen wire. ,Es miisste ei-
nen anderen Blick geben, ein Denken, eine Politik, ein Erziehungsprogramm, einen Le-
bensstil und eine Spiritualitit, die einen Widerstand gegen den Vormarsch des techno-
kratischen Paradigmas bilden.”*® Die menschliche Freiheit wire in der Lage, ,die Tech-
nik zu beschrinken, sie zu lenken und in den Dienst einer anderen Art des Fortschritts
zu stellen, der gesiinder, menschlicher, sozialer und ganzheitlicher ist**°. Freilich ka-
me die Befreiung vom technokratischen oder ékonomisch-technischen Paradigma, das
mit seiner Logik unsere Kultur so stark beherrscht, einer kulturellen Revolution gleich, die
letztlich nichts geringeres als einen neuen Menschen mit einer neuen Einstellung zur Welt
erfordert — einen Menschen, der die Wirklichkeit nicht mehr oberflichlich, sondern in
der Tiefe betrachtet, der sich wieder an den Werten und den grofRen Zielen der Welt und
der Menschheit orientiert, der philosophisch verstanden Weisheit und religios verstan-
den Heiligkeit erstrebt.

Der fehlgeleitete Anthropozentrismus der Moderne, bei dem der Mensch seine eige-
ne Technokratie verherrlicht, den anderen Lebewesen keinen Eigenwert zuerkennt und
sich selbst als absoluten Herrscher iiber die Welt wihnt, sollte jedoch nicht fiir einen Bio-
zentrismus das Feld riumen, bei welchem dem Menschen jeglicher besondere Wert als
Person abgesprochen wird. Denn das wiirde nur ein neues Missverhaltnis bedeuten.

,Es wird keine neue Beziehung zur Natur geben ohne einen neuen Menschen. Es gibt
keine Okologie ohne eine angemessene Anthropologie. [..] Man kann vom Menschen
nicht einen respektvollen Einsatz gegeniiber der Welt verlangen, wenn man nicht zu-
gleich seine besonderen Fahigkeiten der Erkenntnis, des Willens, der Freiheit und der
Verantwortlichkeit anerkennt und zur Geltung bringt®’

Nur der Mensch ist nimlich Person:

,Die Offenheit auf ein ,Du’ hin mit der Fahigkeit, zu erkennen, zu lieben und mitein-
ander zu sprechen, ist weiterhin der grofle Adel des Menschen. Deshalb ist es nicht
notig, fiir eine angemessene Beziehung zur Schopfung die soziale Dimension des Men-
schen abzuschwichen und ebenso wenig seine transzendente Dimension, seine Offen-

158 Ebd.109.
159  Ebd.111.
160 Ebd.112.

161  Ebd.118.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

heit auf das gottliche ,Du‘ hin. Denn man kann nicht eine Beziehung zur Umwelt gel-

tend machen, die von den Beziehungen zu den anderen Menschen und zu Gott isoliert

iSt.“162

Fiir Papst Franziskus gibt ein fehlgeleiteter Anthropozentrismus Anlass zu einem fehl-
geleiteten Lebensstil, den er praktischen Relativismus nennt und fir noch gefihrlicher als
die anthropozentrische Lehre hilt. ,Wenn der Mensch sich selbst ins Zentrum stellt, gibt
er am Ende seinen durch die Umstinde bedingten Vorteilen absoluten Vorrang und alles
Ubrige wird relativ.’® Dann wird fiir ihn alles irrelevant, was nicht unmittelbar seinen
eigenen Interessen dient. Die Kultur des praktischen Relativismus ist eine Krankheit, die
den Menschen unter anderem dazu treibt, ,einen anderen auszunutzen und als ein blo-
Res Objekt zu behandeln, indem er ithn zu Zwangsarbeit nétigt oder wegen Schulden zu
einem Sklaven macht [...], Kinder sexuell auszubeuten oder alte Menschen, die den ei-

«164

genen Interessen nicht dienen, sich selbst zu iiberlassen*** und allein die unsichtbare

Hand des Marktes die Wirtschaft regulieren zu lassen.

1.3.6.4 Eine ganzheitliche Okologie
In der Enzyklika plidiert der Papst fiir eine ganzheitliche Okologie. Da die Okologie die
Beziehungen zwischen den lebenden Organismen und der Umwelt, in der sie sich ent-
wickeln, untersucht, sind alle Lebens- oder Uberlebensbedingungen einer Gesellschaft
zu beriicksichtigen und Modelle der Entwicklung, der Produktion und des Konsums, die
diese Bedingungen verschlechtern oder gefihrden, in Zweifel zu ziehen. Eine ganzheit-
liche Okologie umfasst eine Umwelt-, Wirtschafts- und Sozialskologie. Bei der Umweltsko-
logie geht es insbesondere um die gegebene Beziehung zwischen der Natur und der Ge-
sellschaft, die sie bewohnt. Die Natur ist nicht etwas von uns Verschiedenes oder bildet
nicht blof$ den schlichten Rahmen unseres Lebens. ,Wir sind in sie eingeschlossen, sind
ein Teil von ihr und leben mit ihr in wechselseitiger Durchdringung.*%*

Nicht nur zwischen den Natursystemen untereinander, sondern auch zwischen den
Natursystemen und den Sozialsystemen bestehen Wechselwirkungen.

,Es gibt [darum] nicht zwei Krisen nebeneinander, eine der Umwelt und eine der Ce-
sellschaft, sondern eine einzige und komplexe sozio-6kologische Krise. Die Wege zur
Lésung erfordern einen ganzheitlichen Zugang, um die Armut zu bekdmpfen, den Aus-
geschlossenen ihre Wiirde zuriickzugeben und sich zugleich um die Natur zu kiim-

mern.‘néé

Da in eine ganzheitliche Okologie der Mensch eingeschlossen ist, ist auch der Wert der
Arbeit einzubeziehen. Die Arbeit sollte der Bereich der vielseitigen personlichen Entfal-
tung des Menschen sein, wo viele Dimensionen des Lebens ins Spiel kommen. In der
weltweiten sozialen Wirklichkeit von heute ist es daher tiber die begrenzten Ressourcen

162  Ebd.119.

163 Ebd.122.

164 Ebd.123.

165 Laudato si’139.
166 Ebd.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

97


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

der Unternehmen und einer fragwiirdigen wirtschaftlichen Rationalitit hinaus notwen-
dig, dass als Prioritit weiterhin das Ziel verfolgt wird, allen Zugang zur Arbeit zu verschaf-
fen.

,DieArbeitisteine Notwendigkeit, sie ist Teil des Sinns des Lebens auf dieser Erde, Weg
der Reifung, der menschlichen Entwicklung und der persénlichen Verwirklichung. Den
Armen mit Geld zu helfen muss in diesem Sinn immer eine provisorische Losung sein,
um den Dringlichkeiten abzuhelfen. Das grofie Ziel muss immer sein, ihnen mittels
Arbeit ein wiirdiges Leben zu erméglichen "¢’

Da es neben dem natiirlichen Erbe auch ein historisches, kiinstlerisches und kulturel-
les Erbe gibt, das gleichfalls bedroht ist, schiefRt eine ganzheitliche Okologie auch eine
Kulturdkologie ein, die sich der Pflege der kulturellen Reichtiimer der Menschheit widmet
und besonders den 6rtlichen Kulturen Aufmerksambkeit schenkt. Zu einer ganzheitlichen
Theorie gehért auch eine Okologie des Alltags, deren Anliegen eine ganzheitliche Verbes-
serung der menschlichen Lebensqualitit in den konkreten Riumen ist, in denen sich das
Dasein des Menschen abspielt. Schlieflich gibt es eine Okologie des Menschen, denn auch
der Mensch hat eine Natur, die er achten muss und die er nicht beliebig manipulieren
kann. Unser Korper stellt uns in eine direkte Beziehung zu der Umwelt und den anderen
Lebewesen.

,Das Akzeptieren des eigenen Korpers als Gabe Gottes ist notwendig, um die ganze
Welt als Geschenk des himmlischen Vaters und als gemeinsames Haus zu empfangen
und zu akzeptieren [..]. Ebenso ist die Wertschatzung des eigenen Korpers in seiner
Weiblichkeit oder Mannlichkeit notwendig, um in der Begegnung mit dem anderen
Geschlecht sich selbst zu erkennen. Auf diese Weise ist es moglich, freudig die beson-
dere Gabe des anderen oder der anderen als Werk Gottes des Schépfers anzunehmen
und sich gegenseitig zu bereichern "%

Zentral fiir eine weiter gefasste Humanokologie ist das Gemeinwohl. Es ist ,die Gesamt-
heit jener Bedingungen des gesellschaftlichen Lebens, die sowohl den Gruppen als auch
deren einzelnen Gliedern sinnvolleres und leichteres Erreichen der eigenen Vollendung
ermdglichen®. Das Gemeinwohl geht vom Respekt der menschlichen Person als solcher
aus mit grundlegenden und unveridufRerlichen Rechten im Hinblick auf ihre ganzheitliche
Entwicklung.

LIn der gegenwartigen Situation der globalen Gesellschaft, in der es so viel soziale Un-
gerechtigkeit gibt und immer mehr Menschen ausgeschlossen und ihrer grundlegen-
den Menschenrechte beraubt werden, verwandelt sich das Prinzip des Gemeinwohls
als logische und unvermeidliche Konsequenz unmittelbar in einen Appell zur Solida-
ritit und in eine vorrangige Option fiir die Armsten.7°

167 Ebd.128.
168 Ebd.155.
169 Ebd.156.
170 Ebd.158.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Auch bezieht das Gemeinwohl die zukiinftigen Generationen mit ein:

,Die internationalen Wirtschaftskrisen haben in aller Harte die schddlichen Auswir-
kungen gezeigt, welche die Verkennung eines gemeinsamen Schicksals mit sich bringt,
aus dem jene, die nach uns kommen, nicht ausgeschlossen werden kénnen. Ohne eine
Solidaritdt zwischen den Generationen kann von nachhaltiger Entwicklung keine Re-
de mehr sein. Wenn wir an die Situation denken, in der der Planet den kommenden
Generationen hinterlassen wird, treten wir in eine andere Logik ein, in die des freien
Geschenks, dass wir empfangen und weitergeben. Wenn die Erde uns geschenkt ist,
dann kénnen wir nicht mehr von einem utilitaristischen Kriterium der Effizienz und
der Produktivitat fiir den individuellen Nutzen her denken "

Um eine ganzheitliche Okologie zu realisieren und die moderne Fehlentwicklung zu kor-

rigieren, gibt die Enzyklika einige Leitlinien fiir die Orientierung und Handlung. Sie

empfiehlt den Umweltdialog auf verschiedenen Ebenen: in der internationalen Politik, im Hin-

blick auf neue nationale und lokale politische Konzepte und bei Entscheidungsprozessen.

Fir die volle menschliche Entfaltung miissen auch Politik und Wirtschaft in einen echten,

fruchtbaren Dialog treten und sich im Hinblick auf das Gemeinwohl entschieden in den

Dienst des Lebens stellen, besonders in den des menschlichen Lebens. Die Politik darf sich
nicht der Wirtschaft unterwerfen, und diese darf sich nicht dem Diktat und dem effizi-
enzorientierten Paradigma der Technokratie unterwerfen.

,Die Politik und die Wirtschaft neigen dazu, sich in Sachen Armut und Umweltzersto-
rung gegenseitig die Schuld zuzuschieben. Was man jedoch erwartet, ist, dass sie ihre
eigenen Fehler erkennen und Formen des Zusammenwirkens finden, die auf das Ge-
meinwohl ausgerichtet sind. Wahrend die einen nur verzweifelt nach wirtschaftlicher
Rendite streben und die anderen nur besessen darauf sind, die Macht zu bewahren
oder zu steigern, haben wir als Ergebnis Kriege oder unlautere Vereinbarungen, bei
denen es beiden Teilen am wenigsten darum geht, die Umwelt zu schiitzen und fir die

Schwichsten zu sorgen. Auch hier gilt: die Einheit steht (iber dem Konflikt'"”

Auch der Dialog zwischen Religionen und Wissenschaften sowie der unter den Wissenschaf-

ten und unter den Religionen selbst ist zu vertiefen.

Um die sozio-6kologische Krise zu tiberwinden, miissen viele Dinge einen anderen

Lauf nehmen, vor allem aber muss sich die Menschheit indern:

,Es fehlt das Bewusstsein des gemeinsamen Ursprungs, einer wechselseitigen Zuge-
horigkeit und einer von allen geteilten Zukunft. Dieses Grundbewusstsein wiirde die
Entwicklung neuer Uberzeugungen, Verhaltensweisen und Lebensformen erlauben.
So zeichnet sich eine grofde kulturelle, spirituelle und erzieherische Herausforderung
ab, die langwierige Regenerationsprozesse beinhalten wird "7

171
172
173

Ebd. 159.
Ebd. 198.
Ebd. 202.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

99


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Esist auf einen anderen Lebensstil zu setzen. Die Umwelterziehung muss auf ein Biindnis
zwischen der Menschheit und der Umwelt ausgerichtet sein. Es muss zu einer 6kologi-
schen Umkehr kommen, bei der der heilige Franz von Assisi als Vorbild dienen kann. , Die
christliche Spiritualitit schligt ein [alternatives] Verstindnis von Lebensqualitit vor und
ermutigt zu einem prophetischen und kontemplativen Lebensstil, der fihig ist, sich zu-
tiefst zu freuen, ohne auf Konsum versessen zu sein.“’* Es gilt die alte religiése Uberzeu-
gung: Weniger ist mehr! Die Kirche schligt der Welt das Ideal einer Kultur der Liebe vor, die
sich unter anderem durch universale Geschwisterlichkeit und Achtsamkeit auszeichnet.'”
Fur Christen ist die Welt beziehungsweise die Erde gute Schopfung Gottes, die ih-
nen anvertraut ist und die sie in jedem Fall bewahren sowie verantwortungsvoll gestalten
und kulturell weiterentwickeln sollen. Das christliche Schopfungsverstindnis wird vom
Judentum, auf das es im Wesentlichen zuriickgeht, und vom Islam geteilt. Das Weltver-
stindnis der fernostlichen Religionen ist lingst nicht in allen Traditionen vom Schép-
fungsgedanken geprigt. Vielmehr herrscht in weiten Teilen der Gedanke des Samsara
vor, des Kreislaufs der Wiedergeburten. Diese Religionen sollen im Rahmen des religi-
onswissenschaftlichen Zugangs zum Thema Welt nun genauer vorgestellt werden.

1.4 Das Weltverstandnis anderer Weltreligionen

Wenn hier von ,Weltreligionen“ die Rede ist, muss man wissen, dass mit dieser Bezeich-
nung mehrere und verschiedenartige Religionen in ein grobes Raster einordnet werden.
Ausschlaggebend dafiir ist beispielsweise die hohe Anzahl ihrer Anhdnger, die iiberregionale
Verbreitung oder ihr universaler Anspruch. Um dem Problem einer Definition zu entgehen,
wird inzwischen in der Religionswissenschaft die Anwendung des Begriffes vermieden.
Jeder Auflistung der Weltreligionen haftet etwas Willkiirliches an.

Des Weiteren vermeiden manche Religionswissenschaftler iiberhaupt die Bezeich-
nung , Religion® fiir fernéstliche Traditionen, weil diesen hiufig der Glaube an einen per-
sonalen Gott fehlt. Stattdessen sprechen sie lieber von Philosophien oder Weisheitstra-
ditionen.

Der Einfachheit halber wird hier der Begrift der Weltreligionen beibehalten und der
Daoismus dazugerechnet, was sonst fiir gewohnlich nicht der Fall ist. Zu ihnen gehdren
dannaufder einen Seite, abgeleitet von Abraham, die drei abrahamitischen Religionen des
Judentums, des Christentums und des Islams, die monotheistisch sind, und auf der anderen
Seite die drei ferndstlichen Weisheitstraditionen des Daoismus, Hinduismus und Buddhis-
mus, die in der Regel nicht monotheistisch sind. Die beiden letztgenannten bezeichnet
man auch als dharmische Religionen, abgleitet von Dharma: die moralische und kosmi-
sche Ordnung. Die Bezeichnung Religion auch fiir die ferndstlichen Traditionen scheint
gerechtfertigt, wenn man die Ausrichtung auf Erlgsung fiir ein wesentliches Charakte-
ristikum des Religiosen hilt, das diesen Stromungen zweifelsohne zukommt.

Das Judentum wird hier nicht eigens behandelt. Es hat seine Grundlage in der To-
ra, den fiinf Biichern des Moses, die zusammen mit den Biichern der Propheten und

174 Ebd. 222.
175 Vgl ebd. 231.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

anderen Schriften den Tanach, die jidische oder hebriische Bibel bilden. Ihr entspricht
in etwa, wenn auch in anderer Anordnung der Biicher, das christliche Alte Testament.
Die Grundlage des Judentums wird somit bei jedem Kapitel im Teil iiber das Alte Tes-
tament mitbehandelt. Eigens besprochen wird aber jeweils die Auffassung des Islams,
dessen Weltverstindnis gleich im Folgenden dargestellt wird (Kap. 1.4.1), bevor das des
Daoismus (Kap. 1.4.2), des Hinduismus (Kap. 1.4.3) und des Buddhismus (Kap. 1.4.4) zur
Sprache kommt und das fernéstliche und das christliche miteinander verglichen werden
(Kap. 1.4.5).

141 Die Welt als Schopfung Gottes im Islam

Der Islam wurde im frithen 7. Jahrhundert nach Christus in Arabien durch den Propheten
Muhammad gegrindet. Ihm werden tiber 1,8 Milliarden Anhinger zugerechnet, wihrend
zum Christentum, im Vergleich, rund 2,3 Milliarden Anhinger zihlen. Muslime leben
vor allem in den arabischen Lindern Nordafrikas und Vorderasiens, aber auch in grofien
asiatischen Lindern wie Indonesien, Pakistan, Indien und Bangladesch.

Wie fiir Juden und Christen ist fiir Muslime die Welt Schipfung Gottes. IThr Wert be-
steht dem Koran zufolge darin, das Leben des Menschen zu sichern und dem Menschen
Gelegenheit zu geben, Gottes Antlitz zu suchen. Gott ist der Schépfer des Himmels und
der Erde, vor allem aber der Schopfer des Menschen. Die Beschreibung der schépferi-
schen Tétigkeit Gottes im Koran erinnert an die biblische Sprache und an die entspre-
chende Tradition.

Gott erschuf die ganze Welt, das All. Er erschuf die einzelnen Teile der Welt, indem
er eine gestaltlose Masse ordnete. Er spaltete Erde und Himmel auseinander, trennte
sie und rief sie damit ins eigene Dasein. Der Himmel war Rauch. Gott spannte ihn zu
einer festen Decke, zu einem riesigen Zelt ohne Stiitzen, und schichtete ihn in sieben
Gewdlben auf. Die Erde erschuf er dann in zwei Tagen und machte sie zu einem festen
Boden, den er mit Bergen und allerlei Wegen ausstattete. Das Ganze — Himmel, Erde und
Luftraum sowie Himmelskorper —, stellte er schlieflich in den Dienst des Menschen. Er
zeichnete den Menschen vor allen anderen Geschdpfen aus und bevorzugte ihn.

Im Koranist der Schopfergott somit einerseits vor allem Bildner und Gestalter, der aus
einer vorgegebenen Masse Himmel und Erde und letztlich den Menschen formt. Ande-
rerseits ist er jedoch auch der Schopfer, der die Welt durch sein Wort im Sinne der creatio
ex nihilo aus dem Nichts erschafft. Denn durch die Kraft seines schopferischen Wortes
ruft er die Urmasse und die einzelnen Teile der Welt allererst ins Dasein. Auch bei der
Erschaffung des Menschen geht die eigentliche Schépferkraft vom Wort Gottes aus. Das
schopferische Wirken Gottes ist im Koran wie in der Bibel durch das Wort Gottes vermit-
telt.

Gott setzte die Welt und den Menschen nicht ein fiir alle Mal ins Dasein und itberliefd
sie dann ihrem Schicksal. Er begleitet vielmehr seine Geschopfe mit seiner Vorsehung. Er
sorgt fiir die Menschen, wendet ihnen seine Gnade und seine Barmherzigkeit zu, beglei-
tet ihr Leben und lenkt den Lauf ihres Schicksals.

Gott wirkt unabldssig schopferisch. Dem Koran nach erschafft er die Welt und den
Menschen immer wieder in jedem Augenblick neu. Alles wird in jedem Augenblick durch
den unbedingten und freien Willen Gottes neu bestimmt. Die Welt weist somit keine Be-

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

101


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

stindigkeit und keine innere Kontinuitit auf. Was die Dinge sind, wie sie erscheinen und
wie sie aufeinander wirken, auch die sogenannten Naturgesetze: Das alles geht letztlich
nur auf die Gewohnheiten des géttlichen Wirkens zuriick. Gott allein kann wirken. Er
allein wirkt. AufSerhalb seines Tuns gibt es keine Kausalitit.

Im Islam gibt es daher starke Tendenzen, Gott eine Alleinwirksambkeit in der Welt
zuzusprechen und der Welt eine echte Selbstindigkeit und Eigenwirksambkeit abzuspre-
chen. Eswird einseitig auf die metaphysische Abhingigkeit der Schopfung vom Schépfer
abgehoben.

Laut Koran sind Muslime gefihrdet, zu sehr die Giiter der diesseitigen Welt zu wol-
len, wihrend Gott fiir sie das Jenseits will. Sie sollen bedenken: ,Was bei euch ist, geht
zu Ende, was bei Gott ist, hat Bestand.“/’¢ Sie sollen umkehren und sich wieder Gott zu-
wenden, auch wenn es ihnen erlaubt ist, die guten Dinge, die ihnen Gott beschert, zu
geniefen.

So hilt der Koran die Welt und ihre verschiedenen Giiter auf der einen Seite fiir eine
Versuchung; denn die Welt kann den Glaubigen von der Suche nach Gott und seinem Wil-
len abbringen und den Frommen daran hindern, den Weg des Gehorsams und der Treue
zu gehen. Auf der anderen Seite betrachtet er sie aber auch als ein Geschenk der Barm-
herzigkeit Gottes an die Gemeinschaft der Gliubigen. Fiir die Glaubigen ist die Welt die
gute Schopfung Gottes. Denn er hat ,alles, was er erschaffen hat, gut gemacht“”” und
ordnet alle Dinge. Er hat die Welt fiir den Menschen geschaffen. Sie dient seinem Leben
und enthilt die guten Dinge, mit denen Gott ihn versorgt. In einer solchen Welt, die fiir
den Menschen bestimmt und auf die Bediirfnisse seines Lebens abgestimmt ist, gibt es
fiir Glaubige und fiir Leute mit Verstand'”® geniigend Zeichen, die auf ihren Schopfer
hinweisen.

Im Koran fehlt es auch nicht an schipfungsethischen Forderungen. Da Gott den Men-
schen in der Welt als seinen Statthalter eingesetzt hat, muss dieser nun das schwere,
ihm anvertraute Gut bewahren. Er darf die Welt gebrauchen und sogar geniefRen. Aber
er muss sich auch darum bemiihen, sie zu pflegen und zu erhalten. Denn als Diener und
Statthalter Gottes tragt er Verantwortung fiir die Welt und wird vor Gott am Tag des Ge-
richtes Rechenschaft ablegen miissen. Einige Verse des Koran lesen sich dementspre-
chend wie hochaktuelle Ermahnungen von Umweltsiindern: ,Und stiftet nicht Unheil
auf der Erde, nachdem sie in Ordnung gebracht worden ist!“; ,,Und gehorcht nicht dem
Befehl der MaRlosen, die Unheil auf der Erde stiften und keine Besserung bringen!“*”
Denn ,Gott weifs den Unheilstifter zu unterscheiden von dem, der Ordnung schafft“*°.

176  Koran16,96.

177 Koran32,7.

178  Koran 2,164.

179  Koran 7,56.85; [ 26,151-152.
180 Koran 2,220.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Literatur

Der Koran, 2012.
Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann/Peter Heine: Islam-Lexikon. A—Z. Geschichten —
Ideen—Gestalten, Uberarbeitete und aktualisierte Neuausgabe, 2006 (Art. Schopfung).

1.4.2 Die Polaritat der Welt im Daoismus

Der Daoismus gehort zusammen mit dem Konfuzianismus und dem Buddhismus zu den
drei grofRen Lehren in China und wird als Chinas eigene und authentische Religion be-
trachtet. Seine historisch gesicherten Urspriinge liegen im 4. Jahrhundert vor Christus,
als das Daodejing, frither Tao te king geschrieben, entstand.

Sowohlin China selbst als auch in der westlichen Sinologie wurde und wird zwischen
philosophischem und religiosem Daoismus unterschieden. Ersterer beruft sich auf die Wer-
ke des Laozi (Laotse) und des Zhuangzi, die als seine Griinder gelten.

Das Ziel der Anhinger des philosophischen Daoismus besteht in der mystischen Ver-
einigung mit dem Dao, die durch Meditation und das Nachahmen des Wesens des Dao in
Denken und Handeln erlangt werden kann. Zum religiésen Daoismus werden dagegen
all jene Schulen und Richtungen gezihlt, die das Erlangen der Unsterblichkeit zum Ziel
haben. Die dabei angewandten Methoden reichen von der Meditation, Konzentration,
Visualisation, Imagination und Atemtechniken bis hin zu Alchemie, Ritual und Magie.

Die Unterscheidung zwischen philosophischem und religiésem Daoismus ist aber
begrifflich unscharf. Der Daoismus ist eine ebenso facettenreiche Erscheinung wie an-
dere Religionen auch. Im Laufe seiner iiber zweitausendjihrigen Geschichte wurden die
unterschiedlichsten Lehren und Systeme herausgebildet. Heutige Sinologen sehen im
religiésen Daoismus die praktische Verwirklichung des philosophischen Daoismus.

Dao bedeutet im Chinesischen wortlich ,Weg“. Es kann aber auch ,Lehre meinen.
Das Dao ist gemif dem Daodejing das allumfassende erste Prinzip (im Sinn von Ur-
sprung), aus dem das Universum entspringt und das allen Erscheinungen zugrunde
liegt:

,Das Namenlose [Dao] ist das Beginnen von Himmel und Erde.
Das Benannte ist die Mutter der zehntausend Dinge.
Stets ohne Wunsch, sieht man das Geheimnis [Dao].
Stets voller Wiinsche, sieht man die Erscheinungsformen."®

Von Anfang an entfaltet das Dao in sich den polaren Gegensatz von Yin und Yang, deren
konkrete Erscheinungen im Universum Himmel und Erde sind. Dazu schreibt Bede Grif-
fiths in seiner Einleitung zum Daodejing, nachdem er die zwei grofien Grundprinzipien
der ,aktiven Inaktivitit“ und ,der Niedrigkeit, der Bescheidenheit, wie Wasser, das im-
mer die niedrigste Stelle sucht®, erklirt hat:

181  Daodejing Kap.1,3—6.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

103


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

,Diese beiden Grundprinzipien fithrten zur Entdeckung des Weiblichen als der bewe-
genden Kraft der menschlichen Existenz. Die Chinesen sahen das Universum als ein
Kréaftespiel zwischen zwei Kriften, dem Yin und dem Yang. Das Yin ist weiblich, das
Yang méannlich, und alles menschliche Gliick hdngt von der richtigen Beziehung zwi-
schen Yin und Yang ab. So gelang es den Chinesen, den Dualismus zu vermeiden, der
das westliche Bewusstsein so gespalten hat, und das Leben in Begriffen der Harmo-
nie und Wechselbeziehung zu sehen, einer gegenseitigen Abhingigkeit, eines Zusam-
menfallens der Gegensitze, von dem auch Nikolaus von Kues sprach. Sie allein vermag
das menschliche Leben vor der Gewaltsamkeit und Dominanz des Mannlichen iiber das
Weibliche zu bewahren, die die westliche Welt charakterisieren '8

Durch Yin und Yang bringt das Dao die Fiinf Elemente hervor, zu denen Wasser, Feuer,
Holz, Metall und Erde zihlen. Diese Elemente sind wiederum die Grundlage fiir das Ent-
stehen der Zehntausend Dinge oder Wesen, das heiflt aller Erscheinungen beziehungsweise
der gesamten Welt der Erscheinungen.

Der Begriff Yin bezeichnete urspriinglich den nérdlichen, von der Sonne abgewandten
Hang eines Berges und wurde mit kaltem triibem Wetter und wolkenbedecktem Him-
mel, mit Nacht, Herbst und Winter verbunden. Yang benannte den siidlichen, der Sonne
zugewandten Hang und wurde mit Helligkeit und Wirme, mit Tag, Frithling und Som-
mer assoziiert. Ihnen wurden dann weitere Eigenschaften zugeordnet. So steht Yin fiir
das Weibliche, Passive, Empfangende, Dunkle, Weiche, aber auch fiir das Statische und
Zentripetale sowie die Stille oder Ruhe. Yang steht dagegen fiir das Ménnliche, Aktive,
Schopferische, Helle, Harte, aber auch das Dynamische und Zentrifugale sowie die Be-
wegung. Yin-Symbole sind unter anderem der Mond, das Wasser, der Tiger, die Farbe
Schwarz und gerade Zahlen. Die entsprechenden Yang-Symbole sind die Sonne, das Feu-
er, der Drache, die Farbe Rot und ungerade Zahlen.

Durch jahrtausendelange Beobachtung hatte der Mensch gelernt, dass alle Vegeta-
tion aus dem rhythmischen Zusammenspiel von Tag und Nacht, von Sonne und Kilte
hervorgeht. Bei Yin und Yang handelt es sich dementsprechend um komplementiire Ge-
gensitze. Auch wird der Prozess des Hervorbringens aller Erscheinungen zyklisch ver-
standen. Es gibt ein endloses Entstehen und Vergehen, indem alles in seinen Gegenpol
umschligt, wenn es seine extreme Ausbildung erreicht hat. Diese stindige ,Wandlung"
hervorzubringen, ist die Grundeigenschaft von Yin und Yang. Im Wandel besteht die Be-
wegung des Dao selbst.

Alles entsteht demnach aus einer Kombination von Yin und Yang. Das bekannte Yin-
Yang-Symbol deutet darauf hin, dass jede der beiden Krifte auf dem Héhepunkt ihrer
Ausbildung schon den Keim ihrer polaren Entsprechung in sich trigt und beginnt, in die-
seumzuschlagen. Der neue Tag beginnt in der Tiefe der Nacht, die Nacht wichst am hell-
lichten Tag. Mitten im Sommer werden die Tage schon wieder kitrzer, mitten im Winter
werden sie bereits wieder linger. Es gibt kein Yin ohne Yang, und kein Yang ohne Yin.
Jedem Pol entspricht ein Gegenpol. Alle Dinge, alle Vorginge und alle Menschen haben
sowohl ihren Yin-Aspekt als auch ihren Yang-Aspekt.

182  Griffiths 307f.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Von daher gibt es in der Welt der Zehntausend Wesen nichts ohne seinen polaren
Gegensatz. Es gibt nichts Schénes ohne Hissliches, nichts Gutes ohne Schlechtes, nichts
Schweres ohne Leichtes. Das eine bedingt das andere. Das eine kann ohne das andere
nicht sein. Erst beide Pole zusammen bilden das Ganze.

Die Welt wird somit im Daoismus als polare, dynamische Wirklichkeit verstanden.
Alles ist durch den polaren Gegensatz von Yin und Yang geprigt. Alles befindet sich in
einem unentwegten Prozess der Entwicklung und des Umschlagens von einem Pol zum
anderen. Die Welt ist ein stindiger Wechsel von Yin zu Yang und von Yang zu Yin. Um
den Kreislauf der Wiedergeburten (Samsara) geht es in der chinesischen Religion des
Daoismus nicht. Nur indische Religionen wie der Buddhismus und Jainismus sowie Teil-
stromungen des Hinduismus und Manichdismus kennen den Kreislauf von Werden und
Vergehen.

Literatur

Daodejing (in der Ubersetzung von Bede Griffiths; siehe unten), 1996.

Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der dstlichen Weis-
heitslehren: Buddhismus— Hinduismus— Taoismus—Zen [= LOW], 1986 (Art. Yin).

Bede Criffiths: Universal Wisdom—A Journey through the Sacred Wisdom of the World (1994);
(deutsch:) Unteilbarer Geist. Quelle der Heiligen Schriften. Upanishaden, Bhagavad Gita,
Dhammapada, Mahayana Shraddhotpada Shastra, Tao Te King, Sikh-Cebete, Koran, Al-Gh-
azali, Rumi, Biicher der Weisheit, Evangelien, Epheserbrief, herausgegeben von Roland R.
Ropers, 1996.

1.4.3 Weltzyklus und Samsara im Hinduismus

Der sogenannte Hinduismus bildet mit tiber 1,2 Milliarden Anhingern und etwa 15 % der
Weltbevolkerung nach dem Christentum (mit rund 31 %) und dem Islam (mit rund 24 %)
die drittgrofite Religion der Erde. Sein Ursprung geht bis in das Jahr 1750 vor Christus
zuriick und liegt in Indien, wo auch heute rund 92 % seiner Anhinger leben.

Dem europdischen Begriff des , Hinduismus*, der auf das Wort , Hindu* fiir Einwoh-
ner des Landes jenseits des Flusses Indus, also fiir Inder, zuriickgeht, entspricht keine
einheitliche Religion. Der Begriff vereint vielmehr zahlreiche verschiedene Hindu-Tra-
ditionen oder Hindu-Religionen. Diese itberlagern sich zwar teilweise und beeinflussen
sich gegenseitig, weisen aber in den heiligen Schriften, in den Glaubenslehren, in der
Gotterwelt und in den Ritualen zum Teil bemerkenswerte Unterschiede auf. In Indien
wird dieser Religionsverbund sanatana-dharma, die ,Ewige Religion“ genannt.

Nach hinduistischem Verstindnis stellt die Gottheit die Schépfung nicht aus etwas
her und schafft sieauch nicht aus ,Nichts”. Vielmehr lisst sie die Welt in einer Emanation
aus sich herausflief3en. Dadurch entsteht aber keine einmalige Schépfung, sondern eine

Welt, die immer wieder zyklisch entsteht und vergeht.'®?

183 Vgl. Herzgsell 30.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

105


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Jeder Weltzyklus umfasst vier yugas, vier Weltzeitalter. Das erste ist von seinem Ur-
sprung, von Gott her noch rein und vollkommen. Dann aber werden die Weltzeitalter
immer kiirzer und schlechter. Nicht der Fortschritt, sondern die Degeneration bestimmt
den Lauf der Welt, bis die Gottheit einen neuen Anfang setzt. Inzwischen verfallen die
Sitten und nimmt die Weisheit rapide ab. Zurzeit befinden wir uns in der Morgendim-
merung des vierten Weltzeitalters. Die Menschen sind unehrlich und weder rechtschaf-
fen noch tugendhaft. Sie sind von Krankheiten geplagt und leben kiirzer.

Am Ende eines Weltzyklus wird die Welt in feinen Formen als Urmaterie wieder in
Gottverschwinden. Dann wird die Gottheit nach einer lingeren Ruhepause den nichsten
Weltzyklus wieder mit einem goldenen Zeitalter beginnen lassen. Fiir die Schipfung, Er-
haltung und Zerstorung des Kosmos sind drei Gotter zustindig: Brahma, Vishnu und Shiva.
Brahma erschafft jeweils die Welt, Vishnu erhilt sie und Shiva zerstort sie wieder, wobei
in manchen Traditionen die drei nicht als verschiedene Gétter, sondern nur als verschie-
dene Erscheinungsweisen ein und derselben Gottheit aufgefasst werden.

Nach Texten der sanskritischen Tradition hat der Kosmos die Gestalt eines Eies. In
diesem Ei befinden sich die bewohnten Welten mit der Erde in der Mitte, mit den sie-
ben Himmeln dariiber und mit den ebenfalls sieben Unterwelten und zahllosen Héllen
darunter. In den Oberwelten wohnen die Gétter und Geister, in den Unterwelten hausen
bose Geister und Didmonen und in den Hollen durchleiden die Bésen voriibergehend ihre
Strafen.

Zum Zentraldogma aller indischen Religionen gehoren drei Lehren, die aufs engste
miteinander zusammenhingen: die Lehre von der Wiedergeburt, vom Karma und vom
Samsara. Ganz allgemein lisst sich unter Karma das Gesetz der Tatenfolgen und unter
Samsara der Kreislauf der Wiedergeburten verstehen.

Die Vorstellung, Menschen wiirden nach dem Tod in einem neuen Kérper wiederge-
boren, findet sich bereits in der Bhagavad Gita, einem philosophischen Lehrgedicht, das
als ,Evangelium“des Hinduismus gilt. In der Ubersetzung von Robert Boxberger und der
Bearbeitung von Helmuth von Glasenapp ist darin zu lesen:

J,Wie die Menschen sich des frischen
Kleides nach dem alten freuen,

Also tauscht die Seele immer

Alte Leiber mit den neuen '8

In der Ubersetzung von Bede Griffiths lautet diese Strophe aus der Bhagavad Gita:

,So wie ein Mensch die abgetragnen Kleider
Von gestern ablegt und ein neu Gewand

Am Morgen wihlt, so legt des Menschen Geist
Des Fleisches morsch gewordne Hiille ab,

Und erbt aufs neu ein andres Haus von Fleisch.<®

184 Bhagavadgita 2,22.
185 Bhagavad Gita 11,22; Criffiths 107.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Die Lehre von der Reinkarnation gibt Antwort auf die Frage, warum es zwischen den
Menschen schon von Geburt an erhebliche Unterschiede gibt. Wenn es die Wiedergeburt
nicht geben wiirde, miisste die Gottheit grausam oder parteiisch sein, weil die Menschen
schon bei der Geburt sehr verschieden sind. So etwa argumentiert Shankara (788—820),
einer der grofiten Heiligen und Philosophen Indiens. Wenn aber die Menschen selbst
von Anfang an fiir ihr Schicksal verantwortlich sind, dann miissen sie schon in einem
fritheren Leben die Ausgangssituation ihres jetzigen Lebens bestimmt haben. In diesem
Zusammenhang sprechen Hindus von Karma.

Karma bedeutet wortlich Tat oder Handlung. Gemeint ist damit eine geistige oder
korperliche Handlung, die Konsequenz einer Handlung oder die Summe aller Konse-
quenzen des Tuns eines Individuums in diesem oder einem vorausgegangenen Leben.
Es steht auch fiir die Kette von Ursache und Wirkung in der moralischen Welt. Nach indi-
scher Vorstellung erzeugt jeder Gedanke und jede kérperliche Titigkeit eines Menschen
bestimmte Eindriicke, Neigungen und Moglichkeiten in seinem Bewusstsein, die wie-
derum seine weiteren geistigen oder korperlichen Handlungen verursachen. So ist jedes
Karma die Saat fiir ein weiteres. Die Friichte des Karmas werden in Form von Freude
oder Leid geerntet, je nach Art der Handlungen. Gute Handlungen rufen gute Eindriicke
im Menschen hervor, und diese wieder gute Handlungen, schlechte Handlungen dage-
gen schlechte Eindriicke, die wiederum schlechte Handlungen nach sich ziehen. Gutes
Karma darf der Mensch genief3en, schlechtes muss er ausleiden. Ob das Karma gut oder
schlecht ist: Der Mensch muss es in jedem Fall ausleben. Er wird dies entweder im ge-
genwirtigen Leben oder im nichsten beziehungsweise in den nichsten Leben tun.

Bei der Wiedergeburt bestimmt das Karma die Art des Korpers, in den das Individu-
um wiedergeboren wird, sowie die Lebensdauer und die Gemiitsverfassung des kiinfrigen
Lebens. Fiir die neue Inkarnation steht dem Individuum nicht nur die menschliche Exis-
tenz, sondern die ganze Vielfalt der in den Kreislauf des Werdens und Vergehens einge-
bundenen Lebewesen zur Verfiigung: von den Bewohnern der Unterwelten iiber die Tiere
und Menschen bis hin zu den himmlischen Géttern. Manche Hindus rechnen sogar die
Pflanzen zum Kreislauf.

Zum grundlegenden Zusammenhang von Karma und Wiedergeburt gibt es bereits
vor Entstehung der Bhagavad Gita in den Upanishaden klare Aussagen wie die folgende:
,Je nachdem einer nun besteht aus diesem oder aus jenem, je nachdem er handelt, je
nachdem er wandelt, danach wird er geboren; wer Gutes tat, wird als Guter geboren,
wer Béses tat, wird als Boser geboren.’®¢ Durch das Karma mit seinem unabdingbaren
Gesetz der Tatenfolgen sind die Lebewesen an Samsara gebunden. Unter Samsara, das
wortlich Wanderung bedeutet, wird im Hinduismus der Kreislauf von Geburt, Tod und
Wiedergeburt verstanden. Jeder Mensch ist diesem Kreislauf unterworfen, solange er in
Nicht-Erkenntnis lebt und seine Identitit mit Brahman, der hochsten gottlichen Wirk-
lichkeit, nicht erkannt hat. Ganz allgemein kann Samsara auch den gesamten Kreislauf
ewigen Werdens und Vergehens des Seienden, die gesamte Werde- und Wandelwelt der
Erscheinungen bezeichnen. Fiir Hindus ist somit die Welt ganz wesentlich durch Samsa-
ra bestimmt, das im Prinzip weder Anfang noch Ende kennt.

186  Brihadaranyaka Upanishad IV 4.5.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

107


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Dem Kreislauf der Wiedergeburten zu entrinnen, ist das Ziel aller Einzelwesen. Al-
le hinduistischen Schulen sind sich einig, dass fiir den Einzelnen durch verschiedene
Heilswege eine Erlosung aus dem Samsara moglich ist. Selbst Individuen mit schlech-
tem Karma werden spitestens daraus befreit, wenn die hichste Gottheit in einem sich
periodisch vollziehenden Akt universaler Evlisung alle Geschopfe ohne Ausnahme gnidig
in sich zurticknimmt.

Literatur

Bhagavadgita. Das Lied der Gottheit. Aus dem Sanskrit (ibersetzt von Robert Boxberger.
Neu bearbeitet und herausgegeben von Helmuth von Glasenapp, 1955.

Artikel Samsara und Karma in LOW.

Lexikon der Religionen. Phdnomene — Geschichte — Ideen [= LdR]. Begriindet von Franz Kar-
dinal Kénig. Unter Mitwirkung zahlreicher Fachgelehrter herausgegeben von Hans
Waldenfels, 1999 (Art. Hinduismus).

Johannes Herzgsell S): Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter-
religidsen Vergleich und Dialog, 2011.

14.4 Abhangiges Entstehen und Samsara im Buddhismus

Der Buddhismus ist im 6. Jahrhundert vor Christus aus der indischen Philosophie her-
vorgegangen. Gegriindet wurde er von Siddhartha Gautama, dem historischen Buddha.
Eristdie Religion des Buddha:des Erwachten, des Erleuchteten. Heute hingen ihm welt-
weit an die 500 Millionen Menschen an, womit er die viertgrofdte Religion auf Erden ist.
Buddhisten leben hauptsichlich in Siid-, Stidost- und Ostasien. Etwa die Hilfte von ih-
nen lebt in China.

In Anlehnung an hinduistische Vorstellungen vollzieht sich auch nach buddhisti-
scher Auffassung die Weltgeschichte zyklisch. Perioden der Weltentstehung, der Welt-
entwicklung und des Weltuntergangs folgt wieder eine Periode der Weltentstehung, und
so weiter. Der Kreislauf von Entstehen und Vergehen, von Geburt und Tod hat weder im
individuellen noch im kosmischen Bereich einen Anfang.

Das buddhistische Weltverstindnis ist geprigt von der Lehre vom bedingten Entstehen
oder Entstehen in Abhdngigkeit. Ihr zufolge besteht ein Bedingungszusammenhang zwi-
schen allen Phinomenen in der Welt. Das ,Gesetz der Entstehung in Abhingigkeit” gilt
als das Herzstiick des Buddhismus. Es erklirt, wie es zur Kette der leidvollen Wiederge-
burten kommt und wie diese Kette zu durchbrechen ist. In der einfachsten Form lautet
es: Wenn dies ist, dann ist jenes; wenn dies nicht ist, dann ist jenes nicht; durch die Vernich-
tung von diesem wird jenes vernichtet. Die volle Formel des Gesetzes umfasst zwolf Glieder
von Ursachen oder Bedingungen, denen hier nicht weiter nachgegangen werden soll.

Das Gesetz der Entstehung in Abhiangigkeitist der Versuch, den Weltprozess und den
Werdeprozess des Menschen zu erkliren, ohne auf die Vorstellung eines Schopfergot-
tes oder eines personlichen Ich zuriickzugreifen. Alle fliichtigen psychischen und physi-
schen Phinomene, die das individuelle Dasein ausmachen, hingen voneinander ab und

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

bedingen einander. Sie stehen in einem bestimmten Abhingigkeits- und Bedingungs-
verhiltnis zueinander, ,was sich sowohl als Gleichzeitigkeit wie auch als Aufeinander-
folge in der Zeit darstellen kann’®’. Das Gesetz des bedingten Entstehens beschreibt da-
mit, was die Lebewesen in den Samsara verstrickt. Wer dieses Gesetz einsieht, gelangt
zur Erleuchtung, zur Befreiung, zum Nirvana.

Wie schon vielfach festgestellt worden ist, befindet sich das buddhistische Weltver-
stindnis, wie es sich aus dem Gesetz des bedingten Entstehens ergibt, mit dem Weltver-
stindnis, das aus der modernen Physik folgt, in Einklang. Fiir moderne Physiker wie fiir
Buddhisten sind alle Dinge und Ereignisse aufeinander bezogen. Sie bedingen einander
entweder gleichzeitig oder nacheinander. Alle Dinge werden als voneinander abhingige
Teile des kosmischen Ganzen gesehen, als verschiedene Manifestationen der gleichen letz-
ten Wirklichkeit.

Die buddhistische Auffassung von Karma und Samsara unterscheidet sich nicht
grundsitzlich von der hinduistischen, erlaubt aber ein noch genaueres Verstindnis der
betreffenden indischen Lehren. Das Gesetz des Karmas steht fiir das universelle Gesetz
von Ursache und Wirkung und wird auf folgende Weise wirksam: Eine Tat erzeugt
unter gewissen Umstinden eine Frucht; ist sie reif, fillt sie auf den Verantwortlichen
nieder. Damit eine Tat Frucht bringt, muss sie moralisch relevant, also entweder gut oder
schlecht und durch eine Willensregung bedingt sein. Diese Willensregung hinterlisst in
der Psyche des Handelnden eine Spur und lenkt so dessen Geschick in die Richtung, die
der Vergeltung der Tat entspricht. Ist die Willensregung moralisch gut, so ist auch die
Folge oder Vergeltung der Tat gut. Ist diese schlecht, so auch jene.

Die Wirkung einer Tat, die korperlicher, geistiger oder sprachlicher Natur sein kann,
wird also nicht in erster Linie durch den Vollzug der Tat selbst, sondern vor allem durch
die der Tat zugrundeliegende Willensregung, mithin durch die Tatabsicht bestimmt. Es
sind die Tatabsichten, die eine karmische Wirkung entstehen lassen. Wenn eine Tat nicht
vollzogen werden kann, aber die Absicht dazu besteht, erzeugt schon dies allein karmi-
sche Wirkung. Ohne karmische Wirkung ist nur eine Tat, die man im Zustand echter
Selbstlosigkeit, das heifdt frei von Gier, Hass und Verblendung (bzw. Unwissenheit oder
Nichtwissen) ausfithrt. Schielt der Handelnde bei seiner Handlung noch auf bestimmte
,gute“ Folgen, ist diese noch karmisch wirksam.

Die Lehre vom Karma stellt keinen Determinismus dar. Denn die Taten bestimmen
zwar die Art der Wiedergeburt, nicht aber die Handlungen eines Menschen. Das Karma
liefert nur die Situation, nicht die Antwort auf die Situation. Der Mensch ist darin frei,
wie er auf die Situation antwortet.

Durch die karmischen Wirkungen ist der Mensch in den Samsara eingebunden. Die-
ser ist auch fir Buddhisten der , Kreislauf der Existenzen“und damit die Folge von Wie-
dergeburten, die ein Wesen innerhalb verschiedener Existenzweisen durchmacht, so-
lange es nicht Erlésung erlangt hat und ins Nirvana eingegangen ist. Das Gefangen-
sein im Samsara ist durch die drei Wurzeln des Unheilsamen, durch Gier, Hass und Ver-

187  Art. Pratitya-Samutpada in L6W, 295.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

109


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

blendung, bedingt. Sie bilden ,die Grundlage aller unheilsamen Handlungen“und binden
,den Menschen so an den Kreislauf der Wiedergeburten®.s®

Die Art der Wiedergeburten im Samsara hingt vom Karma der Wesen ab. Es gibt
sechs Existenzweisen oder Daseinsformen, innerhalb derer die Wiedergeburten stattfin-
den kénnen: drei gute oder héhere und drei schlechte oder niedere. Zu den guten zihlen
Menschen, Gotter und Geister, zu den schlechten Tiere, Hungergeister und Héllenbewohner.
In keiner Existenzweise ist das Leben unbegrenzt.

Das Ausscheiden aus dem Samsara durch das Eingehen ins Nirvana ist nur den Men-
schen moglich. In allen anderen Existenzformen kénnen die Geschépfe den Kreislauf
nicht beenden, da sie nicht fihig sind, Gier und Verblendung als die treibenden Krif-
te im Samsara zu erkennen und zu itberwinden. Deshalb schitzt der Buddhismus die
menschliche Existenzweise hoher als alle anderen, auch die gottlichen, und spricht in
diesem Zusammenhang vom kostbaren Menschenkérper. Die Inkarnation als Mensch wird
als eine im Kreislauf des Samsara seltene Chance angesehen, diesem zu entrinnen, und
als eine Aufforderung und Verpflichtung, diese Chance wahrzunehmen und nach Be-
freiung durch Erleuchtung zu streben. Denn nur durch Erleuchtung kann der Mensch ins
Nirvana eingehen. Um zur Erleuchtung und so zur Befreiung aus dem Samsara zu ge-
langen, muss er Gier, Hass und Verblendung itberwinden.

Gibt es keine Gier, keinen Hass und keine Verblendung mehr, gibt es auch kein Kar-
ma, kein Leiden und keine Wiedergeburt mehr. Ist das eine nicht, so ist das andere nicht.
Ist die Bedingung beseitigt, bleibt auch das Bedingte aus. Ist die Ursache itberwunden,
so ist auch die Wirkung getilgt.

Im Mahayana-Buddhismus bezeichnet Samsara die Welt, wie sie dem Menschen er-
scheint, die Welt des Phinomenalen, die Erscheinungswelt. Diese Welt wird fiir wesen-
haft identisch mit dem Nirvana, dem Unbedingten, gehalten. Die wesenhafte Einheit von
bedingtem Samsara und unbedingtem Nirvana beruht auf der Ansicht, dass alles Vorstel-
lung ist und Samsara und Nirvana nichts als reine Bezeichnungen ohne wirkliche Substanz,
also im Grunde leer sind. Sofern man nicht den phinomenalen Aspekt der Welt, sondern
ihr Wahres-Wesen betrachtet, sind Samsara und Nirvana nicht voneinander verschieden.
Das Ziel des Menschen besteht darin, die Ununterschiedenheit von Samsara und Nirvana,
von Bedingtem und Unbedingtem zu erkennen.

Literatur

Artikel Pratitya-Samutpdda in LW, 295.
Artikel Klesha in L6W, 191.

188  Art.Kleshain LW, 191. Neben den drei erwdhnten Kleshas der Gier, des Hasses und der Verblendung
werden oft noch weitere ,Plagen” oder ,Befleckungen® aufgezihlt, die den Geist triiben: Stolz, fal-
sche Ansichten, Zweifel, Starrheit, Aufgeregtheit, Schamlosigkeit, Gewissenlosigkeit.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

145 Einige Abweichungen und Ubereinstimmungen zwischen ferndstlicher
und christlicher Auffassung von Welt

Vergleicht man das Weltverstindnis der fernéstlichen Traditionen mit dem des Chris-
tentums, zeigen sich auf den ersten Blick etliche Unterschiede. So steht etwa eine zykli-
sche Auffassung von der Weltzeit der linear-geschichtlichen Auffassung (Kap. 1.4.5.1),
ein Verstindnis von Welt als Schein dem Verstindnis von Welt als echtem Sein (Kap.
1.4.5.2) und die Annahme einer langen Reihe von Wiedergeburten der Annahme eines
einmaligen Lebens des Menschen (Kap. 1.4.5.3) gegeniiber. Diese Unterschiede sollten
jedoch Ubereinstimmungen, die bisweilen tiefer liegen, nicht iibersehen lassen.

14.5.1 Weltzyklus oder Weltgeschichte?

Wihrend in ferndstlichen Traditionen fiir gewohnlich die Vorstellung von einem Weltzy-
klus vorherrscht, gehért es zur Uberzeugung der semitischen Religionen, dass es nur eine
einzige Welt mit einer einzigen Geschichte gibt.™® Fiir Christen wie fiir Juden und Muslime
hat die Weltzeit einen bestimmten Anfang und nach einem einmaligen Geschichtsver-
lauf auch ein bestimmtes Ende. Gott handelt in der Weltgeschichte und macht dadurch
aus ihr eine Heilsgeschichte. Indem er selbst in die Geschichte eingreift und sie lenkt,
ist er den Menschen und der Welt unterschiedlich nahe. Fiir Anhinger der fernéstlichen
Religionen ist die Weltzeit hingegen im Prinzip ohne Anfang und ohne Ende. Sie wieder-
holt sich ewig in immer gleichen, gewaltigen Zyklen. Daher scheint das Transzendente
— sei es das Brahman oder das Nirvana — der Welt und dem Menschen im Prinzip im-
mer gleich nah oder fern zu sein. Eine platte Gegeniiberstellung von geschichtlicher und
ungeschichtlich-zyklischer Auffassung von Weltzeit erweist sich jedoch als zu einfach, da
zumindest hinduistischen und buddhistischen Traditionen ein heilsgeschichtliches Ver-
stindnis der Weltzeit nicht ganz fremd ist.

Fiir Juden stellt der Exodus der Israeliten aus Agypten, fiir Christen das Leben Christi
und fiir Muslime die Gabe des Koran das heilsgeschichtliche Zentralereignis dar, das der
Weltzeit Kontur und Struktur verleiht und die Geschichte in eine Epoche davor und ei-
ne bessere Epoche danach einteilt. Von ihm her werden die vergangenen und die zu-
kiinftigen Ereignisse gedeutet oder umgedeutet. Auch Hindus und Buddhisten kennen
Zentralereignisse, die die Zeit strukturieren und aus denen sich ein Geschichtsverstindnis
herleiten lisst. Fiir Hindus kommen als solche Ereignisse die avataras (Herabkiinfte) der
Gotter, vor allem Vishnus, in Frage. Vishnu stellt durch seine Herabkiinfte die verfallene
Ordnung, also den dharma, in der Welt wieder her. Besonders durch sein Kommen in der
Gestalt Krishnas hat er der Weltgeschichte eine andere Richtung gegeben und den Men-
schen eine bessere Zukunft er6ffnet. Buddhisten kénnen im Erwachen des historischen
Buddhas Gautama Shakyamuni das Zentralereignis in diesem Zeitalter sehen, denn die-
ses Ereignis hat die Geschichte nachhaltig verindert. Durch seine Erleuchtung hat Bud-
dha Shakyamuni dem Dharma zur Herrschaft verholfen und das Rad der Lehre in Gang
gesetzt. Dariiber hinaus erwarten und erhoffen Buddhisten fiir das kiinftige Weltzeital-
ter den Buddha Maitreya, der die Lehre noch wirksamer verbreiten und somit den his-
torischen Buddha noch tbertreffen wird. Durch bestimmte Ereignisse kann sich nach

189 Vgl. Herzgsell 308—336.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

m


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n2

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

ibereinstimmender Auffassung die Weltzeit — religios betrachtet — zum Besseren wen-
den.

1.45.2 Schein oder Sein?

Auch beziiglich des ontologischen Status der Welt lassen sich zunichst Unterschiede zwi-
schen fernostlichem und christlichem Verstindnis feststellen. So finden sich etwa in den
hinduistischen Offenbarungstexten der Upanischaden neben Stellen, die dieser Welt eine
eigene, vom Goéttlichen unterschiedene Wirklichkeit zusprechen, auch Stellen, die die-
se Welt fir reine Erscheinung erkliren. Um das Problem des Verhiltnisses von gottlicher
und weltlicher Wirklichkeit zu 16sen, haben sich verschiedene Vedanta-Systeme ausgebil-
det, deren frithestes der Advaita-Vedanta ist. Er geht zuriick auf den Philosophen und re-
ligiosen Lehrer Shankara, fiir den die géttliche Wirklichkeit des Brahmans die einzige
Wirklichkeit war, die Welt hingegen blof3e Illusion. Nach diesem Verstindnis ist die Welt
Maya, das heiflt kosmische Tduschung, kosmische Illusion, kosmischer Schein.

Als schopferische Kraft von Brahman offenbart Maya nur eine Scheinwirklichkeit,
nicht die wahre Wirklichkeit des Gottlichen selbst. Maya verschleiert die Sicht des Men-
schen, sodass er nur die Vielfalt der Welt und nicht die eine gottliche Wirklichkeit er-
blickt. Wahrend in solchen und dhnlichen Denksystemen die Welt zugunsten des Gottli-
chen zum blof3en Schein degradiert und abgewertet zu sein scheint, stellt sie nach christ-
licher Uberzeugung ein echtes, wenn auch als Ganzes vom Schépfergott abhingiges Sein
dar, das wahre Selbststindigkeit, wahre Autonomie und waren Eigenwert besitzt.

In einem anderen Vedanta-System des Hinduismus, das der Philosoph Ramanya
(1055-1137) begriindet hat, wird im Gegenzug — bei aller Rede von Unterschieden —
sehr stark die Identitit der Weltwirklichkeit mit der goéttlichen Wirklichkeit betont.
Eine solche Anschauung scheint in die Richtung eines Pantheismus zu weisen, wie er im
Abendland der Sache nach bereits in der Antike, dem Begriff nach seit der Aufklirung
im 18. Jahrhundert von verschiedenen Denkern vertreten wurde. In einer solchen ,All-
gottlehre“ wird monistisch nur eine Art von Wirklichkeit anerkannt und die Wirklichkeit
der Welt mit der Gottes gleichgesetzt.”°

Das kann entweder eine unangebrachte Aufwertung der Welt, nimlich ihre Vergott-
lichung, oder eine unangemessene Abwertung Gottes, der gemif Gott nichts anderes
ist als die Welt, bedeuten. Eine sehr bekannte Variante des Pantheismus stellt die Lehre
Baruch de Spinozas (1632—1677) dar, nach der die gesamte Welt der materiellen-ausge-
dehnten Dinge eines der Attribute der einen und einzigen géttlichen Substanz ist, also
nur Gott, in keiner Weise aber die Welt selbststindige Wirklichkeit ist.

Christliche Denker werden demgegeniiber an einer echten Verschiedenheit von welt-
licher und géttlicher Wirklichkeit festhalten, ohne eine Trennung der beiden das Wort
zu reden. Gott und Welt sind trotz ihrer Nichtidentitit eins, insofern Gott in seiner geis-
tigen Wirklichkeit die Weltwirklichkeit durchdringt und umfasst.

Wie auch immer in den einzelnen 6stlichen und westlichen Traditionen die Wirklich-
keit und der Wert der Welt eingeschitzt wird — als im weitesten Sinn religiése Uberliefe-
rungen sind sie sich in einem einig: Die Welt, wie wir sie sinnlich wahrnehmen und er-
fahren, wie wir sie wissenschaftlich erforschen und technisch umgestalten, macht nicht

190 Kap.1.1.4.2.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

das Ganze aus. Vielmehr tut sich in ihr dem religios oder spirituell Offenen eine transzen-
dente Dimension auf, die alle weltlichen Kategorien und Dimensionen iibersteigt, inso-
fern sie ganz anders ist als diese. Und es ist genau diese, von der zeitlichen und beding-
ten Welt als solche verschiedene Dimension eines Ewigen und Unbedingten, die dem
Menschen ein weltjenseitiges Leben, eine nichtwelthafte ewige Existenz- oder Seinswei-
se nicht nur verspricht, sondern gewihrleistet.

1.45.3 Reihe von Wiedergeburten oder einmaliges Leben?

Fir Anhidnger indischer Traditionen ist die Welt der Raum oder Ort ihrer vielen Wieder-
geburten, fiir Anhinger der semitischen Religionen der Raum oder Ort, an dem sie ihr
eines und einziges irdisches Leben fristen. Das mag zunichst zu einer unterschiedlichen
Einstellung der Welt gegeniiber fithren. Wer, wie Hindus oder Buddhisten, an Reinkarna-
tion glaubt, mag sich der Welt, in der er oftmals wiedergeboren wird, und den anderen
Lebewesen, deren Gestalt er selbst auf seiner langen Reise annehmen kann, enger ver-
bunden fihlen. Die Aussicht, die Welt lange Zeit nicht zu verlassen, mag ihn schrecken
oder trésten: schrecken, weil ihm viele, unter Umstinden beschwerliche oder gar elende
Leben bevorstehenden; trosten und gelassen stimmen, weil er sich mit seiner personli-
chen Entwicklung Zeitlassen kann. Was ihm in einem Leben nicht gelungen ist, mag ihm
im nichsten oder in einem der nichsten gelingen. Er muss auch nicht alles in diesem ei-
nen Leben erleben. Ihm stehen viele Leben zur Verfigung, um das, was er zu lernen und
zu tun hat, zu vollziehen.

Wer, wie Juden, Christen oder Muslime, nur ein einmaliges diesseitiges Leben an-
nimmt, mag dieses Leben ernster nehmen, zumal er weif3, dass er sich dafiir vor Gott
verantworten muss. Er hat vielleicht den Eindruck, in diesem einen Leben maglichst viel
erleben und vollbringen zu miissen, weil es danach niemals mehr eine Gelegenheit dazu
geben wird. Thm steht nur ein Leben fiir seine personliche Entwicklung zur Verfigung.

Neben diesen eher psychologischen Unterschieden gibt es aber auch einen echten reli-
gios-weltanschaulichen Unterschied. Nach christlichem Glauben ist Jesus von Nazaret von
Gott zu einem neuen jenseitigen Leben auferweckt worden. Seine Auferweckung oder
Auferstehung von den Toten ist von allgemeiner Bedeutung. Alle Menschen werden in
oder nach ihrem Tod zu einem jenseitigen ewigen Leben erwachen. Das bedeutet aber,
dass es fiir keinen Menschen nach dem Tod eine wie auch immer geartete Riickkehr zum
diesseitigen Leben auf Erden gibt. Das irdische Leben ist einmalig.

Wird die Lehre vom Samsara als mehr oder weniger lange Reihe von Wiedergebur-
ten in der diesseitigen Welt verstanden, ist sie mit der christlichen Uberzeugung von
der Einmaligkeit des irdischen Lebens unvereinbar. Fiir Christen scheint auch die bis-
weilen vorgetragene Idee unannehmbar, dass ein Teil der Menschheit — etwa die Men-
schen, die an die Reinkarnation glauben - reinkarniert, wihrend ein anderer Teil — etwa
die Menschen, die nicht an eine Wiedergeburt glauben — nicht reinkarnieren. Denn das
wiirde die Einheit des Menschengeschlechts, die schon rein evolutiv-biologisch gegeben
ist, aufheben.

Eine Anniherung an indisches Denken ist in diesem Punkt nur méglich, wenn die
Wiedergeburten entweder als Phasen der jenseitigen Entwicklung oder als Phasen der
diesseitigen Entwicklung gedeutet werden. Da die spirituelle Entwicklung des Menschen
zu einem umfassend und selbstlos liebenden Wesen bei kaum einem Menschen im

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

13


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Tod bereits ganz abgeschlossen sein diirfte, kénnte man sich die noch ausstehende
bewusstseinsmifige Entwicklung im Jenseits als Phasen vorstellen, die den verschiede-
nen Bewusstseinszustinden bestimmter Wiedergeburten (als Hollenbewohner, als Tier,
als Geist, als Gott) entsprechen. Man kénnte diese Idee auch in das irdische Leben des
Menschen verlegen, indem man es als einen Bewusstseinsprozess begreift, bei dem der
Mensch verschiedene Phasen durchliuft, die Wiedergeburten entsprechen. Der Mensch
kann in diesem Leben des Ofteren so etwas wie ein Sterben und Wiedergeborenwerden
erleben. Er lebt dann, wenn etwas in ihm gestorben ist, bewusstseinsmifig auf andere
Weise weiter als ohne diesen Bruch, ohne diesen Tod mitten im Leben.

Trotz dieser Gegensitze verbindet in den Religionen diejenigen, die an viele Leben,
und diejenigen, die an ein einmaliges Leben glauben, unter spiritueller Riicksicht letzt-
lich eine gemeinsame Einstellung zur Welt. Das Leben in der Welt ist fiir sie alle nicht
etwas Endgiiltiges, sondern etwas Vorldufiges. Sie alle wissen, dass sie eines Tages, sei es
nach einem einmaligen Leben, sei es nach einerlangen Reihe von Leben, die Welt endgiil-
tig verlassen werden — also niemals mehr ihre Farben und Formen, ihre Gerdusche und
Tone, ihre Geriiche und Geschmicker, ihre Oberflichen und Temperaturen wahrnehmen
werden —, aber doch nur, um in ein besseres Leben, in eine héhere, ewige Seinsweise ein-
zugehen. Das relativiert — bei allem Wert — die Welt und das Leben in ihr fundamental.
Es muss nicht alles von ihr erwartet, ihr nicht alles abverlangt werden. Es muss in ihr
nicht alles erlebt und nicht alles ausgefithrt werden. Sie und die Zeit in ihr hat fiir den
Menschen nur vorliufigen Charakter. Das so oder so zeitlich begrenzte Leben in ihr ist
nur der kurze Vorspann zu einem anderen, endgiiltigen Leben.

Nachdem nun eine philosophische, biblische, theologische und religionswissen-
schaftliche Anndherung an das Thema Welt erfolgt ist, soll zuletzt noch ein spiritueller
beziehungsweise geistlicher Zugang zur Welt vorgeschlagen werden.

1.5 Die rechte Haltung gegeniiber Gott und Welt

Mit Spiritualitit war urspriinglich im Christentum das Leben gemeint, ,das in Gott/Jesus
Christus beziehungsweise in der Taufe wurzelt und sich von daher konsequent und be-
wusst entfaltet und gestaltet’”". Ein geistlicher Mensch ist daher nach christlichem Ver-
stindnis ein Mensch, der sein Leben am Evangelium ausrichtet, der Jesus Christus nach-
zufolgen sucht und ihm gleichférmig werden will, der sich als Kind Gottes erfihrt und
weiterzuentwickeln sucht, der in der Gegenwart des lebendigen Gotteslebt. Mithilfe ent-
sprechender Mittel, wie ,Askese, Aneignung der Bibel, Methoden des Gebetes und der
Meditation’?, strebt er danach, eine pneumatische Existenz zu werden, die ganzheitlich
vom Heiligen Geist (Pneuma) gepragt ist. Deshalb geht es im geistlichen Leben nicht zu-
letzt darum, bestimmte Haltungen einzuiiben und zu bestimmten inneren Einstellungen
zu gelangen.

Zur angemessenen Haltung gegeniiber Gott, dem Schopfer, der alles gemacht hat,
gehort die Bereitschaft oder der Wunsch, ihm zu danken, ihn zu loben und zu preisen

191  Rotzetter 567.
192 Ebd. 568.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

sowie ihn zu ehren, also die Dankbarkeit, der Lobpreis und die recht verstandene Ehrfurcht.
Auch gegeniiber der Welt selbst als guter Schopfung Gottes ist letzten Endes diese Hal-
tung einzunehmen. Da jedoch gerade im spirituellen Bereich Ehrlichkeit und Aufrichtig-
keit sowie Geduld gefragt sind, darf hier nichts iibersprungen werden.

Jeder Mensch hat zunichst einmal gute persénliche Griinde, fiir einiges oder sogar
vieles, was in seinem Leben geschehen ist, nicht dankbar zu sein. Auch ein niichter-
ner Blick in die Welt zeigt, dass es vieles gibt, das nicht Anlass zu Dank, Lob und Ehr-
furcht gibt. Dazu gehdren zum einen die sogenannten natiirlichen Ubel in einer Welt,
die unvollkommen ist und viel Leid verursacht, weil sie in Entwicklung begriffen und
noch nicht vollendet ist: Diirren und Uberschwemmungen, Epidemien und Pandemien,
Erdbeben und Tsunamis, Vulkanausbriiche und andere Naturkatastrophen. Dazu zih-
len zum anderen die noch schrecklicheren moralischen Ubel, das heif3t all die sittlichen
Verbrechen, die der Mensch begeht: Krieg und Terror, Unterdriickung und Ausbeutung
nicht nur der Mitmenschen, sondern auch der Natur und vieles andere mehr. All das ge-
hort zur Welt und stellt zunichst einen guten Grund dar, fir sie nicht einfach dankbar
zu sein, sie nicht einfach zu loben, ihr gegeniiber nicht einfach Ehrfurcht zu empfinden.

Dennoch ist aus christlicher Sicht die Welt gute Schopfung Gottes. Sie ist von ihm als
an sich gute Wirklichkeit geschaffen, sie ist seine Gabe, in Freiheit aus Liebe geschenkt,
und sie wird von ihm, der sie aus dem Nichts erschaffen hat, vollendet werden. Im Blick
darauf fithlen sich Christen aufgerufen, die Giite des eigenen Lebens und der Welt immer
tiefer zu erkennen und immer stirker zu spiiren. In diesem Leben ist nur eine Annihe-
rung an eine solche Haltung méglich, und das auch nur mit der Hilfe und der Gnade
Gottes. Wenn der Einzelne nach dem Tod vollendet wird und Gott die Welt als ganze ver-
wandelt haben wird, wird auch die Haltung der Menschen ihm und der Welt gegentiber
vollkommen sein. In diesem Sinn sind die folgenden Abschnitte iiber die Dankbarkeit
(Kap. 1.5.1), den Lobpreis (Kap. 1.5.2) und die Ehrfurcht und das Dienen (Kap. 1.5.3) zu
lesen.

Literatur

Anton Rotzetter: Lexikon christlicher Spiritualitit, 2008 (Art. Spiritualitdt).

1.5.1 Die Dankbarkeit

Der Psalmist fordert dazu auf, Gott den Herrn, der den Himmel in Weisheit gemacht und
die Erde iiber den Wassern gefestigt hat, der die grof3en Leuchten gemacht hat, die Son-
ne zur Herrschaft itber den Tag, den Mond und die Sterne zur Herrschaft itber die Nacht,
zu danken, ,denn“, wie es immer wieder im Refrain heifit, ,seine Huld wihrt ewig*>.
Dem Schépfer gebithrt Dank, weil er in seiner Giite die Welt erschaffen hat und sie in
seiner nie nachlassenden Huld erhilt. Psalm 118 beginnt mit den Worten: ,, Dankt dem

Herrn, denn er ist gut, denn seine Huld wihrt ewig!“ und endet mit den Worten: ,, Mein

193 Ps136.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

115


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Gott bist du, dir will ich danken. Mein Gott bist du, dich will ich erheben. Dankt dem
Herrn, denn er ist gut, denn seine Huld wihrt ewig!“

Als Jesus zehn Aussatzige heilt, aber nur ein einziger — ein unglidubiger Samariter — zu
ihm zuriickkehrt, um Gott zu loben und Jesus zu danken, wundert sich Jesus und fragt:
,Sind nicht zehn rein geworden? Wo sind die neun? Ist denn keiner umgekehrt, um Gott
zu ehren, aufler diesem Fremden?*

Bei der Speisung der rund viertausend Menschen nimmt Jesus die sieben Brote, die
die Jiinger beibringen konnen, spricht das Dankgebet, bricht die Brote und gibt sie sei-
nen Jiingern, damit sie sie verteilen. Jesus dankt Gott, dem Vater, fiir die Gabe des Bro-
tes. Auch beim letzten Abendmahl, kurz vor seinem Tod am Kreuz, nimmt er das Brot,
spricht das Dankgebet, bricht es und reicht es seinen Jingern mit den Worten: , Das ist
mein Leib, der fiir euch hingegeben wird. Tut dies zu meinem Gedichtnis!“**® Zum Ge-
dichtnis seiner Selbsthingabe fiir uns Menschen feiert die Kirche Eucharistie. Die Eu-
charistiefeier ist Dankesfeier. In der Danksagung besteht der zentrale liturgische Voll-
zug von Christen.

Paulus und Autoren aus dem paulinischen Traditionskreis ermahnen in ihren Briefen
unermiidlich Christen, Gott stets dankbar zu sein; denn das ist das, was Gott von ihnen
will: ,Dankt fiir alles; denn das ist der Wille Gottes fiir euch in Christus Jesus*; ,Dankt
dem Vater mit Freude!*; ,Seid voller Dankbarkeit!; ,Seid dankbar!“; ,Sagt Gott, dem Va-
ter, jederzeit Dank fiir alles im Namen unseres Herrn Jesus Christus!“**”

Der Christ soll Gott dankbar sein. Er hat allen Grund dazu, verdankt er ihm doch
letztlich alles. Wir haben unser Leben nicht aus uns. Wir verdanken es unseren Eltern.
Im weiteren Sinn verdanken wir es vielen anderen Menschen, die uns in unserem Leben
begleitet und unterstiitzt haben, uns geliebt haben. Aber im Grunde verdanken wir unser
Leben und alles, was dazu gehort, Gott. Von ihm ist uns alles geschenkt und als Gabe
anvertraut. Er gewdhrt uns die Zeit unseres Lebens und den konkreten Raum unseres
Lebens, damit wir vor ihm und mit ihm und in ihm leben. In Dankbarkeit sollen und
diirfen wir unser Leben mit ihm leben.

Der Christ weifd sich in seinem Leben mit seinem Schépfer eng verbunden. In der
Freiheit der Kinder Gottes kann er etwa, wie Paulus das im Rémerbrief ganz konkret
darlegt und begriindet, Fleisch essen oder auf Fleisch verzichten. Er tut es in jedem Fall
zur Ehre des Herrn und dankt Gott dabei:

,Denn keiner von uns lebt sich selber und keiner stirbt sich selber: Leben wir, so leben
wir dem Herrn, sterben wir, so sterben wir dem Herrn. Ob wir leben oder ob wir ster-
ben, wir gehoren dem Herrn 1%

194 Lk17,17.

195 Mk 8,6.

196 Lk 22,19.

197 1Thess 5,18; / Kol 1,12; 2,7; 3,15; / Eph 5,20.
198 ROmM14,7-8.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

Christen kénnen dankbar ihr Leben fiir den und mit dem leben, dem sie es verdanken.
Eng mit ihrer Dankbarkeit hingt ihre Bereitschaft Gott zu loben und zu preisen zusam-
men. Dankbarkeit duflert sich im Lobpreis.

15.2 Der Lobpreis

Durch viele Biicher des Alten Testaments zieht sich die Einladung oder Aufforderung,
Gott zu loben und zu preisen. So ist zum Beispiel im Buch Judit zu lesen: ,Lobt Gott, ja,
lobt ihn! Lobt Gott! [...] Preist ihn und singt sein Lob, rithmt seinen Namen und ruft ihn
an!“"® Besonders der Psalter ist voll des Lobes Gottes. Lob und Preis richten sich dabei
entweder einfach an Gott oder an den Herrn oder, etwas genauer, an den Gott des Alls,
an den Schopfer, an den Gott Israels, an den Herrn und Helfer Israels, an den Herrn und
Konig oder an den Herrn der Geschichte. Gott soll nicht nur wegen seines schépferischen
Wirkens, sondern auch wegen seiner geschichtlichen Wundertaten, wie der Befreiung
Israels, oder wegen seines Wesens gelobt werden: wegen seiner Erhabenheit und Macht,
wegen seiner Hoheit und Huld, wegen seiner Gréf3e und Giite und wegen seiner Treue
und Barmherzigkeit. Wenn immer wieder der Lobpreis seinem Namen gilt, so ist damit
er selbst gemeint, weil der Name fiir ihn selber steht. Daher kann der Psalmist in einem
Atemzug beten:, Jeden Tag will ich dich preisen und deinen Namen loben auf immer und
ewig.“>°°

Nicht nur die Israeliten werden ermahnt, Gott zu loben. Auch all seine Engel und
all seine Auserwahlten, alle Volker, all seine Geschdpfe und all seine Werke mégen dies
tun. Der Psalmist fasst das alles in dem Aufruf zusammen: ,Alle Welt bete dich an und
singe dein Lob, sie lobsinge deinem Namen!“** Denn gut und schon ist es, Gott zu lo-
ben:,Ja, gut ist es, unserem Gott zu singen und zu spielen, ja, schon und geziemend ist
Lobgesang.“*°* Sein Lob sei nicht nur gebetet, sondern gesungen. Instrumente wie die
Harfe und die Zither, die Trompeten und die Zimbeln sollen den Gesang unterstiitzen.
Nicht nur mit den Lippen und dem Mund, mit seiner ganzen Seele, mit allem, was er ist,
soll der Mensch Gott loben und preisen, wie es der Psalmist von sich fordert: , Lobe den
Herrn, meine Seele, und alles in mir seinen heiligen Namen!“**® Nie diirfen und nie wer-
den die Menschen und die tibrigen Geschépfe authéren, Gott zu preisen. In alle Ewigkeit
soll und wird sein Lob erschallen, und dies, ,obwohl er erhaben ist iiber allen Preis und
Ruhm*®*. Auch wenn der Lobpreis des Menschen den Ruhm Gottes nicht wirklich meh-
ren kann, gereicht er dem Menschen zum Wohl und zur Seligkeit: , Selig, [...] die dich
allezeit loben.“*®* Die Kraft des Menschen wird freilich niemals ausreichen, Gott so zu
preisen, wie es ihm entspriche.?®

199 1dt13,14;16,1.
200 Ps145,2.

201 Ps 66,4.

202 Ps147,1.

203 Ps103,1.

204 Neho,5.

205 Ps84,5.

206 Vgl. Sir 43,28-31.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

7


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Das Neue Testament fordert weniger auf, Gott zu preisen. Es beschreibt stattdessen
immer wieder, wie Menschen Gott gelobt und gepriesen haben. Am hiufigsten geschieht
das im Lukasevangelium. Wie die schwangere Maria Elisabet, ihre Verwandte, besucht,
preist sie Gott und jubelt iiber ihn, indem sie ausruft: ,Meine Seele preist die GroRe des
Herrn und mein Geist jubelt itber Gott, meinen Retter.“*°” Nachdem die Hirten das neu-
geborene Jesuskind zusammen mit seinen Eltern Maria und Josef in Bethlehem gesehen
haben, kehren sie zu ihren Feldern zuriick und rithmen und preisen Gott fiir alles, was
sie gesehen und gehort haben.?°® Wie der romische Hauptmann Jesus am Kreuz sterben
sieht und bemerkt, wie der Vorhang im Tempel mitten entzweireift, preist er Gott und
sagt: ,Wirklich, dieser Mensch war ein Gerechter.**

Viele Menschen, die Jesus geheilt hat, preisen nach ihrer Heilung Gott. So preist et-
wa der Gelihmte, dem Jesus die Siinden vergeben hat und den er geheilt hat, Gott, wie
er nach Hause zuriickkehrt.*® Auch die Menschen, die bei den Heilungswundern Jesu
dabeistehen und sie miterleben, geraten in Staunen, preisen Gott und sagen: ,So etwas
haben wir noch nie gesehen.“*"" Auch Jesus selbst preist Gott, seinen Vater, als er erkennt,
dass dieser sein Geheimnis vor den Weisen und Klugen verborgen, den Unmiindigen
aber offenbart hat.””* Die Bestimmung des Menschen ist es, Gott zu loben und zu prei-
sen. Der Epheserbrief gibt das kurz und biindig wieder: ,wir sind zum Lob seiner Herr-

lichkeit bestimmt.“**®

1.5.3 Die Ehrfurcht und das Dienen

Wie die Dankbarkeit zum Lob Gottes fithrt, so bringt das Lob die Ehre Gottes mit sich.
Wer Gott lobt, ehrt ihn. Im Alten wie im Neuen Testament wird dazu aufgerufen, Gott zu
ehren, ihm die Ehre zu geben. Im ersten Buch der Chronik heif3t es:

,Bringt dar dem Herrn, ihr Stimme der Vélker, bringt dar dem Herrn Ehre und Macht!
Bringt dar dem Herrn die Ehre seines Namens, bringt Gaben und tretet vor ihn hin!
Werft euch nieder vor dem Herrn in heiligem Schmuck [..]!“*"*

Nach alttestamentlicher Vorstellung erweist der Mensch Gott die Ehre, indem er sich
vor ihm niederwirft, ihm Brandopfer und Schlachtopfer darbringt, ihm dabei Gesang
darbietet, vor ihm ein Gestindnis ablegt oder den Sabbat hilt. Diese Art und Weise, Gott
zu ehren, liuft Gefahr, in einer bloR3 dufSerlichen Verehrung Gottes zu erstarren.

Die AufRerlichkeit der Pharisier kritisiert Jesus scharf mit den Worten des Propheten
Jesaja:

207 Lk1,46f.
208 Lk2,20.
209 Lk 23,47.
210 Lks,25.

211 Mk2,12.
212 Mt1,25.
213 Eph1,12.
214 1Chr16,28f.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Welt

,Der Prophet Jesaja hatte Recht mit dem, was er iiber euch Heuchler sagte, wie ge-
schrieben steht: Dieses Volk ehrt mich mit den Lippen, sein Herz aber ist weit weg von
mir. Vergeblich verehren sie mich.*'

Was der wahren Verehrung Gottes entgegensteht, ist nicht so sehr ein Mangel an duf3e-
ren Formen, sondern das Fehlen einer bestimmten inneren Haltung. Wer egoistisch nur
die eigene Ehre sucht, bleibt Gott die Ehre schuldig. Im Johannesevangelium sagt Jesus
klar von sich: ,Ich suche nicht meine eigene Ehre.“** Stattdessen sucht er die Ehre des-
sen, der ihn gesandt hat.*”” Eben deshalb ehrt und verherrlicht ihn Gott, der Vater: ,Wenn
ich mich selbst ehre, ist meine Ehre nichts. Mein Vater ist es, der mich ehrt.“*'

Dasselbe gilt von den Jiingern Jesu. Wenn sie nicht auf ihre eigene Ehre bedacht sind,
sondern wie ihr Herr und Meister bereit sind Gott und den Mitmenschen und Mitge-
schopfen zu dienen, werden sie von Gott selbst geehrt. Auch das macht Jesus unmissver-
stindlich klar: ,Wenn einer mir dient, wird der Vater ihn ehren.“**® Der Mensch ehrt Gott
am meisten, indem er ihm dient, und er dient ihm am meisten, indem er den Mitmen-
schen und den Mitgeschdpfen selbstlos dient. Tut er das, wird ihn schlief3lich Gott selbst
ehren und verherrlichen.

Wie Gott den Lobpreis des Menschen nicht benotigt, so bedarf er auch nicht der
menschlichen Verehrung. Nichts und niemand kann seine eigene Ehre und Herrlich-
keit, seine Seligkeit und Vollkommenheit steigern. Denn sie sind bereits vollkommen.
Es gereicht jedoch dem Menschen zum Wohl und zum Heil, zur eigenen Ehre und Herr-
lichkeit, wenn er sich fiir das Reich Gottes auf Erden einsetzt und anderen dient und
gerade so Gott die Ehre gibt.

Aus der rechten Verehrung Gottes erwachst die rechte Ehrfurcht vor Gott, und umge-
kehrt. Die Ehrfurcht geht iiber das Staunen hinaus. Wer Ehrfurcht vor Gott, den Men-
schen und den Mitgeschopfen empfindet, ist sich des Wertes und der Wiirde des ande-
ren bewusst. Gott ist ehrfurchtgebietend, heifit: Thm gebiihrt die hochste Achtung und
Wertschitzung, die grofite Gutwilligkeit und Dienstbereitschaft.

Ignatius von Loyola (1491-1556), der Griinder des Jesuitenordens, lisst die Exerziti-
en mit dem sogenannten , Prinzip und Fundament* beginnen. Er artikuliert darin, was
Grundlage des christlichen Glaubens ist und was als Grundlage fiir die Exerzitien dienen
soll:

,Der Mensch ist geschaffen, um Gott unseren Herrn zu loben, ihm Ehrfurcht zu erwei-
sen und ihm zu dienen und mittels dessen seine Seele zu retten “**°

Das Gott-Dienen und das Gott-Loben oder Gott-Ehren sind nicht zweierlei Titigkeiten des
Menschen, sondern zwei Seiten ein und derselben Titigkeit. Gerade dadurch, dass der
Mensch Gott dient, lobt und ehrt er ihn und erlangt er Heil.

215 Mk 7,6f; vgl. Jes 29,13.
216 Joh 8,50.

217 Joh7,18.

218 Joh 8,54.

219 Joh12,26.

220 EB23.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@

19


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |
Im ,Prinzip und Fundament* heilt es dann weiter:

,und die ibrigen Dinge auf dem Angesicht der Erde sind fiir den Menschen geschaffen
und um ihm bei der Verfolgung des Ziels zu helfen, zu dem er geschaffen ist. Daraus
folgt, dass der Mensch sie so weit gebrauchen soll, als sie ihm fiir sein Ziel helfen, und
sich so weit von ihnen lésen soll, als sie ihn daran hindern.**

Die Dinge in der Welt sollen dem Menschen helfen, sein Ziel zu verfolgen und zu errei-
chen. Auf dem Weg zu Gott sind sie Mittel, die der Mensch in Anspruch nehmen und
nutzen soll, soweit sie hm dabei hilfreich sind, und die er lassen und meiden soll, soweit
sie ihm dabei schaden.

Ein Leitsatz der Jesuiten, der aber ebenso fiir alle anderen Christen gilt, lautet: omnia
ad maiorem Dei gloriam (alles zur grofReren Ehre Gottes). Der Christ soll alles zur grofReren
Ehre Gottes tun. Alles, was er tut, soll er tun, um dem Reich Gottes auf Erden zur wei-
teren Ausbreitung und Verwirklichung zu verhelfen. Er soll sich in erster Linie um die
Sache Gottes und nicht um eigene Interessen kitmmern. Das ist das, was Jesus radikal
von seinen Jiingern fordert: ,Sucht [...] zuerst sein Reich und seine Gerechtigkeit, dann
wird euch alles andere dazugegeben.“**> Dem Christen muss es hauptsichlich um das
Reich Gottes in der Welt gehen, das ein Reich des Friedens und der Gerechtigkeit, der
Freiheit und der Liebe ist.

Das Ziel des geistlichen Lebens besteht darin, Gott, der uns immer schon nahe ist,
selbst nahezukommen. Je niher wir ihm kommen, desto mehr dringt es uns, ihm zu
dienen und ihn zu loben und zu ehren. Um Gott auf dem geistlichen Weg niherzukom-
men, miissen wir geistlich iiben. Exerzitien sind regelmifige geistliche Ubungen. Als
,Ubungsmaterialsteht uns neben dem Buch der Schrift und neben dem Buch der Natur
noch ein weiteres , Buch“ zur Verfiigung: das Buch der eigenen Seele. Da Gott — wie schon
Augustinus richtig erkannt hat — uns innerlicher ist, als wir uns selbst sind, kénnen wir
ihn aufler in der heiligen Schrift und aufler in der Natur besonders in uns selbst finden.
Wir brauchen dazu nur in unsere Seele hinabzusteigen und in unserem Inneren einzu-
kehren. Aber wer oder was ist Gott?

221 Ebd.
222 Mt6,33.

- am 13.02.2026, 20:09:51, -[@


https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

