
1. Die Welt 

Die Krux des Anfangs: Mit welchem Thema soll man anfangen? Man kann weder von der 
Welt sprechen, ohne vom Menschen zu sprechen, der auf einem ihrer Planeten lebt und 
die Erde als seinen Lebensraum nachhaltig gestaltet, noch vom Menschen, ohne von der 
Welt zu sprechen, da menschliches Dasein mit Heidegger gesprochen In-der-Welt-Sein 
ist. Als Christ wiederum kann man weder von der Welt noch vom Menschen sprechen, 
ohne von Gott zu sprechen, der sie beide erschaffen hat und mit ihnen ein Ziel verfolgt. 
Für den Religionsphilosophen und bekannten Vertreter des interreligiösen Dialogs Rai
mon Panikkar (1918–2010) bilden Welt (kosmos), Gott (theos) und Mensch (anthropos) denn 
auch eine untrennbare Einheit. In seiner kosmotheandrischen, mystischen Sicht handelt 
es sich um drei Dimensionen, die sich gegenseitig durchdringen und das eine dreifaltige 
Wesen der Wirklichkeit ausmachen. Die beiden Dimensionen des Kosmischen und des 
Göttlichen begegnen sich im Menschen, und der Mensch findet sich in ihnen wieder. 

Hier soll zuerst die Dimension der Welt als Daseinsraum des Menschen und Schöp
fung Gottes, dann die Dimension Gottes als Grund und Ziel von Welt und Mensch1 und 
schließlich die Dimension des Menschen2 als Ort der Begegnung von Gott und Welt be
handelt werden. Wie in jedem Kapitel erfolgt eine philosophische (Kap. 1.1), eine bibli
sche (Kap. 1.2), eine theologische (Kap. 1.3), eine religionswissenschaftliche (Kap. 1.4) und 
eine spirituelle Annäherung (Kap. 1.5) an das Thema. Was also lässt sich philosophisch 
über die Welt sagen? 

Literatur 

Raimon Panikkar: Der Dreiklang der Wirklichkeit. Die kosmotheandrische Offenbarung, 1994. 

1 Kap. 2. 
2 Bd. 2, Kap. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

1.1 Eine Welt in Entwicklung 

Philosophen haben bekanntlich die Welt verschieden interpretiert. Einige ihrer Deutun
gen werden im Folgenden vorgestellt. Anknüpfend an den „Vorspann“ soll die Idee einer 
sich entwickelnden Welt festgehalten und vertieft werden. In dem Zusammenhang soll 
zunächst kurz daran erinnert werden, wie sehr sich das physikalische Weltbild und da
mit verbunden die Auffassung von der Materie durch die moderne Physik im 20. Jahr
hundert gewandelt hat (Kap. 1.1.1). Sodann wird in die aristotelische Substanzontolo
gie eingeführt, hat sie doch das gesamte abendländische und damit auch das christliche 
Denken stark geprägt (Kap. 1.1.2). Im Zuge dessen wird anschließend versucht, das Ver
hältnis von Materie und Geist zu klären (Kap. 1.1.3). Des Weiteren werden einige Welt
bilder erklärt, die sich mit der modernen evolutiven Weltanschauung nicht vereinbaren 
(Kap. 1.1.4), und solche, die sich mit ihr vereinbaren lassen (Kap. 1.1.5), bevor schließlich 
über den letzten Grund und Sinn der Welt nachgedacht wird (Kap. 1.1.6). 

1.1.1 Der physikalische Materiebegriff 

Die Entstehung und Geschichte des Universums lässt sich mit den begrifflichen Mitteln 
der klassischen Physik, für die vor allem die Newtonsche Mechanik steht, nicht beschreiben 
und begreifen. Es bedurfte dazu der Revolution der Physik zu Beginn des 20. Jahrhun
derts. „Gegen Ende des 19. Jahrhunderts waren viele Physiker der Auffassung, eine Voll
endung der Physik stünde unmittelbar bevor. Tatsächlich erfuhren aber fast alle grund
legenden Begriffe der damals vorherrschenden Physik im 20. Jahrhundert noch einmal 
eine dramatische Umwälzung.“3 Mit der Entdeckung und Untersuchung der Quanten – 
kleinster Einheiten von Materie und kleinster Umsätze von Energie – begann die moder
ne Physik.4 Ein weiterer wichtiger Schritt „war die Entdeckung der Relativitätstheorie 
durch Albert Einstein. […] Die spezielle Relativitätstheorie markiert in besonderer Weise 
den Schritt der modernen Physik in die ,Unanschaulichkeit‘, die mit der Quantentheorie 
dann noch einmal eine Steigerung erfuhr.“5 

Durch die Entwicklung der Quanten- und Atomphysik sowie der Relativitätstheorie 
wandelten sich die Grundbegriffe der klassischen Physik, wie Raum, Zeit, Materie, Objekt, 
Ursache und Wirkung, ganz radikal. Und mit ihnen veränderte sich die gesamte physika
lische Weltanschauung.6 

Die klassische Physik beruhte auf vier metaphysischen Annahmen: 

• Die Welt ist aus einzelnen, voneinander unabhängigen, im Wesentlichen unverän
derlichen und unzerstörbaren Substanzen – oder Dingen – und Elementen aufge
baut. 

• Die verschiedenen Substanzen haben keinen inneren Zusammenhang. Sie wirken 
bloß durch äußere Kräfte aufeinander. 

3 Bauberger 77. 
4 Vgl. Bleck-Neuhaus vii. 
5 Bauberger 77. 
6 Vgl. Marxer/Traber 3. Teil. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 33 

• Die Prozesse zwischen den einzelnen physikalischen Objekten mit ihren wechselsei
tigen Kraftwirkungen gehorchen streng deterministischen Gesetzmäßigkeiten. 

• Subjekt und Objekt, beobachtender Geist und beobachtete Materie sind strikt ge
trennt. 

Diese vier metaphysischen Annahmen der klassischen Physik, die das Bild einer statisch- 
mechanischen Welt vermittelten, haben sich durch die moderne Physik als unhaltbar er
wiesen.7 Nach mechanistischer Auffassung bewegen sich feste Körper in einem leeren 
Raum. Mit der Vorstellung vom leeren Raum haben die moderne Astrophysik und Kos
mologie aufgeräumt. Die Leere oder das Vakuum erweist sich als eine lebende Leere, in der 
ständig virtuelle, nur indirekt nachweisbare Teilchen erzeugt und vernichtet oder umge
wandelt werden. Die Teilchen können von ihrer Umgebung nicht klar getrennt werden. 

Subatomare Teilchen sind keine isolierten Grundbausteine. Sie hängen voneinander ab 
und bilden ein kompliziertes Gewebe von Vorgängen und Beziehungen. Sie existieren nicht 
mit Sicherheit an bestimmten Orten und zu bestimmten Zeiten. So lässt sich beispiels
weise nicht mit Sicherheit feststellen, wo sich ein Elektron zu einer bestimmten Zeit im 
Atom aufhält. Auch Raum und Zeit sind nicht streng voneinander zu trennen. 

Auf der subatomaren Ebene lösen sich die Festkörper der klassischen Physik in wellen
artige Wahrscheinlichkeitsbilder auf, die nicht die Wahrscheinlichkeit von Dingen, sondern 
von Zusammenhängen darstellen. Der Wahrscheinlichkeitscharakter ist dem Naturge
schehen selbst eingeprägt, insofern es jeweils bestimmte Felder von Möglichkeiten er
öffnet, deren Realisierung mit bestimmter Wahrscheinlichkeit, aber nicht mit Sicherheit 
eintritt. Das zukünftige Geschehen ist daher nicht determiniert, das heißt nicht festgelegt, 
sondern in gewisser Weise offen. 

Die physikalische Wirklichkeit lässt sich nur komplementär beschreiben. Gemäß dem 
Welle-Teilchen-Dualismus müssen den Objekten der Quantenphysik gleichermaßen die 
Eigenschaften von klassischen Wellen wie die von klassischen Teilchen zugeschrieben 
werden, obwohl sie sich gegenseitig auszuschließen scheinen. Elementarteilchen, ja 
selbst Atome, können daher sowohl als quasi punktförmige Partikel als auch als breit 
ausgedehnte Wellen auftreten. 

Elementarteilchen sind in gewisser Hinsicht unzerstörbar, in anderer zerstörbar. Sie 
stellen keine unveränderlichen Substanzen dar.8 So etwas wie ein und dieselbe Substanz, 
aus der ein Elektron die ganze Zeit besteht, gibt es nicht. Ein Elektron ist ständig von 
einem Schwarm virtueller Teilchen umgeben. Es ist kein statisches Ding, sondern eher 
eine dynamische Struktur. 

Darüber hinaus sind beobachtete Eigenschaften von Objekten nicht unabhängig vom 
Beobachter. Indem der Beobachter entscheidet, wie er Messungen anstellt, bestimmt er 
mit seiner Anordnung bis zu einem gewissen Grad die Eigenschaft des beobachteten Ob
jekts. Es gibt eine Wechselwirkung zwischen ihm und dem Objekt. Er beobachtet nicht 
einfach das Geschehen, sondern nimmt an ihm teil. 

Die moderne Physik hat die ontologischen (seinsmäßigen) Unterscheidungen der 
klassischen Physik zwischen Materie im Sinn von Masse und der im Sinn von Energie 

7 Vgl. Bleck-Neuhaus 677–694. 
8 Vgl. ebd. 633–675. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

sowie zwischen Raum(-Zeit) und Materie aufgehoben. Masse und Energie sind äquivalent 
und ineinander umwandelbar. Materie mit Ruhemasse kann „zerstrahlen“ und Strahlung 
kann umgekehrt „materialisieren“. Und die geometrische Struktur des Raumes erscheint 
als eine Eigenschaft der Materie. Raum und Materie sind Aspekte einer einheitlichen Wirk
lichkeit. 

Im Gegensatz zur klassischen betrachtet die moderne Physik das Universum nicht 
mehr als eine Ansammlung physikalischer Objekte. Für Quantenphysiker bildet die ma
terielle Realität ein Ganzes, das überhaupt nicht aus Teilen aufgebaut ist. Quarks, Elek
tronen, Atome oder Moleküle halten sie für Konstruktionen, nicht für Bausteine der Ma
terie, für Er-fundenes, nicht für Ge-fundenes. Sie erkennen im Universum ein kompli
ziertes dynamisches Gewebe von Zusammenhängen, das seinem Wesen nach immer den 
Beobachter einschließt. Der modernen Physik ist es gelungen, die grundsätzliche Ein
heit des Universums und damit aller materiellen Wirklichkeit ausfindig zu machen. Aber 
auch sie wird, so wie es der klassischen ergangen ist, in ihren älteren Theorien bereits 
durch neuere Theorien überholt. Was elementare Objekte angeht, orientiert sich die der
zeitige Physik vor allem am Konzept der Feldquanten und deren Wechselwirkung. 

Auch fragt sich, ob alle materielle Wirklichkeit nur nach den Prinzipien der untersten 
Ebene, der Mikrophysik verstanden werden kann und muss. Keine der quantenmecha
nischen Eigentümlichkeiten lässt sich mehr nachweisen, sobald Elementarteilchen in 
riesigen Zahlen zusammentreten und über ungeheure Ansammlungen von Atomen und 
Molekülen Makrokörper bilden. Viele alltägliche Phänomene lassen sich mit den Geset
zen der klassischen Mechanik nach wie vor beschreiben. Der Materie als Masse ist Träg
heit (Beharrungsvermögen) und Schwere (Fähigkeit zur wechselseitigen Anziehung) zu 
eigen. In bestimmten Kontexten ist es auch physikalisch sinnvoll, von der Existenz von 
Objekten, die freilich immer in Zusammenhänge eingebettet sind, zu sprechen. Zumin
dest im mittleren physikalischen Bereich der festen Körper hat deshalb auch die klassi
sche Substanz- oder Dingontologie, die auf Aristoteles zurückgeht, durchaus noch eine 
gewisse Berechtigung. Aber was es mit der Substanz auf sich hat, muss richtig verstan
den werden. 

Literatur 

Fridolin Marxer/Andreas Traber: Gottes Spuren im Universum. Schöpfungsmystik und moder
ne Physik, 1990. 

Stefan Bauberger: Was ist die Welt? Zur philosophischen Interpretation der Physik, 2., durch
gesehene Auflage 2005. 

Jörn Bleck-Neuhaus: Elementare Teilchen. Von den Atomen über das Standard-Modell bis zum 
Higgs-Boson, 2. Auflage 2013. 

1.1.2 Die Substanzontologie des Aristoteles 

Lange Zeit hat in der abendländischen Geistesgeschichte Aristoteles (384–322 v. Chr.) 
mit seiner Ontologie (Lehre vom Seienden als Seienden) und mit seiner Metaphysik (Leh

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 35 

re vom Grund des Seienden) die philosophische Weltanschauung geprägt. Ihr zufolge be
steht die Welt aus Dingen, Substanzen oder Wesen als ihren Grundelementen. Weil diese 
Lehre die christliche Theologie, etwa die Auffassung von Gott und vom Menschen, stark 
beeinflusst hat, sei sie hier ausführlicher anhand zweier Begriffspaare, Substanz und Ak
zidentien (Kap. 1.1.2.1) und Form und Materie (Kap. 1.1.2.2), dargelegt und schließlich im 
Blick auf christliche Philosophie kurz zusammengefasst (Kap. 1.1.2.3). 

1.1.2.1 Substanz und Akzidentien 
Aristoteles unterscheidet in seiner Metaphysik drei Arten von Wesen: 

• sinnlich wahrnehmbare veränderliche Wesen, die vergänglich sind 
• sinnlich wahrnehmbare veränderliche Wesen, die unvergänglich, sprich ewig sind 
• unsichtbare, schlechthin unveränderliche Wesen, die ewig sind.9 

Zu den vergänglichen veränderlichen Wesen zählen für ihn hauptsächlich Dinge auf der Er
de wie Pflanzen und Tiere, Steine und Kunstwerke. Mit den unvergänglichen veränderlichen 
Wesen meint er die Fixsterne, die er für in sich unveränderlich und ewig hält. Sie stellen 
ein Mittleres dar, insofern sie einerseits stets vom göttlichen unbewegten Beweger kreis
förmig am Himmel bewegt werden, sich also hinsichtlich des Ortes verändern, anderer
seits aber selbst die vergänglichen Wesen auf der Erde bewegen. Wie die vergänglichen 
Wesen sind sie Gegenstand der Naturwissenschaft, die es mit allem Veränderlichen zu 
tun hat. 

Unter die ewigen unveränderlichen Wesen fallen Dinge wie Zahlen und geometrische 
Figuren, die Gegenstand der Mathematik sind. Das unvergleichlich wichtigste unverän
derliche und ewige Wesen ist die göttliche Substanz beziehungsweise Gott, der alles andere 
bewegt, ohne selbst von einem anderen bewegt oder verändert zu werden, und deshalb 
von Aristoteles der unbewegte Beweger genannt wird. Er bewegt wie etwas, das geliebt wird, 
das heißt durch sein anziehendes Wesen. Als Erstes Wesen und vollkommenstes Seien
des stellt er das schönste und beste Wesen dar. Und da das Denken auf das geht, was an 
sich das Beste ist, denkt er sich selbst, beziehungsweise denkt sich seine Vernunft selbst, 
wodurch Vernunft (oder Geist) und Gedachtes dasselbe sind. Als sich selbst denkendes Den
ken erfreut er sich seines geistigen Lebens, wie er auch Freude an seiner reinen Wirklich
keit hat, in der keine unverwirklichten Möglichkeiten schlummern. Mit all diesen Zügen 
ist er Gegenstand der philosophischen Theologie. 

In seiner Lehre von den veränderlichen Wesen geht Aristoteles davon aus, dass sich 
konkrete Einzeldinge als Einheiten darbieten, die sich von ihrer Umgebung abheben, wie 
etwa ein Tisch oder eine Rose. Einzeldinge erscheinen als etwas letztes In-sich-Stehendes, 
Selbststand Habendes. Mit Substanz oder Wesen im weitesten Sinn meint Aristoteles das 
konkrete Einzelding in seiner Ganzheit. 

Innerhalb eines Einzeldings oder an einem solchen unterscheidet er dann aber noch 
einmal zwischen der Substanz (im engeren Sinn) und den Akzidentien. In seiner Lehre 
von den zehn Kategorien, worunter er Aussageweisen oder Seinsweisen versteht, stellt er 
der Substanz als erster Kategorie neun Akzidentien als weitere Kategorien gegenüber. 

9 Aristoteles: Metaphysik XII, 1069a. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

So kommen der Substanz etwa eines Menschen oder eines Pferdes noch als Akzidentien 
die Quantität, Qualität, Relation, das Wo, Wann, die Lage, das Haben, Wirken und Leiden zu. 
Man kann feststellen, wie groß ein Pferd ist, welche Farbe es hat, wo es sich befindet, und 
so weiter. 

Die Substanz ist das, was einem Einzelding zugrunde liegt und letzter, bleibender Trä
ger all seiner weiteren, wechselnden Bestimmungen, der Akzidentien, ist.10 Sie existiert 
selbständig in sich, während die Akzidentien nur an Substanzen vorkommen und auf sie 
angewiesen sind. Aufgrund seiner Substanz bewahrt ein Einzelding seine wesentliche 
Identität, auch wenn es sich verändert. Die Substanz ist das Identische in den Verände
rungen. Von daher sieht Aristoteles in der Substanz auch das Wesentliche eines Einzel
dings: das, was etwas zu dem macht, was es ist. Substanz zeichnet sich durch Selbständig
keit, Selbstidentität und Wesentlichkeit aus. Dabei nennt Aristoteles das konkrete Einzelding 
Substanz im ersten Sinn, das allgemeine Wesen, das von einem Einzelding aussagbar ist, 
hingegen die Substanz im zweiten Sinn. Bei Menschen wäre beispielsweise Sokrates erste 
Substanz und das allgemeine Wesen oder die Art des Menschen zweite Substanz. 

Das von Aristoteles herausgearbeitete und von der späteren Substanzmetaphysik 
übernommene Substanz-Akzidenz-Schema bedarf aus heutiger Sicht allerdings der 
Ergänzung. Es lässt sich bei Dingen nicht von vornherein und völlig unabhängig vom 
Zusammenhang klar zwischen den Akzidentien als unwesentlichen Eigenschaften und 
den Wesenseigenschaften als wesentlichen Eigenschaften unterscheiden. Die Lage 
eines Dinges oder die Relation eines Dinges zu anderen Dingen kann je nach Situation 
unwesentlich oder wesentlich sein. Bei der Bestimmung der substanziellen und der 
akzidentellen Eigenschaften der Dinge ist der größere Zusammenhang zu berücksichtigen 
– wie im mikrophysikalischen Bereich auch. 

Dinge sind zwar echte, starke Einheiten in sich, aber keine isolierten Größen. Ihre 
Funktion, ihr Sinn und ihre Bedeutung, die mit zu ihrem metaphysischen Wesen ge
hören, hängen auch von anderen Dingen ab und sind gemeinsam mit ihnen zu größeren 
Einheiten verbunden. In einem Biotop beispielsweise wirken verschiedene Einzeldinge 
zu einem größeren Ganzen zusammen. Auch im Makrobereich bildet der Kosmos als 
Ganzes eine geordnete, sinnvolle Einheit. 

Darüber hinaus ist die Substanz eines Dinges nicht etwas, das unter den sich wan
delnden und ablösenden Akzidentien völlig unverändert bleibt. Vielmehr betrifft jede 
Veränderung eines Dinges, auch die akzidentelle, die Substanz selbst. Bei den akziden
tellen Veränderungen verändert sich die Substanz jedoch nicht so tiefgreifend, dass sie 
ihre wesentliche Identität mit sich selbst verlieren würde. Veränderungen von Dingen 
sind metaphysisch unterschiedlich tiefgreifend. 

Die mit der Substantialität einhergehende Eigenständigkeit und Einheit der Dinge 
geht über das materielle Abgetrenntsein von anderen Dingen in jedem Fall hinaus, 
kommt jedoch den Dingen in unterschiedlichem Maße zu. Substanzsein ist eine ana
loge Bestimmung, die je nach Seinsmächtigkeit oder Seinstiefe größer oder geringer sein 
kann. Lebewesen, wie Pflanzen und Tiere, haben dementsprechend einen größeren 
Selbststand als leblose Gegenstände. Der Mensch wiederum besitzt eine größere Eigen
ständigkeit und stellt eine größere Einheit in sich dar als andere Lebewesen. 

10 Ebd. VII, 1029a. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 37 

1.1.2.2 Form und Materie 
In der Metaphysik hebt Aristoteles bei den veränderlichen und vergänglichen Wesen mit 
einem physischen Begriff der Materie an. Jedes Einzelding setzt sich, insofern es ein fes
ter Körper ist, aus hyle und morphe zusammen: aus Materie im Sinn von Stoff oder Mate
rial und aus Form im Sinn von Gestalt (daher der Name Hylemorphismus für die aristote
lische Metaphysik). Beispielsweise lässt sich an einer konkreten Statue die Materie des 
Marmors und die Form des Apolls unterscheiden. 

Aristoteles lässt es aber bei diesem physischen Begriff von Materie nicht bewenden, 
die als Stoff eines festen Körpers immer schon gestaltet und geformt ist und die er Zweite 
Materie (lat. materia secunda) nennt. Er entwickelt vielmehr den Materiebegriff metaphy
sisch weiter zum Begriff der Ersten Materie (lat. materia prima). Dabei geht er von der ein
fachen Beobachtung aus, dass ein und derselbe Stoff ganz verschiedene Formen anneh
men kann. Antike Künstler haben aus Marmor beispielsweise eine Apollo von Belvedere 
und eine Venus vom Esquilin Statue gefertigt. 

Die Erste Materie ist kein Ding und auch kein Stoff, sondern das abstrakte metaphy
sische Prinzip des Bestimmbaren und der Möglichkeit. Materie kann durch zahllose ver
schiedene Formen bestimmt werden und ist die Möglichkeitsbedingung dafür, dass ein 
und dieselbe Form vielfach in Erscheinung treten kann. Auch begreift Aristoteles die Ers
te Materie als die leere Stelle im Raum, an der sich alle möglichen Dinge befinden können, 
wobei er sich den Raum als solchen ganz offensichtlich absolut – das heißt völlig unab
hängig von allen materiellen Objekten – vorstellt. Aufgrund der Materie ist etwas der 
Möglichkeit oder dem Vermögen nach das, was es ist. Materie im metaphysischen Sinn 
ist also das, wodurch ein konkretes körperliches Ding allererst möglich ist. 

Mit dem Begriff der Materie bildet Aristoteles auch den Begriff der Form weiter zu 
einem abstrakten Seinsprinzip: dem Prinzip des Bestimmenden und der Wirklichkeit. Die 
Form bestimmt, was etwas ist, ob es sich beispielsweise bei einem Stück Holz um eine 
Statue oder ein Boot handelt. Aufgrund der Form wird oder ist etwas der Wirklichkeit 
nach das, was es ist. Form im metaphysischen Sinn ist dann das, wodurch etwas ver
wirklicht wird oder wirklich das ist, was es ist. 

Für Aristoteles ist die Form eines materiellen Einzeldings wesentlicher als die Materie, 
aus der es besteht. So ist an der Apollo Statue die Gestalt des Apollo wichtiger als der 
Marmor. Das heißt nicht, dass die Materie ganz unwesentlich wäre. Aber die Form, nicht 
die Materie, macht das eigentliche Wesen eines Dinges aus. 

Indem bei Aristoteles der Begriff der Form abstrakter wird, wird er zugleich inner
licher. Neben die äußere Form als Gestalt eines festen Körpers tritt nun bei Lebewesen 
noch eine innere Form: das Prinzip, aufgrund dessen die Lebewesen leben. Dieses innere 
Lebensprinzip ist für Aristoteles die Seele, bezüglich derer er verschiedene Vermögen unter
scheidet. Pflanzen besitzen ein vegetatives Seelenvermögen, das für die Fortpflanzung, 
das Wachstum und den Stoffwechsel verantwortlich ist. Alle Tiere verfügen darüber 
hinaus über ein sensitives Vermögen, die Fähigkeit zur Sinneswahrnehmung. Allein der 
Mensch besitzt überdies als intellektuelles Vermögen die Fähigkeit zur Vernunft. Die 
Menschenseele zeichnet sich daher vor den anderen Seelen durch Vernunft oder Geist 
aus.11 So gelangt Aristoteles ausgehend von der Materie als Stoff in seinem Hylemor

11 Bd. 2, Kap. 1.1.2.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

phismus zum Geist in der menschlichen Seele und somit zum Geist des Menschen. Ihm 
zufolge macht das Geistige das eigentliche Wesen des Menschen aus und ist der Geist 
das Substanzielle am Menschen. 

1.1.2.3 Zusammenfassung 
Aristoteles unterscheidet folglich, so lässt sich seine Metaphysik im Blick auf christliche 
Philosophie kurz zusammenfassen, vor allem zwischen vergänglichen, veränderlichen Din
gen in der Welt auf der einen Seite und dem ewigen, unveränderlichen, sich selbst denkenden 
Gott, der als unbewegter Beweger alles in der Welt bewegt und verändert, auf der anderen 
Seite. Die Einzeldinge in der Welt setzen sich seiner Kategorienlehre zufolge aus einer 
unveränderlichen Substanz als Träger weiterer Bestimmungen und diesen weiteren ver
änderlichen Bestimmungen, den Akzidentien (Quantität, Qualität, Relation, Lage etc.), 
zusammen. Überdies setzen sie sich seiner Lehre des Hylemorphismus zufolge aus Mate
rie im Sinn von Stoff und Form im Sinn von Gestalt zusammen. Bei Lebewesen geht die 
Form über die körperliche Gestalt hinaus. Es gibt bei ihnen neben der äußeren Form eine 
innere, und das ist ihre Seele. Dementsprechend ist der Mensch ein Wesen, das aus Leib 
beziehungsweise Körper (als Materie) und Seele (als innerer Form) zusammengesetzt ist. 
Diese hylemorphistische Auffassung hat vor allem durch die Rezeption des Thomas von 
Aquin im 13. Jahrhundert auch das christliche Menschenbild stark geprägt. Problema
tisch an dieser Sicht ist dabei nicht, dass die Seele dem Körper vorgeordnet ist, sondern 
dass nur sie als bestimmendes Formprinzip eine prägende Wirkung auf den Körper aus
üben kann, nicht aber der Körper als Prinzip des Bestimmbaren auf die Seele. Aus heuti
ger Erfahrung und Kenntnis des psychosomatischen Zusammenhangs zwischen Seele und 
Leib wissen wir jedoch, wie sehr auch das Physische das Psychische beeinflusst. Beim 
klassischen aristotelisch-thomistischen Menschbild ist vom Ansatz her eine echte Wech
selwirkung zwischen Körper und Seele nicht im Blick, was faktisch auch in dieser Tra
dition (und nicht nur in der platonischen) eine Vernachlässigung oder Abwertung des 
Körperlichen begünstigt. 

Auch das aristotelisch-thomistische Verständnis von Gott als einfacher Substanz, die 
sich weder aus Möglichkeit und Wirklichkeit noch aus Träger und Bestimmungen und 
auch nicht aus Form und Materie zusammensetzt, erweist sich in einer Gotteslehre inso
fern als problematisch, als sie jede Veränderung in Gott ausschließt. Kann man von solch 
einem Gott sagen, dass er Mensch wird oder mit den Menschen leidet? Wie später deut
lich wird, kann sich Gott selbst durch die Menschwerdung in Jesus Christus verändern, 
ohne dadurch vollkommener oder unvollkommener zu werden.12 

In der Neuzeit wurde Gott nicht mehr oder kaum mehr als Substanz, sondern als Sub
jekt begriffen, das sich durch Selbstbewusstsein und freie Selbstbestimmung auszeich
net. Vor allem Hegel suchte in Bezug auf Gott den Begriff der Substanz, wie ihn noch Spi
noza vertreten hat, durch den des Subjekts aufzuheben.13 Dieser Schritt war wiederum 
von Bedeutung für die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes.14 In ihr wird die Dingontolo
gie, für die die Substanz die Grundkategorie des Seienden ist, ergänzt, wenn nicht so

12 Kap. 2.1.4; Bd. 2, Kap. 2.1. 
13 Kap. 2.1.5. 
14 Bd. 2, Kap. 3.1 u. 3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 39 

gar ersetzt durch eine relationale Ontologie, für die die Grundkategorie die der Relation 
(d. h. der Beziehung) ist. Auch in der Prozessontologie, wie sie insbesondere von Whit
ehead im 20. Jahrhundert vertreten wurde15, wird die Substanzontologie abgelehnt. An 
die Stelle der Substanz treten Prozesse oder Ereignisse sowie Relationen zwischen den 
Ereignissen und Gattungen der Ereignisketten als Hauptkategorien der Wirklichkeit. 

Die aristotelische Substanzontologie ist somit keineswegs unumstritten in der Phi
losophie. Sie dürfte trotzdem von bleibender Bedeutung sein, wenn das Substanzsein 
nicht von außen als eine wie auch immer geartete Verbindung von Teilen erklärt, sondern 
von innen, vom Subjektsein her verstanden wird. Lebewesen verdanken ihre Einheit dem 
Leben, das ihnen innewohnt, Menschen ihre Einheit dem geistigen Selbstvollzug, der sie 
von den übrigen Lebewesen unterscheidet. Er macht sie, insofern sie selbstbewusst und 
selbstbestimmt sind, zu menschlichen Subjekten, und insofern sie auf andere Subjekte 
bezogen sind, zu menschlichen Personen. Doch gibt es überhaupt so etwas wie Geist? 
Gibt es in oder außer, neben oder über der materiellen Wirklichkeit noch eine geistige 
Wirklichkeit? 

Literatur 

Aristoteles: Metaphysik. Schriften zur Ersten Philosophie, 2005. 

1.1.3 Materie und Geist 

Als unsichtbare Wirklichkeit lässt sich das Geistige naturgemäß nicht empirisch, das 
heißt nicht durch eine Erkenntnis, die auf Sinneserfahrung beruht, nachweisen. Man 
kann Menschen, die das Geistige missverstehen oder als solches leugnen sollten, nur 
darauf hinweisen, indem man sie auf bestimmte geistige Erfahrungen, die sie selbst 
schon gemacht haben und ständig machen, aufmerksam macht. Zu diesen geistigen 
Erfahrungen gehört beispielsweise das Staunen. 

Berühmt ist das Bekenntnis von Immanuel Kant (1724–1804) im „Beschluss“ seiner 
Kritik der praktischen Vernunft: 

„Zwei Dinge erfüllen das Gemüt mit immer neuer und zunehmender Bewunderung 
und Ehrfurcht, je öfter und anhaltender sich das Nachdenken damit beschäftigt: der 
bestirnte Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir.“ 

Je mehr Kant über das Universum nachdachte, desto mehr bewunderte er es. Religiös 
Nichtglaubende wie religiös Glaubende können über das Weltall staunen, von ihm fas
ziniert sein, es wunderbar finden. Auch die Philosophie beginnt mit dem Staunen, wie 
schon Platon und Aristoteles festgestellt haben. Über etwas Staunen und etwas Bewun
dern sind jedoch keine Vorgänge, die sich rein naturwissenschaftlich erklären lassen. Sie 

15 Kap. 1.1.4.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

scheinen als solche nicht materieller, sondern geistiger Natur zu sein und zum Menschen 
als einem geistigen Subjekt zu gehören. 

Dies mag als kurzer Hinweis auf die erste von drei Thesen zum menschlichen Geist 
genügen, die in den folgenden drei Unterkapiteln unterbreitet werden: 

• Es gibt eine geistige Wirklichkeit (Kap. 1.1.3.1) 
• Geist ist etwas wesentlich anderes als Materie (Kap. 1.1.3.2) 
• Geist hat sich aus Materie entwickelt (Kap. 1.1.3.3). 

1.1.3.1 Die Wirklichkeit des Geistes 
„Geist“ ist ein Grundwort der Philosophie, da es das bezeichnet, was überhaupt erst das 
philosophische Fragen und Denken ermöglicht. Nur ein geistiges Wesen kann fragen, 
zweifeln und denken, etwas behaupten oder bestreiten, unterscheiden zwischen Wirk
lichkeit, Möglichkeit und Notwendigkeit, zwischen wahr und falsch, zwischen Gut und 
Böse und so weiter. 

Wie bereits Aurelius Augustinus (354–430) in seinem Hauptwerk De Trinitate ausge
führt hat, kann niemand an der Existenz seines eigenen Geistes zweifeln: „Wer möch
te jedoch zweifeln, dass er lebe, sich erinnere, einsehe, wolle, denke, wisse und urteile? 
Auch wenn man nämlich zweifelt, lebt man.“16 Und zwar lebt man als geistiges Wesen, 
weil das Zweifeln selbst ein geistiger Vollzug ist. Ähnlich argumentierte Augustinus im 
Gottesstaat: „[Auch] wenn ich mich nämlich irre, bin ich“17 – und zwar als geistiges Wesen. 
Selbst wenn ich mich bezüglich meines eigenen Wesens irren würde, indem ich mich für 
ein geistiges Wesen halte, obwohl ich nur ein materielles Wesen bin, bin ich ein geisti
ges Wesen, weil sich nur ein geistiges Wesen irren kann. René Descartes (1596–1650) hat 
das Argument dann in seinen Meditationen leicht abgewandelt.18 Das Ich, das da unter 
Umständen alles bezweifelt, kann nur ich sein, sofern ich denke, sofern ich also Geist, 
Verstand oder Vernunft bin. 

Wer behauptet, es gebe nur materielle Wirklichkeit, widerspricht sich selbst, weil das 
Behaupten als solches, auch wenn es durch neurophysiologische Prozesse im Gehirn be
dingt ist, ein geistiger – und kein materieller – Vorgang ist. Wer bestreitet, dass es Geist 
gibt, widerspricht sich im Vollzug selber, insofern er damit eine geistige Tätigkeit voll
zieht. 

Die geistige Wirklichkeit lässt sich im Unterschied zur materiellen Wirklichkeit nicht 
durch Beobachtung von außen nachweisen, sondern nur aufweisen durch die Auffor
derung zur Selbstvergewisserung. Um das Geistige zu erkennen, legen Augustinus und 
Descartes nahe, in sich zu gehen und im eigenen Inneren einzukehren. In uns selbst er
fassen wir unsere eigene geistige Selbstidentität und damit unser eigenes Substanzsein. 
Nur von unserem geistigen Ich her wissen wir ursprünglich und im Grunde, was es heißt, 
Substanz zu sein. Und wir erkennen, dass es in der Welt wirklich Substanzen gibt, indem 
wir durch Analogie von unserer Substantialität auf die Substanzialität der anderen Le
bewesen und schließlich auch der anorganischen Wesen schließen. 

16 Augustinus: De Trinitate X,10,14. 
17 Augustinus: Gottesstaat 11,26. 
18 Descartes: Meditationen 2,6. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 41 

Wer sich wahrhaft seinem Inneren zuwendet und über sich als Ganzes nachdenkt, 
kann mit Sicherheit in sich selbst den eigenen Geist entdecken. Dass es Geist gibt, ist 
von daher eine unbezweifelbare Tatsache. 

Literatur 

Aurelius Augustinus: De trinitate. Lateinisch-Deutsch, 2001. 
Augustinus von Hippo: Zweiundzwanzig Bücher über den Gottesstaat, Band 1: De Civitate Dei 

(Die Schriften der Kirchenväter, Band 19), 2021. 
Augustinus von Hippo: Zweiundzwanzig Bücher über den Gottesstaat, Band 2: De Civitate Dei 

(Die Schriften der Kirchenväter, Band 20), 2021. 
René Descartes: Meditationes de Prima Philosophia. Meditationen über die Erste Philo

sophie. Lateinisch/Deutsch, 2020. 
Joachim Ritter/Karlfried Gründer/Gottfried Gabriel (Hg.): Historisches Wörterbuch der Phi

losophie [= HWPh], 1971–2007 (Art. Form, Geist, Materie, Substanz). 

1.1.3.2 Das Wesen des Geistes 
Materie ist auch nach Auffassung der modernen Physik grundsätzlich durch Räumlich
keit und Teilbarkeit gekennzeichnet. Materielle Wirklichkeit nimmt Raum ein und lässt 
sich, jedenfalls bis zu einem gewissen Grad, in Teile und Teilchen zerlegen, die miteinan
der wechselwirken. Der menschliche Geist hingegen ist nichträumlich. Und er ist unteil
bar, auch wenn er keine einfache, sondern eine in sich differenzierte Einheit darstellt. 
Geistige Wirklichkeit ist immateriell. 

Im Großen und Ganzen hat man in der abendländischen Geistesmetaphysik dem 
menschlichen Geist zwei Grundvollzüge zugeschrieben: das Erkennen und das Streben. Da
bei ist mit Erkennen jede Art von denkerischem Erkennen gemeint, das über die rein 
sinnliche Wahrnehmung hinausgeht. 

Für das Denken stehen dem Menschen zwei geistige Vermögen zur Verfügung: der 
Verstand und die Vernunft. Während der Verstand, im Sinne Kants, versucht, die Vielfalt 
des ihm sinnlich gegebenen Materials intelligibel zu ordnen und auf Begriffe zu brin
gen, versucht die Vernunft die Vielfalt der Begriffe zu einer Einheit der Ideen zu bündeln 
und auf die Gesamtheit des ihr begrifflich Vorgestellten zu reflektieren. Mit dem Ver
stand denkt der Mensch diskursiv, das heißt vor allem in Begriffen, Urteilen und Schluss
folgerungen, aber auch in Zahlen und anderen Zeichen, um so in der Erkenntnis nach 
und nach voranzuschreiten. Diesem Denken verdanken sich weitgehend die Mathema
tik, die Wissenschaft und die Technik. Das ganze zweckrationale Denken, das seit der 
Neuzeit vorherrscht und bei dem gefragt wird, mit welchen Mitteln sich ein bestimm
ter Zweck am besten erreichen lässt, fällt darunter. Mit der Vernunft dagegen denkt der 
Mensch eher intuitiv und – in Analogie zum sinnlichen Sehen – in einer Art geistigen 
Anschauung. Mit ihr erfasst er die großen Zusammenhänge alles Wirklichen. Während 
er mit seinem Verstand auf die Erkenntnis des Einzelnen und des Endlichen ausgerichtet 
ist, zielt er mit seiner Vernunft, die sein höheres Denkvermögen ist, etwa in der Philoso
phie, aber auch in der Theologie auf die Erkenntnis des Ganzen und des Unendlichen ab. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Wird Denken richtig aufgefasst, nämlich als höchste Form des Erkennens des Wirkli
chen, steht es nicht – wie etwa Friedrich Nietzsche (1844–1900) oder auch der späte Max 
Scheler (1874–1928) geargwöhnt haben – im Gegensatz zum vitalen Leben, sondern ver
tieft und verinnerlicht das Leben und bedeutet selbst Leben: höheres, höchst lebendiges, 
eben geistiges Leben. 

Im Streben besteht der zweite geistige Grundvollzug des Menschen. Zu ihm gehört 
auch das freie Wollen und Handeln. Innerhalb des Strebevermögens gilt dementspre
chend die Freiheit als das höchste Vermögen. Während, was den Menschen selbst an
belangt, die Tätigkeitsweise des Erkennens im Selbstbewusstsein gipfelt, gipfelt die des 
Strebens in der Selbstbestimmung. 

Ferner hat man in der metaphysisch-philosophischen Tradition dem menschlichen 
Geist zwei Bewegungsweisen zuerkannt. Obwohl der Mensch ein endliches Lebewesen ist, 
vermag er mit seinem Geist die Grenzen, die ihm mit seiner Sinnlichkeit und Leibhaftig
keit gegeben sind, zu übersteigen und auf die ganze Welt, mehr noch, auf die Gesamtheit 
der Wirklichkeit auszugreifen. Diese Bewegung des Geistes hat Edith Stein (1891–1942) 
in ihrem philosophischen Hauptwerk Endliches und ewiges Sein (1937) mit Blick auf den 
ganzen Menschen so wiedergegeben: 

„Das menschliche Sein ist leiblich-seelisch-geistiges Sein. Sofern der Mensch seinem 
Wesen nach Geist ist, geht er mit seinem ,geistigen Leben‘ aus sich selbst heraus und 
in eine sich ihm erschließende Welt ein, ohne dabei sich selbst zu verlassen. […] Die 
Menschenseele als Geist erhebt sich in ihrem geistigen Leben über sich selbst.“19 

Auf der einen Seite ist der Mensch von seinem geistigen Wesen her auf alles, was über
haupt ist, erkennend und strebend bezogen und findet nur darin seine eigentliche Erfül
lung. Auf der anderen Seite ist er aber infolge seiner Geistigkeit auch auf sich selbst be
zogen und sucht sein eigenes Inneres ganz zu durchdringen, ganz bei sich und in sich zu 
sein. Im Hinausgehen aus sich selbst und im Zurückkehren zu sich selbst, im Sich-Übersteigen 
nach Außen und im Bei-sich-Sein nach Innen bestehen die beiden Bewegungsrichtungen 
des Menschen als Geist. 

Die beiden Grundbewegungen sind dabei jedoch nicht gegenläufig. Sie bedingen 
und bestärken einander. Je mehr der Mensch bei sich ist, desto mehr kann er aus sich 
hinaus- und auf die Wirklichkeit in ihrer Gesamtheit zugehen – und umgekehrt. Wie 
im körperlichen Bereich, so muss oder besser darf sich der Mensch auch im geistigen 
Bereich entwickeln. Das Ziel seiner geistigen Entwicklung liegt darin, ganz bei und 
in sich selbst zu sein und zugleich ganz aus sich selbst zur gesamten Wirklichkeit 
hinausgegangen zu sein. 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770–1831) hat eine Art Parallele zwischen der geisti
gen Entwicklung des einzelnen Menschen und der geistigen Entwicklung der gesamten 
Menschheit gesehen. Er denkt den Geist nicht mehr nur individuell, sondern als eine 
weltgeschichtlich wirksame Größe. Gemäß seiner Phänomenologie des Geistes oder seiner 
Enzyklopädie entwickelt sich der Mensch, indem er sich selbst in drei Stufen betätigt und 

19 Edith Stein: Endliches und ewiges Sein VII, §3,1, 310. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 43 

verwirklicht: als subjektiver Geist, als objektiver Geist und als absoluter Geist. Der subjek
tive Geist des oder der Menschen lernt zunächst einmal natürliche und kulturelle Gege
benheiten kennen, entwickelt ein erstes Bewusstsein von den ihn umgebenden Dingen 
sowie von sich selbst und seinesgleichen und weiß sich bereits als Freiheit. Der objektive 
Geist erfasst sich selbst in seiner Verantwortung in der Welt und für die Welt, gibt sich 
selbst Recht und Moral und bildet sich zur Sittlichkeit in den Bereichen der Familie, der 
bürgerlichen Gesellschaft und vor allem des Staates weiter. Der absolute Geist vollendet 
sich schließlich in Kunst, Religion und Philosophie.20 All die genannten Einrichtungen 
sind demnach Manifestationen des sich selbst entfaltenden menschlichen Geistes. He
gel ist sich dabei der Schwierigkeiten sowohl bei persönlichen als auch bei gesellschaftli
chen geistigen Errungenschaften bewusst und charakterisiert die geistige Entwicklung 
des Menschen als einen harten, unendlichen Kampf gegen sich selbst. 

Nicht jedes Bewusstsein ist schon Geist. Auch Tiere können sich selbst bewegen so
wie sinnlich wahrnehmen und empfinden und haben somit Bewusstsein. Wir sprechen 
ihnen aber kein geistiges Bewusstsein, keine Vernunft und keinen freien Willen zu. Das 
Leben von Lebewesen wie den Pflanzen und Tieren stellt ein Mittleres zwischen anorga
nischer Materie und menschlichem Geist dar. Es ist zwar als solches noch nicht geistig, 
besitzt aber als Vorform des Geistes eine selbstgeprägte Einheit und Ganzheit. Es weist 
Entwicklung auf und vollzieht sich in sinnlichem Erkennen und Streben. 

Literatur 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes, 2019. 
G.W.F. Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830) (Philo

sophische Bibliothek, Bd. 33), 1991. 
Edith Stein: Endliches und ewiges Sein. Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des Seins (Edith Stein 

Gesamtausgabe 11/12), 3., durchgesehene Auflage 2016. 
Walter Brugger/Harald Schöndorf (Hg.): Philosophisches Wörterbuch [= PhW], 2010 (Art. 

Geist, 151–154; Art. Materie, 284–285). 

1.1.3.3 Die Entwicklung des Geistes aus Materie 
Der Geist ist aufgrund seiner Innerlichkeit als Bei-sich-Sein und aufgrund seiner Offen
heit nach außen für anderes als Sein-beim-anderen zu bestimmen. Dadurch unterscheidet 
er sich wesentlich von der Materie, der diese Bestimmungen in dieser Weise nicht zu
kommen. Er lässt sich nicht auf Materie reduzieren, nicht aus rein physikalischen Prin
zipien herleiten.21 Er ist aber wiederum der Materie nicht so entgegengesetzt, dass diese 
Verschiedenheit eine Einheit mit ihr ausschließen würde. Die Einheit von Geist und Ma
terie lässt sich dabei vom Geist aus und von der Materie her verstehen. 

Was den Geist betrifft, erlebt und erfährt sich der Mensch als ein Ich, das eben nicht 
reiner Geist, sondern Geist in Materie ist. Ich habe nicht nur einen Körper, ich bin mein 

20 Bd. 2, Kap. 3.1.2. 
21 Vgl. Weissmahr 4–8. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Körper. Insofern ich denke und will, erlebe ich mich als ein geistiges Wesen. Insofern ich 
mich in der Welt räumlich bewege, erlebe ich mich als ein körperliches Wesen. Dabei bin 
ich selbst mehr Geist als Körper. In meinem Kern bin ich geistig. Die Geistigkeit macht 
die eigentliche Substanz und das Wesentliche in mir und von mir aus. 

Wie ich von meinem eigenen Ich her weiß, was es bedeutet, Geist und Substanz zu 
sein, so weiß ich auch von daher – aus der Innenperspektive –, was es heißt, ein Sub
jekt mit Bewusstsein zu sein. Ein Subjekt bin ich, insofern ich Tätigkeiten ausübe. Be
wusstsein habe ich, insofern für mich Empfindungen, Zustände oder Erkenntnisse als 
die meinigen da sind und zu mir gehören. Dadurch habe ich auch ein Ichbewusstsein. 
Ein Subjekt ist demnach ein Wesen, das ein bewusstes Aktzentrum besitzt und aktiv tä
tig ist. Ein geistiges Subjekt kann denken, wollen und handeln. Für das Substanzsein ist 
die Eigenständigkeit, für das Subjektsein die bewusste Eigentätigkeit wesentlich. 

Weiterhin erfahren wir in uns selbst in unmittelbarer Evidenz ein Dreifaches, was 
die Beziehung von Geist und Materie angeht: 

• Geist und Materie bilden eine Einheit in Verschiedenheit 
• Der Geist als Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung ist gegenüber der Materie 

die höhere Wirklichkeit 
• Der Geist kann kausal auf die Materie einwirken. 

Wenn ich zum Beispiel mit meinen Fingern einen Text in den Computer eintippe, beein
flusst mein Geist wirkursächlich meinen eigenen Körper und über meinen Körper den 
Computer. Das ist möglich, weil die materielle Wirklichkeit, wie die moderne Physik be
stätigt, nicht vollständig determiniert ist.22 

Aus der Perspektive des Geistes zeigt sich mit Blick auf die übrigen Wesen eine Hier
archie. Wir können ihnen nur in unterschiedlichem, analogem Maße Subjektsein und 
Substanzsein, die miteinander korrelieren, zusprechen. Bei höheren Tieren fällt es uns 
noch leicht, Eigenständigkeit und Eigentätigkeit festzustellen. Sie sind wohl Aktzentren, 
stellen aber Einheiten dar, die (noch) nicht voll und ganz zu sich gekommen sind. Je ein
facher im Sinne der materiellen Organisiertheit die Lebewesen werden, desto weniger 
können wir an ihnen Substanzialität und Subjekthaftigkeit erkennen. Bei leblosen Din
gen kann von Eigenständigkeit und Eigentätigkeit kaum mehr die Rede sein. Aber auch 
bei ihnen fehlen sie nicht ganz, wie sich zum Beispiel an Kristallen beobachten lässt, die 
sich mit einer gewissen Eigenaktivität in den Raum hinein gestalten. Auf der untersten 
materiellen Ebene gibt es schließlich nur noch so etwas wie eine „diffuse“ Substanzia
lität. Je mehr sich die Eigentätigkeit der Wesen verringert, desto mehr vermindert sich 
auch ihre Eigenständigkeit. In dem Maße, in dem die der Eigentätigkeit und Eigenstän
digkeit zugrundeliegende Selbstbezüglichkeit abnimmt, nimmt auch die Seinsmächtig
keit und Seinshöhe ab. 

Von der Materie her gesehen, zeigt sich die Einheit von Geist und Materie als Entwick
lung der Materie zum Geist. Dank der Erkenntnisse, die in den letzten Jahrzehnten in der 
Kosmologie, Geologie und Biologie gewonnen wurden, steht der evolutive Gesamtzusam
menhang der Weltwirklichkeit wissenschaftlich außer Frage. Nach der Evolutionstheorie 

22 Bd. 2, Kap. 1.1.3.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 45 

im weitgefassten Sinn ist alles innerweltlich Gegebene im Laufe der Zeit aus früher Vor
handenem entstanden, ist das Komplexere aus jeweils einfacheren Vorformen hervor
gegangen. Weil die Welt eine dynamische Einheit bildet, muss alles Bestehende als all
mählich Entstandenes aufgefasst werden. Auch der Mensch mitsamt seinem Geist muss 
deshalb aus Früherem geworden sein. 

Aus der Sicht von unten weist die Welt eine Schichten- oder Stufenstruktur auf. Aus 
niederen Schichten haben sich im Sinne wirklicher Emergenz jeweils höhere Schichten 
mit eigenen Eigenschaften und Gesetzmäßigkeiten entwickelt. Es ist jeweils qualitativ 
Neues aufgetreten. Aus seinsmäßig Niederem ist seinsmäßig Höheres geworden.23 

Äußeres Kriterium der Höherentwicklung ist insbesondere der Grad der Komplexi
tät. Als Kriterium der biologischen Evolution, die vor rund 3,8 Milliarden Jahren mit der 
Entstehung des Lebens der Erde (Biogenese) begonnen hat, gelten a) die Zunahme von 
Differenzierung und innerer Integration, b) die Zunahme an Umweltunabhängigkeit und c) die 
Zunahme der individuellen Autonomie. 

Mit zunehmender materieller Komplexität hat sich grob gesprochen aus ungestalte
ter Materie gestaltete Materie gebildet, haben sich aus gestalteter anorganischer Materie 
Lebewesen ohne Bewusstsein entwickelt, haben sich diese zu Lebewesen mit Bewusst
sein weiter entfaltet und ist schließlich aus diesen ein Lebewesen mit Selbstbewusstsein 
hervorgetreten. Diese ganze Entwicklung war metaphysisch nur möglich, weil es Wesen 
möglich war, sich selbst durch eine gewisse Eigenaktivität auf eine höhere Seinsstufe 
zu übersteigen. Physikalisch war sie möglich, weil sich Materie zu immer komplexeren 
Einheiten und Gebilden zusammenschließen konnte. 

Für Pierre Teilhard de Chardin (1881–1955) zeigt bereits die unterste Komplexitäts
stufe, die Ebene der Atome und der subatomaren Teilchen, eine rudimentäre Form von 
Eigendynamik, von innen, von Bewusstsein. In seinem philosophischen Hauptwerk Der 
Mensch im Kosmos schreibt er unmissverständlich: 

„Auf dem Grund unserer selbst erscheint unzweifelhaft ein Inneres […]. Dies genügt, 
dass wir die Existenz dieses ,Innen‘ in diesem oder jenem Grade überall und seit je
her in der Natur voraussetzen müssen. Da der Stoff des Universums irgendwo eine 
Innenseite hat, ist er notwendigerweise von zweiseitiger Struktur, und zwar in jedem 
Raum- und Zeitabschnitt, ebenso wie er etwa körnig ist: es gibt eine Innenseite der Din
ge, die ebenso weit sich erstreckt wie ihre Außenseite. […] Ein Innen, ein Bewusstsein und 
deshalb Spontaneität; diese drei Ausdrücke meinen die gleiche Sache.“24 

Weil in den Dingen infolge ihrer Innenseite bereits die nächsthöhere Stufe potenziell, 
das heißt der Möglichkeit nach, vorhanden war, konnten sie sich irgendwann wirklich 
höher entwickeln. Auch Möglichsein ist nämlich eine Form von Sein, und nicht reines 
Nichtsein. Es ist ein Sein, das auf wirkliches oder vollendetes Sein hingeordnet ist und 
eine Vorstufe zu ihm darstellt. Etwas kann nur wirklich werden, wenn es zuvor real mög
lich war. Nicht alles, was uns möglich scheint, ist real möglich. Dass etwas real möglich 
ist, erweist sich Aristoteles zufolge daran, dass es einmal wirklich wird. 

23 Vgl. Weissmahr 11–23. 
24 Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos [Le Phénomène humain (1955)], 45f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Aufgrund ihrer zunehmenden Innenseite war es den Wesen real möglich, sich durch 
aktive Selbstüberbietung wirklich höher zu entwickeln. Wie der menschliche Geist einer 
gewissen Materialität und damit einer gewissen Räumlichkeit nicht entbehrt, insofern 
er in einem Leib wohnt, ging der Materie insofern von vornherein die Geistigkeit nicht 
ganz ab, als sie auf diese bereits ihrem realen Möglichsein nach ausgerichtet war und so 
schon ansatzweise geistig war. 

In evolutiver Sicht erscheint das ganze Weltall als ein letztlich selbstbezügliches Sys
tem, das sich durch seine Dynamik aus einem Anfangszustand so entwickelt, dass in 
ihm Leben und Geist entstehen. Im Laufe der als Höherentwicklung verstandenen Evo
lution entfaltet sich die Welt nach und nach zu intensiverem Bei-sich-Sein, das zugleich 
und im gleichen Maße Sein-beim-anderen ist. Im Selbstbewusstsein des Menschen kommt 
sie geistig zu sich selbst. 

Auch wenn sich der Mensch aufgrund seiner höheren Selbstbezüglichkeit „einfacher“ 
Materie überlegen weiß, so weiß er in evolutiver Sicht doch auch, dass er sich letzten 
Endes „einfacher“ Materie verdankt. Das kann ihn mit Staunen und Dankbarkeit erfüllen 
und zu echter Wertschätzung der Materie bewegen. 

Das Verhältnis von Geist und Materie ist somit innerhalb eines umfassenden Ent
wicklungszusammenhangs zu verstehen. Nicht alle Weltanschauungen sind freilich mit 
einer solchen evolutiven Weltanschauung vereinbar. 

Literatur 

Béla Weissmahr SJ: Kann Geist aus Materie entstehen? In: Zeitschrift für Katholische Theo
logie, 121. Band (1999) Heft 1, 1–24. 

Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos (1959), 3., um ein Nachwort erweiterte 
Auflage 2005. 

1.1.4 Mit der evolutiven Weltanschauung unvereinbare Weltbilder 

Mit der evolutiven Weltanschauung sind Weltbilder unvereinbar, die entweder den 
geschichtlichen Entwicklungszusammenhang der gesamten Welt oder den ontologischen 
Zusammenhang der einzelnen Entitäten in der Welt nicht kennen oder anerkennen 
(Kap. 1.1.4.1). Außerdem widersprechen dem evolutiven Verständnis alle Auffassungen, 
die entweder monistisch nur eine Seite der Weltwirklichkeit, nur die Materie oder nur 
den Geist, bejahen oder dualistisch Materie und Geist voneinander trennen (Kap. 1.1.4.2). 

1.1.4.1 Statische Weltbilder 
Da das evolutive Weltbild die Erkenntnisse der modernen Naturwissenschaften voraus
setzt, übersteigt es zwangsläufig das statisch-kosmische Weltverständnis der Antike. Die 
antiken Denker deuteten die Welt als Kosmos, das heißt als eine vom weltbildenden gött
lichen Geist geordnete Einheit. Die geordnete Welt bewerteten sie grundsätzlich positiv, 
fanden sie gut und schön. Aber sie fassten den Kosmos, dem damaligen Stand der Na
turkenntnis entsprechend, rein statisch, nicht dynamisch auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 47 

Die evolutive Weltsicht wälzt auch die aristotelisch-thomistische Substanz- oder 
Dingontologie um, sofern darin die seinsmäßige Verbindung alles Einzelnen nicht oder zu 
wenig erkannt wird. Nach einem solchen Weltverständnis ist das eigentlich Wirkliche 
das von allem anderen abgetrennte Einzelding. Aus der Summe dieser isolierten Ein
zeldinge besteht die Welt. Eine solche Auffassung hat ihren Kern Wahrheit. Denn die 
Dinge sind – wenn auch im Grad ihrer Seinsfülle – wirklich Substanzen, also selbstän
dige Wesen. Aber es wird dabei der Zusammenhang von allem übersehen. Dinge sind 
weder auf der materiellen Ebene noch auf der geistigen Ebene isolierte Wesen. Vor allem 
aufgrund ihrer Geistigkeit sind Menschen ganz aufeinander bezogen, durchdringen 
und „durchwalten“ einander und sind im Maße ihrer Geistigkeit eins. 

Philosophische Ansätze, die Dingontologie zu überwinden, gab es im 20. Jahrhun
dert etwa bei Ludwig Wittgenstein (1889–1951) und, wie bereits erwähnt, bei Alfred 
North Whitehead (1861–1947). Für den frühen Wittgenstein ist die Welt nicht durch 
Dinge, sondern durch Tatsachen oder Sachverhalte strukturiert. So schreibt er in seinem 
frühen Hauptwerk, dem Tractatus (1921), gleich zu Beginn: 

„Die Welt ist alles, was der Fall ist. Die Welt ist die Gesamtheit der Tatsachen, nicht 
der Dinge. […] Was der Fall ist, die Tatsache, ist das Bestehen von Sachverhalten. Der 
Sachverhalt ist eine Verbindung von Gegenständen (Sachen, Dingen). Es ist dem Ding 
wesentlich, der Bestandteil eines Sachverhaltes sein zu können.“25 

Die Dinge sind eingebettet in vielfältige Zusammenhänge, die wir in verschiedensten 
Sätzen aussagen und behaupten können. In einem einfachen Satz wie „Die Uhr schlägt 
zwölf“ kommt bereits ein komplexer Zusammenhang zum Ausdruck. Die Sprache er
möglicht es uns, mithilfe von Aussagesätzen das Bestehen von Sachverhalten und da
durch von Zusammenhängen zu behaupten. Die Welt kann auch aus sprachphilosophi
schem Blickwinkel als die Gesamtheit bestehender Zusammenhänge betrachtet werden. 

Wittgenstein hat sich allerdings später von der im Tractatus vertretenen Abbildtheo
rie, der zufolge Gedanken und Sätze aufgrund ihrer Struktur Bilder der Tatsachen sind, 
deutlich distanziert. In seinem späten, posthum erschienenen Hauptwerk, betitelt Philo
sophische Untersuchungen, kritisiert er falsche Bilder vom Wesen der menschlichen Spra
che und zeigt die Vielfalt der Funktionen von Sprache sowie die Einbettung sprachlicher 
Ausdrücke (Wörter und Sätze) in Sprachspiele und Lebensformen auf.26 

Whitehead dachte in seiner Prozessontologie die Welt als einen „Prozess“ im Sinne 
des Werdens von wirklich Einzelnem und als einen ganzheitlichen, strukturierten und 
schöpferischen Organismus. Die Welt setzt sich für ihn gemäß seinem Hauptwerk Process 
and Reality (1929) nicht aus Substanzen und nicht aus einer passiven Materie, sondern 
aus elementaren, ineinandergreifenden und miteinander verwobenen Prozessen und Re
lationen zusammen.27 In ihr gibt es gemäß seinem „ontologischen Prinzip“ nichts, was 

25 Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus [Logisch-philosophische Abhandlung] Abschnitte 1–2. 
26 Kap. 3.1.1. 
27 In Whiteheads Werk Process and Reality. An Essay in Cosmology fällt auch der berühmte Satz: „Die 

sicherste allgemeine Charakterisierung der philosophischen Tradition Europas lautet, dass sie aus 
einer Reihe von Fußnoten zu Platon besteht.“ (Teil II, Kap. 1, Abschn. 1) 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

nicht aus Elementarereignissen (actual entities) aufgebaut ist. An der modernen Philoso
phie von Descartes bis Kant kritisiert er, dass sie menschliche Subjekte als Substanzen 
gedeutet hat, anstatt alle wirklichen Wesen als Subjekte zu begreifen, wie es sein „subjek
tivistisches Prinzip“ verlangt.28 Im Gegensatz zu den klassischen Substanzen, die nicht 
„in“ anderen Substanzen sein können, sind Whiteheads Elementarereignisse von Natur 
aus sozial. Sie wachsen als individuelle Einheiten aus anderen Elementarereignissen zu
sammen (concrescence) und realisieren dabei einen neuen Wert. „Gewöhnliche Gegenstän
de wie ein Apfel, aber auch Personen sind keine einfachen und autarken Substanzen, 
sondern komplex strukturierte Gesellschaften (societies), die […] von einer Umwelt weite
rer Gesellschaften abhängen.“29 Für Whitehead stellt demnach die Welt eine organische 
Einheit dar, in der alle Teile voneinander abhängen und mit dem Ganzen zusammen
hängen. Diese Sicht entspricht weitgehend dem Weltbild der modernen Physik. 

Die evolutive Weltauffassung setzt zwar die neuen Kenntnisse der Naturwissen
schaften voraus und nimmt sie in sich auf, geht aber über ein heute weit verbreitetes rein 
naturwissenschaftliches Weltbild erheblich hinaus. Denn das Phänomen des Geistigen 
lässt sich mit naturwissenschaftlichen Mitteln grundsätzlich nicht erklären. Es lässt 
sich von uns Menschen nur mithilfe der Selbstreflexion erfassen. 

Literatur 

Ludwig Wittgenstein: Logisch-Philosophische Abhandlung. Tractatus logico-philosophicus, 
2022. 

Alfred North Whitehead: Prozeß und Realität. Entwurf einer Kosmologie, 1987. 
Franco Volpi (Hg.): Großes Werklexikon der Philosophie [= GWP], Band 1 und 2, 1999. 

1.1.4.2 Monistische und dualistische Weltbilder 
Auf der einen Seite widersprechen dem evolutiven Weltverständnis sämtliche Monis
men (Einheitslehren). Dem Monismus zufolge ist die Gesamtwirklichkeit durch ein einzi
ges, einheitliches substanzielles Sein bestimmt. So werden, was das Gott-Welt-Verhält
nis betrifft, im Pantheismus Gott und Welt gleichgesetzt. Dem wäre zu entgegnen, dass 
die Welt, obwohl sie seinsmäßig von Gott abhängt, eine eigenständige Wirklichkeit dar
stellt. Was die Weltwirklichkeit allein betrifft, leugnet der monistische Spiritualismus die 
reale Existenz der Materie und führt die Materie auf den Geist zurück. In ihm gilt et
wa das Körperliche nur als eine Erscheinungsweise beziehungsweise als ein Produkt des 
Geistes oder scheint die Außenwelt nur in der Wahrnehmung vorhanden zu sein. Im Ge
gensatz dazu bestreitet der Materialismus die Existenz des Geistes oder sieht im Bewusst
sein oder im Geistigen nur ein Produkt der Materie, das sich aus der Materie vollständig 
erklären lässt. An beiden Varianten des Monismus ist zu kritisieren, dass sie die Welt
wirklichkeit nicht in ihrer Mehrschichtigkeit anerkennen, sondern auf eine Dimension, 
sei es die geistige, sei es die materielle, verkürzen. 

28 Vgl. GWP Bd. 2, 1576f. 
29 Ebd. 1576. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 49 

Auf der anderen Seite schließt das evolutive Weltbild aber auch jede Form eines me
taphysischen Dualismus aus. Mit ihm lässt sich eine Verdoppelung der Welt, wie sie in der 
gesamten platonischen und neuplatonischen Tradition vertreten wurde, nicht verein
baren. Platon (427–347) teilte in Dialogen wie der Politeia (Staat), dem Phaidon oder dem 
Phaidros die Welt in eine sinnlich erfahrbare und eine nur dem Denken zugängliche auf.30 
Erstere stellt die Welt der sichtbaren Einzeldinge, letztere die der Ideen dar, wobei die 
Idee des Guten allen anderen Erkennbarkeit, Dasein und Wesen verleiht.31 Für Platon 
sind die Ideen das, was sie sind, an sich oder in sich. Sie sind ein immer Seiendes, das 
weder entsteht noch vergeht. Einzeldinge sind hingegen das, was sie sind, nicht an sich. 
Was und dass sie sind, verdanken sie der Teilhabe an den Ideen. Menschen und ihre et
waige Gerechtigkeit gibt es in der sinnlich erfahrbaren Welt nur, weil es unabhängig von 
und vorgängig zu ihnen die Idee des Menschen und die Idee der Gerechtigkeit gibt. Ein
zeldinge haben darum ihren ontologischen Ort zwischen Sein und Nichtsein. Sie bilden 
die Ideen, in denen sie ihr Urbild und damit auch ihr Ideal und ihre Norm haben, nur ab 
und ahmen sie nach. Die ganze sichtbare Welt des Werdenden ist nur ein Abbild der in
telligiblen Welt des wirklich und eigentlich Seienden, der rein geistigen Ideen. Bei solch 
einer dualistischen Auffassung wird aus evolutiver Sicht weder die materielle Wirklich
keit als solche noch die Einheit der Weltwirklichkeit, zu der auch alles endliche Geistige 
gehört, ernst genommen. 

Von einem evolutiven Weltverständnis her verbietet sich auch jeder Leib-Seele-Dua
lismus. Ihm zufolge haben Materie und Geist Eigenschaften, die einander ausschließen. 
Descartes setzt Materie mit der res extensa, dem wahrnehmbaren, ausgedehnten Ding, 
Geist dagegen mit der res cogitans, einer immateriellen Substanz, gleich.32 Der Geist voll
zieht Tätigkeiten, wie das reine, abstrakte Denken, die der Materie entgegengesetzt sind. 
Obwohl Leib und Seele im Menschen eine Einheit bilden, stellen sie zwei wesensver
schiedene, einander grundsätzlich entgegengesetzte, je eigenständige Substanzen dar. 
Einem solchen dualistischen Verständnis ist entgegenzuhalten, dass Geist und Mate
rie sich zwar wesentlich voneinander unterscheiden, aber einander nicht widersprechen 
und dass sie im Menschen eine substanzielle Einheit bilden, auch wenn dabei der Geist 
das Substanziellere ist. 

Im Christentum finden sich unter platonischem und neuplatonischem Einfluss dua
listische Tendenzen spätestens seit Augustinus, dem herausragenden christlichen Den
ker der Spätantike. Er konnte unter jüdisch-christlichem Einfluss die ganze Welt, ein
schließlich des Materiellen, als gute Schöpfung des guten Gottes preisen, aber auch unter 
manichäischem und (neu-)platonischem Einfluss in der Materie den Grund allen Man
gels und Übels ausmachen. Im Grunde interessierte ihn, wie er einmal in den Soliloqui
en bekannte, Gott und die Seele – sonst nichts.33 Nicht „draußen“ in der Welt, sondern 
im Inneren der Seele waren ja die wahren Wirklichkeiten zu finden, nämlich der eigene 
Geist und Gott. Diese augustinische Tendenz der Materie- und Leibabwertung hat sich 

30 Vgl. Ricken 80–93. 
31 Platon: Politeia 502c-520d. 
32 Descartes: Meditationen 2. u. 6. 
33 Augustinus: Soliloquien I 2,7. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

im Christentum lange Zeit auf verhängnisvolle Weise fortgesetzt34 und immer wieder 
auf ungesunde Weise Weltflucht und Weltverachtung begünstigt. Die Materie und der 
Leib beziehungsweise Aspekte desselben wurden als feindselige Wirklichkeiten empfun
den, die sich dem wahren christlichen Leben widersetzen. 

Wie anders stellt sich die weltliche und menschliche Wirklichkeit dar, wenn erkannt 
und anerkannt wird, dass sich Geist aus Materie entwickelt hat und der Mensch tatsäch
lich von höheren Tieren abstammt. Ist sich der Mensch des universalen Entwicklungszu
sammenhangs der Weltwirklichkeit bewusst, fällt es ihm wesentlich leichter, der Materie 
und dem Leib mit Wertschätzung, ja mit Ehrfurcht zu begegnen. 

Während sich statische und einseitig dingontologische, monistische und dualisti
sche Anschauungen aus offenkundigen Gründen mit dem evolutiven Weltverständnis 
nicht vereinbaren lassen, gibt es eine Reihe moderner Auffassungen, die daran an
schlussfähig sind. 

Literatur 

Platon: Der Staat, 2017. 
Platon: Phaidon (Klassiker Auslegen, Band 44), 2011. 
Plato: Phaidros (Philosophische Bibliothek), 2019. 
Friedo Ricken: Philosophie der Antike (Grundkurs Philosophie 6), 4., überarbeitete und er

weiterte Auflage 2007. 

1.1.5 Mit der evolutiven Weltanschauung vereinbare moderne Weltauffassungen 

Bislang wurde die Welt vor allem objektiv als das naturwissenschaftlich erforschbare 
Weltall oder als ontologischer Zusammenhang von Entitäten betrachtet. In der Neuzeit 
wurde einerseits infolge des rasanten wissenschaftlich-technischen Fortschritts die objektive 
Seite der Welt immer genauer ausfindig gemacht. Andererseits entdeckte sich aber 
auch der Mensch in bisher nicht da gewesener Weise als freies Subjekt. Die Zuwen
dung zur Subjektivität machte sich in mehreren Tendenzen auch im Weltverständnis 
bemerkbar, etwa in Husserls Lebenswelt und Heideggers Verständnishorizont (Kap. 
1.1.5.1). Die zivilisatorische beziehungsweise kulturelle Evolution, in der der Mensch als 
freies Subjekt die natürliche Evolution fortsetzt, ist jedoch höchst ambivalent, insofern 
sie nicht nur echten Fortschritt, sondern auch gewaltige Fehlentwicklungen wie die 
Umweltkrise mit sich bringt (Kap. 1.1.5.2). Auch wenn die modernen Medien die Welt 
negativer erscheinen lassen, als sie tatsächlich ist (Kap. 1.1.5.3), wirkt sich die mit der 
neuzeitlichen wissenschaftlich-technischen Entwicklung einhergehende ökonomische 
Steigerungslogik für die Beziehung des Menschen zur Welt in der Tat destruktiv aus 
(Kap.1.1.5.4). 

34 Bd. 2, Kap. 1.3.2.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 51 

1.1.5.1 Welt als Lebenswelt (Edmund Husserl) und Verständnishorizont 
(Martin Heidegger) 

Im 19. und 20. Jahrhundert wurde die Welt zunehmend subjektivistisch und existentialis
tisch gedeutet. Man erkannte im Zuge der neuzeitlichen Wendung zum Subjekt, dass sich 
das, was Welt für den Menschen bedeutet, nicht rein objektiv verstehen lässt. Die Welt 
war nicht mehr einfach das objektiv Vorhandene, das es in größtmöglicher Objektivität 
zu erkennen galt, nicht mehr einfach der für alle gleich gültige Lebensraum. Sie war viel
mehr der durch subjektive Erfahrungen, Urteile und Entscheidungen wahrgenommene 
und erzeugte Lebenshorizont des Menschen. In diesem Sinn lebt jeder Mensch in seiner 
eigenen Welt. Wittgenstein hat das subjektive Weltverständnis in seinem Tractatus mit 
den Sätzen „Die Welt und das Leben sind Eins“ und „Ich bin meine Welt (Der Mikrokos
mos)“ auf den Punkt gebracht.35 

Aus seinem phänomenologischen Ansatz heraus führte Edmund Husserl (1859–1938) 
in seinem Werk Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänome
nologie (1936) den wichtigen Begriff der Lebenswelt ein. Mit ihrer Hilfe lässt sich das Leben 
eher bewältigen als mit den Wissenschaften. Denn diese haben für Husserl zu den Fra
gen, die „für ein echtes Menschentum die entscheidenden sind“ und „Sinn oder Sinn
losigkeit dieses ganzen menschlichen Daseins“ betreffen, nichts zu sagen, weil sie sich 
vom tatsächlichen Leben abgewandt haben.36 Unter der Lebenswelt versteht Husserl die 
Gesamtheit der Phänomene, wie sie uns Menschen im Alltag gegeben sind. Sie ist der 
von uns Menschen gestaltete und uns doch immer auch vorausliegende Grund und Ho
rizont unseres konkreten Lebensvollzugs. Dabei bestehen Lebenswelten auch für ganze 
Gemeinschaften und Gesellschaften, nicht nur für Einzelne. Jede Sprach- und Kulturge
meinschaft prägt ihre Lebenswelt, indem sie entweder allererst einen natürlichen Lebens
raum oder weiterführend einen bereits kulturell geformten Lebensraum durch ihre ei
gene Sprache und Kultur zu ihrem Lebenshorizont strukturiert und überformt. 

Auf der Linie Husserls interpretierte schließlich Martin Heidegger (1889–1976) die 
Welt als den Verständnis- und Bedeutungshorizont, der den Möglichkeiten für den deuten
den Umgang mit den Dingen zugrunde liegt. In seinem Hauptwerk Sein und Zeit (1927) 
will er die Frage nach dem Sinn von Sein erneut stellen. Mit Sein meint er den Verständ
nishorizont, auf dessen Grundlage uns innerweltlich Seiendes begegnet. Jedes einzelne 
Seiende wird von uns immer schon überstiegen auf den größeren Sinnzusammenhang 
hin und als Einzelnes in einen Bezug zum Ganzen gesetzt, von wo aus es erst seine Be
deutsamkeit erhält. 

Ausgehend von der ontologischen Differenz zwischen Sein als dem Horizont von Seien
dem und Seiendem selbst distanziert sich Heidegger kritisch von der klassischen Din
gontologie, die im Grunde drei Sinnzusammenhänge, in denen die Dinge stehen, über
sehen hat. 

1. Die Dinge in der Welt lassen sich nicht isoliert voneinander verstehen. So gibt es 
beispielsweise einen sinnhaften Bezug zwischen Hammer und Nagel. Letztlich sind al

35 Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus 5.621 und 5.63. 
36 Husserl: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Ein

leitung in die phänomenologische Philosophie, Husserliana Band 6 [1954], 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

le Dinge miteinander zu einem Sinnganzen verwoben, in dem sich die Dinge sinnhaft 
aufeinander beziehen und aufeinander verweisen. Dieses Ganze ist die Welt. 

Um die sinnhaften Bezüge in der Welt verstehen zu können, muss nach Heidegger 
ein hermeneutischer Zirkel durchlaufen werden, der bei jedem Durchgang ein besseres Ver
ständnis zu Tage fördert. Die Bewegung dieses Zirkels verläuft so, dass sich das Einzelne 
nur im Bezug zum Ganzen verstehen lässt und das Ganze sich nur am Einzelnen zeigt, 
sich also vom Ganzen her das Einzelne und vom Einzelnen her das Ganze erschließt. Der 
Einsatzpunkt bei diesem Zirkel ist der Mensch selbst, denn er ist es offensichtlich, der 
die Frage nach dem Sinn von Sein stellt. Es fragt sich infolgedessen, wie Mensch und 
Welt aufeinander bezogen sind. 

2. Der Sinn der Dinge lässt sich ohne Bezug zum Menschen selbst nicht verstehen. Was 
zum Beispiel der Hammer als Hammer ist, lässt sich nur im Zusammenhang mit dem 
Menschen begreifen, der ihn gebraucht. Die meisten Dinge sind für uns nicht einfach 
vorhanden, sondern in erster Linie zuhanden. Wir können sie in die Hand nehmen und mit 
ihnen etwas tun. Für gewöhnlich tun wir etwas mit den Dingen. Dem Sein der Dinge ist 
somit ein Sinn eingeschrieben, der mit dem Sinn des menschlichen Daseins selbst zu
sammenhängt. Der Hammer dient dem Menschen etwa dazu, Nägel in Bretter zu schla
gen, um ein Haus zu bauen, welches Schutz vor kommenden Unwettern bietet. An die
sem Beispiel deutet sich bereits ein dritter Sinnbezug der Dinge an. 

3. Der Sinn der Dinge lässt sich nicht ohne den Bezug zur Zeit verstehen. Ein einzelnes 
Ding ist nicht bloß ein gegenwärtig Vorhandenes, sondern etwas, das eine Vergangen
heit und eine Zukunft hat. In seiner Herkunft aus der Vergangenheit und im Ausblick 
auf etwas Zukünftiges ist sein Sein wesentlich zeitlich bestimmt. 

Erst im Horizont der Zeit können die Dinge in der Welt sinnhafte Bezüge zueinander 
ausbilden. Es lässt sich demzufolge nur im Gesamtzusammenhang einer Welt mit zeit
lichen Bezügen verstehen, was der Hammer außer einem vorhandenen Stück Holz und 
Eisen ist oder was ein Haus ist. So ist etwa dieses Haus das Haus, in dem schon meine 
Großeltern gelebt haben und hoffentlich noch viele Generationen meiner Familie leben 
werden. Den Sinn und das eigentliche Sein der Dinge können wir nach Heidegger also 
nur verstehen, indem wir sie in ihrem Bedeutungszusammenhang, der oft ein prakti
scher ist, und in ihrem zeitlich-geschichtlichen Zusammenhang erfassen. Erst der dreifache 
Sinnbezug zur Welt, zur Zeit und zu uns Menschen macht das Sein der Dinge aus. 

Von seinem Seins- und Weltverständnis her kritisiert Heidegger auch die neuzeit
liche Subjektphilosophie in einem entscheidenden Punkt. Ging die Subjektphilosophie 
Descartes’ oder die Transzendentalphilosophie Kants von einem selbstgenügsamen, in 
sich ruhenden Subjekt aus, dessen Verbindung zur Außenwelt erst hergestellt werden 
muss, sind für Heidegger Mensch und Welt von vornherein wesentlich aufeinander be
zogen und miteinander verflochten. 

Um die Überwindung der neuzeitlichen Ontologie, die auf dem Subjekt-Objekt- 
Schema beruht, voranzutreiben, führt Heidegger den Begriff des In-der-Welt-Seins ein.37 
Er soll die grundlegende Zusammengehörigkeit von Mensch und Welt anzeigen. Das 
In-der-Welt-Sein ist für Heidegger die Grundverfassung des menschlichen Daseins. Es 
stellt einen Seinscharakter oder Seinszug des Menschen dar, ein Existential, das erst mit 

37 Heidegger: Sein und Zeit Erster Teil, Zweites Kapitel. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 53 

seinem Tod endet.38 Demgemäß ist der Mensch nicht ein Subjekt, dem die Dinge der 
äußeren Welt als Objekte gegenüberstehen, sondern ein Wesen, zu dessen Existenz es 
gehört, in der Welt zu sein. 

Die dem Menschen in seinem alltäglichen Dasein nächste Welt ist für Heidegger die 
Umwelt. Zu ihr gehört vor allem das „Zeug“ im Sinne von Nähzeug, Werk-, Fahr- oder 
Messzeug, also zuhandene Dinge. Die Zuhandenheit ist die Seinsart von Zeug. Das Zeug 
ist zu etwas da, um etwas willen da. Letztlich ist es um des Menschen willen da. Zum 
weitverbreiteten „Zeug“ des heutigen Menschen zählen besonders technische Geräte, wie 
etwa PCs, Handys, Smartphones oder Tablets. 

Das In-der-Welt-Sein und die Weltlichkeit des Menschen beinhaltet aber außer der 
Umwelt auch das Mitdasein der anderen Menschen und das alltägliche Mitsein, kurz, die 
Mitwelt. So begegnen beispielsweise einem Handwerker in seiner Werkwelt die anderen 
Menschen „mit“, für die das Werk bestimmt ist. Im alltäglichen Leben geht es bei diesen 
anderen zunächst noch nicht um bestimmte andere – der Kunde oder der Handwerker 
könnte auch ein anderer sein –, sondern um die anderen überhaupt. 

Die Welt ist für Heidegger demnach nicht die Summe von Dingen, und erst recht 
nicht selbst ein Ding. Sie ist vielmehr der universale Sinnzusammenhang der Dinge, der 
Horizont, von dem her der Mensch die Dinge und sich selbst versteht. Die Welt „ist“ 
nicht, sie „weltet“, wie Heidegger sagt. Wie die Welt „weltet“, hängt für den Menschen 
auch immer stärker von den Medien ab, die mit ihren zahlreichen Informationen, Bil
dern, Tönen und Filmen seinen Verständnishorizont täglich beeinflussen und dauerhaft 
prägen. Wegen ihrer stark angewachsenen Bedeutung soll im übernächsten Kapitel ei
gens auf sie eingegangen werden. Zunächst geht es jedoch um die Ambivalenz der kul
turellen beziehungsweise zivilisatorischen Entwicklung des Menschen. 

Literatur 

Edmund Husserl: Die phänomenologische Methode. Ausgewählte Texte I, 1985. 
Edmund Husserl: Phänomenologie der Lebenswelt. Ausgewählte Texte II, 2021. 
Martin Heidegger: Sein und Zeit, 2006. 

1.1.5.2 Die kulturelle Evolution zwischen echtem Fortschritt 
und Fehlentwicklungen wie der Umweltkrise 

Weil in der Neuzeit der antike und mittelalterliche Gedanke einer von Gott gegebenen 
und damit vorgegebenen Weltordnung, die auch das Zusammenleben der Menschen be
stimmt hat, aufgegeben wurde, konnten sich neben theoretisch orientierten auch zuneh
mend praktisch orientierte Weltbilder herausbilden. Während bei ersteren danach ge
fragt wurde, welche Gesetzmäßigkeiten und Zusammenhänge in der Welt gelten, was 
sozusagen „die Welt im Innersten zusammenhält“, fragte sich in letzteren der mündig 
gewordene, selbstbestimmte Mensch, wie er die von ihm bewohnte Welt politisch, wirt
schaftlich und sozial gestalten soll, um mehr Freiheit, Wohlstand und Gerechtigkeit zu 

38 Bd. 2, Kap. 1.1.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

erreichen. Die Welt wurde für den modernen Menschen immer mehr sowohl die vorge
fundene Welt, die es genauer und gründlicher zu erforschen und zu erkennen galt, als 
auch der ihm gegebene Lebensraum, in dem er sich frei einrichten konnte. Beide Rich
tungen – der wissenschaftlich-theoretische Fortschritt mit all den technischen Folgen 
und der sozial-praktische Fortschritt mit all den politischen und rechtlichen Folgen – 
lassen sich im Rahmen einer evolutiven Weltauffassung als Intensivierung der kulturellen 
Evolution verstehen, durch die der Mensch die natürliche Evolution, der er sich verdankt, 
fortsetzt und die Weltentwicklung auf eine noch höhere Einheit hin vorantreibt. Neben 
der vorfindlichen Welt (Natur) gewinnt so die gestaltete Welt (Kultur) immer mehr an Be
deutung.39 Da der moderne Mensch authentisch sein will, bestimmt er selbst, in welchen 
Bereichswelten sich sein Leben abspielt: eher in der Welt der Ökonomie, oder der der Me
dien, der Musik, der Politik, der Bücher, des Sports, der Kunst, der Mode und so fort. 
Damit schafft er sich seine individuelle subjektive Welt. Auch metaphysisch begreift er 
die Welt weniger als objektiven Seins- denn als subjektiv gefärbten Sinnzusammenhang. 

Durch die Globalisierung, die zunehmende politische, wirtschaftliche und kommu
nikative Einheit der menschlichen Welt, nimmt sich der heutige Mensch zusehends als 
Bewohner eines global village, eines planetarischen Dorfes wahr. Er weiß aber inzwischen 
auch um die Grenzen und Risiken des neuzeitlichen zweckrationalen Denkens, das den ge
waltigen wissenschaftlich-technischen Fortschritt und die ungeheure Nutzbarmachung 
der Natur zur Folge hatte. Er weiß es vor allem, weil er sich in einer katastrophalen Um
weltkrise befindet, die sich mit den drei Schlagworten „Klimawandel“, „Artensterben“ und 
„Umweltverschmutzung“ wiedergeben lässt. 

Es gab immer wieder Klimawandel im Laufe der Erdgeschichte, Wärmezeiten und 
Kälte- beziehungsweise Eiszeiten. Zurzeit findet ein hauptsächlich menschengemachter 
Klimawandel, eine globale Erwärmung der erdnahen Atmosphäre und der Meere statt. 
Ursache dafür sind Treibhausgase wie Kohlendioxid (CO2), Methan und Lachgas. Je nach 
Projektion beziehungsweise Treibhausszenario wird es bis zum Ende des Jahrhunderts 
eine Erwärmung zwischen 2 und 5 Grad Celsius (gegenüber dem Zeitraum 1850–1900) 
geben. Das Polareis schmilzt. Der Meeresspiegel steigt. Es kommt immer häufiger zu 
extremen Wetterereignissen, die Überschwemmungen oder Dürren nach sich ziehen. Auf
grund sogenannter Kipp-Punkte ist mit plötzlichen Änderungen des Klimas zu rechnen. 
Zu den Folgen des Klimawandels gehört, dass besonders in Entwicklungsländern Hun
ger und Wasserkrisen zunehmen, durch Überschwemmungen und Waldbrände die Existenz 
vieler Lebewesen bedroht ist, durch häufige Hitzeextreme die Gesundheit von Kindern und 
alten Menschen unmittelbar gefährdet ist und die Zahl der Klimaflüchtlinge steigt. Be
schleunigt sich das Abschmelzen des Grönland-Eises und tauen Permafrostböden auf, 
kann der Meeresspiegel bis zum Jahr 2100 um einige Meter steigen. 

Mittlerweile stirbt durchschnittlich fast alle zehn Minuten eine Tier- oder Pflanzen
art in der Welt aus. Fachleute sprechen vom sechsten Massenaussterben auf der Erde. Nicht 
nur viele Pflanzen- und Tierarten werden vernichtet. Auch die genetische Vielfalt nimmt 
ab, die Ökosysteme verschlechtern sich. Dadurch droht die gesamte Vielfalt des Lebens, die 
Biodiversität, erheblich zu schrumpfen. Wenn es so weitergeht, wird bis 2030 von den ge
schätzten acht Millionen Pflanzen-, Tier- und Pilzarten fast eine Million verschwunden 

39 Bd. 2, Kap. 1.1.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 55 

sein. Verursacht ist dieser Schwund vor allem dadurch, dass sich die menschliche Land
nutzung geändert und intensiviert hat. Der Mensch holzt Wälder ab, pflanzt Monokultu
ren an, baut Städte und Siedlungen, schafft Industrieanlagen und Infrastruktur. Er zer
stört, zerschneidet und zerstückelt natürliche Lebensräume. Er beutet die Natur durch 
Übernutzung ihrer Ressourcen aus, indem er Agrarflächen überweidet oder überdüngt, 
indem er die Tierwelt überjagt und Weltmeere überfischt. Auch greift er massiv in die 
Natur ein, wenn er Flüsse begradigt und gebietsfremde Arten einschleppt. Der Klima
wandel und die Umweltverschmutzung tun ein Übriges, um die biologische Vielfalt zu 
mindern. Diese Vielfalt stellt aber die Lebensgrundlage des Menschen dar. Natürliche Le
bensräume und Arten versorgen ihn mit frischer Luft, mit sauberem Wasser und reich
lich mit Nahrung. Sie liefern Fasern für seine Kleidung und Grundstoffe für die Arznei
en. Sie dienen der Erholung, bieten Schutz vor Stürmen und Überschwemmungen und 
regulieren das Klima. Gibt es zu wenige Pflanzen, weil es zu wenige Bienen und andere 
Insekten gibt, die sie bestäuben, ist die weltweite Lebensmittelproduktion und die sau
erstoffhaltige Erdatmosphäre in Gefahr. Kurzum: Ist die Tier- und Pflanzenwelt bedroht, 
ist auch die Menschheit bedroht. 

Durch Emissionen und Abfälle ist die Umwelt bereits in hohem Maße belastet. Ab
gase, Abwässer, unterschiedliche Arten von Müll, insbesondere aber giftige Schadstoffe 
sowie nichtstoffliche Emissionen wie Strahlung, Lärm und Lichtverunreinigung (d. h. 
die dauernde Abwesenheit von Dunkelheit) verschmutzen die Luft, die Gewässer und den 
Boden. Diese Umweltverschmutzung gefährdet nicht nur die natürlichen Ökosysteme, son
dern auch ganz unmittelbar die menschliche Gesundheit. Eine besonders große Gefahr 
stellt die Luftverschmutzung dar, unter der über 90 Prozent der Menschen leiden und 
an der jährlich mehr als 6 Millionen Menschen sterben. Insgesamt verlieren weltweit 13 
Millionen Menschen pro Jahr ihr Leben durch die Folgen von Umweltverschmutzung. Be
sondere Erwähnung verdient in dem Zusammenhang der Plastikmüll, von dem jährlich 
rund acht Millionen Tonnen im Meer landen. Er kostet jedes Jahr zehntausenden Tieren 
das Leben. Da sich Plastik nur im Laufe von Jahrtausenden zersetzt, zerfällt es in immer 
kleinere Partikel, die schließlich als Mikropartikel Menschen wie Tieren schaden. 

Fachleute sind sich daher einig: Die Menschheit ist dabei, ihre Umwelt zu zerstö
ren. Sie steht an einem Scheideweg. „Entweder es gelingt in den unmittelbar nächsten 
Jahren eine grundlegende Transformation unserer Art und Weise, den Planeten Erde zu 
bewohnen, oder wir steuern auf eine humanitäre und biologische Katastrophe globa
len Ausmaßes zu.“40 Nicht wenige sind der Überzeugung, dass die globale Umweltkrise 
bereits in eine globale Umweltkatastrophe umgeschlagen ist, die das Antlitz der Erde un
wiederbringlich verunstalten wird und der unzählige Pflanzen, Tiere und Menschen un
weigerlich zum Opfer fallen werden. Immer deutlicher sieht der Mensch, dass sein zivi
lisatorischer und kultureller Fortschritt nicht auf Kosten der Natur gehen darf, die seine 
Lebensgrundlage bildet und deren Teil er zugleich ist. Seine natürliche Umwelt wird er 
nur erhalten können, wenn er, was den Umgang mit ihr betrifft, radikal umdenkt und 
sich in Zukunft primär von Werten statt von Interessen leiten lässt. Aber nicht nur seine 
ökologische, auch seine soziale Umwelt ruiniert der Mensch. Besonders innerhalb der 
Staaten nehmen soziale Ungleichheit und Ungerechtigkeit extrem zu. Vielerorts ist es 

40 Moos 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

bereits zu sozialem Niedergang gekommen. Darüber hinaus herrschen Krieg und Ge
walt. 

Gefordert ist in dieser Situation eine Umkehr, die mit einem unvoreingenommenen 
Blick auf die Realität beginnt. Dieser Blick zeigt, dass die sozio-ökologische Krise, aber 
auch ein Wandel hin zu einer besseren Welt real ist. 

„Seit einigen Jahrzehnten gibt es sowohl eine Forschungsgemeinschaft als auch viele 
Akteurinnen und Akteure der Zivilgesellschaft, die sich für einen tiefgreifenden Wan

del der Gesellschaft aus ethischen Gründen einsetzen. Der gängigste Begriff für diesen 
Wandel ist die sozialökologische Transformation. Damit ist eine Veränderung gemeint, 
die weder gewaltvoll ist (blutige Revolution) noch ein bloßes ,Greenwashing‘ des Jetzt
standes (Reform).“41 

Die angezielte Transformation kann und wird fraglos krisenhafte Momente aufweisen. 
In den letzten Jahren hat sich in der Gesellschaft der Nachhaltigkeitsdiskurs sehr 

stark geändert. Während es am Anfang darum ging, „die ,Umweltverschmutzung‘ ein
zudämmen und zu verhindern, was zu neuen Gesetzen geführt hat, um Flüsse zu säu
bern, Wälder zu bewahren usw.“, rückte später ins Bewusstsein, „dass es ein struktu
relles Problem aufgrund unserer fossilen Energiegewinnung gibt“.42 Seitdem investie
ren Regierungen in erneuerbare Energien, Elektroautos und dergleichen mehr. Das Ent
wicklungsmodell der Gesellschaften selbst blieb jedoch noch unhinterfragt. Neue Geset
ze und neue Technologien sollten die Probleme lösen. „Beides ist auch unbedingt nötig 
– allerdings ist in der Forschung heute klar, dass es darüber hinaus wesentliche gesell
schaftliche und kulturelle Veränderungen braucht, damit die Menschheit die Erde auch 
noch in Zukunft bewohnen kann. Hier spricht man nun von einer sozialökologischen 
Transformation, die unsere ganze Lebensweise und unser Selbstverständnis als Men
schen betrifft.“43 Die Transformation schließt also einen tiefgreifenden „Wertewandel“ 
oder „umfassenden Kulturwandel“ ein, wie Markus Vogt in seiner Christlichen Umwelt
ethik ausführt, die er als systematische Entfaltung der wegweisenden Umweltenzyklika 
Laudato Si’ von Papst Franziskus versteht.44 

Laut Uwe Schneidewind, einem der bekanntesten Transformationsforscher in 
Deutschland, stehen wir konkret vor sieben Wenden: der Wohlstands- bzw. Kon
sumwende, der Energie-, der Ressourcen-, der Mobilitäts- und der Ernährungswende 
sowie der urbanen und der industriellen Wende. Für jeden Bereich gibt es eine Fülle von 
Beispielen, wo bereits Schritte in die richtige Richtung gegangen werden. 

„Orientierung gibt dabei die Idee der ,nachhaltigen Entwicklung‘, wie sie von den 
Vereinten Nationen definiert wurde. Dies würde allerdings verlangen, sich von der 
immer noch unhinterfragten neoliberalen Wirtschaftspolitik der letzten Jahre zu ver
abschieden, die durch Privatisierungen, Sozialabbau und Deregulierung der Märkte 

41 Ebd. 53. 
42 Ebd. 53f. 
43 Ebd. 54. 
44 Vogt 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 57 

geprägt waren sowie vom Wirtschaftswachstum als entscheidendem Kriterium von 
Wohlstand.“45 

Das ist ein hoher Anspruch. Dennoch ist die Perspektive der sozialökologischen Trans
formation grundsätzlich optimistisch, da Menschen im Grunde gut leben und gut mitein
ander umgehen wollen und durchaus in der Lage sind, für eine bessere Welt zusammen
zuarbeiten. Die nötige Umkehr findet zudem Unterstützung von Seiten der Spiritualität 
und der Theologie.46 

Literatur 

Uwe Schneidewind: Die große Transformation. Eine Einführung in die Kunst des Wandels, 
2018. 

Fabian Moos: Der Zukunft eine Zukunft geben. Eine Spiritualität der sozialökologischen Um
kehr, 2021. 

Jörg Alt: Einfach anfangen! Bausteine für eine gerechtere und nachhaltigere Welt, 2021. 
Markus Vogt: Christliche Umweltethik. Grundlagen und zentrale Herausforderungen, 2021. 

1.1.5.3 Die Vermittlung der Welt durch die Medien 
Immanuel Kant würde heute vielleicht nicht mehr eine Kritik der reinen und praktischen 
Vernunft, sondern eine Kritik der Medien schreiben, da sie es sind, die mittlerweile unse
re Welterkenntnis, aber auch unser Handeln in der Welt in hohem Maße „vorstrukturie
ren“. Hier ist ein kritisches Bewusstsein angebracht. Eine medientheoretische und me
dienethische Beurteilung der offenkundigen Vorteile und Chancen sowie Probleme und 
Gefahren der herkömmlichen Massenmedien (Zeitungen, Zeitschriften, Hörfunk, Fernse
hen) wie auch der neuen Medien, die ihre Daten in digitaler Form übermitteln und deren 
Dienste über das Internet laufen, soll und kann hier nicht geleistet werden. Es sei hier 
nur auf eine grundlegende Gefahr hingewiesen, die die Welt als Verständnis- und Sinnho
rizont betrifft. 

Es geht um die auch in westlichen Medien einseitige Berichterstattung, die zu hin
terfragen ist.47 So berichten etwa führende deutschsprachige Medien in lediglich 10 % 
ihrer journalistischen Beiträge über die Länder des Globalen Südens, obwohl dort etwa 
85 % der Weltbevölkerung leben. Wichtige Ereignisse mit dramatischen menschlichen 
und soziopolitischen Auswirkungen werden in der Berichterstattung weitgehend aus
geblendet oder sogar vollständig übergangen. Die Welt des Südens wird fast vollständig 
übersehen. 

Mehr noch als diese Einseitigkeit und andere politische Einseitigkeiten ist von ei
nem philosophischen Standpunkt aus die einseitig negative Berichterstattung der Me
dien zu kritisieren, weil auch sie, wenn auch auf andere Weise, ein verzerrtes Bild von 

45 Moos 54. 
46 Kap. 1.3.6. 
47 Vgl. Precht/Welzer. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

der Welt vermittelt. Im Brennpunkt medialen Interesses steht negatives Geschehen. So 
wandten sich in den zurückliegenden Jahren westliche Medien höchst intensiv und ex
tensiv dem islamistischen Terror, der Corona-Pandemie, dem Russland-Ukraine-Krieg 
und dem Krieg im Nahen Osten zu. Nur schlechte Nachrichten scheinen gute Nachrich
ten zu sein, weil nur sie die Konsumenten zu fesseln versprechen. Die Berichterstattung 
spiegelt nicht die Wirklichkeit der Welt wider. Allzu oft wird nicht nur durch die einseiti
ge Auswahl der Themen, sondern auch durch ihre Platzierung in Nachrichtensendungen 
und durch die Art der Berichterstattung manipuliert. Auf Dauer färbt die Fixierung auf 
schlechte Ereignisse und Entwicklungen auf Zuschauer, Hörer und Leser ab. Sie erzeugt 
und verstärkt eine pessimistische Sicht von Mensch und Welt. 

Dass die einseitig-negative Berichterstattung das Gehirn des Menschen nach
haltig negativ beeinflussen kann, scheint mittlerweile durch neurowissenschaftliche 
Forschung belegt zu sein. 

Viele Menschen leiden darum heute nicht nur unter einer stark leistungsorientierten 
Gesellschaft, in der der Wert des Menschen auf seiner Leistung zu beruhen scheint, und 
unter einer ökonomisierten Gesellschaft, in der in allen möglichen Bereichen nur der ei
gene Nutzen oder Vorteil zu zählen scheint, sondern zunehmend auch unter einer pessi
mistischen Gesellschaft, in der jeder Optimismus verpönt zu sein scheint. Dieser Tendenz 
ist entgegenzuwirken. 

Durch die ständige gezielte Auswahl von Negativem erwecken Medien nicht nur den 
Eindruck, dass das Schlechte in der Welt überwiegt, sondern die Welt als ganze immer 
schlechter wird. Beides wirkt wie Gift, dem nur durch Gegengift beizukommen ist. Ge
gen den ersten Eindruck kann vor allem ein Blick in die eigene Erfahrungswelt helfen, die 
nicht durch Medien vermittelt, sondern unmittelbar zugänglich ist. Er kann zeigen, wie 
viel selbstverständlich Gutes tagtäglich unter Menschen geschieht, das niemals die Auf
merksamkeit der Medien auf sich ziehen wird, weil es unspektakulär, eben gewöhnlich 
ist. Gegen den zweiten Eindruck kann es helfen, positive Fakten und Trends zur Kennt
nis zu nehmen, die für Massenmedien eher uninteressant zu sein scheinen. So sucht 
beispielsweise Walter Wüllenweber mit seinem Buch Frohe Botschaft einem weitverbrei
teten Pessimismus entgegenzutreten. Ihm hat er den bezeichnenden Untertitel gegeben: 
Es steht nicht gut um die Menschheit – aber besser als jemals zuvor. Was er im Detail nachzu
weisen sucht, ist so zusammengefasst: 

„Die vergangenen Jahrzehnte waren die beste Phase in der Geschichte des Homo sa
piens. Noch nie waren die Menschen so gesund, so gebildet, so reich, so frei und so si
cher vor Gewalt wie heute. Fast alle Entwicklungskurven zeigen steil nach oben. Doch 
in den Köpfen hat sich das gegenteilige Bild festgesetzt: Gewalt und Elend nehmen zu, 
alles verschlechtert sich, die Welt steht am Abgrund. Diese apokalyptische Botschaft 
ist die Mutter aller Fake News und die Basis für den Siegeszug der Populisten. Um Her
ausforderungen wie den Klimawandel oder die Migration zu bewältigen, müssen die 
Gesellschaften die Lehren nicht nur aus ihren Fehlern ziehen, sondern auch aus ihren 
Erfolgen. Darum ist es kein Wohlfühlprogramm, die nachgewiesenen Verbesserungen 
in allen Bereichen des Lebens zu erkennen und zu würdigen.“48 

48 Wüllenweber (Klappentext). 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 59 

Obwohl viele Menschen zum Beispiel in Deutschland den Fortschritt der letzten Jahre 
am eigenen Leib erfahren haben, können sie ihn offensichtlich kaum wahrhaben oder 
wertschätzen. Das zeigt auch, dass ihre innere Zufriedenheit mit dem Wohlstand nicht 
einfach gewachsen ist. Sie scheint von anderen Faktoren abzuhängen. 

Der Optimismus dieses Buches hat durch danach eingetretene Ereignisse wie 
die Pandemie oder die Kriege in der Ukraine und im Nahen Osten und deren Folgen 
Dämpfer erhalten. Auch bleibt im Wesentlichen unberücksichtigt, dass Menschen sehr 
ungleich vom Fortschritt profitieren. Durch die Coronapandemie hat sich die soziale 
Ungleichheit in Deutschland und in der Welt weiter verschärft. In Deutschland ist die 
Zahl der Erwerbslosen stark gestiegen und „die Armutsquote [war] mit 15,9 Prozent“, 
wie Francis Seeck in Zugang verwehrt schreibt, „laut Armutsbericht des Paritätischen 
Gesamtverbandes so hoch wie seit der Wiedervereinigung nicht mehr“49. Auch haben, 
während die Wirtschaft eingebrochen ist, „die 2700 Milliardäre weltweit im Corona-Jahr 
ihr Vermögen um 60 Prozent gesteigert“. Weltweit gibt es nach wie vor einen großen Ab
stand zwischen Arm und Reich. Das Gesamtvermögen ist extrem ungleich verteilt. Die acht 
reichsten Menschen weltweit besitzen ein Vermögen von über 426 Milliarden US-Dollar. 
Damit besitzen sie so viel wie die ärmere Hälfte der Weltbevölkerung. „In Deutschland 
verfügt das reichste Zehntel über 65 Prozent des Gesamtvermögens, während die untere 
Hälfte nur 1 Prozent des Gesamtvermögens besitzt.“50 Dass weltweit nach wie vor rund 
700 Millionen Menschen in absoluter Armut leben und mit weniger als 1,90 US-Dollar am 
Tag auskommen müssen, bleibt ein Skandal. 

Dennoch gibt es gute Gründe, optimistisch zu bleiben. Das bestätigt beispielswei
se auch David McCandless mit seinem Buch beautifulnews, in dem er zahlreiche positi
ve Trends, aufbauende Statistiken und kreative Lösungen, graphisch sehr schön aufbereitet, 
darstellt. Der Autor hat sein Werk all jenen nicht gefeierten Millionen gewidmet, die ruhig 
und stetig daran arbeiten, die Welt zu einem besseren Ort zu machen. Unter anderem do
kumentiert er51, dass in allen Ländern der Welt die Säuglings- und Kindersterblichkeit 
gesunken ist, die Lebenserwartung in Afrika deutlich steigt, ja überall alle Menschen län
ger leben und weltweit die Zahl der Suizide sinkt. In der Welt sind extreme Armut und 
Hunger zurückgegangen. Frauen dürfen inzwischen praktisch überall wählen und sind 
häufiger in Parlamenten vertreten. Mehr Mädchen gehen weltweit zur Schule, die Lücke 
zwischen ihnen und Jungen in der schulischen Bildung schließt sich. In der Mehrheit der 
Länder ist es inzwischen legal, homosexuell zu sein, die Rechte der Transgender nehmen 
zu. Seit den achtziger Jahren wurde insgesamt nuklear stark abgerüstet, überall sind die 
Armeen geschrumpft. Tiere werden mehr geschützt, weltweit wächst der Baumbestand. 
Die erneuerbaren Energien überholen rasch die Kohle. Die Welt, so fasst der Autor in der 
Einleitung zusammen, ist nicht perfekt. Sie wird es niemals sein. Aber sie ist auch nicht 
so schlecht, wie es scheint. 

Nach Einschätzung von Wirtschaftsexperten befindet sich die Weltwirtschaft in 
einem tiefgreifenden Wandel. So stellt etwa der weltweit bekannte US-amerikanische 
Ökonom Jeffrey D. Sachs fest: 

49 Seek 15. 
50 Ebd. 10. 
51 McCandless 012; 016; 064; 18; 20/21; 26; 54/55; 72/73; 123; 130; 166; 174; 180; 181; 238/239; 242/243. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

„Die Weltwirtschaft befindet sich in einem tiefgreifenden Prozess der gegenseitigen 
wirtschaftlichen Annäherung, auch Konvergenz genannt, wobei Regionen, die im 19. 
und 20. Jahrhundert bei der Industrialisierung hinter dem Westen zurückgeblieben 
waren, jetzt die verlorene Zeit aufholen. Die wirtschaftliche Konvergenz begann ei
gentlich schon in den 1950er Jahren, als die europäische imperiale Herrschaft in Afri
ka und Asien zu Ende ging. Sie hat sich in Wellen weiterentwickelt, zuerst in Ostasi
en, dann etwa 20 Jahre später in Indien und in den kommenden 20 bis 40 Jahren wird 
das in Afrika ebenfalls geschehen. Diese und einige andere Regionen wachsen heute 
viel schneller als die westlichen Volkswirtschaften, da sie mehr ,Spielraum‘ nach oben 
haben, um das BIP zu steigern, indem sie das Bildungsniveau schnell anheben, die 
Qualifikation ihrer Arbeitnehmer verbessern und eine moderne Infrastruktur instal
lieren, einschließlich des universellen Zugangs zu Elektrifizierung und digitalen Platt
formen.“52 

Trotz dieser positiven Entwicklung bleibt das Problem der Ungerechtigkeit insofern be
stehen, als die Schere zwischen Arm und Reich in sehr vielen Ländern weiter ausein
andergeht. Während es zwischen den Ländern weltweit vielleicht zu einer Annäherung 
kommt, nimmt die wirtschaftliche und soziale Ungleichheit innerhalb vieler, auch hoch
entwickelter Länder zu. Die Armen werden zwar nicht unbedingt ärmer, aber die Rei
chen sehr wohl reicher. 

Die Welt ist nicht einfach ein Zusammenhang von Tatsachen, sondern ein Sinnzu
sammenhang. Medien haben für den Sinn, den sie ihr verleihen, große Verantwortung. 
Sie könnten bereits mehr zum Frieden in der Welt beitragen, wenn sie weniger Feindbil
der schüren würden. Sie könnten auch mehr zur Gerechtigkeit in der Welt beitragen, in
dem sie mit dem gleichen Eifer, mit dem sie normalerweise auf Unrecht und Ungerech
tigkeit hinweisen, häufiger auf positive Entwicklungen, Vorbildliches und zuversichtlich 
Stimmendes aufmerksam machen würden. 

Auf eine noch größere grundlegende Gefahr für die Welt als ganze, die besonders 
auch die westlichen Gesellschaften angeht und mit der das Problem der Umweltzerstö
rung eng zusammenhängt, hat in jüngster Zeit sehr pointiert ein deutscher Soziologe 
aufmerksam gemacht. Auch seiner Kritik sei deshalb ein eigenes Kapitel gewidmet. 

Literatur 

Walter Wüllenweber: Frohe Botschaft. Es steht nicht gut um die Menschheit – aber besser als 
jemals zuvor, 4. Auflage 2018. 

David McCandless: beautifulnews, 2021. 
Richard David Precht/Harald Welzer: Die vierte Gewalt, 2022. 
Francis Seeck: Zugang verwehrt. Keine Chance in der Klassengesellschaft: wie Klassismus soziale 

Ungerechtigkeit fördert, 2022. 

52 Jeffrey D. Sachs: Gefahren und Hoffnungen einer entstehenden multipolaren Welt, in: Telepolis, 10. Juni 
2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 61 

1.1.5.4 Die Gefahr der Steigerungslogik für die Weltbeziehung (Hartmut Rosa) 
Eine Soziologie der Weltbeziehung hat Hartmut Rosa (geb. 1965) in seinem gefeierten Werk 
Resonanz (2019) vorgelegt. Wie viele vor und nach ihm fragt er nach einem gelungenen Le
ben für den Menschen. Die Frage besteht nach wie vor, obwohl sich die äußeren Umstän
de, in denen der Mensch seit der Antike lebt, geändert haben. Jedoch wurden die Men
schen nicht glücklicher und zufriedener – ja, in den wohlhabenderen westlichen Ländern 
wirken sie trotz aller Errungenschaften, die den Alltag erleichtern sollen, unzufriedener 
und trauriger. 

Für ein gelingendes Leben werden gemeinhin drei Ressourcen in unterschiedlicher 
Reihung als notwendig erachtet, die drei Gs: Geld, Gesundheit, Gemeinschaft. Trotz 
ihrem bei dem Einzelnen stärker oder schwächer ausgeprägten Vorhandensein sind 
viele Menschen unglücklich. Rosas Erklärung dafür ist, dass diese drei Gs meist fälsch
licherweise schon selbst für die Zufriedenheit gehalten werden. Stattdessen sind sie 
eigentlich nur Mittel zum Zweck. Sie können vorhanden sein und zum Wohlbefinden 
beitragen, aber durch eine Steigerung davon ist man nicht automatisch zufrieden(er) 
und glücklich(er). Rosas These ist daher: Wichtig sind nicht nur die Ressourcen, sondern 
auch die Beziehungen der Menschen zur Welt. 

Dazu bestimmt Rosa drei „Achsen“, auf denen „Resonanz“, also schwingungsfähige 
Beziehungen erfahren werden können: horizontal (zu Mitmenschen, Freundschaften, Be
ziehungen), diagonal (zu Dingen und Inhalten, Arbeit und Bildung), vertikal (zur Religion, 
Natur, Kunst, Geschichte). Auf diesen Wegen sind Menschen in der Lage, mit der Welt 
in Beziehung zu treten, sich von ihr berühren zu lassen, sie zu verändern und durch sie 
verändert zu werden. Als ein besonderes Merkmal stellt er ihre prinzipielle Unverfügbarkeit 
heraus, das heißt, wir können nicht auf sie zugreifen und über sie bestimmen wie über 
Waren im Supermarktregal. Wie wir auf sie wirken und sie auf uns, ist wesentlich kom
plexer. Es bedarf etwa einer Bereitschaft des Sich-öffnen-Könnens, zum Beispiel für ei
ne Musik, wofür man aber nicht immer automatisch empfänglich ist. Es kann sein, dass 
mich diese bestimmte Musik an diesem bestimmten Tag aufgrund zahlreicher innerer 
und äußerer bewusster oder unbewusster Gegebenheiten nicht erreicht – oder umge
kehrt sogar stärker erreicht als sonst. 

Diese resonanten Weltbeziehungen sieht Rosa in der modernen Gesellschaft durch 
die Steigerungslogik als grundlegend gestört an. Es besteht ein großer Druck, dass die In
novationsrate und die Wirtschaft unserer Länder immer mehr wachsen müssen, damit 
wir im internationalen Wettbewerb nicht abgehängt werden. Um unseren gegenwärti
gen Stand auch nur zu halten, so Rosa, müssen wir immer schneller und billiger im
mer mehr produzieren, auch wenn wir die Dinge selbst nicht brauchen. Die Konsequen
zen davon sind die verschiedenen Krisen, die uns Menschen destabilisieren: Zum einen 
schreitet die Ökokrise trotz aller Versuche, sie aufzuhalten, voran: Wir brauchen, um un
seren Lebensstandard zu halten, mehr Öl, mehr Wasser, mehr Seltene Erden und vieles 
andere. Infolgedessen steigt der Verbrauch der Ressourcen an und die Verschmutzung 
der Erde nimmt zu. Als nächstes lässt sich in vielen Ländern eine Demokratiekrise beob
achten: Die Aufrechterhaltung der Steigerungsfähigkeit erfordert politische Maßnah
men wie Arbeitsmarktreformen, Rentenreformen und Forschungsinvestitionen (u. a.), 
gleichzeitig Einsparungen in vielen Bereichen. Es muss immer mehr und effizienter ge
arbeitet werden, um den Stand zu halten. Das erscheint vielen Menschen sinnlos, sie 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

werden erschöpft, unzufrieden und womöglich krank. Dadurch, dass die Politik weiter
hin auf mehr Steigerung setzt und schlechte Bedingungen dafür in Kauf nimmt, fühlen 
sich die Menschen von der Politik mitunter nicht gesehen, die Politiker aller Richtungen 
holen die Menschen in ihren Bedürfnissen nicht mehr ab. Die Folgen machen sich un
ter anderem in öffentlichen Protesten und sinkender Wahlbeteiligung bemerkbar. Dies 
gipfelt in der sogenannten „Psychokrise“: Menschen müssen einerseits mehr und effi
zienter leisten, andererseits Produkte verbrauchen und sich in diesem Prozess immer 
weiter optimieren. Sie finden sich in einem Hamsterrad ohne Ausstiegsmöglichkeit vor. 
Die Folgen davon sind Stress-, Depressions-, Angst- und Burnout-Erkrankungen. 

Die drei Resonanzachsen stehen auch für Bereiche, in denen der Mensch Erholung 
findet: zum Beispiel in der Arbeit von der Familie, im Sport von der Arbeit und so weiter. 
Wenn der Leistungs- und Optimierungszwang aber auf allen Bereichen liegt, die man zu 
kontrollieren und zu steigern versucht, wenn man nach Erfolgen hascht, deren Grenzen 
immer weiter nach oben verschiebbar sind, wechselt man nur von einem Stress in den 
nächsten, erholt sich nicht mehr, bricht vielleicht irgendwann zusammen, flüchtet in 
eine Sucht oder wird aggressiv beziehungsweise depressiv. 

Schneller als ein Land oder Wirtschaftssystem bemerkt der einzelne Mensch die 
Frustration bei sich, seine Vorhaben nicht einhalten zu können, abgehängt zu werden. 
Als Folge werden ihm die Welt und die Menschen stumm. Familie, Arbeit, Verein, Religi
on „sagen“ ihm nichts mehr, sie stehen ihm indifferent, abweisend und kalt gegenüber, 
es findet eine Entfremdung von sich selbst, den Menschen und der Welt statt. Der „Draht 
zur Welt“ vibriert nicht mehr. Weil man ja „alles hat“, versteht man seinen traurigen 
Zustand nicht und sucht überdies noch die Schuld bei sich. 

Wie ist nun diesem Zwang zur Steigerung zu entkommen, wie stellt man wieder Be
rührung zwischen sich und der Welt her? 

Die Lösung sieht Rosa in einer verstärkten Investition in Resonanzbeziehungen. „Re
sonanz“, von resonare, widerhallen, bezeichnet die Beziehung zwischen zwei schwin
gungsfähigen Systemen, wie zum Beispiel zwei Stimmgabeln. Schlägt man die eine 
an, schwingt und tönt eine danebenstehende mit. Im übertragenen Sinn meint Rosa 
mit „Resonanz“ kein Echo, keine bloße Zustimmung oder Wiederholung, sondern eine 
Antwort, eine Reaktion, ein Sich-berühren-Lassen. „Wenn Subjekte also im Sinne der 
Leitthese dieses Buches auf Resonanzerfahrungen hin angelegt sind, so können sie 
darauf hoffen, als zweite Stimmgabel von etwas Begegnendem zum Klingen gebracht zu 
werden – oder aber im Sinne der ersten Stimmgabel so lange suchen, bis sie Widerhall 
finden.“53 Die Resonanz lässt sich in den obengenannten Bereichen der Resonanzachsen 
finden. 

Um dem Hamsterrad zu entkommen, spricht Hartmut Rosa von einem Umdenken, 
welches sowohl durch den Einzelnen motiviert sein als auch institutionell gestützt wer
den muss. Der leistungsorientierte Wettbewerb ist so heftig, dass nicht nur ein Land, 
sondern auch der Einzelne existentielle Angst davor hat, nicht mit anderen mithalten zu 
können. Angst beschreibt Rosa als Empathie- und Resonanzkiller. Angst macht starr und 
stumm. Daher sieht Rosa eine mögliche Lösung in einem bedingungslosen Grundein
kommen, welches die Existenz sichert und den Menschen Freiheit und Raum gibt, ohne 

53 Rosa 212. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 63 

Druck und Zwang ihrer Motivation nachzugehen. Wie diese Wende konkret politisch ge
staltet werden soll, kann Rosa als Soziologe nicht sagen. Er rechnet mit Gegenwind auf 
allen politischen Seiten, stellt aber schon viele kleine regionale Initiativen vor, auf de
nen eine Wiederbelebung der Resonanzachsen versucht wird.54 Wahrscheinlich ist die
se Wende vom Kapitalismus/Steigerungszwang weg nicht durch einen Stufenplan „von 
oben“ durchsetzbar, sondern vielmehr braucht es ein gemeinsames Umdenken, welches 
bei manchen auch mit einem Sich-Zurücknehmen und Verzichten um eines größeren 
Gutes willen beginnen könnte. 

Trotz der extremen Gewalt, die von ihnen in der Geschichte ausgegangen ist, hält Ro
sa das Christentum und andere Religionen für Institutionen, die mithilfe von Erzählungen 
und Weisheit, von Riten, Praktiken und Räumen Resonanz einüben und erfahren las
sen und dadurch einem existenziellen Resonanzverlangen des Menschen entsprechen 
können. Sie können auch einem nicht-religiösen Menschen Impulse mitgeben. Die Re
ligionen sprechen beispielsweise von einem „hörenden Herz“. In einem ersten Schritt 
könnte jeder bei sich anfangen, indem er seinem Nächsten zuhört, auch wenn er sich 
unverständlich zeigt und das Unternehmen mühsam wirkt. Angezielt ist ein Verhalten, 
das dem Anderen Raum gibt, ohne etwas Konkretes von ihm zu erwarten, ohne ihn zu 
bewerten, und ihn sprechen lässt, ohne vorschnell zu interpretieren und zu urteilen, das 
den Anderen lassen kann, ohne ihn nach den eigenen Bedürfnissen verändern zu müs
sen, mit der Offenheit, sich von ihm erreichen zu lassen. Es geht darum, den Anderen 
wertzuschätzen als den, der er ist und unabhängig davon, wie viel er leistet. Kirchen 
bieten Räume an, in denen es still ist und man auch in sich hineinhören kann. Sie er
öffnen ein Zeitfenster des Innehaltens. Sie ermöglichen es, durch die sich immer wie
derholenden Texte und Lieder deren Tiefe kennenzulernen. Auch in der Esoterik werden 
Resonanzerfahrungen in Edelsteinen, Kräutern, Bachblüten und vielem mehr gesucht. 
Daher braucht die heutige Gesellschaft nach Rosa auch die Kirche oder die Religion als 
eine Möglichkeit, in Beziehung zu treten. 

Somit richtet sich Rosas Wachstumskritik gegen immer weitere Investitionen in 
stumme Weltbeziehungen (z. B. To-do-Listen, Technik, Verwaltung u. a. m.). Stattdes
sen sollte man sich um Bedingungen bemühen, die für ein Wachstum in Resonanzerfah
rungen durch tiefe Beziehungen förderlich sind. 

Literatur 

Hartmut Rosa: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, 6. Auflage 2022. 

1.1.6 Grund und Sinn der Welt 

Um das Sein der Welt und ihren Sinn als Ganzes zu verstehen, scheint das evolutive be
ziehungsweise naturwissenschaftlichen Weltbild einer wesentlichen Ergänzung zu be
dürfen. Denn das Entstehen des seinsmäßig Höheren aus dem seinsmäßig Niedrige

54 Vgl. ebd. 735. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

ren55 lässt sich metaphysisch allein von der Weltwirklichkeit her nicht denken, gilt doch 
schon seit den Vorsokratikern der Satz: ex nihilo nihil fit, das heißt: aus Nichts wird (von 
sich aus) nichts. Aus weniger kann im qualitativen Sinn bloß aus sich heraus niemals 
mehr werden. Auch fragt sich, welchen Sinn und Zweck die ganze Evolution haben soll. 
Nimmt man die Fragen nach einem ersten metaphysischen Grund und einem letzten Sinn 
und Ziel der Welt ernst, scheint man eine Wirklichkeit annehmen zu müssen, die über 
die Weltwirklichkeit hinausgeht. 

Physiker suchten in den vergangenen Jahren die Existenz des Urknalls selbst zu er
klären, indem sie verschiedene Modelle von größeren kosmologischen Einheiten als unse
rem Universum entwarfen. Der Theorie vom Big Bounce zufolge gab es vor unserem Uni
versum bereits ein anderes. Dieses hörte irgendwann auf zu expandieren und verdichte
te sich immer weiter – bis es zum kleinsten Punkt kollabierte, aus dem heraus dann das 
jetzt bestehende Universum in Form des Urknalls entstand und sich aufblähte. Gemäß 
der Vorstellung vom zyklischen Universum bläht sich das Universum über Jahrmilliarden 
hinweg immer wieder wie ein Ballon auf, um sich dann in Jahrmilliarden immer wieder 
bis zum kleinsten Punkt zu verdichten. Nach der Hypothese vom Multiversum ist unser 
Universum nicht isoliert, sondern winziger Teil eines Multi- oder Megaversums, in dem 
ständig Universen entstehen oder wieder vergehen. Solch ein Multiversum ließe sich mit 
einem Geflecht zahlreicher Blasen vergleichen, aus denen, während sie wachsen, unab
lässig weitere Blasen sprießen. Aus ihnen würden dann wiederum neue Blasen-Univer
sen hervorgehen. 

Hypothesen von vielen nacheinander, nebeneinander oder ineinander existierenden 
Universen sind freilich reine Spekulation. Denn es wäre grundsätzlich unmöglich, Uni
versen, die zusätzlich zu unserem Universum existieren würden, zu beobachten und em
pirisch nachzuweisen. 

Dort, wo der Physiker zu fragen aufhört, fängt der Philosoph zu fragen an. Wäh
rend nämlich der Physiker danach fragt, wie sich die Existenz und die Beschaffenheit des 
Weltalls naturwissenschaftlich erklären lassen, fragt der Philosoph danach, wie sich die 
Welt als ganze metaphysisch begründen lässt. Mit anderen Worten: Der Philosoph fragt 
nicht, wie die Welt entstanden ist, sondern warum es die Welt überhaupt gibt und nicht 
vielmehr nichts ist. Er fragt nach dem Grund und dem Sinn der Welt. Kann die Welt 
ganz in sich selbst gründen, ihren Sinn ganz in sich selbst haben? Oder kann und muss 
die Welt in einem anderen Grund gründen, von einem anderen her ihren Sinn beziehen? 

Christliche Denker suchten diese letzten metaphysischen Fragen in einer langen Tra
dition sogenannter Gottesbeweise philosophisch zu beantworten.56 Immanuel Kant unter
schied dabei in seiner Kritik der reinen Vernunft grundsätzlich drei Arten von Gottesbewei
sen57, die sich so charakterisieren lassen: 

• Beim ontologischen Gottesbeweis, wie ihn etwa Anselm von Canterbury (1033–1109) in 
seinem Proslogion oder Descartes in seinen Meditationen vorgetragen hatten58, wird 

55 Kap. 1.1.3.3. 
56 Vgl. HaTh 159–204. 
57 Kant: Kritik der reinen Vernunft A 591/B 619. 
58 Anselm: Proslogion Kap. 2f. / Descartes: Meditationen 3 u. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 65 

völlig apriorisch und rein begrifflich, das heißt ohne Bezug auf eine Erfahrung, vom 
menschlichen Begriff oder Gedanken Gottes auf die reale Existenz Gottes geschlos
sen. 

• Beim kosmologischen Gottesbeweis wird aus der empirischen Erfahrung der Existenz 
der Welt die Existenz Gottes gefolgert. 

• Beim physikotheologischen Gottesbeweis wird aus einer bestimmten Erfahrung der 
Beschaffenheit der Welt, zum Beispiel ihrer Schönheit oder Ordnung, das Dasein 
Gottes erschlossen. 

Fasst man noch einmal die beiden letzten Arten von Gottesbeweisen zusammen, erge
ben sich zwei Grundtypen von derartigen Beweisen: Es wird entweder von der Welt auf 
Gott als ihren Urheber oder von bestimmten Inhalten des menschlichen Geistes auf Gott 
geschlossen. 

Die kosmologischen Gottesbeweise, in denen aus der Existenz der Welt die Existenz 
Gottes hergeleitet wird, lassen sich in ihrem argumentativen Kern in etwa wie folgt nach
vollziehen. 

Alles, was der Mensch in der Welt vorfindet und erkennt, ist bedingt und durch an
deres verursacht. Es ist bedingt, insofern es von anderem abhängt. Wäre dieses andere 
nicht, wäre es selbst nicht. Hätte es zum Beispiel bei der Entstehung der Sterne in be
stimmten Regionen des Weltalls nicht Dunkle Materie gegeben, hätte sich gewöhnliche 
Materie nicht – oder zumindest nicht in der Weise und nicht in der Geschwindigkeit – 
zu Sternen verdichten und erhitzen können, wie das tatsächlich der Fall war. Die Dunkle 
Materie hätte sich ihrerseits in diesen Regionen nicht ansammeln können, wenn in ihnen 
die gewöhnliche Materie infolge der Fluktuationen nicht schon etwas dichter und wär
mer gewesen wäre, und so fort. Nicht bloß von Bedingung, sondern von Ursache spricht 
man dann, wenn etwas durch sein eigenes, irgendwie aktives Wirken etwas anderes be
wirkt oder hervorbringt. Abgesehen von der chemischen Evolution oder Abiogenese ist 
jedes einzelne Lebewesen von einem anderen einzelnen Lebewesen verursacht worden. 
Die ersten Lebewesen wurden wiederum von Einheiten verursacht, die als Vorformen 
des Lebens gelten, und so fort. Alles, was es im Universum gibt, ist durch anderes be
dingt und von anderem verursacht. Physikalisch betrachtet hängt alles letztlich von der 
Singularität des Urknalls ab. 

Metaphysisch betrachtet ist es nun nicht möglich, dass aus dem absoluten Nichts et
was entsteht. Aus Nichts – absolut verstanden – wird nichts, kann nichts werden. Des
halb kann auch die Singularität des Urknalls, metaphysisch gedacht, nicht aus einem 
absoluten Nichts entstanden sein. Verweist man an dieser Stelle des Gedankengangs auf 
ein anderes Universum, auf das sich unser Universum zurückführen lässt, wird das me
taphysische Problem nur verschoben. Denn auch dieses Universum konnte nicht abso
lut aus sich existieren, sondern musste seinerseits auf ein Universum zurückgehen, das 
wiederum durch ein anderes Universum bedingt und verursacht war, und so weiter. So 
gelangt man spekulativ entweder zu einer unendlichen Reihe von bedingten Universen 
oder zu einem geschlossenen Kreis von Universen. Beispielsweise ist Universum A durch 
Universum B, Universum B durch Universum C, und Universum C wiederum durch Uni
versum A bedingt. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

In diesen beiden Modellen wird nun zwar jedes Universum durch ein anderes er
klärt, aber die unendliche Reihe oder der geschlossene Kreis jeweils bedingter Universen, 
wenn sie denn überhaupt real möglich wären, bliebe metaphysisch unbegründet. Denn 
man weiß immer noch nicht, warum es die ganze unendliche Reihe oder den geschlos
sen Kreis überhaupt gibt. Darin liegt das entscheidende metaphysische Problem, aber 
auch die entscheidende metaphysische Einsicht, die es nachzuvollziehen gilt. 

In einer endlosen Reihe oder einem geschlossenen Kreis von Wirklichkeiten, die 
durchgängig bedingt sind, wären zwar die einzelnen Elemente begründet, aber nicht 
das Ganze. Die Frage, wie es das Ganze überhaupt geben kann und warum es das Ganze 
überhaupt gibt, bliebe unbeantwortet. 

Ein metaphysischer Ausweg eröffnet sich nur dann, wenn man eine Bedingung oder 
eine Ursache annimmt, die das Ganze als solches bedingt und verursacht. Diese Bedin
gung oder Ursache des Ganzen kann dann allerdings metaphysisch nicht gleicher Art 
sein wie all die Elemente oder Teile des Ganzen. Sie muss metaphysisch ganz anderer Na
tur sein. Sie kann ihrerseits in ihrem Wirklichsein nicht durch eine andere Wirklichkeit 
bedingt oder von einer anderen Wirklichkeit verursacht sein, von einer anderen Wirk
lichkeit abhängig sein, weil sie sonst selbst nur Element in einem Ganzen, nicht aber der 
letzte Grund des Ganzen wäre. Es muss eine Bedingung sein, die selbst unbedingt ist, 
eine Ursache, die von nichts anderem verursacht ist, ein Grund der nicht in einem ande
ren Grund, sondern ganz in sich selbst gründet. Anselm von Canterbury hat diese Einsicht 
in seinem Monologion so formuliert, dass „alles, was besteht, seinen Bestand einem an
deren zu verdanken hat, welches allein durch sich selbst besteht“59. Nur wenn man die 
Existenz eines schlechthin Unbedingten und Unverursachten, eines vollkommen in sich 
selbst gründenden Grundes annimmt, lässt sich die Existenz des schlechthin Bedingten 
– der Welt – metaphysisch hinreichend begründen. Denn alles bedarf, wie es Gottfried 
Wilhelm Leibniz (1646–1716) später ausgedrückt hat, eines zureichenden Grundes.60 Genau 
mit einer solchen, selbst unbedingten letzten Bedingung der Welt als ganzer, mit einer 
solchen, selbst unverursachten letzten Ursache der Welt und mit einem solchen, abso
lut in sich selbst gründenden letzten Grund der Welt ist metaphysisch das gemeint, was 
religiös Gott heißt. 

Heidegger hat die metaphysische Frage nach dem Sinn von Sein neu aufgeworfen. 
Sinn wird verstanden. Er lässt sich nicht erklären. Erklären lassen sich funktionale Zu
sammenhänge der materiellen Wirklichkeit. Sinnzusammenhänge werden eingesehen. 
Den Sinn von einzelnem Seienden und den Sinn des Seins als ganzem muss im Grunde 
genommen jeder Mensch selbst verstehen. Inwieweit und inwiefern ich einen Gegen
stand oder ein Ereignis als sinnvoll erlebe, hängt nicht bloß von objektiven Tatsachen, 
sondern auch ganz wesentlich von meinen eigenen Entscheidungen, Urteilen und Er
fahrungen ab. Welchen Sinn und welche Bedeutung Dinge und Begebenheiten für mich 
haben, ob und inwieweit sie mich existentiell betreffen und für mich existentiell bedeut
sam sind, bestimme ich durch meine Verständnisbereitschaft und meine Deutung mit. 

Naturwissenschaftler bemühen sich, die materielle Wirklichkeit zu erklären, indem 
sie ihre vielfältigen Wenn-Dann-Zusammenhänge aufdecken. Metaphysiker sind be

59 Anselm: Monologion Kap. 13 u. 14. 
60 Leibniz: Monadologie § 32; vgl. Theodizee § 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 67 

strebt, den Sinn der gesamten Wirklichkeit zu verstehen, indem sie ihre tieferliegenden 
Gründe erkennen. 

Der Sinn des Seins der Welt geht nicht, wie Heidegger angenommen hat, in inner
weltlichen pragmatischen und zeitlichen Sinnbezügen auf. Zum Sinn der Welt gehört es 
vielmehr, dass sie nicht in sich selbst gründet, sondern einen Grund hat, der sich von ihr 
ganz wesentlich unterscheidet. Den Sinn der Welt als ganzer oder den ganzen Sinn der 
Welt versteht deshalb nur, wer ihren Grund mitversteht. 

Sinn und Bedeutung haben Dinge und Ereignisse daher nicht nur im größeren Zu
sammenhang der weltlichen Wirklichkeit, sondern auch und noch einmal ganz anders im 
unvergleichlich größeren Zusammenhang der göttlichen Wirklichkeit. Der Sinn des ein
zelnen Seienden muss vom ganzen Ganzen und nicht nur vom Ganzen her – von Gott und 
nicht nur von der Welt her – erfasst und gedeutet werden. Er erschließt sich ganz nur im 
unendlichen Horizont Gottes, nicht im endlichen der Welt. Nur wenn der Verständnis
horizont nicht im Endlichen stecken bleibt, sondern ins Unendliche geht, lässt sich der 
eigentliche Sinn und die Sinnfülle jedes Seienden im Einzelnen und alles Seienden im 
Ganzen angemessen verstehen. 

Gott ist der Grund der Welt mitsamt ihrer ganzen Dynamik, mitsamt ihrer ganzen 
Entwicklungsgeschichte. Er ist ihre metaphysische Ursache, ihr Ursprung, ihr Urheber. 
Gäbe es Gott nicht, so gäbe es auch die Welt nicht. Die Welt gibt es nur, weil es Gott gibt 
und Gott die Welt will. Die Welt verdankt sich jemandem, der sie will. Die Welt ist von 
Gott gewollt, er ist ihr Grund und sie ist sein Werk. Biblisch gesprochen heißt das: Die 
Welt ist von Gott geschaffen, er ist ihr Schöpfer und sie ist seine Schöpfung. 

In Verbindung mit dem evolutiven Weltbild sind in diesem Kapitel mehrere philo
sophische Zugänge zur Welt dargelegt worden. Sie reichen von ding-, beziehungs- und 
prozessontologischen Entwürfen, die sich am Sein orientieren, bis hin zu Entwürfen, 
die sich am Sinn von Sein orientieren und die Welt weniger als eine wie auch immer ge
artete Zusammensetzung von Entitäten (Seienden) denn als Verständnishorizont oder 
Sinnzusammenhang begreifen. Als letzter und umfassender Sinn von Sein wird sich im 
weiteren Verlauf immer deutlicher die Liebe erschließen. Doch lässt sich das nicht philo
sophisch, sondern nur theologisch und damit von der Bibel her erkennen. Daher ist nun 
im Rahmen des biblischen Zugangs der Frage nachzugehen: Was sagt die Bibel über die 
Welt? 

Literatur 

Anselm von Canterbury: Proslogion. Anrede. Lateinisch/Deutsch, 2005. 
Anselm von Canterbury: Monologion. Lateinisch/Deutsch, 2005. 
Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (Kants Werke, Band 3), 2020. 
Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, 1998. 
Gottfried Wilhelm Leibniz: Theodizee, 1999. 
Georg Gasser/Ludwig Jaskolla/Thomas Schärtl (Hg.): Handbuch für analytische Theologie 

[= HaTh], 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

1.2 Die Welt als Schöpfung 

Dem Aufbau der heiligen Schrift entsprechend wird der biblische Zugang in einen alt
testamentlichen (Kap. 1.2.1) und einen neutestamentlichen (Kap. 1.2.2) unterteilt. Da so
wohl das Alte als auch das Neue Testament viele verschiedene Schriften enthält, ist ein 
völlig einheitlicher biblischer Zugang zur Welt von vornherein nicht zu erwarten. 

1.2.1 Die Erschaffung der Welt im Alten Testament 

Eine durchdachte Schöpfungstheologie hat das Volk Israel erst in der Zeit nach dem 
babylonischen Exil (597–539 v. Chr.) entwickelt. Dabei war es stark beeinflusst von den 
Schöpfungstraditionen seiner Umwelt im Vorderen Orient. Direkte Einflüsse lassen sich 
hauptsächlich aus Babylonien, Ugarit und Ägypten nachweisen. Im Alten Testament sind 
Schöpfungsaussagen breit gestreut, Schwerpunkte liegen jedoch in den Psalmen, im 
Buch Deuterojesaja, in der Urgeschichte in Genesis und in der Weisheitsliteratur.61 

Das Buch Genesis – wörtlich der „Ursprung“, die „Entstehung“ – steht ganz am Be
ginn des Alten Testaments.62 Es ist das erste Buch der fünf Bücher des Moses, die einen 
durchgehenden Erzählbogen von der Erschaffung der Welt bis zum Tod des Moses span
nen, und besteht selbst aus zwei Teilen: Der erste (1–9) stellt den Ursprung der Welt und 
des Lebens dar: die Urgeschichte; der zweite (10–50) zeichnet den Ursprung des Volkes Israel 
inmitten einer Völkerwelt nach. So beginnt das Buch Genesis und damit die Bibel mit 
den Worten: 

„Im Anfang erschuf Gott Himmel und Erde. Die Erde war wüst und wirr und Finsternis 
lag über der Urflut und Gottes Geist schwebte über dem Wasser.“63 

Für Israel war Gott nicht nur der Herr der Erde, sondern der Schöpfer des Himmels und 
der Erde, wie es auch immer wieder in den Psalmen heißt.64 Nach dem ersten Schöp
fungsbericht erschafft Gott die Welt, indem er vier chaotische, lebensfeindliche und be
drohliche Mächte, die bereits vorhanden sind, bändigt: das Tohuwabohu auf Erden, die 
Finsternis, die Urflut und das Süß- und Salzwasser. Er bringt Ordnung in das Chaos. Nach 
und nach gliedert er aus der Gegenwelt des Chaos die Welt als Kosmos aus, gestaltet ihn 
als Lebensraum und füllt ihn mit Lebewesen an. 

Einer anderen Stelle im Alten Testament zufolge hat Gott die Welt nicht aus dem Cha
os, sondern aus Nichts geschaffen. Im 2. Makkabäerbuch heißt es: 

„Ich bitte dich, mein Kind, schau dir den Himmel und die Erde an; sieh alles, was es da 
gibt, und erkenne: Gott hat das aus dem Nichts erschaffen und so entstehen auch die 
Menschen.“65 

61 Vgl. Schmid 71–112. 
62 Siehe jeweils die Einleitungen in: Die Bibel. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift, 2016. 
63 Gen 1,1. 
64 Z. B. Ps 115,15. 
65 2 Makk 7,28. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 69 

Die „Schöpfung aus dem Nichts“ ist später in der christlichen Theologie zum Topos und 
zur klassischen Lehre geworden. Mit dem Glauben an sie verbindet Paulus im Römer
brief die Hoffnung auf die Auferstehung von den Toten. Dort rühmt er Abraham als Va
ter des Glaubens, da dieser dem Gott geglaubt hat, „der die Toten lebendig macht und 
das, was nicht ist, ins Dasein ruft“66. Ein Gott, der aus Nichts die ganze Welt erschaffen 
kann, kann auch Tote auferwecken. 

Der erste Schöpfungsbericht im Buch Genesis geht weiter mit den Worten: 

„Gott sprach: es werde Licht. Und es wurde Licht. Gott sah, dass das Licht gut war. Und 
Gott schied das Licht von der Finsternis. Und Gott nannte das Licht Tag, und die Fins
ternis nannte er Nacht. Es wurde Abend und es wurde Morgen: erster Tag.“67 

Nach diesem Schema wird anschließend geschildert, wie Gott im Laufe von sechs Tagen 
alles im Himmel und auf Erden erschafft: das Wasser, das Land, grüne Pflanzen, Sterne, 
Sonne und Mond, Wassertiere, Vögel, Kriechtiere, Wildtiere und schließlich am sechs
ten Tag den Menschen.68 Nachdem Gott das Hexaemeron, das Sechstagewerk, vollendet 
hatte, ruhte er am siebten Tag. Mit diesem Ruhetag ist der Sabbat gemeint und soll der 
Sabbat geboten werden. 

Bei diesem ersten Schöpfungsbericht handelt es sich um eine theologische Deutung 
der Welt, wie sie damals bekannt war, nicht um eine wissenschaftliche Erklärung der 
Entstehung der Welt im heutigen Sinn. Dennoch fällt – im Vergleich zu letzterer – an 
diesem Bericht auf, dass bei allen Unstimmigkeiten und Abweichungen von der tatsäch
lichen Entwicklung der Welt bereits die Idee einer nach und nach entstehenden, und 
nicht einfach auf einen Schlag oder seit Ewigkeit bestehenden Welt vorhanden war. Auch 
die Reihenfolge, in der die einzelnen Wesen von Gott erschaffen werden, stimmt in ganz 
groben Zügen mit der wirklichen Evolution überein. 

Das theologisch Entscheidende an der Erschaffung der Welt durch Gott kommt im 
Bericht refrainartig zum Ausdruck. Fast jedes Mal, wenn Gott etwas Neues geschaffen 
hatte, heißt es nämlich: „Gott sah, dass es gut war“. Am Abend des sechsten Tages, als 
Gott auf sein gesamtes Werk zurückblickt, ist sogar zu lesen: „Gott sah alles an, was er 
gemacht hatte: Und siehe, es war sehr gut.“69 

Die Welt als Schöpfung, also als Werk Gottes, ist sehr gut. Theologisch betrachtet 
ist die Welt grundsätzlich gut, weil sie sich ganz einem guten Gott und seiner Schöp
fermacht verdankt. Im Kampf zwischen Chaos und Kosmos, zwischen Tod und Leben, 
zwischen Selbstzerstörung und Selbstentfaltung steht Gott ganz auf der Seite des Men
schen und des Lebens. Trotz des Sündenfalls des Menschen, wie er in Genesis 3 geschil
dert wird, bleibt Gott dem Menschen und der ganzen Schöpfung in Treue und Barmher
zigkeit zugewandt. 

66 Röm 4,17. 
67 Gen 1,3–5. 
68 Gen 1,6–2,3. Der erste, priesterliche Schöpfungsbericht (Gen 1,1–2,3) dürfte aus dem 6. Jahrhundert 

v. Chr. stammen. 
69 Gen 1,31. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Nach dem zweiten Schöpfungsbericht70, der dem ersten unmittelbar folgt, erschafft 
Gott den Menschen, indem er ihn aus der Erde bildet und ihm den Odem einhaucht: 

„Da formte Gott, der Herr, den Menschen, Staub vom Erdboden, und blies in seine Nase 
den Lebensatem. So wurde der Mensch zu einem lebendigen Wesen.“71 

Der Mensch stammt von der Erde. Als körperliches Wesen ist er „Staub“. Sein Körper 
wird zum „Staub“ zurückkehren. Im Johannesevangelium sagt Jesus über die Menschen: 
„wer von der Erde stammt, ist irdisch und redet irdisch.“72 Während Jesus Christus als 
himmlisches Wesen „von oben“ kommt und über allen steht, kommt der gewöhnliche 
Mensch als irdisches Wesen von unten. 

Dem ersten Schöpfungsbericht zufolge erschafft Gott zuletzt den Menschen, und 
zwar als sein Bild, ihm ähnlich: „Gott erschuf den Menschen als sein Bild, als Bild Gottes 
erschuf er ihn.“73 Viele christliche Denker haben sich gefragt, worin die Gottebenbild
lichkeit des Menschen bestehen könnte: in seiner Vernunftbegabung, in seinem Geist
besitz, in seinem Freiheitsvermögen. Im Kontext beider Schöpfungsberichte im Buch 
Genesis legt es sich nahe, die Gottebenbildlichkeit des Menschen in seinem schöpferischen 
Vermögen zu sehen. Es gibt eine auffällige Parallele. Nicht nur Gott benennt am Anfang 
die Dinge, nachdem er sie geschaffen hat, auch der Mensch benennt später jedes Lebewe
sen.74 Gott führt sie ihm sogar zu, um zu sehen, wie er sie benennt. Schon das Benennen 
und das Bilden von Begriffen ist eine kreative Tätigkeit. Der Mensch ist selbst ein kleiner 
Schöpfer. Zwar kann er im Unterschied zu Gott, dem großen Schöpfer, nichts aus dem 
Nichts erschaffen. Aber er kann die ihm von Gott anvertraute Welt schöpferisch gestal
ten. Der Schöpfungsauftrag Gottes an den Menschen beschränkt sich deshalb auch nicht 
darauf, die Schöpfung zu bewahren. Er lautet vielmehr nach Genesis: 

„Seid fruchtbar und mehrt euch, füllt die Erde und unterwerft sie und waltet über die 
Fische des Meeres, über die Vögel des Himmels und über alle Tiere, die auf der Erde 
kriechen!“75 

Der Mensch soll den ihm anvertrauten Garten Eden nicht nur hüten, sondern auch be
arbeiten.76 Er soll im Sinn der kulturellen Evolution die Schöpfung weiterentwickeln. Er 
darf selbst in Wissenschaft und Technik, in Kunst und Politik kreativ sein und Neues 
schaffen. Die Fortentwicklung der Schöpfung schließt zwar ihre Bewahrung sinnvoller- 
und notwendigerweise ein, geht aber doch weit darüber hinaus. 

Auch wenn der Schöpfungsbericht dem Menschen eine Sonderstellung in der Welt zu
weist und nur ihm die Gottebenbildlichkeit zuspricht, lässt sich dennoch kein reiner An
thropozentrismus aus ihm herauslesen. Die unter- und vormenschliche Kreatur ist un

70 Gen 2,4–24. Der zweite, jahwistische Schöpfungsbericht ist vermutlich älter als der erste. 
71 Gen 2,7. 
72 Joh 3,31. 
73 Gen 1,27. 
74 Gen 2,19f. 
75 Gen 1,28. 
76 Vgl. Gen 2,15. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 71 

abhängig von ihrer Hinordnung auf den Menschen in sich gut und wertvoll. Sie wird nicht 
erst dadurch gut, dass sie dem Menschen dient und der Mensch sie wertschätzt. Gott, 
ihr Schöpfer, findet sie gut. Wie die Menschen, so segnet er auch die Tiere und fordert sie 
auf, fruchtbar zu sein und sich zu mehren. Er gibt die Pflanzen, wie eigens betont wird, 
nicht nur den Menschen, sondern auch den Tieren zur Nahrung und sorgt auf diese Wei
se für sie. Der Mensch ist zwar das Spitzengeschöpf und die Sinnspitze der Evolution, 
aber eben nicht das einzig Sinn- und Wertvolle in der Welt. 

Zwischen einem gemäßigten Anthropozentrismus und einem gemäßigten Physiozen
trismus oder Biozentrismus ist eine Annäherung möglich. Eine gemäßigte Anthropozen
trik stellt zwar menschliches Leben über nichtmenschliches, bestreitet aber nicht den 
Eigenwert der außermenschlichen Schöpfung und ein Recht auf Schutz der Natur. Sie 
kann auch Mitgeschöpfen eine Würde zuerkennen. Ein gemäßigter Physio- oder Bio
zentrismus hingegen fordert zu Recht, unnötige Eingriffe in die Natur zu unterlassen 
und vermeidbares Leiden der Tiere zu verhindern. Der Mensch trägt auch Verantwor
tung für seine Mitgeschöpfe. 

Hinter der Schöpfungstheologie im Buch Genesis steht der Schöpfungsglaube bei 
Deuterojesaja.77 Ihm zufolge thront der ewige Gott, der die Enden der Erde erschuf, über 
dem Erdenrund. Obwohl niemand seinen Geist bestimmen und ihn beraten kann, ob
wohl alle Nationen wie ein Nichts vor ihm sind, obwohl er mit nichts und niemandem 
verglichen werden kann, wird er nicht müde und matt, dem Müden Kraft zu geben und 
dem Kraftlosen große Stärke zu verleihen. Deshalb empfangen die, die auf den Herrn 
hoffen, neue Kraft. Der Schöpfergott wirkt unentwegt in seiner Schöpfung und stärkt die 
Menschen, die im Vergleich zu ihm nichts sind. 

Schon nach Psalm 93 thront Gott als König über dem Erdkreis. Zugleich ist er als Gott
könig in seinem Tempel gegenwärtig. Er sichert den Bestand der Welt. Er verteidigt, er
hält und gestaltet die Erde. Er sendet seinen Geist aus und erneuert ständig ihr Ange
sicht.78 Ihm gebührt darum Ehre und Lob.79 Alles, was ist und lebt, soll Gott loben. Denn 
er hat es durch sein Wort erschaffen: 

„Lobt ihn, all seine Engel, […], lobt ihn Sonne und Mond, lobt ihn all ihr leuchtenden 
Sterne, […]. Lobt den Herrn von der Erde her: ihr Ungeheuer des Meeres und alle Tiefen, 
Feuer und Hagel, Schnee und Nebel, […], ihr Berge und all ihr Hügel, ihr Fruchtbäume 
und alle Zedern, ihr Tiere alle, wilde und zahme, ihr Kriechtiere und ihr gefiederten 
Vögel, ihr Könige der Erde und alle Völker, ihr Fürsten und alle Richter der Erde, ihr 
jungen Männer und auch ihr jungen Frauen, ihr Alten mit den Jungen! Loben sollen sie 
den Namen des Herrn, denn sein Name allein ist erhaben, seine Hoheit strahlt über 
Erde und Himmel.“80 

Nach Vorstellung der Israeliten spiegelt die Schöpfung die Schönheit und Herrlichkeit des 
Herrn wider. In den Worten des Psalmisten: „Die Himmel erzählen die Herrlichkeit Got

77 Jes 40,12–31. 
78 Ps 104,30. 
79 Ps 29. 
80 Ps 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

tes, und das Firmament kündet das Werk seiner Hände.“81 Von daher konnte später Pau
lus in seinem Römerbrief selbstverständlich voraussetzen, dass alle Menschen Gott er
kennen können, weil er sich durch seine Schöpfung offenbart: „Seit Erschaffung der Welt 
wird nämlich seine unsichtbare Wirklichkeit an den Werken der Schöpfung mit der Ver
nunft wahrgenommen, seine ewige Macht und Gottheit.“82 

Der Annahme einer anfänglichen Erschaffung der Welt ging in Israel die Annahme ei
ner ständigen Erschaffung der Welt voraus. Erst im Gefolge des babylonischen Exils wur
de die Vorstellung von der creatio continua, dem ständigen schöpferischen Wirken Gottes, 
wie sie in frühen Psalmen zu finden ist, zur Vorstellung der prima creatio, der Anfangs
schöpfung, ausgeweitet. Auch war für die Israeliten die Schöpfung nicht eigentlich Ge
genstand eines bewussten und entschiedenen Glaubens – wie es etwa die Verheißungen 
von Land, Segen und Heiligung, die Gott Israel gegeben hatte, waren – sondern selbst
verständliche Denk- und Lebensvoraussetzung. 

Literatur 

Die Bibel. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift, Gesamtausgabe, 2016. 
Konrad Schmid (Hg.): Schöpfung, 2012. 
Gerhard Müller u. a. (Hg.): Theologische Realenzyklopädie [= TRE], 1977–2004 (Art. Schöp

fer/Schöpfung). 

1.2.2 Die Schöpfungsmittlerschaft Jesu Christi im Neuen Testament 

Für das Urchristentum, das die alttestamentliche Schöpfungstradition dann in Ausein
andersetzung mit „Heiden“ als Glaubensgrundsatz übernahm, ist alles Schöpfung Got
tes. 

Gemäß den synoptischen Evangelien steht im Zentrum der Verkündigung Jesu das 
Nahekommen oder Nahegekommensein des Reiches Gottes auf Erden. Um das zu ver
anschaulichen, bedient sich Jesus zahlreicher Gleichnisse, die der guten Schöpfung, 
insbesondere der guten Natur entnommen sind. Mit der Ausbreitung des Reiches Got
tes ist es zum Beispiel wie mit dem Wachsen der Saat auf einem Acker oder wie mit dem 
Wachsen eines winzigen Senfkorns zu einem riesigen Gewächs.83 Die vielen Heilungen, 
die Jesus an physisch und psychisch Kranken vornimmt, sind Zeichen der nahegekom
menen Gottesherrschaft und zugleich der Wiederherstellung der ursprünglich guten 
Schöpfung Gottes.84 Indem Jesus mit den am Rande der Gesellschaft stehenden oder 
sogar ausgeschlossenen Zöllnern und Sündern freundschaftlich isst und trinkt, gliedert 
er sie wieder in die Gemeinschaft ein. Dadurch stellt er die mit der ursprünglichen 

81 Ps 19,2. 
82 Röm 1,20. 
83 Mt 13,1–32. 
84 Lk 11,20–22. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 73 

Schöpfungsordnung beabsichtigte Gemeinschaft aller zeichenhaft wieder her. Mit dem 
Kommen des Reiches Gottes geht die Erneuerung der Schöpfung einher. 

Gott sorgt in der Wahrnehmung Jesu liebevoll für seine Geschöpfe: Er ernährt die 
Vögel, er lässt die Lilien in all ihrer Pracht wachsen, er kleidet sogar das Gras.85 Weil Gott 
der gute Schöpfer ist, kann Jesus von den Menschen sogar die Feindesliebe fordern: 

„Ich aber sage euch: Liebt eure Feinde und betet für die, die euch verfolgen, damit ihr 
Kinder eures Vaters im Himmel werdet; denn er lässt seine Sonne aufgehen über Bösen 
und Guten und er lässt regnen über Gerechte und Ungerechte.“86 

Der gute Schöpfergott liebt die Bösen und Ungerechten nicht weniger als die Guten und 
Gerechten. 

Unter die Schöpfung Gottes fällt auch im Neuen Testament sowohl das beständige, 
fürsorgliche Wirken Gottes an seinen Geschöpfen als auch der Anfang der Schöpfung.87 
Dabei wird immer wieder hervorgehoben, dass Gott wirklich alles erschaffen hat, dass 
alles von ihm kommt: alles im Himmel und auf der Erde, unter der Erde und auf dem 
Meer. Er ist der Herr über Himmel und Erde. Darum gebühren ihm Lob und Ehre, Herr
lichkeit und Kraft sowie Anbetung.88 Statt Geschöpfe einzeln aufzuzählen, fassen neu
testamentliche Texte sie oft zusammen und nennen sie einfach: das alles, das All. So lautet 
zum Beispiel eine von Paulus aufgenommene urchristliche Doxologie, in der die Herr
lichkeit Gottes feierlich gerühmt wird: „Denn aus ihm [Gott] und durch ihn und auf ihn 
hin ist das All. Ihm sei Ehre in Ewigkeit! Amen.“89 

Gott hat, wie schon im Buch Genesis zu lesen ist, die Welt durch sein Wort erschaffen: 
„Er sprach: […]. Und es wurde […].“90 In den paulinischen Schriften wird die Schöpfung 
durch das Wort besonders hervorgehoben. Gott ruft das Nichtseiende ins Sein.91 Näher
hin wird mit der Erschaffung durch das Wort die Schöpfertätigkeit Christi bezeichnet: 

„Denn in ihm wurde alles erschaffen im Himmel und auf Erden, das Sichtbare und das 
Unsichtbare, Throne und Herrschaften, Mächte und Gewalten; alles ist durch ihn und 
auf ihn hin erschaffen. Er ist vor aller Schöpfung und in ihm hat alles Bestand.“92 

Die Vorstellung von der Schöpfungsmittlerschaft Christi, die der jüdischen Weisheitstradi
tion entnommen ist, setzt die Präexistenz Christi – seine Existenz bei Gott vor dem irdi
schen Leben – voraus. Diese kommt im Prolog des Johannesevangeliums deutlich zum 
Ausdruck, wenn es im Blick auf Jesus Christus gleich am Anfang heißt: 

85 Mt 6,25–33. 
86 Mt 5,44f. 
87 Z. B. Mk 10,6. 
88 Vgl. Offb 5,13; 14,7. 
89 Röm 11,36. 
90 Gen 1,3. 
91 Röm 4,17. 
92 Kol 1,16f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

„Im Anfang war das Wort und das Wort war bei Gott und das Wort war Gott. Dieses war 
im Anfang bei Gott. Alles ist durch das Wort geworden und ohne es wurde nichts, was 
geworden ist.“93 

Jesus Christus ist das ewige göttliche Wort des Vaters, durch das alles ist und durch den 
insbesondere die Gläubigen sind.94 

Die real existierende Schöpfung ist zwar nach biblischer Vorstellung von Gott her 
gute Schöpfung, aber infolge der Sünde des Menschen auch gefallene Schöpfung. Was ist 
mit dem „Fall“ des Menschen und der Schöpfung auf sich hat, ist später gründlich zu be
denken.95 Paulus zufolge ist die Welt jedenfalls ganz grundsätzlich durch den Willen des 
Schöpfers der Nichtigkeit und Vergänglichkeit unterworfen.96 Für Gläubige besteht je
doch die Hoffnung, dass Gott durch seinen Geist die Menschen und den ganzen Kosmos 
im Sinne einer neuen Schöpfung erneuern wird. 

Was es bedeutet, dass die Welt ganz Schöpfung ist und Gott ihr Schöpfer ist, ist nun
mehr im Sinn systematischer Theologie genauer zu reflektieren. 

1.3 Schöpfungstheologie 

In diesem Kapitel soll zunächst der autonome Charakter der Welt herausgearbeitet wer
den (Kap. 1.3.1). Obwohl die Welt als Schöpfung Gottes grundsätzlich von Gott abhängt, 
ohne den sie nicht existieren würde, besitzt sie echte Autonomie, weil Gott sie als auto
nome wollte und geschaffen hat. Für Christen ist es, wie sich besonders im Kapitel über 
die Kirche erweisen wird97, äußerst wichtig, die gottgegebene Autonomie der Welt und des 
Menschen klar zu erkennen und mutig anzunehmen. 

Anschließend wird kurz die Schöpfungslehre in der offiziellen katholischen Tradition 
präsentiert (Kap. 1.3.2), bevor die Schöpfungslehre in der reformatorischen Tradition etwas 
breiter zur Sprache kommt (Kap. 1.3.3). Weil es in den beiden Traditionen unterschied
liche Auffassungen zum einen bezüglich des Verhältnisses von Philosophie und Theologie 
(Kap. 1.3.4) und zum anderen bezüglich der Analogie (Seinsähnlichkeit) zwischen Schöp
fung und Schöpfer gibt (Kap. 1.3.5), die im Zusammenhang der Schöpfungslehre wich
tig sind, wird auch diesen beiden Themen jeweils ein Kapitel gewidmet. Weil das Pro
blem der Umweltzerstörung von vielen Menschen heute als das drängendste Problem 
der Welt angesehen und empfunden, das alle Menschen und alle Geschöpfe auf Erden 
betrifft und rasches, konsequentes Handeln verlangt, wird schließlich in einem längeren 
Kapitel der Text der Enzyklika Laudato Si’ von Papst Franziskus ausführlich wiedergege
ben (Kap. 1.3.6). 

93 Joh 1,1–3. 
94 1 Kor 8,6. 
95 Bd. 2, Kap. 1.1.5.3; 1.2.1.2; 1.3.2.1. 
96 Röm 8,19–30. 
97 Bd. 3, Kap. 1.3.4.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 75 

1.3.1 Die Schöpfung als relativ autonome Wirklichkeit 

Im Unterschied zum Philosophen, dem auf dem Weg zur Einsicht und Weisheit als ei
gentliche Erkenntnisquelle nur die Vernunft zur Verfügung steht, darf sich der christliche 
Theologe auf diesem Weg als Erkenntnisquelle auch der Offenbarung Gottes, wie sie sich in 
der Bibel niedergeschlagen hat, bedienen. Er muss den Glauben, dass es einen Schöpfer
gott gibt und dass die Welt Schöpfung Gottes ist, nicht allererst begründen. Er darf ihn 
voraussetzen, muss aber über ihn nachdenken, um zu einem angemessenen und umfas
senden Verständnis der Schöpfung zu gelangen. Dazu kann und muss er auch die Mittel 
der Philosophie, die die der Vernunft sind, gebrauchen. 

Die bisherigen metaphysischen Erkenntnisse über die Welt und ihren Grund und die 
biblischen Aussagen über die Erschaffung der Welt lassen sich in zwei grundsätzlichen 
Erwägungen zusammenfassen. Diese lassen sich wiederum zusammenfassend in zwei 
einander ergänzenden Thesen wiedergeben, die zueinander in einer gewissen Spannung 
stehen und doch in eins gedacht werden müssen. 

• Die Weltwirklichkeit ist als solche natürliche, nichtgöttliche Wirklichkeit, die sich der 
übernatürlichen, göttlichen Wirklichkeit verdankt. 

• Die Weltwirklichkeit wurde von Gott als eine selbständige, autonome Wirklichkeit ge
schaffen. 

Gott hat die Welt als das andere seiner selbst, als nichtgöttliche Wirklichkeit geschaf
fen. Während seine eigene Wirklichkeit schlechthin unbedingt und unendlich ist, mithin 
durch absolut nichts bedingt und durch absolut nichts begrenzt ist, stellt die Welt eine 
grundlegend bedingte und endliche Wirklichkeit dar. Nichts in der Welt hat den Grund 
seines Seins schlechthin in sich. Nichts in der Welt besitzt in sich eine schlechthin unbe
grenzte, unerschöpfliche Seinsfülle. Auch die Welt als ganze ist in metaphysischer Hin
sicht bedingte und begrenzte Wirklichkeit. Weltliches Sein hängt vom göttlichen Sein 
ab, zeichnet sich also durch metaphysische Abhängigkeit aus. 

Gott hat aber die Welt auch als das andere seiner selbst geschaffen und sie mit der 
größtmöglichen metaphysischen Selbständigkeit, über die nichtgöttliche, geschöpfliche 
Wirklichkeit verfügen kann, aus sich entlassen. Auch wenn die Welt keine absolut eigen
ständige, sondern nur eine relativ eigenständige Wirklichkeit bildet, kommt ihr echte 
Selbständigkeit und Autonomie zu. Als dynamische Wirklichkeit entwickelt sie sich auf 
eigenständige, autonome Weise. Ihre Selbstbestimmung gipfelt in der menschlichen Ver
nunft und Freiheit. Doch ist sie bereits in mehr oder weniger ausgeprägtem Maße bei vor
menschlichem Sein gegeben. 

Echte Spontaneität und Freiheit schließt nicht nur einen strengen physikalischen 
Determinismus, sondern auch jeglichen theologischen Determinismus aus. Von Gott her 
ist nicht festgelegt, wie sich die Welt im Einzelnen entwickelt. Gott hat keinen genauen 
Plan, nach dem die Weltgeschichte abläuft oder abzulaufen hat. Deshalb lassen sich auch 
angesichts der Selbständigkeit, die Gott selbst der Welt verliehen hat, christliche Ideen
lehren, wie sie immer wieder in platonisch-augustinischer Tradition vertreten wurden, 
obwohl sie gut gemeint waren, im Grunde nicht halten. Gott hat nicht, wie zum Bei
spiel Nikolaus von Kues (1401–1464) angenommen hat, die Geschöpfe erschaffen, indem 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

er die Ideen, die er im Voraus von ihnen hatte, aus sich heraus entfaltet und in die Welt 
hineinrealisiert hätte. Auch von den Lebewesen gibt es keine genauen, ewigen, göttli
chen Ideen, die die Arten oder Individuen in ihrer Entwicklung zu realisieren hätten. Je
des Geschöpf, insbesondere jeder Mensch, sollte zwar das ihm eigene Potential in seiner 
Entwicklung möglichst vollkommen ausschöpfen und verwirklichen. Aber wie das im 
Einzelnen geschieht, ist von Gott aus weder durch konkrete göttliche Ideen noch durch 
einen genauen göttlichen Plan vorherbestimmt. Die Welt kann, soll und darf sich von ih
rem Schöpfer aus in echter Eigenständigkeit selbst entwickeln. Das schließt wiederum nicht 
aus, sondern recht besehen sogar ein, dass sich die Schöpfung als ganze und die ein
zelnen Geschöpfe in Einheit und Gemeinschaft mit ihrem Schöpfer auf ein letztes Ziel hin 
entwickeln. Denn die Entwicklung der Schöpfung und der Geschöpfe verläuft nicht ziel
los. 

1.3.2 Die Schöpfungslehre in der katholischen lehramtlichen Tradition 

Der Schöpfungsglaube, wie er auf der Grundlage der heiligen Schrift in den Lehrdoku
menten der katholischen Kirche, das heißt im Kompendium der Glaubensbekenntnisse und 
kirchlichen Lehrentscheidungen bezeugt ist, lässt sich im Wesentlichen und im Blick auf 
Neues wie folgt zusammenfassen. 

Bereits im Nizänischen Glaubensbekenntnis aus dem Jahr 325 heißt es: „Wir glauben 
an den einen Gott, den allmächtigen Vater, den Schöpfer alles Sichtbaren und Unsicht
baren.“98 Das Werk der Schöpfung verdankt sich aber nicht nur Gottvater, sondern dem 
einen, dreifaltigen Gott. Er ist der Schöpfer aller Dinge, des Himmels und der Erde. Der 
Vater ist derjenige, „aus dem alles ist“, der Sohn derjenige, „durch den alles ist“, und der 
Heilige Geist derjenige, „in dem alles ist“.99 Der Vater hat alles durch den Sohn und den 
Heiligen Geist gemacht. 

Der Sohn Gottes, der zugleich das Wort oder der Logos Gottes ist, durch den Gott 
alles erschafft und erhält, hat in der Welt insbesondere durch seine Menschwerdung ge
wirkt. Durch sie hat er die Welt in sich aufgenommen und zusammengefasst. Auch der 
Heilige Geist wirkt in der Schöpfung. Er erfüllt den Erdkreis und erneuert das Antlitz der 
Erde. 

Da der Sohn das innergöttliche Abbild des Vaters darstellt, ist er die urbildliche Ur
sache der Form, der Schönheit und der Ordnung aller Dinge in der Welt. Wie er im Vater 
sein Urbild hat und ihn abbildet, so haben – wenn auch auf wesentlich abgeschwächte, 
analoge Weise – die Geschöpfe ihr Urbild im göttlichen Sohn. Ihn sollen sie im Maße ihrer 
Seinsfülle abbilden. Ihm sollen sie gleichförmig und ähnlich werden. Die ganze Schöp
fung soll christusförmig werden. Die Auffassung, der göttliche Logos sei Urbild aller Ge
schöpfe, schließt nicht notwendigerweise die Lehre von vielen konkreten Ideen ein. Viel
mehr ist er das eine Ideal, dem sich jedes Geschöpf auf seine einmalige Weise angleichen 
soll. 

98 DH 125; vgl. 150 800 3001f 3004 3025. 
99 DH 421 (H.d.V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser dieses Buches: Cora Duttmann und Johannes 

Herzgsell]; vgl. DH 680 3326. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 77 

Nicht um seine Seligkeit zu vermehren oder um Vollkommenheit zu erwerben, son
dern um seine Vollkommenheit zu offenbaren, hat Gott die Welt geschaffen. Dabei hat er 
alles um des Menschen willen geschaffen, ihn aber hat er um seiner selbst willen gewollt. 
Gott, der Vater, wollte von Anfang an seine Herrlichkeit in Christus mit dem Menschen 
teilen. Der Mensch wurde von Gott aus Liebe geschaffen und wird in Liebe von ihm erhal
ten. 

Gott hat sowohl die geistigen, unsichtbaren Wesen im Himmel als auch die leiblichen, 
sichtbaren Wesen auf der Erde geschaffen. Mit den himmlischen Geschöpfen sind die En
gel gemeint, die personale Wesen sind und in gewisser Weise als Mittler zwischen Gott 
und den Menschen fungieren. 

Als Schöpfer ist Gott auch Herr des Alls und der Geschichte. Weil er die Welt mit seiner 
Vorsehung lenkt, ist er der Herr der Weltgeschichte, der menschlichen Geschichte und 
im Besonderen der Heilsgeschichte, die sich durch die ganze Weltgeschichte hindurch
zieht. 

Nach Gottes Willen wird die Welt umgestaltet werden und zur Vollendung gelangen. 
Gott wird die Welt und den Menschen in seinem Reich vollenden. An diesem Werk Gottes 
kann und soll der Mensch mitwirken. Gott gibt den Menschen, die von sich aus ihre Lage 
zu verbessern suchen, die Macht, die Welt umzugestalten und zu ihrer Vervollkomm
nung beizutragen. Durch ihren Dienst in der Gesellschaft entwickeln sie das Werk des 
Schöpfers weiter. 

Gott selbst ist das Ziel der Welt, das Ziel aller Dinge. Zu seiner Ehre wurde die Welt ge
schaffen. Sie ist auf sein Lob hingeordnet. Der Mensch soll sich selbst und die Gesamtheit 
der Dinge auf Gott beziehen. Seine guten Werke und Verdienste dienen der Ehre Gottes. 

Diese lehramtlichen Aussagen erweitern die bisherige Sicht der Schöpfung haupt
sächlich um eine trinitarische und eine teleologische Perspektive. Die Welt ist vom Vater 
durch den Sohn im Heiligen Geist geschaffen. Sie ist das Werk des dreieinen Gottes und 
gereicht ihm zur Ehre. Er ist aber nicht nur ihr Grund, sondern auch ihr Ziel. Nach sei
nem Willen entwickelt sie sich auf ihn selbst hin. Ihr Ziel besteht darin, zur vollen Ge
meinschaft und Einheit mit ihm zu gelangen. 

Auch das Motiv für die Erschaffung der Welt wird klar benannt: die Liebe. Gott hat 
die Welt und den Menschen aus Liebe – um ihrer selbst willen und nicht um seinetwillen 
– erschaffen. Er wollte von vornherein in Christus sein Leben in Herrlichkeit mit dem 
Menschen teilen und ihm seine Vollkommenheit offenbaren. 

Literatur 

Heinrich Denzinger: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentschei
dungen. Verbessert, erweitert, ins Deutsche übertragen und unter Mitarbeit von Hel
mut Hoping herausgegeben von Peter Hünermann, 45. Auflage [= DH], 2017, hier 
Systematischer Index C, S. 1578–1582. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

1.3.3 Die Schöpfungslehre in der reformatorischen Tradition 

Aus der keineswegs einheitlichen Schöpfungslehre der evangelischen Kirchen sollen, 
ausgehend von Luthers Schöpfungsverständnis, nur einige wenige Aspekte herausge
griffen werden, die dazu dienen können, die bisher gewonnene Erkenntnis zu erweitern 
oder zu vertiefen. Vor allem wird die Schöpfung als Mittel der Kommunikation zwischen 
Schöpfer und Geschöpfen (Kap. 1.3.3.1) und als Buch der Natur, das durch das Buch der 
Schrift ergänzt wird (Kap. 1.3.3.2), angesehen. 

1.3.3.1 Schöpfung als Kommunikation von Schöpfer und Geschöpf 
Für Martin Luther (1483–1546) bildete die Rechtfertigungslehre die Mitte der Schrift und 
der Theologie. Ihr zufolge ist der Mensch primär Sünder, Gott aber derjenige, der dem 
Menschen die Sünde vergibt, ihn aus Gnade und Barmherzigkeit rechtfertigt, belebt und 
erlöst. Gott spricht dem Menschen sein Wort der Sündenvergebung zu. Der Mensch ist 
gerechtfertigt, wenn er diesem Wort glaubt. Als durch den Glauben Gerechtfertigter ist 
er vor Gott „gerecht“, befindet er sich im rechten Verhältnis zu Gott. 

Von der zentralen Rechtfertigungstheologie her versteht Luther dann auch die 
Schöpfung. Für ihn ist das schöpferische Handeln Gottes ein worthaftes Handeln, ein 
Handeln durch das göttliche Wort, das in der Bibel und besonders im Evangelium 
Schrift geworden ist. Dementsprechend ist die Wirklichkeit der Geschöpfe eine Wirk
lichkeit, die wesensmäßig auf das Wort Gottes bezogen ist. Schöpfung ist aufseiten 
Gottes Wirken durch das Wort, aufseiten der Welt Wirklichkeit im Wort. Das Wesent
liche an der Schöpfung liegt demnach in der Kommunikation zwischen Schöpfer und 
Geschöpf. Obwohl zwischen beiden eine unaufhebbare Differenz besteht, verbindet sie 
eine kommunikative Einheit. 

Schöpfung als kommunikatives Geschehen zwischen Schöpfer und Geschöpf kann 
nur im Glauben erkannt werden. An ihr ist mehr der Aspekt der Gabe Gottes an den Men
schen als der der Herstellung durch Gott entscheidend. Eine allgemeine philosophische 
Erkenntnis vermag die innersten Schöpfungsgedanken nicht zu erfassen. Die Erkennt
nis der Schöpfung und des Schöpfers ist eine Sache des Glaubens, der im Wort Gottes 
seinen Ursprung und Gegenstand zugleich hat. Für Luther ist das göttliche Wort, die 
zweite Person der Trinität, nicht nur das entscheidende Medium der Hervorbringung, 
sondern auch der Erhaltung aller geschöpflichen Wirklichkeit. Bei Gott bedeutet schaf
fen und erhalten dasselbe. Schöpfung ist „Immer-Neues-Machen“ durch das göttliche 
Wort. 

Da Gottes schöpferische Macht ganz im Wort liegt, das aus ihm selbst hervorgeht, 
ist er durch sein Wort in seiner Schöpfung selbst dabei, ihr selbst innerlich gegenwär
tig. Gott will deshalb in allen Kreaturen als derjenige wahrgenommen werden, der sie 
„sowohl im Allerinnwendigsten als im Allerauswendigsten macht und erhält“100. 

Wer sich selbst – so Luther – durch seine Werke zu rechtfertigen sucht, sieht sich 
selbst als Produkt des eigenen Könnens und Wollens und maßt sich damit an, Schöpfer 
seiner selbst zu sein. Ist ein Mensch hingegen durch den Glauben an das Wort der Sün
denvergebung gerechtfertigt, erneuert sich für ihn die Geschöpflichkeit, der er als Sünder 

100 Luther WA 23,135,1f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 79 

widersprochen hat. Die Welt, die als Schöpfung immer schon vom Wort Gottes erfüllt 
ist, beginnt für ihn zu sprechen, und er beginnt im Glauben die durch Adams Sündenfall 
verlorene Erkenntnis der Kreaturen wiederzugewinnen. Er darf in die Wirklichkeit der 
guten Schöpfung einkehren und in ihr – gewissermaßen wie im Paradies – herumspa
zieren. 

In der Zeit nach den Reformatoren herrschte in einer Hinsicht bei allen sonstigen 
Kontroversen eine bemerkenswerte Übereinstimmung zwischen lutherischer und refor
mierter Orthodoxie: Der letzte und alles entscheidende Zweck der Schöpfung liegt in der 
Herrlichkeit Gottes. Um seine Herrlichkeit zu verkünden, hat Gott die Welt geschaffen. 

Schon für Johannes Calvin (1509–1564) war in seiner Institutio die Welt bestimmt zur 
„Schaubühne der Herrlichkeit Gottes“101. Das Schauspiel der Herrlichkeit Gottes zeigt 
sich freilich nur dem bekehrten Menschen. Die Sehkraft, die den Schöpfer in seinen Wer
ken zu sehen vermag, besitzt der Mensch nicht einfach von Natur aus. Vielmehr ist eine 
ihm als Sünder eigentümliche Blindheit vorauszusetzen. Von ihr kann er nur geheilt wer
den, wenn er auf das Wort Gottes hört, wie es ihm im Buch der heiligen Schrift mitgeteilt 
wird. 

Der evangelisch-reformierte Theologie Karl Barth (1886–1968) hob später das Herr
sein und die Herrlichkeit Gottes besonders stark hervor und ordnete den Gedanken der 
Herrschaft und Herrlichkeit Gottes dem Schöpfungs- und Vorsehungsbegriff vor. Weil 
Gott so sehr anders ist als die Welt, ihr so sehr überlegen ist, so sehr ihr Herr ist, konnte 
er ihr Schöpfer sein. 

Wird jedoch die Herrschaft und Herrlichkeit Gottes zu stark betont, so ist hier kri
tisch einzuwenden, kann das theologisch problematisch werden. Denn wenn der höchs
te Zweck der Schöpfung in der Herrschaft und Herrlichkeit Gottes besteht, scheint Gott 
alle Dinge in erster Linie um seiner selbst willen, und nicht ihretwegen geschaffen zu ha
ben. Erst in zweiter Linie hätte er dann die Welt um des Menschen willen gemacht, den 
Menschen aber um seiner selbst willen. Wird die Herrschaft und die Herrlichkeit Gottes 
für seine höchste Bestimmung gehalten und daraus abgeleitet, dass er die Welt vor allem 
um seiner selbst willen geschaffen hat, steht das in Spannung zu seiner Bestimmung als 
Liebe. Denn wenn Gott die Welt aus Liebe hervorgebracht hat, hat er sie um ihrer selbst 
willen gemacht, was ihn nicht daran hindert, in ihr und zu ihrem Wohl aus Liebe letzt
endlich seine Herrschaft durchzusetzen und seine Herrlichkeit zu offenbaren. 

Literatur 

Gerhard Müller u. a. (Hg.): Theologische Realenzyklopädie [= TRE], 1977–2004 (Art. Schöp
fer/Schöpfung und Welt/Weltanschauung/Weltbild). 

101 Calvin: Institutio Christianae Religionis I,14,20. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

1.3.3.2 Das Buch der Schrift und das Buch der Natur 
Infolge der protestantischen Akzentuierung des Wortes Gottes wurde bei der traditio
nellen Unterscheidung zwischen dem „Buch der Natur“ und dem „Buch der Schrift“ letz
terem der hermeneutische Vorzug gegeben. In beiden Büchern – dem der Schöpfung 
und dem der Bibel – lässt sich die Handschrift Gottes lesen und etwas von Gott erfah
ren. Aber durch die heilige Schrift lässt sich Genaueres und Wichtigeres von Gott er
kennen, lässt sich Gott besser und tiefer verstehen. Aus dem Werk der Schöpfung lässt 
sich eine zumindest vorläufige, wenn auch noch nicht sichere Gotteserkenntnis gewin
nen, die durch das Studium der Schrift zur Gewissheit werden kann. Auf dieser Linie 
wurde später eine emblematische (sinnbildliche) Theologie gefordert, die das schöpferi
sche Wort Gottes in seiner bildhaften Gestalt, in seinen „Signaturen“ – seinen Zeichen 
und Symbolen – sowohl in der Schrift als auch unter ihrer Anleitung in der Natur zu 
lesen vermag. Allerdings wurde bei alledem grundsätzlich kontrovers diskutiert, ob die 
Schöpfung überhaupt als Offenbarung Gottes aufzufassen ist. 

Im frühen Mittelalter hatte Johannes Scot(t)us Eriugena (810–877) in einem großar
tigen spekulativen Entwurf die Schöpfung theologisch enorm aufgewertet. Auf neupla
tonisch-pseudodionysischer Grundlage legte er in seinem philosophisch-theologischen 
Hauptwerk Periphyseon den Begriff der creatio ex nihilo, der Schöpfung aus dem Nichts, als 
kreative Entfaltung aus dem göttlichen Ursprung und somit als Theophanie (Erscheinung 
Gottes) aus.102 Schöpfung war für ihn demnach Offenbarung Gottes im strengen Sinn, 
da sie nichts anderes als seine eigene Entfaltung darstellt. In den Vollkommenheiten von 
Geschöpfen – wie dem Gutsein oder Lebendigsein – erscheinen die Vollkommenheiten 
des Schöpfers selbst. 

In den evangelischen Traditionen wurde diese Ansicht, wenn auch nicht mehr vor 
neuplatonischem Hintergrund, etwa von Albert Schweitzer (1875–1965) im Prinzip ge
teilt. Er erachtete alles, was da ist und geschieht, als Selbstoffenbarung des Absoluten, das 
als Grund allen Daseins alles bestimmt oder durchdringt, und zog daraus die ethische Kon
sequenz, dass allem Leben, nicht nur dem menschlichen, mit Ehrfurcht zu begegnen ist. 
Durch „die Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben“, so schreibt er, „kommen wir dazu, nicht 
nur mit Menschen, sondern mit aller in unserm Bereich befindlichen Kreatur in Bezug zu 
stehen und mit ihrem Schicksal beschäftigt zu sein, um zu vermeiden, sie zu schädigen, 
und entschlossen zu sein, ihnen in ihrer Not beizustehen, soweit wir es vermögen“103. Im 
Gegensatz zu Schweitzer konnten stärker am Wort Gottes orientierte Theologen entwe
der, wie der frühe Karl Barth, nur eine „indirekte Offenbarung“ oder keine Offenbarung 
in der Schöpfung ausmachen. Gott begegnet zwar dem Menschen in aller Wirklichkeit, 
auch steht alles Geschaffene zu ihm als Schöpfer in einer unauflöslichen Beziehung. Aber 
das bedeutet kein Offenbarsein Gottes in seiner Schöpfung. 

Folgt man in dieser offenbarungstheologischen Kontroverse Eriugena, so könnte 
man sagen: Die Schöpfung stellt bereits Offenbarung Gottes dar, aber in einem weiten 

102 In seinem Werk, dessen griechischer Titel Periphyseon „Über die Natur“ bedeutet, versteht Eriuge
na unter „Natur“ nicht nur die Schöpfung, sondern die gesamte Wirklichkeit, also auch Gott (als 
Wirklichkeit, die erschafft und nicht erschaffen wird). 

103 Schweitzer 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 81 

Sinn. Von ihr ist die Offenbarung im engeren, eigentlichen Sinn abzugrenzen, bei der 
sich Gott durch sein Wort oder in seinem Geist mitteilt. 

Lässt man neben dem Buch der Schrift das Buch der Natur als Quelle der Gotteser
kenntnis gelten, können sich bei der Deutung der Schöpfung Schrift und Naturphiloso
phie, Theologie und Metaphysik gegenseitig erhellen. Wird in der Metaphysik die Schöp
fung von ihrem Seinsgrund her verstanden, so wird in der Wort-Theologie die Schöpfung 
vom Wort Gottes her ausgelegt. 

Für eine am Wort Gottes orientierte Theologie erschließt sich die Schöpfung als kom
munikatives Geschehen zwischen Schöpfer und Geschöpf. Sie hat den Charakter der Anre
de. Gott spricht den Menschen durch alles an, was sich in der Welt befindet und ereig
net, und lädt ihn zu einer Antwort ein. Schöpfung lässt sich somit definieren als Rede 
des Schöpfers an die Kreatur durch die Kreatur. Die Erfahrung der Schöpfung kann und 
soll in einen Dialog des Menschen mit dem Schöpfer und mit den anderen Geschöpfen 
münden. Sie ist dann kommunikative Gemeinschaft, Wortwechsel von Schöpfer und Ge
schöpf sowie der Geschöpfe untereinander. 

Eine weitere Kontroverse betraf die Stellung des Menschen in der Schöpfung.104 Ist 
der Mensch nur Mitarbeiter oder tatsächlich Mitschöpfer im Werk Gottes? Während man
che Theologen in ihm nur den Mitwirkenden sehen wollten, schätzten ihn andere als ech
ten Mitschöpfer ein. Am weitesten ging diesbezüglich Cusanus, für den der Mensch auf
grund seiner schöpferischen Begabung und Macht ein deus humanus, ein menschlicher 
Gott, ist. Auch Giovanni Pico della Mirandola (1463–1494) nahm in seiner berühmten Re
de Über die Würde des Menschen in diesem das Geschöpf und den Schöpfer zugleich wahr. 
Für ihn ist der Mensch in seiner Natur nicht vorbestimmt, sondern hat die Möglichkeit, 
über sich selbst zu entscheiden, frei zwischen Tierheit und Gottheit zu wählen. Als „Cha
mäleon“ der Schöpfung kann er sich selbst gestalten und seine Natur in schöpferischer 
Anstrengung weiterentwickeln und vollenden.105 Auch bei Johann Wolfgang von Goethe 
(1749–1832) finden sich Ansätze, in deren Konsequenz der schöpferische Mensch gera
dezu in den Rang des Schöpfers selbst eintritt. Die evolutive Weltanschauung gestattet 
es, den Menschen als echten Mitschöpfer zu betrachten, der in der Schöpfung wirklich 
Neues und Höheres schaffen kann und soll. 

Literatur 

Johannes Scotus Eriugena: Periphyseon. De divisione naturae, 2016. 
G. Pico della Mirandola: Über die Würde des Menschen. Lateinisch-deutsch (Philosophische 

Bibliothek, Band 427), 1990. 
Albert Schweitzer. Die Ehrfurcht vor dem Leben. Grundtexte aus fünf Jahrzehnten, 2025. 

104 Vgl. Bd. 2, Kap. 1.1.3.1. 
105 Da Pico della Mirandola seine programmatische Rede De hominibus dignitate [Über die Würde des 

Menschen] aufgrund seiner kirchlichen Verurteilung nicht halten konnte, erschien sie postum. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

1.3.4 Das Verhältnis von Philosophie und Theologie 

Uneinig war man sich in der evangelischen und der katholischen Konfession dann auch 
bezüglich der Frage, welchen Wert der natürlichen Erkenntnis in einer christlichen 
Schöpfungslehre beizumessen sei. Können profane Wissenschaften, wie die Kosmolo
gie, die Ontologie als Wissenschaft vom Seienden als Seiendem oder die Metaphysik als 
Wissenschaft von den letzten Gründen, etwas zum christlichen Schöpfungsverständnis 
beitragen? 

Während Luther der aristotelisch geprägten Naturphilosophie eine deutliche Absage 
erteilte und die Schöpfungstheologie allein vom Wort Gottes her zu entwickeln suchte, 
beurteilte Philipp Melanchthon (1497–1560) die philosophische Tradition durchaus posi
tiv und vertrat das Modell einer konkordanten Zusammenfügung von christlicher Schöp
fungslehre und Naturphilosophie. Grob vereinfacht lässt sich über die protestantischen 
Traditionen wohl sagen: Je mehr man ins Zentrum der Theologie das Wort Gottes stellte, 
desto mehr glaubte man die natürliche Theologie, also die philosophische Gotteslehre, 
als etwas der eigentlichen Theologie Entgegengesetztes abwehren zu müssen. 

So war etwa Karl Barth im 20. Jahrhundert davon überzeugt, dass mit der ent
schiedenen Konzentration auf das eine Wort Gottes in Jesus Christus im Rahmen der 
Schöpfungslehre dem Programm der natürlichen Theologie grundsätzlich widersprochen 
sei. Noch deutlicher formulierte dies Dietrich Bonhoeffer (1906–1945) in seiner Habi
litationsschrift Akt und Sein (1929). Auch er vertrat entschieden die These, dass „erst in 
Christus der eigentliche Schöpfungsglaube entspringt“106. Schöpfung müsse ganz von 
Christus her und auf ihn hin ausgelegt werden. Damit sei aber allen Versuchen, den 
Schöpfungsgedanken ontologisch zu deuten und jenseits des Gegensatzes von Sünde 
und Gnade zu verstehen, aufs schärfste widersprochen. 

Es haben sich jedoch längst nicht alle evangelischen Theologen verpflichtet gefühlt, 
im Namen der Rechtfertigungslehre oder der Wort-Theologie bereits im Ansatz jegliche 
ontologische oder metaphysische Annäherung an die Schöpfungswirklichkeit zurück
zuweisen. Die ontologische Frage ist nie ganz verstummt. Für Paul Tillich (1886–1965) 
war diese Frage sogar die Frage der Theologie überhaupt, weshalb er der Philosophie ei
nen entscheidenden Stellenwert in seinem Denken eingeräumt hat. Wie er in seinem 
Hauptwerk der Systematischen Theologie (1951–1963) ausbreitet, kommen Philosophie und 
Theologie darin überein, dass beide, wenn auch auf verschiedene Weise, nach der Wirk
lichkeit als solcher, nach dem Sein fragen: 

„Die Philosophie fragt notwendig nach der Wirklichkeit als solcher, es geht ihr um die 
Struktur des Seins. Die Theologie stellt notwendig dieselbe Frage, denn das, was uns 
unbedingt angeht, muss zur Wirklichkeit als solcher gehören, es muss zum Sein gehö
ren. […] Philosophie und Theologie stellen [also] die Frage nach dem Sein. Aber sie fra
gen danach von verschiedenen Ausgangspunkten her. Die Philosophie beschäftigt sich 
mit der Struktur des Seins an sich, die Theologie nach dem Sinn des Seins für uns.“107 

106 Bonhoeffer DBW Bd. 2, 151. 
107 Tillich I, 29f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 83 

Aus diesem Unterschied entstehen für Tillich divergierende und konvergierende Ten
denzen im Verhältnis von Theologie und Philosophie, ohne dass zwischen beiden ein 
Konflikt notwendig oder eine Synthese möglich wäre. Vor diesem Hintergrund scheut 
er sich nicht, am trinitarischen Schöpfergott die drei Prinzipien von Vater, Logos und 
göttlichem Geist zu unterscheiden und das erste Prinzip im Wesentlichen ontologisch 
als Grund des Seins zu bestimmen: 

„Das erste Prinzip ist die Basis der Gottheit, das, was Gott zu Gott macht. Es ist die Basis 
seiner Majestät, die unnahbare Intensität seines Seins, der unerschöpfliche Grund des 
Seins, aus dem alles entspringt. Es ist die Seinsmächtigkeit, die dem Nichtsein unbe
grenzten Widerstand leistet, und allem, was ist, Macht verleiht zu sein.“108 

Von katholischer Seite aus soll nur wenig zu dieser Kontroverse, und dies ganz allgemein 
und stark vereinfacht, angemerkt werden. Wie der katholische Theologe Joseph Ratzin
ger (1927–2022) in seinem frühen Hauptwerk Einführung in das Christentum (1968) aus
einandersetzt, hat sich die Kirche in den ersten Jahrhunderten, als es galt, auszusagen, 
welchen Gott der christliche Glaube eigentlich meinte, für den Gott der Philosophen – 
und damit für die Philosophie – und gegen die Götter der Religionen entschieden: 

„Wenn die Frage aufstand, welchem Gott der christliche Gott entspreche, dem Zeus 
vielleicht oder dem Hermes oder dem Dionysos oder sonst einem, so lautete die Ant
wort: Keinem von allen. Keinem von den Göttern, zu denen ihr betet, sondern einzig 
und allein dem, zu dem ihr nicht betet, jenem Höchsten, von dem eure Philosophen 
reden. Die frühe Kirche hat den ganzen Kosmos der antiken Religionen entschlossen 
beiseitegeschoben, ihn insgesamt als Trugwerk und Blenderei betrachtet und ihren 
Glauben damit ausgelegt, dass sie sagte: Nichts von alledem verehren und meinen wir, 
wenn wir Gott sagen, sondern allein das Sein selbst, das, was die Philosophen als den 
Grund alles Seins, als den Gott über allen Mächten herausgestellt haben – nur das ist 
unser Gott. In diesem Vorgang liegt eine Wahl und eine Entscheidung vor, die nicht we
niger schicksalhaft ist und prägend für das Kommende, als es seinerzeit die Wahl von El 
und ,jah‘ gegen Moloch und Baal und die Entwicklung beider zu Elohim und auf Jahwe, 
auf den Seinsgedanken hin, gewesen war. Die Wahl, die so getroffen wurde, bedeutete 
die Option für den Logos gegen jede Art von Mythos, die definitive Entmythologisie

rung der Welt und der Religion.“109 

Der Gott der Philosophen hat sich laut Ratzinger zwar durch den christlichen Glauben 
gewandelt, aber die Grundentscheidung für die Philosophie ist geblieben. 

Weil Philosophen als solche in ihrem Argumentieren nur von ihrer Vernunft, nicht 
aber von ausdrücklicher Offenbarung Gottes Gebrauch machen, handelt es sich bei der 
philosophischen Gotteslehre und bei der Theologie um methodisch unterschiedliche Er
kenntnisweisen. Philosophie, wörtlich die Liebe zur Weisheit im Sinn von Streben nach 
Weisheit, lässt sich mit Harald Schöndorf bestimmen als „ein mit Begriffen (nicht Bil
dern, Erzählungen oder Sinnsprüchen) argumentierendes Vorgehen systematischer Art, 

108 Ebd. I, 289. 
109 Ratzinger 98. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

das sich ohne jede Bindung an Autorität oder Tradition rein an Vernunftgründen orien
tiert“110. Theologie hingegen lässt sich mit Michael Seewald definieren als „die wissen
schaftliche Selbstreflexion einer Gemeinschaft auf die Voraussetzungen, die Gestalt und 
die Folgen, ihrer religiösen Überzeugungen“111. Obwohl sich also die Philosophie als Wis
senschaft im Unterschied zur Theologie nicht auf Schrift, Tradition und Autorität beru
fen darf, hindert sie nichts daran, denselben „Gegenstand“ wie die Theologie zu inten
dieren und mit ihren Mitteln zu erkennen zu suchen. Der Gott Platons, Plotins und He
gels ist insofern derselbe Gott wie der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, als Philosophie 
und Theologie, Metaphysik und Schrift, Vernunft und Glaube auf ein und denselben Gott 
abzielen, ohne ihn jemals wirklich begreifen zu können. Das heißt keineswegs, dass die 
beiden Erkenntnisweisen gleichartig oder für Christen im Allgemeinen gleichwertig wä
ren. Die Bibel, in der die Glaubens- und Gotteserfahrung vieler Menschen Ausdruck ge
funden hat, vermittelt schon allein deshalb eine genauere und tiefere Gotteserkenntnis 
als reines Denken, weil in ihr das heilsgeschichtliche Handeln Gottes in der Welt bezeugt 
ist. Auch fühlen sich Gläubige von Gott durch die Bibel für gewöhnlich viel persönlicher 
angesprochen als durch philosophische Denksysteme. Doch sollte Philosophie nicht auf 
„reines Denken“ eingeschränkt werden. Große Philosophen wie Platon, Plotin, Augusti
nus oder Hegel haben Gott nicht nur gedacht, sondern erfahren und aus dieser Erfah
rung heraus über ihn nachgedacht. Auch wenn die beiden Erstgenannten nicht dieselbe 
Gotteserkenntnis wie die beiden Letztgenannten hatten, da ihnen die christliche Offen
barung fehlte, heißt das nicht, dass ihre Gotteserfahrung von vornherein weniger tief 
war als die gläubiger Denker.112 

Literatur 

Dietrich Bonhoeffer: Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie in der systemati
schen Theologie, 2015. 

Paul Tillich: Systematische Theologie I-II, 2017. 
Paul Tillich: Systematische Theologie III, 2017. 
Joseph Ratzinger: Einführung in das Christentum. Vorlesungen über das apostolische Glaubens

bekenntnis, 2000. 
Harald Schöndorf: Art. Philosophie, in: Walter Brugger/Harald Schöndorf (Hg.): Philosophi

sches Wörterbuch [= PhW], 2010, 360–363. 
Michael Seewald: Einführung in die systematische Theologie (Theologie kompakt), 2018. 

110 Schöndorf in PhW, 360. 
111 Seewald 24. 
112 Kap. 2.1.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 85 

1.3.5 Die seinsmäßige Ähnlichkeit von Gott und Welt (Analogie) 

Umstritten zwischen evangelischen und katholischen Denkern war auch die Frage, ob 
zwischen der Schöpfung und dem Schöpfer eine seinsmäßige Analogie besteht. Karl Barth 
hat bekanntlich die Analogia entis als sein größtes Hindernis gegenüber dem katholischen 
Glauben bezeichnet. 

Wird die creatio ex nihilo (Schöpfung aus dem Nichts) metaphysisch durchdacht, er
geben sich zwei Gesichtspunkte, die für die Beantwortung der Frage wichtig sind. In
sofern Gott die Welt aus nichts anderem als sich selbst herausgesetzt hat, muss bereits 
die Schöpfung selbst als Selbstmitteilung Gottes verstanden werden. Da er dabei aber die 
Welt als das andere seiner selbst, als das Nichtgöttliche ins Dasein gesetzt hat, kann es 
sich nur um eine Selbstmitteilung im weiten Sinn handeln. Als bedingte, endliche Wirk
lichkeit unterscheidet sich die Schöpfung wesentlich von ihrem Schöpfer. 

Gott hat aber wiederum mit der Welt nichts von ihm absolut Verschiedenes geschaf
fen. Fasst man ihn, etwa in Anlehnung an Thomas von Aquin, als durch sich selbst sei
endes, unerschöpfliches, absolutes Sein auf, bestünde der absolute, kontradiktorische Ge
gensatz zu ihm im absoluten Nichts, das selbst er nicht aus sich hervorbringen kann, weil 
er sich sonst selbst aufheben würde. Wenn Gott etwas aus sich heraus erschafft, kann 
es ihm folglich nicht absolut, sondern nur relativ entgegengesetzt sein. Zwischen Gott 
und Welt besteht demzufolge keine absolute Unähnlichkeit, da das den absoluten Ge
gensatz bedeuten würde, sondern nur eine relative Unähnlichkeit, die eine Ähnlichkeit 
nicht ausschließt. 

Die relative Unähnlichkeit beziehungsweise Ähnlichkeit zwischen Welt und Gott 
wurde in den verschiedenen christlichen Traditionen unterschiedlich ausgelegt. In der 
katholischen Tradition sprach man vor allem im Anschluss an die thomanische Seinsleh
re den Geschöpfen eine seinsmäßige Ähnlichkeit (Analogia entis) mit dem Schöpfer zu, 
während man in den protestantischen Traditionen den Begriff und die Denkfigur der 
Seinsanalogie vermied. Die Schöpfung verweist letzteren zufolge nicht analog, sondern 
höchstens zeichenhaft und symbolisch auf den Schöpfer. So lässt sich etwa ein Wasserfall 
als Symbol für die unerschöpflich-schöpferische Kraft Gottes verstehen, auch wenn er 
dieser nicht gleicht. 

Mit Seinsanalogie ist positiv gemeint, dass alles, was ist, im Sein, das nicht (formal) blo
ße Existenz, sondern (höchst inhaltlich) Fülle der Wirklichkeit bedeutet, im Maße seiner 
Seinsvollkommenheit mit allem anderen eins und zugleich von allem anderen verschie
den ist. Je mehr Seinsmächtigkeit ein Seiendes besitzt, desto mehr stimmt es mit an
derem im Sein überein, desto mehr unterscheidet es sich jedoch zugleich im Sein von 
anderem. Das Sein ist das, worin sich alles unterscheidet und zugleich übereinstimmt, 
wenn man Sein nicht wie in der Logik (über den Existenzquantor) rein formal, sondern 
metaphysisch angemessen überaus inhaltlich versteht. Demnach unterscheiden sich bei
spielsweise Steine weniger voneinander, als das etwa bei höheren Tieren der Fall ist, sind 
Steine aber auch weniger miteinander eins als höhere Tiere. Menschen wiederum ver
bindet mehr miteinander und unterscheidet mehr voneinander, als höhere Tiere mit
einander verbindet und voneinander unterscheidet. Je höher das Bewusstsein und die 
Geistigkeit und damit auch die Individualität eines Seienden ausgebildet ist, desto grö

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

ßer ist sowohl seine seinsmäßige Ähnlichkeit als auch seine seinsmäßige Unähnlichkeit 
in Bezug auf andere Seiende. 

Die Seinsanalogie, die zwischen den Geschöpfen besteht, lässt sich auch auf Gott 
selbst anwenden, der nach christlicher Überzeugung nicht nur die Welt erschaffen hat, 
sondern in sich dreifaltig ist. So besteht zwischen Vater, Sohn und Geist als den drei gött
lichen Personen einerseits die größtmögliche Verschiedenheit, die es real geben kann, 
andererseits aber auch die größtmögliche Einheit, die es real zwischen Verschiedenem 
geben kann. Die drei göttlichen Personen sind hinsichtlich ihres Seins, das göttlich und 
somit unendlich ist, auf größtmögliche unendliche Weise voneinander verschieden und 
zugleich miteinander eins, einander ähnlich und zugleich unähnlich. 

Auch zwischen dem Schöpfer und der Schöpfung besteht eine unendliche Einheit 
in Verschiedenheit oder unendliche Verschiedenheit in Einheit, insofern Gott unendlich 
und die Welt endlich ist. Darum kann von Gott gesagt werden, dass er sich von jedem 
Geschöpf mehr (nämlich auf unendliche Weise) unterscheidet, als sich Geschöpfe von
einander unterscheiden, und zugleich, dass er mit jedem Geschöpf mehr (nämlich un
endlich mehr) eins ist, als Geschöpfe untereinander eins sind. 

Die Seinsähnlichkeit von Gott und Welt beziehungsweise von Schöpfer und Schöp
fung ist bei der Rede vom Buch der Natur vorausgesetzt und lässt sich bis zu einem ge
wissen Grad erfahren. Von diesem Buch lässt sich nur dann sinnvoll reden, wenn sich in 
ihm etwas von Gott selbst ablesen lässt. Und es lässt sich bei entsprechender Offenheit 
vieles ablesen. 

In der Weite des Himmels, des Ozeans oder einer Landschaft lässt sich etwas von der 
Weite Gottes erahnen. Die Erhabenheit eines hohen Gebirges kann auf die Erhabenheit 
Gottes hinweisen. In der Kraft eines reißenden Baches oder Stromes kann etwas von der 
Kraft Gottes aufscheinen, in der geschlechtlichen Anziehungskraft etwas von der Anzie
hungskraft göttlicher Liebe spürbar werden. An der Weisheit eines Sokrates mag etwas 
von der Weisheit Gottes aufleuchten. Durch bestimmte Musik kann etwas von der himm
lischen Harmonie durchtönen. In der Schönheit einer Blume oder eines Menschen lässt 
sich etwas von der Schönheit Gottes erblicken. Durch die liebevollen Augen eines mensch
lichen Du kann uns das ewige Du anblicken. 

Solche Erfahrungen wären nicht möglich, wenn zwischen dem Sein der Geschöpfe 
und dem Sein Gottes nur ein schroffer Gegensatz und keinerlei Ähnlichkeit bestünde. 
Nur weil die Geschöpfe ihrem Schöpfer im Maße ihrer Seinsmächtigkeit ähnlich sind, 
können sie transparent (durchsichtig) auf Gott hin werden, kann in ihnen etwas von Gott 
erscheinen oder ertönen. 

Auch beim metaphorischen Reden über Gott oder von Gott ist eine Ähnlichkeit im Sein 
vorausgesetzt, soll diese Rede sinnvoll sein. Wird etwa gesagt, Gott sei (wie) ein Vater oder 
eine Mutter, (wie) ein Fels oder eine Burg, dann sind diese Metaphern oder Bilder deshalb 
zutreffend, weil sie ein realistisches Moment in sich enthalten. Vater oder Mutter können 
etwas von Gott offenbaren und Bild Gottes sein, weil sie in einer gewissen Hinsicht und 
auf eine gewisse Weise – etwa in ihrer elterlichen Güte und Liebe – Gott tatsächlich ähn
lich sind. Ein Fels oder eine Burg können als Bilder für Gott dienen, weil sich in ihnen in 
realer Weise etwas von der Sicherheit und Geborgenheit, die Gott Menschen geben kann, 
widerspiegelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 87 

Laut biblischem Schöpfungsbericht hat Gott den Menschen als sein Abbild oder 
Ebenbild geschaffen. Sinnvoll scheint man von einem Bild nur reden zu können, wenn 
zwischen dem Bild als dem Abbildenden und dem durch es Abgebildeten eine gewis
se Ähnlichkeit besteht. Andernfalls scheint das Abbildungsverhältnis völlig willkürlich 
festgelegt zu sein. 

Sieht man die Gottebenbildlichkeit des Menschen in seiner Fähigkeit, Dinge zu be
nennen und selbst in der Welt schöpferisch tätig sein zu können, dann führt auch das 
letztlich zur seinsmäßigen Analogie. Denn jede Fähigkeit gründet in einem Vermögen, 
das seinerseits zum Sein dessen gehört, der etwas kann. Wenn der Mensch in gewisser, 
wenn auch eingeschränkter Weise wie Gott schöpferisch tätig sein kann, dann kann das 
nur daran liegen, dass er in seinem Sein irgendwie dem Schöpfersein Gottes ähnelt. 

Gemäß dem Brief an die Kolosser ist Jesus Christus „Bild des unsichtbaren Gottes, der 
Erstgeborene der ganzen Schöpfung“113. In ihm, durch ihn und auf ihn hin ist alles ge
schaffen. Jesus Christus kann nur Bild des unsichtbaren Gottes sein, wenn er in seinem 
Menschsein dem Sein Gottes irgendwie ähnelt. Wäre er als Mensch ganz oder absolut 
anders als Gott, wäre die Rede davon, dass er den unsichtbaren Gott abbildet oder dass, 
wer ihn sieht, den Vater sieht114, sinnlos. Das Menschsein Jesu eignet sich nur dann als 
Mittel der Selbstoffenbarung Gottes115, wenn sich Menschsein als solches vom Sein Got
tes nicht völlig unterscheidet. Auch die seit Ewigkeit von Gott geplante Menschwerdung 
setzt eine seinsmäßige Ähnlichkeit von Gott und Mensch voraus.116 

Ist Jesus Christus das Bild des unsichtbaren Gottes und ist alles in ihm, durch ihn und 
auf ihn hin geschaffen, dann ist in einem weiteren Sinn auch die ganze Schöpfung Bild 
Gottes. Alles in der Welt bildet, wenn auch nach Seinsvollkommenheit abgestuft, Gott 
ab. Alles offenbart mehr oder weniger Gott. Alles ähnelt, dem Grad seines Seins entspre
chend, Gott. 

Unabhängig von der Frage, ob und inwieweit oder inwiefern die Schöpfung dem 
Schöpfer im Sein ähnlich ist, sind sich heute alle einig, dass die Schöpfung ernsthaft 
bedroht ist, wenn der Mensch mit der Erde als seinem Lebensraum weiterhin so umgeht 
wie in den zurückliegenden Jahrzehnten. In dieser Situation gilt es, alles zu tun, um 
den Trend zur Umweltzerstörung und damit Selbstzerstörung umzuwenden. Sehr ein
dringlich hat dazu Papst Franziskus in seinem zweiten lehramtlichen Rundschreiben 
aufgerufen. 

1.3.6 Die Enzyklika „Laudato Si’“ 

Auch wegen ihrer bleibenden Aktualität, ihres radikal-prophetischen Charakters und ih
res gelungenen spirituellen Brückenschlags zwischen Anliegen des Umweltschutzes und 
Fragen der sozialen Gerechtigkeit soll die Enzyklika Laudato Si’ von Papst Franziskus über 
die Sorge für das gemeinsame Haus, die 2015 erschienen ist, hier sehr textnah zusam
mengefasst werden. Die Wiedergabe gliedert sich dabei in vier Themen: die Fehlentwick

113 Kol 1,15. 
114 Vgl. Joh 14,9. 
115 Kap. 3.3.3.6. 
116 Bd. 2, Kap. 2.1; 2.3.2.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

lung auf der Erde (Kap. 1.3.6.1) und ihre Ursachen (Kap. 1.3.6.3), die Welt als Gabe Gottes 
(Kap. 1.3.6.2) und die Idee einer ganzheitlichen Ökologie (Kap. 1.3.6.4). 

Literatur 

Papst Franziskus: Enzyklika Laudato si', 2015. 

1.3.6.1 Die Fehlentwicklung auf der Erde 
Der Pontifex ruft mit seinem Schreiben nicht nur Christen, sondern alle Menschen gu
ten Willens dazu auf, unser gemeinsames Haus – die Erde – zu schützen, den Schaden, den 
wir ihm durch den unverantwortlichen Gebrauch und den Missbrauch der Güter zuge
fügt haben, wieder gut zu machen, seine Zerstörung zu beenden und nach einer nach
haltigen und ganzheitlichen Entwicklung zu suchen. Was unserem Haus seit bald 200 
Jahren fortschreitend widerfährt, sind ihm zufolge vor allem Umweltverschmutzung und 
Klimawandel, die Erschöpfung natürlicher Ressourcen wie des Trinkwassers, der Verlust 
der biologischen Vielfalt, die Verschlechterung der Lebensqualität, sozialer Niedergang und 
weltweite soziale Ungerechtigkeit. Das Dramatische liegt in der ständigen Beschleunigung, 
mit der diese Veränderungen vor sich gehen. 

Weil immer mehr Schadstoffe aufgrund des Verkehrswesens und durch Industrieab
gase in die Luft, aufgrund von Deponien von Substanzen und aufgrund von Düngemit
teln sowie von Insektiziden und anderen Agrotoxiden in den Boden und das Wasser ge
langen, ist es zu einer Umweltverschmutzung gekommen, die alle schädigt. Zu dieser 
Verschmutzung tragen jährlich hunderte Millionen Tonnen Müll, einschließlich gefährli
cher Abfälle, bei, von denen viele nicht biologisch abbaubar sind. „Die Erde, unser Haus, 
scheint sich immer mehr in eine unermessliche Mülldeponie zu verwandeln.“117 Diese 
Probleme sind eng mit der Wegwerfkultur verbunden, durch die Dinge rasch zu Abfall 
werden. 

„Das Klima ist ein gemeinschaftliches Gut von allen und für alle.“118 Seine besorgnis
erregende Erwärmung in den letzten Jahrzehnten wird von einem ständigen Anstieg des 
Meeresspiegels sowie der Zunahme extremer meteorologischer Ereignisse begleitet und 
ist zum größten Teil auf die starke Konzentration von Treibhausgasen (Kohlendioxid, Me
than, Stickstoffoxide und andere) zurückzuführen. Diese Gase werden vor allem infolge 
menschlichen Handelns ausgestoßen und verhindern in der Atmosphäre, dass sich die 
von der Erde reflektierte Wärme der Sonnenstrahlen im Weltraum verliert. 

Eine weitere globale Erwärmung wird die Verfügbarkeit unerlässlicher Ressourcen – 
wie das Trinkwasser, die Energie und die Agrarproduktion – in den heißesten Zonen be
einträchtigen, das Aussterben eines nicht geringen Teils der biologischen Vielfalt des Pla
neten verursachen und besonders die Armen heimsuchen. Darum müssen ihre mensch
lichen Ursachen durch eine Änderung im Leben, in der Produktion und im Konsum be
kämpft werden und ist es dringend geboten, mithilfe politischer Programme „den Ausstoß 

117 Laudato si’ 21. 
118 Ebd. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 89 

von Kohlendioxid und anderen stark verunreinigenden Gasen drastisch zu reduzieren, 
zum Beispiel indem man die Verbrennung von fossilem Kraftstoff ersetzt und Quellen 
erneuerbarer Energie entwickelt“119. 

„Sauberes Trinkwasser ist eine Frage von vorrangiger Bedeutung.“120 Mittlerweile 
wird der Wasservorrat jedoch vielerorts knapp. „Die Knappheit an Gemeinschaftswasser 
besteht besonders in Afrika, wo große Teile der Bevölkerung keinen Zugang zu siche
rem Trinkwasser haben oder unter Dürreperioden leiden, die die Produktion von Nah
rungsmitteln erschweren.“121 Zudem fordert die schlechte Qualität des Wassers, das den 
Armen zur Verfügung steht, täglich viele Todesopfer und ist häufig Haupt- oder Mit
ursache von schweren Krankheiten. Das Grundwasser ist bereits an vielen Orten durch 
Verschmutzung bedroht. Da der Zugang zu sicherem Trinkwasser „ein grundlegendes, fun
damentales und allgemeines Menschenrecht“ ist, lädt die Welt schwere soziale Schuld gegen
über den Armen auf sich, die keinen Zugang zum Trinkwasser haben; denn das bedeutet, 
„ihnen das Recht auf Leben zu verweigern, das in ihrer unveräußerlichen Würde verankert ist“.122 

Weil der Mensch die Ressourcen der Erde plündert und in immer höherem Ausmaß 
in die Natur eingreift, gehen immer mehr Wildnisse und Wälder und mit ihnen immer 
mehr biologische Arten verloren. Einige Orte bedürfen besonders des Schutzes, weil sie 
– wie etwa die an biologischer Vielfalt überreichen grünen Lungen des Amazonasgebiets 
oder des Kongobeckens – eine herausragende Bedeutung für das weltweite Ökosystem 
haben oder weil sie – wie etwa die großen Grundwasservorkommen oder die Gletscher – 
wichtige Wasserreserven darstellen. Immer mehr „Schnellstraßen, Neukultivierungen, 
Drahtzäune, Talsperren und andere Konstruktionen ergreifen Besitz von den Lebens
räumen“123, sodass immer mehr Arten vom Aussterben bedroht sind. 

Auch das Leben in den Flüssen, Seen, Meeren und Ozeanen, das einen großen Teil der 
Weltbevölkerung ernährt, wird durch die unkontrollierte Ausbeutung des Fischbestands ge
schädigt. 

Dass sich die wunderbare Meereswelt in vielen Fällen bereits in leb- und farblose Un
terwasserfriedhöfe verwandelt hat, ist zum großen Teil auf die Verschmutzung zurück
zuführen, die ins Meer gelangt. 

Die Erde, auf der wir leben, ist immer weniger reich und schön, wird „immer begrenzter 
und trüber, während gleichzeitig die Entwicklung der Technologie und des Konsuman
gebots grenzenlos weiter fortschreitet. So hat es den Anschein, dass wir bestrebt sind, 
auf diese Weise eine unersetzliche und unwiederbringliche Schönheit auszutauschen 
gegen eine andere, die von uns erschaffen wurde.“124 

Diese drastische Umweltzerstörung und -verschlechterung liegt hauptsächlich an ei
nem Verständnis der Wirtschaft und der kommerziellen und produktiven Tätigkeit, das 
ausschließlich das unmittelbare Ergebnis oder den schnellen und einfachen wirtschaft
lichen Ertrag im Auge hat, an egoistischer Fahrlässigkeit, an den enormen internationalen 

119 Ebd. 26. 
120 Ebd. 28. 
121 Ebd. 
122 Ebd. 30. 
123 Ebd. 35. 
124 Ebd. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

wissenschaftlichen Interessen beziehungsweise den ökonomischen Interessen der transnationa
len Unternehmen. 

Das maßlose und ungeordnete Wachsen vieler Städte ist nicht nur aufgrund der Luft
verschmutzung, sondern auch aufgrund des städtischen Chaos, der Verkehrsprobleme 
und der visuellen und akustischen Belästigung für das Leben ungesund geworden. „Es 
entspricht nicht dem Wesen der Bewohner dieses Planeten, immer mehr von Zement, 
Asphalt, Glas und Metall erdrückt und dem physischen Kontakt mit der Natur entzogen 
zu leben.“125 

Das Wachstum der letzten beiden Jahrhunderte hat längst nicht in allen seinen 
Aspekten einen wahren ganzheitlichen Fortschritt und eine Besserung der Lebens
qualität mit sich gebracht. Es gibt, im Gegenteil, Symptome eines wirklichen sozialen 
Niedergangs wie beispielsweise „die soziale Ausschließung, die Ungleichheit in der Ver
fügbarkeit und dem Konsum von Energie und anderen Diensten, die gesellschaftliche 
Aufsplitterung, die Zunahme der Gewalt“126. 

Dazu kommen die Dynamiken der Medien und der digitalen Welt, die in ihrer Allge
genwart die Entwicklung einer Fähigkeit zu weisem Leben, tiefgründigem Denken und 
großherziger Liebe erschweren. 

„Die wirkliche Weisheit, die aus der Reflexion, dem Dialog und der großherzigen Be
gegnung zwischen Personen hervorgeht, erlangt man nicht mit einer bloßen Anhäu
fung von Daten, die sättigend und benebelnd in einer Art geistiger Umweltverschmut

zung endet. Zugleich besteht die Tendenz, die realen Beziehungen zu den anderen mit 
allen Herausforderungen, die sie beinhalten, durch eine Art von Kommunikation zu er
setzen, die per Internet vermittelt wird.“127 

Daher macht sich gemeinsam mit dem überwältigenden Angebot dieser Produkte eine 
tiefe Unzufriedenheit in den zwischenmenschlichen Beziehungen oder eine schädliche 
Vereinsamung breit. 

Nach Papst Franziskus verschlechtern sich die menschliche und die natürliche Umwelt 
gemeinsam. Ihm zufolge können wir die Umweltzerstörung nicht sachgemäß angehen, 
ohne auf die Ursachen für den Niedergang auf menschlicher und sozialer Ebene zu ach
ten. Der Verfall der Umwelt und der der Gesellschaft schädigen in besonderer Weise die 
Schwächsten des Planeten. Ein wirklich ökologischer Ansatz muss sich deshalb immer in 
einen sozialen Ansatz verwandeln. Die Gerechtigkeit ist immer in Umweltdiskussionen 
aufzunehmen, „um die Klage der Armen ebenso zu hören wie die Klage der Erde“128. 

Dabei geht die soziale Ungerechtigkeit nicht nur Einzelne an, sondern ganze Länder, 
und zwingt dazu, an eine Ethik der internationalen Beziehungen zu denken. „Denn es gibt 
eine wirkliche ,ökologische Schuld‘ – besonders zwischen dem Norden und dem Süden 
– im Zusammenhang mit Ungleichgewichten im Handel und deren Konsequenzen im 

125 Ebd. 44. 
126 Ebd. 46. 
127 Ebd. 47. 
128 Ebd. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 91 

ökologischen Bereich wie auch dem im Laufe der Geschichte von einigen Ländern prak
tizierten unproportionierten Verbrauch der natürlichen Ressourcen.“129 Viele Umwelt
schäden, die inzwischen in Entwicklungsländern entstanden sind, gehen auf die um
weltzerstörerischen Aktivitäten von multinationalen Unternehmen zurück, die in den we
niger entwickelten Ländern tun, was ihnen in der sogenannten Ersten Welt nicht erlaubt 
ist. Dazu zählen Arbeitslosigkeit, Dörfer ohne Leben, Erschöpfung natürlicher Reserven, 
Entwaldung, Verarmung der örtlichen Landwirtschaft und Viehzucht sowie verseuchte 
Flüsse. 

Nach wie vor versorgen auf verschiedene Weise die weniger entwickelten Völker, wo 
sich die bedeutendsten Reserven der Biosphäre finden, die Entwicklung der reichsten 
Länder – auf Kosten ihrer eigenen Gegenwart und Zukunft. Deshalb müssen die ent
wickelten Länder ihre Schuld begleichen, „indem sie den Konsum nicht erneuerbarer 
Energie in bedeutendem Maß einschränken und Hilfsmittel in die am meisten bedürf
tigen Länder bringen, um politische Konzepte und Programme für eine nachhaltige 
Entwicklung zu unterstützen“130. 

Das Stöhnen der Verlassenen der Welt und das Stöhnen der Schwester Erde sowie 
ihre Klage verlangen einen Kurswechsel, damit der Plan des Schöpfergottes vom Frieden, 
von der Schönheit und der Fülle der Erde nicht ganz außer Sicht gerät. 

1.3.6.2 Die Welt als Geschenk Gottes 
Nach der ausführlichen Schilderung, wie schlecht wir unser gemeinsames Haus in den 
letzten beiden Jahrhunderten behandelt und wie sehr wir es verletzt haben, wird in der 
Enzyklika eine an der Bibel orientierte Schöpfungstheologie skizziert. 

In der jüdisch-christlichen Überlieferung bedeutet Schöpfung nicht nur Natur, son
dern Geschenk Gottes aus Liebe. Das verleiht der Welt unermesslichen Wert und unermess
liche Würde. Jedes Geschöpf hat in ihr seine Funktion, seinen Wert und seine Bedeutung. 
Keines ist überflüssig. Jedes ist „Gegenstand der Zärtlichkeit [Gottes] des Vaters, der ihm 
seinen Platz in der Welt zuweist“131 und besitzt seine eigene Güte und Vollkommenheit. 
In ihrem gottgewollten Eigensein spiegeln die unterschiedlichen Geschöpfe, „jedes auf 
seine Art, einen Strahl der unendlichen Weisheit und Güte Gottes wider“132, weshalb sie 
ihn schon allein durch ihr Dasein preisen und verherrlichen. „Das ganze materielle Uni
versum ist ein Ausdruck der Liebe Gottes, seiner grenzenlosen Zärtlichkeit uns gegen
über. Der Erdboden, das Wasser, die Berge – alles ist eine Liebkosung Gottes.“133 

Aus Liebe wurde jeder Mensch in der Welt erschaffen, als Abbild Gottes und ihm ähn
lich. Der Mensch ist nicht bloß etwas, sondern jemand. „Er ist imstande, sich zu erken
nen, über sich Herr zu sein, sich in Freiheit hinzugeben und in Gemeinschaft mit ande
ren Personen zu treten.“134 Die ganz besondere Liebe, die der Schöpfer zu jedem Men

129 Ebd. 51. 
130 Ebd. 52. 
131 Laudato si’ 77. 
132 Ebd. 69. 
133 Ebd. 84. 
134 Ebd. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

schen hat, verleiht ihm eine unendliche Würde. „Jeder ist gewollt, jeder ist geliebt, jeder 
ist gebraucht.“135 

Aus der Tatsache, als Abbild Gottes erschaffen zu sein, und dem biblischen Auftrag, 
die Erde zu beherrschen, darf jedoch keine absolute Herrschaft über die anderen Ge
schöpfe gefolgert werden. Der Mensch soll sich die Erde unterwerfen, indem er sie bebaut 
und hütet.136 Während mit „bebauen“ kultivieren, pflügen oder bewirtschaften gemeint 
ist, bedeutet „hüten“ schützen, beaufsichtigen, bewahren, erhalten oder bewachen. 

„Das schließt eine Beziehung verantwortlicher Wechselseitigkeit zwischen den Men

schen und der Natur ein. Jede Gemeinschaft darf von der Erde das nehmen, was sie zu 
ihrem Überleben braucht, hat aber auch die Pflicht, sie zu schützen und das Fortbe
stehen ihrer Fruchtbarkeit für die kommenden Generationen zu gewährleisten.“137 

Die Verantwortung gegenüber der Erde beinhaltet, dass der vernunftbegabte Mensch die 
Gesetze der Natur und die empfindlichen Gleichgewichte unter den Geschöpfen auf die
ser Welt anerkennt. Wir dürfen die Dinge in verantwortlicher Weise gebrauchen, müs
sen aber auch erkennen, dass die anderen Lebewesen vor Gott einen Eigenwert besitzen. 

Das menschliche Dasein gründet auf drei eng miteinander verbundene, lebenswich
tige Beziehungen: die Beziehung zu Gott, zum Nächsten und zur Erde. Durch die Sünde ist 
die Harmonie zwischen dem Schöpfer, der Menschheit und der gesamten Schöpfung 
zerstört. Weit vom Vorbild des heiligen Franz von Assisi entfernt, der mit allen Geschöp
fen im Einklang lebte, „zeigt sich die Sünde heute mit all ihrer Zerstörungskraft in den 
Kriegen, in den verschiedenen Formen von Gewalt und Misshandlung, in der Vernach
lässigung der Schwächsten und in den Angriffen auf die Natur“138. 

In dieser Situation gilt es nicht nur, die Natur zu hüten, sondern den Menschen vor 
der Selbstzerstörung zu bewahren. Als Teil der Welt hat der Mensch die Pflicht, seine eige
nen Fähigkeiten auszubauen, um die Welt zu schützen und ihre Möglichkeiten zu ent
falten. Angesichts des Wertes und der Zerbrechlichkeit der Natur sollte er heute mit dem 
modernen Mythos vom unbegrenzten materiellen Fortschritt Schluss machen und mit
tels seiner Freiheit zu ihrer positiven Entwicklung beitragen. Denn die menschliche Ge
schichte kann sich „in eine Entfaltung von Freiheit, Wachstum, Erlösung und Liebe oder 
in einen Weg des Verfalls und der gegenseitigen Zerstörung […] verwandeln“139. 

Gott möchte gemeinsam mit uns in der Welt handeln und zählt auf unsere Mitarbeit. 
Er ist auch imstande, aus den Übeln, die wir vollbringen, manches Gute zu ziehen, weil 
„der Heilige Geist eine unendliche Einfallskraft besitzt, die dem Denken Gottes eigen ist, 
der auch die Schwierigkeiten der kompliziertesten und undurchdringlichsten mensch
lichen Schicksale zu lösen weiß“140. 

Gott hat die Natur als ein kostbares Buch geschrieben, in dem wir voller Verwunde
rung und Ehrfurcht lesen können. Die Natur ist daher eine fortwährende Offenbarung des 

135 Ebd. 
136 Vgl. Gen 1,28; 2,15. 
137 Laudato si’ 67. 
138 Ebd. 66. 
139 Ebd. 79. 
140 Ebd. 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 93 

Göttlichen. So tut sich Gott neben der eigentlichen, in der Heiligen Schrift enthaltenen 
Offenbarung auch im Strahlen der Sonne und im Anbruch der Nacht kund. Die gesamte 
Natur ist Ort seiner Gegenwart. „In jedem Geschöpf wohnt sein lebenspendender Geist, 
der uns in eine Beziehung zu ihm ruft.“141 Dadurch, dass Gott im Innersten aller Dinge 
zugegen ist, wird aber die Autonomie der irdischen Wirklichkeiten nicht beeinträchtigt. 

Das Universum in seiner Gesamtheit zeigt den unerschöpflichen Reichtum Gottes. Was 
dem einen Geschöpf zur Darstellung der Güte Gottes fehlt, wird durch andere Geschöpfe 
ergänzt. Auch ist die gegenseitige Abhängigkeit der Geschöpfe gottgewollt. Kein Geschöpf 
genügt sich selbst. Die Geschöpfe existieren nur in Abhängigkeit voneinander, „um sich 
im Dienst aneinander gegenseitig zu ergänzen“142. Deshalb müssen wir die Verschieden
heit der Dinge in ihren vielfältigen Beziehungen wahrnehmen und den Sinn der Dinge 
in der Gesamtheit der Wirklichkeit verstehen lernen. 

Da sämtliche Geschöpfe des Universums von ein und demselben Gott erschaffen 
wurden, sind sie durch unsichtbare Bande verbunden. Wir alle bilden miteinander eine 
Art universale Familie, „eine sublime Gemeinschaft, die uns zu einem heiligen, liebevollen 
und demütigen Respekt bewegt“143. Das bedeutet hinwiederum nicht, „alle Lebewesen 
gleichzustellen und dem Menschen jenen besonderen Wert zu nehmen, der zugleich 
eine unermessliche Verantwortung mit sich bringt“144. 

Weil alle Menschen die gleiche Würde besitzen, müssten uns besonders „die Unge
rechtigkeiten unter uns in Wut versetzen, die unter uns bestehen, denn wir dulden wei
terhin, dass einige sich für würdiger halten als andere“145, obwohl wir wissen, dass sie es 
nicht sind. 

„Wir bemerken nicht mehr, dass einige sich in einem erniedrigenden Elend dahin 
schleppen ohne wirkliche Möglichkeiten, es zu überwinden, während andere nicht 
einmal wissen, was sie mit ihrem Besitz anfangen sollen, voll Eitelkeit eine vorgebli
che Überlegenheit zur Schau stellen und ein Ausmaß an Verschwendung hinter sich 
zurücklassen, das unmöglich verallgemeinert werden könnte, ohne den Planeten 
zerstören. Wir lassen in der Praxis weiterhin zu, dass einige meinen, mehr Mensch zu 
sein als andere, als wären sie mit größeren Rechten geboren.“146 

Tatsächlich hat die Sichtweise, welche die Willkür des Stärksten unterstützt, „für die 
Mehrheit der Menschheit zu unermesslich viel Ungleichheit, Ungerechtigkeit und Gewalt 
geführt, denn die Ressourcen gehen dann in den Besitz dessen über, der zuerst an
kommt oder der mächtiger ist: der Sieger nimmt alles mit“147. Das Ideal von Harmonie, 
Gerechtigkeit, Brüderlichkeit und Frieden, das Jesus vorgeschlagen und vorgelebt hat, steht 
im Gegensatz zu einem solchen Modell. 

141 Ebd. 88. 
142 Ebd. 86. 
143 Ebd. 89. 
144 Ebd. 90. 
145 Ebd. 
146 Ebd. 
147 Ebd. 82 (H.d.V.). 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Da Gott die Welt für alle geschaffen hat, geht mit dem Privateigentum immer eine so
ziale Hypothek einher, damit alle Güter der allgemeinen Bestimmung dienen, die Gott ih
nen zugeteilt hat. Das Prinzip der Unterordnung des Privatbesitzes unter die allgemeine 
Bestimmung der Güter und daher das allgemeine Anrecht auf seinen Gebrauch darf als 
goldene Regel des sozialen Verhaltens und als Grundprinzip der ganzen sozialethischen 
Ordnung gelten. 

„Darum ist eine Sorge für die Umwelt gefordert, die mit einer echten Liebe zu den 
Menschen und einem ständigen Engagement angesichts der Probleme der Gesellschaft 
verbunden ist.“148 Ist unser Herz wirklich offen für eine universale Gemeinschaft, dann 
ist nichts und niemand aus dieser Geschwisterlichkeit ausgeschlossen. Alles ist mitein
ander verbunden und aufeinander bezogen, „und alle Menschen sind als Brüder und 
Schwestern gemeinsam auf einer wunderbaren Pilgerschaft, miteinander verflochten 
durch die Liebe, die Gott für jedes seiner Geschöpfe hegt und die uns auch in zärtlicher 
Liebe mit ,Bruder Sonne‘, ,Schwester Mond‘, Bruder Fluss und Mutter Erde vereint“149. 

Jesus selbst lebte im vollkommenen Gleichklang mit der Schöpfung und erschien 
nicht wie ein weltfremder Asket, der den angenehmen Dingen des Lebens feindlich ge
sonnen war. „Er war weit entfernt von den Philosophien, die den Leib, die Materie und 
die Dinge dieser Welt verachteten.“150 Weil er selbst im ständigem Kontakt mit der Natur 
lebte und ihr voller Liebe und Staunen seine Aufmerksamkeit schenkte, konnte er andere 
dazu auffordern, auf die Schönheit der Welt zu achten. 

Nach christlichem Verständnis ist die gesamte Schöpfung durch das Christusmyste
rium bestimmt, da alles durch Christus und auf ihn hin geschaffen ist.151 Von Anbeginn 
der Welt, in besonderer Weise jedoch seit der Inkarnation, wirkt es geheimnisvoll in der 
Gesamtheit der Wirklichkeit, ohne deswegen ihre Autonomie zu beeinträchtigen. Die 
Geschöpfe dieser Welt sind nicht mehr bloß natürliche Wirklichkeit. Der Auferstandene 
umschließt sie geheimnisvoll „und richtet sie auf eine Bestimmung der Fülle aus“152. 

1.3.6.3 Ursachen der Fehlentwicklung 
Die hauptsächliche menschliche Wurzel der sozio-ökologischen Krise sieht Papst Franziskus 
im vorherrschenden technokratischen oder ökonomisch-technischen Paradigma. Ihm liegt ein 
Verständnis des menschlichen Lebens und Handelns zugrunde, „das fehlgeleitet ist und 
der Wirklichkeit widerspricht, bis zu dem Punkt, ihr zu schaden“153. Zwar sind Wissen
schaft und Technologie ein großartiges Produkt gottgeschenkter Kreativität, das die Le
bensqualität des Menschen erheblich verbessert und unzähligen Übeln Abhilfe geschaf
fen hat, zwar können wir gewisse technische Fortschritte vor allem in der Medizin, in der 
Ingenieurwissenschaft und im Kommunikationswesen nicht hoch genug schätzen und nicht 
genug dankbar dafür sein, aber diese enormen Veränderungen haben uns eine Macht 

148 Ebd. 91. 
149 Ebd. 92; vgl. den Sonnengesang des Franz von Assisi. 
150 Ebd. 98. 
151 Kol 1,16. 
152 Laudato si’ 100. 
153 Laudato si’ 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 95 

verliehen, der wir sittlich kaum gewachsen sind. Überaus gefährlich ist, dass die gewalti
ge Macht, die etwa mit der Nuklearenergie, der Biotechnologie, der Informatik, der Kenntnis 
unserer eigenen DNA und anderen Fähigkeiten gegeben sind, faktisch bei einem kleinen 
Teil der Menschheit liegt. 

„Es genügt, an die Atombomben zu erinnern, die mitten im 20. Jahrhundert abgewor
fen wurden, sowie an den großen technologischen Aufwand, den der Nationalsozialis
mus, der Kommunismus und andere totalitäre Regime zur Vernichtung von Millionen 
von Menschen betrieben haben – ohne hierbei zu vergessen, dass heute der Krieg über 
immer perfektere todbringende Mittel verfügt.“154 

Der moderne Mensch wurde nicht zum richtigen Gebrauch der Macht erzogen, denn mit 
dem enormen technologischen Wachstum ging nicht eine Entwicklung der Verantwort
lichkeit, der Werte und des Gewissens einher. Die Freiheit des Menschen „wird krank, 
wenn sie sich den blinden Kräften des Unbewussten, der unmittelbaren Bedürfnisse, des 
Egoismus und der Gewalt überlässt“155. Es fehlt dem Menschen eine solide Ethik, eine 
Kultur und Spiritualität, die ihn motivieren und befähigen würde, sich selbst Grenzen zu 
setzen und zu beschränken. 

Das tieferliegende Grundproblem des technokratischen Paradigmas besteht darin, 
dass der Mensch zusammen mit der Technologie eine homogene und einseitige Weltsicht 
entwickelt hat. Die Dinge sind für ihn nur noch bloße Objekte, die er mittels der Wissen
schaft analysieren und mittels der Technologie ausnutzen kann. Die gesamte Technik 
war so von vornherein „eine Technik des Besitzens, des Beherrschens und des Umgestal
tens“156. 

Wissenschaft und Technik sind nicht neutral, sondern interessengeleitet. Mit seinem 
Eingreifen in die Natur verfolgt der Mensch das Interesse, alles, was irgend möglich ist, 
aus den Dingen zu gewinnen. Dabei ignoriert oder vergisst er jedoch ihre eigentliche 
Wirklichkeit und ihren Eigenwert. Aus dieser Einstellung ergibt sich dann fast von selbst 
die Idee eines unendlichen und grenzenlosen Wachstums, für das sich Ökonomen, Fi
nanzexperten und Technologen so sehr begeistern. Ein solches Wachstum beruht aber 
auf der Lüge oder dem Irrtum, „dass man über eine unbegrenzte Menge von Energie und 
Ressourcen verfügen könne, dass diese sofort erneuerbar und dass die negativen Auswir
kungen der Manipulationen der natürlichen Ordnung problemlos zu beheben seien“157, 
weshalb man den Planeten auch unbegrenzt auspressen könne. 

Das technowissenschaftliche Modell des Besitzens, Beherrschens und Ausbeutens hat 
dann wiederum in der gesamten menschlichen und sozialen Wirklichkeit Anwendung ge
funden und sich darin negativ ausgewirkt. Auch Wirtschaft und Politik sind zunehmend 
von ihm beherrscht. Die Wirtschaft begrüßt jede technologische Entwicklung im Hin
blick auf den Ertrag, ohne die möglichen negativen Auswirkungen für den Menschen im 
Blick zu haben. Ihr reicht das Ziel der Gewinnmaximierung. Der Markt gewährleistet aber 

154 Ebd. 104. 
155 Ebd. 105. 
156 Ebd. 106. 
157 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

nicht von sich aus die ganzheitliche Entwicklung des Menschen und die soziale Inklusi
on. 

„Unterdessen verzeichnen wir ,eine Art verschwenderische und konsumorientierte 
Überentwicklung, die in unannehmbarem Kontrast zu anhaltenden Situationen ent
menschlichenden Elends steht‘, und es werden nicht schnell genug wirtschaftliche 
Einrichtungen und soziale Programme erarbeitet, die den Ärmsten einen regulären 
Zugang zu den Grundressourcen ermöglichen.“158 

Die der Technologie eigene Spezialisierung hat den Blick auf die Wirklichkeit eingeengt, 
sodass er wieder zu weiten und das Ganze in den Blick zu nehmen wäre. „Es müsste ei
nen anderen Blick geben, ein Denken, eine Politik, ein Erziehungsprogramm, einen Le
bensstil und eine Spiritualität, die einen Widerstand gegen den Vormarsch des techno
kratischen Paradigmas bilden.“159 Die menschliche Freiheit wäre in der Lage, „die Tech
nik zu beschränken, sie zu lenken und in den Dienst einer anderen Art des Fortschritts 
zu stellen, der gesünder, menschlicher, sozialer und ganzheitlicher ist“160. Freilich kä
me die Befreiung vom technokratischen oder ökonomisch-technischen Paradigma, das 
mit seiner Logik unsere Kultur so stark beherrscht, einer kulturellen Revolution gleich, die 
letztlich nichts geringeres als einen neuen Menschen mit einer neuen Einstellung zur Welt 
erfordert – einen Menschen, der die Wirklichkeit nicht mehr oberflächlich, sondern in 
der Tiefe betrachtet, der sich wieder an den Werten und den großen Zielen der Welt und 
der Menschheit orientiert, der philosophisch verstanden Weisheit und religiös verstan
den Heiligkeit erstrebt. 

Der fehlgeleitete Anthropozentrismus der Moderne, bei dem der Mensch seine eige
ne Technokratie verherrlicht, den anderen Lebewesen keinen Eigenwert zuerkennt und 
sich selbst als absoluten Herrscher über die Welt wähnt, sollte jedoch nicht für einen Bio
zentrismus das Feld räumen, bei welchem dem Menschen jeglicher besondere Wert als 
Person abgesprochen wird. Denn das würde nur ein neues Missverhältnis bedeuten. 

„Es wird keine neue Beziehung zur Natur geben ohne einen neuen Menschen. Es gibt 
keine Ökologie ohne eine angemessene Anthropologie. […] Man kann vom Menschen 
nicht einen respektvollen Einsatz gegenüber der Welt verlangen, wenn man nicht zu
gleich seine besonderen Fähigkeiten der Erkenntnis, des Willens, der Freiheit und der 
Verantwortlichkeit anerkennt und zur Geltung bringt.“161 

Nur der Mensch ist nämlich Person: 

„Die Offenheit auf ein ,Du‘ hin mit der Fähigkeit, zu erkennen, zu lieben und mitein

ander zu sprechen, ist weiterhin der große Adel des Menschen. Deshalb ist es nicht 
nötig, für eine angemessene Beziehung zur Schöpfung die soziale Dimension des Men

schen abzuschwächen und ebenso wenig seine transzendente Dimension, seine Offen

158 Ebd. 109. 
159 Ebd. 111. 
160 Ebd. 112. 
161 Ebd. 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 97 

heit auf das göttliche ,Du‘ hin. Denn man kann nicht eine Beziehung zur Umwelt gel
tend machen, die von den Beziehungen zu den anderen Menschen und zu Gott isoliert 
ist.“162 

Für Papst Franziskus gibt ein fehlgeleiteter Anthropozentrismus Anlass zu einem fehl
geleiteten Lebensstil, den er praktischen Relativismus nennt und für noch gefährlicher als 
die anthropozentrische Lehre hält. „Wenn der Mensch sich selbst ins Zentrum stellt, gibt 
er am Ende seinen durch die Umstände bedingten Vorteilen absoluten Vorrang und alles 
Übrige wird relativ.“163 Dann wird für ihn alles irrelevant, was nicht unmittelbar seinen 
eigenen Interessen dient. Die Kultur des praktischen Relativismus ist eine Krankheit, die 
den Menschen unter anderem dazu treibt, „einen anderen auszunutzen und als ein blo
ßes Objekt zu behandeln, indem er ihn zu Zwangsarbeit nötigt oder wegen Schulden zu 
einem Sklaven macht […], Kinder sexuell auszubeuten oder alte Menschen, die den ei
genen Interessen nicht dienen, sich selbst zu überlassen“164 und allein die unsichtbare 
Hand des Marktes die Wirtschaft regulieren zu lassen. 

1.3.6.4 Eine ganzheitliche Ökologie 
In der Enzyklika plädiert der Papst für eine ganzheitliche Ökologie. Da die Ökologie die 
Beziehungen zwischen den lebenden Organismen und der Umwelt, in der sie sich ent
wickeln, untersucht, sind alle Lebens- oder Überlebensbedingungen einer Gesellschaft 
zu berücksichtigen und Modelle der Entwicklung, der Produktion und des Konsums, die 
diese Bedingungen verschlechtern oder gefährden, in Zweifel zu ziehen. Eine ganzheit
liche Ökologie umfasst eine Umwelt-, Wirtschafts- und Sozialökologie. Bei der Umweltöko
logie geht es insbesondere um die gegebene Beziehung zwischen der Natur und der Ge
sellschaft, die sie bewohnt. Die Natur ist nicht etwas von uns Verschiedenes oder bildet 
nicht bloß den schlichten Rahmen unseres Lebens. „Wir sind in sie eingeschlossen, sind 
ein Teil von ihr und leben mit ihr in wechselseitiger Durchdringung.“165 

Nicht nur zwischen den Natursystemen untereinander, sondern auch zwischen den 
Natursystemen und den Sozialsystemen bestehen Wechselwirkungen. 

„Es gibt [darum] nicht zwei Krisen nebeneinander, eine der Umwelt und eine der Ge
sellschaft, sondern eine einzige und komplexe sozio-ökologische Krise. Die Wege zur 
Lösung erfordern einen ganzheitlichen Zugang, um die Armut zu bekämpfen, den Aus
geschlossenen ihre Würde zurückzugeben und sich zugleich um die Natur zu küm

mern.“166 

Da in eine ganzheitliche Ökologie der Mensch eingeschlossen ist, ist auch der Wert der 
Arbeit einzubeziehen. Die Arbeit sollte der Bereich der vielseitigen persönlichen Entfal
tung des Menschen sein, wo viele Dimensionen des Lebens ins Spiel kommen. In der 
weltweiten sozialen Wirklichkeit von heute ist es daher über die begrenzten Ressourcen 

162 Ebd. 119. 
163 Ebd. 122. 
164 Ebd. 123. 
165 Laudato si’ 139. 
166 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

der Unternehmen und einer fragwürdigen wirtschaftlichen Rationalität hinaus notwen
dig, dass als Priorität weiterhin das Ziel verfolgt wird, allen Zugang zur Arbeit zu verschaf
fen. 

„Die Arbeit ist eine Notwendigkeit, sie ist Teil des Sinns des Lebens auf dieser Erde, Weg 
der Reifung, der menschlichen Entwicklung und der persönlichen Verwirklichung. Den 
Armen mit Geld zu helfen muss in diesem Sinn immer eine provisorische Lösung sein, 
um den Dringlichkeiten abzuhelfen. Das große Ziel muss immer sein, ihnen mittels 
Arbeit ein würdiges Leben zu ermöglichen.“167 

Da es neben dem natürlichen Erbe auch ein historisches, künstlerisches und kulturel
les Erbe gibt, das gleichfalls bedroht ist, schießt eine ganzheitliche Ökologie auch eine 
Kulturökologie ein, die sich der Pflege der kulturellen Reichtümer der Menschheit widmet 
und besonders den örtlichen Kulturen Aufmerksamkeit schenkt. Zu einer ganzheitlichen 
Theorie gehört auch eine Ökologie des Alltags, deren Anliegen eine ganzheitliche Verbes
serung der menschlichen Lebensqualität in den konkreten Räumen ist, in denen sich das 
Dasein des Menschen abspielt. Schließlich gibt es eine Ökologie des Menschen, denn auch 
der Mensch hat eine Natur, die er achten muss und die er nicht beliebig manipulieren 
kann. Unser Körper stellt uns in eine direkte Beziehung zu der Umwelt und den anderen 
Lebewesen. 

„Das Akzeptieren des eigenen Körpers als Gabe Gottes ist notwendig, um die ganze 
Welt als Geschenk des himmlischen Vaters und als gemeinsames Haus zu empfangen 
und zu akzeptieren […]. Ebenso ist die Wertschätzung des eigenen Körpers in seiner 
Weiblichkeit oder Männlichkeit notwendig, um in der Begegnung mit dem anderen 
Geschlecht sich selbst zu erkennen. Auf diese Weise ist es möglich, freudig die beson
dere Gabe des anderen oder der anderen als Werk Gottes des Schöpfers anzunehmen 
und sich gegenseitig zu bereichern.“168 

Zentral für eine weiter gefasste Humanökologie ist das Gemeinwohl. Es ist „die Gesamt
heit jener Bedingungen des gesellschaftlichen Lebens, die sowohl den Gruppen als auch 
deren einzelnen Gliedern sinnvolleres und leichteres Erreichen der eigenen Vollendung 
ermöglichen“169. Das Gemeinwohl geht vom Respekt der menschlichen Person als solcher 
aus mit grundlegenden und unveräußerlichen Rechten im Hinblick auf ihre ganzheitliche 
Entwicklung. 

„In der gegenwärtigen Situation der globalen Gesellschaft, in der es so viel soziale Un
gerechtigkeit gibt und immer mehr Menschen ausgeschlossen und ihrer grundlegen
den Menschenrechte beraubt werden, verwandelt sich das Prinzip des Gemeinwohls 
als logische und unvermeidliche Konsequenz unmittelbar in einen Appell zur Solida
rität und in eine vorrangige Option für die Ärmsten.“170 

167 Ebd. 128. 
168 Ebd. 155. 
169 Ebd. 156. 
170 Ebd. 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 99 

Auch bezieht das Gemeinwohl die zukünftigen Generationen mit ein: 

„Die internationalen Wirtschaftskrisen haben in aller Härte die schädlichen Auswir
kungen gezeigt, welche die Verkennung eines gemeinsamen Schicksals mit sich bringt, 
aus dem jene, die nach uns kommen, nicht ausgeschlossen werden können. Ohne eine 
Solidarität zwischen den Generationen kann von nachhaltiger Entwicklung keine Re
de mehr sein. Wenn wir an die Situation denken, in der der Planet den kommenden 
Generationen hinterlassen wird, treten wir in eine andere Logik ein, in die des freien 
Geschenks, dass wir empfangen und weitergeben. Wenn die Erde uns geschenkt ist, 
dann können wir nicht mehr von einem utilitaristischen Kriterium der Effizienz und 
der Produktivität für den individuellen Nutzen her denken.“171 

Um eine ganzheitliche Ökologie zu realisieren und die moderne Fehlentwicklung zu kor
rigieren, gibt die Enzyklika einige Leitlinien für die Orientierung und Handlung. Sie 
empfiehlt den Umweltdialog auf verschiedenen Ebenen: in der internationalen Politik, im Hin
blick auf neue nationale und lokale politische Konzepte und bei Entscheidungsprozessen. 
Für die volle menschliche Entfaltung müssen auch Politik und Wirtschaft in einen echten, 
fruchtbaren Dialog treten und sich im Hinblick auf das Gemeinwohl entschieden in den 
Dienst des Lebens stellen, besonders in den des menschlichen Lebens. Die Politik darf sich 
nicht der Wirtschaft unterwerfen, und diese darf sich nicht dem Diktat und dem effizi
enzorientierten Paradigma der Technokratie unterwerfen. 

„Die Politik und die Wirtschaft neigen dazu, sich in Sachen Armut und Umweltzerstö

rung gegenseitig die Schuld zuzuschieben. Was man jedoch erwartet, ist, dass sie ihre 
eigenen Fehler erkennen und Formen des Zusammenwirkens finden, die auf das Ge
meinwohl ausgerichtet sind. Während die einen nur verzweifelt nach wirtschaftlicher 
Rendite streben und die anderen nur besessen darauf sind, die Macht zu bewahren 
oder zu steigern, haben wir als Ergebnis Kriege oder unlautere Vereinbarungen, bei 
denen es beiden Teilen am wenigsten darum geht, die Umwelt zu schützen und für die 
Schwächsten zu sorgen. Auch hier gilt: ,die Einheit steht über dem Konflikt‘.“172 

Auch der Dialog zwischen Religionen und Wissenschaften sowie der unter den Wissenschaf
ten und unter den Religionen selbst ist zu vertiefen. 

Um die sozio-ökologische Krise zu überwinden, müssen viele Dinge einen anderen 
Lauf nehmen, vor allem aber muss sich die Menschheit ändern: 

„Es fehlt das Bewusstsein des gemeinsamen Ursprungs, einer wechselseitigen Zuge
hörigkeit und einer von allen geteilten Zukunft. Dieses Grundbewusstsein würde die 
Entwicklung neuer Überzeugungen, Verhaltensweisen und Lebensformen erlauben. 
So zeichnet sich eine große kulturelle, spirituelle und erzieherische Herausforderung 
ab, die langwierige Regenerationsprozesse beinhalten wird.“173 

171 Ebd. 159. 
172 Ebd. 198. 
173 Ebd. 202. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Es ist auf einen anderen Lebensstil zu setzen. Die Umwelterziehung muss auf ein Bündnis 
zwischen der Menschheit und der Umwelt ausgerichtet sein. Es muss zu einer ökologi
schen Umkehr kommen, bei der der heilige Franz von Assisi als Vorbild dienen kann. „Die 
christliche Spiritualität schlägt ein [alternatives] Verständnis von Lebensqualität vor und 
ermutigt zu einem prophetischen und kontemplativen Lebensstil, der fähig ist, sich zu
tiefst zu freuen, ohne auf Konsum versessen zu sein.“174 Es gilt die alte religiöse Überzeu
gung: Weniger ist mehr! Die Kirche schlägt der Welt das Ideal einer Kultur der Liebe vor, die 
sich unter anderem durch universale Geschwisterlichkeit und Achtsamkeit auszeichnet.175 

Für Christen ist die Welt beziehungsweise die Erde gute Schöpfung Gottes, die ih
nen anvertraut ist und die sie in jedem Fall bewahren sowie verantwortungsvoll gestalten 
und kulturell weiterentwickeln sollen. Das christliche Schöpfungsverständnis wird vom 
Judentum, auf das es im Wesentlichen zurückgeht, und vom Islam geteilt. Das Weltver
ständnis der fernöstlichen Religionen ist längst nicht in allen Traditionen vom Schöp
fungsgedanken geprägt. Vielmehr herrscht in weiten Teilen der Gedanke des Samsara 
vor, des Kreislaufs der Wiedergeburten. Diese Religionen sollen im Rahmen des religi
onswissenschaftlichen Zugangs zum Thema Welt nun genauer vorgestellt werden. 

1.4 Das Weltverständnis anderer Weltreligionen 

Wenn hier von „Weltreligionen“ die Rede ist, muss man wissen, dass mit dieser Bezeich
nung mehrere und verschiedenartige Religionen in ein grobes Raster einordnet werden. 
Ausschlaggebend dafür ist beispielsweise die hohe Anzahl ihrer Anhänger, die überregionale 
Verbreitung oder ihr universaler Anspruch. Um dem Problem einer Definition zu entgehen, 
wird inzwischen in der Religionswissenschaft die Anwendung des Begriffes vermieden. 
Jeder Auflistung der Weltreligionen haftet etwas Willkürliches an. 

Des Weiteren vermeiden manche Religionswissenschaftler überhaupt die Bezeich
nung „Religion“ für fernöstliche Traditionen, weil diesen häufig der Glaube an einen per
sonalen Gott fehlt. Stattdessen sprechen sie lieber von Philosophien oder Weisheitstra
ditionen. 

Der Einfachheit halber wird hier der Begriff der Weltreligionen beibehalten und der 
Daoismus dazugerechnet, was sonst für gewöhnlich nicht der Fall ist. Zu ihnen gehören 
dann auf der einen Seite, abgeleitet von Abraham, die drei abrahamitischen Religionen des 
Judentums, des Christentums und des Islams, die monotheistisch sind, und auf der anderen 
Seite die drei fernöstlichen Weisheitstraditionen des Daoismus, Hinduismus und Buddhis
mus, die in der Regel nicht monotheistisch sind. Die beiden letztgenannten bezeichnet 
man auch als dharmische Religionen, abgleitet von Dharma: die moralische und kosmi
sche Ordnung. Die Bezeichnung Religion auch für die fernöstlichen Traditionen scheint 
gerechtfertigt, wenn man die Ausrichtung auf Erlösung für ein wesentliches Charakte
ristikum des Religiösen hält, das diesen Strömungen zweifelsohne zukommt. 

Das Judentum wird hier nicht eigens behandelt. Es hat seine Grundlage in der To
ra, den fünf Büchern des Moses, die zusammen mit den Büchern der Propheten und 

174 Ebd. 222. 
175 Vgl. ebd. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 101 

anderen Schriften den Tanach, die jüdische oder hebräische Bibel bilden. Ihr entspricht 
in etwa, wenn auch in anderer Anordnung der Bücher, das christliche Alte Testament. 
Die Grundlage des Judentums wird somit bei jedem Kapitel im Teil über das Alte Tes
tament mitbehandelt. Eigens besprochen wird aber jeweils die Auffassung des Islams, 
dessen Weltverständnis gleich im Folgenden dargestellt wird (Kap. 1.4.1), bevor das des 
Daoismus (Kap. 1.4.2), des Hinduismus (Kap. 1.4.3) und des Buddhismus (Kap. 1.4.4) zur 
Sprache kommt und das fernöstliche und das christliche miteinander verglichen werden 
(Kap. 1.4.5). 

1.4.1 Die Welt als Schöpfung Gottes im Islam 

Der Islam wurde im frühen 7. Jahrhundert nach Christus in Arabien durch den Propheten 
Muhammad gegründet. Ihm werden über 1,8 Milliarden Anhänger zugerechnet, während 
zum Christentum, im Vergleich, rund 2,3 Milliarden Anhänger zählen. Muslime leben 
vor allem in den arabischen Ländern Nordafrikas und Vorderasiens, aber auch in großen 
asiatischen Ländern wie Indonesien, Pakistan, Indien und Bangladesch. 

Wie für Juden und Christen ist für Muslime die Welt Schöpfung Gottes. Ihr Wert be
steht dem Koran zufolge darin, das Leben des Menschen zu sichern und dem Menschen 
Gelegenheit zu geben, Gottes Antlitz zu suchen. Gott ist der Schöpfer des Himmels und 
der Erde, vor allem aber der Schöpfer des Menschen. Die Beschreibung der schöpferi
schen Tätigkeit Gottes im Koran erinnert an die biblische Sprache und an die entspre
chende Tradition. 

Gott erschuf die ganze Welt, das All. Er erschuf die einzelnen Teile der Welt, indem 
er eine gestaltlose Masse ordnete. Er spaltete Erde und Himmel auseinander, trennte 
sie und rief sie damit ins eigene Dasein. Der Himmel war Rauch. Gott spannte ihn zu 
einer festen Decke, zu einem riesigen Zelt ohne Stützen, und schichtete ihn in sieben 
Gewölben auf. Die Erde erschuf er dann in zwei Tagen und machte sie zu einem festen 
Boden, den er mit Bergen und allerlei Wegen ausstattete. Das Ganze – Himmel, Erde und 
Luftraum sowie Himmelskörper –, stellte er schließlich in den Dienst des Menschen. Er 
zeichnete den Menschen vor allen anderen Geschöpfen aus und bevorzugte ihn. 

Im Koran ist der Schöpfergott somit einerseits vor allem Bildner und Gestalter, der aus 
einer vorgegebenen Masse Himmel und Erde und letztlich den Menschen formt. Ande
rerseits ist er jedoch auch der Schöpfer, der die Welt durch sein Wort im Sinne der creatio 
ex nihilo aus dem Nichts erschafft. Denn durch die Kraft seines schöpferischen Wortes 
ruft er die Urmasse und die einzelnen Teile der Welt allererst ins Dasein. Auch bei der 
Erschaffung des Menschen geht die eigentliche Schöpferkraft vom Wort Gottes aus. Das 
schöpferische Wirken Gottes ist im Koran wie in der Bibel durch das Wort Gottes vermit
telt. 

Gott setzte die Welt und den Menschen nicht ein für alle Mal ins Dasein und überließ 
sie dann ihrem Schicksal. Er begleitet vielmehr seine Geschöpfe mit seiner Vorsehung. Er 
sorgt für die Menschen, wendet ihnen seine Gnade und seine Barmherzigkeit zu, beglei
tet ihr Leben und lenkt den Lauf ihres Schicksals. 

Gott wirkt unablässig schöpferisch. Dem Koran nach erschafft er die Welt und den 
Menschen immer wieder in jedem Augenblick neu. Alles wird in jedem Augenblick durch 
den unbedingten und freien Willen Gottes neu bestimmt. Die Welt weist somit keine Be

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

ständigkeit und keine innere Kontinuität auf. Was die Dinge sind, wie sie erscheinen und 
wie sie aufeinander wirken, auch die sogenannten Naturgesetze: Das alles geht letztlich 
nur auf die Gewohnheiten des göttlichen Wirkens zurück. Gott allein kann wirken. Er 
allein wirkt. Außerhalb seines Tuns gibt es keine Kausalität. 

Im Islam gibt es daher starke Tendenzen, Gott eine Alleinwirksamkeit in der Welt 
zuzusprechen und der Welt eine echte Selbständigkeit und Eigenwirksamkeit abzuspre
chen. Es wird einseitig auf die metaphysische Abhängigkeit der Schöpfung vom Schöpfer 
abgehoben. 

Laut Koran sind Muslime gefährdet, zu sehr die Güter der diesseitigen Welt zu wol
len, während Gott für sie das Jenseits will. Sie sollen bedenken: „Was bei euch ist, geht 
zu Ende, was bei Gott ist, hat Bestand.“176 Sie sollen umkehren und sich wieder Gott zu
wenden, auch wenn es ihnen erlaubt ist, die guten Dinge, die ihnen Gott beschert, zu 
genießen. 

So hält der Koran die Welt und ihre verschiedenen Güter auf der einen Seite für eine 
Versuchung; denn die Welt kann den Gläubigen von der Suche nach Gott und seinem Wil
len abbringen und den Frommen daran hindern, den Weg des Gehorsams und der Treue 
zu gehen. Auf der anderen Seite betrachtet er sie aber auch als ein Geschenk der Barm
herzigkeit Gottes an die Gemeinschaft der Gläubigen. Für die Gläubigen ist die Welt die 
gute Schöpfung Gottes. Denn er hat „alles, was er erschaffen hat, gut gemacht“177 und 
ordnet alle Dinge. Er hat die Welt für den Menschen geschaffen. Sie dient seinem Leben 
und enthält die guten Dinge, mit denen Gott ihn versorgt. In einer solchen Welt, die für 
den Menschen bestimmt und auf die Bedürfnisse seines Lebens abgestimmt ist, gibt es 
für Gläubige und für Leute mit Verstand178 genügend Zeichen, die auf ihren Schöpfer 
hinweisen. 

Im Koran fehlt es auch nicht an schöpfungsethischen Forderungen. Da Gott den Men
schen in der Welt als seinen Statthalter eingesetzt hat, muss dieser nun das schwere, 
ihm anvertraute Gut bewahren. Er darf die Welt gebrauchen und sogar genießen. Aber 
er muss sich auch darum bemühen, sie zu pflegen und zu erhalten. Denn als Diener und 
Statthalter Gottes trägt er Verantwortung für die Welt und wird vor Gott am Tag des Ge
richtes Rechenschaft ablegen müssen. Einige Verse des Koran lesen sich dementspre
chend wie hochaktuelle Ermahnungen von Umweltsündern: „Und stiftet nicht Unheil 
auf der Erde, nachdem sie in Ordnung gebracht worden ist!“; „Und gehorcht nicht dem 
Befehl der Maßlosen, die Unheil auf der Erde stiften und keine Besserung bringen!“179 
Denn „Gott weiß den Unheilstifter zu unterscheiden von dem, der Ordnung schafft“180. 

176 Koran 16,96. 
177 Koran 32,7. 
178 Koran 2,164. 
179 Koran 7,56.85; / 26,151-152. 
180 Koran 2,220. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 103 

Literatur 

Der Koran, 2012. 
Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann/Peter Heine: Islam-Lexikon. A–Z. Geschichten – 

Ideen – Gestalten, Überarbeitete und aktualisierte Neuausgabe, 2006 (Art. Schöpfung). 

1.4.2 Die Polarität der Welt im Daoismus 

Der Daoismus gehört zusammen mit dem Konfuzianismus und dem Buddhismus zu den 
drei großen Lehren in China und wird als Chinas eigene und authentische Religion be
trachtet. Seine historisch gesicherten Ursprünge liegen im 4. Jahrhundert vor Christus, 
als das Daodejing, früher Tao te king geschrieben, entstand. 

Sowohl in China selbst als auch in der westlichen Sinologie wurde und wird zwischen 
philosophischem und religiösem Daoismus unterschieden. Ersterer beruft sich auf die Wer
ke des Laozi (Laotse) und des Zhuangzi, die als seine Gründer gelten. 

Das Ziel der Anhänger des philosophischen Daoismus besteht in der mystischen Ver
einigung mit dem Dao, die durch Meditation und das Nachahmen des Wesens des Dao in 
Denken und Handeln erlangt werden kann. Zum religiösen Daoismus werden dagegen 
all jene Schulen und Richtungen gezählt, die das Erlangen der Unsterblichkeit zum Ziel 
haben. Die dabei angewandten Methoden reichen von der Meditation, Konzentration, 
Visualisation, Imagination und Atemtechniken bis hin zu Alchemie, Ritual und Magie. 

Die Unterscheidung zwischen philosophischem und religiösem Daoismus ist aber 
begrifflich unscharf. Der Daoismus ist eine ebenso facettenreiche Erscheinung wie an
dere Religionen auch. Im Laufe seiner über zweitausendjährigen Geschichte wurden die 
unterschiedlichsten Lehren und Systeme herausgebildet. Heutige Sinologen sehen im 
religiösen Daoismus die praktische Verwirklichung des philosophischen Daoismus. 

Dao bedeutet im Chinesischen wörtlich „Weg“. Es kann aber auch „Lehre“ meinen. 
Das Dao ist gemäß dem Daodejing das allumfassende erste Prinzip (im Sinn von Ur
sprung), aus dem das Universum entspringt und das allen Erscheinungen zugrunde 
liegt: 

„Das Namenlose [Dao] ist das Beginnen von Himmel und Erde. 
Das Benannte ist die Mutter der zehntausend Dinge. 
Stets ohne Wunsch, sieht man das Geheimnis [Dao]. 
Stets voller Wünsche, sieht man die Erscheinungsformen.“181 

Von Anfang an entfaltet das Dao in sich den polaren Gegensatz von Yin und Yang, deren 
konkrete Erscheinungen im Universum Himmel und Erde sind. Dazu schreibt Bede Grif
fiths in seiner Einleitung zum Daodejing, nachdem er die zwei großen Grundprinzipien 
der „aktiven Inaktivität“ und „der Niedrigkeit, der Bescheidenheit, wie Wasser, das im
mer die niedrigste Stelle sucht“, erklärt hat: 

181 Daodejing Kap. 1,3–6. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

„Diese beiden Grundprinzipien führten zur Entdeckung des Weiblichen als der bewe
genden Kraft der menschlichen Existenz. Die Chinesen sahen das Universum als ein 
Kräftespiel zwischen zwei Kräften, dem Yin und dem Yang. Das Yin ist weiblich, das 
Yang männlich, und alles menschliche Glück hängt von der richtigen Beziehung zwi
schen Yin und Yang ab. So gelang es den Chinesen, den Dualismus zu vermeiden, der 
das westliche Bewusstsein so gespalten hat, und das Leben in Begriffen der Harmo

nie und Wechselbeziehung zu sehen, einer gegenseitigen Abhängigkeit, eines Zusam

menfallens der Gegensätze, von dem auch Nikolaus von Kues sprach. Sie allein vermag 
das menschliche Leben vor der Gewaltsamkeit und Dominanz des Männlichen über das 
Weibliche zu bewahren, die die westliche Welt charakterisieren.“182 

Durch Yin und Yang bringt das Dao die Fünf Elemente hervor, zu denen Wasser, Feuer, 
Holz, Metall und Erde zählen. Diese Elemente sind wiederum die Grundlage für das Ent
stehen der Zehntausend Dinge oder Wesen, das heißt aller Erscheinungen beziehungsweise 
der gesamten Welt der Erscheinungen. 

Der Begriff Yin bezeichnete ursprünglich den nördlichen, von der Sonne abgewandten 
Hang eines Berges und wurde mit kaltem trübem Wetter und wolkenbedecktem Him
mel, mit Nacht, Herbst und Winter verbunden. Yang benannte den südlichen, der Sonne 
zugewandten Hang und wurde mit Helligkeit und Wärme, mit Tag, Frühling und Som
mer assoziiert. Ihnen wurden dann weitere Eigenschaften zugeordnet. So steht Yin für 
das Weibliche, Passive, Empfangende, Dunkle, Weiche, aber auch für das Statische und 
Zentripetale sowie die Stille oder Ruhe. Yang steht dagegen für das Männliche, Aktive, 
Schöpferische, Helle, Harte, aber auch das Dynamische und Zentrifugale sowie die Be
wegung. Yin-Symbole sind unter anderem der Mond, das Wasser, der Tiger, die Farbe 
Schwarz und gerade Zahlen. Die entsprechenden Yang-Symbole sind die Sonne, das Feu
er, der Drache, die Farbe Rot und ungerade Zahlen. 

Durch jahrtausendelange Beobachtung hatte der Mensch gelernt, dass alle Vegeta
tion aus dem rhythmischen Zusammenspiel von Tag und Nacht, von Sonne und Kälte 
hervorgeht. Bei Yin und Yang handelt es sich dementsprechend um komplementäre Ge
gensätze. Auch wird der Prozess des Hervorbringens aller Erscheinungen zyklisch ver
standen. Es gibt ein endloses Entstehen und Vergehen, indem alles in seinen Gegenpol 
umschlägt, wenn es seine extreme Ausbildung erreicht hat. Diese ständige „Wandlung“ 
hervorzubringen, ist die Grundeigenschaft von Yin und Yang. Im Wandel besteht die Be
wegung des Dao selbst. 

Alles entsteht demnach aus einer Kombination von Yin und Yang. Das bekannte Yin- 
Yang-Symbol deutet darauf hin, dass jede der beiden Kräfte auf dem Höhepunkt ihrer 
Ausbildung schon den Keim ihrer polaren Entsprechung in sich trägt und beginnt, in die
se umzuschlagen. Der neue Tag beginnt in der Tiefe der Nacht, die Nacht wächst am hell
lichten Tag. Mitten im Sommer werden die Tage schon wieder kürzer, mitten im Winter 
werden sie bereits wieder länger. Es gibt kein Yin ohne Yang, und kein Yang ohne Yin. 
Jedem Pol entspricht ein Gegenpol. Alle Dinge, alle Vorgänge und alle Menschen haben 
sowohl ihren Yin-Aspekt als auch ihren Yang-Aspekt. 

182 Griffiths 307f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 105 

Von daher gibt es in der Welt der Zehntausend Wesen nichts ohne seinen polaren 
Gegensatz. Es gibt nichts Schönes ohne Hässliches, nichts Gutes ohne Schlechtes, nichts 
Schweres ohne Leichtes. Das eine bedingt das andere. Das eine kann ohne das andere 
nicht sein. Erst beide Pole zusammen bilden das Ganze. 

Die Welt wird somit im Daoismus als polare, dynamische Wirklichkeit verstanden. 
Alles ist durch den polaren Gegensatz von Yin und Yang geprägt. Alles befindet sich in 
einem unentwegten Prozess der Entwicklung und des Umschlagens von einem Pol zum 
anderen. Die Welt ist ein ständiger Wechsel von Yin zu Yang und von Yang zu Yin. Um 
den Kreislauf der Wiedergeburten (Samsara) geht es in der chinesischen Religion des 
Daoismus nicht. Nur indische Religionen wie der Buddhismus und Jainismus sowie Teil
strömungen des Hinduismus und Manichäismus kennen den Kreislauf von Werden und 
Vergehen. 

Literatur 

Daodejing (in der Übersetzung von Bede Griffiths; siehe unten), 1996. 
Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der östlichen Weis

heitslehren: Buddhismus – Hinduismus – Taoismus – Zen [= LöW], 1986 (Art. Yin). 
Bede Griffiths: Universal Wisdom – A Journey through the Sacred Wisdom of the World (1994); 

(deutsch:) Unteilbarer Geist. Quelle der Heiligen Schriften. Upanishaden, Bhagavad Gita, 
Dhammapada, Mahayana Shraddhotpada Shastra, Tao Te King, Sikh-Gebete, Koran, Al-Gh
azali, Rumi, Bücher der Weisheit, Evangelien, Epheserbrief, herausgegeben von Roland R. 
Ropers, 1996. 

1.4.3 Weltzyklus und Samsara im Hinduismus 

Der sogenannte Hinduismus bildet mit über 1,2 Milliarden Anhängern und etwa 15 % der 
Weltbevölkerung nach dem Christentum (mit rund 31 %) und dem Islam (mit rund 24 %) 
die drittgrößte Religion der Erde. Sein Ursprung geht bis in das Jahr 1750 vor Christus 
zurück und liegt in Indien, wo auch heute rund 92 % seiner Anhänger leben. 

Dem europäischen Begriff des „Hinduismus“, der auf das Wort „Hindu“ für Einwoh
ner des Landes jenseits des Flusses Indus, also für Inder, zurückgeht, entspricht keine 
einheitliche Religion. Der Begriff vereint vielmehr zahlreiche verschiedene Hindu-Tra
ditionen oder Hindu-Religionen. Diese überlagern sich zwar teilweise und beeinflussen 
sich gegenseitig, weisen aber in den heiligen Schriften, in den Glaubenslehren, in der 
Götterwelt und in den Ritualen zum Teil bemerkenswerte Unterschiede auf. In Indien 
wird dieser Religionsverbund sanatana-dharma, die „Ewige Religion“ genannt. 

Nach hinduistischem Verständnis stellt die Gottheit die Schöpfung nicht aus etwas 
her und schafft sie auch nicht aus „Nichts”. Vielmehr lässt sie die Welt in einer Emanation 
aus sich herausfließen. Dadurch entsteht aber keine einmalige Schöpfung, sondern eine 
Welt, die immer wieder zyklisch entsteht und vergeht.183 

183 Vgl. Herzgsell 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Jeder Weltzyklus umfasst vier yugas, vier Weltzeitalter. Das erste ist von seinem Ur
sprung, von Gott her noch rein und vollkommen. Dann aber werden die Weltzeitalter 
immer kürzer und schlechter. Nicht der Fortschritt, sondern die Degeneration bestimmt 
den Lauf der Welt, bis die Gottheit einen neuen Anfang setzt. Inzwischen verfallen die 
Sitten und nimmt die Weisheit rapide ab. Zurzeit befinden wir uns in der Morgendäm
merung des vierten Weltzeitalters. Die Menschen sind unehrlich und weder rechtschaf
fen noch tugendhaft. Sie sind von Krankheiten geplagt und leben kürzer. 

Am Ende eines Weltzyklus wird die Welt in feinen Formen als Urmaterie wieder in 
Gott verschwinden. Dann wird die Gottheit nach einer längeren Ruhepause den nächsten 
Weltzyklus wieder mit einem goldenen Zeitalter beginnen lassen. Für die Schöpfung, Er
haltung und Zerstörung des Kosmos sind drei Götter zuständig: Brahma, Vishnu und Shiva. 
Brahma erschafft jeweils die Welt, Vishnu erhält sie und Shiva zerstört sie wieder, wobei 
in manchen Traditionen die drei nicht als verschiedene Götter, sondern nur als verschie
dene Erscheinungsweisen ein und derselben Gottheit aufgefasst werden. 

Nach Texten der sanskritischen Tradition hat der Kosmos die Gestalt eines Eies. In 
diesem Ei befinden sich die bewohnten Welten mit der Erde in der Mitte, mit den sie
ben Himmeln darüber und mit den ebenfalls sieben Unterwelten und zahllosen Höllen 
darunter. In den Oberwelten wohnen die Götter und Geister, in den Unterwelten hausen 
böse Geister und Dämonen und in den Höllen durchleiden die Bösen vorübergehend ihre 
Strafen. 

Zum Zentraldogma aller indischen Religionen gehören drei Lehren, die aufs engste 
miteinander zusammenhängen: die Lehre von der Wiedergeburt, vom Karma und vom 
Samsara. Ganz allgemein lässt sich unter Karma das Gesetz der Tatenfolgen und unter 
Samsara der Kreislauf der Wiedergeburten verstehen. 

Die Vorstellung, Menschen würden nach dem Tod in einem neuen Körper wiederge
boren, findet sich bereits in der Bhagavad Gita, einem philosophischen Lehrgedicht, das 
als „Evangelium“ des Hinduismus gilt. In der Übersetzung von Robert Boxberger und der 
Bearbeitung von Helmuth von Glasenapp ist darin zu lesen: 

„Wie die Menschen sich des frischen 
Kleides nach dem alten freuen, 
Also tauscht die Seele immer 
Alte Leiber mit den neuen.“184 

In der Übersetzung von Bede Griffiths lautet diese Strophe aus der Bhagavad Gita: 

„So wie ein Mensch die abgetragnen Kleider 
Von gestern ablegt und ein neu Gewand 
Am Morgen wählt, so legt des Menschen Geist 
Des Fleisches morsch gewordne Hülle ab, 
Und erbt aufs neu ein andres Haus von Fleisch.“185 

184 Bhagavadgita 2,22. 
185 Bhagavad Gita II,22; Griffiths 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 107 

Die Lehre von der Reinkarnation gibt Antwort auf die Frage, warum es zwischen den 
Menschen schon von Geburt an erhebliche Unterschiede gibt. Wenn es die Wiedergeburt 
nicht geben würde, müsste die Gottheit grausam oder parteiisch sein, weil die Menschen 
schon bei der Geburt sehr verschieden sind. So etwa argumentiert Shankara (788–820), 
einer der größten Heiligen und Philosophen Indiens. Wenn aber die Menschen selbst 
von Anfang an für ihr Schicksal verantwortlich sind, dann müssen sie schon in einem 
früheren Leben die Ausgangssituation ihres jetzigen Lebens bestimmt haben. In diesem 
Zusammenhang sprechen Hindus von Karma. 

Karma bedeutet wörtlich Tat oder Handlung. Gemeint ist damit eine geistige oder 
körperliche Handlung, die Konsequenz einer Handlung oder die Summe aller Konse
quenzen des Tuns eines Individuums in diesem oder einem vorausgegangenen Leben. 
Es steht auch für die Kette von Ursache und Wirkung in der moralischen Welt. Nach indi
scher Vorstellung erzeugt jeder Gedanke und jede körperliche Tätigkeit eines Menschen 
bestimmte Eindrücke, Neigungen und Möglichkeiten in seinem Bewusstsein, die wie
derum seine weiteren geistigen oder körperlichen Handlungen verursachen. So ist jedes 
Karma die Saat für ein weiteres. Die Früchte des Karmas werden in Form von Freude 
oder Leid geerntet, je nach Art der Handlungen. Gute Handlungen rufen gute Eindrücke 
im Menschen hervor, und diese wieder gute Handlungen, schlechte Handlungen dage
gen schlechte Eindrücke, die wiederum schlechte Handlungen nach sich ziehen. Gutes 
Karma darf der Mensch genießen, schlechtes muss er ausleiden. Ob das Karma gut oder 
schlecht ist: Der Mensch muss es in jedem Fall ausleben. Er wird dies entweder im ge
genwärtigen Leben oder im nächsten beziehungsweise in den nächsten Leben tun. 

Bei der Wiedergeburt bestimmt das Karma die Art des Körpers, in den das Individu
um wiedergeboren wird, sowie die Lebensdauer und die Gemütsverfassung des künftigen 
Lebens. Für die neue Inkarnation steht dem Individuum nicht nur die menschliche Exis
tenz, sondern die ganze Vielfalt der in den Kreislauf des Werdens und Vergehens einge
bundenen Lebewesen zur Verfügung: von den Bewohnern der Unterwelten über die Tiere 
und Menschen bis hin zu den himmlischen Göttern. Manche Hindus rechnen sogar die 
Pflanzen zum Kreislauf. 

Zum grundlegenden Zusammenhang von Karma und Wiedergeburt gibt es bereits 
vor Entstehung der Bhagavad Gita in den Upanishaden klare Aussagen wie die folgende: 
„Je nachdem einer nun besteht aus diesem oder aus jenem, je nachdem er handelt, je 
nachdem er wandelt, danach wird er geboren; wer Gutes tat, wird als Guter geboren, 
wer Böses tat, wird als Böser geboren.“186 Durch das Karma mit seinem unabdingbaren 
Gesetz der Tatenfolgen sind die Lebewesen an Samsara gebunden. Unter Samsara, das 
wörtlich Wanderung bedeutet, wird im Hinduismus der Kreislauf von Geburt, Tod und 
Wiedergeburt verstanden. Jeder Mensch ist diesem Kreislauf unterworfen, solange er in 
Nicht-Erkenntnis lebt und seine Identität mit Brahman, der höchsten göttlichen Wirk
lichkeit, nicht erkannt hat. Ganz allgemein kann Samsara auch den gesamten Kreislauf 
ewigen Werdens und Vergehens des Seienden, die gesamte Werde- und Wandelwelt der 
Erscheinungen bezeichnen. Für Hindus ist somit die Welt ganz wesentlich durch Samsa
ra bestimmt, das im Prinzip weder Anfang noch Ende kennt. 

186 Brihadaranyaka Upanishad IV 4.5. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Dem Kreislauf der Wiedergeburten zu entrinnen, ist das Ziel aller Einzelwesen. Al
le hinduistischen Schulen sind sich einig, dass für den Einzelnen durch verschiedene 
Heilswege eine Erlösung aus dem Samsara möglich ist. Selbst Individuen mit schlech
tem Karma werden spätestens daraus befreit, wenn die höchste Gottheit in einem sich 
periodisch vollziehenden Akt universaler Erlösung alle Geschöpfe ohne Ausnahme gnädig 
in sich zurücknimmt. 

Literatur 

Bhagavadgita. Das Lied der Gottheit. Aus dem Sanskrit übersetzt von Robert Boxberger. 
Neu bearbeitet und herausgegeben von Helmuth von Glasenapp, 1955. 

Artikel Samsara und Karma in LöW. 
Lexikon der Religionen. Phänomene – Geschichte – Ideen [= LdR]. Begründet von Franz Kar

dinal König. Unter Mitwirkung zahlreicher Fachgelehrter herausgegeben von Hans 
Waldenfels, 1999 (Art. Hinduismus). 

Johannes Herzgsell SJ: Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter
religiösen Vergleich und Dialog, 2011. 

1.4.4 Abhängiges Entstehen und Samsara im Buddhismus 

Der Buddhismus ist im 6. Jahrhundert vor Christus aus der indischen Philosophie her
vorgegangen. Gegründet wurde er von Siddhartha Gautama, dem historischen Buddha. 
Er ist die Religion des Buddha: des Erwachten, des Erleuchteten. Heute hängen ihm welt
weit an die 500 Millionen Menschen an, womit er die viertgrößte Religion auf Erden ist. 
Buddhisten leben hauptsächlich in Süd-, Südost- und Ostasien. Etwa die Hälfte von ih
nen lebt in China. 

In Anlehnung an hinduistische Vorstellungen vollzieht sich auch nach buddhisti
scher Auffassung die Weltgeschichte zyklisch. Perioden der Weltentstehung, der Welt
entwicklung und des Weltuntergangs folgt wieder eine Periode der Weltentstehung, und 
so weiter. Der Kreislauf von Entstehen und Vergehen, von Geburt und Tod hat weder im 
individuellen noch im kosmischen Bereich einen Anfang. 

Das buddhistische Weltverständnis ist geprägt von der Lehre vom bedingten Entstehen 
oder Entstehen in Abhängigkeit. Ihr zufolge besteht ein Bedingungszusammenhang zwi
schen allen Phänomenen in der Welt. Das „Gesetz der Entstehung in Abhängigkeit” gilt 
als das Herzstück des Buddhismus. Es erklärt, wie es zur Kette der leidvollen Wiederge
burten kommt und wie diese Kette zu durchbrechen ist. In der einfachsten Form lautet 
es: Wenn dies ist, dann ist jenes; wenn dies nicht ist, dann ist jenes nicht; durch die Vernich
tung von diesem wird jenes vernichtet. Die volle Formel des Gesetzes umfasst zwölf Glieder 
von Ursachen oder Bedingungen, denen hier nicht weiter nachgegangen werden soll. 

Das Gesetz der Entstehung in Abhängigkeit ist der Versuch, den Weltprozess und den 
Werdeprozess des Menschen zu erklären, ohne auf die Vorstellung eines Schöpfergot
tes oder eines persönlichen Ich zurückzugreifen. Alle flüchtigen psychischen und physi
schen Phänomene, die das individuelle Dasein ausmachen, hängen voneinander ab und 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 109 

bedingen einander. Sie stehen in einem bestimmten Abhängigkeits- und Bedingungs
verhältnis zueinander, „was sich sowohl als Gleichzeitigkeit wie auch als Aufeinander
folge in der Zeit darstellen kann“187. Das Gesetz des bedingten Entstehens beschreibt da
mit, was die Lebewesen in den Samsara verstrickt. Wer dieses Gesetz einsieht, gelangt 
zur Erleuchtung, zur Befreiung, zum Nirvana. 

Wie schon vielfach festgestellt worden ist, befindet sich das buddhistische Weltver
ständnis, wie es sich aus dem Gesetz des bedingten Entstehens ergibt, mit dem Weltver
ständnis, das aus der modernen Physik folgt, in Einklang. Für moderne Physiker wie für 
Buddhisten sind alle Dinge und Ereignisse aufeinander bezogen. Sie bedingen einander 
entweder gleichzeitig oder nacheinander. Alle Dinge werden als voneinander abhängige 
Teile des kosmischen Ganzen gesehen, als verschiedene Manifestationen der gleichen letz
ten Wirklichkeit. 

Die buddhistische Auffassung von Karma und Samsara unterscheidet sich nicht 
grundsätzlich von der hinduistischen, erlaubt aber ein noch genaueres Verständnis der 
betreffenden indischen Lehren. Das Gesetz des Karmas steht für das universelle Gesetz 
von Ursache und Wirkung und wird auf folgende Weise wirksam: Eine Tat erzeugt 
unter gewissen Umständen eine Frucht; ist sie reif, fällt sie auf den Verantwortlichen 
nieder. Damit eine Tat Frucht bringt, muss sie moralisch relevant, also entweder gut oder 
schlecht und durch eine Willensregung bedingt sein. Diese Willensregung hinterlässt in 
der Psyche des Handelnden eine Spur und lenkt so dessen Geschick in die Richtung, die 
der Vergeltung der Tat entspricht. Ist die Willensregung moralisch gut, so ist auch die 
Folge oder Vergeltung der Tat gut. Ist diese schlecht, so auch jene. 

Die Wirkung einer Tat, die körperlicher, geistiger oder sprachlicher Natur sein kann, 
wird also nicht in erster Linie durch den Vollzug der Tat selbst, sondern vor allem durch 
die der Tat zugrundeliegende Willensregung, mithin durch die Tatabsicht bestimmt. Es 
sind die Tatabsichten, die eine karmische Wirkung entstehen lassen. Wenn eine Tat nicht 
vollzogen werden kann, aber die Absicht dazu besteht, erzeugt schon dies allein karmi
sche Wirkung. Ohne karmische Wirkung ist nur eine Tat, die man im Zustand echter 
Selbstlosigkeit, das heißt frei von Gier, Hass und Verblendung (bzw. Unwissenheit oder 
Nichtwissen) ausführt. Schielt der Handelnde bei seiner Handlung noch auf bestimmte 
„gute“ Folgen, ist diese noch karmisch wirksam. 

Die Lehre vom Karma stellt keinen Determinismus dar. Denn die Taten bestimmen 
zwar die Art der Wiedergeburt, nicht aber die Handlungen eines Menschen. Das Karma 
liefert nur die Situation, nicht die Antwort auf die Situation. Der Mensch ist darin frei, 
wie er auf die Situation antwortet. 

Durch die karmischen Wirkungen ist der Mensch in den Samsara eingebunden. Die
ser ist auch für Buddhisten der „Kreislauf der Existenzen“ und damit die Folge von Wie
dergeburten, die ein Wesen innerhalb verschiedener Existenzweisen durchmacht, so
lange es nicht Erlösung erlangt hat und ins Nirvana eingegangen ist. Das Gefangen
sein im Samsara ist durch die drei Wurzeln des Unheilsamen, durch Gier, Hass und Ver

187 Art. Pratītya-Samutpāda in LöW, 295. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

blendung, bedingt. Sie bilden „die Grundlage aller unheilsamen Handlungen“ und binden 
„den Menschen so an den Kreislauf der Wiedergeburten“.188 

Die Art der Wiedergeburten im Samsara hängt vom Karma der Wesen ab. Es gibt 
sechs Existenzweisen oder Daseinsformen, innerhalb derer die Wiedergeburten stattfin
den können: drei gute oder höhere und drei schlechte oder niedere. Zu den guten zählen 
Menschen, Götter und Geister, zu den schlechten Tiere, Hungergeister und Höllenbewohner. 
In keiner Existenzweise ist das Leben unbegrenzt. 

Das Ausscheiden aus dem Samsara durch das Eingehen ins Nirvana ist nur den Men
schen möglich. In allen anderen Existenzformen können die Geschöpfe den Kreislauf 
nicht beenden, da sie nicht fähig sind, Gier und Verblendung als die treibenden Kräf
te im Samsara zu erkennen und zu überwinden. Deshalb schätzt der Buddhismus die 
menschliche Existenzweise höher als alle anderen, auch die göttlichen, und spricht in 
diesem Zusammenhang vom kostbaren Menschenkörper. Die Inkarnation als Mensch wird 
als eine im Kreislauf des Samsara seltene Chance angesehen, diesem zu entrinnen, und 
als eine Aufforderung und Verpflichtung, diese Chance wahrzunehmen und nach Be
freiung durch Erleuchtung zu streben. Denn nur durch Erleuchtung kann der Mensch ins 
Nirvana eingehen. Um zur Erleuchtung und so zur Befreiung aus dem Samsara zu ge
langen, muss er Gier, Hass und Verblendung überwinden. 

Gibt es keine Gier, keinen Hass und keine Verblendung mehr, gibt es auch kein Kar
ma, kein Leiden und keine Wiedergeburt mehr. Ist das eine nicht, so ist das andere nicht. 
Ist die Bedingung beseitigt, bleibt auch das Bedingte aus. Ist die Ursache überwunden, 
so ist auch die Wirkung getilgt. 

Im Mahayana-Buddhismus bezeichnet Samsara die Welt, wie sie dem Menschen er
scheint, die Welt des Phänomenalen, die Erscheinungswelt. Diese Welt wird für wesen
haft identisch mit dem Nirvana, dem Unbedingten, gehalten. Die wesenhafte Einheit von 
bedingtem Samsara und unbedingtem Nirvana beruht auf der Ansicht, dass alles Vorstel
lung ist und Samsara und Nirvana nichts als reine Bezeichnungen ohne wirkliche Substanz, 
also im Grunde leer sind. Sofern man nicht den phänomenalen Aspekt der Welt, sondern 
ihr Wahres-Wesen betrachtet, sind Samsara und Nirvana nicht voneinander verschieden. 
Das Ziel des Menschen besteht darin, die Ununterschiedenheit von Samsara und Nirvana, 
von Bedingtem und Unbedingtem zu erkennen. 

Literatur 

Artikel Pratītya-Samutpāda in LöW, 295. 
Artikel Klesha in LöW, 191. 

188 Art. Klesha in LöW, 191. Neben den drei erwähnten Kleshas der Gier, des Hasses und der Verblendung 
werden oft noch weitere „Plagen“ oder „Befleckungen“ aufgezählt, die den Geist trüben: Stolz, fal
sche Ansichten, Zweifel, Starrheit, Aufgeregtheit, Schamlosigkeit, Gewissenlosigkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 111 

1.4.5 Einige Abweichungen und Übereinstimmungen zwischen fernöstlicher 
und christlicher Auffassung von Welt 

Vergleicht man das Weltverständnis der fernöstlichen Traditionen mit dem des Chris
tentums, zeigen sich auf den ersten Blick etliche Unterschiede. So steht etwa eine zykli
sche Auffassung von der Weltzeit der linear-geschichtlichen Auffassung (Kap. 1.4.5.1), 
ein Verständnis von Welt als Schein dem Verständnis von Welt als echtem Sein (Kap. 
1.4.5.2) und die Annahme einer langen Reihe von Wiedergeburten der Annahme eines 
einmaligen Lebens des Menschen (Kap. 1.4.5.3) gegenüber. Diese Unterschiede sollten 
jedoch Übereinstimmungen, die bisweilen tiefer liegen, nicht übersehen lassen. 

1.4.5.1 Weltzyklus oder Weltgeschichte? 
Während in fernöstlichen Traditionen für gewöhnlich die Vorstellung von einem Weltzy
klus vorherrscht, gehört es zur Überzeugung der semitischen Religionen, dass es nur eine 
einzige Welt mit einer einzigen Geschichte gibt.189 Für Christen wie für Juden und Muslime 
hat die Weltzeit einen bestimmten Anfang und nach einem einmaligen Geschichtsver
lauf auch ein bestimmtes Ende. Gott handelt in der Weltgeschichte und macht dadurch 
aus ihr eine Heilsgeschichte. Indem er selbst in die Geschichte eingreift und sie lenkt, 
ist er den Menschen und der Welt unterschiedlich nahe. Für Anhänger der fernöstlichen 
Religionen ist die Weltzeit hingegen im Prinzip ohne Anfang und ohne Ende. Sie wieder
holt sich ewig in immer gleichen, gewaltigen Zyklen. Daher scheint das Transzendente 
– sei es das Brahman oder das Nirvana – der Welt und dem Menschen im Prinzip im
mer gleich nah oder fern zu sein. Eine platte Gegenüberstellung von geschichtlicher und 
ungeschichtlich-zyklischer Auffassung von Weltzeit erweist sich jedoch als zu einfach, da 
zumindest hinduistischen und buddhistischen Traditionen ein heilsgeschichtliches Ver
ständnis der Weltzeit nicht ganz fremd ist. 

Für Juden stellt der Exodus der Israeliten aus Ägypten, für Christen das Leben Christi 
und für Muslime die Gabe des Koran das heilsgeschichtliche Zentralereignis dar, das der 
Weltzeit Kontur und Struktur verleiht und die Geschichte in eine Epoche davor und ei
ne bessere Epoche danach einteilt. Von ihm her werden die vergangenen und die zu
künftigen Ereignisse gedeutet oder umgedeutet. Auch Hindus und Buddhisten kennen 
Zentralereignisse, die die Zeit strukturieren und aus denen sich ein Geschichtsverständnis 
herleiten lässt. Für Hindus kommen als solche Ereignisse die avataras (Herabkünfte) der 
Götter, vor allem Vishnus, in Frage. Vishnu stellt durch seine Herabkünfte die verfallene 
Ordnung, also den dharma, in der Welt wieder her. Besonders durch sein Kommen in der 
Gestalt Krishnas hat er der Weltgeschichte eine andere Richtung gegeben und den Men
schen eine bessere Zukunft eröffnet. Buddhisten können im Erwachen des historischen 
Buddhas Gautama Shakyamuni das Zentralereignis in diesem Zeitalter sehen, denn die
ses Ereignis hat die Geschichte nachhaltig verändert. Durch seine Erleuchtung hat Bud
dha Shakyamuni dem Dharma zur Herrschaft verholfen und das Rad der Lehre in Gang 
gesetzt. Darüber hinaus erwarten und erhoffen Buddhisten für das künftige Weltzeital
ter den Buddha Maitreya, der die Lehre noch wirksamer verbreiten und somit den his
torischen Buddha noch übertreffen wird. Durch bestimmte Ereignisse kann sich nach 

189 Vgl. Herzgsell 308–336. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

übereinstimmender Auffassung die Weltzeit – religiös betrachtet – zum Besseren wen
den. 

1.4.5.2 Schein oder Sein? 
Auch bezüglich des ontologischen Status der Welt lassen sich zunächst Unterschiede zwi
schen fernöstlichem und christlichem Verständnis feststellen. So finden sich etwa in den 
hinduistischen Offenbarungstexten der Upanischaden neben Stellen, die dieser Welt eine 
eigene, vom Göttlichen unterschiedene Wirklichkeit zusprechen, auch Stellen, die die
se Welt für reine Erscheinung erklären. Um das Problem des Verhältnisses von göttlicher 
und weltlicher Wirklichkeit zu lösen, haben sich verschiedene Vedanta-Systeme ausgebil
det, deren frühestes der Advaita-Vedanta ist. Er geht zurück auf den Philosophen und re
ligiösen Lehrer Shankara, für den die göttliche Wirklichkeit des Brahmans die einzige 
Wirklichkeit war, die Welt hingegen bloße Illusion. Nach diesem Verständnis ist die Welt 
Maya, das heißt kosmische Täuschung, kosmische Illusion, kosmischer Schein. 

Als schöpferische Kraft von Brahman offenbart Maya nur eine Scheinwirklichkeit, 
nicht die wahre Wirklichkeit des Göttlichen selbst. Maya verschleiert die Sicht des Men
schen, sodass er nur die Vielfalt der Welt und nicht die eine göttliche Wirklichkeit er
blickt. Während in solchen und ähnlichen Denksystemen die Welt zugunsten des Göttli
chen zum bloßen Schein degradiert und abgewertet zu sein scheint, stellt sie nach christ
licher Überzeugung ein echtes, wenn auch als Ganzes vom Schöpfergott abhängiges Sein 
dar, das wahre Selbstständigkeit, wahre Autonomie und waren Eigenwert besitzt. 

In einem anderen Vedanta-System des Hinduismus, das der Philosoph Ramanya 
(1055–1137) begründet hat, wird im Gegenzug – bei aller Rede von Unterschieden – 
sehr stark die Identität der Weltwirklichkeit mit der göttlichen Wirklichkeit betont. 
Eine solche Anschauung scheint in die Richtung eines Pantheismus zu weisen, wie er im 
Abendland der Sache nach bereits in der Antike, dem Begriff nach seit der Aufklärung 
im 18. Jahrhundert von verschiedenen Denkern vertreten wurde. In einer solchen „All
gottlehre“ wird monistisch nur eine Art von Wirklichkeit anerkannt und die Wirklichkeit 
der Welt mit der Gottes gleichgesetzt.190 

Das kann entweder eine unangebrachte Aufwertung der Welt, nämlich ihre Vergött
lichung, oder eine unangemessene Abwertung Gottes, der gemäß Gott nichts anderes 
ist als die Welt, bedeuten. Eine sehr bekannte Variante des Pantheismus stellt die Lehre 
Baruch de Spinozas (1632–1677) dar, nach der die gesamte Welt der materiellen-ausge
dehnten Dinge eines der Attribute der einen und einzigen göttlichen Substanz ist, also 
nur Gott, in keiner Weise aber die Welt selbstständige Wirklichkeit ist. 

Christliche Denker werden demgegenüber an einer echten Verschiedenheit von welt
licher und göttlicher Wirklichkeit festhalten, ohne eine Trennung der beiden das Wort 
zu reden. Gott und Welt sind trotz ihrer Nichtidentität eins, insofern Gott in seiner geis
tigen Wirklichkeit die Weltwirklichkeit durchdringt und umfasst. 

Wie auch immer in den einzelnen östlichen und westlichen Traditionen die Wirklich
keit und der Wert der Welt eingeschätzt wird – als im weitesten Sinn religiöse Überliefe
rungen sind sie sich in einem einig: Die Welt, wie wir sie sinnlich wahrnehmen und er
fahren, wie wir sie wissenschaftlich erforschen und technisch umgestalten, macht nicht 

190 Kap. 1.1.4.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 113 

das Ganze aus. Vielmehr tut sich in ihr dem religiös oder spirituell Offenen eine transzen
dente Dimension auf, die alle weltlichen Kategorien und Dimensionen übersteigt, inso
fern sie ganz anders ist als diese. Und es ist genau diese, von der zeitlichen und beding
ten Welt als solche verschiedene Dimension eines Ewigen und Unbedingten, die dem 
Menschen ein weltjenseitiges Leben, eine nichtwelthafte ewige Existenz- oder Seinswei
se nicht nur verspricht, sondern gewährleistet. 

1.4.5.3 Reihe von Wiedergeburten oder einmaliges Leben? 
Für Anhänger indischer Traditionen ist die Welt der Raum oder Ort ihrer vielen Wieder
geburten, für Anhänger der semitischen Religionen der Raum oder Ort, an dem sie ihr 
eines und einziges irdisches Leben fristen. Das mag zunächst zu einer unterschiedlichen 
Einstellung der Welt gegenüber führen. Wer, wie Hindus oder Buddhisten, an Reinkarna
tion glaubt, mag sich der Welt, in der er oftmals wiedergeboren wird, und den anderen 
Lebewesen, deren Gestalt er selbst auf seiner langen Reise annehmen kann, enger ver
bunden fühlen. Die Aussicht, die Welt lange Zeit nicht zu verlassen, mag ihn schrecken 
oder trösten: schrecken, weil ihm viele, unter Umständen beschwerliche oder gar elende 
Leben bevorstehenden; trösten und gelassen stimmen, weil er sich mit seiner persönli
chen Entwicklung Zeit lassen kann. Was ihm in einem Leben nicht gelungen ist, mag ihm 
im nächsten oder in einem der nächsten gelingen. Er muss auch nicht alles in diesem ei
nen Leben erleben. Ihm stehen viele Leben zur Verfügung, um das, was er zu lernen und 
zu tun hat, zu vollziehen. 

Wer, wie Juden, Christen oder Muslime, nur ein einmaliges diesseitiges Leben an
nimmt, mag dieses Leben ernster nehmen, zumal er weiß, dass er sich dafür vor Gott 
verantworten muss. Er hat vielleicht den Eindruck, in diesem einen Leben möglichst viel 
erleben und vollbringen zu müssen, weil es danach niemals mehr eine Gelegenheit dazu 
geben wird. Ihm steht nur ein Leben für seine persönliche Entwicklung zur Verfügung. 

Neben diesen eher psychologischen Unterschieden gibt es aber auch einen echten reli
giös-weltanschaulichen Unterschied. Nach christlichem Glauben ist Jesus von Nazaret von 
Gott zu einem neuen jenseitigen Leben auferweckt worden. Seine Auferweckung oder 
Auferstehung von den Toten ist von allgemeiner Bedeutung. Alle Menschen werden in 
oder nach ihrem Tod zu einem jenseitigen ewigen Leben erwachen. Das bedeutet aber, 
dass es für keinen Menschen nach dem Tod eine wie auch immer geartete Rückkehr zum 
diesseitigen Leben auf Erden gibt. Das irdische Leben ist einmalig. 

Wird die Lehre vom Samsara als mehr oder weniger lange Reihe von Wiedergebur
ten in der diesseitigen Welt verstanden, ist sie mit der christlichen Überzeugung von 
der Einmaligkeit des irdischen Lebens unvereinbar. Für Christen scheint auch die bis
weilen vorgetragene Idee unannehmbar, dass ein Teil der Menschheit – etwa die Men
schen, die an die Reinkarnation glauben – reinkarniert, während ein anderer Teil – etwa 
die Menschen, die nicht an eine Wiedergeburt glauben – nicht reinkarnieren. Denn das 
würde die Einheit des Menschengeschlechts, die schon rein evolutiv-biologisch gegeben 
ist, aufheben. 

Eine Annäherung an indisches Denken ist in diesem Punkt nur möglich, wenn die 
Wiedergeburten entweder als Phasen der jenseitigen Entwicklung oder als Phasen der 
diesseitigen Entwicklung gedeutet werden. Da die spirituelle Entwicklung des Menschen 
zu einem umfassend und selbstlos liebenden Wesen bei kaum einem Menschen im 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Tod bereits ganz abgeschlossen sein dürfte, könnte man sich die noch ausstehende 
bewusstseinsmäßige Entwicklung im Jenseits als Phasen vorstellen, die den verschiede
nen Bewusstseinszuständen bestimmter Wiedergeburten (als Höllenbewohner, als Tier, 
als Geist, als Gott) entsprechen. Man könnte diese Idee auch in das irdische Leben des 
Menschen verlegen, indem man es als einen Bewusstseinsprozess begreift, bei dem der 
Mensch verschiedene Phasen durchläuft, die Wiedergeburten entsprechen. Der Mensch 
kann in diesem Leben des Öfteren so etwas wie ein Sterben und Wiedergeborenwerden 
erleben. Er lebt dann, wenn etwas in ihm gestorben ist, bewusstseinsmäßig auf andere 
Weise weiter als ohne diesen Bruch, ohne diesen Tod mitten im Leben. 

Trotz dieser Gegensätze verbindet in den Religionen diejenigen, die an viele Leben, 
und diejenigen, die an ein einmaliges Leben glauben, unter spiritueller Rücksicht letzt
lich eine gemeinsame Einstellung zur Welt. Das Leben in der Welt ist für sie alle nicht 
etwas Endgültiges, sondern etwas Vorläufiges. Sie alle wissen, dass sie eines Tages, sei es 
nach einem einmaligen Leben, sei es nach einer langen Reihe von Leben, die Welt endgül
tig verlassen werden – also niemals mehr ihre Farben und Formen, ihre Geräusche und 
Töne, ihre Gerüche und Geschmäcker, ihre Oberflächen und Temperaturen wahrnehmen 
werden –, aber doch nur, um in ein besseres Leben, in eine höhere, ewige Seinsweise ein
zugehen. Das relativiert – bei allem Wert – die Welt und das Leben in ihr fundamental. 
Es muss nicht alles von ihr erwartet, ihr nicht alles abverlangt werden. Es muss in ihr 
nicht alles erlebt und nicht alles ausgeführt werden. Sie und die Zeit in ihr hat für den 
Menschen nur vorläufigen Charakter. Das so oder so zeitlich begrenzte Leben in ihr ist 
nur der kurze Vorspann zu einem anderen, endgültigen Leben. 

Nachdem nun eine philosophische, biblische, theologische und religionswissen
schaftliche Annäherung an das Thema Welt erfolgt ist, soll zuletzt noch ein spiritueller 
beziehungsweise geistlicher Zugang zur Welt vorgeschlagen werden. 

1.5 Die rechte Haltung gegenüber Gott und Welt 

Mit Spiritualität war ursprünglich im Christentum das Leben gemeint, „das in Gott/Jesus 
Christus beziehungsweise in der Taufe wurzelt und sich von daher konsequent und be
wusst entfaltet und gestaltet“191. Ein geistlicher Mensch ist daher nach christlichem Ver
ständnis ein Mensch, der sein Leben am Evangelium ausrichtet, der Jesus Christus nach
zufolgen sucht und ihm gleichförmig werden will, der sich als Kind Gottes erfährt und 
weiterzuentwickeln sucht, der in der Gegenwart des lebendigen Gottes lebt. Mithilfe ent
sprechender Mittel, wie „Askese, Aneignung der Bibel, Methoden des Gebetes und der 
Meditation“192, strebt er danach, eine pneumatische Existenz zu werden, die ganzheitlich 
vom Heiligen Geist (Pneuma) geprägt ist. Deshalb geht es im geistlichen Leben nicht zu
letzt darum, bestimmte Haltungen einzuüben und zu bestimmten inneren Einstellungen 
zu gelangen. 

Zur angemessenen Haltung gegenüber Gott, dem Schöpfer, der alles gemacht hat, 
gehört die Bereitschaft oder der Wunsch, ihm zu danken, ihn zu loben und zu preisen 

191 Rotzetter 567. 
192 Ebd. 568. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 115 

sowie ihn zu ehren, also die Dankbarkeit, der Lobpreis und die recht verstandene Ehrfurcht. 
Auch gegenüber der Welt selbst als guter Schöpfung Gottes ist letzten Endes diese Hal
tung einzunehmen. Da jedoch gerade im spirituellen Bereich Ehrlichkeit und Aufrichtig
keit sowie Geduld gefragt sind, darf hier nichts übersprungen werden. 

Jeder Mensch hat zunächst einmal gute persönliche Gründe, für einiges oder sogar 
vieles, was in seinem Leben geschehen ist, nicht dankbar zu sein. Auch ein nüchter
ner Blick in die Welt zeigt, dass es vieles gibt, das nicht Anlass zu Dank, Lob und Ehr
furcht gibt. Dazu gehören zum einen die sogenannten natürlichen Übel in einer Welt, 
die unvollkommen ist und viel Leid verursacht, weil sie in Entwicklung begriffen und 
noch nicht vollendet ist: Dürren und Überschwemmungen, Epidemien und Pandemien, 
Erdbeben und Tsunamis, Vulkanausbrüche und andere Naturkatastrophen. Dazu zäh
len zum anderen die noch schrecklicheren moralischen Übel, das heißt all die sittlichen 
Verbrechen, die der Mensch begeht: Krieg und Terror, Unterdrückung und Ausbeutung 
nicht nur der Mitmenschen, sondern auch der Natur und vieles andere mehr. All das ge
hört zur Welt und stellt zunächst einen guten Grund dar, für sie nicht einfach dankbar 
zu sein, sie nicht einfach zu loben, ihr gegenüber nicht einfach Ehrfurcht zu empfinden. 

Dennoch ist aus christlicher Sicht die Welt gute Schöpfung Gottes. Sie ist von ihm als 
an sich gute Wirklichkeit geschaffen, sie ist seine Gabe, in Freiheit aus Liebe geschenkt, 
und sie wird von ihm, der sie aus dem Nichts erschaffen hat, vollendet werden. Im Blick 
darauf fühlen sich Christen aufgerufen, die Güte des eigenen Lebens und der Welt immer 
tiefer zu erkennen und immer stärker zu spüren. In diesem Leben ist nur eine Annähe
rung an eine solche Haltung möglich, und das auch nur mit der Hilfe und der Gnade 
Gottes. Wenn der Einzelne nach dem Tod vollendet wird und Gott die Welt als ganze ver
wandelt haben wird, wird auch die Haltung der Menschen ihm und der Welt gegenüber 
vollkommen sein. In diesem Sinn sind die folgenden Abschnitte über die Dankbarkeit 
(Kap. 1.5.1), den Lobpreis (Kap. 1.5.2) und die Ehrfurcht und das Dienen (Kap. 1.5.3) zu 
lesen. 

Literatur 

Anton Rotzetter: Lexikon christlicher Spiritualität, 2008 (Art. Spiritualität). 

1.5.1 Die Dankbarkeit 

Der Psalmist fordert dazu auf, Gott den Herrn, der den Himmel in Weisheit gemacht und 
die Erde über den Wassern gefestigt hat, der die großen Leuchten gemacht hat, die Son
ne zur Herrschaft über den Tag, den Mond und die Sterne zur Herrschaft über die Nacht, 
zu danken, „denn“, wie es immer wieder im Refrain heißt, „seine Huld währt ewig“193. 
Dem Schöpfer gebührt Dank, weil er in seiner Güte die Welt erschaffen hat und sie in 
seiner nie nachlassenden Huld erhält. Psalm 118 beginnt mit den Worten: „Dankt dem 
Herrn, denn er ist gut, denn seine Huld währt ewig!“ und endet mit den Worten: „Mein 

193 Ps 136. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Gott bist du, dir will ich danken. Mein Gott bist du, dich will ich erheben. Dankt dem 
Herrn, denn er ist gut, denn seine Huld währt ewig!“ 

Als Jesus zehn Aussätzige heilt, aber nur ein einziger – ein ungläubiger Samariter – zu 
ihm zurückkehrt, um Gott zu loben und Jesus zu danken, wundert sich Jesus und fragt: 
„Sind nicht zehn rein geworden? Wo sind die neun? Ist denn keiner umgekehrt, um Gott 
zu ehren, außer diesem Fremden?“194 

Bei der Speisung der rund viertausend Menschen nimmt Jesus die sieben Brote, die 
die Jünger beibringen können, spricht das Dankgebet, bricht die Brote und gibt sie sei
nen Jüngern, damit sie sie verteilen.195 Jesus dankt Gott, dem Vater, für die Gabe des Bro
tes. Auch beim letzten Abendmahl, kurz vor seinem Tod am Kreuz, nimmt er das Brot, 
spricht das Dankgebet, bricht es und reicht es seinen Jüngern mit den Worten: „Das ist 
mein Leib, der für euch hingegeben wird. Tut dies zu meinem Gedächtnis!“196 Zum Ge
dächtnis seiner Selbsthingabe für uns Menschen feiert die Kirche Eucharistie. Die Eu
charistiefeier ist Dankesfeier. In der Danksagung besteht der zentrale liturgische Voll
zug von Christen. 

Paulus und Autoren aus dem paulinischen Traditionskreis ermahnen in ihren Briefen 
unermüdlich Christen, Gott stets dankbar zu sein; denn das ist das, was Gott von ihnen 
will: „Dankt für alles; denn das ist der Wille Gottes für euch in Christus Jesus“; „Dankt 
dem Vater mit Freude!“; „Seid voller Dankbarkeit!“; „Seid dankbar!“; „Sagt Gott, dem Va
ter, jederzeit Dank für alles im Namen unseres Herrn Jesus Christus!“197 

Der Christ soll Gott dankbar sein. Er hat allen Grund dazu, verdankt er ihm doch 
letztlich alles. Wir haben unser Leben nicht aus uns. Wir verdanken es unseren Eltern. 
Im weiteren Sinn verdanken wir es vielen anderen Menschen, die uns in unserem Leben 
begleitet und unterstützt haben, uns geliebt haben. Aber im Grunde verdanken wir unser 
Leben und alles, was dazu gehört, Gott. Von ihm ist uns alles geschenkt und als Gabe 
anvertraut. Er gewährt uns die Zeit unseres Lebens und den konkreten Raum unseres 
Lebens, damit wir vor ihm und mit ihm und in ihm leben. In Dankbarkeit sollen und 
dürfen wir unser Leben mit ihm leben. 

Der Christ weiß sich in seinem Leben mit seinem Schöpfer eng verbunden. In der 
Freiheit der Kinder Gottes kann er etwa, wie Paulus das im Römerbrief ganz konkret 
darlegt und begründet, Fleisch essen oder auf Fleisch verzichten. Er tut es in jedem Fall 
zur Ehre des Herrn und dankt Gott dabei: 

„Denn keiner von uns lebt sich selber und keiner stirbt sich selber: Leben wir, so leben 
wir dem Herrn, sterben wir, so sterben wir dem Herrn. Ob wir leben oder ob wir ster
ben, wir gehören dem Herrn.“198 

194 Lk 17,17. 
195 Mk 8,6. 
196 Lk 22,19. 
197 1 Thess 5,18; / Kol 1,12; 2,7; 3,15; / Eph 5,20. 
198 Röm 14,7–8. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 117 

Christen können dankbar ihr Leben für den und mit dem leben, dem sie es verdanken. 
Eng mit ihrer Dankbarkeit hängt ihre Bereitschaft Gott zu loben und zu preisen zusam
men. Dankbarkeit äußert sich im Lobpreis. 

1.5.2 Der Lobpreis 

Durch viele Bücher des Alten Testaments zieht sich die Einladung oder Aufforderung, 
Gott zu loben und zu preisen. So ist zum Beispiel im Buch Judit zu lesen: „Lobt Gott, ja, 
lobt ihn! Lobt Gott! […] Preist ihn und singt sein Lob, rühmt seinen Namen und ruft ihn 
an!“199 Besonders der Psalter ist voll des Lobes Gottes. Lob und Preis richten sich dabei 
entweder einfach an Gott oder an den Herrn oder, etwas genauer, an den Gott des Alls, 
an den Schöpfer, an den Gott Israels, an den Herrn und Helfer Israels, an den Herrn und 
König oder an den Herrn der Geschichte. Gott soll nicht nur wegen seines schöpferischen 
Wirkens, sondern auch wegen seiner geschichtlichen Wundertaten, wie der Befreiung 
Israels, oder wegen seines Wesens gelobt werden: wegen seiner Erhabenheit und Macht, 
wegen seiner Hoheit und Huld, wegen seiner Größe und Güte und wegen seiner Treue 
und Barmherzigkeit. Wenn immer wieder der Lobpreis seinem Namen gilt, so ist damit 
er selbst gemeint, weil der Name für ihn selber steht. Daher kann der Psalmist in einem 
Atemzug beten: „Jeden Tag will ich dich preisen und deinen Namen loben auf immer und 
ewig.“200 

Nicht nur die Israeliten werden ermahnt, Gott zu loben. Auch all seine Engel und 
all seine Auserwählten, alle Völker, all seine Geschöpfe und all seine Werke mögen dies 
tun. Der Psalmist fasst das alles in dem Aufruf zusammen: „Alle Welt bete dich an und 
singe dein Lob, sie lobsinge deinem Namen!“201 Denn gut und schön ist es, Gott zu lo
ben: „Ja, gut ist es, unserem Gott zu singen und zu spielen, ja, schön und geziemend ist 
Lobgesang.“202 Sein Lob sei nicht nur gebetet, sondern gesungen. Instrumente wie die 
Harfe und die Zither, die Trompeten und die Zimbeln sollen den Gesang unterstützen. 
Nicht nur mit den Lippen und dem Mund, mit seiner ganzen Seele, mit allem, was er ist, 
soll der Mensch Gott loben und preisen, wie es der Psalmist von sich fordert: „Lobe den 
Herrn, meine Seele, und alles in mir seinen heiligen Namen!“203 Nie dürfen und nie wer
den die Menschen und die übrigen Geschöpfe aufhören, Gott zu preisen. In alle Ewigkeit 
soll und wird sein Lob erschallen, und dies, „obwohl er erhaben ist über allen Preis und 
Ruhm“204. Auch wenn der Lobpreis des Menschen den Ruhm Gottes nicht wirklich meh
ren kann, gereicht er dem Menschen zum Wohl und zur Seligkeit: „Selig, […] die dich 
allezeit loben.“205 Die Kraft des Menschen wird freilich niemals ausreichen, Gott so zu 
preisen, wie es ihm entspräche.206 

199 Jdt 13,14; 16,1. 
200 Ps 145,2. 
201 Ps 66,4. 
202 Ps 147,1. 
203 Ps 103,1. 
204 Neh 9,5. 
205 Ps 84,5. 
206 Vgl. Sir 43,28–31. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Das Neue Testament fordert weniger auf, Gott zu preisen. Es beschreibt stattdessen 
immer wieder, wie Menschen Gott gelobt und gepriesen haben. Am häufigsten geschieht 
das im Lukasevangelium. Wie die schwangere Maria Elisabet, ihre Verwandte, besucht, 
preist sie Gott und jubelt über ihn, indem sie ausruft: „Meine Seele preist die Größe des 
Herrn und mein Geist jubelt über Gott, meinen Retter.“207 Nachdem die Hirten das neu
geborene Jesuskind zusammen mit seinen Eltern Maria und Josef in Bethlehem gesehen 
haben, kehren sie zu ihren Feldern zurück und rühmen und preisen Gott für alles, was 
sie gesehen und gehört haben.208 Wie der römische Hauptmann Jesus am Kreuz sterben 
sieht und bemerkt, wie der Vorhang im Tempel mitten entzweireißt, preist er Gott und 
sagt: „Wirklich, dieser Mensch war ein Gerechter.“209 

Viele Menschen, die Jesus geheilt hat, preisen nach ihrer Heilung Gott. So preist et
wa der Gelähmte, dem Jesus die Sünden vergeben hat und den er geheilt hat, Gott, wie 
er nach Hause zurückkehrt.210 Auch die Menschen, die bei den Heilungswundern Jesu 
dabeistehen und sie miterleben, geraten in Staunen, preisen Gott und sagen: „So etwas 
haben wir noch nie gesehen.“211 Auch Jesus selbst preist Gott, seinen Vater, als er erkennt, 
dass dieser sein Geheimnis vor den Weisen und Klugen verborgen, den Unmündigen 
aber offenbart hat.212 Die Bestimmung des Menschen ist es, Gott zu loben und zu prei
sen. Der Epheserbrief gibt das kurz und bündig wieder: „wir sind zum Lob seiner Herr
lichkeit bestimmt.“213 

1.5.3 Die Ehrfurcht und das Dienen 

Wie die Dankbarkeit zum Lob Gottes führt, so bringt das Lob die Ehre Gottes mit sich. 
Wer Gott lobt, ehrt ihn. Im Alten wie im Neuen Testament wird dazu aufgerufen, Gott zu 
ehren, ihm die Ehre zu geben. Im ersten Buch der Chronik heißt es: 

„Bringt dar dem Herrn, ihr Stämme der Völker, bringt dar dem Herrn Ehre und Macht! 
Bringt dar dem Herrn die Ehre seines Namens, bringt Gaben und tretet vor ihn hin! 
Werft euch nieder vor dem Herrn in heiligem Schmuck […]!“214 

Nach alttestamentlicher Vorstellung erweist der Mensch Gott die Ehre, indem er sich 
vor ihm niederwirft, ihm Brandopfer und Schlachtopfer darbringt, ihm dabei Gesang 
darbietet, vor ihm ein Geständnis ablegt oder den Sabbat hält. Diese Art und Weise, Gott 
zu ehren, läuft Gefahr, in einer bloß äußerlichen Verehrung Gottes zu erstarren. 

Die Äußerlichkeit der Pharisäer kritisiert Jesus scharf mit den Worten des Propheten 
Jesaja: 

207 Lk 1,46f. 
208 Lk 2,20. 
209 Lk 23,47. 
210 Lk 5,25. 
211 Mk 2,12. 
212 Mt 11,25. 
213 Eph 1,12. 
214 1 Chr 16,28f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Welt 119 

„Der Prophet Jesaja hatte Recht mit dem, was er über euch Heuchler sagte, wie ge
schrieben steht: Dieses Volk ehrt mich mit den Lippen, sein Herz aber ist weit weg von 
mir. Vergeblich verehren sie mich.“215 

Was der wahren Verehrung Gottes entgegensteht, ist nicht so sehr ein Mangel an äuße
ren Formen, sondern das Fehlen einer bestimmten inneren Haltung. Wer egoistisch nur 
die eigene Ehre sucht, bleibt Gott die Ehre schuldig. Im Johannesevangelium sagt Jesus 
klar von sich: „Ich suche nicht meine eigene Ehre.“216 Stattdessen sucht er die Ehre des
sen, der ihn gesandt hat.217 Eben deshalb ehrt und verherrlicht ihn Gott, der Vater: „Wenn 
ich mich selbst ehre, ist meine Ehre nichts. Mein Vater ist es, der mich ehrt.“218 

Dasselbe gilt von den Jüngern Jesu. Wenn sie nicht auf ihre eigene Ehre bedacht sind, 
sondern wie ihr Herr und Meister bereit sind Gott und den Mitmenschen und Mitge
schöpfen zu dienen, werden sie von Gott selbst geehrt. Auch das macht Jesus unmissver
ständlich klar: „Wenn einer mir dient, wird der Vater ihn ehren.“219 Der Mensch ehrt Gott 
am meisten, indem er ihm dient, und er dient ihm am meisten, indem er den Mitmen
schen und den Mitgeschöpfen selbstlos dient. Tut er das, wird ihn schließlich Gott selbst 
ehren und verherrlichen. 

Wie Gott den Lobpreis des Menschen nicht benötigt, so bedarf er auch nicht der 
menschlichen Verehrung. Nichts und niemand kann seine eigene Ehre und Herrlich
keit, seine Seligkeit und Vollkommenheit steigern. Denn sie sind bereits vollkommen. 
Es gereicht jedoch dem Menschen zum Wohl und zum Heil, zur eigenen Ehre und Herr
lichkeit, wenn er sich für das Reich Gottes auf Erden einsetzt und anderen dient und 
gerade so Gott die Ehre gibt. 

Aus der rechten Verehrung Gottes erwächst die rechte Ehrfurcht vor Gott, und umge
kehrt. Die Ehrfurcht geht über das Staunen hinaus. Wer Ehrfurcht vor Gott, den Men
schen und den Mitgeschöpfen empfindet, ist sich des Wertes und der Würde des ande
ren bewusst. Gott ist ehrfurchtgebietend, heißt: Ihm gebührt die höchste Achtung und 
Wertschätzung, die größte Gutwilligkeit und Dienstbereitschaft. 

Ignatius von Loyola (1491–1556), der Gründer des Jesuitenordens, lässt die Exerziti
en mit dem sogenannten „Prinzip und Fundament“ beginnen. Er artikuliert darin, was 
Grundlage des christlichen Glaubens ist und was als Grundlage für die Exerzitien dienen 
soll: 

„Der Mensch ist geschaffen, um Gott unseren Herrn zu loben, ihm Ehrfurcht zu erwei
sen und ihm zu dienen und mittels dessen seine Seele zu retten.“220 

Das Gott-Dienen und das Gott-Loben oder Gott-Ehren sind nicht zweierlei Tätigkeiten des 
Menschen, sondern zwei Seiten ein und derselben Tätigkeit. Gerade dadurch, dass der 
Mensch Gott dient, lobt und ehrt er ihn und erlangt er Heil. 

215 Mk 7,6f; vgl. Jes 29,13. 
216 Joh 8,50. 
217 Joh 7,18. 
218 Joh 8,54. 
219 Joh 12,26. 
220 EB 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Im „Prinzip und Fundament“ heißt es dann weiter: 

„und die übrigen Dinge auf dem Angesicht der Erde sind für den Menschen geschaffen 
und um ihm bei der Verfolgung des Ziels zu helfen, zu dem er geschaffen ist. Daraus 
folgt, dass der Mensch sie so weit gebrauchen soll, als sie ihm für sein Ziel helfen, und 
sich so weit von ihnen lösen soll, als sie ihn daran hindern.“221 

Die Dinge in der Welt sollen dem Menschen helfen, sein Ziel zu verfolgen und zu errei
chen. Auf dem Weg zu Gott sind sie Mittel, die der Mensch in Anspruch nehmen und 
nutzen soll, soweit sie ihm dabei hilfreich sind, und die er lassen und meiden soll, soweit 
sie ihm dabei schaden. 

Ein Leitsatz der Jesuiten, der aber ebenso für alle anderen Christen gilt, lautet: omnia 
ad maiorem Dei gloriam (alles zur größeren Ehre Gottes). Der Christ soll alles zur größeren 
Ehre Gottes tun. Alles, was er tut, soll er tun, um dem Reich Gottes auf Erden zur wei
teren Ausbreitung und Verwirklichung zu verhelfen. Er soll sich in erster Linie um die 
Sache Gottes und nicht um eigene Interessen kümmern. Das ist das, was Jesus radikal 
von seinen Jüngern fordert: „Sucht […] zuerst sein Reich und seine Gerechtigkeit, dann 
wird euch alles andere dazugegeben.“222 Dem Christen muss es hauptsächlich um das 
Reich Gottes in der Welt gehen, das ein Reich des Friedens und der Gerechtigkeit, der 
Freiheit und der Liebe ist. 

Das Ziel des geistlichen Lebens besteht darin, Gott, der uns immer schon nahe ist, 
selbst nahezukommen. Je näher wir ihm kommen, desto mehr drängt es uns, ihm zu 
dienen und ihn zu loben und zu ehren. Um Gott auf dem geistlichen Weg näherzukom
men, müssen wir geistlich üben. Exerzitien sind regelmäßige geistliche Übungen. Als 
„Übungsmaterial“ steht uns neben dem Buch der Schrift und neben dem Buch der Natur 
noch ein weiteres „Buch“ zur Verfügung: das Buch der eigenen Seele. Da Gott – wie schon 
Augustinus richtig erkannt hat – uns innerlicher ist, als wir uns selbst sind, können wir 
ihn außer in der heiligen Schrift und außer in der Natur besonders in uns selbst finden. 
Wir brauchen dazu nur in unsere Seele hinabzusteigen und in unserem Inneren einzu
kehren. Aber wer oder was ist Gott? 

221 Ebd. 
222 Mt 6,33. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004 - am 13.02.2026, 20:09:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

