
Ästhetisches Handeln und der Form-
unterschied der Vernunftausübungen

Fabian Börchers

Gottlob Frege beginnt seinen späten Aufsatz »Der Gedanke«, in dem er gegen 
Ende seines Lebens noch einmal seine grundlegenden Überlegungen zur Lo-
gik resümiert, mit dem eher selten zitierten Satz: »Wie das Wort ›schön‹ der 
Ästhetik und ›gut‹ der Ethik, so weist ›wahr‹ der Logik die Richtung.«1 Ich 
möchte in diesem Aufsatz austesten, wohin es führt, wenn man diesen Satz 
ernst nimmt. Insbesondere möchte ich austesten, was dieser Satz, ernst ge-
nommen, für das Verständnis von ästhetischen Handlungen bedeutet, also 
von Handlungen, die man als Handlungen einerseits unter einer ethischen 
und andererseits einer ästhetischen Perspektive betrachten kann. Das heißt, 
ich möchte eine mögliche philosophische Perspektive auf eine gewisse Fa-
milie von Fragen besser verstehen, die häufig unter den Schlagworten der 
›ästhetischen Autonomie‹ oder der ›ästhetischen Differenz‹ diskutiert wer-
den. Ein vielleicht für manche überraschendes Ergebnis dieser Untersuchung 
wird sein, dass unter dieser Perspektive eine radikale, nämlich als Formunter-
schied aufgefasste Differenz zwischen der ästhetischen und einer ethischen 
Auffassung einer Handlung durchaus damit verträglich ist, dass eine ästheti-
sche Handlung auch Teil einer ethisch gelungenen Lebensführung sein kann. 
Dadurch soll auch darauf hingewiesen werden, dass man den Gedanken der 
ästhetischen Differenz, nämlich den Gedanken, dass ästhetische und nicht-
ästhetische Beschreibungen sich vollkommen unterscheiden, auf mindestens 
zwei ganz verschiedene Weisen zu fassen vermag.

Nun kann Freges Satz ernst zu nehmen nicht bedeuten, Frege als Ästhe-
tiker ernst zu nehmen. Frege war kein Ästhetiker und brauchte es in seinen 
philosophischen Schriften auch nicht zu sein. Sein Thema war von den drei 

1 | Gottlob Frege: »Der Gedanke«, in: ders., Logische Untersuchungen, Göttingen 1986, 

S.  58 (die Seitenangabe bezieht sich auf die in verschiedenen Ausgaben angegebene 

Originalpaginierung von 1918).

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers144

genannten Disziplinen allein die Logik. Trotzdem stellt sein Satz einen geeig-
neten Ausgangspunkt für eine Überlegung zum ästhetischen Handeln dar: 

Zum einen, weil dieser Satz gerade nicht von Frege stammen müsste, son-
dern im Gegenteil im Gewande des gedanklichen Gemeinguts daherkommt 
(genau deswegen hat Frege ihn selbst wohl an den Anfang seiner eigenen 
Überlegungen gestellt). Er sagt etwas, das einem, vielleicht unter der Voraus-
setzung einer moderaten philosophischen Vorbildung, als Denkoption recht 
plausibel vorkommen kann. Er stellt so etwas wie eine mögliche allgemeine 
Sichtweise auf Charakter und Verhältnis der drei genannten philosophischen 
Themenfelder und damit auch der in diesen behandelten menschlichen Tätig-
keiten dar, ohne diese bereits allzu präzise auszuformulieren: die Sichtweise, 
dass der Bereich des Logischen, der Bereich des Ethischen und der Bereich des 
Ästhetischen in einem fundamentalen Sinn analog sind und dass diese Ana-
logie sich, in erster Näherung, durch die Unterscheidung dreier Wertsphären 
fassen lässt.

Zum anderen aber scheint der Satz als Ausgangspunkt geeignet, gerade 
weil er von Frege verwendet wird, und das heißt von einem Philosophen, der 
über einen Teil der aufgestellten Analogie, nämlich das Verhältnis der Logik 
– und das heißt des Denkens – zur Wahrheit sehr gründliche, interessante 
und eher unorthodoxe Überlegungen angestellt hat. Indirekt könnte er also 
durchaus etwas zur Erhellung der Ästhetik beitragen, indem er nämlich per 
Analogieüberlegung einige Fragen, die Freges Überlegungen im Bereich der 
Logik aufwerfen, für den Bereich der Ästhetik fassbar und adressierbar macht.

Der Text wird also im Folgenden einen vermeintlichen doppelten Umweg 
einschlagen: Er wird erläutern, wie man nach Frege die Logik und ihr Verhält-
nis zur Wahrheit verstehen kann (Abschnitte 1 und 2), dann auf dieser Grund-
lage ein analoges Verständnis des Handelns und von dessen Verhältnis zum 
Guten entwickeln (3-4), aus diesen beiden Überlegungen etwas zum Verhält-
nis von Denken und Handeln ableiten (5), um dann schließlich die Analogie 
zum Ästhetischen und Schönen sowie zum Verhältnis von ästhetischem und 
nicht-ästhetischem Handeln zu entwickeln (6-8). Insofern man aber die Über-
legungen zur Ästhetik nur auf der Grundlage der Überlegungen zur Logik im 
richtigen Licht aufzufassen vermag, wird der vermeintliche Umweg tatsäch-
lich nur ein vermeintlicher sein. 

1. Zurück zu Freges Zitat: Wenn es uns irgendwohin bringen soll, so müs-
sen wir verstehen, inwiefern das Wort ›wahr‹ der Logik die Richtung weist. 
Diese Formulierung mag einem für einen Logiker seltsam vage vorkommen. 
Sicherlich müsste man doch etwas Präziseres dazu sagen können, welche Be-
deutung das Wort ›wahr‹ für die Logik hat, wenn man sich Gedanken über 
die Grundzüge der eigenen Disziplin macht – es sei denn, es handelte sich 
um eine nur vorläufige Redeweise zum Einstieg in das Feld. Wie wir noch 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 145

sehen werden (in Abschnitt 2), hat Frege tatsächlich gute Gründe, diese nur 
andeutende, unbestimmte Formulierung zu wählen. Sie ist mit einer zentralen 
Einsicht in den Charakter der Wahrheitsbehauptung verbunden. Ehe wir diese 
Gründe jedoch nachvollziehen können, müssen wir uns zunächst klarmachen, 
was es Frege zufolge überhaupt mit »der Logik«, der es die Richtung zu weisen 
gilt, auf sich hat.

Auch dieser Punkt ist für Frege alles andere als eine Trivialität. Tatsächlich 
hat Frege durchaus angestrengt um ein richtiges Verständnis dessen, was die 
Logik ist oder macht, gerungen, und sowohl dieses Ringen selbst als auch die 
Art und Weise, auf die sein Ergebnis unbefriedigend zu bleiben droht, sind 
philosophisch von Interesse. Hier allerdings kann es uns nur auf eine sehr 
kurze Skizze dieser Überlegungen ankommen:2

Zunächst muss man, wenn man von »der Logik« spricht, die Unterschei-
dung treffen zwischen der philosophischen Disziplin (oder »Wissenschaft«, 
wie Frege im Vokabular des 19. Jahrhunderts sagt) und dem, was in dieser 
Disziplin behandelt wird. Letzteres sind nach Frege die logischen Gesetze, und 
wir können ihm in dieser Redeweise (mit der Frege allerdings etwas ganz Be-
stimmtes meint) zunächst folgen. Wir sind also an der Frage interessiert: Was 
sind die logischen Gesetze – mit Gesetzen welcher Art haben wir es hier zu 
tun? Und das ist auch eine Frage, an der Frege gearbeitet hat. In der heute 
am weitesten verbreiteten Deutung der Logik, nämlich einer streng formalis-
tischen, wird dieser Frage absichtlich der Wind aus den Segeln genommen. 
Nach dieser Deutung handelt es sich bei der Logik um eine Disziplin, die sich 
mit der Charakteristik bestimmter Zeichensysteme beschäftigt, die als solche 
keinerlei Bedeutung haben und in diesem Sinne rein formal sind (wir werden 
unten einen anderen Sinn einführen, in dem die Logik ›formal‹ ist, nämlich 
indem sie sich mit der Form des Denkens beschäftigt). Die Logik untersucht 
nun zum Beispiel, was sich, gegeben einige Ausgangszeichen (Axiome) und 
Umformungsregeln, an weiteren Zeichen ableiten lässt, ob es zu Widersprü-
chen im Zeichensystem kommen kann usw. Die Zeichen können dann in 
einem weiteren Schritt als inhaltlich bedeutsam interpretiert werden, doch ist 
diese Bedeutung nicht eigentlicher Teil der logischen Betrachtung. Logische 
Gesetze sind nach dieser Deutung (grob gesprochen) also Eigenschaften einer 
bestimmten Sorte von Zeichensystemen. Frege lehnt diese Deutung streng 

2 | Die Ausführungen im Folgenden beziehen sich auf eine komprimier te Passage im 

Vorwort zu Freges Hauptwerk Die Grundgesetze der Arithmetik, fotomechanischer Nach-

druck der Originalausgabe von 1893, Hildesheim 1998, S. XIV-XVII. Für eine Einbettung 

von Freges Überlegungen zur Logik in eine weitere Perspektive des philosophischen 

Nachdenkens über die Logik und die Grenzen des Sinns vgl. James Conant: »The Search 

for Logically Alien Thought: Descartes, Kant, Frege, and the Tractatus«, in: Philosophical 

Topics 20 (1991), No. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers146

ab. Für ihn ist es wesentlich, dass die Logik diejenige Disziplin ist, die sich 
auf die grundlegendste Weise mit dem tatsächlichen, inhaltlichen Denken 
beschäftigt, das wir vollziehen, wenn wir unsere Vernunft auf eine gewisse 
Weise ausüben. Logische Gesetze sind für ihn die »Gesetze des Denkens«, die 
Gesetze, in denen erfasst wird, welchen Gesetzen unser Denken, egal worüber 
wir nachdenken, zu folgen hat. Die wissenschaftliche Disziplin Logik ist also 
entsprechend die philosophische Erläuterung dessen, was wir als Denken be-
zeichnen, und ist als Disziplin an dieser Erläuterungsleistung zu messen. Sie 
ist kein bloßes Spiel mit an sich bedeutungsleeren Kalkülen! 

Doch diese Antwort, philosophisch gehaltvoll (und daher interessant) wie 
sie ist, wirft sofort die weitere Frage auf, in welchem Sinn logische Gesetze 
»Gesetze des Denkens« sein können. Eine Möglichkeit wäre es, die logischen 
Gesetze deskriptiv, also als (bereinigte) Beschreibungen der Art und Weise zu 
verstehen, auf die wir (als Einzelne oder als Lebensform) tatsächlich denken. 
So verstanden wäre die Logik eine Subdisziplin der Psychologie oder vielleicht 
der Soziologie, und auch dieses Verständnis lehnt Frege entschieden ab. Denn 
nach einem solchen Verständnis wäre es prinzipiell möglich, dass es verschie-
dene Wesen gibt, die nach unterschiedlichen, einander widersprechenden Ge-
setzen denken, und zum Verhältnis dieser beiden Denkarten ließe sich nichts 
weiter sagen, obgleich jede Denkart für sich den Anspruch erheben muss, auf 
die richtige Art und Weise zu denken (sonst wäre nicht mehr klar, was es denn 
hieße, über etwas nachzudenken). Die Logik kann kein anderes Denken neben 
sich dulden, denn jedes Denken, das nicht den logischen Gesetzen entspricht, 
muss notwendig als fehlerhaft aufgefasst werden. Eine relativistische Auffas-
sung, wie es das psychologistische (bzw. soziologistische) Logikverständnis 
notwendig sein muss, nimmt für sich einen Standpunkt der neutralen Be-
schreibung (»wir denken so und so – die denken so und so«) in Anspruch, 
den es nicht einnehmen kann, da auch ein solcher Standpunkt gemäß den 
Gesetzen unserer – und das muss heißen: der – Logik gedacht werden muss.3

Es ist aber nicht leicht, eine Alternative zur deskriptiven Logikauffassung 
zu finden. Naheliegend wäre ein normatives Verständnis der Logik: ein Ver-
ständnis, nach dem die logischen Gesetze vorschreiben, wie wir zu denken zu 
haben, statt zu beschreiben, wie wir denken. Tatsächlich neigt Frege zu genau 
dieser Antwort. Doch eine solche Antwort muss etwas dazu sagen, wie man 
diese Vorschrift zu verstehen hat. Wieso sollte man so und nicht anders den-
ken? Und mehr noch: Wenn die Logik es mit reinen Vorschriften zu tun hat, 
was ist denn eigentlich der Gehalt solcher logisch wahren Sätze (und das sind 
die Sätze, die Frege mit den logischen Gesetzen identifiziert: die Axiome des 
Systems der Logik und die ableitbaren Theoreme) wie etwa »a=a« oder »nicht 

3 |  In einer einprägsamen Formulierung schreibt Frege an anderer Stelle, der Gegen-

stand der Logik sei der Geist, nicht die Geister (vgl. G. Frege: »Der Gedanke«, S. 74).

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 147

(p und nicht-p)«? Freges eigener Ansatz (mindestens zum Zeitpunkt der 
Grundgesetze ist, dass die logischen Gesetze genau deswegen unserem Denken 
etwas vorschreiben können, weil sie schlicht wahr sind, das heißt richtig er-
fassen, wie es sich in der Welt verhält. Ganz so, wie ein physikalisches Gesetz 
wie »F=m·a« richtig beschreibt, wie es sich mit physikalischen Körpern ver-
hält, und uns entsprechend vorschreibt, wie wir über solche Körper zu denken 
haben, beschreibt ein logisches Gesetz wie »a=a«, wie es sich mit allem verhält, 
worüber man nachdenken kann, und schreibt einem entsprechend auch vor, 
wie man über alles nachzudenken hat. Logische Gesetze nach Frege (zu die-
sem Zeitpunkt) sind die allgemeinsten Vorschriften des Denkens, weil sie die 
allgemeinsten Beschreibungen der Welt sind. 

Diese Antwort ist jedoch ebenfalls problematisch und verfehlt einen Teil 
von Freges eigener Einsicht gegen den Psychologismus: Denn ein solches nor-
mativ-inhaltliches Verständnis der Logik muss weiterhin den Gedanken zu-
lassen, dass jemand auf andere Weise nachdenken könnte (wenn auch notwen-
dig falsch), wie auch den Gedanken, dass unsere Logik als solche falsch sein 
könnte (wenn denn die Welt anders wäre). Doch tatsächlich verstehen wir diese 
Möglichkeit nicht so recht: Denn wie sollten wir von jemandem sagen, dass er 
denkt (wenn auch katastrophal fehlerhaft), wenn er nach all unseren Kriterien 
des Schlussfolgerns daneben liegt? Vielmehr müssten wir sofort daran zwei-
feln, dass jemand das meint, was wir denken, was er meint, wenn er bereit ist, 
dies und zugleich etwas anderes zu akzeptieren, was damit vollkommen un-
verträglich ist. Wir haben keine Mittel an der Hand, uns überhaupt vorzustel-
len, was es heißen soll, nach einer anderen Logik zu denken und noch etwas 
zu tun, was wir als Denken identifizieren können. Ein Wesen muss logisch 
denken, um überhaupt zu denken. Fehler im Denken sind natürlich möglich 
(wir begehen sie alle ständig), aber die Fehler sind Fehler vor dem Hintergrund 
der Logik. Logik erfasst in diesem Sinne das Denken als solches: das, was man 
(und nicht: wir) als Denken bezeichnet. Die logischen Gesetze sind in diesem 
Sinn weder beschreibend (sie beschreiben weder unser Denken noch die Welt) 
noch vorschreibend, sondern für das Denken konstitutiv. Die Logik als Diszi-
plin ist dann die philosophische Erläuterung, was das Denken ausmacht, inso-
fern es überhaupt Denken ist. Wie wir sehen werden, ist es diese Auffassung 
der Logik, die am besten mit Freges etwas späteren Überlegungen zur Wahr-
heit in »Der Gedanke«, die uns zur Ästhetik führen werden, zusammenpasst.

2. Damit haben wir – etwas ausführlicher vielleicht als für unser Thema nahe-
liegend, aber immer noch ziemlich knapp – etwas dazu gesagt, wie man nach 
Frege (mit leichter Verbesserung) die Logik als philosophische Disziplin ver-
stehen kann: Es ist die philosophische Erläuterung dessen, was das mensch-
liche Denken als solches auszeichnet. Doch wie steht dieses Logikverständnis 
nun zum Begriff der Wahrheit, der ihr »den Weg weisen« soll? Um dies zu 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers148

verstehen, lohnt es sich, wieder zum Aufsatz »Der Gedanke« zurückzukehren. 
Dort bestimmt Frege den Charakter der Logik etwas später, kurz nach einer 
Passage, die noch einmal seine im letzten Abschnitt erörterten früheren Über-
legungen zu den Denkgesetzen aufnimmt, folgendermaßen: Die logischen 
Gesetze sind die Gesetze des Wahrseins (nicht des psychologischen Fürwahr-
haltens) und: »In den Gesetzen des Wahrseins wird die Bedeutung des Wortes 
›wahr‹ entwickelt.«4

»Entwickeln« ist dabei eine ähnlich vorsichtige Formulierung wie »Rich-
tung weisen«. Sie ist mit Grund gewählt. Zunächst sagt sie, dass man nicht 
einfach mit einem gegebenen Verständnis dessen, was Wahrheit ist, anfangen 
und damit die Logik als die Wissenschaft von den Relationen von Wahrheiten 
begründen kann. Für die logische Reflexion ist es in gewisser Weise genauso of-
fen, was Wahrheit ist, wie, was es bedeutet, richtig zu denken. Dies liegt daran, 
dass die Frage, was überhaupt das Denken ist, eng mit dem Verständnis von 
Wahrheit verbunden ist. Oder besser: was dasjenige Denken ist, das als Gegen-
stand der Logik gelten kann, für das also die logischen Gesetze gelten. Denn 
natürlich kann man diverse Tätigkeiten des Geistes zum Denken zählen, die 
mit der Logik nicht viel am Hut haben, jedenfalls nicht nach Maßgabe logischer 
Schlussregeln funktionieren, wie Tagträumereien, absurde Gedichte oder auch 
nur das Formulieren von Wünschen und Befehlen. Wenn man also fragt, wel-
che Tätigkeiten des Geistes von der Logik erfasst werden, so kann man sagen: 
solche, bei denen es um die Wahrheit geht. Oder auch (unter Missachtung Fre-
gescher Vorsicht): diejenigen geistigen Tätigkeiten, in denen wir etwas darüber 
feststellen, wie es sich in Wirklichkeit oder tatsächlich verhält. Entsprechend 
formuliert terminologisch Frege: »Ohne eine Definition geben zu wollen, nen-
ne ich Gedanken etwas, bei dem überhaupt Wahrheit in Frage kommen kann. 
Was falsch ist, rechne ich also ebenso zu den Gedanken, wie das, was wahr ist.«5

Denken im Sinne der Logik (also Denken, das auf Wissen ausgerichtet ist, 
»Wissenschaft« nennt es Frege auch und hebt es von der »Dichtung« ab)6 ist 
Denken, das im Bereich der Wahrheit steht, denn es ist ein Denken, das sich 
in Urteilen (und Schlüssen, die das Treffen von Urteilen auf der Grundlage 
anderer Urteile sind) vollzieht. Wenn wir urteilend denken, dann denken wir 
stets, egal über was wir nachdenken: »So und so verhält es sich« oder »das 
ist wahr« und zwar ganz unabhängig davon, wie kompliziert oder alltäglich 
das ist, worüber wir gerade nachdenken. Der Tropenmediziner urteilt: »Das 
XY-Bakterium ist für diese Krankheit verantwortlich – so verhält es sich«, ich 
urteile: »Im Kühlschrank ist keine Milch mehr (und das ist die Wahrheit)«. 
Könnte man nun eine Definition von Wahrheit geben, wäre der Bereich der Lo-

4 | G. Frege: »Der Gedanke«, S. 59.

5 | Ebd., S. 60f.

6 | Vgl. ebd., S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 149

gik schnell umrissen und philosophisch geklärt: Es wäre die Wissenschaft, die 
sich um das Erfassen von Sätzen mit diesem Charakter und ihren Relationen 
beschäftigt. Aber es ist eine bemerkenswerte Einsicht, zu der sich der spätere 
Frege nach und nach durchgerungen hat, dass genau eine solche Definition 
nicht möglich ist. 

Dass sie nicht möglich ist, hängt mit dem Status der Logik als derjenigen 
Wissenschaft, die sich mit dem Denken als solchem beschäftigt, zusammen. 
Den Grund für diese Unmöglichkeit zu verstehen, hilft uns also zu verstehen, 
was es bedeutet, dass etwas (hier: der Wahrheitsbezug) das Denken als solches 
kennzeichnet. Freges Argument für die Nicht-Definierbarkeit von Wahrheit 
(eines der kuriosesten Argumente Freges und auch von einflussreichen Be-
fürwortern Freges angegriffen)7 lautet folgendermaßen: Angenommen man 
hätte eine Definition von Wahrheit – die traditionelle Definition in der west-
lichen Philosophie ist natürlich, dass wahre Gedanken mit der Wirklichkeit 
übereinstimmen –, dann müsste man die Wahrheitsfeststellung, die in jedem 
Satz ja vorgenommen wird, sofern er ein Urteil ist, ersetzen können durch 
die Feststellung, ob die Wahrheitsdefinition durch den Satz erfüllt wird. Im 
traditionellen Fall: durch die Frage, ob der Satz tatsächlich mit der Wirklichkeit 
übereinstimmt. Fragte man also, ob man urteilen kann, ob Milch im Kühl-
schrank ist, dann müsste man nun fragen, ob, dass Milch im Kühlschrank ist, 
mit der Wirklichkeit übereinstimmt. Wir hätten also die ursprüngliche Frage 
durch eine neue ersetzt. Nur wie würde man sie beantworten? Natürlich durch 
ein Urteil, das den Gedanken, dass es tatsächlich mit der Wirklichkeit über-
einstimmt, dass Milch im Kühlschrank ist, als richtig beurteilt. Als richtig 
beurteilen heißt aber als wahr beurteilen. Das heißt man müsste, wenn man 
denn urteilt, dass es mit der Wirklichkeit übereinstimmt, dass Milch im Kühl-
schrank ist, die Wahrheit dieses Gedankens feststellen und also, entsprechend 
der Wahrheitsdefinition, feststellen, ob es mit der Wirklichkeit übereinstimmt, 
dass es mit der Wirklichkeit übereinstimmt, dass Milch im Kühlschrank ist, 
und »so drehte man sich im Kreise«.8

Der entscheidende Punkt dieses in seiner Kürze verwirrenden Arguments 
ist dieser: Wenn man den Gehalt der Wahrheitsbehauptung, die jedes Urteil 
als solches ausmacht, durch eine Wahrheitsdefinition einfangen will, so wird 
dadurch das Treffen der Wahrheitsbehauptung zum Behaupten des Zutreffens 
eines speziellen Gedankeninhalts. Dadurch wird aber das, was es bedeutet, 

7 | So kritisier t Michael Dummett das Argument in seinem monumentalen Kommen-

tar Frege: Philosophy of Language als »sophistisch« (S. 443). Thomas Ricketts, dessen 

Überlegungen ich hier zum Teil adaptiere, ver teidigt Frege gegen Dummett in »Logic and 

Truth in Frege«, in: Proceedings of the Aristotelian Society Supplementary Volumes, Vol. 

70 (1996), S. 121-140.

8 | G. Frege, »Der Gedanke«, S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers150

einen beliebigen Inhalt zum Urteil zu haben, so gedeutet, dass dieser Inhalt 
um einen bestimmten Inhalt erweitert wird – ein Urteil würde nach dieser 
Deutung also aus einem Inhalt einen neuen, komplexeren Inhalt machen, von 
dem man sich nun fragen müsste, warum man diesen komplexeren Inhalt ein-
fach so hinnimmt. Müsste man ihn nicht, wenn man ihn denn akzeptieren 
soll, wiederum beurteilen, also wiederum um jenen besonderen Inhalt erwei-
tern? Und so beginnt der Regress. Tatsächlich also liegt der Fehler einer Wahr-
heitsdefinition darin, eine Verwechslung davon, was es überhaupt bedeutet, 
ein inhaltliches Urteil zu fällen (nämlich etwas als so-und-so, und das heißt 
als wahr, hinzustellen), mit dem Akzeptieren eines bestimmten Inhalts (dem 
der Wahrheitsdefinition) vorzunehmen. Das, was einen Gedanken als solches 
ausmacht, soll durch eine bestimmte Sorte von Gedanken eingefangen wer-
den. Man sieht schnell, dass dieser Fehler letztlich nicht an einer bestimmten 
Wahrheitsdefinition hängt, sondern daran, dass man die Wahrheitsbehaup-
tung überhaupt als Teil des Inhalts eines Urteils auffasst und also »ist wahr« 
als eine Eigenschaft von Sätzen, deren Vorliegen man konstatieren müsste. Des-
wegen schreibt Frege: »Die Bedeutung des Wortes ›wahr‹ scheint ganz einzig-
artig zu sein. Sollten wir es hier mit etwas zu tun haben, was in dem sonst 
üblichen Sinne gar nicht Eigenschaft genannt werden kann?«9 In einer unver-
öffentlichten Schrift aus derselben Zeit wagt er diesen Gedanken zu bejahen.10

Anstelle des Zusprechens einer Eigenschaft ist für Frege die Wahrheits-
behauptung eines Urteils Ausdruck der »behauptenden Kraft«, mit der ein 
ernst gemeintes Urteil (im Gegensatz zum Beispiel zu einer bloßen Annah-
me) gesprochen wird. Das ist Freges Weise, auszudrücken, dass die Wahrheits-
behauptung darin liegt, einen Gedanken überhaupt ernsthaft im Sinne des 
logischen Denkens zu verwenden.11 Eine andere Weise, in der Frege diesen 
Gedanken ausdrückt, ist diese: Die Wahrheitsbehauptung liegt in der Form 
eines Behauptungssatzes.12 Wir können uns dieser Redeweise anschließen 
und sagen: Die besondere Rolle, die das Wort ›wahr‹ für die Logik hat, be-
steht darin, einzufangen, was einen Gedanken überhaupt zu einem Gedanken 
macht – vom Denken zu sagen, dass es auf Wahrheit aus ist, ist in diesem Sin-
ne Formbestimmung des Denkens, es bedeutet nicht, einen besonderen Inhalt 
allen Denkens hervorzuheben.

9 | Ebd., S. 61.

10 | Vgl. Gottlob Frege: »Meine grundlegenden logischen Einsichten«, in: ders., Nach-

gelassene Schriften, Hamburg 1969, S. 271f.

11 | Das bedeutet, dass die bloße Annahme (das bloße Fassen eines Gedankens, ohne 

zu ur teilen) dem Urteil gegenüber sekundär sein muss. Manche Stellen bei Frege klingen 

allerdings so, als würde er dies andersherum sehen.

12 | Vgl. G. Frege: »Der Gedanke«, S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 151

In diesem Sinne können wir also nun Freges Rede davon, dass das Wort 
›wahr‹ der Logik den Weg weist, verstehen: Sie ist Teil jenes Verständnisses 
der Logik, nach dem diese erläutert, was alles Denken, sofern es nur Denken 
ist, ausmacht, und nach dem diese (auch wenn Frege mit diesem Gedanken 
zu kämpfen hat) selbst keine im strengen Sinne inhaltliche Disziplin ist, son-
dern das Denken in seiner bloßen Form erhellt. Dass der Wahrheitsbegriff für 
diese Disziplin von zentraler Bedeutung ist, bedeutet, dass er in dem hier an-
gedeuteten Sinn formal sein muss. Dass wir aber nicht ohne ihn auskommen, 
zeigt, dass er gleichwohl in einem anderen Sinne einen Gehalt hat: Er zeigt uns 
an, worum es uns im Denken geht (was wir verstehen, wenn wir das Denken 
verstehen), und er deutet auch an, was es bedeutet, im Denken die eigenen 
Standards des Denkens zu verletzen: nämlich nicht so zu denken, dass wir im 
Denken, im Urteilen und Schließen, die Wahrheit treffen. Denken im gelun-
genen Sinn ist wahres Denken, Denken im misslungenen Sinn ist ein solches, 
das auf verschiedene Weise am Standard der Wahrheit scheitert.13

3. Mit diesen Überlegungen haben wir nun einen Leitfaden an der Hand, wie 
wir Freges Analogiebehauptung in den Bereichen der Ethik und der Ästhetik 
weiterverfolgen können – also in den Bereichen, zu denen Frege selbst kei-
ne eigenen Überlegungen angestellt hat. Zunächst zur Ethik: Hier gilt es als 
Erstes, einem naheliegenden Missverständnis entgegenzutreten, das die Ana-
logie von vornherein als wenig vielversprechend zu entkräften droht. Dieses 
Missverständnis betrifft den Charakter und Umfang der gemeinten Disziplin. 
Denn nach einem verbreiteten Verständnis ist ›Ethik‹ bloß ein anderes Wort für 
›Moralphilosophie‹ und diese wiederum dasjenige Nachdenken, das sich phi-
losophisch mit dem richtigen Umgang mit anderen Personen beschäftigt, das 
also Fragen der Gerechtigkeit, des Ursprungs und Charakters von moralischen 
Rechten und Pflichten etc. behandelt. Ethik in diesem Sinne hätte verglichen 
mit der Logik, die sich ja mit allem Denken, ungeachtet dessen, wer denkt und 
worüber er denkt, beschäftigt, ein eindeutig begrenztes Themenfeld.

Ein solches Verständnis der Ethik kann aber für die hiesigen Zwecke 
nicht das gemeinte sein – und muss es auch nicht sein, denn ›Ethik‹ hat ja 
zugleich und ursprünglich einen deutlich weiteren Sinn: den Sinn nämlich, 
den sie in den Ethiken des Aristoteles (und bei vergleichbaren Gedanken Pla- 

13 | Das bedeutet nicht, dass man nicht zwischen einem richtigen Schlussfolgern aus 

falschen Prämissen und einem falschen Schlussfolgern aus richtigen Prämissen unter-

scheiden kann, aber beide Fälle sind letztlich nicht unabhängig voneinander erläuter-

bar: In beiden Fällen scheiter t das Denken (auf unterschiedliche Weise) an seinem eige-

nen Standard, der Wahrheit. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers152

tons)14 hat. So enthält die »Nikomachische Ethik« bekanntlich neben Aus-
führungen zur Gerechtigkeit und solchen zur Freundschaft oder zum rich-
tigen Leben im Staat auch solche, die viel allgemeiner Fragen danach klären, 
wie eigentlich absichtliches oder wissentliches Handeln zu verstehen ist, wie 
es von unabsichtlichem Handeln zu unterscheiden ist, wie man Stärke und 
Schwäche des Willens begrifflich verstehen kann und so weiter und so fort.15 
Zusammengefasst kann man sagen, dass Ethik in dem Sinne der aristoteli-
schen Ethik (aber eben auch schon an verwandten Stellen bei Platon) eher eine 
Klärung des Begriffs der Tugend ist. Tugend aber wiederum, so kann man das 
etwas verkürzt und hemdsärmelig sagen, ist wiederum der Begriff derjenigen 
Fähigkeit, die uns auf richtige Weise handeln lässt.16 Ethik, so verstanden, ist 
dann die philosophische Beschäftigung mit der Frage des richtigen Handelns 
in jedem denkbaren Sinn (nicht nur im enger moralischen) oder auch: die 
philosophische Erläuterung dessen, was ein gelungenes Handeln ausmacht, 
dadurch, dass geklärt wird, was das Handeln als solches ist. Man kann sagen, 
dass Ethik nach dieser Auffassung Philosophie des Handelns, wenn auch in 
einem sehr reichhaltigen Sinn des Wortes ist. Auf diese Weise ist sie analog zu 
unserem ja ebenfalls eher reich ausgefallenen Verständnis von Logik.

Hält man sich nun probeweise an diesen ›antiken‹ Ethikbegriff, so ist auch 
Freges Verbindung zum Wort ›gut‹ keineswegs überraschend (natürlich mein-
te Frege es ja auch nicht überraschend), sondern entspricht wiederum genau 
der Art und Weise, wie Aristoteles und Platon selbst vorgehen. So beginnt Aris-
toteles die Nikomachische Ethik mit der Feststellung: »Jede Kunst und jede 
Lehre, desgleichen jede Handlung und jeder Entschluss, scheint ein Gut zu 
erstreben, weshalb man das Gute treffend als dasjenige bezeichnet hat, wonach 
alles strebt.«17 Und Platon geht im »Protagoras« ebenfalls ganz selbstverständ-
lich davon aus, dass jedes Handeln auf das Gute gerichtet ist, so dass die beson-
dere Eigenart der Tugend nur darin besteht, das in der Situation Gute richtig 
zu identifizieren und nicht etwa perspektivischen Verzerrungen zum Opfer 

14 | Beispielhaft für solche Gedanken Platons (deren Einheitlichkeit im Gesamtwerk 

ja bezweifelt werden darf) ist der »Protagoras«-Dialog. Aber es lassen sich diverse ver-

wandte Stellen in Nachbardialogen wie etwa dem »Menon« finden. 

15 | Mit solchen Fragen beschäftigen sich vor allem die Bücher 1, 3, 6 und 7 der Ni-

komachischen Ethik, also ungefähr die Hälf te des Werks. Auch die andere Hälf te lässt 

sich nicht immer leicht mit dem in Deckung bringen, was wir heute als Moralphilosophie 

bezeichnen würden, indem es ihnen neben der Gerechtigkeit z.B. auch um die Freund-

schaft und das kontemplative Leben geht.

16 | Für eine entsprechende Auslegung von Aristoteles vgl. John McDowell: »The Role 

of Eudaimonia in Aristotle’s Ethics«, in: ders., Virtue and Reason, Cambridge 1997.

17 | Aristoteles: Nikomachische Ethik. Philosophische Schrif ten, Bd. 3, Hamburg 

1995, 1094a.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 153

zu fallen, die einen das näherliegende kleinere Gut (schneller Reichtum, süße, 
fettige Nahrung) größer erscheinen lassen als sie tatsächlich sind.18 Beide hal-
ten sich an den entsprechenden Stellen auch nicht mit größeren Erläuterungen 
auf, sondern halten diese ihre gemeinsame These, dass jedes Handeln stets auf 
das Gute (oder ein Gut) gerichtet ist, wohl mehr oder weniger für unstrittig. 

Diese scheinbare argumentative Sorglosigkeit wird uns moderne Leser vor 
Rätsel stellen, solange wir meinen, dass sich in ihr so etwas wie eine optimisti-
sche Grundhaltung dem Menschen gegenüber ausdrückt (»In der Tiefe unse-
res Herzens und alle Missverständnisse ausgeräumt sind wir doch alle gute 
Menschen«). Tatsächlich aber wäre das ein Missverständnis, dessen Anzie-
hungskraft sich einem doch wieder untergeschobenen moralischen Verständ-
nis von Ethik und entsprechend von ›gut‹ verdankt. Stattdessen sollte man die-
se These lieber als eine Art Erläuterung dessen verstehen, was es überhaupt 
mit dem menschlichen Handeln als einer besonderen Art des Tätigseins auf 
sich hat – also mit einem Tätigsein, das sich vom rein ›theoretischen‹ Tätigsein 
im nicht-praktischen Denken einerseits, aber auch von unwillkürlichen Be-
wegungen oder den Bewegungen der Tiere andererseits unterscheidet. Der Be-
griff des Guten ist dann (und darin wiederum dem Begriff des Wahren analog) 
der Versuch, einen ganz bestimmten charakteristischen wie grundlegenden 
Ausdruck unserer Menschennatur zu fassen zu bekommen: Wir sind die We-
sen, die Handeln können, und das bedeutet, dass wir in unserem Tun ein Gut 
verfolgen. Die These, dass alles Handeln auf ein Gut gerichtet ist, ist dann 
eine Variante der in der gegenwärtigen Handlungstheorie sehr weitgehend ak-
zeptierten These, dass menschliches Handeln sich dadurch auszeichnet, dass 
es auf eine bestimmte Weise begründet werden kann.19 Als Handelnder gilt 
man dann, wenn man seine Handlungen aus Gründen vollzieht (und nicht aus 
blindem Reflex, unbändigem Drang oder sonstwie uneinsichtigen Trieben), 
und das heißt eben, in einer minimalen Bestimmung, wenn man sagen kann, 
worauf es einem in der Handlung ankommt, was sie erreichen soll, eben was 
in diesem Sinne an ihr gut ist. Zu sagen, dass jede Handlung auf ein Gut aus 
ist, ist dann nicht eine (etwa moralphilosophische) Adelung ganz bestimmter 
Handlungen, sondern es ist eine Weise zu erläutern, dass menschliche Hand-
lungen auf eine bestimmte Weise zielgerichtet sind – nämlich so, dass die Ziel-
gerichtetheit, im Unterschied zu der Zielgerichtetheit tierischer Bewegungen, 
eine besondere Wendung erfährt: Ihre Zielgerichtetheit besteht darin, dass sie 
den Handelnden selbst einerseits bewusst ist (man weiß, was das Gute einer 

18 | Vgl. Platon: Protagoras, in: Sämtliche Werke, Bd. 1, Reinbek 1994, 355b-357c.

19 | G. E. M. Anscombe, deren Buch Intention (Oxford 1957) Ausgangspunkt der mo-

dernen Handlungstheorie ist, hat dies so formulier t, dass absichtliche Handlungen sol-

che sind, bei denen ein bestimmter (nämlich nicht rein kausaler) Sinn der Warum-Frage 

Anwendung findet.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers154

Handlung ist), sie ist aber auch so beschaffen, dass sie sich verteidigen lässt. 
Ein Ziel zu haben bedeutet eben für den Menschen, etwas erreichen zu wollen, 
wofür etwas spricht, das sich als erstrebenswert darstellen lässt, auch wenn na-
türlich nicht alle einem in dieser Darstellung folgen werden.20 Dies setzt nicht 
voraus, dass es so etwas wie ein einheitliches Kriterium dafür gibt, wann et-
was eine gute Handlung ist (das dann herauszuarbeiten man von einer ›Ethik‹ 
in einem etwas verschobenen Sinn des Wortes erwarten könnte), so dass die 
Verteidigung einer Handlung als ›gut‹ das Anwenden dieses Kriteriums wäre. 
Aber es bedeutet, dass eine Handlung als eine Form zielgerichteten Tuns, 
eines Tuns, in dem man auf etwas aus ist, nicht als gänzlich neutral verstan-
den werden kann, sondern dass ihre Sinnhaftigkeit im Auf-etwas-Aussein an 
einer bestimmten Art der Erläuterbarkeit hängt. Wiederum analog zur Bedeu-
tung des Wortes ›wahr‹ für die Logik kann man sagen: Dass Handlungen aufs 
Gute aus sind, ist keine substanzielle Bestimmung des besonderen Inhalts al-
ler Handlungen (oder gar nur der ›ethischen‹ oder ›moralischen‹), sondern es 
ist eine Bestimmung absichtlich-zweckgerichteten Handelns als solchen, in 
der in einem Wort (dem Wort ›gut‹) sein Witz eingefangen wird. So wie man 
in einem Wort einfängt, was es denn bedeutet, urteilend und schlussfolgernd 
(»wissenschaftlich« in Freges Sinn) zu denken, wenn man sagt, dass man in 
ihm eben etwas als wahr darstellt, und dadurch keine tiefere substanzielle Be-
gründung des Denkens gibt (es gibt keine Wahrheitsdefinition), fängt man mit 
dem Wort ›gut‹ in einer Wendung ein, was es bedeutet, in diesem besonderen 
Sinn absichtlich auf etwas aus zu sein, praktisch vernünftig zu sein.

4. Es lohnt sich, diesen Gedanken, dass der Bezug des Handelns aufs Gute kei-
ne inhaltliche Bestimmung aller Handlungen sei, sondern eine Erläuterung 
der Art und Weise, in der wir Menschen als vernünftige Wesen zielgerichtet 
handeln, etwas weiter zu verfolgen. Denn erstens ist er weniger leicht zu fas-
sen, als es in dieser ersten Näherung den Anschein hat, und zweitens wirft er 
interessante Fragen über das Verhältnis von Denken und Handeln, theoreti-
scher und praktischer Vernunftausübung, folglich Logik und Ethik auf, die im 
Weiteren für das Verhältnis von Ethik und Ästhetik richtungweisend sein kön-
nen. Man sieht dies, wenn man sich eine sehr naheliegende Deutung dessen 
anschaut, was es denn überhaupt heißen könnte, dass wir in unserem Handeln 
aufs Gute gerichtet sind, insofern wir eben vernünftig handelnde Wesen sind 
und also unsere Handlungen zu rechtfertigen vermögen. Aufs Gute gerichtet 
zu sein, könnte man nämlich behaupten, heißt schlichtweg, dass man sich vor 

20 | Anscombe, deren eigene Überlegungen sich als Auseinandersetzung mit der aris-

totelischen Tradition verstehen lassen, hat in diesem Kontext den Begrif f der »desirabi-

lity characterization« geprägt, durch den sie selbst den moralverdächtigen Begrif f des 

Guten vermeiden möchte. Vgl. G. E. M. Anscombe: Intention, §§ 37-39. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 155

dem Handeln überlegt, was in einer gegebenen Situation gut wäre, und sich 
von dieser Überlegung zum Handeln führen lässt. Insofern nun das Gerich-
tetsein aufs Gute eng mit der Idee einer vernünftigen Handlung verknüpft 
ist, könnte man nun weiter ausführen, dass eben dieser Umstand, dass wir 
unser Handeln aus einer Überlegung heraus ausführen können, also überlegt 
handeln können, Ausweis unserer Vernünftigkeit ist. Wir können eben darü-
ber nachdenken, was wir in unserem Denken beabsichtigen sollten und was 
nicht! Insofern natürlich nicht jede Überlegung, die wir anstellen, für unser 
Handeln relevant ist oder uns in diesem Sinne zum Handeln führt oder unser 
Handeln anleitet (die Reichhaltigkeit der Ausdrücke, die wir für dieses Anlei-
ten zur Hand haben, kann man als Ausweis nehmen, dass man auf der rich-
tigen Fährte ist), können wir also zwischen solchen Überlegungen, die diese 
Rolle übernehmen können und also handlungsleitend oder ›praktisch‹ sind, 
und solchen Überlegungen, für die das nicht gilt und die daher »rein theore-
tisch« sind, unterscheiden. Aristoteles selbst ist jemand, der eine solche Unter-
scheidung vorgenommen hat: Er unterscheidet zwischen theoretischen und 
praktischen Syllogismen (Schlüssen, Überlegungen) und man könnte also im 
Sinne Aristoteles’ sagen, dass eine Möglichkeit, das Handeln des vernünfti-
gen Tiers zu verstehen, darin besteht, zu erklären, was eine praktische Über-
legung, ein praktischer Syllogismus ist.21 

Dieser Gedanke hat, wenn man ihn nicht übermäßig eng versteht, eine 
große Plausibilät, und es spricht einiges dafür, ihn bei einer allgemeinen phi-
losophischen Erläuterung des Handlungsbegriffs weiter zu verfolgen.22 Im 
Grunde wird durch ihn ausgedrückt, dass die Art und Weise, in der wir in 
unserem Handeln Zwecke verfolgen, indem wir Mittel ergreifen, durch die lo-
gische Ordnung einer Überlegung eingefangen werden kann, die uns darin 
anleitet, diese Mittel zu ergreifen – und natürlich hängt philosophisch alles da-
ran, wie sich diese logische Ordnung der Überlegung beschreiben lässt. Es gibt 
in der gegenwärtigen Diskussion ein sehr reichhaltiges Angebot an Deutungs-
möglichkeiten. Wir aber müssen uns an dieser Stelle die Frage stellen, was 
dieser Gedanke der praktischen Überlegung mit unserer Denkfigur des Aufs-
Gute-Gerichtetseins des Handelns macht. Denn als Erläuterung dieser Figur 
haben wir ihn ja eingeführt. Und hier gibt es nun wiederum eine naheliegende 
Auslegung, die aber in die Irre führen muss, auch wenn es vielleicht das ist, 
was wir zunächst selbstverständlich gemeint haben, als wir sagten, man müs-

21 | Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch 6. Die Diskussion, was denn eigentlich 

den Charakter einer praktischen Überlegung ausmacht, hat seit Anscombe in der zeit-

genössischen Philosophie unüberschaubare Ausmaße angenommen.

22 | Nicht übermäßig eng heißt zum Beispiel, dass man nicht behauptet, dass es eine 

ausdrücklich bewusste Überlegung ›im Kopf‹ vor jeder einzelnen Handlung geben muss. 

Es reicht, dass man eine solche Überlegung anführen könnte, wenn man gefragt würde.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers156

se überlegt handeln können, um vernünftig handeln zu können: die Deutung, 
dass wir eben über das, was wir erstrebenswert oder gut finden, nachdenken, 
um zu sehen, wie es sich erreichen lässt. Oder noch expliziter, weil die For-
mulierungen sich noch immer verschieden lesen lassen: die Deutung, dass es 
eben ein Nachdenken über bestimmte Inhalte oder Themen (z.B. das, was hier 
und jetzt das Gute ist) ist, das kraft dieser Inhalte handlungsleitend ist. Prak-
tische Überlegungen sind nach dieser Deutung ein Sonderfall allen Denkens: 
ein Denken über Praktisches, über das Gute. 

Dass diese Auslegung nicht funktionieren kann, hat Elizabeth Anscombe 
in ihrem Buch »Intention« mit einem Witz ausgedrückt:23 Wenn man Aristo-
teles’ Idee eines praktischen Schlusses so auffasst, dass man ihn als einen Fall 
des gewöhnlichen Nachdenkens, (»ordinary reasoning«)24 auffasst, also eines 
Nachdenkens, das die Wahrheit einer Konklusion ausweisen will, dann unter-
scheidet sich ein praktischer Schluss in seiner philosophischen Bedeutung nicht 
von der genauso gut denkbaren Schlusssorte des Mince-pie-Schlusses. Mince-
Pie-Schlüsse wären Schlüsse über Mince-pies (zum Beispiel darüber, dass 
sie Nierenfett enthalten), so wie praktische Schlüsse nach dieser Konzeption 
Schlüsse über Praktisches sind. Beide wären als Schlusssorten dann durch ihr 
Themenfeld definiert. Natürlich sind, wie Anscombe schalkhaft zugibt, prak-
tische Schlüsse thematisch gewichtiger als solche über Mince-pies – aber als 
Schluss funktionieren beide vollkommen gleich und verdienen im Sinne einer 
philosophischen Erläuterung verschiedener Überlegungen dieselbe Aufmerk-
samkeit!

Anscombes Witz funktioniert als Witz, weil er uns – dadurch, dass wir es 
natürlich absurd finden, in so einem willkürlich gewählten Thema wie eng-
lischem Weihnachtsgebäck ein eigenes Studiengebiet der Vernunftforschung 
zu erblicken – den Unterschied zwischen der philosophischen Untersuchung 
von Themen, über die man etwas schließen kann, und der philosophischen 
Untersuchung der Form des Schließens verdeutlicht. Im Bereich von Über-
legungen dazu, was im Handeln anzustreben gut ist, in dem beide Untersu-
chungen philosophisch relevant sind (die Untersuchung, was man denn im 
Handeln anstreben sollte, und die Untersuchung, was es denn heißt, etwas 
im Handeln anzustreben, indem man es zum Ausgangspunkt seiner prakti-
schen Überlegung macht), ist eine Verwechslung beider Fragen naheliegend. 
Man könnte in unserem Sinne sagen, es handele sich um die Verwechslung 
zweier Verständnisse von Ethik: Ethik als inhaltliche moralphilosophische Be-
stimmung dessen, was man anstreben soll, und Ethik als Erläuterung dessen, 
was Handeln als solches ausmacht. Anscombes Witz zeigt uns, dass es sich 
dennoch um eine Verwechslung handelt.

23 | Vgl. G. E. M. Anscombe: Intention, § 33.

24 | Ebd., S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 157

Und doch kann man Anscombes Argument an dieser Stelle für zu schwach 
halten. Was gezeigt wird, ist schließlich nur, dass man, wenn man versucht, 
die praktische Überlegung als eine Überlegung über einen bestimmten Inhalt 
zu verstehen, dadurch noch längst nicht erklärt hat, wie man eine praktische 
Überlegung als eine Überlegung besonderer Art verstehen kann – das heißt 
man kann nicht verstehen, was Anscombe, ganz im Sinne unseres Vokabulars, 
so ausdrückt: »There is a difference of form between reasoning leading to ac-
tion and reasoning for the truth of a conclusion.«25 Aber vielleicht stimmt das 
ja gar nicht. Vielleicht braucht man gar nicht die Idee einer formal verschie-
denen praktischen Überlegung, um zu verstehen, inwiefern unser Handeln 
vernunftgeleitet ist. Vielleicht reicht ja eine gewöhnliche ›theoretische‹ Über-
legung dafür aus, sofern sie nur den richtigen Inhalt hat. Ist es denn nicht eine 
vollkommen hinreichende Bestimmung einer absichtlichen Handlung, dass 
wir eben darüber nachdenken, was in einer bestimmten Situation zu tun ist 
(weil es z.B. das zu tun Gute ist), und dies dann tatsächlich tun? Warum brau-
chen wir hierzu eine besondere Art des Überlegens?

Man versteht den Biss von Anscombes Witz erst richtig, wenn man sich 
klarmacht, dass diese Antwort nicht funktionieren kann. Sie kann es nicht, 
weil nach ihr nicht erfasst wird, inwiefern denn zu tun, wovon man denkt, dass 
es das Gute ist, eine Vernunftausübung ist – inwiefern also entsprechend zu 
handeln vernünftig und dies nicht zu tun unvernünftig ist. Dies ist vielleicht 
nicht offensichtlich, weil man doch meint, dass es selbstverständlich unvernünf-
tig ist, das nicht zu tun, wovon man denkt, dass man es tun sollte: Immer-
hin denkt man doch, dass man es tun sollte. Aber hier hat eine Verschiebung 
der Frage stattgefunden – es sind nun zwei Sinne von ›vernünftig‹ im Spiel. 
Zum einen der Sinn, in dem ›vernünftig‹ eben heißt, dass dies zu tun das 
Richtige oder Gute oder Vernünftige ist. Das ist das, was in der Überlegung 
herausgefunden wird, und insofern ich das für meinen Fall herausfinde, ist 
es eben das für mich Gute oder Vernünftige. Genauso gut könnte ich aber 
zum Beispiel durch Überlegung herausfinden, was für jemand anderen das 
zu tun Gute ist. Für diesen Anderen wäre es dann in diesem ersten Sinne ver-
nünftig, es zu tun. Wenn er es aber wirklich tut, wäre diese Handlung – und 
hier kommen wir nun zum zweiten Sinn von ›vernünftig‹, der hier im Spiel ist 
– immer noch nicht meine Vernunftausübung, sondern eben seine, obgleich es 
doch meine Überlegung war, die zum Ergebnis hatte, was zu tun das Gute ist. 
Um diesen zweiten Sinn von ›vernünftig‹ im Sinne dessen, wann eine Hand-
lung eine Vernunftausübung ist, muss es aber gehen, denn genau das sollte ja 
die Idee einer praktischen Überlegung erläutern: Eine Handlung sollte inso-
fern als eine Vernunftausübung besonderer Art charakterisierbar sein, als sie 
infolge oder im Zuge einer praktischen Überlegung ausgeführt wurde. Die 

25 | Ebd., S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers158

Deutung einer praktischen Überlegung als Überlegung über praktische In-
halte kann das nicht leisten, weil sie überhaupt nicht erfasst, inwiefern diese 
Inhalte nun in die Tat umgesetzt werden. Um das zu leisten, müsste die Ver-
nünftigkeit der Überlegung die Vernünftigkeit der Handlung bestimmen. Das 
heißt, die Kriterien, die über die Vernünftigkeit einer Überlegung entscheiden, 
müssten zugleich über die Vernünftigkeit einer Handlung entscheiden. Tat-
sächlich aber tun sie das nicht – denn durch diese Kriterien einer Überlegung 
in diesem »gewöhnlichen« Sinn, über den Anscombe sich lustig macht, ist 
allein bestimmt, zu welchen Urteilen man auf der Grundlage anderer Urtei-
le kommen sollte, was also als wahr anzuerkennen man sich verpflichtet hat, 
wenn man anderes als wahr anerkennt. Nirgendwo wird durch sie festgehal-
ten, dass man bei ganz bestimmten Wahrheiten, die man anerkennt, nun auch 
körperliche Handlungen zu folgen haben. Man möchte das sagen, weil dies 
doch aus diesem bestimmten Inhalt zu folgen scheint. Aber das hat nichts mit 
den Regeln des richtigen Überlegens oder Schließens zu tun – was hier pas-
siert, ist das Wechseln des Registers bei der Rede von Richtigkeit. Oder, auf 
andere Weise verdeutlicht: Nach den Regeln der vernünftigen theoretischen 
Überlegung hat derjenige, den wir vielleicht willensschwach und in diesem 
Sinne unvernünftig nennen wollen, der korrekt darüber nachdenkt, was er tun 
sollte und es dann aber doch nicht tut, alles richtig gemacht, denn die Regeln 
der vernünftigen Überlegung bestimmen ja allein, wann etwas ein korrektes 
Denken ist. Das heißt, wenn die Vernünftigkeit der theoretischen Überlegung 
die einzige Bestimmung von Vernünftigkeit wäre, über die wir verfügen, könn-
ten wir diesen Willensschwachen schlichtweg nicht unvernünftig nennen. 
Willensschwäche (als provisorischer Name für ein Phänomen) hätte nichts 
mit Vernunft zu tun. Das aber heißt eigentlich nichts anderes, als dass es für 
die Vernünftigkeit einer Handlung egal wäre, ob sie stattfindet wie gefordert 
oder nicht – und das heißt, für unsere Vernünftigkeit im Praktischen wäre es 
egal, wie unsere Praxis, also unser Handeln, aussieht; und das ist absurd. Eine 
praktische Überlegung, soll sie das leisten, wozu sie eingeführt wurde – die 
Vernünftigkeit unseres absichtlichen Handelns erläutern –, kann also nicht als 
bloße theoretische Überlegung über Praktisches verstanden werden.26

Damit ist nun der Gedanke, der hinter Anscombes Witz steht, eingefangen: 
Überlegungen über Praktisches sind eben keine praktischen Überlegungen, 
keine praktischen Vernunftausübungen – sie können nicht unser Handeln 
leiten, insofern sie unserem Handeln äußerlich sind. Eine echte praktische 
Überlegung, die als solche den vernünftigen Charakter einer Handlung be-
stimmt, müsste dagegen die körperliche Handlung umfassen: Sie müsste in 
analoger Weise zu einer körperlichen Handlung führen, wie eine theoretische 

26 | Diese zugegebenermaßen etwas knapp gehaltenen Ausführungen sind eine Zu-

sammenfassung von Kapitel 3 meines Buchs Handeln, Münster 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 159

Überlegung zu einem Urteil führt. Oder, in klassischem Vokabular: Ein prak-
tischer Schluss muss die Handlung selbst als Konklusion haben.27 

Nun ist es alles andere als klar und entschieden, wie eine solche genu-
in praktische Überlegung auszusehen hat. Anscombe selbst, die hier nur 
Aristoteles auszulegen vorgibt, gibt lediglich Beispiele und Andeutungen. Für 
unsere Zwecke, die wir ja die Rolle des Guten als Formbestimmung des Beab-
sichtigens grundsätzlich skizzieren wollen, reicht es aber zunächst, Folgendes 
festzustellen: Wenn eine praktische Überlegung durch den Begriff des Guten 
bestimmt wird, dann nicht dadurch, dass sie das Gute zum Inhalt hat, sondern 
so, dass diejenigen Inhalte, die Ausgangspunkt einer praktischen Überlegung 
sind, insofern als gut aufgefasst werden, als sie eben Ausgangspunkt unse-
rer praktischen Überlegung sind. Oder nochmal anders, nämlich im Sinne 
unserer Ausgangsüberlegungen gewendet: Etwas in einem praktischen Sinne 
als gut zu begreifen, heißt, dass es Ausgangspunkt oder Prämisse einer prak-
tischen Überlegung ist, dass es das ist, was erstrebt wird – ganz so, wie dass 
etwas ›theoretisch‹ als wahr akzeptiert wird, eben heißt, dass es das ist, was wir 
in einem Urteil akzeptieren und insofern zum Beispiel zum Ausgangspunkt 
einer theoretischen Überlegung nehmen können.28 Als gut akzeptieren, so 
vage diese Idee für diese Zwecke bleiben muss, ist Formbestimmung dessen, 
was es bedeutet, durch Überlegung von Zielen zu Handlungen zu kommen. 
So treffen sich unsere Überlegungen zu Frege und die Pointe von Anscombes 
Witz.

5. Diese Überlegungen zum Charakter der praktischen Überlegung und damit 
der Rolle des Begriffs des Guten für die Erläuterung des Handelns werfen nun 
ein interessantes Licht auf das Verhältnis von theoretischer und praktischer 
Vernunftausübung (das heißt in unserem Sinne: der Sphäre der Logik und der 
Sphäre der Ethik): 

Das Erste, was man festhalten muss, ist, dass beide Sphären nicht identisch 
sind. Weder wird in beiden die Vernunft so ausgeübt, dass in einem identi-
schen Sinn über das Wahre und das Gute nachgedacht wird. Der Witz unse-
rer Überlegungen zu Frege war, dass im Denken in einem grundsätzlichen 

27 | Diese Auffassung wird häufig Aristoteles selbst zugeschrieben. Dies geschieht 

meist auf der Grundlage von Ausführungen in seiner Schrif t »Über die Bewegung der 

Tiere«.

28 | Wenn ich ur teile: »Die Wand ist gelb«, dann erkenne ich diesen Gedanken damit 

als wahr an (ohne dass ich ur teilen muss: »Es ist wahr, dass die Wand gelb ist«) – wenn 

ich mir zum Ziel setze, die Wand gelb zu streichen (und mir die entsprechenden Mittel 

zurechtlege und ergreife), dann erkenne ich damit an, dass es gut wäre, wenn diese 

Wand gelb wäre (ohne dass das Gute herzustellen der eigentliche Zweck meines Han-

delns wäre). 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers160

Sinn überhaupt nicht über das Wahre nachgedacht wird, sondern schlicht über 
Sachverhalte, die, insofern über sie nachgedacht wird, als wahr hingestellt wer-
den, und der Witz unserer Überlegungen zu Anscombe war, dass wir in den 
vernünftigen Überlegungen, die unser Handeln anleiten, nicht schlichtweg 
über das Gute im Sinne eines Inhalts nachdenken, sondern darüber, wie etwas 
erreicht werden kann, das insofern als gut angenommen wird. Letzteres zeigt 
zweitens, dass praktisches Denken nicht einfach ein Sonderfall des theoreti-
schen Denkens ist. Ethik (in unserem Sinn) ist also nicht auf Logik reduzier-
bar. Drittens erscheint es zumindest nicht sehr naheliegend, dass andersher-
um das theoretische Denken auf die praktische Vernunftausübung reduziert 
werden kann. Dazu müsste man ausführlich argumentieren, was hier nicht 
geschehen ist, aber es ist zumindest nicht naheliegend zu glauben, dass die 
Art und Weise, wie wir im Denken etwas als wahr akzeptieren, nur eine spe-
zielle Variante dessen ist, dass wir in unserem Handeln bewusst auf ein Ziel 
gerichtet sind, das wir als erstrebenswert betrachten.29 Die Sache ist allerdings 
kompliziert: Theoretische Überlegungen haben durchaus ihren Platz in unse-
rem Handeln. Wir überlegen zum Beispiel theoretisch, wenn wir (um einen 
klaren Fall zu wählen) eine Rechnung anstellen, deren Ergebnis wir wissen 
müssen, um ein Haus bauen zu können. Das Rechnen ist in diesem Sinne Teil 
des Hausbauens (nicht weniger als das Beschaffen des Baumaterials). Aber wie 
wir die Rechnung vollziehen müssen, was wir aus was ableiten können, das 
wird uns nicht durch die teleologische Form einer praktischen Überlegung 
vorgegeben. Wir können z.B. sagen: Wenn wir diese theoretische Überlegung, 
die wir gerade ausüben (z.B. eine Berechnung), zu Ende bringen wollen (was 
wir wollen, um dieses und jenes Ziel zu erreichen), dann müssen wir folgende 
Schritte unternehmen und jene Konklusion akzeptieren. Wenn wir diese Be-
schreibung geben, haben wir die theoretische Überlegung als Teil einer Hand-
lung durch die Logik einer praktischen Überlegung beschrieben. Aber dass 
wir gerade diese Konklusion akzeptieren müssen und dass dies nicht zu tun 
uns nicht offen steht, wenn wir entsprechende Prämissen akzeptiert haben, 
das folgt weder daraus, dass diese praktische Perspektive auf die theoretische 
Überlegung eingenommen werden kann, noch leitet es sich aus dieser Pers-
pektive ab.30

Wir können also sagen, dass Denken und Handeln (und in der Folge Lo-
gik und Ethik) zwei formal verschiedene, nicht aufeinander reduzierbare Aus-
übungsweisen der menschlichen Vernunft sind, deren Eigenart man jeweils 

29 | Das heißt nicht, dass man im Umfeld pragmatistischer Theorien eine solche Re-

duktion nicht für erstrebenswert halten könnte.

30 | Oder in anderen Worten: Der praktische Syllogismus kann nicht den theoretischen 

Syllogismus ersetzen – selbst wenn man dieselbe Überlegung einmal durch einen theo-

retischen und einmal durch einen praktischen Syllogismus beschreiben kann.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 161

durch den Verweis auf ein eigenständiges normatives Vokabular (das Wahre 
und das Gute) erläutern kann und die eigene Formcharakteristika wie z.B. 
Schlussregeln (wenn es denn solche im Praktischen gibt) enthalten. Wollte 
man zu einem etwas anderen Vokabular greifen, als wir das bislang getan 
haben, könnte man in diesem Sinne auch sagen, dass Denken und Handeln 
einander gegenüber autonom sind. Doch zugleich haben wir gerade schon bei 
der Feststellung des dritten Punktes (Nichtreduzierbarkeit des Denkens aufs 
Handeln) bemerkt, dass man die Verschiedenheit von Denken und Handeln 
auch nicht überzeichnen sollte. So haben wir schon gesehen, dass nichts uns 
daran hindert, ein Tun, das wir als eine theoretische Überlegung auffassen 
können, zugleich als Handlung oder Teil einer Handlung und damit als prakti-
sche Vernunftausübung zu beschreiben. Rechnen ist ein Beispiel, Deduzieren, 
wer der Mörder war, ein anderes – aber tatsächlich gibt es guten Grund an-
zunehmen, dass jede beliebige theoretische Überlegung einen Platz in unse-
rer Lebensführung hat und in diesem Sinne als Handlung und auf ein Gut 
gerichtet betrachtet werden kann (und sei es nur das des Zeitvertreibs). Man 
kann sich schwer vorstellen, wie wir als körperliche, endliche Wesen etwas 
Vernünftiges tun können, das aus dem Gewebe unserer absichtlichen Hand-
lungen gänzlich herausfällt. Wie stark man aber diesen Punkt philosophisch 
auch machen will, wir können als vierte Einsicht in das Verhältnis von Denken 
und Handeln festhalten, dass man das theoretische Handeln auch als Handeln 
auffassen kann – aber wenn man das tut, dann betrachtet man dieses Tun for-
mal anders, als wenn man es als (theoretisches) Denken betrachten würde. Man 
betrachtet die Aktivität dann, wie jedes Handeln, als eine, die darauf ausgerich-
tet ist, ein Gut zu erreichen. Insofern die Aktivität ein Denken ist, ist das zu 
erreichende Gut im ersten Schritt, etwas Bestimmtes zu wissen (das man dann 
in weiteren Schritten für etwas Weiteres gebrauchen kann). Und das heißt na-
türlich wiederum, die Wahrheit über etwas herauszufinden. Aber die Wahrheit 
über etwas Bestimmtes herauszufinden, ist in diesem Fall nicht die formale 
Charakterisierung der Aktivität (dann würden wir sie als Denken betrachten), 
sondern die inhaltliche Bestimmung von einer Handlungsweise unter vielen, 
der Handlungsweise nämlich, die man theoretische Überlegung nennt. Oder 
wiederum anders gesagt: Wenn man Denken als Handeln begreift, wird seine 
formale Charakterisierung als Denken inhaltliche Charakterisierung einer 
bestimmten Handlung: Das Wahre kann ein Gut unter anderen sein. Ein Den-
ken als ein Handeln zu betrachten, geht notwendig mit einem Gestaltwechsel 
(oder eben: Formwandel) des Betrachteten einher.

Dieser letzte Punkt lässt sich fünftens allerdings genauso gut auch umkeh-
ren. Denn während wir oben mit Anscombe zwar argumentiert haben, dass 
ein Nachdenken über Praktisches nicht schon eine praktische Überlegung sein 
kann, die uns in unserem Handeln anleitet und es dadurch zu einem vernünf-
tigen macht, so bedeutet das doch nicht, dass ein solches theoretisches Nach-

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers162

denken über Praktisches nicht möglich ist. Natürlich ist es das! Es ist eben nur 
nicht handlungsleitend. Oder in Anlehnung an die Formulierung von vorhin: 
Das Gute kann Gegenstand des Denkens sein, es kann eine Wahrheit unter 
anderen sein, die festzustellen man im Denken bemüht ist. Wiederum gibt es 
gute Gründe anzunehmen, dass man praktisches Handeln gar nicht ohne die-
se Möglichkeit verstehen könnte: Oben haben wir die Idee einer absichtlichen 
Handlung so eingeführt, dass man etwas zu ihrer Rechtfertigung, etwas, das 
für sie spricht, anführen können muss. Rechtfertigen ist nicht handeln, es fällt 
in den Bereich der theoretischen Vernunft.

Zusammengenommen können wir nach diesen fünf Punkten also sagen: 
Denken und Handeln sind nicht aufeinander reduzierbar, aber sie sind auch 
nicht unabhängig voneinander, was sich darin zeigt, dass sie einander wech-
selseitig Form und Inhalt sein können oder wahrscheinlich sogar sein können 
müssen.

6. Damit nun haben wir endlich alles an der Hand, was wir brauchen, um zum 
ästhetischen Handeln31 zu kommen. Was also kann es heißen, dass der Be-
reich des Ästhetischen geradeso durch das Schöne seine Ausrichtung erfährt, 
wie der der Logik durch das Wahre und der der Ethik durch das Gute? Die Län-
ge der Ausführungen zuvor macht es nun möglich, eher knapp vorzugehen. 
Zunächst muss man sich zwei Einwänden zuwenden, mit denen man sehr 
schnell konfrontiert ist, wenn man die Kunst (oder den Bereich des Ästheti-
schen im Allgemeinen) durch den Begriff des Schönen zu erfassen sucht. De-
ren erster sagt, dass eine solche Idee hoffnungslos veraltet ist: Früher vielleicht 
war einmal das Schöne der Leitgedanke der Kunst (aber sind nicht schon die 
antiken Tragödien schrecklich?), heute aber kann man sich kaum Fernerlie-
gendes vorstellen. Design und Kitsch streben vielleicht noch nach dem Schö-
nen, sicherlich aber nicht die aktuelle Kunst! Bloß schön zu sein ist heutzutage 
eher eine ästhetische Verdammnis als eine Wertschätzung, geschweige denn 
eine Wesensbeschreibung. Der zweite Einwand ist etwas expliziter philoso-
phisch – aber unter Philosophen wiederum nicht weniger verbreitet und mit 

31 | Wenn im Folgenden von ›ästhetischen Handlungen‹ gesprochen wird, so soll das 

zunächst so verschiedene Dinge meinen wie das Aufführen eines Musikstück, das Malen 

eines Bildes, das Vollziehen einer Performance oder das Mitwirken an einem Happening 

– d.h. Handlungen, die eine ästhetisch relevante Beschreibung er fahren können (was 

nicht weniger vage ist als die gerade gegebene unvollständige Liste). Dass diese Fäl-

le sehr unterschiedlich sind und dass diese Verschiedenheit keineswegs irrelevant ist, 

wird im Folgenden noch (wenn auch nur anrisshaft) reflektier t. Für einige beispielhafte 

Analysen von künstlerischen Handlungen in diesem Sinn vgl. insbesondere die ersten 

drei Aufsätze in: Karin Gludovatz/Michael Lüthy/Bernhard Schieder/Dorothea v. Han-

telmann (Hg.): Kunsthandeln, Zürich 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 163

dem ersten verwandt. Nach diesem zweiten Einwand ist die Idee einer ein-
heitlichen Charakterisierung der Kunst generell verfehlt und wird dem tat-
sächlichen Vokabular, der tatsächlichen Reichhaltigkeit unserer ästhetischen 
Wertschätzung nicht gerecht. Es mag Kunst geben, die schön ist (wenn auch 
nicht mehr so sehr viel), aber sie ist auch anregend, verstörend, verunsichernd, 
wahrnehmungstransformierend und vieles mehr.32 Die Idee, dies alles unter 
dem Deckmantel des Schönen zu fassen, kann höchstens ein philosophischer 
Trick sein, schlimmstenfalls aber ist sie ästhetisch repressiv. 

Beide Einwände haben selbstverständlich als Zustandsbeschreibungen 
der zeitgenössischen ästhetischen Praktiken recht (auf den zweiten Einwand 
müssen wir in einer abgewandelten Form allerdings ganz am Ende des Textes 
noch einmal zurückkommen). Als philosophische Einwände gegen die hier 
vorgebrachte Idee können wir ihnen mit mehr Skepsis begegnen (und zwar 
unabhängig davon, ob wir diese Idee am Ende schlucken wollen oder nicht), 
denn sie erinnern stark an die analogen Einwände, die gegen das Gute als 
Erläuterung des absichtlichen Handelns erhoben werden. Im Fall des Guten 
haben wir auf die Unterscheidung einer inhaltlichen Interpretation des Aufs-
Gute-gerichtet-Seins (wir wollen immer etwas erreichen, wovon wir glauben, 
dass es eine ganz bestimmte allgemeine Eigenschaft hat) und einer formalen 
Interpretation unterschieden (wenn wir auf etwas im Handeln gerichtet sind, 
dann auf eine selbstbewusste Weise). 

Eine ähnliche Unterscheidung kann man nun auch für den Bereich des 
›Schönen‹ treffen. In Bezug auf ästhetische Handlungen etwa kann man die 
folgende inhaltliche Deutung des Schönseins geben: Eine ästhetische Hand-
lung muss charakteristischerweise eine ganz bestimmte Eigenschaft aufwei-
sen (z.B. als schöne Bewegung) oder auf das Erschaffen einer ganz bestimm-
ten Eigenschaft aus sein (z.B. als künstlerischer Schaffensakt): nämlich 
Schönheit. Diese Eigenschaft müsste (interessanterweise) allen künstlerischen 
Handlungen als Eigenschaft oder Ziel zukommen, sie wäre sozusagen die 
oberste Sortierschublade, in die sich Kunst einordnen lässt, dasjenige, was, 

32 | Der Verweis auf die Vielfalt der Kunst ist Teil der Gründungsbewegung der analyti-

schen Ästhetik in den 50er Jahren. Vgl. hier z.B. Paul Zif f: »The Task of Defining a Work 

of Ar t«, in: The Philosophical Review 62/1 (1953); Weitz, Morris: »The Role of Theory 

in Aesthetics«, in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 15/1 (1956); Kennick, 

William E.: »Does Traditional Aesthetics Rest on a Mistake?«, in: Mind 67 (1958). Diese 

Bewegung hat sich zum Teil durch dieselben Überlegungen Wittgensteins beeinflussen 

lassen, auf die im Folgenden Bezug genommen wird. Schon daran sieht man, dass alles 

von einem richtigen Verständnis des Einwandes abhängt. In der deutschen Diskussion 

wird eine Abkehr vom Begrif f des Schönen häufig mit Adorno in Verbindung gebracht. 

Adornos Einwand scheint mir aber noch in eine andere Richtung zu gehen. Dazu mehr 

am Ende des Textes.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers164

bei aller Diversität der Kunstgattungen (oder gar: von ästhetischen Phänome-
nen), jedem künstlerischen Gegenstand, jedem künstlerischen Ereignis, jeder 
künstlerischen Handlung zuzuschreiben ist, was sie alle gemeinsam haben. Es 
ist verständlich, dass diese Suche nach einer Eigenschaft, die alle Kunst eint, 
wenig vielversprechend erscheint, und es scheint mir genau eine Idee wie die-
se zu sein, gegen die sich unter anderen Ludwig Wittgenstein in seinen Cam-
bridger Vorlesungen gewandt hat, wenn er sich laut Moore gegen ein bestimm-
tes vereinheitlichendes Verständnis des Wortes ›schön‹ ausgesprochen hat.33

Wittgensteins Überlegungen können uns zugleich auch erste Anregungen 
dafür geben, wie man dagegen ein formales Verständnis des Wortes ›schön‹ 
(das natürlich in der Fluchtlinie unserer Überlegungen liegt) ins Auge fassen 
kann: Er merkt an, dass wir das Wort ›schön‹ für die Charakterisierung und 
Erläuterung von Kunstwerken oder künstlerischen Aufführungen nur sehr 
selten gebrauchen.34 Stattdessen werden wir, wenn wir uns mit dem ästheti-
schen Charakter von etwas auseinandersetzen, eher sagen, dass etwas richtig 
(»right«) oder nicht richtig ist – oder wir können auch sagen, dass etwas ›stim-
mig‹ oder ›unstimmig‹ ist. Diese Bemerkungen werden wir unterstreichen, 
meint Wittgenstein, indem wir verdeutlichen, wie zum Beispiel ein Gegen-
stand oder eine Aufführung weniger richtig (oder stimmig oder treffend) oder 
richtiger wäre. Das wiederum werden wir tun, indem wir zum Beispiel eine 
Musikpassage (Wittgenstein scheint in seinen Beispielen zumeist an Musik 
und Musikinterpretationen zu denken) in anderer Betonung spielen oder eine 
andere Passage zum Vergleich heranziehen oder sie mit einem anderen Werk, 
einer anderen Aufführung kontrastieren. Kurz: Die Bedeutung von ›richtig‹ 
oder ›stimmig‹ wird nicht durch das Aufzählen bestimmter Eigenschaften 

33 | Vgl. George Edward Moore: »Wittgenstein’s Lectures in 1930-33 III«, in: Mind 

64/252 (1955), S. 1-27. Laut Moore hat sich Wittgenstein insbesondere dagegen ver-

wahrt, dass z.B. ein bestimmtes Farbarrangement Symptom für eine dahinterstehende 

allgemeine Eigenschaft der Schönheit sei. Aber der Punkt ist sicherlich allgemein ge-

meint: Die Idee, dass ästhetische Gegenstände neben ihren Eigenschaften auch noch 

die darüber hinausgehende Idee der Schönheit aufweisen, um ästhetische Gegenstän-

de zu sein, ist das, was Wittgenstein zurückweist. Dies ist die Idee einer inhaltlichen 

Auslegung der Schönheit. (Eine weitere Überlieferung derselben Vorlesung findet sich 

in: Alice Ambrose (Hg.), Wittgenstein’s Lectures, Cambridge 1932-1935, Oxford 1979, 

Part I.)

34 | Ein entsprechender Einwand wird auch (unter anderem in der Tradition Wittgen-

steins) gegen die Bedeutung des Wortes ›gut‹ für ethische Überlegungen erhoben. So 

zum Beispiel derzeit (unter Rückgrif f auf Stanley Cavell, J. L. Austin und Iris Murdoch) 

von Sandra Laugier; vgl. dies.: »Importance of Importance«, in: Kathrin Thiele/Katrin 

Trüstedt (Hg.), Happy Days, München 2010). Was wir im Folgenden zur Dif ferenzierung 

der Verwendung von ›schön‹ sagen, gilt in ähnlicher Weise für diese Diskussion.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 165

erläutert, sondern dadurch, dass bestimmte Eigenschaften in ein Verhältnis 
zu anderen Eigenschaften oder Eigenschaften anderer Dinge gestellt werden. 
In diesem Verhältnis erst zeigt sich die Stimmigkeit oder Unstimmigkeit, an 
welcher sich ästhetische Charakteristika festmachen lassen sollen. Ästhetische 
Charakterisierungen lassen sich also dadurch geben und erläutern, dass man 
die ästhetischen Gegenstände in eine Art übersichtliche Darstellung mit an-
deren Gegenständen oder anderen Teilen ihrer selbst oder anderen Interpre-
tationen etc. bringt.35 Aus dieser übersichtlichen Darstellung oder Gegenüber-
stellung selbst muss der ästhetische Charakter, auf den es in der Darstellung 
ankommt, hervorgehen, ähnlich, so meint Wittgenstein, wie man einen ma-
thematischen Beweis durch eine übersichtliche Darstellung eines mathemati-
schen Zusammenhangs zum Beispiel in einem Diagramm oder einer Tabelle 
geben kann. Den Einzelelementen dieser Darstellung sieht man die ästheti-
sche Charakteristik nicht direkt an, sie springt einem durch entsprechende 
Zusammenhänge ins Auge. Tut sie es nicht, kann man nicht durch das Auf-
zählen einzelner Eigenschaften (oder deren Summe) dafür sorgen, dass sie es 
tut (hier sieht Wittgenstein das Ende eines ästhetischen Streits gegeben). Keine 
Summe von Einzeleigenschaften ist identisch mit einer ästhetischen Charak-
terisierung.

Wenn Wittgenstein also zurückweist, dass man den ästhetischen Charak-
ter von etwas dadurch bestimmen kann, dass man ihm die Eigenschaft der 
Schönheit zuweist, dann bestreitet er eigentlich, dass der ästhetische Charak-
ter überhaupt auf der Ebene des Zuschreibens von Eigenschaften, sei es nun 
eine ›allgemeine‹ oder ›abstrakte‹ Eigenschaft wie die Schönheit oder eine 
beliebige Menge konkreterer Eigenschaften (man kann hier vielleicht an die 
Elemente einer Regelästhetik denken), eingefangen werden kann. Der Verweis 
auf die ›Richtigkeit‹ oder ›Stimmigkeit‹ in einer übersichtlichen Darstellung ist 
nicht der Verweis auf eine Eigenschaft dieser Art, und in diesem Sinne ist die 
Stimmigkeit, von der hier gesprochen wird, keine weitere Eigenschaft, sondern 
eine Charakterisierung von Eigenschaften in ihrem Zusammenhang. Entspre-
chend ist durch die Charakterisierung als ›richtig‹ oder ›stimmig‹ nichts Kon-
kretes und auch nichts Abstraktes über ein Kunstwerk, eine Aufführung etc. 
gesagt. Etwas Konkretes oder Abstraktes sagt man, indem man tatsächliche 
Eigenschaften heranzieht und beschreibt und in eine übersichtliche Darstel-
lung bringt. Die Charakterisierung als ›richtig‹ etc. (welche Vokabel man auch 
immer hier heranziehen will) zeigt nur, dass diese Eigenschaften in ihrem 
Zusammenhang als in einer bestimmten Hinsicht gelungen oder nicht gelungen 
angesehen werden können. Und auch damit ist noch nichts Weitergehendes 

35 | Zum Begrif f der »übersichtlichen Darstellung« und ihrer Rolle auch für Wittgen-

steins philosophisches Vorgehen vgl. in den Philosophischen Untersuchungen §  122 

und die umliegenden Paragraphen.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers166

gesagt, denn man kann sofort zurückfragen: »In welcher Hinsicht gelungen, 
inwiefern stimmig?« – denn Eigenschaften können ja in sehr verschiedener 
Hinsicht passend, stimmig oder richtig sein (logisch widerspruchsfrei ist eine 
andere Art von Stimmigkeit, die hier nicht gemeint ist). Die Antwort kann hier 
nur sein: die Art von Stimmigkeit, die man durch diese bestimmte Art der 
Gegenüberstellung erkennen kann (wenn vielleicht auch nicht muss). Oder 
eben, um ein Wort zu haben, das aber nichts weiter erklärt: ästhetische Stim-
migkeit. Was ästhetische Stimmigkeit ist, dazu gibt es nichts Allgemeines zu 
sagen (wenn man wahrscheinlich auch sehr viel Konkretes zu verschiedenen 
Bereichen dessen, was wir derzeit Kunst nennen, sagen kann und noch mehr 
und noch Bestimmteres zu einzelnen Werken), aber man kann ein Wort ver-
wenden, um den Bereich dessen, in dem wir von dieser Art von Stimmigkeit zu 
sprechen gewillt sind, in seiner Einheit zu benennen – und das ist, traditionell, 
›Schönheit‹.36

7. Mit diesem sehr vorläufigen Verständnis von ›Schönheit‹ als Formcharak-
teristik eines Bereichs von Stimmigkeit haben die beiden Einwände, die wir 
oben gegen Freges Gedanken erhoben haben, nämlich, dass die Charakterisie-
rung der Ästhetik durch das Schöne zu einheitlich und zu eng gefasst ist, zu-
mindest auf den ersten Blick an Dringlichkeit verloren. Denn weder legt man 
sich dadurch darauf fest, dass es eine Eigenschaft gibt, die alle ästhetischen 
Phänomene zu fassen vermag, noch muss der Bereich der ›Schönheit‹ not-
wendig harmonistisch oder sonstwie harmlos altbacken verstanden werden. 
Schönheit in diesem Sinne soll zunächst alle Phänomene ästhetischer ›Rich-
tigkeit‹ fassen, und das kann, je nach dem Stand unserer ästhetischen Lebens-
form, allerlei Reibungen, Schockmomente, Verstörendes, im alltäglichen Sinn 
Hässliches und so weiter enthalten (allerdings mag es hier eine Grenze geben 
– darauf kommen wir ganz am Ende des Textes zurück). 

Gehen wir also weiter und fragen wir uns, was eine solche formale Cha-
rakterisierung, wenn sie denn gegeben werden kann, für das Verständnis äs-
thetischen Handelns bedeuten würde. Bislang haben wir von der Schönheit 
als der Einheit ästhetischer Charakterisierungen gesprochen – und das, vage 
wie diese Redeweise ist, scheint zunächst einmal die Frage zu betreffen, wie 
man Kunst oder allgemeiner ästhetische Phänomene erkennen oder beschreiben 
kann, und zwar unabhängig davon, um was für ästhetische Gegenstände es 

36 | Wenn Adorno in der Ästhetischen Theorie (vgl. S.  85) sinngemäß schreibt, das 

Schöne müsse aus der Kunst um des Schönen willen ausgeschlossen werden, da das 

Schöne heutzutage nicht mehr schön sei, so könnte man diesen Gedanken in unserem 

Sinn also seiner eigentlichen dialektischen Intention entwinden, indem man sagt, dass 

das in einem formalen Sinn Schöne in der Kunst einem gewissen inhaltlichen Verständ-

nis von Schönheit nicht mehr entspricht.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 167

sich handelt. Vom Handeln war also bislang noch gar nicht die Rede, aber man 
kann in diesem Sinne schnell erklären, dass also künstlerische Handlungen, 
wenn es denn solche gibt, solche sind, die ebenfalls in den Bereich der ›Schön-
heit‹ fallen. Allein, mit dieser Charakterisierung ist sehr wenig gesagt, denn 
natürlich kann man sich sehr viele sehr verschiedene Weisen denken, in denen 
Handlungen in den Bereich des Ästhetischen fallen: das Schaffen einer Skulp-
tur, das Aufführen eines Theaterstücks oder eines Musikstückes, das Durch-
führen einer Performance oder das Durchschreiten einer Installation sind nur 
vier Elemente auf einer nicht absehbar langen Liste. Nichts kann einem daran 
liegen, sie alle auf die gleiche Weise zu beschreiben. Aber unter Voraussetzung 
unseres bisherigen Argumentationsgangs kann man zumindest eine allge-
meine Frage wie diese stellen: Wie kann man ästhetische Handlungen so be-
schreiben, dass sie sowohl der Charakterisierung absichtlichen Handelns, die 
wir hier gegeben haben, genügen wie auch der Charakterisierung ästhetischer 
Phänomene? Wie kann eine Handlung zugleich absichtliche Handlung und 
also auf ein Gut gerichtet und ästhetisch sein?

Eine einfache Antwort auf diese Frage wäre: Künstlerische Handlungen 
sind solche, die es beabsichtigen, die entsprechenden ästhetischen Charakte-
ristika aufzuweisen, die also ihren ästhetischen Charakter zum Ziel haben. 
Man handelt so-und-so, um auf eine je konkrete Weise ästhetisch interessant, 
spannend usw. zu sein (man spielt zum Beispiel ein Musikstück so, dass man 
seinen Charakter auf eine bestimmte Weise zum Ausdruck bringt). Oder auch: 
Das Schöne (in diesem Sinne) ist das Gut der jeweiligen Handlung! Gegen eine 
solche einfache Antwort scheint allerdings zugleich sehr viel zu sprechen: 
Der allgemeinste Einwand ist, dass ›Schönheit‹, wenn überhaupt, Vollzugs-
charakter einer Handlung ist und nicht deren Ergebnis. Man macht etwas auf 
eine schöne (interessante, verstörende etc.) Weise, und nicht etwas, um Schön-
heit herzustellen. Andersherum kann man argumentieren, dass es für viele 
Kunst, wenn es um die konkreten Güter geht, die mit ihr erreicht werden sol-
len, genauso richtig oder vielleicht sogar treffender ist, zu sagen, dass sie dem 
Künstler Anerkennung, Ruhm und Auskommen verschaffen soll und dass 
vielleicht die Schönheit der Handlung in diesem Sinne nur Mittel zum Zweck 
ist. Schönheit als Ziel einer Handlung kann einem naiv erscheinen. Drittens 
und wiederum aus einer anderen Richtung kann man einwenden, dass eine 
ästhetisch wirklich wertvolle Handlung gerade eine solche ist, in der gar kein 
besonderer Zweck erfüllt werden soll, sondern die aus dem alltäglichen Ver-
folgen von Interessen irgendwie herausfällt, keinem speziellen Interesse dient. 
Diesen letzten Punkt kann man in einer bestimmten Deutung vielleicht auch 
so wenden, dass ästhetische Handlungen gar nicht die Form der Zweckmä-
ßigkeit aufweisen, gar nicht teleologisch verfasst sind, sondern vielleicht eine 
ganz andere Struktur aufweisen, z.B. vielleicht rein expressiv sind, wie man 
es vielleicht auch von ekstatischen Ritualen sagen kann oder von so seltsamen 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers168

wie vertrauten Wuthandlungen wie dem Zerkratzen des Fotos einer verhassten 
Person.37 

Einige oder sogar alle dieser Einwände (und einige mehr) werden gelegent-
lich unter dem Stichwort der ästhetischen Differenz diskutiert, das heißt als 
Beleg für die These, dass sich ästhetisches Tun nicht nach denselben Kriterien 
bemessen lässt wie nicht-ästhetisches, sondern in einer wesentlichen Hinsicht 
anders ist. Das sollte jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass es sich um 
sehr verschiedene Einwände handelt, die keineswegs eine einheitliche Behand-
lung verlangen. Der Punkt zum Beispiel, dass das Schöne Art und Weise und 
nicht Ziel des Handelns ist, scheint sich zwar mit dem letzten Punkt, dass 
künstlerische Handlungen vielleicht gar nicht zielgerichtet sind, zu vertragen, 
fordert diesen aber nicht ein, denn natürlich könnten schöne Handlungen im-
mer noch andere Ziele haben als das Schöne. Sie könnten zum Beispiel die 
Arten von Zielen haben, die im zweiten (schönheitsskeptischen) Punkt the-
matisiert sind (Ruhm, Ehre, Reichtum), so dass diese beiden Punkte ebenfalls 
verträglich sind, während der zweite und dritte Punkt untereinander unver-
träglich wären. Kurz: Es gäbe hier ein breites Feld von philosophischen Unter-
suchungen, das noch breiter wird, wenn man zulässt, wie man sollte, dass 
ästhetische Handlungen ganz vielfältiger Natur sein können und sich daher 
in Bezug auf die erhobenen Einwände ganz unterschiedlich verhalten können 
(manche ästhetischen Handlungen sind vielleicht tatsächlich nicht mit der 
Idee der Zielgerichtetheit zu fassen, andere dagegen vielleicht schon). Unsere 
Überlegungen zum formalen Charakter des Schönen lassen aber doch folgen-
de prinzipielle Überlegung zu: Wenn es stimmt, dass Schönheit keine konkre-
te Eigenschaft benennt, sondern eine bestimmte Art und Weise, Eigenschaften 
in ihrem Zusammenhang zu erfassen, dann kann ›Schönheit‹ auch nicht die 
Rolle eines konkreten Handlungsziels spielen. Was in einer Handlung ange-
strebt werden kann, sind aber sicherlich so spezielle Dinge wie eine Bewegung 
der und der Art in diesem und jenem Kontext durchzuführen: Eine Farbe dieses 
Farbtons in dieser bestimmten Technik auf die Leinwand bringen, einen Satz 
mit dieser Betonung und Rhythmik sprechen, einen Raum auf diese und jene 
Weise durchschreiten usw. Zumindest für die meisten Fälle ästhetischen Han-
delns scheint es einleuchtend, dass wir es unter einer Beschreibung dieser Art 
mit absichtlichen Handlungen zu tun haben und mindestens in einer Vielzahl 

37 | Das Beispiel von rituellen Handlungen bringt Hans Joas mit Verweis auf Durkheim 

in seiner Attacke auf eine rein teleologische Auffassung des Handelns in Die Kreativität 

des Handelns, Frankfur t a.M. 1996, S. 192-194). Die expressive Wuthandlung dient 

Rosalind Hursthouse als Beispiel für das Phänomen, das sie »arationale Handlungen« 

nennt (»Arational Actions«, in: The Journal of Philosophy 88/2 [1991]). 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 169

von Fällen38 scheint es weiterhin unproblematisch zu sein, diese Handlungen 
wiederum als Teilhandlungen von größeren Handlungen zu verstehen, denen 
man Beschreibungen geben kann wie ›ein Bild malen‹, ›ein Theaterstück auf-
führen‹, ›eine Performance durchführen‹. In diesem Sinne kann man also äs-
thetische Handlungen problemlos als absichtliche Handlungen beschreiben, 
und insofern dieses bestimmte Handlungsziel jeweils ästhetisch gefordert ist, 
kann man auch sagen, dass das Gut meiner Handlung, das, was ich in meiner 
Handlung erreichen will, etwas mit ästhetischem Wert, etwas Ästhetisches, 
Schönes ist. Aber: Ähnlich wie wir oben gesagt haben, dass man zwar auch das 
schlussfolgernde Denken als Handeln beschreiben kann, ohne dass aus Über-
legungen der Zweckmäßigkeit ableitbar wäre, was man zu denken hat (das er-
gibt sich vielmehr aus den Regeln des Schlussfolgerns), so können wir auch 
hier das ästhetische Handeln als zweckmäßiges Handeln beschreiben, ohne 
dass aus den Regeln der Zweckmäßigkeit schon folgen würde, wie eine Hand-
lung beschaffen sein muss, um als ästhetische zu gelten. Man kann vielmehr 
eine Handlung und ihre Teilhandlungen gänzlich als teleologisch vernünftig 
beschreiben (etwa das Durchlaufen einer Performance), ohne dass dabei ästhe-
tische Bewertungsmaßstäbe ins Spiel kommen, also ohne dass der ästhetische 
Charakter der Handlung berührt oder gar verstanden wird. Insofern dies eine 
Charakteristik des Formunterschieds von ethischer und praktischer Betrach-
tungsweise einer Handlung ist, ist die Idee eines solchen Formunterschieds 
eine Variante, den Gedanken der ästhetischen Differenz zu fassen. 

Wie wir gesehen haben, schließt diese Variante der ästhetischen Differenz 
nicht aus, dass ästhetische Handlungen zugleich zielgerichtete, praktisch-ver-
nünftige Handlungen sind (wenn es vielleicht auch andere Fälle gibt). Ja nach 
all dem, was hier gesagt wurde, ist ebenfalls nicht ausgeschlossen, dass sol-
che Handlungen sich wiederum in noch weitere Handlungsbeschreibungen 
einbinden lassen, die gänzlich von ästhetischen Qualitäten absehen. So kann 
man problemlos verstehen, wie das Ziehen dieser Linie als Teil der Handlung 
des Bildmalens zugleich Teil einer Handlung ist, mir das nötige Geld für eine 
Reise auf die Bahamas zu verdienen. Warum nicht? Kunst-Handeln kann, wie 
jedes andere Handeln auch, instrumenteller Teil eines gelingenden Lebens 
sein.39 Der Witz des Fregeschen Gedankens, den wir versucht haben zu skiz-

38 | Das heißt nicht, dass es nicht Handlungen in ästhetischen Kontexten geben kann, 

die nicht gänzlich unabsichtlich sein können – zum Beispiel Handlungen von ahnungs-

losen Passanten in einem Happening, die dennoch für den ästhetischen Charakter des 

Ereignisses wesentlich sind. Aber solche Handlungen sind nicht die einzigen und kön-

nen auch nicht den grundlegenden Fall ausmachen.

39 | Wichtiger mag einem die umgekehrte Frage sein: Muss Kunsthandeln instrumen-

teller Teil sein, kann es nicht ganz für sich allein stehend ein solcher Teil sein? Oder 

anders gefragt: Kann es nicht sein, dass mein Fragen: »Warum machst Du das?« mit 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers170

zieren, ist nur, dass es so betrachtet in seinem ästhetischen Charakter unsicht-
bar bleibt.

8. Fassen wir zusammen: Wir haben versucht, Freges sich als allgemeine Sicht-
weise ausgebende Bemerkung, Logik, Ethik und Ästhetik seien in einem be-
stimmten Sinne analog und durch Wahrheit, das Gute und Schönheit erläuter-
bar, im Sinne des Fregeschen Logikverständnisses ernst zu nehmen. Im Sinne 
von Freges Erläuterung des Status der Logik als der Erläuterung dessen, was 
das Denken als solches ausmacht, und seiner Bestimmung der Wahrheitsbe-
hauptung als Formcharakterisierung des Urteils hat dies bedeutet, Logik, Ethik 
und dann auch Ästhetik als Erläuterungen dreier formal verschiedener Wei-
sen der Sinnhaftigkeit zu verstehen: der Sinnhaftigkeit des schlussfolgernden 
Denkens, des absichtlichen Handelns und der ästhetischen Stimmigkeit. Dass 
es sich jeweils um Formcharakterisierungen handelt, bedeutet, dass ihr Bezug 
auf Wahrheit, Güte und Schönheit nicht jeweils die Beschäftigung mit einer 
bestimmten Eigenschaft ihrer Gegenstände ist: Wahrheit ist keine Eigenschaft 
von Gedanken, die in jedem Urteil ausgesagt würde, Güte ist keine Eigenschaft, 
die im Denken festgestellt und deswegen im Handeln umgesetzt würde, und 
Schönheit ist nicht eine Eigenschaft von Gegenständen, die man feststellen 
müsste, um ein ästhetisches Urteil zu fällen, oder anstreben müsste, um eine 
ästhetische Handlung auszuüben. Statt dessen fassen diese drei Wörter die 
Einheit all dessen, worum es in den charakteristischen Tätigkeiten in diesen 
drei Sinnbereichen geht: was Urteile und Schlüsse sind, was Handlungen als 
Handlungen ausmacht und was es heißt, etwas ästhetisch aufzufassen. Dass 
diese drei Bereiche formal verschieden sind, bedeutet auch, dass sie nicht auf-
einander reduzierbar sind: Handeln ist nicht das Umsetzen des theoretischen 
Nachdenkens über Praktisches, Schönheit nicht das, was in einem Urteil über 
eine bestimmte Eigenschaft festgestellt werden könnte, Denken ist nicht ver-
ständlich als eine Sonderform des absichtlichen Handelns, genauso wenig wie 
z.B. ästhetisches Handeln einfach nur eine Sonderform der praktischen Ver-
nunftausübung wäre. In diesem Sinne gibt es eine ›radikale‹ (nämlich formale) 
Differenz zwischen diesen drei Bereichen. Wir haben aber auch gesehen, dass 
dies nicht bedeutet, dass diese Bereiche einander ausschließen würden: Man 

der Antwort: »So ist es (ästhetisch) richtig!« oder »Das zu tun ist schön!« abschließend 

beantwortet ist? Die Frage zu beantworten setzt voraus, dass man weiß, was überhaupt 

eine solche abschließende Antwort sein kann und woran man erkennt, wann man es 

mit einer solchen zu tun hat (Kandidaten wären: »Ich hatte Hunger!« oder »Er brauchte 

meine Hilfe!«). An dieser Stelle sei nur auf die Parallelfrage in Bezug auf das ur teilende 

Denken verwiesen: Kann man auf die Frage: »Warum hast Du diese Überlegung durch-

geführt?« mit »Um die Wahrheit rauszufinden!« antworten? Es scheint mir nicht offen-

sichtlich zu sein, dass dies in allen Fällen verständlich wäre.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 171

kann über Praktisches und Ästhetisches nachdenken, theoretisches Denken 
ist ein Teil von Handlungen und ästhetische Handlungen haben ihren Ort in 
unserem praktischen Leben. Ihr Verständnis geht nur nicht darin auf.

In all diesen Überlegungen sind wir bislang Freges Ausgangsüberlegun-
gen gefolgt, auch wenn das bedeutet hat, weit über ihn hinauszugehen. Ins-
besondere sollte die gewählte Darstellung uns davor bewahren, Frege allzu 
schnell und aus den falschen Gründen zurückzuweisen. Das heißt aber nicht, 
dass man ihn nicht zurückweisen kann, denn wofür wir an dieser Stelle nicht 
argumentiert haben, ist, dass man Freges Gedanken überhaupt folgen muss. 
Freges Ausgangspunkt ist eine bestimmte Sichtweise des Verhältnisses der 
drei philosophischen Disziplinen: nämlich dass sie sich tatsächlich mit drei 
positiven Bereichen von Sinnhaftigkeit beschäftigen. Für diese Auffassung 
lassen sich aus seiner Philosophie weitreichende Überlegungen gewinnen. 
Weist man aber diese Auffassung zurück, so wird man ihn in keinem Schritt 
folgen wollen. Diese Zurückweisung könnte nun wiederum selbst auf ganz ver-
schiedene Weise passieren. Eine Weise wäre es, zu sagen, dass alle drei (oder 
zwei der drei) Bereiche letztlich doch zusammenfallen. Dagegen hätte Frege 
etwas zu sagen. Eine andere Weise wäre es aber, zu behaupten, dass nicht alle 
drei Disziplinen sich mit einem positiven Bereich des Sinns beschäftigen, son-
dern dass eine Disziplin sich mit etwas beschäftigt (bzw. mehrere Disziplinen 
sich mit etwas beschäftigen), was nur eine Reflexionsform auf eine der ande-
ren Disziplinen oder beide oder deren Verhältnis darstellt. Diese Sichtweise 
ist bekanntlich für die Ästhetik prominent vertreten worden (vielleicht schon 
von Kant, sicher aber von Adorno). Schönheit wäre dann keine positive, wenn 
auch formale, Charakterisierung, sondern eine Charakterisierung, in der et-
was über die Art und Weise, wie wir denken oder handeln, aufgetan wird.40 

40 | Vgl. hier zum Beispiel Christoph Menkes Verständnis von ästhetischer Kraft, nach 

dem in ästhetischen Vollzügen dunkle (das heißt nicht im Sinne von dieser oder jener 

Fähigkeit auf den Begrif f zu bringende) Kräfte dergestalt wirken, dass die ästhetischen 

Vollzüge die vernünftige Fähigkeit, als deren Ausübung sie eigentlich begonnen haben 

und als deren Ausübung sie eine vernünftige absichtliche Handlung gewesen wären, 

übersteigen und eventuell transformieren. Nach einer solchen Sichtweise können äs-

thetische Handlungen keine absichtlichen Handlungen sein. Sie er fahren aber auch 

durch die Bezeichnung als schön (was natürlich nicht Menkes Redeweise ist, aber 

wir können probeweise den Begrif f so verwenden) keine irgendwie nicht-absichthafte 

positive Charakterisierung, da ihre Schönheit nicht in einer besonderen (nicht absicht-

lichen, nicht logisch-schlüssigen) Form der Stimmigkeit besteht, sondern darin, gegen 

unsere Absicht etwas mit unserer spezifisch-bestimmten Handlungsfähigkeit zu ma-

chen, ihre Bestimmtheit aufzulösen. Schönheit nach einem solchen Verständnis wäre 

eine Bestimmung ästhetischer Freiheit, nicht ästhetischen Sinns. Vgl. Christoph Menke: 

Kraft, Frankfur t a.M. 2008, insbes. Kap. IV.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers172

Wenn man eine solche Sichtweise von Ästhetik einleuchtend findet und mit 
ihr ein entsprechendes Verständnis, was die ästhetische Differenz ausmache, 
verbindet, wird man Frege nicht folgen wollen. Es lohnt sich aber in jedem 
Fall, den Unterschied zwischen diesen beiden Verständnissen von ästhetischer 
Differenz so klar wie möglich vor Augen zu haben.

Liter atur

Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970.
Ambrose, Alice (Hg.): Wittgenstein’s Lectures. Cambridge, 1932-1935, Oxford 

1979.
Anscombe, G. E. M.: Intention, Oxford 1957.
Aristoteles: Nikomachische Ethik. Philosophische Schriften, Bd. 3, Hamburg 

1995.
Börchers, Fabian: Handeln, Münster 2013.
Conant, James: »The Search for Logically Alien Thought: Descartes, Kant, 

Frege, and the Tractatus«, in: Philosophical Topics 20/1 (1991), S. 115-180.
Dummett, Michael: Frege: Philosophy of Language, Cambridge 1993.
Frege, Gottlob: »Meine grundlegenden logischen Einsichten«, in: ders., Nach-

gelassene Schriften, Hamburg 1969, S. 271f.
–: »Der Gedanke«, in: ders., Logische Untersuchungen, Göttingen 1986.
–: »Die Grundgesetze der Arithmetik«, fotomechanischer Nachdruck der Ori-

ginalausgabe von 1893, Hildesheim 1998.
Gludovatz, Karin/Lüthy, Michael/Schieder, Bernhard/Hantelmann, Dorothea 

von (Hg.): Kunsthandeln, Zürich 2010.
Hursthouse, Rosalind: »Arational Actions«, in: The Journal of Philosophy 88/2 

(1991), S. 57-68.
Joas, Hans: Die Kreativität des Handelns, Frankfurt a.M. 1996.
Laugier, Sandra: »Importance of Importance«, in: Kathrin Thiele/Katrin Trüst-

edt (Hg.), Happy Days, München 2010.
McDowell, John: »The Role of Eudaimonia in Aristotle’s Ethics«, in: ders., Vir-

tue and Reason, Cambridge 1997.
Menke, Christoph: Kraft, Frankfurt a.M. 2008.
Moore, George Edward: »Wittgenstein’s Lectures in 1930-33 (III)«, in: Mind 

64/252 (1955).
Platon: »Protagoras«, in: Sämtliche Werke, Bd. 1, Reinbek bei Hamburg 1994.
Ricketts, Thomas: »Logic and Truth in Frege«, in: Proceedings of the Aristotelian 

Society Supplementary Volumes, Vol. 70 (1996), S. 121-140.
Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, in: ders., Werkausgabe, 

Bd. 1, Frankfurt a.M. 1984, S. 225-580.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

