Coda

So bringt diese Ballade den Entwurf einer Metaphysik der Immanenz zu seinem
vorldufigen Ende. Und nach allem, was ausgefiihrt wurde, ist das Bekenntnis zur
Vorldufigkeit nicht mehr Ausdruck einer wissenschaftlichen Bescheidenheit, son-
dern Anerkennung der Prinzipien selbst, auf die uns die Untersuchung geleitet hat.
Der ,,Relativismus®, der darin liegt, ist keiner der Beliebigkeit, sondern ein strenger
Relativismus, der seine Wahrheit relativ sieht auf, nimlich auf die logische Zeit und
das Clinamen des Subjekts. Subjektivismus also? Das Wort ist jeder prizisen Be-
deutung bar, weshalb es auch nicht zuriickgewiesen werden muss. Doch fiir diese
Metaphysik ist das Subjekt kein geradeso tiberwundenes Hindernis der Artikulation,
sondern deren Bedingung. Wenn dieser ,,Relativismus® daher allgemeine Struktu-
ren zum Ausdruck bringt und zur Befragung stellt — ein Ausdruck und eine Befra-
gung, die zugleich die Arbeit der Artikulation ihrerseits weitertreiben sollen —, dann
besteht zwischen Relativismus und Wissenschaft kein Widerstreit.

Ein Problem bleibt allerdings noch zu kldren: Die Arbeit hatte stets und voller
Selbstbewusstsein den Begriff der Welt verwendet, und doch scheint nicht ausge-
macht, dass darunter iiberall das Selbe verstanden wurde. Gibt es nicht vor allen
Dingen eine handfeste Aquivokation zwischen der Welt im Singular und den ver-
schiedenen Welten verschiedener Subjekte? Jene die objektive und wahre, diese ih-
re Abschattungen? Uberhaupt gehen wir doch stets und ,,naiv** davon aus, dass un-
sere Welt und die Welt nicht identisch sind, dass zwischen unseren Erfahrungen
und der Wirklichkeit eine Differenz besteht, aber auch ein irgendwie geregelter Zu-
sammenhang. In der Tat sind der Aufkldrung dieses Zusammenhangs — ob als deren
Hauptaufgabe oder aber wie nebenbei — immer auch die metaphysischen Entwiirfe
gewidmet. So sagt uns der Naturalismus, wir sehen und horen eine Welt, die eigent-
lich (d.h. als Welt im Singular) anders ist, ndmlich aus Teilchen und Wellen etc. be-
steht und durch die ewigen Naturgesetze geordnet ist. Nun kann eine Metaphysik
der Immanenz auf eine solche Erklarungsart nicht mehr zuriickgreifen: Weder weif3
sie etwas davon, wie die Welt ,,wirklich“ aussieht oder ist, weil sie einfach leugnet,
dass es ein solches ,,Wirkliches® der Welt noch einmal und substantiell gibt; noch

ttps://dol.org/10.14361/8783839441008-007 - am 14.02.2026, 12:17:47. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

460 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

kann sie daher auch Theorien iiber die Art der Vermittlung zwischen wahrer Welt
und unserer machen — und sie braucht das auch nicht. Die Metaphysik der Imma-
nenz kehrt als eine phinomenologische zu den Sachen selbst zuriick; sie erinnert
nur bestindig daran, dass es keineswegs gleichgiiltig ist, von wo diese ,,Riickkehr*
ihren Ausgang nimmt.

Aber wie ldsst sich dann noch von ,,der Welt“ sprechen? Hat dieser Singular ei-
ne Berechtigung im transzendentalen Sinn? Und welche Beziehung unterhilt die
naiv gefasste eine Welt zu den transzendentalen Prozessen?

Der Singular hat durchaus noch seine transzendentale Berechtigung, aber sie
muss genau bedacht werden. Diese eine Welt kann nicht eine transzendente und
wahre oder auch nur wahrere Welt sein, die fiir sich Bestand hitte. Sie ist aber
ebenso wenig die Summe oder auch nur das (sei es auch noch so inkommensurable)
Zusammen der verschiedenen Welten, da dann erstens wieder eine Vollstindigkeit
von Realitiit zugrundegelegt wiirde' und da dann zweitens die Welten als etwas
auch nur versuchsweise Zihlbares begriffen wiirden, was deren Seinsweise aber
widerstreitet. Mit einem Wort: Diese Vorstellung wiirde wieder ,,Welt®, gleich ob
im Singular oder im Plural, zu etwas Stabilem und Identischem machen, sie hypos-
tasieren und damit dessen berauben, was sie eigentlich ist. Die Welt ist also weder
die wahre Welt noch die Summe der Welten, aber was ist sie dann?

Vielleicht darf man so nie fragen. Sie ist eben nichts, einfach weil es sie nicht
gibt. Sie ist vorausgesetzt, sie ist als diese transzendentale Voraussetzung. Dies ist
ihr erster Sinn. Und ihr zweiter Sinn schlieBt sich unmittelbar daran an, er ist nur
die Wirklichkeit (im dynamischen Sinn) dieses ersten: Die Welt fungiert konkret als
die Differenz zu meiner Welt, die immer dann eingreift, wenn etwa im Haarriss des
Seins oder im Ruf nach dem Gegenschliissel eine Inkongruenz oder Unvollstindig-
keit meiner Welt sich ankiindigt, die ich nicht beherrschen kann; oder wenn ein An-
derer eine Bresche in meine Welt schlégt, die ich nicht einfach abfertigen, erledigen
kann; oder wenn eine Erfahrung im emphatischen Sinn einen Uberschuss hervor-
bringt, der die Begrenztheit meiner Welt anzeigt, ohne doch als die letzte Wahrheit

1 Von unschitzbarem Wert fiir die Rekonstruktion des metaphysischen Verfahrens ist der
kurze Absatz ,Von dem transzendentalen Ideal® in der Kritik der reinen Vernunft. Diese
Vollstiandigkeit, von der eben die Rede war, findet dort ihre Entsprechung in dem, was
Kant das ,,All* oder den ,,Inbegriff aller Realitdt* nennt (B 604 f.). Dieser Inbegriff son-
dert sich aus dem ebenso idealisierten Bereich aus, der durch den ,,Inbegriff aller Mog-
lichkeit” bestimmt ist. Dadurch wird es auch verstandlich, weshalb es sich mit Spinozas
These der Vollkommenheit der Welt anders verhilt. Die Welt ist fiir Spinoza deswegen
vollkommen, weil sie kein Auflen hat, weil sie nichts jenseits ihrer ldsst, nichts ,,iibrig*
lasst, weil Realitdt gleich Realitit ist, die sich nicht erst aus dem Moglichen auszuschei-
den hat. Diese Vollkommenheit ist nichts anderes als der Ausdruck einer Tautologie, die

sich einem Denken der Immanenz notwendig aufdringen muss.

ttps://dol.org/10.14361/8783839441008-007 - am 14.02.2026, 12:17:47. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Coda | 461

meiner und der Welten iiberhaupt gelten zu diirfen (und also der im Ersten Teil
bzgl. der Begriffe der Materie und der Natur beschriebenen Struktur analog ist) —
mit einem Wort: wenn in den Fugen meiner Welt das Apeirontische quillt. Und al-
lein diese Kennzeichnung macht deutlich, wie wenig ,,die Welt“ als etwas selbst
Bestimmtes, Eines, Einzelnes, Wahres verstanden werden kann. Sie hat, insofern
sie sich in Gegensatz zu meiner Welt setzt (und sei es nur in der immer und not-
wendig vagen Idee einer Wahrheit, von der ich nur Teil sein kann und die ich daher
grundsitzlich nicht ganz iiberblicken kann), nicht die Seinsweise eines Gegenstind-
lichen und auch nicht einer ,,Welt*, wie ich sie kennen kann. Fiir eine Metaphysik
der Immanenz ist die Welt keine Welt.

Das Ganze ldsst sich auch noch systematischer fassen: Immerhin erkennen wir
eine ,,Transzendenz* an, auch wenn wir uns hier eines anderen Begriffs bedienen
wollen. In Bezug auf den Anderen ndmlich bleiben die Analysen Levinas’ im
Grundsatz vollkommen intakt: Levinas zufolge ist der Andere eben deswegen
transzendent, weil er nicht die Gestalt und Kontur eines Gegenstidndlichen, egal
welcher Art, annehmen kann. Der Andere ist kein Gegenstand, er ist mir darin
transzendent. Freilich ist fiir die hier leitenden Zwecke der Begriff der Andersheit
vollig ausreichend und er ladt auch weniger zu Verwirrungen ein.

Dann lassen sich mindestens diese drei Aspekte eines Wirkens ,,der Welt™ un-
terscheiden und aufeinander beziehen: ,,Die Welt* fichert sich auf in 1) meine Welt
und meine Welten, in denen ,,die Welt* als Differenz fungiert, die verschiedene
Welten zueinander in Beziehung setzt; 2) meine Welt und die Welten der anderen,
ganz und gar inkommensurabel, mégen sie auch noch so sehr auf ,,das Selben ,,be-
zogen sein“; 3) diese Mannigfaltigkeiten und die Zeit als der unwiederbringliche
Taumel, der immer nur eine ,,Momentaufnahme* einer Vielfalt von Inkommensu-
rablen erlaubt.

Immer fungiert ,,die Welt” dabei transzendental als die Differenz, die von Innen
her das Auflen einer aktuellen Welt aufreilit und damit deren Unzuldnglichkeit
wirklich und wirksam werden ldsst, als Differenz, die selbst keinem irgendwie fass-
baren MaB unterliegt, weil aus ihr alle MaBstébe erst entstehen, als Differenz, die je
von Neuem die intensive Oberflidche des Seins sich wiederum nach Innen kriimmen
lasst.

Erst wenn wir diese Wirksamkeit von ,,der Welt“ missverstehen, wird sie zu ei-
ner vorausgesetzten Objektivitit des Seins (vor allem des rdumlichen Seins), der
Dinge und Menschen(leiber) in ihrer Interaktion, zur Behauptung einer vollstindi-
gen Bestimmtheit, ,,in der* wir uns alle bewegen; bzw. zu einer durch Gesetze und
Erinnerungen in einen Block umgeformten Welt, zu verrdumlichter Zeit.?

2 Es ist wahr: Spinoza hat sich nicht in letzter Konsequenz von dieser letzten Vorstellung
16sen konnen, daher hat er auch nicht den wahren Ausdruck seiner philosophischen An-

sicht gefunden und sie, seine tiefste Intuition missverstehend, als ,,sub specie aeternitatis*

ttps://dol.org/10.14361/8783839441008-007 - am 14.02.2026, 12:17:47. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

462 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Denn die Aufgabe einer Metaphysik der Immanenz lisst sich auch als die einer
Destruktion der Idee der Welt aussprechen. Die schiere Vorstellung ,,der Welt*
setzt ihre Identitét in der Zeit voraus und damit immer schon das, was irrig ist, nim-
lich eine Verrdaumlichung der Zeit. Die Welt und die Welten sind nur im selben
Taumel des Augenblicks, der iiberhaupt das einzige Milieu des Seins ist. Nur die
Gesetze, die wir der Natur unterlegen, und die Kenntnisse, die uns iiber die Vergan-
genheit — unsere individuelle wie die allgemeine Menschheitsgeschichte — unter-
richten, lassen uns die Welt als einen Block auffassen.

Von hierher erklart sich die ,,naive” Auffassung und Rede von der Welt (im
Singular), einer Welt, die wohlbestimmt und stabil ist. Diese Auffassung und Rede
erhilt aus den beschriebenen transzendentalen Prozessen ihre Grundlage; sie ist un-
vermeidlich und kann daher auch nicht sinnvoll kritisiert werden. Nur muss der Phi-
losoph sich stets an die transzendentalen Grundlagen dieser Konzeption von Welt
erinnern und diese immer wieder an jene zuriickbinden.

Was macht also die Metaphysik der Transzendenz? Sie iibersteigt die Welten,
um sie in der Einen zu synthetisieren. Sie schafft so allererst die Welt als Festgefiig-
tes, als Block, als wahre Wirklichkeit. Die Ironie will es, dass ihr das nur gelingen
kann, indem sie zugleich und ineins damit von der ,,wahren Wirklichkeit* absieht,
nebenhin schielt, zur Transzendenz namlich, die es ihr erlaubt, diesen Block wahrer
Wirklichkeit als ihr unterworfen zu entwerfen — und das heifit: es gelingt dieser Me-
taphysik nur, indem sie die wahre Wirklichkeit ihrer letzten Wahrheit und Wirk-
lichkeit zugleich wieder beraubt.

Die Metaphysik der Immanenz unternimmt demgegeniiber den Versuch, der
Welt und den Welten ihre vollstindige (und, wie Spinoza zeigt, mal3-lose) Wirk-
lichkeit und Wabhrheit zuriickzugeben. Dies geschieht freilich immer in einer eigen-
tiimlichen Nachahmung der Metaphysik der Transzendenz. Wer sprechen will, wer
geordnet einen Gegenstand beschreiben und kldren will, der muss sich stets dem
Prinzip der Abschattung unterwerfen, und das heifit: Er muss einiges herausgeben,
das sich als entscheidend, als wichtig, als wesentlich etc. darstellt und von dem her
alles andere seine Verstidndlichkeit erlangt. Die Metaphysik der Inmanenz kann al-
so der Verfahren jener anderen Metaphysik, gegen die sie sich stemmt, nicht entsa-
gen. Wenn ich in III, 3 geschrieben habe, dass das Zusammen- und Widerspiel von
klassischer Metaphysik und transzendentaler Betrachtung das Ganze der Metaphy-
sik der Immanenz ausmacht, dann genau deswegen; die Metaphysik der Immanenz
ist die Metaphysik der Transzendenz, insofern sich diese ihrer selbst und ihres
Zweckes bewusst wird (d.h. insofern jene dieser eine neue Wahrheit ihrer selbst als

bezeichnet. Auch wenn oben eine Auslegung dieser Wendung vorgeschlagen wurde, die
diese fiir unsere phdnomenologisch grundierte Metaphysik der Immanenz fruchtbar
machte, bleibt bei Spinoza offenbar noch die Idee der Wirklichkeit als eines Blockes

herrschend, fiir die dann die Formel eines ,,Innen ohne Auflen‘ zutrifft.

ttps://dol.org/10.14361/8783839441008-007 - am 14.02.2026, 12:17:47. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Coda | 463

ihren Gegenschliissel zufiihrt). Wie sollte es auch anders sein, entwickelt sie sich
doch aus der dialektischen Geschichte der Metaphysik selbst? Diese Notwendigkeit,
sich zu einem Prinzip zu erheben, um die Welt als ein Prinzipiiertes zu begreifen,
ist bereits von Spinoza in frappierender Klarheit erkannt worden: Seine Unterschei-
dung in natura naturans und natura naturata hat den Zweck, genau dieser Notwen-
digkeit ihr Recht zu geben, ohne dieses Recht wieder zu hypostasieren. Auf beiden
Seiten — der des Prinzips und der des vom Prinzip Bestimmten — steht jedes Mal
dasselbe: die Welt selbst, diese eine Erfahrungswirklichkeit, die nur je in verschie-
denen Hinsichten genommen wird. Das heif3t aber eben auch, dass die Unterschei-
dung in Prinzip und Prinzipiiertes selbst nicht noch einmal eine prinzipielle sein
kann. Ich hatte in der Einleitung angedeutet, dass mir das hier Entworfene zuerst
unter dem Schlagwort der Metaphysik reiner Immanenz vor Augen stand und dass
ich erkennen musste, dass sich diese Metaphysik von der Idee der Reinheit selbst zu
entfernen habe. Angesichts der notwendigen Dialektik von natura naturans und na-
tura naturata wird auch verstiandlich, wie es zu diesem anfianglichen Irrtum kom-
men konnte: Denn die Metaphysik der Immanenz ist nicht nur eine Metaphysik der
Unreinheit, sondern aufgrund der Forderung, etwas zu erklidren, gerade in ihrer
Tendenz zur Unreinheit selbst unrein. Wiirde sie dieser Unreinheit ganz gerecht
werden wollen, miisste sie verstummen.

Die wesentliche Vorldufigkeit einer Metaphysik der Immanenz bestitigt sich al-
so noch einmal, denn fiir diese muss ,,dic Welt“ selbst der letzte, der unaufthebbar
schwankende, der kaum geahnte Vertex werden, dem sich keiner entziehen kann,
der jedoch selbst nie Realitit sein kann (das Phantasma der wahren natura na-
turans). Dagegen ist ein Buch wie dieses eine Realitit mit schwankendem Vertex,
dem die logische Zeit und der Gegenschliissel der anderen die Wahrheit erst noch
aufzuschlielen haben.

ttps://dol.org/10.14361/8783839441008-007 - am 14.02.2026, 12:17:47. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ttps://dol.org/10.14361/8783839441008-007 - am 14.02.2026, 12:17:47.



https://doi.org/10.14361/9783839441008-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

