Communitas — Immunitas — Bios:

Roberto Espositos Politik der Gemeinschaft

ROBIN CELIKATES

l. Einleitung

Die ErschlieBungskraft der klassischen — liberalen — Semantik der Politi-
schen Philosophie mit ihrer Gegeniiberstellung von Freiheit und Herr-
schaft, Demokratie und Diktatur, Vernunft und Mythos, Gemeinschaft
und Gesellschaft (und ihren Leitunterscheidungen wie offentlich-privat,
lokal-global, staatlich-gesellschaftlich) scheint heute erschopft. Einer
verbreiteten Diagnose zufolge liegt das an folgendem, zuerst von Michel
Foucault explizit formuliertem Sachverhalt: »Der moderne Mensch ist
ein Tier, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf dem Spiel steht«
(Foucault 1976: 171). Diese im ersten Band von Sexualitdit und Wahrheit
vorgenommene Reformulierung des aristotelischen Topos vom zoon po-
litikon zeigt an, in was fiir einem Zeitalter wir uns befinden: im Zeitalter
der Biopolitik, jener Form politischer Regulierung also, die sich auf das
Leben, auf den Individual- und den Bevolkerungskorper richtet. Neu ist
diese Form der Regulierung insofern, als sie der klassisch-liberalen Vor-
stellung entgegensteht, eine souveridne Staatsgewalt wirke durch Gesetze
auf ihre Untertanen ein, die als Biirger zugleich die letzte Rechtferti-
gungsinstanz darstellten. Denkt man an die Debatten tiber kiinstliche Be-
fruchtung und Sterbehilfe, iiber biometrische Pisse oder bevolkerungs-
politische Antworten auf veranderte demographische Verhiltnisse, mag
diese Diagnose unmittelbar einleuchten.'

1 Vgl zur empirischen und theoretischen Komplexitit der damit bezeichne-
ten Problemlage Lemke (2007).

49

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

Wie sie theoretisch genauer zu analysieren ist und was aus ihr poli-
tisch folgt, ist aber keineswegs klar. Ansétze zur Klarung dieser Fragen
sind in letzter Zeit vor allem aus Italien eingegangen. Giorgio Agamben
(1995) generalisiert in Homo Sacer zum einen die Verstrickung von
Biomacht und souveriner Macht iiber die Moderne hinaus, macht das
Lager des 20. Jahrhunderts zum anderen als deren radikalste Zuspitzung
aus. Antonio Negri und Michael Hardt (2001) setzen — ganz in der Tra-
dition eines Optimismus des Willens — der Biomacht des Empire die
biopolitische Produktivitit der globalen Multitude entgegen. In jiingster
Zeit ist mit dem in Neapel lehrenden Philosophen Roberto Esposito eine
dritte Stimme horbar geworden. Allen drei Ansétzen ist gemeinsam,
dass sie neben ihrer Diagnose der biopolitischen Konstellation auch eine
Alternative formulieren, die auf eine andere, nicht biopolitisch gedachte
»Politik der Gemeinschaft« zielt. Bei Agamben (1990) finden wir die
Vorstellung einer kommenden Gemeinschaft beliebiger Singularitéten
jenseits jeder (rechtlich vermittelten) Beziehung, bei Negri und Hardt
(2004) die Multitude als »Vielfalt singuldrer Differenzen, fiir die die
Autoren die recht hilflose Metapher des Schwarms anbieten. Esposito
setzt sich von diesen Ansétzen ab, indem er Agamben eine tragisch-
ahistorische und Hardt/Negri eine euphorisch-subjektivistische Herange-
hensweise bescheinigt (vgl. Esposito 2004b). Wie aber sieht sein eigener
Ansatz aus?

Esposito hat die Diagnose der Krise der klassischen Politischen Phi-
losophie? in dreien seiner jiingsten Biicher — einer Art Trilogie des Poli-
tischen — zum Anlass genommen, nicht nur eine Genealogie ihrer Se-
mantik und der Perversion dieser Semantik durch ein Denken der Im-
munitit und eine Praxis der Biopolitik zu schreiben, sondern zugleich
nach Ansatzpunkten fiir ein anderes, nicht mehr kommunitaristisches
oder identitdres Denken der Gemeinschaft und fiir eine nicht auf Bio-
macht reduzierbare Politik des Lebens zu suchen. Im Folgenden mochte
ich diskutieren, ob ihm das gelingt — ob die Begriffe der Gemeinschaft
und des Lebens fiir die Politische Philosophie also auf diese Weise reha-
bilitiert werden konnen. Dabei werde ich zunichst Espositos Position im
Durchgang durch die drei einschldgigen Biicher vorstellen (I1.1.-3.), um
im Anschluss auf einige grundsitzliche Probleme und offene Fragen
einzugehen (II1.).

2 Die Diagnose findet sich schon in Esposito 1988.

50

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

I1.1. Communitas

Den ersten Teil von Espositos Trilogie des Politischen bildet das Buch
Communitas. Ursprung und Wege der Gemeinschaft (1998). In ihm er-
zahlt Esposito eine andere Geschichte der Politischen Philosophie und
versucht in Auseinandersetzung mit so unterschiedlichen Autoren wie
Hobbes, Rousseau, Kant, Heidegger und Bataille eine innere Dialektik
des Gemeinschaftsbegriffs selbst aufzuweisen. Diese Dialektik lésst sich
darauf zuriickfiithren, dass Begriff und Idee der Gemeinschaft von einer
inneren Spannung durchzogen werden. Wird »Gemeinschaft« ndmlich —
und das ist die »kommunitaristische Versuchung«, die jedem Denken
der Gemeinschaft innewohnt — durch Identitit und Partikularitit, also
durch das Eigene definiert, das sowohl das Kollektiv als auch das Indi-
viduum als Besonderes auszeichnet, so geht gerade das verloren, um
was es in ihr eigentlich geht: ndmlich das Gemeinsame (und in diesem
Sinne Uneigene, Nicht-Identitire und Allgemeine).

Daher versucht Esposito zundchst, ein alternatives Vokabular zur
Charakterisierung von Gemeinschaft zu entwickeln, das nicht auf eine
Begrifflichkeit der Identitdt oder eine »Semantik des proprium« (Esposi-
to 1998: 9) zuriickgreift, sondern um die Metaphern der Leere, der Dis-
tanz und der Fremdheit kreist. Das sind zunéchst freilich nur Metaphern.
Sie verweisen aber, so Esposito, auf eine fiir das Zusammenleben kon-
stitutive Gefahr, die nicht von auflen, sondern von innen kommt: auf die
Gefahr, die von der inneren Spannung zwischen Identitdt als Negation
des mit dem Anderen Gemeinsamen und Gemeinsamkeit als Negation
des Eigenen, das einen vom Anderen unterscheidet, ausgeht. Diese Ge-
fahr haben die Klassiker des politischen Denkens eher zu bannen und zu
verdecken als auszuhalten und zu explizieren versucht. Dass ihnen das
nicht immer gelingt, versucht Esposito zu zeigen, indem er ihre Texte
gegen den Strich liest.

Hobbes, Rousseau, Kant und Heidegger sind Esposito zufolge vor
der Entfaltung der Dialektik der Gemeinschaft zuriickgewichen. Dieses
Zuriickweichen aber hat seinen Preis. Es fiithrt ndmlich zu verschiedenen
Absolutismen, die eine Aufhebung der Spannung zu versprechen schei-
nen: zum Absolutismus des Leviathan, zum Absolutismus der volonté
générale, zum Absolutismus des Gesetzes und — politisch sicher am fa-
talsten — zum Absolutismus der Volksgemeinschaft. Gerade bei Heideg-
ger lasst sich ndmlich nachvollziehen, wie die Bestimmung der authenti-
schen Gemeinschaft {iber das Eigene und eben nicht {iber das Gemein-
same umkippt von der in § 74 aus Sein und Zeit vorgenommenen Gleich-
setzung des »Geschehens der Gemeinschaft« mit dem »Volk« in die of-
fen nationalsozialistischen Reden und Seminare aus den Jahren 1933-36

51

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

(inklusive der Heideggerschen Sorge um »Volksgesundheit« und »Ar-
beitsdienst«). Bei Bataille hingegen findet Esposito ein Denken, das sei-
nen Ausgang von der Erfahrung der Nichtreprisentierbarkeit von Ge-
meinschaft und Subjekt nimmt und die Opposition zwischen communi-
tas und immunitas, zwischen Gemeinschaftlichkeit und immunisierender
Abschottung offen legt (Esposito 1998: 177, 183). Im Anschluss hieran
bestimmt er Gemeinschaft als das genaue Gegenteil des Eigenen und
Partikularen, als Alteritdt, die auch das vermeintlich Eigene durchzieht.
Diese Alteritidt kommt im traditionellen Diskurs der Politischen Philoso-
phie gar nicht vor, da dieser die Gemeinschaft von vornherein in den
Rahmen einer Semantik des Subjekts, und damit der Identitét, Einheit
und Absolutheit stellt. In Hobbes’ Erhebung der Selbsterhaltung zum
obersten Prinzip von Anthropologie und Politik kommt dies vielleicht
am deutlichsten zum Ausdruck.

Die zugrunde liegende Prdmisse dieses traditionellen Diskurses
scheint dabei die Idee zu sein, dass die Gemeinschaft eine Art Eigen-
schaft (proprieta) ist, durch die verschiedene Subjekte an einer Substanz
teilhaben (Esposito 1998: 8). So allerdings wird das Gemeinsame mit
seinem Gegenteil: dem Eigenen gleichgesetzt. Dem setzt Esposito eine
andere, urspriinglichere Bedeutung von Gemeinschaft entgegen: com-
munitas geht auf munus zuriick. Damit ist eine Vereinigung nicht durch
eine Eigenschaft oder Zugehorigkeit, sondern durch eine gemeinsame
Pflicht, Schuld oder Bindung gemeint (Esposito 1998: 12, 15). Die Ge-
meinschaft wird aus dieser Perspektive weder als vorgéngige Substanz
(als »Korper« oder »Organismus« etwa)’ noch als durch wechselseitige
Anerkennung erst konstituierte Beziehung verstanden. Sie besteht viel-
mehr in einer wechselseitigen Relation des Gebens, in der sich die Indi-
viduen exponieren. Als ihren Gegenbegriff markiert Esposito dann fol-
gerichtig den Begriff der immunitas. Die immunitas als Verteidigung der
eigenen Identitét ist eine negative oder privative Form der communitas
als lebendiger Einheit mit dem Anderen. Sie suspendiert die wechselsei-
tige Relation und Exposition. Da Relation und Exposition aber das We-
sen der Gemeinschaft ausmachen, wird damit die Moglichkeit von Ge-
meinschaft suspendiert (Esposito 1998: 16). Die auf Immunitit zielende
Verteidigung des Eigenen — die immunitas — ist das genaue Gegenteil
der communitas, ihre Negation. Sie unterbricht den »sozialen Kreislauf
des gegenseitigen Gebens« (Esposito 2002a: 13), der die Grundlage je-
der Gemeinschaft darstellt.

3 Die Gemeinschaft kann »nicht als ein Korper, eine Korporation gedacht
werden, worin die Individuen zu einem gréBeren Individuum verschmel-
zen« (Esposito 1998: 17).

52

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

I1.2. Immunitas

Dass die Gleichsetzung von Gemeinsamem und Eigenem — also die
identitidre Konzeption von Gemeinschaft — die westliche politische The-
orie und Praxis mit fatalen Konsequenzen beherrscht hat, versucht Espo-
sito in einem zweiten Band mit dem Titel Immunitas. Schutz und Nega-
tion des Lebens (2002) zu zeigen. Was er als »Paradigma der Immuni-
sierung« bezeichnet, umfasst das individuelle Leben ebenso wie das
gemeinschaftliche Zusammenleben und unterwirft beide dem obersten
Ziel der Abwehr von Bedrohungen. Bei diesen handelt es sich — wie
oben schon angedeutet — nicht einfach um Bedrohungen von auflen. Sie
durchziehen vielmehr die Gemeinschaft (wie das Individuum) selbst und
sind an der Grenze zwischen Innen und Aufen, zwischen Eigenem und
Fremdem angesiedelt (Esposito 2002a: 8). Es ist Esposito zufolge kein
Zufall, sondern liegt in der immunitdren Logik der Selbsterhaltung, auf
die jede identitidre Konstruktion von Gemeinschaft hinauslduft, dass ge-
rade im Namen des Lebens und im Namen der Gemeinschaft dem Leben
und der Gemeinschaft das Schlimmste angetan worden ist. Diese Ver-
kehrung ergibt sich daraus, dass die Gemeinschaft gegen das geschiitzt
werden soll, was sie doch konstitutiv ausmacht: gegen den Bezug auf
das Andere, Fremde, Uneigene und die damit stets verbundene Geféhr-
dung der eigenen Identitit. Entkommen kann die Gemeinschaft dieser
Dialektik nur, wenn sie sich immer wieder selbst im Hinblick auf ihre
eigene Offenheit, Endlichkeit und Fremdheit befragt. Das Problem soll
also durch gesteigerte Selbstreflexivitdt umgangen werden.

Das hort sich zunéchst einmal gut an. Zugleich zeigt Espositos Buch
jedoch auch, dass man aus dem Paradigma der Immunisierung nicht so
einfach herausspringen kann. Die Kategorie der Immunitét ist ndmlich
so eng mit jener der Gemeinschaft verflochten, dass gar nicht klar ist, ob
es tiberhaupt eine Gemeinschaft ohne identitdre und immunisierende
Selbsterhaltungsmechanismen geben kann, die auf die Verteidigung des
Eigenen gegen das Andere gerichtet sind. Die zunidchst rein begriffsge-
schichtliche Feststellung der Verflechtung von communitas und immuni-
tas hat eine realgeschichtliche Entsprechung, da jede faktische Gemein-
schaft einen Immunitétsapparat ausbildet und sich selbst in den Katego-
rien der Identitdt imaginiert.

Was aber versteht Esposito hier unter Immunisierung? Damit ist zu-
ndchst und ganz allgemein ein Schutz gegen Risiken gemeint, genauer:
die Bewahrung des Lebens durch einen solchen Schutz.* Die Immunitit
soll vor dem Verlust der Identitit und der Individualitdt schiitzen, also

4 Vgl. Esposito 2004b: »L’immunita ¢ il potere di conservazione della vita.«

53

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

vor dem Verlust dessen, was sowohl das Kollektiv als auch das Indivi-
duum als Besondere auszeichnet.” Entscheidend ist dabei, dass die Be-
drohung der Identitdt und Individualitit an der Grenze zwischen Innen
und Auflen, Eigenem und Fremdem angesiedelt ist. Das gilt sowohl fiir
individuelle als auch — zumindest in einem {ibertragenen Sinn — fiir poli-
tische Korper. Sowohl in der Theorie als auch in der politischen Praxis
ist deshalb die Versuchung grof3, ein epidemologisches und militérisches
Vokabular auf politische Phdnomene zu iibertragen (wie es etwa von
Donna Haraway [1989] analysiert und kritisiert worden ist). Das Prob-
lematische an der Ubertragung eines solchen Begriffs der Immunitit auf
das Denken der Gemeinschaft ist das Umschlagen von Schutz in Nega-
tion des Lebens. Wie namlich funktioniert eine Immunisierung? Nun,
durch eine Art ausschlieBende EinschlieBung. Wenn das Ubel in gerin-
gen Dosen und kontrolliert zugelassen wird, kann es eine stiarkende und
immunisierende Wirkung haben (Esposito 2002a: 15).° Abgesehen da-
von, dass dies oft schwer zu kontrollieren ist, zeichnet sich die Logik der
Immunisierung auch noch dadurch aus, dass sie unbegrenzt ist.” Eine
Hypertrophierung der Sicherheitsapparate ist die mehr oder weniger un-
vermeidliche und sichtbare Konsequenz des Selbstschutzsyndroms
(Esposito 2002a: 25): Man kann nie genug Schutzmaflnahmen gegen Ri-
siken ergreifen, deren GroBe und Wahrscheinlichkeit unbekannt sind.
Die Schutzmafinahmen selbst bringen in vielen Féllen neue Risiken her-
vor oder vergroflern sogar diejenigen, die sie eigentlich abwehren soll-
ten.®

Schon auf der Ebene des individuellen, »natiirlichen« Korpers stof3t
die Logik der Immunisierung schnell an Grenzen. Der Korper ist nicht

5 Die neuzeitliche Idee des Subjekts ldsst sich dabei Esposito zufolge als
Versuch der Immunisierung des Individuums gegen die Gefahr der Ge-
meinschaft verstehen.

6 In Auseinandersetzung mit Walter Benjamin, Simone Weil, René Girard,
Niklas Luhmann, der politischen Theologie und der philosophischen
Anthropologie versucht Esposito dann zu belegen, welche Risiken die
Strategie eines Einschlusses der auszuschlieBenden Gefahr mit sich bringt.

7 Vgl. Esposito 2002a: 11: »Auf das immer diffusere Risiko des Gemeinsa-
men antwortet die immer kompaktere Abwehr des Immunen.«

8 Alain Brossat (2003) spricht deshalb von einer immunitiren Demokratie.
In der liberalen Demokratie kommt den negativen Freiheitsrechten die
Aufgabe der Immunisierung der Personen, ihrer Korper und Meinungen
zu. Sie sollen diese gewissermallen vor dem Risiko des Gemeinsamen, der
Gemeinschaft schiitzen (vgl. auch Esposito 2002a: 33, 65ff.). Zugleich
kommt es in der Moderne zur Ausbildung eines biopolitischen Parallel-
programms des Ausschlusses, das die Immunitét der Gemeinschaft garan-
tieren soll, die schlieBlich die Bedingung der Moglichkeit der wechselsei-
tigen Immunisierung ihrer Mitglieder darstellt.

54

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

erst seit seiner Denaturalisierung durch die Biotechnologie ein prinzi-
piell offenes und verletzliches Gebilde ohne eindeutig festlegbare Gren-
zen. Unter diesen Voraussetzungen kann die Sicherung der Identitét des
Korpers als »Korperpanzer« nicht gelingen. Das liegt daran, dass Krank-
heit und Ansteckung dem Leben nicht &duflerlich sind und dass sie ihm
deshalb nicht ausgetrieben werden konnen, ohne eben dieses Leben
selbst zu negieren. Der Korper lédsst sich nicht abschlieBen, seine Gren-
zen lassen sich nicht sichern, er bleibt — wie Klaus Theweleit eindriick-
lich gezeigt hat — in dieser Hinsicht immer Fragment.” Das aber heift
nicht, dass er deshalb auf jede Immunisierung verzichten konnte: »Das,
was den — individuellen, sozialen, politischen — Koérper bewahrt, ist
zugleich das, was seine Entwicklung blockiert. Und was, iiber einen ge-
wissen Punkt hinaus getrieben, ihn sogar zu zerstéren droht« (Esposito
2008: 7). Folgen wir nun der Ubertragung der Metaphorik des Korpers
auf das Kollektiv, so gilt die Diagnose der Heterogenitdt und Unab-
schlieBbarkeit natiirlich erst recht auf der Ebene der Gemeinschaften und
ihrer Identitdten, die nicht mehr als kulturell, ethnisch oder religids ein-
heitlich imaginiert werden konnen.

Dennoch — oder gerade deshalb — soll die Immunisierung dem indi-
viduellen Korper und der Gemeinschaft Schutz vor Prozessen bieten, die
konstitutive Bestandteile beider sind: ndmlich vor Prozessen der Relati-
on und der Alteration: »Je offenkundiger die Verwundbarkeit der politi-
schen Korper erscheinen musste, desto drangender erwies sich die Not-
wendigkeit, die Offnungen, die an ihren Grenzen klafften, hermetisch
abzudichten« (Esposito 2002a: 172). Die »Dialektik der Immunitét«
(Esposito 2002a: 39) besteht darin, dass jede Gemeinschaft eine immu-
nitdre Tendenz, eine Tendenz der Bewahrung von Identitéit durch Regu-
lierung der Zugehdorigkeit entwickelt und sich damit als Eigenes und ge-
rade nicht als Gemeinsames setzt. Damit negiert die Gemeinschaft aber
ihr eigenes Prinzip. Esposito zufolge setzt nimlich die immunitas die
communitas voraus, nicht umgekehrt, denn »eine solche Gemeinschaft —
der Identitdt und der Zugehorigkeit — ist das genaue Gegenteil der com-
munitas« (Esposito 2002a: 142). Erldutern lasse sich dies am Beispiel
des Rechts: »Die Gefahr, vor der das Recht das Gemeinleben schiitzen
will, wird von eben jener Relation reprisentiert, die dieses Gemeinleben
allererst zu einem solchen macht. Die Relation ist es, welche die Identi-
titsgrenzen der Individuen aufbricht und sie einer Alteration seitens der
anderen — und damit einem potentiellen Konflikt — aussetzt« (Esposito
2002a: 34). Esposito sieht die Politik damit vor einer grundsitzlichen
Alternative:

9  Vgl. etwa Theweleit 1995 sowie Celikates/Rothshler 2006.

55

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

»Heute ist keine Politik vorstellbar, die sich nicht auf das Leben als solches
richtet — die nicht den Biirger unter dem Aspekt seines lebendigen Korpers be-
trachtet. Es kann dies aber in einander entgegengesetzten Formen passieren,
die den Sinn der Biopolitik selbst aufs Spiel setzen: entweder die selbstzerstore-
rische Revolte der Immunitit gegen sich selbst oder die Offnung hin zu ihrer
kommunen Kehrseite« (Esposito 2002a: 198).

Die Option der Offnung miisste die konstitutive Verwundbarkeit und
Endlichkeit des individuellen und gemeinschaftlichen Kérpers akzeptie-
ren und nicht linger immunitéir zu iiberwinden versuchen.'® Als Bild fiir
diese notwendige Toleranz des Fremden im Eigenen bietet Esposito den
Fo6tus im Mutterleib an (Esposito 2002a: 238) — ob dieses Bild hochster
Intimitét (das zugleich fiir eine héchst asymmetrische Relation steht) al-
lerdings als Leitmotiv einer neuen Politik der Gemeinschaft taugt, ist
tiberaus fraglich (vgl. auch Alloa 2005).

11.3. Bios

Grundsitzlicher ldsst sich an dieser Stelle nochmals fragen: Was, wenn
wir der Verstrickung in die immunitire Logik der Biopolitik gar nicht
entkommen konnen? Dieser Frage geht Esposito in seinem Buch Bios.
Biopolitica e filosofia (2004) nach."' Esposito geht hier von einer Unter-
scheidung zwischen zwei extremen Konfigurationen der Biopolitik — der
direkten und wechselseitigen Implikation von Politik und Leben — aus:
Er setzt der »Thanatopolitik«, also der im Nationalsozialismus kulminie-
renden Politik des Todes eine affirmative Politik des Lebens entgegen,
in der das Leben nicht mehr blol Objekt ist, sondern gleichsam zum
Subjekt wird.

Politische Philosophie nach Auschwitz zu betreiben, bedeutet nach
Esposito, den nationalsozialistischen Dispositiven (und zwar sowohl ih-
rer Politik der Gemeinschaft als auch ihrer Politik des Lebens) etwas
entgegenzusetzen — und gleichzeitig anzuerkennen, dass das Ende des
Nationalsozialismus nicht das Ende der Biopolitik gebracht hat. Gegen
die Vorstellung eines abgeschlossenen (Individual- oder Kollektiv-)

10 Im Anschluss an Hobbes verweist Esposito auf »die todliche Prekaritéit
des politischen Korpers« (Esposito 2002a: 160), die anerkannt werden
miisse.

11 Dieses Buch liegt bisher nur auf Italienisch und in einer spanischen Uber-
setzung vor. Eine englische Ubersetzung von Timothy Campbell ist bei
der University of Minnesota Press angekiindigt; dem Buch wird eine aus-
fihrliche und #uBerst hilfreiche Einleitung des Ubersetzers (Campbell
2008) vorangestellt sein.

56

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

Korpers setzt Esposito mit Maurice Merleau-Ponty das Fleisch, das sich
auf Grund seiner Offenheit gerade nicht in einem einheitlichen Korper
organisieren ldsst. Gegen die antizipierende Unterwerfung der Geburt
unter die Politik wendet er mit Hannah Arendt die Idee eines stindigen
Wiedergeborenwerdens als Bild fiir die Prozesse des Lebens, des Han-
delns und der Politik selbst. Und gegen die Beherrschung des Lebens
durch eine von auflen auferlegte Norm bringt er mit Spinoza, Canguilhem
und Deleuze die immanente Normativitit des Lebens in Anschlag (vgl.
Esposito 2004a: xvi).

Im ersten Kapitel, das »L’enigma della biopolitica« (»Das Riitsel der
Biopolitik«) betitelt ist, geht Esposito von der schon genannten Diagno-
se aus, dass Politik heute nur noch als Biopolitik, als Politik des Lebens
verstanden werden kann. Die Geburt der Biopolitik in der Moderne ist
jedoch kein voraussetzungsloses Ereignis, sondern Ergebnis einer im-
munitdren Dynamik. Erst in der Moderne wird aus dem Imperativ der
individuellen und kollektiven Selbsterhaltung die Grundlage der Praxis
und des Diskurses der Politik.'> Erst in der Moderne wird damit auch die
Unterscheidung zweier diametral entgegengesetzter Verstindnisse der
Politik des Lebens moglich, die Esposito mit zwei Begriffen bezeichnet,
die bei Foucault noch mehr oder weniger synonym verwendet werden:
Unter »Biomacht« versteht Esposito die Unterwerfung des Lebens unter
die Politik (»una vita sottomessa al comando della politica«; Esposito
2004a: 5), unter »Biopolitik« hingegen eine Politik im Namen des Le-
bens (»una politica in nome della vita«; Esposito 2004a: 5). Im Italieni-
schen wird die Ambivalenz des doppelten Genitivs in »Politik des Le-
bens« aufgelost in »politica sulla vita« (genetivus obiectivus) einerseits,
wpolitica della vita« (genetivus subiectivus) andererseits."* Der auf diese

12 Vgl. Esposito 2004b: »Es stimmt, dass die Biopolitik in der Moderne eine
neue Bedeutung erlangt hat. Wéhrend sie in der Antike, etwa in der grie-
chischen Gesundheitspolitik oder der romischen Agrarpolitik, eine poten-
ziell kommunitére Struktur ausgebildet hat, die sich um das Ganze der po-
lis oder der civitas drehte, zeichnet sich die moderne Biopolitik durch eine
immunitdre Spannung aus, die sich im Schutz eines Individuums und spé-
ter im Schutz einer Gruppe durch die Vernichtung einer anderen entlédt,
wie im Nazismus.« (»E vero che nella modernita la biopolitica cambia si-
gnificato. Mentre quella antica, come la politica sanitaria in Grecia e quel-
la agraria a Roma, ha una struttura potenzialmente comunitaria, rivolta
all’insieme della polis o della civitas, nella biopolitica moderna nasce una
tensione immunitaria che passa prima per la salvezza individuale e poi per
la salvezza di un gruppo attraverso la distruzione di un altro, come nel na-
ZiSmo.«)

13 Das Leben ist Esposito zufolge sowohl biopolitisches Objekt als auch
Subjekt des Widerstands gegen die Biomacht (»non ¢ ormai concepibile

57

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

Unterscheidung folgende Teil des Buches gibt allerdings Anlass zu der
Vermutung, dass Espositos Differenzierung zwischen einer negativen
und einer affirmativen Politik des Lebens gar nicht so einfach durchzu-
halten ist.

In einer duBerst informativen Genealogie des biopolitischen Diskur-
ses unterscheidet Esposito zunichst organizistische, anthropologische
und naturalistische Varianten und zeigt deren Verstrickung in den Dis-
kurs der Gemeinschaft auf. Das gilt insbesondere fiir den organizisti-
schen Diskurs, der den Staat nicht als durch Individuen in einem Vertrag
erst geschaffene Einheit, sondern als Lebensform, als Kollektiv-Indivi-
duum mit eigenem Geist und eigenem Korper versteht. Politik scheint
dann in einem vorpolitischen natiirlichen Substrat verankert zu sein und
muss das harmonische Zusammenspiel der einzelnen Glieder gewahr-
leisten. Wie jeder Korper erscheint dann auch der politische Korper als
krankheitsanfillig. Symptome der Degeneration miissen mit gesund-
heitserhaltenden oder -wiederherstellenden GegenmaBnahmen beant-
wortet werden. Interessanterweise setzt sich dabei schon in den 1910er
und 1920er Jahren eine Semantik der notwendigen Reinigung von »Pa-
rasiten« und anderen »Fremdkorpern« durch, in der der Staat als Im-
munsystem der Nation, bald darauf dann der Volksgemeinschaft ver-
standen wird."

Im zweiten Kapitel »Il paradigma di immunizzazione« erinnert
Esposito an die Dialektik der Immunisierung, die von einem Projekt zur
Erhaltung des Lebens iiber eine negative Form des Schutzes des Lebens
in dessen Negation umschldgt. »Immunitit« bezeichnet dabei zunéchst —
wie schon erwdhnt — eine Macht zur Erhaltung des Lebens. Das verdeut-
licht, dass Macht und Leben nicht als zwei voneinander unabhéngige
Phénomene, die in einer blof duBerlichen Beziehung zueinander stehen,
gesehen werden diirfen. Die Macht, die mit dem Phénomen des Lebens
intern verkniipft ist, tritt fiir Esposito in zwei Modi auf: als »affirmative
und produktive« Macht und als »negative und morderische bzw. todli-
che« (»affermativa e produttiva« vs. »negativa e mortifera« [Esposito
2004a: 42])."> Espositos These iiber die intern antinomische Logik der
Immunisierung besagt nun, dass Schutz und Negation des Lebens nicht
in einem Ausschluss-, sondern in einem Implikationsverhéltnis stehen

altra politica che una politica della vita, nel senso oggettivo e soggettivo
del termine« [Esposito 2004a: 5]).

14 Die beiden anderen Diskurse fassen Biopolitik als Politik des Menschen,
d.h. der Bedingungen menschlichen Lebens bzw. verstehen die Natur als
Basis, Gegenstand und normative Richtschnur von Politik.

15 An anderer Stelle heif3it es: »O la biopolitica produce soggettivita o produ-
ce morte. O rende soggetto il proprio oggetto o lo oggettiva definitivamen-
te. O ¢ politica della vita o sulla vita« (Esposito 2004a: 25).

58

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

(so spricht er etwa von der wprotezione negativa della vita« [Esposito
2004a: 42]). Ahnliches gilt ihm zufolge nicht nur fiir die Politik des Le-
bens, sondern auch fiir die Politik der Gemeinschaft: »Die immunitas
entpuppt sich als negative oder privative Form der communitas: Wih-
rend die communitas auf jene Relation verweist, die ihre (Mit-)Glieder
durch ein Versprechen der wechselseitigen Gabe bindet und deren indi-
viduelle Identitdt dadurch aufs Spiel setzt, ist die immunitas die Bedin-
gung der Freistellung von einer solchen Pflicht und der Abwehr ihrer
enteignenden Effekte.«'® Immun zu sein bedeutet dann vor allem, nichts
gemeinsam zu haben (»immune ¢ il non »essere< o il »non avere< nulla in
comune« [Esposito 2004a: 48]). Auch hier zeigt sich die gleiche Struk-
tur: Die Immunisierung der Gemeinschaft ist zugleich Schutz und Nega-
tion der Gemeinschaft, ja Schutz durch Negation. Vor den Risiken des
Zusammenlebens soll eine bestimmte Form des Zusammenlebens schiit-
zen, die jedoch konstitutive Dimensionen des Zusammenlebens negiert:
»Um zu tiberleben, ist die Gemeinschaft — jede Gemeinschaft — dazu ge-
zwungen, die negative Modalitit ihres eigenen Gegenteils zu introjizie-
ren, auch wenn dieses Gegenteil im Verhéltnis zur Gemeinschaft gerade
ein Mangel oder ein Gegensatz bleibt.«'’

Nach einem Exkurs zu Nietzsche im dritten Kapitel »Biopotere e bio-
potenza« analysiert Esposito im vierten Kapitel mit dem Titel »Tanato-
politica (il ciclo del ghénos)« die nationalsozialistischen Praktiken und
Diskurse von Degeneration, Eugenik und Genozid, die das »Leben« mit
der »Gemeinschaft« kurzschlieBen. Dabei entspricht der absoluten Nor-
mativierung des Lebens die Biologisierung des nomos und die Juridifi-
zierung des bios (Esposito 2004a: 149). Die nationalsozialistische Ver-
nichtungspolitik versteht Esposito als antizipierende Unterdriickung der
Geburt: also des Lebens und deshalb als Politik des Todes, als Thanato-
politik (Foucault). »Wé&hrend das Transzendental des Kommunismus die
Geschichte, sein Subjekt die Klasse und sein Vokabular das der Okono-
mie ist, ist das Transzendental des Nazismus das Leben, sein Subjekt die

16 »L’immunitas si rivela la forma negativa, o privativa, della communitas:
se la communitas ¢ quella relazione che, vincolando i suoi membri ad un
impegno di donazione reciproca, ne mette a repentaglio 1’identita indivi-
duale, I’immunitas ¢ la condizione di dispensa da tale obbligo e dunque di
difesa nei confronti dei suoi effeti espropriativi« (Esposito 2004a: 47).

17 »Per sopravvivere, la comunita, ogni comunita, ¢ costretta a introiettare la
modalita negativa del proprio opposto; anche se tale opposto resta un mo-
do di essere, appunto deprivativo e contrastivo, della comunita stessa«
(Esposito 2004a: 49).

59

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

Rasse und sein Vokabular das der Biologie.«'® Dabei komme es im Na-
tionalsozialismus zu einer doppelten SchlieBung des Korpers (Esposito
2004a: 151): zur absoluten Identitdt zwischen Korper und Subjekt und
zum Einschluss der Einzelkorper in den Korper der deutschen Volksge-
meinschaft, der sich vermittelt {iber den Mechanismus der Vererbung
auch zeitlich erstreckt.

Das fiinfte Kapitel »Filosofia del bios« geht von der schon genann-
ten Diagnose aus, dass das Ende des Nationalsozialismus nicht als Ende
der Biopolitik verstanden werden sollte (Esposito 2004a: 159). In Ant-
wort hierauf miisse die Biopolitik aus der Semantik der Immunitit und
aus der selbstzerstorerischen Logik der Immunisierung herausgelost
werden. Eine affirmative Biopolitik des Lebens'” miisse eher auf die Vi-
talisierung der Politik und der Norm als auf die Politisierung des Lebens
zielen und sich gegen die doppelte EinschlieBung des Korpers — des
Subjekts im Korper und des individuellen Korpers im ethnisch definier-
ten Kollektivkorper — wenden. Merleau-Pontys Begriff des Fleisches
(Esposito 2004a: 173) und Spinozas multitudo stellen Esposito zufolge
Modelle dar, anhand derer sich ein nicht in einem einheitlichen Korper
organisierbares individuelles und kollektives Leben denken lisst.” An
den Kategorien Leben, Korper und Geburt will Esposito durchaus fest-
halten, sie jedoch von einem immunitéren in ein kommunitéres Vokabu-
lar tibertragen (Esposito 2004a: 171). Deshalb muss er den immunitéren
Kurzschluss vermeiden, auf dem das organizistische und harmonisieren-
de Modell des politischen Korpers basiert, indem es politische auf bio-
logische Identitdt griindet, um damit die absolute Selbstidentitdt der
Gemeinschaft zu verwirklichen.

Mit den Gegenmetaphern des Fleisches, der Geburt und der Norm
des Lebens endet Bios allerdings in einer duflerst spekulativen Weise,
die die von Esposito selbst eingangs angefiihrten Beispiele kaum einzu-
holen vermag, die doch den Problemstand in Sachen Biopolitik markie-
ren sollten: die Zuerkennung eines Rechts, nicht geboren zu werden, an
ein schwer behindertes Kind durch ein franzdsisches Gericht; der »hu-

18 »Mentre il transcendentale del comunismo ¢ la storia, il soggetto ¢ la
classe e il lessico I’economia, il transcendentale del nazismo ¢ la vita, il
soggetto ¢ la razza e il lessico la biologia« (Esposito 2004a: 117).

19 »Una biopolitica finalmente affermativa: non pit sulla, ma della vita
(Esposito 2004a: 172).

20 Esposito (2004b) findet bei Spinoza »la liberazione della vita dalla impo-
sizione giuridica e la rivelazione del carattere originariamente indistinto
tra vita e diritto, tra vita e politica.« Dass der fiir das moderne Rechtsden-
ken zentrale Begriff der Person genau diese Befreiung verhindert und da-
mit die Trennung von Recht und Leben festschreibt, ist die zentrale These
in Espositos jiingsten Buch (Esposito 2007).

60

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

manitire« Einsatz der USA in Afghanistan und Irak; die Wiederkehr der
souverdnen Biomacht im Russland Putins; die todliche Infizierung {iber
einer Millionen Menschen durch kommerziell motivierte Blutabnahmen
in der chinesischen Provinz. Wie soll der Appell an die urspriingliche
Einheit von Leben, Politik und Recht hier helfen? Was bedeutet es, ge-
gen diese Entwicklungen auf eine affirmative Biopolitik im Namen des
Lebens zu setzen, und ldsst sich eine solche tatsichlich von einer das
Leben beherrschenden Biomacht abtrennen? In einem Gesprich mit der
Zeitung Il Manifesto gibt Esposito zumindest einen Hinweis, indem er
die permanente »Auto-Dekonstruktion« der Politik fordert. Demokratie
sei nicht der Name einer Regierungsform, sondern ein auf Dauer gestell-
ter Prozess der »Deformation«, also der Auflosung alter und der Schaf-
fung neuer (und auch besserer?) Formen des Zusammenlebens.”' Warum
die Politische Philosophie fiir diese radikale Spielart der reflexiven De-
mokratie aber auf den Begriff des Lebens zuriickgreifen soll, der doch
unweigerlich die apolitische Illusion der Unmittelbarkeit mit sich zu
fiihren scheint, das bleibt am Ende unklar. Auch wenn wenig Zweifel
daran bestehen mogen, dass wir im Zeitalter der Biopolitik leben, und
auch wenn Espositos Ansatz tatsdchlich ein innovatives Vokabular zur
Beschreibung unserer Situation anbietet — das Subjekt der Politik, auch
einer Politik, die das Leben nicht unterwirft, das kann nicht das Leben,
das miissen wir schon selbst sein.

I1l. Politik oder Dekonstruktion der
Gemeinschaft?

Selbst wenn man diese Zweifel hinsichtlich einer Rehabilitierung des
Begriffs des Lebens fiir die Politische Philosophie der Gegenwart teilt,
stellt sich noch die Frage nach der Méglichkeit und Wiinschbarkeit einer
affirmativen Politik der Gemeinschaft. Auch hier findet sich ein Schliis-
sel zum Versténdnis von Espositos Konzeption, der iiber seine etwas va-
gen Bemerkungen iiber die der immunitas entgegengesetzte communitas
hinausweist, in einem kleineren Text iiber die melancholische Struktur
der Gemeinschaft. Diese Struktur beschreibt Esposito ndmlich als

»etwas, das die Gemeinschaft in ihrem Selbstbezug aufbricht und von sich
selbst entfernt und damit als Bruch und Differenz konstituiert. Wie eine Ver-

21 Vgl. Esposito (2004b): »Si tratterebbe di immaginare culture giuridiche
capaci di auto-decostruirsi continuamente. La stessa democrazia andrebbe
quindi pensata e praticata non come una forma giuridica, ma come una
continua deformazione.«

61

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

werfung und eine Wunde, die von der Gemeinschaft nicht als temporédrer oder
partieller Zustand erfahren wird, sondern als ihre einzige Seinsweise. Eine
Weise zu sein, die zugleich eine Weise ist, nicht zu sein — bzw. in der Form
des eigenen »>nicht< zu sein. Die Gemeinschaft ist demnach etwas, das sein
muss oder sein soll, aber gerade nicht sein kann — aufler eben in einem defek-
ten, negativen und hohlen Modus. [...] Diese urspriingliche Differenz trennt
die Existenz der Gemeinschaft von ihrer eigenen Essenz. Hierin liegt die alte
Lehre der Melancholie: Die Grenze ldsst sich nicht aufheben, die Sache nicht
vollstdndig aneignen, die Gemeinschaft weder génzlich mit sich selbst noch
mit sich selbst als Ganzer identifizieren. Versucht sie letzteres, wird sie totali-
tir. Und um was anderes hat es sich beim Totalitarismus gehandelt als um die
Illusion, die Gemeinschaft mit sich selbst identifizieren und derart vollenden
zu konnen? Die phantasmatische Versuchung, die Grenze abzuschaffen, den
Bruch zu heilen, die Differenz aufzuheben, erweist sich darin als die verbre-
cherische Illusion, dass die Gemeinschaft ein fiir allemal von ihrer Melancho-
lie geheilt werden konne« (Esposito 1999).22

Das ist als Kritik einer bestimmten Konzeption der Gemeinschaft ziem-
lich tiberzeugend, ndmlich als Kritik »einer Art zwanghaften Tendenz,
die >Gemeinschaft« und das »Gemeinsame« im Register der >Eigen-
schaft(, des >Eigentums, des >Eigenen< zu deklinieren: die Gemein-
schaft als Zugehorigkeit zu einem Eigenen oder als von ihren Mitglie-
dern geteilte substantielle Eigenschaft.«* Eine positive Bestimmung
lasst sich daraus aber kaum ableiten, und es stellt sich die Frage, ob die-
se Tendenz wirklich nur eine bestimmte Konzeption der Gemeinschaft
betrifft oder ob sie dem Konzept der Gemeinschaft selbst eingeschrieben
ist.

22 Esposito 1999: »Qualcosa che taglia e scarta la comunita rispetto a se stes-
sa, costituendola esattamente come quel taglio e quello scarto. Come una
faglia e una ferita in cui la comunita non sperimenta una condizione tem-
poranea o parziale, ma il suo unico modo di essere. E insieme di non esse-
re. Di essere precisamente nella forma del proprio »non¢. Di cio che deve
essere, ma che appunto non puo essere — se non in una modalita difettiva,
negativa, concava. [...] scarto originario che separa ’esistenza della co-
munita dalla propria essenza. Ecco cio che la malinconia da sempre ¢’in-
segna: che il limite non ¢ eliminabile. Che la Cosa non ¢ interamente ap-
propriabile. Che la comunita non ¢ identificabile con se stessa — con tutta
se stessa e con se stessa come un tutto — se non in una forma appunto tota-
litaria. E cosa ¢ stato il totalitarismo di questo secolo se non I’illusione — la
furiosa illusione — di identificare la comunita a se stessa e cosi di compier-
la? La tentazione fantasmatica di abolire il limite, di riempiere la faglia, di
chiudere la ferita. L’illusione criminale che si potesse guarire definitiva-
mente la comunita dalla sua malinconia.«

23 Esposito 2002b: »Tendenza, della coazione, a declinare la »comunitac e il
»comunex in termini di yproprieta< e di »proprio<: la comunita come appar-
tenenza ad un proprio, o come proprieta condivisa dai suoi membri.«

62

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

Zumindest wird aus dieser Perspektive klar, dass der Begriff der
Gemeinschaft im Kern einer semantischen Rekonstruktion bedarf, die
ihn aus seiner Rolle als polemischer Gegenbegriff zum Begriff der »Ge-
sellschaft« herauslost, dessen Zweck letztlich die Delegitimation »bloB«
auf Freiwilligkeit basierender Formen der Assoziation ist. Espositos
Ausfithrungen lesen sich wie ein Pladoyer fiir den Bruch mit einer in be-
stimmten politischen Diskursen noch immer wirkmachtigen Tradition,
die an Tonnies’ Unterscheidung von Gemeinschaft und Gesellschaft an-
schliefit. Schematisch gesprochen steht bei Ténnies »Gemeinschaft« flir
das »vertraute, heimliche, ausschliefliche Zusammenleben«, dessen af-
fektive Bindekraft den unpersonlichen und funktionalen Sozialbezie-
hungen der Gesellschaft gegeniibergestellt wird: »Gemeinschaft ist das
dauernde und echte Zusammenleben, Gesellschaft nur ein voriiberge-
hendes und scheinbares« (Tonnies 1887: 3f.). Esposito zufolge kann
Gemeinschaft aber nicht als authentisches Kollektiv im Gegensatz zur
bloB formalen Gesellschaft gedacht werden, da es eine Authentizitéit
verbiirgende und identitdtsstiftende vorgidngige Grundlage gerade nicht
gibt bzw. die Annahme einer solchen Grundlage dem Prinzip der Ge-
meinschaft entgegensteht. Der kommunitaristische Affekt gegen die mit
Entfremdung, Entzweiung und Konflikthaftigkeit gleichgesetzten Indi-
vidualisierungsschiibe der Moderne verkennt zudem, dass eine bestimm-
te Form der Entfremdung, der Entzweiung und des Konflikts fiir die
Gemeinschaft konstitutiv ist — und nicht deren Geféhrdung oder deren
Anderes darstellt. Diese Einsicht aber wendet sich nicht nur gegen kon-
servative oder nostalgische Utopien der Verséhnung. Es ist ziemlich of-
fensichtlich, dass damit auch die bei Marx und vor allem bei Engels zu
findende Vorstellung einer nicht mehr konflikthaften Form der Verge-
meinschaftung unter nicht-kapitalistischen Bedingungen, in der nicht
nur der Staat, sondern die Politik als solche unnétig werden wiirde, auf
dem Spiel steht.”*

24 Hier sei nur auf eine der bekanntesten Stellen verwiesen: »Der erste Akt,
worin der Staat wirklich als Reprisentant der ganzen Gesellschaft auftritt
— die Besitzergreifung der Produktionsmittel im Namen der Gesellschaft,
ist zugleich sein letzter selbstindiger Akt als Staat. Das Eingreifen einer
Staatsgewalt in gesellschaftliche Verhiltnisse wird auf einem Gebiete
nach dem andern iiberfliissig und schléft dann von selbst ein. An die Stelle
der Regierung iiber Personen tritt die Verwaltung von Sachen und die Lei-
tung von Produktionsprozessen. Der Staat wird nicht >abgeschafft¢, er
stirbt ab« (Engels 1880: 224). Es mag ja sein, dass emanzipatorische Poli-
tik etwas anderes ist als »Regierung iiber Personen«; Politik als Praxis
aber einfach durch »Verwaltung« und »Leitung« — keine Regierung, aber
doch Formen des Regierens! — zu ersetzen, miisste dem an Aristoteles ge-
schulten Blick von Marx als besonders geféhrliche Form der Entfremdung
aufgefallen sein. Marx’ Position ist freilich komplex und so spricht er an

63

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

Zu jeder Gemeinschaft gehort die Umstrittenheit der Grenzen und
der Identitdt des »Wir« — die politische Gemeinschaft muss diese Um-
strittenheit sogar zu ihrem Prinzip erheben und stindig von neuem aus-
tragen. Sie besteht als politische Gemeinschaft nur im Streit um das
Gemeinsame (das es noch nicht gibt). Und sie wird in dem Mafe apoli-
tisch, in dem sie die Frage der Gemeinschaft entpolitisiert, also als ge-
klart voraussetzt, und den Streit fiir erledigt erklédrt. Damit aber scheint
»wahre« Gemeinschaft zu etwas Unmoglichem zu werden. Bei Joseph
Vogl etwa liest sich dieser Gedanke folgendermalen:

»Das nicht-existierende Volk, das nicht-identische »Wir¢, die unmégliche In-
klusion erinnern daran, daf die Griindung nicht ein fiir allemal abgeschlossen
ist, sie erinnern daran, dal das Gemeinsame und die Einheit des Kollektivs
weder urspriinglich noch gegenwirtig, weder vorgegeben noch deduzierbar,
sondern stets verschoben, aufgeschoben und vertagt ist« (Vogl 1994: 20).

Auch diese Formulierungen machen eines deutlich: Die Gemeinschaft
entzieht sich einer endgiiltigen Bestimmung und zwar sowohl im theore-
tischen als auch im praktischen Sinn. Wenn Hinrich Fink-Eitel aber
schreibt: »Gemeinschaftliche Einheit ist nicht einfach gegeben; sie mul3
konfliktreich permanent hergestellt werden« (Fink-Eitel 1993: 309),
dann ist das zumindest doppeldeutig. Einerseits ist es offensichtlich zu-
treffend: Gemeinschaft gibt es nur im Konflikt. Andererseits: Identitt
und Gemeinschaft stellen keine Substanz oder Essenz dar, sie sind nicht
als Sein, Zustand oder Subjekt und nicht als einheitlicher Kérper oder
korperliche Einheit zu verstehen (vgl. etwa Nancy 2000: 5). Und das gilt
nicht nur fir die Idee einer schon existierenden Einheit, sondern auch —
und gerade — fiir die Idee einer Einheit, die erst herzustellen ist. Fiir
Jean-Luc Nancy ist das Prinzip einer jeden Gemeinschaft deshalb ihre
Unabgeschlossenheit (»inachévement«), ihre Teilung (»partage«), ihr
»désceuvrement« (»Entwerkung« im Sinne eines der Herstellung gerade
gegenliufigen Prozesses); deren Uberwindung zu einer geschlossenen
Einheit nach dem Bild des Korpers steht hingegen im Zentrum des tota-
litdren Mythos der Gemeinschaft (Nancy 1999: 87, 144). Gemeinschaft
kann politisch demnach nur als Gemeinschaft ohne Gemeinschaft ge-
dacht werden, das heifit als Gemeinschaft ohne Fundierung in etwas
vorgéingig Gemeinschaftlichem (der gemeinsamen Abstammung des
Bevolkerungskorpers, der gemeinsamen Tradition des Kulturkorpers)
(Nancy 1999: 177; Nancy 1996: 42, 179). Zugleich kann man daraus

entscheidenden Stellen von Gemeinwesen, und gerade nicht von Gemein-
schaft, um statt primdr unpolitischer Formen des Zusammenlebens die
freie Assoziation in den Mittelpunkt zu stellen.

64

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

aber folgern, dass Gemeinschaft nur als politische Gemeinschaft zu den-
ken ist (und eben nicht als scheinbar apolitische Natur- oder Kulturge-
meinschaft), und dass jede Politik der Gemeinschaft nur eine Politik ge-
gen die Gemeinschaft, also gegen die Illusion einer schon erreichten
oder erst herzustellenden Identitét sein kann. Jede konkrete Bestimmung
— Bestimmung jetzt im Sinne von Identifizierung: Feststellung einer
Identitét — ist dann ideologisch, und zwar im Sinne einer Operation, die
ihre eigene Unmdoglichkeit verdeckt.

Die Einheit des politischen »Wir« bleibt in diesem strengen Sinne
unmoglich, da es in jeder politischen Gemeinschaft qua politischer Ge-
meinschaft immer einen irreduziblen, nicht-integrierbaren Rest gibt,
zumindest einen unauflgsbaren politischen Konflikt, durch den sich ei-
nige — die »Anderen« — vom etablierten »Wir« absetzen. Das »Wir«-
Sagen ist immer eine streitbare Behauptung, nie eine Feststellung kol-
lektiver Identitdt. Wére es anders, gibe es keine Politik.

Die Flucht vor der Unbestimmtheit und Konflikthaftigkeit des Politi-
schen in die vermeintliche Eindeutigkeit der Gemeinschaft ist gerade
Ergebnis des im Grunde nicht nur anti-demokratischen, sondern anti-
politischen Verlangens nach einer nicht-polemischen, von Spannungen
freien Form der sozialen Organisation. Das »Wir«, auf das sich die
Grenzwichter der Gemeinschaft so gerne berufen (»Wir machen das
hier eben so«), kann in einer Demokratie keine vorgéngige Giiltigkeit
beanspruchen, sondern nur auf polemische Art und Weise und im Kon-
flikt artikuliert werden, da es eben nicht unabhédngig vom politischen
Prozess im Bezug auf pré-politische Tatsachen — gemeinsame Abkunft,
Geschichte, Kultur — bestimmt werden kann. Jedes Bestreiten der Not-
wendigkeit und der Berechtigung der Polemik und des Konflikts um das
Gemeinsame — ob in der Praxis oder der Theorie — ist daher ideologisch,
da so suggeriert wird, es gebe ein solches Gemeinsames schon, als pré-
politisches Gemeinsames, dem dennoch politische Relevanz zukommen
konne. Der Konflikt um die Grenzen des Politischen und der Gemein-
schaft ist aber selbst Teil des demokratischen Prozesses, und nicht des-
sen aufzuhebende oder auszuschlieBende Gefdhrdung. Die Frage ist
dann allerdings, ob die Politische Philosophie ebenso wie die politische
Praxis nicht besser daran tite, ganz auf den Begriff der Gemeinschaft als
affirmative Kategorie zu verzichten®, statt sich permanent gegen die mit
ihm zwangsléufig einhergehende Versuchungen einer Politik der Unmit-
telbarkeit, der Authentizitit und der Konfliktfreiheit, kurz: der Entpoliti-

25 Davon bleibt die sozialtheoretische und sozialontologische Relevanz des
Gemeinschaftsbegriffs vorerst unberiihrt. Es geht hier allein um die Vor-
stellung einer Politik der Gemeinschaft — also um die normativen und poli-
tischen Implikationen der Gemeinschaft.

65

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

sierung zu wehren. Eine mogliche — vielleicht {iberraschende oder gar
paradoxe — Lehre aus Espositos Genealogie der wechselseitigen Durch-
dringung von communitas, immunitas und bios wire demnach, dass es
eine Politik der Gemeinschaft, eine Politik im Namen der Gemeinschaft,
im strikten Sinne gar nicht geben kann — dass »Gemeinschaft« keine
mogliche Zielbestimmung emanzipatorischer Politik ist und dass eman-
zipatorische Politik stattdessen die permanente Dekonstruktion von Ge-
meinschaft erfordert.”

Literatur

Agamben, Giorgio (1990): Die kommende Gemeinschaft, Berlin: Merve
2003.

Agamben, Giorgio (1995): Homo Sacer. Die souverdne Macht und das
nackte Leben, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2002.

Alloa, Emanuel (2005): »Einverleibte Ansteckung«. Stiddeutsche Zei-
tung, 20. November.

Brossat, Alain (2003): La démocratie immunitaire, Paris: La Dispute.

Campbell, Timothy (2008): »Bios, Immunity, Life: The Thought of Ro-
berto Esposito«. In: Roberto Esposito: Bios, Minneapolis: University
of Minnesota Press [i.E.].

Celikates, Robin/Rothhshler, Simon (2006): »Erhohter Korpereinsatz.
Zur filmischen Représentation des (médnnlichen) Korpers — zwischen
Resouveridnisierung und Aufsprengung«. Feministische Studien, 24
(2), S. 208-223.

Engels, Friedrich (1880): Die Entwicklung des Sozialismus von der
Utopie zur Wissenschaft, MEW, Bd. 19, Berlin: Dietz 1973.

Esposito, Roberto (1988): Categorie dell’impolitico, Bologna: Il Mulino
1999.

Esposito, Roberto (1998): Communitas. Ursprung und Wege der Ge-
meinschaft, Berlin: Diaphanes 2004.

Esposito, Roberto (1999): »ll carattere malinconico della comunita«. Il
Manifesto, 12. November.

Esposito, Roberto (2002a): Immunitas. Schutz und Negation des Lebens,
Berlin: Diaphanes 2004.

Esposito, Roberto (2002b): »La comunita fuori dal comune«, L Unita,
10. Januar.

Esposito, Roberto (2004a): Bios. Biopolitica e filosofia, Turin: Einaudi.

*  Fir hilfreiche Hinweise danke ich Eva Engels, Francesca Raimondi, Ti-
mothy Campbell, Janine Bockelmann, Claas Morgenroth sowie denjeni-
gen, die in Diisseldorf mitdiskutiert haben.

66

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

Esposito, Roberto (2004b): »Difese immunitarie al potere sovrano di vita
e di morte«, Interview mit Roberto Esposito, Il Manifesto, 6. Novem-
ber.

Esposito, Roberto (2007): Terza persona. Politica della vita e filosofia
dell’impersonale, Turin: Einaudi.

Esposito, Roberto (2008): »Vom Unpolitischen zur Biopolitik«, unver-
Off. Ms., erscheint in: Thomas Bedorf/Kurt Réttgers (Hg.): Das Poli-
tische und die Politik (in Vorb.).

Fink-Eitel, Hinrich (1993): »Gemeinschaft als Macht«. In: Micha Brum-
lik/Hauke Brunkhorst (Hg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frank-
furt/M.: Fischer 1993, S. 306-322.

Foucault, Michel (1976): Sexualitit und Wahrheit, Bd. 1: Der Wille zum
Wissen, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1977.

Haraway, Donna (1989): »Die Biopolitik postmoderner Korper«. In:
Dies.: Die Neuerfindung der Natur, Frankfurt/M.: Campus 1995,
S. 160-199.

Hardt, Michael/ Negri, Antonio (2001): Empire, Frankfurt/M.: Campus
2002.

Hardt, Michael/ Negri, Antonio (2004): Multitude, Frankfurt/M.: Cam-
pus.

Lemke, Thomas (2007): Biopolitik zur Einfiihrung, Hamburg: Junius.

Nancy, Jean-Luc (1996): Etre singulier pluriel, Paris: Galilée.

Nancy, Jean-Luc (1999): La communauté désceuvrée, Paris: C. Bour-
gois.

Nancy, Jean-Luc (2000): »Conloquium«. In: Roberto Esposito: Com-
munitas, Paris: PUF, S. 3-10.

Tonnies, Ferdinand (1887): Gemeinschaft und Gesellschaft, Darmstadt:
WBG 1991.

Vogl, Joseph (1994): »Einleitung«. In: Ders. (Hg.): Gemeinschaften,
Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 7-27.

67

https://dol.org/0.14361/9783839407875-003 - am 14.02.2026, 23:23:36. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839407875-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

