Christliche Umweltspiritualitat
als Antwort auf die Umweltkrise

Die negativen Nebenwirkungen des technisch-wirtschaftlichen Fort-
schritts lehren uns je linger desto mehr das Fiirchten. Zudem tiber-
schatten sie zunehmend die positiven Seiten der naturwissenschaftli-
chen, technischen und organisatorischen Erfindungen, ohne die eine
Weltbevolkerung von gegenwiirtig 7,7 Milliarden nicht iiberleben
konnte. Dramatische Umweltprobleme, vor allem der Klimawandel,
stellen diese modernen, technisch-naturwissenschaftlichen Entwick-
lungen, ja mehr die Moderne selbst und das ihr entsprechende
menschliche Selbstverstindnis fundamental in Frage. Um den gewal-
tigen Dynamiken und entfesselten Kriften globaler Weltentwicklung
gerecht zu werden, bedarf es — dies ist offenkundig — eines grund-
legenden Umdenkens, einer »mutigen, kulturellen Revolution«, wie
Papst Franziskus in seinem Umweltschreiben formulierte.! Da die
westliche Zivilisation mit ihren Erfolgen im Kampf gegen Hunger,
Elend und Krankheiten aber auch ihren Schattenseiten inzwischen
global geworden ist, bedarf es auch der globalen Bemithungen und
Reflexion aller Akteure, einschliefilich der Religionsgemeinschaften,
um Ansiitze aufzuzeigen, wie die ckologische Krise iiberwunden oder
wenigstens abgemildert werden kann. Dies setzt vor allem voraus,
dass moglichst viele Menschen weltweit den Weg zu einem neuen,
nicht ausschliefSlich utilitaristischen Naturverstindnis und der Ach-
tung der Natur auch um ihrer selbst willen finden. Da kein gangbarer
Weg hinter die modernen Entwicklungen zuriickfiihrt, es sei denn
um den Preis gewaltiger humanitirer Katastrophen, stellt sich die
dringliche Frage, welchen Beitrag Ethik und Spiritualitit der Religio-
nen zu einer Sicht der Natur leisten konnen, die der Realitit begrenz-
ter Ressourcen entspricht.

Ein Klassiker der Umweltethik, das »Prinzip Verantwortunge,
hatte genau diese Frage gestellt. In ihm schildert Hans Jonas die durch
die moderne Industrialisierung entstandene historisch neue Situation
und bringt das Dilemma hochst prizise auf den Punkt:

58

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christliche Umweltspiritualitit als Antwort auf die Umweltkrise

Denn eben dieselbe Bewegung, die uns in den Besitz jener Krifte gesetzt
hat, deren Gebrauch jetzt durch Normen geregelt werden muf — die Bewe-
gung des modernen Wissens in Gestalt der Naturwissenschaft — hat durch
eine zwangslaufige Komplementaritit die Grundlagen fortgespiilt, von de-
nen Normen abgeleitet werden konnten, und hat die blofe Idee von Norm
als solcher zerstort [...]. Erst wurde durch dieses Wissen die Natur in Hin-
sicht auf Wert >neutralisiert¢, dann auch der Mensch. Nun zittern wir in der
Nacktheit eines Nihilismus, in der grofite Macht sich mit grofiter Leere
paart, grofites Kénnen mit geringstem Wissen davon, wozu. Es ist die Frage,
ob wir ohne die Wiederherstellung der Kategorie des Heiligen [Hervor-
hebung IG], die am griindlichsten durch die wissenschaftliche Aufklirung
zerstort wurde, eine Ethik haben konnen, die die extremen Krifte ziigeln
kann, die wir heute besitzen und dauernd hinzuerwerben und auszuiiben
beinahe gezwungen sind (Jonas 1980: 57).

Das Christentum als jene Religion, zu der sich mehr als ein Drittel der
Menschheit bekennt, hat bereits aufgrund der Zahl seiner Glaubigen
eine besondere Verantwortung. Zudem bildet es einen prigenden
Faktor der technisch-naturwissenschaftlichen Zivilisation des Wes-
tens, die inzwischen global geworden ist. Wiewohl die vielfach ver-
tretene Ansicht, dass die christlich-jiidische Tradition an der Umwelt-
krise die Schuld trage, nicht haltbar ist und eine unbegriindete
Spekulation darstellt (s. unten), stellt sich dennoch die Frage, wieso
gerade in der westlichen Zivilisation die Problematik in dieser Schirfe
entstehen konnte und welchen Beitrag der christliche Glaube fiir eine
Umweltethik und -spiritualitit leisten kann, die das menschliche Be-
wusstsein an okologisch vertriglichen Zielen ausrichtet. Eben dieser
Frage soll im Folgenden in drei Punkten nachgegangen werden: Wel-
che Bedeutung kommt dem Schépfungsglauben fiir einen verant-
wortlichen Umgang mit der Umwelt zu? Welches sind die Grund-
lagen einer christlichen Anthropologie und Verantwortungsethik,
die fiir eine Begriindung einer Umweltethik wesentlich sind? Sowie
abschlieflend: Welche Grundeinstellungen (Tugenden) aus christ-
licher Inspiration konnen dazu beitragen, ein neues Verhiltnis zur
Natur und Umwelt zu gewinnen, wobei zu zeigen sein wird, dass sich
hier wesentliche Uberlappungen mit anderen religiésen Traditionen
aufweisen lassen.

59

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingeborg G. Gabriel

1 Die Welt als Schépfung: Zur Bedeutung biblischer
Kosmologie fiir ein (christliches) Weltverstindnis und
seine Ethik

Der fiir die monotheistischen Religionen (vor allem Judentum, Chris-
tentum, Islam) charakteristische Glaube an die Geschaffenheit der
Welt und des Menschen durch einen Gott besagt, dass dieser Gott,
der Ewige, in Freiheit eine Welt auSerhalb seiner selbst hervorbrin-
gen wollte und hervorbrachte (creatio ex nihilo).? Dieser Schopfungs-
akt wird dabei niemals als etwas Vergangenes und damit Abgeschlos-
senes verstanden, sondern ist im Sinne eines kontinuierlichen
Wirkens Gottes in der Welt und Schopfung zu begreifen, das sich
durch die Zeit hin durchhilt (creatio continua) und an dem der
Mensch als Mitschopfer mitzuwirken befihigt und beauftragt ist.
Fiir Max Weber, der in seiner »Wirtschaftsethik der Weltreligio-
nen« die Riickfrage nach den kulturellen wie ethischen Wurzeln
westlicher Zivilisation stellte, ist es erst der jiidische Monotheismus,
der aufgrund seines Schopfungsverstindnisses einen rationalen und
moralisch verantwortbaren Zugang zur Welt erméglicht. Durch die
kulturgeschichtlich schrittweise Zuriickdringung eines mythischen
Weltbilds mit seinen durch vielfiltige Opfer zu befriedigenden, un-
sichtbaren Zwischenwesen konnten — so Weber — jene Freiheitsriume
entstehen, die die Voraussetzung fiir »eine religiose Ethik des inner-
weltlichen Handeln« bildeten und die »noch der heutigen europii-
schen und vorderasiatischen Ethik zugrunde« liegen (Weber 1988: 6).
Aufgrund der Entmachtung der dem Menschen wohlwollend oder
feindlich gesinnten, in jedem Fall eigene Anspriiche anmeldenden
Geistwesen, wie Feen, Damonen, aber auch unterschiedlichste Gotter,
konnten die Gldubigen das Vertrauen gewinnen, dass die von einem
einzigen Gott geschaffene und ihm untergeordnete Welt nach ver-
lisslichen Gesetzen funktioniert. Diese grundsitzliche Kohirenz der
Realitit bildet die Voraussetzung fiir die in allen monotheistischen
Religionen vorfindbare Uberzeugung, dass der (gliubige) Mensch
nur diesem einen Gott gegeniiber verantwortlich ist, was ethische
Rationalitit zuallererst ermdoglicht.? Die Entgotterung der Welt im
juidischen und spater christlichen Glauben und Denken (ebenso wie
nochmals spéter im islamischen), verbunden mit dem Verbot der Ma-
gie, bildet daher die Grundlage fiir eine ethisch-rationale Lebensfiih-
rung. Nur in einer grundsitzlich berechenbaren Welt ist es zudem
moglich, universale Naturgesetze und ihre technische Anwendung

60

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christliche Umweltspiritualitit als Antwort auf die Umweltkrise

zu erkennen, die zudem, weil eben die ganze Welt von Gott geschaf-
fen ist, universale Geltung beanspruchen kénnen. Wiewohl mit die-
ser Erkenntnis aus heutiger Sicht beachtliche Probleme einhergehen,
gilt es dennoch, diese Grundlagen universaler Rationalitdt zuerst zu
verstehen, um dann in einem zweiten Schritt die Frage zu stellen, was
dies fiir die welthistorisch neue Situation weit verbreiteter Umwelt-
zerstorung bedeutet.

Zwei biblische Narrative, die so genannten Schopfungserzihlun-
gen, die sich beide im ersten Buch der Bibel, dem Buch Genesis (Ent-
stehung der Welt) finden, explizieren diese Uberzeugung von der Er-
schaffung der Welt durch den einen Gott. Der erste, lingere Text
stammt aus dem 6. Jhdt. v.Chr., der zweite — ihm nachgeordnete —
aus dem 10. Jhdt. v. Chr. Diese beiden, inhaltlich héchst unterschied-
lichen Erzahlungen stehen ohne Harmonisierung hintereinander und
interpretieren sich wechselseitig. Vom Genus her haben beide étiolo-
gischen, d.h. erklirenden, Charakter. Thr Ziel ist es, die gottlichen
Intentionen im Hinblick auf den Kosmos und den Menschen auf-
zuzeigen. Sie sind so universal auf die gesamte Menschheit bezogen.
Sie sind zugleich den historisch verortbaren Geschichten, die mit der
Abrahamserziahlung in Genesis 12 beginnen und die Yahwes erlosen-
des Handeln am Volk Israel behandeln, vorangestellt. Die Schop-
fungserzahlungen legen demnach den universalen und kosmologi-
schen Rahmen dieser als Heilsgeschichte begriffenen, folgenden
Texten fest. Sie tun dies, indem sie die Grundgegebenheiten des vor-
findbaren Kosmos sowie der conditio humana in doppelter Weise
theologisch reflektieren: Den ersten Teil bildet eine Beschreibung
der Welt, wie sie nach gottlicher Intention sein sollte, den zweiten
die real erfahrbare, deformierte Weltwirklichkeit. Die Bruchstelle
zwischen diesen beiden Teilen markiert die, gleichfalls atiologische,
Siindenfallerzihlung (Genesis 3), auf die der Mord an Kain (Gene-
sis 4) sowie die Sintfluterzihlung (Genesis 5/6-9) folgt. Sie endet
mit der Zusicherung, dass die Schépfung trotz der moralischen Ver-
derbnis der Menschen Bestand haben wird. Damit ist auch klar, dass
es sich bei den Schopfungserzihlungen nicht um einen Evolutions-
bericht handelt. Sie enthalten vielmehr eine Kosmologie und eng da-
mit verbunden eine Anthropologie, deren Basis die Erschaffung des
Kosmos durch Gott in sechs Tagen mit dem siebenten Tag als Ruhetag
(Sabbat) bildet. Bereits hier wird offenkundig, dass es im Text nicht
um Zeitangaben geht (vgl. Zenger 1987). Vielmehr wird das Narrativ
tiber die Erschaffung der Natur einschliefilich des Menschen mit der

61

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingeborg G. Gabriel

aus der hebriischen Kultur stammenden, gleichfalls biblisch vermit-
telten Wochenperiodisierung verschrinkt. Die Schopfung durch Yah-
we wird zudem analog zur menschlichen Arbeit gedacht, der damit
auch eine besondere Bedeutung zugesprochen wird. Thren Gipfel-
und Hohepunkt bildet der Sabbat als Ruhetag, durch den das Schaffen
Gottes wie des Menschen geistig tiberhoht und damit bei aller Wich-
tigkeit und Wiirde der Arbeit relativiert wird.* Auch hier zeigt sich —
allgemein gesprochen —, dass Natur und Kultur unauflosbar mit-
einander verschrinkt sind. Die Art und Weise wie Menschen ihre
natiirliche Umwelt begreifen, ist demnach immer auch kulturell ver-
mittelt und notwendig in eine das gesamte Denken und Handeln um-
fassend pragende Weltsicht eingebettet.

Dazu einige weitere Anmerkungen im Hinblick auf die Umwelt-
thematik. Die sogenannte priesterschriftliche Schépfungserzihlung
aus dem 6. Jhdt., die den Anfang der Bibel bildet, beginnt mit den
Worten: »Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde. Die Erde aber
war wiist und leer [hebraisch tohu wabohu, >dunkle weglose Wiiste(]
und Finsternis war iiber der Urflut [...] und Gottes Geist [hebriisch
ruah, weitere Bedeutungen: »Leben«, »Atem«] schwebte i{iber den
Wassern.« (Genesis 1,1) Die bereits vorhandene ungeformte Materie
wird so erst durch die gottliche Schopfungstat zum gestalteten Kos-
mos. Dieser Prozess beginnt mit der Erschaffung von Licht und Fins-
ternis (erster Tag), gefolgt von der Schépfung von Himmel, Erde und
Meer, die — wie allgemein im Alten Orient — als drei 6rtliche Sphiren
vorgestellt werden (zweiter Tag), den Pflanzen (dritter Tag) sowie
Sonne, Mond und Sternen (vierter Tag). Letztere sollen den Wechsel
der Zeiten und Feste anzeigen. Hier zeigt sich wiederum die innere
Verschrinkung von Kultur und Natur im Schépfungstext. Die Er-
schaffung der Wassertiere und Vogel (fiinfter Tag) wie auch der tibri-
gen Tiere, der Land- und Wildtiere (sechster Tag), wird jeweils mit
einem so genannten Vermehrungssegen verbunden, der nicht zuletzt
aufzeigt, dass ihr Bestand mehr gefihrdet ist als jener der anderen
Kreaturen. Dies gilt auch fiir den Menschen, der gemeinsam mit
einem GrofSteil der Tierarten am sechsten und letzten Schépfungstag
erschaffen wird. Dies erlaubt eine erste fiir die gegenwirtige Umwelt-
thematik duflerst relevante Einsicht. Der Mensch ist nach biblischem
Verstindnis zuerst und vor allem in das Gesamt der physischen
Schépfung, der Natur, eingebunden. Seine Sonderstellung ergibt sich
freilich aus dem abschlieflenden Zusatz: »Als Abbild Gottes (sdilim)
schuf er ihn. Als Mann und Frau schuf er sie« (Genesis 1,27). Damit

62

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christliche Umweltspiritualitit als Antwort auf die Umweltkrise

ist bereits die nur fiir den Menschen typische Zwischenstellung auf-
gezeigt: Er/sie gehort zu den hoheren Tieren.’ Zugleich aber kommt
ihm/ihr als Abbild (sdlim) des Gottes eine Sonderstellung in der Na-
tur und im Kosmos zu. Diese wird mit dem Wort silim, das »Statuex,
»Bildnis« bedeutet, charakterisiert. Es verweist damit auf die all-
gemein im Alten Orient tibliche Praxis, die Statue eines Herrschers
(oder Gottes) auf dem Stadtplatz (oder im Tempel) aufzustellen, um
diesen Herrscher oder Gott dort prisent zu setzen. Der Mensch re-
prisentiert, so die Grundaussage des Textes, die Gottheit respektive
den Herrscher (wobei beides oft in eins fillt). Diese Reprisentanz ist
dabei nicht zuerst und vor allem als Seinsaussage zu verstehen, son-
dern ihr kommt primar ethische Bedeutung zu. Das Leben des Adam
(adamah, »Menschlein«) soll und muss von anderen Menschen res-
pektiert werden, da er/sie Abbild Gottes sind. Die negative Parallel-
erzihlung dazu bildet die Ermordung Abels durch Kain nach dem
Siindenfall, also in einer deformierten, permanent von Mord bedroh-
ten Welt. In den jiidischen wie christlichen Traditionen bildet diese
Grundeinsicht das Fundament der gesamten Anthropologie und ist
das Grundaxiom der Ethik (Janowski und Liess 2009; Frevel 2010;
Konradt und Schlépfer 2014). Im Menschen als Geschopf verbinden
sich so Naturhaftigkeit, d. h. Lebendigkeit, Verwundbarkeit, Endlich-
keit und letztlich Sterblichkeit, mit jener spezifischen Transzendenz,
die als Gottesebenbildlichkeit bezeichnet wird und die es aufgrund des
sogenannten noachitischen Grundgebots verbietet, sein Blut zu ver-
gieen (Genesis 9,5). Aus der Gottesebenbildlichkeit werden in der
Folge spezifisch menschliche Fihigkeiten abgeleitet, wie Verstand,
Wille und individuelle Kreativitdt (Thomas von Aquin 1985). Diese
anthropologische Deutung bleibt jedoch eng verbunden mit der Sicht
des Menschen als eines Gott reprisentierenden Gegentiber, jenes An-
deren, dessen spezifische Wiirde aufgrund seiner/ihrer Gottéhnlich-
keit zu respektieren die Grundlage der Ethik bildet (vgl. dazu Levinas
1989).

Sie bildet zusammen mit der Vermehrungsverheiflung und dem
so genannten Herrschaftsauftrag eine inhaltliche Einheit, weshalb die
Aussagen textlich miteinander verschrankt sind: »Gott segnete sie
und Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar, und vermehrt euch, bevol-
kert die Erde, unterwerft sie euch und herrscht iiber die Fische des
Meeres, iiber die Vogel des Himmels und iiber alle Tiere, die sich auf
dem Land regen.« (Genesis 1,28, Vorverweis in Genesis 1,26, weiters
Genesis 9,1 nach der Sintflut).

63

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingeborg G. Gabriel

Da dieser Vers in den letzten Jahrzehnten vielfach direkt fiir die
Umweltkatastrophen unserer Zeit und eine westliche Mentalitdt des
Beherrschens verantwortlich gemacht wurde, ist hier in gebotener
Kiirze auf die diesbeziigliche Kritik einzugehen, die sich vor allem
gegen das Christentum richtet. Es gibt mehrere Griinde, die diese
These trotz ihrer Popularitit als nicht haltbar erscheinen lassen. Da
ist zum ersten der Text selbst. Die hebrdische Wortwurzel raddah
bedeutet »fiihren«, »auf Weideland geleiten« und geht damit von
einem sich am Beruf des Hirten orientierenden Herrschaftsverstiand-
nis aus, wie es fiir den Alten Orient typisch war.” Im Hintergrund
steht demnach nicht das Bild eines orientalischen Despoten, sondern
eines fiirsorglichen Konigs. Diese Deutung gewinnt dadurch an Ge-
wicht, dass die zweite, zeitlich frithere Schopfungserzihlung (Genesis
2,4b-24) davon spricht, dass Gott den Mann und dann die Frau aus
Lehm formte, ihnen den Lebensodem einblies und ihnen die Welt als
einen zu bebauenden und zu pflegenden Garten, den Garten Eden,
zur Kultivierung iibertrug. Das Herrschaftsmotiv von Genesis 1, 28
wird hier textimmanent im Sinne der Fiirsorge fiir das Land interpre-
tiert. Zwar hat der Mensch ein Vorrecht, das darin besteht, den ande-
ren Geschdpfen ihre Namen zu geben, was auf die Sonderstellung des
Menschen als Vernunftwesen verweist (Genesis 2,19), aber die
Grundintention des Textes ist es, die Besonderheit des Menschen im
Sinne seiner Verantwortung fiir die Schopfung zu interpretieren. Die
islamische Vorstellung, dies sei hier nur erwihnt, ist im Ubrigen
weitgehend analog. Gott der Schopfer aller Dinge setzt den Menschen
als khalifa (Statthalter) iiber seine Schopfung ein, fiir die er/sie eine
Art Treuhandschaft iibernimmt. Auch fiir das koranische Denken
liegt die Umweltproblematik auf3erhalb des eigenen Denkhorizonts
und wird Herrschaft nicht willkiirlich absolutistisch sondern fiirsorg-
lich verstanden.® Den allen Monotheismen gemeinsame und fiir sie
charakteristische Vorstellung ist demnach trotz aller Unterschiede im
Einzelnen, dass der Schopfergott den Menschen geschaffen und zu-
gleich beauftragt hat, gerecht iiber seine Schépfung zu herrschen. Er
soll so die gerechte Herrschaft Gottes, der fiir seine Geschopfe Sorge
trdgt, nachahmen und weiterfiihren. Die okologische Theologie
spricht daher zu Recht von einer menschlichen Treuhandschaft (ste-
wardship) iiber die Natur, die in direktem Gegensatz steht zu jeder
Form der Willkiirherrschaft und Ausbeutung.

Hinzu kommt ein Zweites: Die Herleitung der naturwissen-
schaftlich-technischen Erfindungen der Moderne aus einem bib-

64

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christliche Umweltspiritualitit als Antwort auf die Umweltkrise

lischen Halbsatz ist nicht nur bibelinterpretatorisch unzulassig, sie ist
auch schlechterdings anachronistisch. Denn sie tibersieht, dass iiber
Jahrtausende der Mensch gegeniiber der Natur in einer hichst preka-
ren Lage war. Als Mingelwesen (Arnold Gehlen) hatte er in jener
agrarischen Umwelt, aus der die biblischen Texte stammen, Jahr fiir
Jahr um sein Uberleben zu kimpfen. Ernteausfille, Ungeziefer, Diirre
u.A.m. fithrten immer wieder zu Hungersnoten und bedrohten das
menschliche Leben, ja jenes der Spezies (so auch Genesis 6-9). Jene
weltgeschichtliche Wende, durch die der Mensch nun seine eigene
Existenz und jene der anderen Lebewesen bedroht, war fiir die bib-
lischen Autoren des 1. Jahrtausends v. Chr. — so konnte man sagen —
ebenso wenig vorstellbar wie die Konstruktion von Flugzeugen, Mi-
krochips und Atombomben.

Eine Entzauberung der Welt, der nichts Innerweltliches mehr
heilig ist (Hardmeter und Ott 2016: 183), lsst sich demnach in keiner
Weise aus dem Text der biblischen Schépfungserziahlung herauslesen.
Sie stellt vielmehr das Resultat einer langen Reihe geschichtlicher
Transformationsprozesse dar, die keineswegs linear und zwangslaufig
erfolgten. Erst in der letzten Etappe dieser komplexen Entwicklungs-
geschichte von mehreren Jahrtausenden, die offenkundig an unter-
schiedlichen Orten zu unterschiedlichen Ergebnissen fiihrten, wurde
die Sonderstellung des Menschen gegeniiber der Natur absolut ge-
setzt und eine strikte Trennlinie zwischen ihm und dem Rest der Na-
tur eingezogen. Im Gegensatz zum biblischen Weltbild reduzierte
diese cartesianische Subjekt-Objekt-Dichotomie die doppelte Aus-
richtung menschlicher Existenz auf eine einzige Dimension, jene
eines der Natur gegeniiberstehenden (transzendenten) Bewusstseins,
das in der menschlichen Ratio griindet. Die offenkundig naturhaft-
biologische Dimension des Menschen wird damit ausgeblendet. Er
wird nicht mehr als Teil der Natur gesehen sondern als ein rein geis-
tiges Subjekt, das aufgrund seiner Vernunft iiber dieser steht. Aus
seiner natiirlichen Verankerung ginzlich herausgeldst begreift er/sie
sich nun als Gegenpol zur nunmehr rein physisch verstandenen Ma-
terie, die ihres Schopfungscharakters entkleidet ist. Damit geht frei-
lich auch ihr Eigenwert verloren, der nach biblischem Verstindnis der
nicht-menschlichen Schépfung in allen ihren Formen zukommt. Sie
wird zum reinen Objekt, tiber das der Mensch zum eigenen Nutzen
absolut verfiigen kann. Das anthropologische Leitbild der Moderne
versteht den Menschen daher als Besitzer, Arbeiter und Forscher, der
die vorhandene Natur willkiirlich beherrschen kann und soll (Barruzi

65

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingeborg G. Gabriel

1993: 56). Die Arbeit wird zur »Erzeugerin und Erloserin« eines neu-
en Menschen (Leser 1980: 67), der sich so von seiner eigenen biologi-
schen Natur zu emanzipieren sucht.® Erst hier wird das Verhiltnis zur
Natur als ein Herrschaftsverhiltnis gefasst, das die bereits aufgrund
der gemeinsamen biologischen Konstitution vorhandene innere Ver-
bundenheit des Menschen mit der iibrigen Natur zerschneidet. An-
ders in den biblischen Schépfungserzihlungen, fiir die die Interde-
pendenz alles Lebendigen aufgrund seines Geschaffenseins gegeben
ist und die die Sonderstellung des Menschen immer im Zusammen-
hang mit seiner mit allen anderen Lebewesen gemeinsamen biologi-
schen Existenz denken. Dies zeigen im Ubrigen viele Gebetstexte, die
das Lob des Schopfers durch die gesamte Natur zum Inhalt haben und
dessen universale kosmische Dynamik. Zur Illustration seien einige
Verse zitiert:

Die Himmel rithmen die Herrlichkeit Gottes, vom Werk seiner Hinde kiin-
det das Firmament. Ein Tag sagt es dem anderen, eine Nacht tut es der
andern kund, ohne Worte und ohne Reden, unhorbar bleibt ihre Stimme,
doch ihre Botschaft geht in die ganze Welt hinaus, ihre Kunde bis zu den
Enden der Erde (Psalm 19, 2-7).

Gerade die als Gebete fiir Juden wie Christen zentralen Psalmen zei-
gen somit, dass biblisch gesehen, die Natur alles andere als unbelebte
Materie ist. Thre Poesie konnte dazu beitragen, den Eigenwert aller
Geschopfe wieder neu zu entdecken.!® Gleiches gilt fiir die Schriften
christlicher Mystiker wie des Franz von Assisi (1181/1182-1226)
oder von Angelus Silesius (1624-1677).11

2 Der anthropologische Zugang: Der Mensch als
Mitschopfer und Bewahrer einer Schopfung in Evolution

Ebenso wie der Subjekt-Objekt-Dualismus ist fiir die Moderne
zudem ein ihr bereits vom Begriff her eingestiftetes, geschichtsphi-
losophisches Fortschrittsmodell charakteristisch. Es ist einerseits
deterministisch, anderseits programmatisch und zielt auf eine per-
manente Selbstiiberbietung. Knapp gesagt: Das Neue ist immer und
notwendig das Bessere. Diese Hypothese einer linearen Entwicklung
der Weltgeschichte findet ihren Ausdruck paradigmatisch im Drei-
stadienmodell des Philosophen und Begriinders der Soziologie,
Auguste Comte (1798-1857). Die Geschichte bewegt sich demnach

66

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christliche Umweltspiritualitit als Antwort auf die Umweltkrise

unaufhaltsam vom religids-christlichen Obskurantismus iiber eine
philosophische Weltsicht hin auf ein positives, aufgeklirtes Zeitalter.
Es ist eben diese Grundannahme eines linearen Fortschritts, die aus
religioser und insbesondere christlicher Sicht nicht iiberzeugt und
heute nicht zuletzt aufgrund der Umweltprobleme in eine fundamen-
tale Krise geraten ist.

Thre Schwiche bestand von Anfang an darin, dass sie ihre »bar-
barische Riickseite« (Habermas 1994: 52),'2 und damit auch die nega-
tiven Folgen naturwissenschaftlich-technischer Innovationen, aus-
zublenden beinahe gezwungen ist. Diese inhirente Einseitigkeit
fithrt je linger desto mehr zu einer Haltung, die jener eines Spielers
in einem Casino gleicht, der immer héhere Risiken auf sich zu neh-
men bereit ist, um das Spiel doch noch zu gewinnen. Der Soziologe
Ulrich Beck hat in eben diesem Sinn von der »Risikogesellschaft« als
Charakteristikum der Spitmoderne gesprochen (Beck 2015). Der
Fortschrittsglaube der Moderne wird dabei Schritt fiir Schritt von
einer Hoffnungsvision konstanter Humanisierung zur Vorstellung
eines »stahlernen Gehiduses« (Max Weber), die das eigene Weltbild
unterhohlt.

Diese der Moderne von Anfang an inhirente Problematik wurde
bereits friith erkannt. Dies zeigen Gedichte wie der Zauberlehrling
von Johann W. Goethe sowie die romantischen Gegenentwiirfe, die
zu Beginn des 19. Jahrhunderts an Bedeutung gewinnen. Sie setzen
dem rationalistischen und fortschrittsorientierten Narrativ der Mo-
derne eine »Bewegung der Ganzheitlichkeit« entgegen, rufen zu
einer »Riickkehr zur Natur« auf und/oder idealisieren frithere Kul-
turformen, sei es jene der Antike oder des Mittelalters, als der Mo-
derne tiberlegen. Die urspriingliche Einheit mit einer idyllisch iiber-
hohten Natur soll durch die »Wiederverzauberung« der Welt méglich
werden. Mit dieser Idee verbindet sich bereits in der Romantik eine
Kritik des Monotheismus und hier wiederum des Christentums, das
fiir eben diese »Entzauberung« verantwortlich gemacht wird."® Der
heutige Neoromantismus und die ihn begleitenden esoterischen Be-
wegungen sind Nachfahren dieser romantischen Weltsicht, die die
Fortschrittshypothese durch eine nostalgisch unterfiitterte Verfalls-
hypothese ersetzte. Diese steht freilich vor der Frage: Kann der Glau-
be an eine von Geistern und Gottern bevolkerte Welt heute einen
echten Beitrag zur Losung der dkologischen Frage leisten? Oder han-
delt es sich nicht vielmehr um einen Eskapismus, der zur Flucht aus
der Verantwortung verfithrt? Und was bedeutet dies angesichts einer

67

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingeborg G. Gabriel

wachsenden Weltbevilkerung, fiir die der Verfall der technischen Zi-
vilisation humanitire Katastrophen unvorstellbaren Ausmafles mit
sich bringen wiirde? Es erscheint damit offenkundig, dass es in der
gegenwirtigen okologischen Situation ein Hochstmafl an mensch-
licher Besonnenheit und kreativer Verantwortungsbereitschaft
braucht, um mit den Folgen moderner Entwicklungen in einer Weise
umzugehen, die die bereits vorhandenen Schiden minimiert und
ihnen nicht weitere hinzufiigt. Ein nostalgischer, auf eine so nie ge-
gebene urspriingliche Einheit zielender Naturmystizismus lenkt je-
doch von eben dieser verantwortungsorientierten Sicht der Welt und
einem ihr entsprechenden Tun ab.

Einen zweiten neben einer Einheitsromantik hochst einflussrei-
chen Versuch, die Subjekt-Objekt-Dichotomie der Moderne zu tiber-
winden, stellt ein biologistischer Evolutionismus dar. Wiewohl die
Evolutionisforschung verschiedene Ausprigungen entwickelt hat
(vgl. Sarasin 2010; Langthaler und Weber 2013), basieren sie doch
durchgingig auf der Hypothese, dass der Mensch ein Siugetier unter
anderen in der Kette einer Evolution darstellt, die durch Kampf und
Selektion den survival of the fittest deterministisch herbeifiihrt.
Nicht der Mensch ist es demnach, der der historischen Entwicklung
ihre Richtung vorgibt, sondern ein sich selbst determinierender evo-
lutionérer Fortschrittsprozess, dessen Objekt er ist. Ein derartiges
Weltbild lasst offenkundig kaum Raum fiir menschliche Freiheit und
damit Verantwortung. Es erscheint daher weder mit einem christli-
chen noch einem immanenten Humanismus als vereinbar, die beide
von der Grundannahme menschlicher Freiheit nicht absehen konnen,
wollen sie nicht jene Transzendenzvorstellung aufgegeben, die den
Menschen — christlich — als Bild Gottes und philosophisch-ethisch
als mit besonderer Wiirde begabt versteht. Die Attraktivitit eines der-
artigen Evolutionismus liegt m.E. darin, dass er einen scheinbaren
Ausweg aus der cartesianischen, einseitig auf die Vernunft fixierten
Weltsicht aufzeigt, sowie die fiir die Moderne zentrale Fortschritts-
idee dadurch rettet, dass er sie evolutionistisch deutet. Sein gegen-
wirtiger Boom, fiir den Autoren wie Steven Pinker (2016, 2018) und
Yuval Noah Hariri (2017, 2018) stehen, scheint daraus erklarlich.

Der Paldontologe, Christ und Jesuit Pierre Teilhard de Chardin
hat bereits in der ersten Hilfte des 20. Jhdt. eine alternative Evoluti-
onsthese vorgelegt. Sie kann hier nicht niher ausgefiihrt werden,
konnte jedoch einen Weg der Neubewertung von Fortschritt aufzei-
gen und soll daher erwihnt werden. Die gegenwiirtige Phase der An-

68

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christliche Umweltspiritualitit als Antwort auf die Umweltkrise

thropogenese (heute des Anthropozins) fordert nach Teilhard de
Chardin ein menschliches Handeln heraus, das in freier Entscheidung
die humanen Potentiale der Schopfung weiterentwickelt. Der
»Mensch im Kosmos, so der Titel seines Hauptwerks, und seine wei-
tere Evolution hingen von der Wahrnehmung eben dieser ethischen
Verantwortung durch die gegenwirtige Generation ab (de Chardin
1959). Fortschritt stellt demnach keine automatische, evolutionir be-
dingte oder auf natiirlicher Selektion basierende Notwendigkeit dar.
Er muss vielmehr durch das Handeln jedes einzelnen Menschen unter
Einsatz aller seiner geistigen Energien und schipferischen Krifte
weitergefiithrt werden. Sein Letztkriterium sind die Personwerdung
jedes einzelnen Menschen, Mann und Frau, sowie das allgemeine
Wohl der Welt in der Realisierung des Humanen (de Chardin 1969:
132). »Fortschritt heifdt menschlicher sein oder er bedeutet nichts«'* —
so die Grundaussage (de Chardin zitiert in Broch 1977: 322). Ein der-
artiger Weltfortschritt hat fiir den Christen Teilhard de Chardin sein
letztes Maf in Christus, der den Menschen in seiner vollendeten Ge-
stalt darstellt und Grund wie Ziel der gesamten Menschheit und des
Universums ist. Fortschritt wird hier von einer geschichtsnotwendi-
gen Grofle zum Resultat menschlichen Handelns umgedeutet, das
sich fiir die Humanisierung der Welt in allen ihren Dimensionen ver-
antwortlich weif3. Es ist die Aufgabe der Religion, diese Art des Fort-
schrittes und damit die Quellen des élan vital, der Lebens- und Hand-
lungsfreude, zu fordern (de Chardin 1963: 245; vgl. auch Broch 1977:
226-234). Ein derartiges, nicht deterministisches und nicht auf dem
Willen zur Macht basierendes Fortschrittsmodell lasst sich mit dem
Christentum und seiner Ethik verbinden. Positive wie negative Ent-
wicklungen sind demnach keineswegs zwingend, wiewohl es Voraus-
setzungen fiir ihre Realisierung gibt. Diese Ernstnahme menschlicher
Freiheit fithrt eben dazu, dass massive Riickschritte und apokalypti-
sche Entwicklungen ebenso moglich sind wie Fortschritte. In diesem
Sinn schreibt Papst Franziskus in seinem Antrittsschreiben Evangelii
gaudium: »Wir stehen hier vor einer groflen Verantwortung, weil
einige gegenwirtige Situationen, falls sie keine guten Losungen fin-
den, Prozesse einer Entmenschlichung auslésen konnen, die dann nur
schwer riickgingig zu machen sind« (Papst Franziskus 2013).

Die Frage, die sich im Anschluss daran stellt, ist freilich: Wie
lassen sich nach Jahrhunderten im menschlichen Bewusstsein fest
verankerte Mentalititen eines rein instrumentellen Umgangs mit
der Natur nachhaltig verdndern? Wie lasst sich die etwas rezentere,

69

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingeborg G. Gabriel

aber nun weit fortgeschrittene Kolonialisierung aller Lebensbereiche
durch Naturwissenschaften, Technik und Okonomie aufhalten? Wie
kann eine Weltsicht gefordert werden, in der sich der Mensch nicht
als absoluter Herrscher iiber die Natur, sondern als Hiiter der Erde
von seiner Verantwortung her begreift? Anders gesagt, wie lisst sich
jene cartesianische Spaltung riickgingig machen, die letztlich auch
den Menschen als res cogitans reifiziert und entpersonlicht, ohne da-
mit freilich eine naturwissenschaftlich-technische Entwicklung zu
verunmoglichen?

Im abschlielenden Abschnitt soll es darum gehen, einige jener
christlichen und allgemein religiosen Haltungen herauszuarbeiten,
die einem zerstorerischen Umgang mit der Natur und ihren Ressour-
cen entgegenwirken konnten. Eine derartige »Tugendethik« steht, so
sei vorweg angemerkt, in keiner Weise im Gegensatz zu struktur-
und rechtsethischen Uberlegungen und sie politisch effektiv umset-
zenden Mafinahmen."> Es bedarf heute mehr denn je der Institu-
tionen, Gesetze und Regelungen zum Schutz der Umwelt auf globa-
ler, nationaler und regionaler Ebene. Ohne sie kénnen der Natur
bereits zugefiigte Schiden nicht reduziert und die &rmeren Bevolke-
rungen der Welt, die den Auswirkungen der Umweltzerstorung am
stirksten ausliefert sind, nicht wirksam geschiitzt werden.'¢ Dies ge-
sagt, sollen im Folgenden individuelle Haltungen benannt werden,
die als Grundlagen auch fiir strukturethische Fortschritte unverzicht-
bar erscheinen."”

3 Okologisch relevante Tugenden aus christlich-
interkonfessioneller und interreligioser Perspektive

a. Humilitas als Anerkennung der Begrenztheit menschlicher
wie naturaler Wirklichkeiten

Die Thematisierung von Grenzen, einschliefSlich der begrenzten Le-
benszeit und der materiellen Ressourcen ist hochst iiberraschend kein
Bestandteil moderner Theorien. Diese Schwach-und Leerstelle be-
deutet letztlich einen Verlust des Bezugs zu einer menschlichen wie
naturalen Wirklichkeit, die immer und iiberall durch Verwundbar-
keit, Unvollkommenheit und letztlich Sterblichkeit charakterisiert
ist, zu der beim Menschen aufgrund seiner Freiheit seine Fehlbarkeit
(biblisch Stindhaftigkeit) kommt. Diese offenkundigen und un-

70

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christliche Umweltspiritualitit als Antwort auf die Umweltkrise

umstoBSlichen Tatsachen stellen jedoch einen notwendigen Bezugs-
punkt ethischer Rationalitdt dar. Thre Anerkennung kann mit dem in
der christlichen Ethik urspriinglich verankerten Begriff der humilitas
bezeichnet werden.'® Das Wort leitet sich urspriinglich von humus,
»Erde, ab. Der Mensch ist demnach als Teil der Natur und ihrer Ver-
ginglichkeit auf die Erde in ihrer immer mitgegebenen Begrenztheit
als natiirliches Habitat angewiesen.

Die christliche Haltung der humilitas stellt den Gegensatz zur
hybris (Hochmut) dar, die mit einer Uberschreitung menschlicher
Moglichkeiten und menschlichen MafSes einhergeht. Die durchaus
moderne Vorstellung, dass der Mensch sich je neu selbst erschaffen
kann und seiner Ingenuitit keine Grenzen gesetzt sind, vermittelt
eine Illusion absoluter Machbarkeit, die durch keinerlei reale Bedin-
gungen gedeckt ist. Ohne die schopferischen Fihigkeiten des Men-
schen gering zu achten, liegt ein Problem heutiger Vorstellungen
von Naturbeherrschung eben darin, dass ihre grundsitzliche Inten-
tion ist, Grenzen jeweils neu zu tiberschreiten. Eine derartige Einstel-
lung widerspricht einer selbstreflexiven humilitas, die realistisch die
Begrenztheit der eigenen Moglichkeiten in der jeweiligen Situation
in Denken und Handeln einbezieht und sich von der verfiihrerischen
Vorstellung der Grenzenlosigkeit nicht blenden lasst. Ein derartiger
niichterner Realismus, der eben als humilitas bezeichnet werden
kann, wire hochst notwendig, um 6kologische Verbesserungen in
allen Bereichen effektiv voranzutreiben. Eine Anerkennung der
offenkundigen Begrenztheit menschlicher wie tierischer Existenz
(wie der natiirlichen Ressourcen) konnte zu einer neuen Sicht aller
Geschopfe und alles Geschaffenen, also der auflermenschlichen Rea-
litdt, fithren, die deren intrinsischen Wert wieder klarer in den Blick
bekommt.?

b.  MafS und Verzicht als wirklichkeitsaddquate Haltungen

Die Haltung der humilitas erweist sich bei niherem Hinsehen eng
verwoben mit jener des Mafes. Diese bildet bereits in der grie-
chischen Philosophie neben der Besonnenheit die -eigentliche
menschliche Urtugend und wurde von dort in das frithe Christentum
iibernommen (Dihle 1957). Es gibt demnach ein allgemein mensch-
liches Maf3, das in unterschiedlichen Situationen und bei unterschied-
lichen Menschen variieren kann, jedoch nie in eine grundsitzliche

71

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingeborg G. Gabriel

Unbegrenztheit umschlagen kann. Dies eben wiére das Laster der
pleonexia als Grundlage einer von Begehrlichkeit und Gier be-
herrschten Lebensweise. Es ist beachtenswert, dass das immer Mehr-
Haben-Wollen, das hier wie in allen religiosen Ethiken als Laster gilt,
im Wirtschaftsdenken der Moderne zur wesentlichen Triebkraft fur
den Fortschritt und damit zu einer Tugend avanciert. Seine sozial
negative Seite wird dabei schlicht unterschlagen (Gabriel 2011). Alle
Religionen sowie vormoderne philosophische Weltanschauungen ge-
hen hingegen davon aus, dass die MafSlosigkeit des Einzelnen wie
ganzer Gesellschaften das Zusammenleben und letztlich den Frieden
gefihrdet. Dies kann nur solange verborgen bleiben, als der tech-
nische und wirtschaftliche Fortschritt das rechte Maf§ im Gebrauch
der Giiter immer wieder kriftig nach oben verschiebt, wobei bereits
frith Krisen und Revolutionen die Fragilitit dieser wirtschaftlichen
Dynamiken zeigen. Eine grundsitzliche Infragestellung erfihrt diese
Mentalitit durch die Umweltkrise. Sich der Frage des Mafles ernst-
haft zu stellen, erweist sich daher heute mehr denn dringlich. Dies
umso mehr als offenkundig geworden ist, dass der Lebensstil der rei-
cheren und industrialisierten Regionen aufgrund der Begrenztheit
der natiirlichen Ressourcen auf eine wachsende Weltbevilkerung
nicht iibertragbar ist.20 Nur durch einen maf3volleren Umgang mit
den natiirlichen Ressourcen kionnen lingerfristig weltweite Vertei-
lungskampfe vermieden werden. Eine neue, positiv konnotierte Sicht
des Mafles und der Selbstbeschrankung sind so aufgrund der Ver-
pflichtung zu weltweiter Solidaritit gefordert. Sie bilden jedoch auch
die Grundlage innerer Freiheit und menschlicher Zufriedenheit. Die
Weisheit aller Religionen lehrt, dass Einfachheit in der Lebensfiih-
rung ein hohes Gut darstellt.! Das Ideal war und ist demnach eine
Reduktion der materiellen Bediirfnisse und nicht ihre Ausweitung,
die notgedrungen zur Entfremdung des Menschen von der Natur
und seinen wesentlichen Lebenszielen fiihrt. So schreibt der christ-
liche Kirchenlehrer Basilius im 4. Jhdt. stellvertretend fiir viele
Weisheitslehrer: »Arm ist, wer viele Bediirfnisse hat« (Basilius von
Ciasarea 1925: 248). Diese Haltung liegt jedoch offenkundig quer zur
Moderne. Gerade die ckologischen Probleme zeigen jedoch, dass
Knappheiten in einer endlichen Welt nie {iberwunden werden kon-
nen. Eine dies akzeptierende Grundhaltung erforderte eine Beschrin-
kung, nicht eine Ausweitung der Bediirfnisse als Ausdruck von Soli-
daritdt wie Nachhaltigkeit.

Die Frage: Wie viel der Mensch braucht, um ein menschenwiir-

72

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christliche Umweltspiritualitit als Antwort auf die Umweltkrise

diges und gutes Leben zu fithren, muss daher heute trotz wirtschaft-
licher und technischer Dynamiken, die die Grenzen hinauszuschie-
ben und den Konsum iiber jedes historisch bekannte Maf3 hinaus zu
steigern erlaubten, aufgrund der evidenten Knappheit natiirlicher
Ressourcen neu gestellt werden.? Ein Weg dazu konnte eine Wie-
derbelebung der alten Fastenordnungen sein, wie sie sich in allen
Religionen finden, um u.a. den Fleischverbrauch zu verringern.?
Gelidnge es, derartige Einsichten und religis fundierte Praktiken zu
gesellschaftlichen Trends zu verdichten, konnte ein Lebensstil ge-
fordert werden, der der Begrenztheit der Giiter der Welt Rechnung
tragt und ihren Eigenwert wieder anerkennt.

c.  Dankbarkeit als Grundlage einer christlichen und
relationalen Weltsicht

Die moderne Vorstellung, wonach der Mensch als Individuum die
Welt einschlief3lich seiner selbst erschafft, ist vielfach mit der Illusion
verbunden, dass die eigene Existenz und der eigene Erfolg ausschlief3-
lich Folge der eigenen Leistung sind. Dies widerspricht jedoch offen-
kundig den sozialen und kologischen Realititen. Jeder Mensch lebt
von Anfang bis Ende seines Lebens in einer Vielzahl sozialer Beziige
und ist auf eine von ihm selbst nicht hergestellte Natur wie Kultur,
einschliefslich ihrer Sprache angewiesen. Dankbarkeit bedeutet jene
Grundhaltung, die diese der individuellen Existenz vorausliegenden
sozialen, geschichtlichen und naturalen Interdependenzen wertschit-
zend anerkennt. Sie weifl um die Beschranktheit der je eigenen Leis-
tung. Eine derartige Grundhaltung der Dankbarkeit ermoglicht es
auch, die Natur in ihrer Eigenart und Schonheit zu begreifen, ohne
sie zuerst und vor allem als Quelle eigener Bediirfnisbefriedigung zu
vereinnahmen. Christlich verstanden wird sie so als Schopfung ver-
standen und damit als Ausdruck von Gottes Wirken und Fiirsorge.
Dieses biblische und christliche Weltverstiandnis findet seinen poeti-
schen Ausdruck gleichfalls in den Psalmen, wo es heifit: »Du sorgst
fiir das Land und trinkst es, Du iiberschiittest es mit Reichtum [...].
Der Bach Gottes ist reichlich gefiillt, Du schaffst ihnen Korn: so ord-
nest Du alles. Du triankst die Furchen, ebnest die Schollen, machst sie
weich durch Regen, segnest ihre Gewichse, Du kronst das Jahr mit
deiner Giite, deinen Spuren folgt Uberfluss. In der Steppe prangen die
Auen, die Hohen umgiirten sich mit Jubel. Die Weiden schmiicken

73

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingeborg G. Gabriel

sich mit Herden, die Taler hiillen sich in Korn, sie jauchzen und
singen.« (Psalm 65, 10~13) Die Dankbarkeit fiir die Gaben der Erde
verbindet sich hier intensiv mit dem Lob ihres Schépfers, dessen
Giite in und durch alle Dinge prisent ist.?* Dies bedeutet offenkundig
nicht, dass der Mensch keinen Beitrag zu ihrer Kultivierung zu leis-
ten hat. Doch die Welt ist fiir ihn nicht nur Aufgabe, sie ist zuerst
und ebenso sehr Gabe. Die hohe Bedeutung der Dankbarkeit im
Christentum wird daraus ersichtlich, dass seine zentrale kultische
Feier die Eucharistie (griechisch: »Danksagung«) ist. In ihr werden
die Gaben der Erde Gott in Dankbarkeit dargebracht, damit sie durch
Tod und Auferstehung Jesu Christi gewandelt werden und so die
Erde erneuert und die urspriingliche Gutheit der Schépfung wieder-
hergestellt wird (vgl. de Chardin 1990). Nach christlicher Uberzeu-
gung ist es den Menschen nicht gegeben, eine vollkommene Welt zu
schaffen. Es ist ihm / ihr jedoch aufgetragen, im Hier und Jetzt so zu
handeln, dass das menschliche Leben und die Schépfung erhalten,
gefordert und geachtet werden. Ethik und Spiritualitit sollen dazu
die denkerische und existentielle Grundlagen schaffen.

—Ingeborg G. Gabriel, Universitit Wien, Osterreich

Literatur

Amery, Carl, Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christen-
tums, Hamburg, 1972.

Bagir, Zainal Abidin und Martiam, Najiyah, »Islam, in: Routledge Handbook of
Religion and Ecology, ed. Willis Jenkins, Mary Evelyn Tucker, John Grim,
New York, 2017, S. 79-87.

Baruzzi, Arno, Einfiihrung in die politische Philosophie der Neuzeit, Darmstadt,
1993.

Basdekis, Athanasios, Orthodoxe Kirche und Okumenische Bewegung. Doku-
mente — Erkldrungen — Berichte, Frankfurt am Main / Paderborn, 2006.

Basilius von Césarea, »Sechste Predigt (Mauriner-Ausgabe Nr. 6): An die Rei-
cheng, in: ders. Des heiligen Kirchenlehrers Basilius des Grofen Bischofs von
Cisarea ausgewdihlte Schriften, aus dem Griechischen iibersetzt, Band I,
Miinchen, 1925. Verfiigbar unter: http//www.unifr.ch/bkv/kapitel2630-5.
htm [3.7.2018].

Beck, Ulrich, Risikogesellschaft: Auf dem Weg in eine andere Moderne,
22. Aufl.,, Frankfurt am Main, 2015.

Broch, Thomas, Das Problem der Freiheit im Werk von Pierre Teilhard de Char-
din, Mainz, 1977.

74

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christliche Umweltspiritualitit als Antwort auf die Umweltkrise

Conradie, Ernst M., »An Ecological Critique of Christianity and a Christian Cri-
tique of Ecological Destruction, in: Routledge Handbook of Religion and
Ecology, ed. Willis Jenkins, Mary Evelyn Tucker, John Grim, New York, 2017,
S.70-78.

ed. Chryssavgis, John, On Earth as in Heaven. Ecological Vision and Initiatives
of Ecumenical Patriarch Bartholomew, New York, 2012.

de Chardin, Pierre Teilhard, Der Mensch im Kosmos, Miinchen, 1959 (Original:
Le phénomeéne humain, Paris, 1955).

de Chardin, Pierre Teilhard, Le goilt de vivre (CEuvres, vol. 7), ed. du Seuil, Paris,
1963.

de Chardin, Pierre Teilhard, Comment je crois (CEuvres, vol. 10), ed. du Seuil,
Paris, 1969.

de Chardin, Pierre Teilhard, »Messe iiber die Welt«, in: ders., Das Herz der
Materie, Olten, 1990, S. 120-140.

ed. Demko, Daniela, Elger Bernice S., und Jung Corinna, u.a., Umuweltethik in-
terdisziplindr, Tiibingen, 2016.

Dihle, Albrecht, »Demut, in: ed. Theodor Klauser, Reallexikon fiir Antike und
Christentum, Band 111, Stuttgart, 1957, S. 736-778.

Franz von Assisi, Samtliche Schriften: Lateinisch / Deutsch, ed. Dieter Berg,
Stuttgart, 2014.

ed. Frevel, Christian, Biblische Anthropologie: Neue Einsichten aus dem Alten
Testament, Freiburg/Basel/Wien, 2010.

Gabriel, Ingeborg, Wozu taugt die Tugend? Uberlegungen zur Aktualitit der
Tugendethik, in: Die Spannweite des Daseins: Philosophie, Theologie, Psycho-
therapie und Religionswissenschaft im Gesprich. Festschrift fiir Augustinus
Wucherer-Huldenfeld zum 80. Geburtstag, ed. Karl Baier, Markus Riedenau-
er, Wien, 2011, S. 199-219.

ed. Gabriel, Ingeborg und Steinmair-Pésel, Petra, Gerechtigkeit in einer end-
lichen Welt. Okonomie-Wirtschaft-Ethik, 2. Aufl., Ostfildern, 2014.

Gabriel, Ingeborg, »Okologie als Frage nach dem neuen Menschenc, in: Griine
Reformation. Okologische Theologie, ed. Michael Biehl, Bernd Kappes, Birbel
Wartenberg-Potter, Hamburg, 2017, S. 83-108.

Habermas, Jiirgen, »Israel und Athen. Wem gehort die anamnetische Ver-
nunft?«, in: Diagnosen zur Zeit, ed. Johann B. Metz u.a., Diisseldorf, 1994.
Hardmeter Christoph und Ott, Konrad, »Biblische Schopfungstheologie«, in:
Handbuch Umuweltethik, ed. Ott, Konrad, Dierks, Jan, und Voget-Kleschin,

Lieske, Stuttgart, 2016, S. 183-189.

Noah Hariri, Yuval, Homo Deus: eine Geschichte von Morgen, Miinchen, 2017.

Noah Hariri, Yuval, 21 Lektionen fiir das 21. Jahrhundert, Miinchen, 2018.

Levinas, Emmanuel, Humanismus des anderen Menschen, iibersetzt und mit
einer Einleitung versehen von Ludwig Wenzler, Hamburg, 1989.

Lintner, Martin, Der Mensch und das liebe Vieh. Ethische Fragen im Umgang
mit Tieren, Wien, 2017.

ed. Janowski, Bernd und Liess, Kathrin, Der Mensch im alten Israel: Neue For-
schung zur alttestamentlichen Anthropologie, Freiburg/Basel/Wien, 2009.

Jonas, Hans, Prinzip Verantwortung, Frankfurt am Main, 1980

75

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingeborg G. Gabriel

ed. Konradt, Matthias und Schlapfer, Esther, Anthropologie und Ethik im Friih-
judentum und im Neuen Testament: Wechselseitige Wahrnehmungen, Tii-
bingen, 2014.

ed. Langthaler, Rudolf und Weber, Hubert Philipp, Evolutionstheorie und
Schopfungsglaube. Neue Perspektiven der Debatte, Gottingen, 2013.

Leser, Norbert, »Christliche und marxistische Anthropologie«, in: ders., Jenseits
von Marx und Freud, Wien, 1980.

Moltmann, Jiirgen, Die okologische Wende in der christlichen Theologie, in:
Griine Reformation. Okologische Theologie, ed. Biehl, Michael, Kappes,
Bernd und Wartenberg-Potter, Birbel, Hamburg, 2017, S. 27-40.

vgl. Munteanu, Daniel, »Cosmic Liturgy. The Theological Dignity of All Creati-
on as Basis of an Orthodox Ecotheology«, International Journal of Public
Theology 4 (2010), S. 332-344.

ed. Ott, Konrad, Dierks, Jan und Voget-Kleschin, Lieske, Handbuch Umuwelt-
ethik, Stuttgart, 2016.

Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium. Uber die Ver-
kiindigung des Evangeliums in der Welt von heute, Nr. 51, 2013. Verfiigbar
unter: http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/docu-
ments/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
[4.1.2019].

Papst Franziskus, Enzyklika Laudato si’. Uber die Sorge fiir das gemeinsame
Haus, Nr. 114, 2015. Verfiigbar unter: http://w2.vatican.va/content/frances-
co/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.
heml [10.12.2018].

Pinker, Steven, Gewalt: eine neue Geschichte der Menschheit, 2. Aufl., Frank-
furt am Main, 2016.

Pinker, Steven, Aufkldrung jetzt: fiir Vernunft, Wissenschaft, Humanismus und
Fortschritt: eine Verteidigung, Frankfurt am Main, 2018.

ed. Sarasin, Philipp, Evolution: ein interdisziplinires Handbuch, Stuttgart u.a.,
2010.

Schiller, Friedrich, Gedichte, 2. Aufl., Berlin, 2013.

Schmidt, Konrad, Schopfung im Alten Testament, in: ed. ders., Schopfung, Tii-
bingen, 2012.

Schor, Juliet, Wahrer Wohlstand: Mit weniger Arbeit besser leben, Miinchen,
2016.

Schulte, Christoph, Zimzum. Gott und Weltursprung, Berlin, 2014.

Silesius, Angelus, Der cherubinische Wandersmann, 15. Aufl., Ziirich, 2006.

Skidelsky, Robert und Edward, Wie viel ist genug? Vom Wachstumswahn zu
einer Okonomie des guten Lebens, Miinchen, 2013.

Taylor, Charles, A Secular Age, Cambridge, 2007 (deutsch: Ein sikulares Zeit-
alter, Frankfurt am Main, 2009).

Thomas von Aquin, Summe der Theologie II-1, Vorwort, hrsg. und iibers. v.
Joseph Bernhart, Band II, 3. durchgesehene und verbesserte Auflage, Stutt-
gart, 1985.

Weber, Max, Gesammelte Aufsiitze zur Religionssoziologie, Band 111, Tiibingen,
1988.

76

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christliche Umweltspiritualitit als Antwort auf die Umweltkrise

Zenger, Erich, Gottes Bogen in den Wolken. Untersuchungen zur Komposition
und Theologie der priesterschriftlichen Urgeschichte, 2. Aufl., Stuttgart,
1987.

Zenger, Erich, u.a., Einleitung in das Alte Testament, 6. Aufl., Stuttgart, 2006.

Anmerkungen

! So Papst Franziskus in seinem Lehrschreiben von 2015 zur Umweltfrage.

2 Zur judischen Theologie des Zimzum, wonach Gott sich in seiner Freiheit zuriick-
nimmt, um fiir die Schopfung Raum zu schaffen, vgl. Schulte (2014).

3 Der Text der hebriischen Bibel ist (mit kleinen Adaptionen in der Reihenfolge der
Biicher und Auslassung der »deuterokanonischen« Biicher: Tobit, Judith, Zusitze
LXX bei Ester, 1 und 2 Makkabéer, Weisheit Salomos, Jesus Sirach und Baruch) auch
Teil des christlichen Kanons. Dieser besteht somit aus einem alttestamentlichen und
einem neutestamentlichen Teil, wobei ersterer aus der Sicht des Lebens, Sterbens und
der Auferstehung Jesu Christi neu interpretiert wird. Die Schépfungsgeschichten sind
s0 Teil der christlichen Bibel. Vgl. Zenger u.a. (2006: 30).

* Dies betont Jiirgen Moltmann im Ansatz seiner Umweltethik, vgl. Moltmann
(2017).

> Die Abfolge in der Erschaffung der Geschopfe steht den Erkenntnissen der Evolu-
tionstheorie des 19.Jhdts. niher als vom Entstehungsdatum her zu erwarten ist.
Letztlich orientiert sich die Komposition freilich an theologischen Kriterien, vgl. die
noch immer maf3gebliche Studie Zengers (1987).

¢ Diese Bestandszusage wird in Genesis 9,1-7 nochmals wiederholt und durch die
Zusage erweitert, dass der Mensch nicht von wilden Tieren vernichtet werden wird.

7 Ersteres zeigt die neuere bibelexegetische Forschung, vgl. Hardmeter und Ott
(2016: 183-189); vgl. auch den Uberblick bei Ernst M. Conradie (2017) mit weiterer
Literatur. Die im deutschen Sprachraum meist zitierte Studie von Carl Amery (1972),
fithrt die Christentumskritik von Lynn White weiter. Der einseitig religionskritische
Charakter wird dadurch erhirtet, dass die Wissenschaftsfeindlichkeit des Christen-
tums betont und ihm zum anderen die negativen Folgewirkungen von Wissenschaft
und Technik angelastet werden.

8 Vgl. den Uberblick mit weiterer Literatur von Zainal Abidin Bagir (2017: 81f.).

9 Vgl. den umfassenden Uberblick iiber die Entwicklung der westlichen Kultur in
Bezug auf ihr Naturverhiltnis bei Taylor (2007). Erst iiber den Deismus, der die
Schopfung durchaus wertschitzend nach Art einer Maschine denkt, die des Eingrei-
fens Gottes nicht mehr bedarf, wird die Subjekt-Objekt-Dichotomie der Moderne
moglich.

10 Die wichtigsten Schopfungspsalmen sind Psalm 8, 19 und 104. Wie Schmidt her-
vorhebt, »fiihrt aber auch der Gesamtduktus des Psalters im Bereich seines >fiinften
Buchs« (Ps 107-150, [...]) auf eine profilierte Schopfungstheologie hin, vgl. Schmidt
(2012: 101).

1" Angelus Silesius (2006); Franz von Assisi (2014).

12 Habermas kniipft damit an die von Max Horkheimer und Theodor Adorno bereits
1944 formulierte These von der Dialektik der Aufklarung an.

13 Als Beispiel sei hier die Monotheismuskritik im Gedicht Friedrich Schillers, Die
Gotter Griechenlands genannt. Hier heifSt es in einer der Verszeilen: »Einen zu be-

77

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingeborg G. Gabriel

reichern unter allen, mufite diese Gétterwelt vergehn« (Schiller 2013: 127). Sie stellt
somit einen Vorldufer jener Kritik dar, die — siche oben — seit den 1960er Jahren ge-
dufert wird, vgl. Fn 8.

4 »Le progrés — étre plus, ou bien il ne signifie rien«. Pierre Teilhard de Chardin, Sur
le Progres (unverdffentlicht), zit. in Broch (1977).

15 Vgl. dazu Gabriel (2017), sowie die Beitrige in Gabriel und Steinmair-Pésel (2014).
16 Vgl. dazu mehrere Beitrige in Ott, Dierks und Voget-Kleschin (2016), besonders
322-329, 330-334, 335-342, 343-347, 348-352, 353-360; sowie Demko, Elger, Jung
u.a. (2016).

17 Nicht eingegangen werden kann hier auf den praktischen Beitrag der Kirchen zur
Umweltethik und -spiritualitit, vgl. im Blick auf die Orthodoxie Basdekis (2006);
weiters Chryssavgis (2012).

8 Humilitas eignet sich als Begriff offenkundig besser als das vielfachen Missver-
standlichkeiten ausgesetzte deutsche Aquivalent der Demut.

19 Dies wiire u. A. fiir eine Tierethik von beachtlicher Bedeutung, vgl. Lintner (2017).
2 So das Dokument der Bischofssynode der Katholischen Kirche De iustitia in mundo
von 1971 (!): »Die Nachfrage der wohlhabenderen Lander nach Rohstoffen und Ener-
gie (wie auch die schiadliche Wirkung ihrer Abfille auf Atmosphire und Ozeane) hat
ein solches Ausmaf3 erreicht, dass die wesentlichen Voraussetzungen des Lebens auf
dieser Erde wie Luft und Wasser unwiederbringlich geschidigt wiirden, wenn die
Hohe des Verbrauches, der Grad der Verschmutzung und die Schnelligkeit des Wachs-
tums bei der gesamten Menschheit Platz greifen wiirden«. Nr. 11. Verfiigbar unter:
http://www.iupax.at/fileadmin/documents/pdf_soziallehre/1971-weltbischofssynode
-de-iustitia-in-mundo.pdf [25.12.2018].

21 Auch die Konsumforschung sieht in einer Verringerung des Konsums den Grund
fiir mehr Freiheit und Zufriedenheit, vgl. u. A. Schor (2016).

2 Vgl. aus der Fiille der Literatur Robert und Edward Skidelsky (2013).

2 Dieser ist gegenwirtig fiir etwa 1/3 aller CO, Emissionen weltweit verantwortlich.
2 Dies war eine Grundeinsicht der frithen Theologie. Vor allem Maximus Confessor
(580-662) vertrat eine derartige kosmische Theologie, vgl. Munteanu (2010).

78

https://dol.org/10.5771/9783495621725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)ITm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Die Welt als Schöpfung: Zur Bedeutung biblischer Kosmologie für ein (christliches) Weltverständnis und seine Ethik
	2 Der anthropologische Zugang: Der Mensch als Mitschöpfer und Bewahrer einer Schöpfung in Evolution
	3 Ökologisch relevante Tugenden aus christlich-interkonfessioneller und interreligiöser Perspektive
	a. Humilitas als Anerkennung der Begrenztheit menschlicher wie naturaler Wirklichkeiten
	b. Maß und Verzicht als wirklichkeitsadäquate Haltungen
	c. Dankbarkeit als Grundlage einer christlichen und relationalen Weltsicht

	Literatur

