
Christliche Umweltspiritualität
als Antwort auf die Umweltkrise

Die negativen Nebenwirkungen des technisch-wirtschaftlichen Fort-
schritts lehren uns je länger desto mehr das Fürchten. Zudem über-
schatten sie zunehmend die positiven Seiten der naturwissenschaftli-
chen, technischen und organisatorischen Erfindungen, ohne die eine
Weltbevölkerung von gegenwärtig 7,7 Milliarden nicht überleben
könnte. Dramatische Umweltprobleme, vor allem der Klimawandel,
stellen diese modernen, technisch-naturwissenschaftlichen Entwick-
lungen, ja mehr die Moderne selbst und das ihr entsprechende
menschliche Selbstverständnis fundamental in Frage. Um den gewal-
tigen Dynamiken und entfesselten Kräften globaler Weltentwicklung
gerecht zu werden, bedarf es – dies ist offenkundig – eines grund-
legenden Umdenkens, einer »mutigen, kulturellen Revolution«, wie
Papst Franziskus in seinem Umweltschreiben formulierte.1 Da die
westliche Zivilisation mit ihren Erfolgen im Kampf gegen Hunger,
Elend und Krankheiten aber auch ihren Schattenseiten inzwischen
global geworden ist, bedarf es auch der globalen Bemühungen und
Reflexion aller Akteure, einschließlich der Religionsgemeinschaften,
um Ansätze aufzuzeigen, wie die ökologische Krise überwunden oder
wenigstens abgemildert werden kann. Dies setzt vor allem voraus,
dass möglichst viele Menschen weltweit den Weg zu einem neuen,
nicht ausschließlich utilitaristischen Naturverständnis und der Ach-
tung der Natur auch um ihrer selbst willen finden. Da kein gangbarer
Weg hinter die modernen Entwicklungen zurückführt, es sei denn
um den Preis gewaltiger humanitärer Katastrophen, stellt sich die
dringliche Frage, welchen Beitrag Ethik und Spiritualität der Religio-
nen zu einer Sicht der Natur leisten können, die der Realität begrenz-
ter Ressourcen entspricht.

Ein Klassiker der Umweltethik, das »Prinzip Verantwortung«,
hatte genau diese Frage gestellt. In ihm schildert Hans Jonas die durch
die moderne Industrialisierung entstandene historisch neue Situation
und bringt das Dilemma höchst präzise auf den Punkt:

58

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denn eben dieselbe Bewegung, die uns in den Besitz jener Kräfte gesetzt
hat, deren Gebrauch jetzt durch Normen geregelt werden muß – die Bewe-
gung des modernen Wissens in Gestalt der Naturwissenschaft – hat durch
eine zwangsläufige Komplementarität die Grundlagen fortgespült, von de-
nen Normen abgeleitet werden könnten, und hat die bloße Idee von Norm
als solcher zerstört […]. Erst wurde durch dieses Wissen die Natur in Hin-
sicht auf Wert ›neutralisiert‹, dann auch der Mensch. Nun zittern wir in der
Nacktheit eines Nihilismus, in der größte Macht sich mit größter Leere
paart, größtes Könnenmit geringstemWissen davon, wozu. Es ist die Frage,
ob wir ohne die Wiederherstellung der Kategorie des Heiligen [Hervor-
hebung IG], die am gründlichsten durch die wissenschaftliche Aufklärung
zerstört wurde, eine Ethik haben können, die die extremen Kräfte zügeln
kann, die wir heute besitzen und dauernd hinzuerwerben und auszuüben
beinahe gezwungen sind (Jonas 1980: 57).

Das Christentum als jene Religion, zu der sich mehr als ein Drittel der
Menschheit bekennt, hat bereits aufgrund der Zahl seiner Gläubigen
eine besondere Verantwortung. Zudem bildet es einen prägenden
Faktor der technisch-naturwissenschaftlichen Zivilisation des Wes-
tens, die inzwischen global geworden ist. Wiewohl die vielfach ver-
tretene Ansicht, dass die christlich-jüdische Tradition an der Umwelt-
krise die Schuld trage, nicht haltbar ist und eine unbegründete
Spekulation darstellt (s. unten), stellt sich dennoch die Frage, wieso
gerade in der westlichen Zivilisation die Problematik in dieser Schärfe
entstehen konnte und welchen Beitrag der christliche Glaube für eine
Umweltethik und -spiritualität leisten kann, die das menschliche Be-
wusstsein an ökologisch verträglichen Zielen ausrichtet. Eben dieser
Frage soll im Folgenden in drei Punkten nachgegangen werden: Wel-
che Bedeutung kommt dem Schöpfungsglauben für einen verant-
wortlichen Umgang mit der Umwelt zu? Welches sind die Grund-
lagen einer christlichen Anthropologie und Verantwortungsethik,
die für eine Begründung einer Umweltethik wesentlich sind? Sowie
abschließend: Welche Grundeinstellungen (Tugenden) aus christ-
licher Inspiration können dazu beitragen, ein neues Verhältnis zur
Natur und Umwelt zu gewinnen, wobei zu zeigen sein wird, dass sich
hier wesentliche Überlappungen mit anderen religiösen Traditionen
aufweisen lassen.

59

Christliche Umweltspiritualität als Antwort auf die Umweltkrise

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Die Welt als Schöpfung: Zur Bedeutung biblischer
Kosmologie für ein (christliches) Weltverständnis und
seine Ethik

Der für die monotheistischen Religionen (vor allem Judentum, Chris-
tentum, Islam) charakteristische Glaube an die Geschaffenheit der
Welt und des Menschen durch einen Gott besagt, dass dieser Gott,
der Ewige, in Freiheit eine Welt außerhalb seiner selbst hervorbrin-
gen wollte und hervorbrachte (creatio ex nihilo).2 Dieser Schöpfungs-
akt wird dabei niemals als etwas Vergangenes und damit Abgeschlos-
senes verstanden, sondern ist im Sinne eines kontinuierlichen
Wirkens Gottes in der Welt und Schöpfung zu begreifen, das sich
durch die Zeit hin durchhält (creatio continua) und an dem der
Mensch als Mitschöpfer mitzuwirken befähigt und beauftragt ist.

Für Max Weber, der in seiner »Wirtschaftsethik der Weltreligio-
nen« die Rückfrage nach den kulturellen wie ethischen Wurzeln
westlicher Zivilisation stellte, ist es erst der jüdische Monotheismus,
der aufgrund seines Schöpfungsverständnisses einen rationalen und
moralisch verantwortbaren Zugang zur Welt ermöglicht. Durch die
kulturgeschichtlich schrittweise Zurückdrängung eines mythischen
Weltbilds mit seinen durch vielfältige Opfer zu befriedigenden, un-
sichtbaren Zwischenwesen konnten – soWeber – jene Freiheitsräume
entstehen, die die Voraussetzung für »eine religiöse Ethik des inner-
weltlichen Handeln« bildeten und die »noch der heutigen europäi-
schen und vorderasiatischen Ethik zugrunde« liegen (Weber 1988: 6).
Aufgrund der Entmachtung der dem Menschen wohlwollend oder
feindlich gesinnten, in jedem Fall eigene Ansprüche anmeldenden
Geistwesen, wie Feen, Dämonen, aber auch unterschiedlichste Götter,
konnten die Gläubigen das Vertrauen gewinnen, dass die von einem
einzigen Gott geschaffene und ihm untergeordnete Welt nach ver-
lässlichen Gesetzen funktioniert. Diese grundsätzliche Kohärenz der
Realität bildet die Voraussetzung für die in allen monotheistischen
Religionen vorfindbare Überzeugung, dass der (gläubige) Mensch
nur diesem einen Gott gegenüber verantwortlich ist, was ethische
Rationalität zuallererst ermöglicht.3 Die Entgötterung der Welt im
jüdischen und später christlichen Glauben und Denken (ebenso wie
nochmals später im islamischen), verbunden mit dem Verbot der Ma-
gie, bildet daher die Grundlage für eine ethisch-rationale Lebensfüh-
rung. Nur in einer grundsätzlich berechenbaren Welt ist es zudem
möglich, universale Naturgesetze und ihre technische Anwendung

60

Ingeborg G. Gabriel

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu erkennen, die zudem, weil eben die ganze Welt von Gott geschaf-
fen ist, universale Geltung beanspruchen können. Wiewohl mit die-
ser Erkenntnis aus heutiger Sicht beachtliche Probleme einhergehen,
gilt es dennoch, diese Grundlagen universaler Rationalität zuerst zu
verstehen, um dann in einem zweiten Schritt die Frage zu stellen, was
dies für die welthistorisch neue Situation weit verbreiteter Umwelt-
zerstörung bedeutet.

Zwei biblische Narrative, die so genannten Schöpfungserzählun-
gen, die sich beide im ersten Buch der Bibel, dem Buch Genesis (Ent-
stehung der Welt) finden, explizieren diese Überzeugung von der Er-
schaffung der Welt durch den einen Gott. Der erste, längere Text
stammt aus dem 6. Jhdt. v.Chr., der zweite – ihm nachgeordnete –
aus dem 10. Jhdt. v.Chr. Diese beiden, inhaltlich höchst unterschied-
lichen Erzählungen stehen ohne Harmonisierung hintereinander und
interpretieren sich wechselseitig. Vom Genus her haben beide ätiolo-
gischen, d.h. erklärenden, Charakter. Ihr Ziel ist es, die göttlichen
Intentionen im Hinblick auf den Kosmos und den Menschen auf-
zuzeigen. Sie sind so universal auf die gesamte Menschheit bezogen.
Sie sind zugleich den historisch verortbaren Geschichten, die mit der
Abrahamserzählung in Genesis 12 beginnen und die Yahwes erlösen-
des Handeln am Volk Israel behandeln, vorangestellt. Die Schöp-
fungserzählungen legen demnach den universalen und kosmologi-
schen Rahmen dieser als Heilsgeschichte begriffenen, folgenden
Texten fest. Sie tun dies, indem sie die Grundgegebenheiten des vor-
findbaren Kosmos sowie der conditio humana in doppelter Weise
theologisch reflektieren: Den ersten Teil bildet eine Beschreibung
der Welt, wie sie nach göttlicher Intention sein sollte, den zweiten
die real erfahrbare, deformierte Weltwirklichkeit. Die Bruchstelle
zwischen diesen beiden Teilen markiert die, gleichfalls ätiologische,
Sündenfallerzählung (Genesis 3), auf die der Mord an Kain (Gene-
sis 4) sowie die Sintfluterzählung (Genesis 5/6–9) folgt. Sie endet
mit der Zusicherung, dass die Schöpfung trotz der moralischen Ver-
derbnis der Menschen Bestand haben wird. Damit ist auch klar, dass
es sich bei den Schöpfungserzählungen nicht um einen Evolutions-
bericht handelt. Sie enthalten vielmehr eine Kosmologie und eng da-
mit verbunden eine Anthropologie, deren Basis die Erschaffung des
Kosmos durch Gott in sechs Tagen mit dem siebenten Tag als Ruhetag
(Sabbat) bildet. Bereits hier wird offenkundig, dass es im Text nicht
um Zeitangaben geht (vgl. Zenger 1987). Vielmehr wird das Narrativ
über die Erschaffung der Natur einschließlich des Menschen mit der

61

Christliche Umweltspiritualität als Antwort auf die Umweltkrise

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus der hebräischen Kultur stammenden, gleichfalls biblisch vermit-
telten Wochenperiodisierung verschränkt. Die Schöpfung durch Yah-
we wird zudem analog zur menschlichen Arbeit gedacht, der damit
auch eine besondere Bedeutung zugesprochen wird. Ihren Gipfel-
und Höhepunkt bildet der Sabbat als Ruhetag, durch den das Schaffen
Gottes wie des Menschen geistig überhöht und damit bei aller Wich-
tigkeit und Würde der Arbeit relativiert wird.4 Auch hier zeigt sich –
allgemein gesprochen –, dass Natur und Kultur unauflösbar mit-
einander verschränkt sind. Die Art und Weise wie Menschen ihre
natürliche Umwelt begreifen, ist demnach immer auch kulturell ver-
mittelt und notwendig in eine das gesamte Denken und Handeln um-
fassend prägende Weltsicht eingebettet.

Dazu einige weitere Anmerkungen im Hinblick auf die Umwelt-
thematik. Die sogenannte priesterschriftliche Schöpfungserzählung
aus dem 6. Jhdt., die den Anfang der Bibel bildet, beginnt mit den
Worten: »Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde. Die Erde aber
war wüst und leer [hebräisch tohu wabohu, ›dunkle weglose Wüste‹]
und Finsternis war über der Urflut […] und Gottes Geist [hebräisch
ruah, weitere Bedeutungen: »Leben«, »Atem«] schwebte über den
Wassern.« (Genesis 1,1) Die bereits vorhandene ungeformte Materie
wird so erst durch die göttliche Schöpfungstat zum gestalteten Kos-
mos. Dieser Prozess beginnt mit der Erschaffung von Licht und Fins-
ternis (erster Tag), gefolgt von der Schöpfung von Himmel, Erde und
Meer, die – wie allgemein im Alten Orient – als drei örtliche Sphären
vorgestellt werden (zweiter Tag), den Pflanzen (dritter Tag) sowie
Sonne, Mond und Sternen (vierter Tag). Letztere sollen den Wechsel
der Zeiten und Feste anzeigen. Hier zeigt sich wiederum die innere
Verschränkung von Kultur und Natur im Schöpfungstext. Die Er-
schaffung der Wassertiere und Vögel (fünfter Tag) wie auch der übri-
gen Tiere, der Land- und Wildtiere (sechster Tag), wird jeweils mit
einem so genannten Vermehrungssegen verbunden, der nicht zuletzt
aufzeigt, dass ihr Bestand mehr gefährdet ist als jener der anderen
Kreaturen. Dies gilt auch für den Menschen, der gemeinsam mit
einem Großteil der Tierarten am sechsten und letzten Schöpfungstag
erschaffen wird. Dies erlaubt eine erste für die gegenwärtige Umwelt-
thematik äußerst relevante Einsicht. Der Mensch ist nach biblischem
Verständnis zuerst und vor allem in das Gesamt der physischen
Schöpfung, der Natur, eingebunden. Seine Sonderstellung ergibt sich
freilich aus dem abschließenden Zusatz: »Als Abbild Gottes (säläm)
schuf er ihn. Als Mann und Frau schuf er sie« (Genesis 1,27). Damit

62

Ingeborg G. Gabriel

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist bereits die nur für den Menschen typische Zwischenstellung auf-
gezeigt: Er/sie gehört zu den höheren Tieren.5 Zugleich aber kommt
ihm/ihr als Abbild (säläm) des Gottes eine Sonderstellung in der Na-
tur und im Kosmos zu. Diese wird mit demWort säläm, das »Statue«,
»Bildnis« bedeutet, charakterisiert. Es verweist damit auf die all-
gemein im Alten Orient übliche Praxis, die Statue eines Herrschers
(oder Gottes) auf dem Stadtplatz (oder im Tempel) aufzustellen, um
diesen Herrscher oder Gott dort präsent zu setzen. Der Mensch re-
präsentiert, so die Grundaussage des Textes, die Gottheit respektive
den Herrscher (wobei beides oft in eins fällt). Diese Repräsentanz ist
dabei nicht zuerst und vor allem als Seinsaussage zu verstehen, son-
dern ihr kommt primär ethische Bedeutung zu. Das Leben des Adam
(adamah, »Menschlein«) soll und muss von anderen Menschen res-
pektiert werden, da er/sie Abbild Gottes sind. Die negative Parallel-
erzählung dazu bildet die Ermordung Abels durch Kain nach dem
Sündenfall, also in einer deformierten, permanent von Mord bedroh-
ten Welt. In den jüdischen wie christlichen Traditionen bildet diese
Grundeinsicht das Fundament der gesamten Anthropologie und ist
das Grundaxiom der Ethik (Janowski und Liess 2009; Frevel 2010;
Konradt und Schläpfer 2014). Im Menschen als Geschöpf verbinden
sich so Naturhaftigkeit, d.h. Lebendigkeit, Verwundbarkeit, Endlich-
keit und letztlich Sterblichkeit, mit jener spezifischen Transzendenz,
die als Gottesebenbildlichkeit bezeichnet wird und die es aufgrund des
sogenannten noachitischen Grundgebots verbietet, sein Blut zu ver-
gießen (Genesis 9,5). Aus der Gottesebenbildlichkeit werden in der
Folge spezifisch menschliche Fähigkeiten abgeleitet, wie Verstand,
Wille und individuelle Kreativität (Thomas von Aquin 1985). Diese
anthropologische Deutung bleibt jedoch eng verbunden mit der Sicht
des Menschen als eines Gott repräsentierenden Gegenüber, jenes An-
deren, dessen spezifische Würde aufgrund seiner/ihrer Gottähnlich-
keit zu respektieren die Grundlage der Ethik bildet (vgl. dazu Levinas
1989).

Sie bildet zusammen mit der Vermehrungsverheißung und dem
so genannten Herrschaftsauftrag eine inhaltliche Einheit, weshalb die
Aussagen textlich miteinander verschränkt sind: »Gott segnete sie
und Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar, und vermehrt euch, bevöl-
kert die Erde, unterwerft sie euch und herrscht über die Fische des
Meeres, über die Vögel des Himmels und über alle Tiere, die sich auf
dem Land regen.« (Genesis 1,28, Vorverweis in Genesis 1,26, weiters
Genesis 9,1 nach der Sintflut).6

63

Christliche Umweltspiritualität als Antwort auf die Umweltkrise

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da dieser Vers in den letzten Jahrzehnten vielfach direkt für die
Umweltkatastrophen unserer Zeit und eine westliche Mentalität des
Beherrschens verantwortlich gemacht wurde, ist hier in gebotener
Kürze auf die diesbezügliche Kritik einzugehen, die sich vor allem
gegen das Christentum richtet. Es gibt mehrere Gründe, die diese
These trotz ihrer Popularität als nicht haltbar erscheinen lassen. Da
ist zum ersten der Text selbst. Die hebräische Wortwurzel raddah
bedeutet »führen«, »auf Weideland geleiten« und geht damit von
einem sich am Beruf des Hirten orientierenden Herrschaftsverständ-
nis aus, wie es für den Alten Orient typisch war.7 Im Hintergrund
steht demnach nicht das Bild eines orientalischen Despoten, sondern
eines fürsorglichen Königs. Diese Deutung gewinnt dadurch an Ge-
wicht, dass die zweite, zeitlich frühere Schöpfungserzählung (Genesis
2,4b-24) davon spricht, dass Gott den Mann und dann die Frau aus
Lehm formte, ihnen den Lebensodem einblies und ihnen die Welt als
einen zu bebauenden und zu pflegenden Garten, den Garten Eden,
zur Kultivierung übertrug. Das Herrschaftsmotiv von Genesis 1, 28
wird hier textimmanent im Sinne der Fürsorge für das Land interpre-
tiert. Zwar hat der Mensch ein Vorrecht, das darin besteht, den ande-
ren Geschöpfen ihre Namen zu geben, was auf die Sonderstellung des
Menschen als Vernunftwesen verweist (Genesis 2,19), aber die
Grundintention des Textes ist es, die Besonderheit des Menschen im
Sinne seiner Verantwortung für die Schöpfung zu interpretieren. Die
islamische Vorstellung, dies sei hier nur erwähnt, ist im Übrigen
weitgehend analog. Gott der Schöpfer aller Dinge setzt denMenschen
als khalifa (Statthalter) über seine Schöpfung ein, für die er/sie eine
Art Treuhandschaft übernimmt. Auch für das koranische Denken
liegt die Umweltproblematik außerhalb des eigenen Denkhorizonts
und wird Herrschaft nicht willkürlich absolutistisch sondern fürsorg-
lich verstanden.8 Den allen Monotheismen gemeinsame und für sie
charakteristische Vorstellung ist demnach trotz aller Unterschiede im
Einzelnen, dass der Schöpfergott den Menschen geschaffen und zu-
gleich beauftragt hat, gerecht über seine Schöpfung zu herrschen. Er
soll so die gerechte Herrschaft Gottes, der für seine Geschöpfe Sorge
trägt, nachahmen und weiterführen. Die ökologische Theologie
spricht daher zu Recht von einer menschlichen Treuhandschaft (ste-
wardship) über die Natur, die in direktem Gegensatz steht zu jeder
Form der Willkürherrschaft und Ausbeutung.

Hinzu kommt ein Zweites: Die Herleitung der naturwissen-
schaftlich-technischen Erfindungen der Moderne aus einem bib-

64

Ingeborg G. Gabriel

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lischen Halbsatz ist nicht nur bibelinterpretatorisch unzulässig, sie ist
auch schlechterdings anachronistisch. Denn sie übersieht, dass über
Jahrtausende der Mensch gegenüber der Natur in einer höchst prekä-
ren Lage war. Als Mängelwesen (Arnold Gehlen) hatte er in jener
agrarischen Umwelt, aus der die biblischen Texte stammen, Jahr für
Jahr um sein Überleben zu kämpfen. Ernteausfälle, Ungeziefer, Dürre
u.Ä.m. führten immer wieder zu Hungersnöten und bedrohten das
menschliche Leben, ja jenes der Spezies (so auch Genesis 6–9). Jene
weltgeschichtliche Wende, durch die der Mensch nun seine eigene
Existenz und jene der anderen Lebewesen bedroht, war für die bib-
lischen Autoren des 1. Jahrtausends v.Chr. – so könnte man sagen –
ebenso wenig vorstellbar wie die Konstruktion von Flugzeugen, Mi-
krochips und Atombomben.

Eine Entzauberung der Welt, der nichts Innerweltliches mehr
heilig ist (Hardmeter und Ott 2016: 183), lässt sich demnach in keiner
Weise aus dem Text der biblischen Schöpfungserzählung herauslesen.
Sie stellt vielmehr das Resultat einer langen Reihe geschichtlicher
Transformationsprozesse dar, die keineswegs linear und zwangsläufig
erfolgten. Erst in der letzten Etappe dieser komplexen Entwicklungs-
geschichte von mehreren Jahrtausenden, die offenkundig an unter-
schiedlichen Orten zu unterschiedlichen Ergebnissen führten, wurde
die Sonderstellung des Menschen gegenüber der Natur absolut ge-
setzt und eine strikte Trennlinie zwischen ihm und dem Rest der Na-
tur eingezogen. Im Gegensatz zum biblischen Weltbild reduzierte
diese cartesianische Subjekt-Objekt-Dichotomie die doppelte Aus-
richtung menschlicher Existenz auf eine einzige Dimension, jene
eines der Natur gegenüberstehenden (transzendenten) Bewusstseins,
das in der menschlichen Ratio gründet. Die offenkundig naturhaft-
biologische Dimension des Menschen wird damit ausgeblendet. Er
wird nicht mehr als Teil der Natur gesehen sondern als ein rein geis-
tiges Subjekt, das aufgrund seiner Vernunft über dieser steht. Aus
seiner natürlichen Verankerung gänzlich herausgelöst begreift er/sie
sich nun als Gegenpol zur nunmehr rein physisch verstandenen Ma-
terie, die ihres Schöpfungscharakters entkleidet ist. Damit geht frei-
lich auch ihr Eigenwert verloren, der nach biblischem Verständnis der
nicht-menschlichen Schöpfung in allen ihren Formen zukommt. Sie
wird zum reinen Objekt, über das der Mensch zum eigenen Nutzen
absolut verfügen kann. Das anthropologische Leitbild der Moderne
versteht den Menschen daher als Besitzer, Arbeiter und Forscher, der
die vorhandene Natur willkürlich beherrschen kann und soll (Barruzi

65

Christliche Umweltspiritualität als Antwort auf die Umweltkrise

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1993: 56). Die Arbeit wird zur »Erzeugerin und Erlöserin« eines neu-
en Menschen (Leser 1980: 67), der sich so von seiner eigenen biologi-
schen Natur zu emanzipieren sucht.9 Erst hier wird das Verhältnis zur
Natur als ein Herrschaftsverhältnis gefasst, das die bereits aufgrund
der gemeinsamen biologischen Konstitution vorhandene innere Ver-
bundenheit des Menschen mit der übrigen Natur zerschneidet. An-
ders in den biblischen Schöpfungserzählungen, für die die Interde-
pendenz alles Lebendigen aufgrund seines Geschaffenseins gegeben
ist und die die Sonderstellung des Menschen immer im Zusammen-
hang mit seiner mit allen anderen Lebewesen gemeinsamen biologi-
schen Existenz denken. Dies zeigen im Übrigen viele Gebetstexte, die
das Lob des Schöpfers durch die gesamte Natur zum Inhalt haben und
dessen universale kosmische Dynamik. Zur Illustration seien einige
Verse zitiert:

Die Himmel rühmen die Herrlichkeit Gottes, vom Werk seiner Hände kün-
det das Firmament. Ein Tag sagt es dem anderen, eine Nacht tut es der
andern kund, ohne Worte und ohne Reden, unhörbar bleibt ihre Stimme,
doch ihre Botschaft geht in die ganze Welt hinaus, ihre Kunde bis zu den
Enden der Erde (Psalm 19, 2–7).

Gerade die als Gebete für Juden wie Christen zentralen Psalmen zei-
gen somit, dass biblisch gesehen, die Natur alles andere als unbelebte
Materie ist. Ihre Poesie könnte dazu beitragen, den Eigenwert aller
Geschöpfe wieder neu zu entdecken.10 Gleiches gilt für die Schriften
christlicher Mystiker wie des Franz von Assisi (1181/1182–1226)
oder von Angelus Silesius (1624–1677).11

2 Der anthropologische Zugang: Der Mensch als
Mitschöpfer und Bewahrer einer Schöpfung in Evolution

Ebenso wie der Subjekt-Objekt-Dualismus ist für die Moderne
zudem ein ihr bereits vom Begriff her eingestiftetes, geschichtsphi-
losophisches Fortschrittsmodell charakteristisch. Es ist einerseits
deterministisch, anderseits programmatisch und zielt auf eine per-
manente Selbstüberbietung. Knapp gesagt: Das Neue ist immer und
notwendig das Bessere. Diese Hypothese einer linearen Entwicklung
der Weltgeschichte findet ihren Ausdruck paradigmatisch im Drei-
stadienmodell des Philosophen und Begründers der Soziologie,
Auguste Comte (1798–1857). Die Geschichte bewegt sich demnach

66

Ingeborg G. Gabriel

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unaufhaltsam vom religiös-christlichen Obskurantismus über eine
philosophische Weltsicht hin auf ein positives, aufgeklärtes Zeitalter.
Es ist eben diese Grundannahme eines linearen Fortschritts, die aus
religiöser und insbesondere christlicher Sicht nicht überzeugt und
heute nicht zuletzt aufgrund der Umweltprobleme in eine fundamen-
tale Krise geraten ist.

Ihre Schwäche bestand von Anfang an darin, dass sie ihre »bar-
barische Rückseite« (Habermas 1994: 52),12 und damit auch die nega-
tiven Folgen naturwissenschaftlich-technischer Innovationen, aus-
zublenden beinahe gezwungen ist. Diese inhärente Einseitigkeit
führt je länger desto mehr zu einer Haltung, die jener eines Spielers
in einem Casino gleicht, der immer höhere Risiken auf sich zu neh-
men bereit ist, um das Spiel doch noch zu gewinnen. Der Soziologe
Ulrich Beck hat in eben diesem Sinn von der »Risikogesellschaft« als
Charakteristikum der Spätmoderne gesprochen (Beck 2015). Der
Fortschrittsglaube der Moderne wird dabei Schritt für Schritt von
einer Hoffnungsvision konstanter Humanisierung zur Vorstellung
eines »stählernen Gehäuses« (Max Weber), die das eigene Weltbild
unterhöhlt.

Diese der Moderne von Anfang an inhärente Problematik wurde
bereits früh erkannt. Dies zeigen Gedichte wie der Zauberlehrling
von Johann W. Goethe sowie die romantischen Gegenentwürfe, die
zu Beginn des 19. Jahrhunderts an Bedeutung gewinnen. Sie setzen
dem rationalistischen und fortschrittsorientierten Narrativ der Mo-
derne eine »Bewegung der Ganzheitlichkeit« entgegen, rufen zu
einer »Rückkehr zur Natur« auf und/oder idealisieren frühere Kul-
turformen, sei es jene der Antike oder des Mittelalters, als der Mo-
derne überlegen. Die ursprüngliche Einheit mit einer idyllisch über-
höhten Natur soll durch die »Wiederverzauberung« der Welt möglich
werden. Mit dieser Idee verbindet sich bereits in der Romantik eine
Kritik des Monotheismus und hier wiederum des Christentums, das
für eben diese »Entzauberung« verantwortlich gemacht wird.13 Der
heutige Neoromantismus und die ihn begleitenden esoterischen Be-
wegungen sind Nachfahren dieser romantischen Weltsicht, die die
Fortschrittshypothese durch eine nostalgisch unterfütterte Verfalls-
hypothese ersetzte. Diese steht freilich vor der Frage: Kann der Glau-
be an eine von Geistern und Göttern bevölkerte Welt heute einen
echten Beitrag zur Lösung der ökologischen Frage leisten? Oder han-
delt es sich nicht vielmehr um einen Eskapismus, der zur Flucht aus
der Verantwortung verführt? Und was bedeutet dies angesichts einer

67

Christliche Umweltspiritualität als Antwort auf die Umweltkrise

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wachsenden Weltbevölkerung, für die der Verfall der technischen Zi-
vilisation humanitäre Katastrophen unvorstellbaren Ausmaßes mit
sich bringen würde? Es erscheint damit offenkundig, dass es in der
gegenwärtigen ökologischen Situation ein Höchstmaß an mensch-
licher Besonnenheit und kreativer Verantwortungsbereitschaft
braucht, um mit den Folgen moderner Entwicklungen in einer Weise
umzugehen, die die bereits vorhandenen Schäden minimiert und
ihnen nicht weitere hinzufügt. Ein nostalgischer, auf eine so nie ge-
gebene ursprüngliche Einheit zielender Naturmystizismus lenkt je-
doch von eben dieser verantwortungsorientierten Sicht der Welt und
einem ihr entsprechenden Tun ab.

Einen zweiten neben einer Einheitsromantik höchst einflussrei-
chen Versuch, die Subjekt-Objekt-Dichotomie der Moderne zu über-
winden, stellt ein biologistischer Evolutionismus dar. Wiewohl die
Evolutionisforschung verschiedene Ausprägungen entwickelt hat
(vgl. Sarasin 2010; Langthaler und Weber 2013), basieren sie doch
durchgängig auf der Hypothese, dass der Mensch ein Säugetier unter
anderen in der Kette einer Evolution darstellt, die durch Kampf und
Selektion den survival of the fittest deterministisch herbeiführt.
Nicht der Mensch ist es demnach, der der historischen Entwicklung
ihre Richtung vorgibt, sondern ein sich selbst determinierender evo-
lutionärer Fortschrittsprozess, dessen Objekt er ist. Ein derartiges
Weltbild lässt offenkundig kaum Raum für menschliche Freiheit und
damit Verantwortung. Es erscheint daher weder mit einem christli-
chen noch einem immanenten Humanismus als vereinbar, die beide
von der Grundannahme menschlicher Freiheit nicht absehen können,
wollen sie nicht jene Transzendenzvorstellung aufgegeben, die den
Menschen – christlich – als Bild Gottes und philosophisch-ethisch
als mit besondererWürde begabt versteht. Die Attraktivität eines der-
artigen Evolutionismus liegt m.E. darin, dass er einen scheinbaren
Ausweg aus der cartesianischen, einseitig auf die Vernunft fixierten
Weltsicht aufzeigt, sowie die für die Moderne zentrale Fortschritts-
idee dadurch rettet, dass er sie evolutionistisch deutet. Sein gegen-
wärtiger Boom, für den Autoren wie Steven Pinker (2016, 2018) und
Yuval Noah Hariri (2017, 2018) stehen, scheint daraus erklärlich.

Der Paläontologe, Christ und Jesuit Pierre Teilhard de Chardin
hat bereits in der ersten Hälfte des 20. Jhdt. eine alternative Evoluti-
onsthese vorgelegt. Sie kann hier nicht näher ausgeführt werden,
könnte jedoch einen Weg der Neubewertung von Fortschritt aufzei-
gen und soll daher erwähnt werden. Die gegenwärtige Phase der An-

68

Ingeborg G. Gabriel

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thropogenese (heute des Anthropozäns) fordert nach Teilhard de
Chardin ein menschliches Handeln heraus, das in freier Entscheidung
die humanen Potentiale der Schöpfung weiterentwickelt. Der
»Mensch im Kosmos«, so der Titel seines Hauptwerks, und seine wei-
tere Evolution hängen von der Wahrnehmung eben dieser ethischen
Verantwortung durch die gegenwärtige Generation ab (de Chardin
1959). Fortschritt stellt demnach keine automatische, evolutionär be-
dingte oder auf natürlicher Selektion basierende Notwendigkeit dar.
Er muss vielmehr durch das Handeln jedes einzelnenMenschen unter
Einsatz aller seiner geistigen Energien und schöpferischen Kräfte
weitergeführt werden. Sein Letztkriterium sind die Personwerdung
jedes einzelnen Menschen, Mann und Frau, sowie das allgemeine
Wohl der Welt in der Realisierung des Humanen (de Chardin 1969:
132). »Fortschritt heißt menschlicher sein oder er bedeutet nichts«14 –
so die Grundaussage (de Chardin zitiert in Broch 1977: 322). Ein der-
artiger Weltfortschritt hat für den Christen Teilhard de Chardin sein
letztes Maß in Christus, der den Menschen in seiner vollendeten Ge-
stalt darstellt und Grund wie Ziel der gesamten Menschheit und des
Universums ist. Fortschritt wird hier von einer geschichtsnotwendi-
gen Größe zum Resultat menschlichen Handelns umgedeutet, das
sich für die Humanisierung der Welt in allen ihren Dimensionen ver-
antwortlich weiß. Es ist die Aufgabe der Religion, diese Art des Fort-
schrittes und damit die Quellen des élan vital, der Lebens- und Hand-
lungsfreude, zu fördern (de Chardin 1963: 245; vgl. auch Broch 1977:
226–234). Ein derartiges, nicht deterministisches und nicht auf dem
Willen zur Macht basierendes Fortschrittsmodell lässt sich mit dem
Christentum und seiner Ethik verbinden. Positive wie negative Ent-
wicklungen sind demnach keineswegs zwingend, wiewohl es Voraus-
setzungen für ihre Realisierung gibt. Diese Ernstnahme menschlicher
Freiheit führt eben dazu, dass massive Rückschritte und apokalypti-
sche Entwicklungen ebenso möglich sind wie Fortschritte. In diesem
Sinn schreibt Papst Franziskus in seinem Antrittsschreiben Evangelii
gaudium: »Wir stehen hier vor einer großen Verantwortung, weil
einige gegenwärtige Situationen, falls sie keine guten Lösungen fin-
den, Prozesse einer Entmenschlichung auslösen können, die dann nur
schwer rückgängig zu machen sind« (Papst Franziskus 2013).

Die Frage, die sich im Anschluss daran stellt, ist freilich: Wie
lassen sich nach Jahrhunderten im menschlichen Bewusstsein fest
verankerte Mentalitäten eines rein instrumentellen Umgangs mit
der Natur nachhaltig verändern? Wie lässt sich die etwas rezentere,

69

Christliche Umweltspiritualität als Antwort auf die Umweltkrise

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber nun weit fortgeschrittene Kolonialisierung aller Lebensbereiche
durch Naturwissenschaften, Technik und Ökonomie aufhalten? Wie
kann eine Weltsicht gefördert werden, in der sich der Mensch nicht
als absoluter Herrscher über die Natur, sondern als Hüter der Erde
von seiner Verantwortung her begreift? Anders gesagt, wie lässt sich
jene cartesianische Spaltung rückgängig machen, die letztlich auch
den Menschen als res cogitans reifiziert und entpersönlicht, ohne da-
mit freilich eine naturwissenschaftlich-technische Entwicklung zu
verunmöglichen?

Im abschließenden Abschnitt soll es darum gehen, einige jener
christlichen und allgemein religiösen Haltungen herauszuarbeiten,
die einem zerstörerischen Umgang mit der Natur und ihren Ressour-
cen entgegenwirken könnten. Eine derartige »Tugendethik« steht, so
sei vorweg angemerkt, in keiner Weise im Gegensatz zu struktur-
und rechtsethischen Überlegungen und sie politisch effektiv umset-
zenden Maßnahmen.15 Es bedarf heute mehr denn je der Institu-
tionen, Gesetze und Regelungen zum Schutz der Umwelt auf globa-
ler, nationaler und regionaler Ebene. Ohne sie können der Natur
bereits zugefügte Schäden nicht reduziert und die ärmeren Bevölke-
rungen der Welt, die den Auswirkungen der Umweltzerstörung am
stärksten ausliefert sind, nicht wirksam geschützt werden.16 Dies ge-
sagt, sollen im Folgenden individuelle Haltungen benannt werden,
die als Grundlagen auch für strukturethische Fortschritte unverzicht-
bar erscheinen.17

3 Ökologisch relevante Tugenden aus christlich-
interkonfessioneller und interreligiöser Perspektive

a. Humilitas als Anerkennung der Begrenztheit menschlicher
wie naturaler Wirklichkeiten

Die Thematisierung von Grenzen, einschließlich der begrenzten Le-
benszeit und der materiellen Ressourcen ist höchst überraschend kein
Bestandteil moderner Theorien. Diese Schwach-und Leerstelle be-
deutet letztlich einen Verlust des Bezugs zu einer menschlichen wie
naturalen Wirklichkeit, die immer und überall durch Verwundbar-
keit, Unvollkommenheit und letztlich Sterblichkeit charakterisiert
ist, zu der beim Menschen aufgrund seiner Freiheit seine Fehlbarkeit
(biblisch Sündhaftigkeit) kommt. Diese offenkundigen und un-

70

Ingeborg G. Gabriel

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umstößlichen Tatsachen stellen jedoch einen notwendigen Bezugs-
punkt ethischer Rationalität dar. Ihre Anerkennung kann mit dem in
der christlichen Ethik ursprünglich verankerten Begriff der humilitas
bezeichnet werden.18 Das Wort leitet sich ursprünglich von humus,
»Erde«, ab. Der Mensch ist demnach als Teil der Natur und ihrer Ver-
gänglichkeit auf die Erde in ihrer immer mitgegebenen Begrenztheit
als natürliches Habitat angewiesen.

Die christliche Haltung der humilitas stellt den Gegensatz zur
hybris (Hochmut) dar, die mit einer Überschreitung menschlicher
Möglichkeiten und menschlichen Maßes einhergeht. Die durchaus
moderne Vorstellung, dass der Mensch sich je neu selbst erschaffen
kann und seiner Ingenuität keine Grenzen gesetzt sind, vermittelt
eine Illusion absoluter Machbarkeit, die durch keinerlei reale Bedin-
gungen gedeckt ist. Ohne die schöpferischen Fähigkeiten des Men-
schen gering zu achten, liegt ein Problem heutiger Vorstellungen
von Naturbeherrschung eben darin, dass ihre grundsätzliche Inten-
tion ist, Grenzen jeweils neu zu überschreiten. Eine derartige Einstel-
lung widerspricht einer selbstreflexiven humilitas, die realistisch die
Begrenztheit der eigenen Möglichkeiten in der jeweiligen Situation
in Denken und Handeln einbezieht und sich von der verführerischen
Vorstellung der Grenzenlosigkeit nicht blenden lässt. Ein derartiger
nüchterner Realismus, der eben als humilitas bezeichnet werden
kann, wäre höchst notwendig, um ökologische Verbesserungen in
allen Bereichen effektiv voranzutreiben. Eine Anerkennung der
offenkundigen Begrenztheit menschlicher wie tierischer Existenz
(wie der natürlichen Ressourcen) könnte zu einer neuen Sicht aller
Geschöpfe und alles Geschaffenen, also der außermenschlichen Rea-
lität, führen, die deren intrinsischen Wert wieder klarer in den Blick
bekommt.19

b. Maß und Verzicht als wirklichkeitsadäquate Haltungen

Die Haltung der humilitas erweist sich bei näherem Hinsehen eng
verwoben mit jener des Maßes. Diese bildet bereits in der grie-
chischen Philosophie neben der Besonnenheit die eigentliche
menschliche Urtugend und wurde von dort in das frühe Christentum
übernommen (Dihle 1957). Es gibt demnach ein allgemein mensch-
liches Maß, das in unterschiedlichen Situationen und bei unterschied-
lichen Menschen variieren kann, jedoch nie in eine grundsätzliche

71

Christliche Umweltspiritualität als Antwort auf die Umweltkrise

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unbegrenztheit umschlagen kann. Dies eben wäre das Laster der
pleonexia als Grundlage einer von Begehrlichkeit und Gier be-
herrschten Lebensweise. Es ist beachtenswert, dass das immer Mehr-
Haben-Wollen, das hier wie in allen religiösen Ethiken als Laster gilt,
im Wirtschaftsdenken der Moderne zur wesentlichen Triebkraft für
den Fortschritt und damit zu einer Tugend avanciert. Seine sozial
negative Seite wird dabei schlicht unterschlagen (Gabriel 2011). Alle
Religionen sowie vormoderne philosophische Weltanschauungen ge-
hen hingegen davon aus, dass die Maßlosigkeit des Einzelnen wie
ganzer Gesellschaften das Zusammenleben und letztlich den Frieden
gefährdet. Dies kann nur solange verborgen bleiben, als der tech-
nische und wirtschaftliche Fortschritt das rechte Maß im Gebrauch
der Güter immer wieder kräftig nach oben verschiebt, wobei bereits
früh Krisen und Revolutionen die Fragilität dieser wirtschaftlichen
Dynamiken zeigen. Eine grundsätzliche Infragestellung erfährt diese
Mentalität durch die Umweltkrise. Sich der Frage des Maßes ernst-
haft zu stellen, erweist sich daher heute mehr denn dringlich. Dies
umso mehr als offenkundig geworden ist, dass der Lebensstil der rei-
cheren und industrialisierten Regionen aufgrund der Begrenztheit
der natürlichen Ressourcen auf eine wachsende Weltbevölkerung
nicht übertragbar ist.20 Nur durch einen maßvolleren Umgang mit
den natürlichen Ressourcen können längerfristig weltweite Vertei-
lungskämpfe vermieden werden. Eine neue, positiv konnotierte Sicht
des Maßes und der Selbstbeschränkung sind so aufgrund der Ver-
pflichtung zu weltweiter Solidarität gefordert. Sie bilden jedoch auch
die Grundlage innerer Freiheit und menschlicher Zufriedenheit. Die
Weisheit aller Religionen lehrt, dass Einfachheit in der Lebensfüh-
rung ein hohes Gut darstellt.21 Das Ideal war und ist demnach eine
Reduktion der materiellen Bedürfnisse und nicht ihre Ausweitung,
die notgedrungen zur Entfremdung des Menschen von der Natur
und seinen wesentlichen Lebenszielen führt. So schreibt der christ-
liche Kirchenlehrer Basilius im 4. Jhdt. stellvertretend für viele
Weisheitslehrer: »Arm ist, wer viele Bedürfnisse hat« (Basilius von
Cäsarea 1925: 248). Diese Haltung liegt jedoch offenkundig quer zur
Moderne. Gerade die ökologischen Probleme zeigen jedoch, dass
Knappheiten in einer endlichen Welt nie überwunden werden kön-
nen. Eine dies akzeptierende Grundhaltung erforderte eine Beschrän-
kung, nicht eine Ausweitung der Bedürfnisse als Ausdruck von Soli-
darität wie Nachhaltigkeit.

Die Frage: Wie viel der Mensch braucht, um ein menschenwür-

72

Ingeborg G. Gabriel

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diges und gutes Leben zu führen, muss daher heute trotz wirtschaft-
licher und technischer Dynamiken, die die Grenzen hinauszuschie-
ben und den Konsum über jedes historisch bekannte Maß hinaus zu
steigern erlaubten, aufgrund der evidenten Knappheit natürlicher
Ressourcen neu gestellt werden.22 Ein Weg dazu könnte eine Wie-
derbelebung der alten Fastenordnungen sein, wie sie sich in allen
Religionen finden, um u.a. den Fleischverbrauch zu verringern.23
Gelänge es, derartige Einsichten und religiös fundierte Praktiken zu
gesellschaftlichen Trends zu verdichten, könnte ein Lebensstil ge-
fördert werden, der der Begrenztheit der Güter der Welt Rechnung
trägt und ihren Eigenwert wieder anerkennt.

c. Dankbarkeit als Grundlage einer christlichen und
relationalen Weltsicht

Die moderne Vorstellung, wonach der Mensch als Individuum die
Welt einschließlich seiner selbst erschafft, ist vielfach mit der Illusion
verbunden, dass die eigene Existenz und der eigene Erfolg ausschließ-
lich Folge der eigenen Leistung sind. Dies widerspricht jedoch offen-
kundig den sozialen und ökologischen Realitäten. Jeder Mensch lebt
von Anfang bis Ende seines Lebens in einer Vielzahl sozialer Bezüge
und ist auf eine von ihm selbst nicht hergestellte Natur wie Kultur,
einschließlich ihrer Sprache angewiesen. Dankbarkeit bedeutet jene
Grundhaltung, die diese der individuellen Existenz vorausliegenden
sozialen, geschichtlichen und naturalen Interdependenzen wertschät-
zend anerkennt. Sie weiß um die Beschränktheit der je eigenen Leis-
tung. Eine derartige Grundhaltung der Dankbarkeit ermöglicht es
auch, die Natur in ihrer Eigenart und Schönheit zu begreifen, ohne
sie zuerst und vor allem als Quelle eigener Bedürfnisbefriedigung zu
vereinnahmen. Christlich verstanden wird sie so als Schöpfung ver-
standen und damit als Ausdruck von Gottes Wirken und Fürsorge.
Dieses biblische und christliche Weltverständnis findet seinen poeti-
schen Ausdruck gleichfalls in den Psalmen, wo es heißt: »Du sorgst
für das Land und tränkst es, Du überschüttest es mit Reichtum […].
Der Bach Gottes ist reichlich gefüllt, Du schaffst ihnen Korn: so ord-
nest Du alles. Du tränkst die Furchen, ebnest die Schollen, machst sie
weich durch Regen, segnest ihre Gewächse, Du krönst das Jahr mit
deiner Güte, deinen Spuren folgt Überfluss. In der Steppe prangen die
Auen, die Höhen umgürten sich mit Jubel. Die Weiden schmücken

73

Christliche Umweltspiritualität als Antwort auf die Umweltkrise

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich mit Herden, die Täler hüllen sich in Korn, sie jauchzen und
singen.« (Psalm 65, 10–13) Die Dankbarkeit für die Gaben der Erde
verbindet sich hier intensiv mit dem Lob ihres Schöpfers, dessen
Güte in und durch alle Dinge präsent ist.24 Dies bedeutet offenkundig
nicht, dass der Mensch keinen Beitrag zu ihrer Kultivierung zu leis-
ten hat. Doch die Welt ist für ihn nicht nur Aufgabe, sie ist zuerst
und ebenso sehr Gabe. Die hohe Bedeutung der Dankbarkeit im
Christentum wird daraus ersichtlich, dass seine zentrale kultische
Feier die Eucharistie (griechisch: »Danksagung«) ist. In ihr werden
die Gaben der Erde Gott in Dankbarkeit dargebracht, damit sie durch
Tod und Auferstehung Jesu Christi gewandelt werden und so die
Erde erneuert und die ursprüngliche Gutheit der Schöpfung wieder-
hergestellt wird (vgl. de Chardin 1990). Nach christlicher Überzeu-
gung ist es den Menschen nicht gegeben, eine vollkommene Welt zu
schaffen. Es ist ihm / ihr jedoch aufgetragen, im Hier und Jetzt so zu
handeln, dass das menschliche Leben und die Schöpfung erhalten,
gefördert und geachtet werden. Ethik und Spiritualität sollen dazu
die denkerische und existentielle Grundlagen schaffen.

—Ingeborg G. Gabriel, Universität Wien, Österreich

Literatur

Amery, Carl, Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christen-
tums, Hamburg, 1972.

Bagir, Zainal Abidin undMartiam, Najiyah, »Islam«, in: Routledge Handbook of
Religion and Ecology, ed. Willis Jenkins, Mary Evelyn Tucker, John Grim,
New York, 2017, S. 79–87.

Baruzzi, Arno, Einführung in die politische Philosophie der Neuzeit, Darmstadt,
1993.

Basdekis, Athanasios, Orthodoxe Kirche und Ökumenische Bewegung. Doku-
mente – Erklärungen – Berichte, Frankfurt am Main / Paderborn, 2006.

Basilius von Cäsarea, »Sechste Predigt (Mauriner-Ausgabe Nr. 6): An die Rei-
chen«, in: ders. Des heiligen Kirchenlehrers Basilius des Großen Bischofs von
Cäsarea ausgewählte Schriften, aus dem Griechischen übersetzt, Band II,
München, 1925. Verfügbar unter: http//www.unifr.ch/bkv/kapitel2630–5.
htm [3.7. 2018].

Beck, Ulrich, Risikogesellschaft: Auf dem Weg in eine andere Moderne,
22. Aufl., Frankfurt am Main, 2015.

Broch, Thomas, Das Problem der Freiheit im Werk von Pierre Teilhard de Char-
din, Mainz, 1977.

74

Ingeborg G. Gabriel

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Conradie, Ernst M., »An Ecological Critique of Christianity and a Christian Cri-
tique of Ecological Destruction«, in: Routledge Handbook of Religion and
Ecology, ed. Willis Jenkins, Mary Evelyn Tucker, John Grim, New York, 2017,
S. 70–78.

ed. Chryssavgis, John, On Earth as in Heaven. Ecological Vision and Initiatives
of Ecumenical Patriarch Bartholomew, New York, 2012.

de Chardin, Pierre Teilhard, Der Mensch im Kosmos, München, 1959 (Original:
Le phénomène humain, Paris, 1955).

de Chardin, Pierre Teilhard, Le goût de vivre (Œuvres, vol. 7), ed. du Seuil, Paris,
1963.

de Chardin, Pierre Teilhard, Comment je crois (Œuvres, vol. 10), ed. du Seuil,
Paris, 1969.

de Chardin, Pierre Teilhard, »Messe über die Welt«, in: ders., Das Herz der
Materie, Olten, 1990, S. 120–140.

ed. Demko, Daniela, Elger Bernice S., und Jung Corinna, u. a., Umweltethik in-
terdisziplinär, Tübingen, 2016.

Dihle, Albrecht, »Demut«, in: ed. Theodor Klauser, Reallexikon für Antike und
Christentum, Band III, Stuttgart, 1957, S. 736–778.

Franz von Assisi, Sämtliche Schriften: Lateinisch / Deutsch, ed. Dieter Berg,
Stuttgart, 2014.

ed. Frevel, Christian, Biblische Anthropologie: Neue Einsichten aus dem Alten
Testament, Freiburg/Basel/Wien, 2010.

Gabriel, Ingeborg, Wozu taugt die Tugend? Überlegungen zur Aktualität der
Tugendethik, in: Die Spannweite des Daseins: Philosophie, Theologie, Psycho-
therapie und Religionswissenschaft im Gespräch. Festschrift für Augustinus
Wucherer-Huldenfeld zum 80. Geburtstag, ed. Karl Baier, Markus Riedenau-
er, Wien, 2011, S. 199–219.

ed. Gabriel, Ingeborg und Steinmair-Pösel, Petra, Gerechtigkeit in einer end-
lichen Welt. Ökonomie-Wirtschaft-Ethik, 2. Aufl., Ostfildern, 2014.

Gabriel, Ingeborg, »Ökologie als Frage nach dem neuen Menschen«, in: Grüne
Reformation. Ökologische Theologie, ed. Michael Biehl, Bernd Kappes, Bärbel
Wartenberg-Potter, Hamburg, 2017, S. 83–108.

Habermas, Jürgen, »Israel und Athen. Wem gehört die anamnetische Ver-
nunft?«, in: Diagnosen zur Zeit, ed. Johann B. Metz u. a., Düsseldorf, 1994.

Hardmeter Christoph und Ott, Konrad, »Biblische Schöpfungstheologie«, in:
Handbuch Umweltethik, ed. Ott, Konrad, Dierks, Jan, und Voget-Kleschin,
Lieske, Stuttgart, 2016, S. 183–189.

Noah Hariri, Yuval, Homo Deus: eine Geschichte von Morgen, München, 2017.
Noah Hariri, Yuval, 21 Lektionen für das 21. Jahrhundert, München, 2018.
Levinas, Emmanuel, Humanismus des anderen Menschen, übersetzt und mit

einer Einleitung versehen von Ludwig Wenzler, Hamburg, 1989.
Lintner, Martin, Der Mensch und das liebe Vieh. Ethische Fragen im Umgang

mit Tieren, Wien, 2017.
ed. Janowski, Bernd und Liess, Kathrin, Der Mensch im alten Israel: Neue For-

schung zur alttestamentlichen Anthropologie, Freiburg/Basel/Wien, 2009.
Jonas, Hans, Prinzip Verantwortung, Frankfurt am Main, 1980

75

Christliche Umweltspiritualität als Antwort auf die Umweltkrise

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ed. Konradt, Matthias und Schläpfer, Esther, Anthropologie und Ethik im Früh-
judentum und im Neuen Testament: Wechselseitige Wahrnehmungen, Tü-
bingen, 2014.

ed. Langthaler, Rudolf und Weber, Hubert Philipp, Evolutionstheorie und
Schöpfungsglaube. Neue Perspektiven der Debatte, Göttingen, 2013.

Leser, Norbert, »Christliche und marxistische Anthropologie«, in: ders., Jenseits
von Marx und Freud, Wien, 1980.

Moltmann, Jürgen, Die ökologische Wende in der christlichen Theologie, in:
Grüne Reformation. Ökologische Theologie, ed. Biehl, Michael, Kappes,
Bernd und Wartenberg-Potter, Bärbel, Hamburg, 2017, S. 27–40.

vgl. Munteanu, Daniel, »Cosmic Liturgy. The Theological Dignity of All Creati-
on as Basis of an Orthodox Ecotheology«, International Journal of Public
Theology 4 (2010), S. 332–344.

ed. Ott, Konrad, Dierks, Jan und Voget-Kleschin, Lieske, Handbuch Umwelt-
ethik, Stuttgart, 2016.

Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium. Über die Ver-
kündigung des Evangeliums in der Welt von heute, Nr. 51, 2013. Verfügbar
unter: http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/docu-
ments/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
[4.1.2019].

Papst Franziskus, Enzyklika Laudato si’. Über die Sorge für das gemeinsame
Haus, Nr. 114, 2015. Verfügbar unter: http://w2.vatican.va/content/frances-
co/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.
html [10.12.2018].

Pinker, Steven, Gewalt: eine neue Geschichte der Menschheit, 2. Aufl., Frank-
furt am Main, 2016.

Pinker, Steven, Aufklärung jetzt: für Vernunft, Wissenschaft, Humanismus und
Fortschritt: eine Verteidigung, Frankfurt am Main, 2018.

ed. Sarasin, Philipp, Evolution: ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart u. a.,
2010.

Schiller, Friedrich, Gedichte, 2. Aufl., Berlin, 2013.
Schmidt, Konrad, Schöpfung im Alten Testament, in: ed. ders., Schöpfung, Tü-

bingen, 2012.
Schor, Juliet, Wahrer Wohlstand: Mit weniger Arbeit besser leben, München,

2016.
Schulte, Christoph, Zimzum. Gott und Weltursprung, Berlin, 2014.
Silesius, Angelus, Der cherubinische Wandersmann, 15. Aufl., Zürich, 2006.
Skidelsky, Robert und Edward, Wie viel ist genug? Vom Wachstumswahn zu

einer Ökonomie des guten Lebens, München, 2013.
Taylor, Charles, A Secular Age, Cambridge, 2007 (deutsch: Ein säkulares Zeit-

alter, Frankfurt am Main, 2009).
Thomas von Aquin, Summe der Theologie II-I, Vorwort, hrsg. und übers. v.

Joseph Bernhart, Band II, 3. durchgesehene und verbesserte Auflage, Stutt-
gart, 1985.

Weber, Max, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Band III, Tübingen,
1988.

76

Ingeborg G. Gabriel

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zenger, Erich, Gottes Bogen in den Wolken. Untersuchungen zur Komposition
und Theologie der priesterschriftlichen Urgeschichte, 2. Aufl., Stuttgart,
1987.

Zenger, Erich, u. a., Einleitung in das Alte Testament, 6. Aufl., Stuttgart, 2006.

Anmerkungen

1 So Papst Franziskus in seinem Lehrschreiben von 2015 zur Umweltfrage.
2 Zur jüdischen Theologie des Zimzum, wonach Gott sich in seiner Freiheit zurück-
nimmt, um für die Schöpfung Raum zu schaffen, vgl. Schulte (2014).
3 Der Text der hebräischen Bibel ist (mit kleinen Adaptionen in der Reihenfolge der
Bücher und Auslassung der »deuterokanonischen« Bücher: Tobit, Judith, Zusätze
LXX bei Ester, 1 und 2 Makkabäer, Weisheit Salomos, Jesus Sirach und Baruch) auch
Teil des christlichen Kanons. Dieser besteht somit aus einem alttestamentlichen und
einem neutestamentlichen Teil, wobei ersterer aus der Sicht des Lebens, Sterbens und
der Auferstehung Jesu Christi neu interpretiert wird. Die Schöpfungsgeschichten sind
so Teil der christlichen Bibel. Vgl. Zenger u. a. (2006: 30).
4 Dies betont Jürgen Moltmann im Ansatz seiner Umweltethik, vgl. Moltmann
(2017).
5 Die Abfolge in der Erschaffung der Geschöpfe steht den Erkenntnissen der Evolu-
tionstheorie des 19. Jhdts. näher als vom Entstehungsdatum her zu erwarten ist.
Letztlich orientiert sich die Komposition freilich an theologischen Kriterien, vgl. die
noch immer maßgebliche Studie Zengers (1987).
6 Diese Bestandszusage wird in Genesis 9,1–7 nochmals wiederholt und durch die
Zusage erweitert, dass der Mensch nicht von wilden Tieren vernichtet werden wird.
7 Ersteres zeigt die neuere bibelexegetische Forschung, vgl. Hardmeter und Ott
(2016: 183–189); vgl. auch den Überblick bei Ernst M. Conradie (2017) mit weiterer
Literatur. Die im deutschen Sprachraummeist zitierte Studie von Carl Amery (1972),
führt die Christentumskritik von Lynn White weiter. Der einseitig religionskritische
Charakter wird dadurch erhärtet, dass die Wissenschaftsfeindlichkeit des Christen-
tums betont und ihm zum anderen die negativen Folgewirkungen von Wissenschaft
und Technik angelastet werden.
8 Vgl. den Überblick mit weiterer Literatur von Zainal Abidin Bagir (2017: 81 f.).
9 Vgl. den umfassenden Überblick über die Entwicklung der westlichen Kultur in
Bezug auf ihr Naturverhältnis bei Taylor (2007). Erst über den Deismus, der die
Schöpfung durchaus wertschätzend nach Art einer Maschine denkt, die des Eingrei-
fens Gottes nicht mehr bedarf, wird die Subjekt-Objekt-Dichotomie der Moderne
möglich.
10 Die wichtigsten Schöpfungspsalmen sind Psalm 8, 19 und 104. Wie Schmidt her-
vorhebt, »führt aber auch der Gesamtduktus des Psalters im Bereich seines ›fünften
Buchs‹ (Ps 107–150, […]) auf eine profilierte Schöpfungstheologie hin«, vgl. Schmidt
(2012: 101).
11 Angelus Silesius (2006); Franz von Assisi (2014).
12 Habermas knüpft damit an die von Max Horkheimer und Theodor Adorno bereits
1944 formulierte These von der Dialektik der Aufklärung an.
13 Als Beispiel sei hier die Monotheismuskritik im Gedicht Friedrich Schillers, Die
Götter Griechenlands genannt. Hier heißt es in einer der Verszeilen: »Einen zu be-

77

Christliche Umweltspiritualität als Antwort auf die Umweltkrise

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reichern unter allen, mußte diese Götterwelt vergehn« (Schiller 2013: 127). Sie stellt
somit einen Vorläufer jener Kritik dar, die – siehe oben – seit den 1960er Jahren ge-
äußert wird, vgl. Fn 8.
14 »Le progrès – être plus, ou bien il ne signifie rien«. Pierre Teilhard de Chardin, Sur
le Progrès (unveröffentlicht), zit. in Broch (1977).
15 Vgl. dazu Gabriel (2017), sowie die Beiträge in Gabriel und Steinmair-Pösel (2014).
16 Vgl. dazu mehrere Beiträge in Ott, Dierks und Voget-Kleschin (2016), besonders
322–329, 330–334, 335–342, 343–347, 348–352, 353–360; sowie Demko, Elger, Jung
u. a. (2016).
17 Nicht eingegangen werden kann hier auf den praktischen Beitrag der Kirchen zur
Umweltethik und -spiritualität, vgl. im Blick auf die Orthodoxie Basdekis (2006);
weiters Chryssavgis (2012).
18 Humilitas eignet sich als Begriff offenkundig besser als das vielfachen Missver-
ständlichkeiten ausgesetzte deutsche Äquivalent der Demut.
19 Dies wäre u.A. für eine Tierethik von beachtlicher Bedeutung, vgl. Lintner (2017).
20 So das Dokument der Bischofssynode der Katholischen KircheDe iustitia in mundo
von 1971 (!): »Die Nachfrage der wohlhabenderen Länder nach Rohstoffen und Ener-
gie (wie auch die schädliche Wirkung ihrer Abfälle auf Atmosphäre und Ozeane) hat
ein solches Ausmaß erreicht, dass die wesentlichen Voraussetzungen des Lebens auf
dieser Erde wie Luft und Wasser unwiederbringlich geschädigt würden, wenn die
Höhe des Verbrauches, der Grad der Verschmutzung und die Schnelligkeit desWachs-
tums bei der gesamten Menschheit Platz greifen würden«. Nr. 11. Verfügbar unter:
http://www.iupax.at/fileadmin/documents/pdf_soziallehre/1971-weltbischofssynode
-de-iustitia-in-mundo.pdf [25. 12.2018].
21 Auch die Konsumforschung sieht in einer Verringerung des Konsums den Grund
für mehr Freiheit und Zufriedenheit, vgl. u.A. Schor (2016).
22 Vgl. aus der Fülle der Literatur Robert und Edward Skidelsky (2013).
23 Dieser ist gegenwärtig für etwa 1/3 aller CO2 Emissionen weltweit verantwortlich.
24 Dies war eine Grundeinsicht der frühen Theologie. Vor allem Maximus Confessor
(580–662) vertrat eine derartige kosmische Theologie, vgl. Munteanu (2010).

78

Ingeborg G. Gabriel

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Die Welt als Schöpfung: Zur Bedeutung biblischer Kosmologie für ein (christliches) Weltverständnis und seine Ethik
	2 Der anthropologische Zugang: Der Mensch als Mitschöpfer und Bewahrer einer Schöpfung in Evolution
	3 Ökologisch relevante Tugenden aus christlich-interkonfessioneller und interreligiöser Perspektive
	a. Humilitas als Anerkennung der Begrenztheit menschlicher wie naturaler Wirklichkeiten
	b. Maß und Verzicht als wirklichkeitsadäquate Haltungen
	c. Dankbarkeit als Grundlage einer christlichen und relationalen Weltsicht

	Literatur

