2. Kapitel

Die philosophische Leistung schéner Kunst
bei Schelling

und den angelsachsischen Romantikern



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Die philosophische Leistung schoner Kunst

The Raven!

»Prophet! said I, »thing of evil! — prophet still, if bird or devil! —
Whether Tempter sent, or whether tempest tossed thee here ashore,
Desolate yet all undaunted, on this desert land enchanted —

On this home by Horror haunted — tell me truly, I implore —

Is there — is there balm in Gilead? — tell me — tell me, I implore!«
Quoth the Raven, »Nevermore«.

»Prophet!« said I, »thing of evil! — prophet still, if bird or devil.

By that Heaven that bends above us — by that God we both adore —
Tell this soul with sorrow laden if, within the distant Aidenn,

It shall clasp a sainted maiden whom the angels name Lenore —
Clasp a rare and radiant maiden whom the angels name Lenore.«
Quoth the Raven, »Nevermore«.

»Be that word our sign of parting, bird or fiend! « I shrieked, upstarting —
»Get thee back into the tempest and the Night’s Plutonian shore!
Leave no black plume as a token of that lie thy soul hath spoken!

Leave my loneliness unbroken! — quit the bust above my door!

Take thy beak from out my heart, and take thy form from off my door!«
Quoth the Raven, »Nevermore«.

And the Raven, never flitting, still is sitting, still is sitting.

On the pallid bust of Pallas just above my chambers door;

And his eyes have all the seeming of a demon’s that is dreaming,

And the lamp-light o’er him streaming throws his shadow on the floor;
And my soul from out that shadow that lies floating on the floor

Shall be lifted — nevermore!

Edgar Allan Poe

1 Zit. nach Poe, E. A.: Der Rabe. Gedichte und Essays. Ubers. v. A. Schmidt, H. Woll-
schlager, F. Polacovics, U. Wernicke. In ders.: Gesammelte Werke in fiinf Binden.
Hrsg. v. K. Schuhmann, H. D. Miiller. Ziirich 1994, 144 ff.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04,


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schéner Kunst

Am Beginn der Asthetik des angelsichsischen Idealismus stehen mit
Samuel Taylor Coleridge und William Wordsworth zwei Autoren,
die aus ihrem Selbstverstindnis als Dichter heraus die Weichen stel-
len und das Thema vorgeben, das die Asthetik des angelsichsischen
Idealismus wie kein anderes beschiftigen soll. Das Thema lautet:
Was leistet Kunst im Vergleich zur Philosophie?2 Vor allem Coler-
idge nimmt immer wieder fiir sich in Anspruch, als Dichter zugleich
auch Philosoph zu sein.? Zeitweise kokettiert er sogar mit dem Ge-
danken, ob er mit seinen Dichtungen vielleicht sogar mehr zu leisten
vermag als die Philosophie. So heif3t es in seiner Biographia Literaria
(dieses Werk hat Coleridge seiner kreativen Selbstverstindigung ge-
widmet) zunichst noch relativ zurtickhaltend, daf8 »kein Mann je-
mals ein grofler Dichter gewesen« sei, »der nicht gleichzeitig auch
ein tiefschiirfender Philosoph« war. Dann aber heifit es, daf3 die
»Dichtung die Bliite und der Wohlgeruch aller menschlichen Er-
kenntnis«* sei. Ja, schliefllich findet sich sogar eine Passage, in der

2 Schmiicker sieht darin (vermutlich in Nachfolge Riidiger Bubners) eine Fehlorientie-
rung vieler Kunsttheorien. Er schreibt: »Unzulédnglich muten jedoch auch viele moderne
Kunsttheorien an. Denn die Philosophie der Kunst hat zwar oft nach dem Wesen der
Kunst gefragt, dies aber selten genug um der Kunst willen getan. Oftmals dient ihr die
Kunst blof3 als Spiegel, reflektiert das Kunstverstindnis der Philosophie vor allem deren
Selbstverstindnis. Auch wo sich die Philosophie seit dem 18. Jahrhundert ausdriicklich
als Kunstphilosophie versteht, widmet sie sich nur allzugern narzifitischer Nabelschau.
Denn das eigentliche Thema der modernen Kunstphilosophie« ist »zumeist die diskur-
sive Vernunft, das originire Medium der Philosophie.« Schmiicker, Reinold: Was ist
Kunst? Eine Grundlegung. Miinchen 1998, 20f. Vgl. zur Frage nach dem Verhiltnis
von Kunst und Philosophie in unserer Gegenwart auch Bubner, Riidiger: Uber einige
Bedingungen gegenwiirtiger Asthetik. In: Neue Hefte fiir Philosophie 5. 1973, 38-73.
Im Text zit. nach ders: Asthetische Erfahrung. Frankfurta. M. 1989, 9-51; sowie Bohrer,
Karl-Heinz: Die Kritik der Romantik. Der Verdacht der Philosophie gegen die litera-
rische Moderne. Frankfurt a.M. 1989, inbs. 87. Der Kritik ist lediglich im Falle von
Asthetiken zuzustimmen, in denen die Beitriige der speziellen Kunstwissenschaften
iiberhaupt keine Beriicksichtigung finden. Allerdings ist es im Gegenzug leider ein Cha-
rakteristikum der Gegenwartsisthetik, daf3 aus lauter Sorge davor, in metaphysischen
Systemverdacht zu geraten, die Frage nach einer weltorientierenden Funktion von
Kunstwerken hinten angestellt wird zugunsten von Fragen nach dem Werk- oder Bild-
charakter etc.

3> Vgl. dazu insb. Coleridge, Samuel Taylor: Lectures and Notes of 1818. Bohn 1893,
394ff.

¢ »No man was ever yet a great poet, without being at the same time a profound phi-
losopher.« Coleridge, Samuel Taylor: Biographia Literaria. (2 Bde.) Bd.2. Hrsg. v.
J. Shawcross. Oxford 1907. Reprinted 1939/1949, 20. »Poetry is the blossom and the
fragrance of all human knowledge.« A.a.O. 19.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

1012026, 05:21:04, -[®

71


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Coleridge die Dichtung als die »alle anderen Wissenschaften umfas-
sende Gesamtwissenschaft« bezeichnet! Als Dichter ist Coleridge
und mit ihm auch Wordsworth und Emerson an einer Bestimmung
der Leistungsfihigkeit von Kunstwerken gegentiber der Philosophie
auferordentlich interessiert.

Unter >Philosophie« versteht die angelsichsische Romantik be-
grifflich verfafite Weltdeutungsmodelle, die uns umfassend dartiber
aufklaren, wie unsere Wirklichkeit jenseits aller Kontingenzen tat-
sichlich beschaffen ist. Diese Auffassung von Philosophie entspricht
im Wesentlichen der der deutschen Idealisten.¢ Die Besonderheit des
Philosophie-Verstindnisses der angelsidchsischen Romantiker liegt
jedoch darin, dafS sie (wie vor ihnen schon Shaftesbury und die Cam-
bridger Neuplatonisten”) das Gefiihl als die eigentliche Quelle des
Wissens ansehen. Der aufrichtige Mensch fiihlt, welche Stellung der
Mensch in der von einem gottlichen Prinzip geschaffenen und durch-
walteten Wirklichkeit hat, und wie diese strukturiert und geordnet
ist. Daraus entsteht das philosophisch relevante Wissen. Die spezi-
fische Aufgabe der Philosophie bzw. der philosophischen Dichtung
besteht dann nur noch darin, dieses im Kern emotionale Wissen auf
den Begriff zu bringen, um es anderen mitzuteilen.?

Dieses Philosophieverstindnis tragen die angelsichsischen Ro-
mantiker an die Dichtung im Besonderen und an die Kunst generell
heran. Entwerfen und entwickeln Kunstwerke auf ihre spezifische
Weise ebenfalls Weltdeutungsmodelle, die uns umfassend iiber die

5 Coleridge, Samuel Taylor: The Complete Works of S. T. Coleridge. Bd. 4. Hrsg. v.
W. G. T. Shedd. London 1884 ff., 398. Im Text zit nach Raab, Elisabeth: Die Grund-
anschauungen von Coleridges Asthetik. Mit besonderer Beriicksichtigung seiner Lehre
von >Fancy und Imagination«. Giessen 1934, 24.

¢ Vgl. dazu Horstmann, Rolf-Peter: Die Grenzen der Vernunft. Eine Untersuchung zu
Zielen und Motiven des Deutschen Idealismus. Frankfurt a. M. 1991, 8f.

7 Vgl. dazu Absatz 1.2.a.

8 In diesem Sinne weist Coleridge in der fiir ihn kennzeichnenden blumigen Aus-
drucksweise der Philosophie die Aufgabe zu, »to make the reason spread light over the
feelings, and to make our feelings, with their vital warmth, actualize our reason«. Coler-
idge, Samuel Taylor: Letter to Thomas Poole. Im Text zit. nach Rogers, Arthur Kenyon:
English and American Philosophy since 1800. A Critical Survey. New York 1923, 113.
Vgl. zu Coleridges Auffassung von Philosophie auch Richter, Helene: Die philosophi-
sche Weltanschauung von S. T. Colerdige und ihr Verhiltnis zur deutschen Philosophie.
Anglia 44, 1920. Entfaltet und ausgearbeitet wird die angelsichsisch-romantische Auf-
fassung von Philosophie auch in Emerson, Ralph Waldo: Literary Ethics. 1838. Im Text
zit. nach ders.: Der Denker. In ders.: Die Sonne segnet die Welt. Essays. Ubers. u. hrsg. v.
M. Kiihn. Diisseldorf/Leipzig o.]., 222-246.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schéner Kunst

Wirklichkeit und unsere Situation in der Wirklichkeit informieren?
Laft sich vielleicht sogar die Existenz des Kiinstlers damit rechtferti-
gen, daf} die Kunst mit ihren Mitteln im Prinzip dasselbe zu leisten
vermag wie die Philosophie, dafs sie uns namlich ebenso wie die Phi-
losophie dartiber aufklaren kann, wie die Wirklichkeit beschaffen ist?
Oder sind Kunstwerke blofle Fantasieprodukte, die zwar interessant,
faszinierend oder sogar schon sein mogen, aber mit unserer Wirk-
lichkeit nichts zu tun haben? Miissen wir uns vielleicht sogar hiiten,
ihren Gaukeleien aufzusitzen? So in etwa lauten die Fragen, die
Wordsworth und Coleridge aufwerfen. Sie beschiftigen die Asthetik
des angelsichsischen Idealismus noch bis ins zwanzigste Jahrhundert
hinein.

Aus ihrem Selbstverstindnis als Dichterphilosophen heraus be-
jahen die angelsichsischen Romantiker die philosophische Leistungs-
fahigkeit von Kunstwerken entschieden — das allerdings nur im Falle
von Kunstwerken, die ihre Gegenstinde mit Mitteln asthetischer
Schonheit als sympathische zeigen. Der Grund ist in der von Coler-
idge, Wordsworth und Emerson geteilten philosophischen Uberzeu-
gung zu suchen, daf die Dinge jenseits aller Kontingenzen eigentlich
liebenswiirdig bzw. in einem ontologischen Sinne schon sind.? Aus-
gehend von dieser metaphysischen Uberzeugung bildet die angel-
siachsische Romantik eine dichotomische Asthetik aus, in deren Zen-
trum die Doktrin steht, dafd nur diejenigen Werke der Kunst das
wiirdigende Etikett sKunstwerk« verdienen, welche ihre Gegenstinde
mit Mitteln &sthetischer Schonheit als liebenswiirdig prisentieren.
Die Begriindung lautet, daf8 nur solche Werke der Philosophie Ver-
gleichbares leisten, weil nur sie die Dinge zeigen, wie sie jenseits aller
empirisch-kontingenten Mingel dem heiligen Schopfungsplan zu-
folge wirklich sind — namlich liebenswiirdig bzw. in einem ontologi-
schen Sinne schon.!® Die Kehrseite der Medaille ist, dafl diejenigen

9 Vgl. Abschnitt 1.4. zu dem Begriffsgebrauch, die Liebenswiirdigkeit eines Dinges oder
einer Person als seine >ontologische Schénheit« zu bezeichnen. Im Gegenzug rede ich im
Sinne der frithen angelsichsischen Idealisten von etwas »>in einem ontologischen Sinne
Haflichen¢, wenn etwas negative Gefiihle wie Angst, Abscheu oder Ekel erzeugt, weil
ich im Grunde meines Herzens weif, dafs es tatsichlich bose, unmoralisch, bedrohlich
oder abscheulich ist.

10 Unter Berufung auf Schelling nennt Coleridge das schone Kunstwerk >Symbol fiir die
prastabilierte Einheit von Natur und Mensch«. Coleridge, Samuel Taylor: On the Prin-
ciples of Genial Criticism. Concerning the Fine Arts. More Especially to those of Sta-
tuary and Painting. Deduced from the Laws and Impulses which Guide the True Artistin
the Production of his Works. In: Felix Farley’s Bristol Journal. Aug/Sept. 1814. Im Text

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 73

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Werke das Etikett >)Kunstwerk« nicht verdienen, die ihre Gegenstiande
mit dsthetisch hafllichen Mitteln als antipathische bzw. als in einem
ontologischen Sinne hifSliche zeigen. Die metaphysischen Vorgaben
der Asthetik der angelsichsischen Romantik verbieten es, dafi in der
Kunst Gegenstinde aus der Perspektive von Angst, Abscheu oder
Ekel prisentiert werden, weil man davon iiberzeugt ist, daf3 solche
Darstellungen uns tiuschen. Diese dichotomische Asthetik der an-
gelsichsischen Romantik prégt die dsthetischen Debatten im angel-
sidchsischen Sprachraum ein ganzes Jahrhundert lang. Thr Ursprung
in den dsthetischen Schriften von Wordsworth; Coleridges waghalsi-
ge Untermauerungsversuche mit der Asthetik Schellings; ihre Modi-
fizierung in Emersons amerikanischer Romantik, ihre erste (aller-
dings noch wenig wirkmichtige) Infragestellung durch Edgar Allen
Poe sowie die kritischen Einwiénde spiterer angelsichsischer Ideali-
sten sind die Gegenstinde dieses Kapitels.

1. William Wordsworth und die verborgene Wiirde des
bauerlichen Alltags

Die Asthetik der angelsichsischen Romantik entsteht in ihren we-
sentlichen Doktrinen etwa zwischen 1795 und 1830 im Kontext der
Lake-School. So nennt sich ein am Vorbild des Jenaer Kreises orien-
tierter Freundeskreis!' von sogenannten >Dichterphilosophens, der
sich innerhalb der ansonsten relativ heterogenen englischen Roman-
tik’> zusammenfindet, um gemeinsam am See von Windermere zu

zit. nach ders.:Biographia Literaria. A.a.O. (219-246) 233. Vgl. auch ders. The Com-
plete Works of S. T. Coleridge. A.a.O. Bd. 4, 379. Vgl. zum Stellenwert des schonen
Kunstwerks als Symbol fiir die Vollkommenheit des Schépfungszusammenhangs auch
Schelling, Friedrich Wilhelm Josef: Philosophie der Kunst. 1802/1803. In: Friedrich Wil-
helm Joseph v. Schellings simmtliche Werke Bd. 5. Hrsg. v. K. E. A. Schelling. Stuttgart/
Augsburg 1856-1861. Reprinted Darmstadt 1990, 54 ff. (V 411); sowie ders.: System des
transzendentalen Idealismus. 1800. Reprinted Leipzig 1979, 22f.

11 Zu diesem Kreis gehorte neben Coleridge und Wordsworth u.a. auch der Dichter
Robert Southey (1774-1843). Neuerdings konzentriert sich das Forschungsinteresse
auf die Frauen im Umkreis der Lakers. Jiingst erschienen ist Jones, Kathleen: A Passio-
nate Sisterhood. The Sisters, Wives and Daughters of the Lake Poets. London 1999.

12 Zugerechnet werden zur englischen Romantik neben den Lakers (s.u.) auch die Dich-
ter John Keats (1795-1821), Percy Bysshe Shelley (1792-1822), George Gordon Noel
Lord Byron (1788-1824), Jane Austen (1775-1817), Sir Walter Scott (1771-1832), der
Philosoph Thomas Carlyle (1795-1881) und die Literaturkritiker William Hazlitt
(1778-1630) und Charles Lamb (1775-1834). Allerdings haben sich die Dichter der

74 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

W. Wordsworth und die verborgene Wiirde des bduerlichen Alltags

leben. Im Zentrum der Lake-School steht neben Samuel Taylor Co-
leridge der Dichter William Wordsworth??, dem ein besonderer Platz
in dieser philosophiehistorischen Rekonstruktion gebiihrt, weil er
eines der ersten ausgereiften dsthetischen Dokumente der Lake-
School verfaf3t hat. Die Rede ist von dem Vorwort, das in den Jahren
1800 bzw. 1802 mit dem Gedichtband Lyrical Ballads* veroffentlich
wird.

englischen Romantik niemals selbst renglische Romantiker« genannt und sich auch nicht
als einheitliche Bewegung in der Kunst verstanden. Lord Byron macht sich iiber die
sogenannte Lake-School sogar lustig: »Thou shalt believe in Milton, Dryden, Pope.
Thou shalt not set up Worthworth, Coleridge, Southey. Because the first is crazed bey-
ond all hope. The second drunk, the third so quaint and mouthy«. Byron: Don Juan. I,
205. Vgl. zum Stellenwert der Lakers innerhalb der englischen Romantik auch Wellek,
René: The Concept of Romanticism in Literary History. In ders.: Concepts of Criticism.
New Haven 1963, 147 f.; sowie Brandl, Alois: S. T. Coleridge und die englische Roman-
tik. Berlin 1886; sowie insbes. Behler, Ernst: Unendliche Perfektibilitit. Européische
Romantik und Franzosische Revolution. Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1989,
180ff. Behler betont den Einflufl der Franzgsischen Revolution auf die europdische
Frithromantik in Deutschland (Friedrich Schlegel, Novalis), England (Wordsworth, Co-
leridge) und Frankreich (Frau von Stael, Benjamin Constant). A.a.O. 7.

13 William Wordsworth (1770-1850) hat iiber 500 Sonette und unzihlige Oden und
Gedichte hinterlassen, von denen viele im angelsichsischen Sprachraum so bekannt
sind, wie hierzulande etwa die Gedichte von Goethe oder Brecht. Niheres dazu in
Wordsworth. In: Nineteenth-Century Literature Criticism. Bd. 12. O.0O. o.]., 390-409.
Einschlagige dsthetische Schriften von Wordsworth sind neben seinem Vorwort zu den
Lyrical Ballads (s.u.) u.a. ders.: Preface to Poems. 1815. In: Literary Criticism of Wil-
liam Wordsworth. Hrsg. v. P. M. Zall. Nebraska 1966. Hier dufSert sich Wordsworth zu
seiner Naturphilosophie. Vgl. auch seine autobiographische Dichtung ders: The Four-
teen-Book Prelude. Hrsg. v. W. J. B. Owen. Ithaca 1985. Hier bekennt Wordsworth seine
Begeisterung fiir die franzdsische Revolution, die bis 1794 anhilt, und aus der heraus
WordsworthBrutalititen als geschichtsnotwendig rechtfertigt. Die Abwendung vom
Revolutionsgedanken sieht Behler (mit Berufung auf Abrams) in Wordsworths roman-
tischer Philosophie begriindet. Wordsworth sei von dem Gedanken getrieben gewesen,
in seinen Dichtungen einen visioniren kosmischen Weltentwurf zu leisten, in dem alle
Hohen und Tiefen, alle Dimensionen der menschlichen Existenz erfaf3t sind, und in der
die durch die Revolutionserfahrung gestorte Einheit von Mensch und Natur wieder
hergestellt werde. Behler: Perfektibilitit. A.a.O. 205-213 ff. Vgl. auch Abrams, M. H.:
Natural Supernaturalism. Tradition and Revolution in Romantic Literature. New York
1971.

4 Der Gedichtband ist nicht leicht zu datieren. Einen ersten Plan zu diesem Band haben
die Freunde Wordsworth und Coleridge wohl schon im Jahr 1795 in Somerset geschmie-
det. Das bezeugt Behler: Unendliche Perfektibilitit. A.a.O.221f. Insgesamt gibt es fiinf
autorisierte Ausgaben. Die erste Ausgabe von 1798 hat kein Vorwort, und Wordsworth
wird als Verfasser seiner Gedichte nicht genannt; es war nur bekannt, dal Coleridge
wufste, wer der Autor war. Die zweite Ausgabe von 1800 erschien unter Wordsworths
Namen und mit seinem Vorwort. Eine dritte Ausgabe von 1802 erschien mit einem

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

1012026, 05:21:04, -[®

75


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Der Gedichtband soll einen Dissens zwischen Coleridge und
Wordsworth klaren. Zwischen den Freunden gibt es eine Debatte zu
der Frage, ob Gedichte auch dann »grofle Freude« hervorrufen kén-
nen, wenn der Dichter keine spezielle poetische Hochsprache ver-
wendet. Wordsworth bejaht diese Frage. Seiner Auffassung zufolge
kann der Dichter auch dann Freude erwecken, wenn er die »alltigli-
che Sprache von Menschen« aufgreift, die sich gerade »in einem Sta-
dium heftiger Erregung befinden«. Er miisse diese alltigliche Spra-
che jedoch »metrisch arrangieren« und sie von allem »reinigen, was
»wirklicher Defekt ist und also einen rationalen Grund darstellen
konnte, diese Sprache abzulehnen oder nicht zu mégen«*5. Coleridge
vertritt hingegen eine elitdre Auffassung von Dichtung, auf die ich
im Abschnitt 2.3. zu sprechen komme. Um seine Position gegen die
des Freundes zu verteidigen, stellt Wordsworth seine Gedichte den
Gedichten von Coleridge in dem Gedichtband gegeniiber. Dazu ver-
falt er ein Vorwort, das seine gefiihlsdsthetische Auffassung von
Kunst entfaltet.

(a) Die zivilisationskritischen Pramissen von Wordsworths Gefiihls-
dsthetik. Hinter Wordsworths Gefiihlsdsthetik steht ein umfassendes
zivilisationskritisches Programm, das einschldgiger Literatur zufolge
durch eine Lektiire von Rousseaus Dicours sur ['origine et les fonde-
ments de l'inégalité parmi les hommes von 1755 in den Jahren 1793
und 1801 geprigt ist.1 Als Gefiihlsdsthetiker sieht Wordsworth die

erweiterten Vorwort; die Erginzungen sind kursiv gedruckt. Diese Ausgabe wurde 1805
und 1850 noch einmal verlegt. Ich beziehe mich auf die Fassungen von 1800 und 1802
und iibernehme die Konvention der Herausgeber, Einschiibe in der Fassung von 1802
kursiv zu drucken.

15 Programmatisch heifit es bei Wordsworth: »The First Volume of these Poems has
already been submitted to general perusal. It was published as an experiment which, I
hoped, might be of some use to ascertain, how far, by fitting to metrical arrangement, a
selection of real language of men in a state of vivid sensation, that sort of pleasure and
quantity of pleasure may be imparted, which a Poet may rationally endeavour to im-
part.« Wordsworth: Lyrical Ballads. A.a.O. 235. »The language too of these men is
adopted (purified indeed from what appears to be its real defects, from all lasting and
rational causes of dislike or disgust)«. A.a.O. 239.

16 Ausfiihrlich und erhellend wird der Einflufl Rousseaus auf die englische Romantik
analysiert in Breunig, Hans-Werner: Verstand und Einbildungskraft in der englischen
Romantik. S. T. Coleridge als Kulminationspunkt seiner Zeit. Miinster 2002, 46—78.
Nach Breunig hat »Rousseau die romantische Bewegung in Schwung gebracht«, indem
er ihre »Bewunderung fiir die Natur« theoretisch untermauerte, obwohl »Rousseau
selbst« vermutlich »gar kein Romantiker« war, »was seine Philosophie betrifft«. A.a.O.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

W. Wordsworth und die verborgene Wiirde des bduerlichen Alltags

zentrale Aufgabe der Dichtung darin, die »wesentlichen Leidenschaf-
ten« der Menschen darzustellen. Seine heftige Aversion gegen die
beginnende Industrialisierung im England des frithen 19.Jahr-
hunderts néhrt sich von der Uberzeugung, daf die Fihigkeit zu in-
tensivem Erleben in stddtischen Kontexten durch die »fast taglich«
stattfindenden »grofsen nationalen Ereignisse« und durch andere all-
zuleicht zugingliche Befriedigungen des »wachsenden Bediirfnisses
nach extravaganten Ereignissen« abstumpfen miisse. Weil die »Ge-
wohnheiten des lindlichen Lebens« die dauerhaftesten menschlichen
Lebensgewohnheiten tiberhaupt seien?’, lieflen sich in lindlichen
Kontexten die »wesentlichen Leidenschaften des Menschen« in ei-
nem Stadium viel grofierer Einfachheit« beobachten und viel »exak-
ter erfassen« als in stiadtischen Kontexten. Also haben die Dichter
laut Wordsworth vor allem Szenen des »niedrigen und bauerlichen
Leben«!® zu gestalten.??

46. Zum Verhiltnis von Rousseau und Wordsworth schreibt Breunig: »Fiir Words-
worth, der zumindest wihrend seines Jahres im revolutiondren Frankreich (1790) auf
irgendeine Weise Kenntnis vom Denken Rousseaus genommen haben muf, und der
bald darauf Rousseaus Diskurs iiber die Ungleichheit las, soll es nun auch nicht um eine
von der Zivilisation geprigte Natur gehen, sondern um eine unmittelbare Erfahrung,
vollig ohne Abstraktion, ja vollig ohne Intellekt, der doch nur das unmittelbar Empfan-
gene entstellen wiirde. A.a.O. 68. In einer Anmerkung wird folgender Hinweis hin-
zugefiigt: Wordsworth habe »vermutlich 1793 Rousseaus Diskurs iiber die Ungleichheit
gelesen; dann wahrscheinlich nochmals 8 Jahre spiter.« A.a.O. 68, Anm. 11. Hier finden
sich weitere Literaturhinweise. Auch Costa-Lima sieht auffillige Parallelen zu Rous-
seau. Vgl. dazu Costa-Lima: Die Kontrolle des Imagindren. A.a.O. 113 ff., 128f.

17 Der frithe Collingwood steht dieser Naturbegeisterung dufSerst kritisch gegeniiber.
Vgl. dazu Collingwood, Robin George: Outlines of a Philosophy of Art. London 1925.
Im Text zit. nach ders.: Essays in the Philosophy of Art. A.a.O. 107 ff. Details finden sich
in Abschnitt 6.1.

18 First of all: »The increasing accumulation of men in cities, where the uniformity of
their occupations produces a craving for extraordinary incident, which the rapid com-
munication of intelligence hourly gratifies.« Wordsworth: Lyrical Ballads. A.a.O. 243.
»Rural occupations are more easily comprehended, and are more durable.« A.a.O. 239.
»On that situation our elementary feelings exist in a state of greater simplicity and
consequently may be more accurately contemplated and more forcibly communicated.
A.a.0. 239. »Low and rustic life was generally chosen because in that situation the
essential passions of the heart find a better soil.« A.a.O. 239.

19" Nach Peper wendet sich Wordsworth »away from (educated) society towards the low
and rustic life of simple people, even children, because here he hoped to find his subject
of presentation: that is elementary feelings undistorted by social vanity and less under
restraint.« Peper, Jiirgen: The Aesthetic as a Democratizing Principle. In: Real. Yearbook
of Research in Englich and American Literature. Bd. 10. Aesthetics and Contemporary
Discourse. Hrsg. v. H. Grabes. Tiibingen 1994, (293-324) 301. Behler betont, daf3

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

1012026, 05:21:04, -[®

77


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Natiirlich miissen die dauerhaftesten Lebensgewohnheiten von
Menschen nicht per se auch die besten sein. Man muf3 nicht erst so
drastische Beispiele wie Witwenverbrennungen und Klitoris-Be-
schneidungen anfithren, um Zweifel an dieser Uberzeugung anzu-
melden. Strittig ist ebenfalls, daf$ das Leben auf dem Land zwangslau-
fig natiirlicher ist als das in der Stadt: Wordsworths Zivilisationskritik
basiert offensichtlich auf einer unzuldssigen Verwechslung von >na-
turbelassen< und >natiirlich«.20 Interessanter als solche Einwiénde ist
jedoch die Frage, warum Wordsworths Gedichte auch die von Idio-
men, Dialektspuren und Abkiirzungen durchsetzte bauerliche Spra-
che aufgreifen? Diese Frage beschiftigt Wordsworths zeitgendssische
Kritiker wie keine andere.?’ Ein erster Grund ist ebenso einsichtig

Wordsworths Gedichte wegen ihrer »Vorliebe fiir soziale Klassen, die bislang keinen
Platz in der Dichtung gehabt hattenc, eine ziemlich »ungiinstige Aufnahme unter den
Zeitgenossen« gefunden hitten. Behler: Perfektibilitit. A.a.O. 217.

20 Aus der Retrospektive i3t sich Wordsworths Auffassung mit Rekurs auf Gehlens
Auffassung vom Menschen als einem >Mingelwesenc infrage stellen. Gehlens Auffas-
sung besagt, daf3 der Mensch aufgrund seines Mangels an angeborenen Instinkten an-
ders als das Tier seine Umwelt und seine Fihigkeiten kultivieren miisse. Vgl. Gehlen,
Arnold: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Berlin 1940/ Wiesba-
den °1978. Das wiirde wiederum bedeuten, dafl das Streben nach Kultivierung dem
Menschen in besonderem Maf3e >natiirlich« wire, und gerade nicht ein sich-zufrieden-
Geben mit dem, was sowieso schon angeboren ist, wie es Wordsworth anzunehmen
scheint.

21 Fiir sein Faible fiir Umgangssprache wird Wordsworth von seinen Zeitgenossen hef-
tig kritisiert. So schreibt der liberale Politiker (Whig) und Herausgeber der Literatur-
zeitschrift Edinburgh Review (1803-1829) Francis Jeffrey, dafl Wordsworth durch den
Verzicht auf poetische Diktion und wiirdige Inhalte der Kunst absolute Bedeutungs-
losigkeiten und Geschmacklosigkeiten schaffe, die so licherlich wirkten wie ein Schau-
spieler, der tiber keine Mittel verfiigt. Wegen seines Verzichts auf Hochsprache konne
Wordsworth keine tiefen Gefiihle ausdriicken. Damit wiirde er die kommunikative Po-
tenz der Dichtung zerstéren. Mit seiner Kunst wiirden die Gebildeten als die Bewahrer
des Geschmacks nicht erreicht, sondern nur eine kleine Gruppe von ungebildeten Le-
sern. Jeffrey, Francis: Southey’s Thalaba. In: The Edingburgh Review. Bd. 1/1. Okt.
1802, 63-83. Im Text zit nach Wordsworth. In: Nineteenth-Century Literature Criti-
cism. A.a.O. 390ff. In einer anderen Schrift Jeffreys heif3t es, daf} Wordsworths Gedich-
te nur deshalb so populdr seien, weil sie kindisch, sentimentalisch und vulgir seien.
Ders.: Poems by W. Wordsworth. In: The Edinburgh Review 11/22. Oktober 1807,
214-231. Im Text zit. nach Wordsworth. A.a.O. 396. Lord Byron, der Wordsworths
Gedichte einerseits wegen ihrer Aufrichtigkeit sehr verehrt, bezeichnet die von der
Umgangssprache ausgehenden Dichtungen von Wordsworth andererseits sogar als
»Turdsworth« (das bedeutet: Dreck-Wert). Lord Byron: Review of Wordsworth Poems.
In ders.: The Works of Lord Byron. Bd. 1. Letters and Journals. Hrsg. v. R. E. Pothero.
New York 1922, 341-343. Im Text zit. nach Wordsworth. A.a.O. 392 f. Hier finden sich
noch andere Ausziige aus Kritiken an Wordsworths Theorie der Dichtung und Gedich-

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

W. Wordsworth und die verborgene Wiirde des bduerlichen Alltags

wie sympathisch: Wordsworth betont, daf8 »Dichter nicht fiir Dichter
alleine schreiben, sondern fiir die Menschen«. Gemeint sind aus-
driicklich Menschen aller sozialen Klassen. Wordsworth verzichtet
auf eine elaborierte Kunstsprache der Dichtung, damit auch relativ
ungebildete Menschen seine Gedichte verstehen konnen. Eine zweite
Antwort liegt bei Wordsworths Zivilisationskritik auf der Hand:
Nach Wordsworth kénnen Bauern ihre »Gefiihle und Gedanken«
noch in besonders »einfache und unelaborierte Ausdriicke« fassen,
weil sie »wegen ihres Ranges in der Gesellschaft« und »wegen der
Bestindigkeit und Enge ihrer Kommunikationskreise« weniger unter
dem Druck »sozialer Eitelkeit« stiinden. Wordsworth halt die Sprache
von biuerlich lebenden Menschen fiir eine weitgehend »naturbelas-
sene menschliche Sprache«. Aus dieser sozialromantischen Auffas-
sung von Sprache zieht Wordsworth die Konsequenz, auf Allegorien
zu verzichten, weil »solche Personifizierungen« kein Bestandteil nor-
maler und natiirlicher Sprachen seien. Auflerdem verteidigt er in
einem Einschub von 1802 mit einer Vielzahl von Argumenten die
These, dafy »es keine wesentliche Differenz zwischen Prosasprache
und metrischer Sprache« gebe, und daf3 es eine »solche Differenz
auch gar nicht geben« kénne. Insgesamt nimmt er fiir sich in An-
spruch, dafs sich in seinen Gedichten »wenig davon findet, was poeti-
sche Diktion genannt wird«. Er habe vielmehr »genausoviel Miihe
darauf verwandst, sie zu vermeiden, wie andere normalerweise darauf
verwenden, um sie zu produzieren«. Wordsworths Auffassung von
Dichtung zufolge sollen Gedichte also Szenen aus dem ldndlichen
Leben in béduerlicher Umgangssprache gestalten, weil Wordsworth
das lindliche Leben fiir das natiirlichste Leben, die Leidenschaften
von bduerlichen Menschen fiir die unverdorbensten Leidenschaften
und ihre Sprache fiir die am weitesten naturbelassene menschliche
Sprache hilt. Mit Thesen dieser Art positioniert sich Wordsworth
menschlich iiberzeugend als zivilisationskritischer Asthetiker mit
einer bemerkenswerten Sympathie fiir die bauerlichen Unterschich-
ten seiner Zeit.22 Warum aber bezeichnet er die bauerliche Sprache

ten, z.B. von Shelley (a.a.O. 401), Keats (a.a.O. 401) und Coleridge, der seine Argu-
mente fiir eine dichterische Hochsprache wiederholt, aber keinen Zweifel an seiner
Hochschitzung von Wordsworths Gedichten laf3t (a.a. O. 401).

22 Hazlitt wiirdigt Wordsworths »stolze Bescheidenheit« und seinen Sinn fiir »soziale
Gleichheit«. Hazlitt, William: The Spirit of the Age. In: ders.: Complete Works. Bd. 11.
Hrsg. v. P. P. Howe. London/Toronto 1930, 86f.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

1012026, 05:21:04, -[®

79


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

als eine »besonders philosophische«? Sprache? Diese Frage fiihrt
zum Kern von Wordsworths Gefiihlsisthetik.

(b) Die philosophische Leistungsfihigkeit von Dichtung. Nach
Wordsworth verhilft uns die Philosophie zu umfassendem und
grundsitzlichem Wissen dariiber, wie die Wirklichkeit beschaffen
und wie unsere Stellung in der Wirklichkeit ist. Dieser Begriff von
>Philosophie« wiire harmlos und konventionell — wenn Wordsworth
nicht der festen Uberzeugung wire, daf8 wir nur wirklich etwas wis-
sen, wenn wir wissen, was wichtig fiir uns ist und was nicht, was uns
bedroht oder erfreut, was unsere menschlichen Lebensvollziige ent-
scheidend prigt und was nur marginal und ohne weitere Bedeutung
fiir sie ist. Wissen jenseits eines solchen lebensweltlichen Relevan-
zwissens ist in Wordsworths Augen nur totes Schulwissen und kein
origindr philosophisches Wissen. Philosophisches bzw. der Philo-
sophie Vergleichbares kann damit nach Wordsworth nur leisten,
was uns dariiber aufklart, was fiir die menschlichen Lebensvollziige
wirklich wichtig und ganz elementar von Bedeutung ist.
Wordsworths Gedichte geben eine deutliche Antwort auf die
jetzt naheliegende Frage, was in seinen Augen fiir die menschlichen
Lebensvollziige wirklich wichtig ist. In seinen Gedichten The Idiot
Boy und The Mad Mother geht es um Muttergefiihle; im Gedicht
vom Forsaken Indian um eine einsame Todesvorahnung; und in We
are Seven um die Verwunderung von Kindern, die zum ersten Mal
mit dem Tod konfrontiert sind. Solche Beispiele zeigen, daf3 fiir
Wordsworth jenseits aller Moden, Kontingenzen, Eitelkeiten und
Hysterien nur das wichtig ist, was mit unseren basalen Lebensvoll-
ziigen zu tun hat. Das wiederum ist dasjenige, was uns betrifft, inso-
fern wir Fiirsorge und Liebe fiir unsere Kinder empfinden, und essen,
schlafen und sterben miissen. Solche Themen sieht Wordsworth als

3 »But Poets do not write for Poets alone, but for men«. Wordsworth: Lyrical Ballads.
A.a.O. 255. »And because, from their rank in society and the sameness and narrow
circle of their intercourse, being less under action of social vanity they convey their
feelings and notions in simple and unelaborated expressions.« A.a.O. 239. »In that
situation the passions of men are incorporated with the beautiful and permanent
language of nature.« A.a.O. 244. »There neither is, nor can be, any essential difference
between the language of prose and metrical composition.« A.a.O. 247. There is »little
of what is usually called poetic diction; I have taken as much pains to avoid it as others
ordinary take to produce it.« A.a.O. 245. It is »a more permanent and a far more phi-
losophical language that which is frequently substituted for it by Poets.« A.a.O. 239.

80  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

W. Wordsworth und die verborgene Wiirde des bduerlichen Alltags

die wiirdigsten und urspriinglichsten Themen menschlichen Kom-
munizierens an. Zudem ist er der Uberzeugung, daf sie in biuerli-
cher Kommunikation vorherrschend sind, wihrend sich die Stidter
mit banalen Luxus- und Eitelkeitsproblemen herumschlagen. Darin
siecht Wordsworth wiederum die Ursache dafiir, da3 man nur in der
biuerlichen Umgangssprache das adidquate Vokabular fiir Gedichte
iiber Elternliebe, den Wechsel der Jahreszeiten, die Wiirde der Natur
und tiber Geburt, Krankheit und Tod finde und in der Sprache der
Stddter nicht. Philosophisches leisten nur Gedichte, die lebenswelt-
liches Relevanzwissen vermitteln, das sich wiederum adidquat nach
Wordsworth nur in biuerlicher Sprache ausdriicken ldfst. Das ist der
erste Grund, warum Wordsworth seine zeitgenossischen Dichterkol-
legen mit der Auffassung provoziert, daf8 in bauerlicher Umgangs-
sprache verfafite Gedichte >besonders philosophisch« seien.?

Die Frage, warum (in aller Regel) ungebildete bauerliche Men-
schen tber philosophisch relevantes Wissen verfiigen konnen, fiithrt
zu der wichtigsten metaphysischen Pramisse von Wordsworths as-
thetischer Theorie. Sie sind der Wiedererinnerungslehre des christ-
lich gepridgten Cambridger Neuplatonismus zu verdanken, die schon
Shaftesbury adaptiert hat?, und die vermutlich durch Coleridge Ein-
gang in das Gedankengut der Lakers gefunden hat.26 Diese Lehre
besagt, daf3 alle Menschen ein origindres Wissen tiber das wirklich
Wichtige aus der Gnade des gottlichen Schéopfers heraus »in sich tra-
gen« wiirden. Dieser Lehre folgend, ist auch Wordsworth tiberzeugt,
dafl jeder Mensch im Grunde seines Herzens weifs, dafs alle Men-
schen als »Seinsgefihrten« von Natur aus in Liebe und Sympathie
miteinander verbunden sind; daf3 das Universum schén und dem
Menschen Heimat ist; und dafd »Mensch und Natur wesentlich zu-
einander passen«. Dieses freudige Wissen betrachtet Wordsworth als
»notwendigen Teil unserer Existenz« und als »nattirliches und unver-
duferliches Erbe«?” der Menschheit.

2 Wordsworth: Lyrical Ballads. A.a.O. 238-242.

2 Vgl. zu den Cambridger Neuplatonisten sowie zu Shaftesburys Platonismus Absatz
1.2.a.

2% Das behauptet zumindest Raab: Die Grundanschauungen von Coleridges Asthetik.
A.a.0.15. Vgl. dazu auch Abschnitt 2.3.

77 »The Poet principally directs attention« to »this knowledge which all men carry
about with them.« Wordsworth: Lyrical Ballads. A.a.O. 253. »The other is a personal
and individual acquisition, slow to come to us, and by no habitual and direct sympathy
connecting us with our fellow-beings.« A.a.O. 253. The Poet »considers man and nature

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 81

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Mit dieser Auffassung geht nun die Uberzeugung einher, dafl
das angeborene Wissen bei den meisten Menschen durch wahllos
erworbenes Zivilisationswissen iiberlagert sei und freigelegt werden
miisse. Wordsworths Antwort auf die Frage, wie angeborenes Wissen
freigelegt werden kann, wenn es einmal verschiittet ist, fithrt direkt
ins Herz seiner Gefiihlsisthetik: Er ist namlich der Uberzeugung, daf3
Gedichte im besonderen MafSe an unser verschiittetes Wissen her-
anfithren konnen. Seine Begriindung lautet, daff Gedichte in ver-
gleichbar freudige Zustinde versetzen wie das angeborene freudige
Wissen selbst, so dafs man iiber die freudigen Zustinde assoziativ an
unser urspriingliches Wissen erinnert wird. Der Gedanke der Wie-
dererinnerung durch freudige Gefiihle ist von Shaftesbury be-
kannt.? Er bildet den Dreh- und Angelpunkt von Wordsworths ge-
fithlsdsthetischer Begriindung der philosophischen Leistung von
Dichtung.

Diese Begriindung besagt im Kern, daf8 sich uns unser angebo-
renes philosophisches Relevanzwissen ausschliefilich iiber freudige
Zustinde und Gefiihle wieder erschlieSen kann. Der kausal-geneti-
sche Zusammenhang von Freude und freier Zugénglichkeit zum an-
geborenen philosophischen Wissen kann gar nicht eng genug gedacht
werden. Nach Wordsworth hat man tiberhaupt »kein Wissen bzw.
keine allgemeine Prinzipien«, die nicht »durch Freude entstanden«
wiren. Fiir eine Mutter ist das Kind das Wichtigste — und wie anders
als durch die Freude an ihrem Kind sollte eine Mutter wissen, wel-
chen Stellenwert das Kind fiir ihr Leben hat? Allein das Gefiihl kann
laut Wordsworth den »Handlungen und Situationen Relevanz« ver-
leihen. Nur tiber das Gefiihl erschlief3t sich die Bedeutung dessen,
was ist und was der Mensch erlebt oder tut.

Nun kann man sich die Bedeutung der Regenwilder etwa ver-
mutlich auch ohne den Einsatz von Gefiihlen klar machen. Wichtiger
als dieser Einwand ist jedoch, dafd sich spitestens jetzt ein Theodizee-
Problem stellt! Wie kann Wordsworth angesichts von Naturkatastro-
phen, korperlichem Verfall, Verganglichkeit, Einsamkeit, dem Bosen
und der Siinde so felsenfest an seiner Uberzeugung festhalten, daf
ausschliefllich freudige Gefiihle an das verschiittete philosophische

as essentially adapted to each other.« A.a.O. 253 (vgl. auch 252). »The knowledge of the
one cleaves to us a necessary part of our existence, our natural an unalienable inheri-
tance.« A.a.O. 253.

% Vgl. Absatz 1.2.a.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

W. Wordsworth und die verborgene Wiirde des bduerlichen Alltags

Wissen dariiber heranfithren konnen, wie die Schopfung tatséchlich
beschaffen ist? Leider stellt sich Wordsworth solchen Zweifeln nicht,
um seine enthusiastische Naturphilosophie?? zu verteidigen. Anstel-
le von Argumenten gegen solche Theodizee-Zweifel wartet er ledig-
lich mit der Versicherung auf, daf$ die »aufrichtige Anerkennung der
Schonheit des Universums« ein »ganz leichtes und einfaches Unter-
nehmenc« fiir denjenigen sei, der das Universum »aus dem Geist der
Liebe«® heraus betrachte. Aber natiirlich kann eine solche Versiche-
rung die Zweifel nicht besinftigen, wie sie dann von den Second-Ox-
ford-Hegelianern beispielsweise massiv gedufsert werden. Auf diese
Zweifel komme ich im Abschnitt 2.6. zu sprechen. Hier bleibt nur die
zusammenfassende Feststellung, daf$ Gedichte nach Wordsworth nur
dann Philosophisches leisten, wenn sie grofle Freude schenken, weil
sie nur dann die Erinnerung an unser verschiittetes angeborenes
Wissen wieder erwecken konnen, dafd unsere Schopfung jenseits aller
Kontingenzen eigentlich wohlgeordnet und die Menschen im Grun-
de ihres Herzens liebenswiirdig, gut und einander wohlgesonnen
sind.

(c) Zwei notwendige und eine hinreichende Bedingung des philoso-
phischen Dichtens. Um Gedichte mit philosophischer Leistungsfihig-
keit schreiben zu konnen, mufd der Dichter laut Wordsworth zwei
notwendige und eine hinreichende Bedingung erfiillen. Damit for-
muliert Wordsworths Gefiihlsisthetik zum ersten Mal die normati-
ven Anspriiche an Kunst und Kiinstler, welche die Asthetiker des
angelsdchsischen Idealismus bis in das 20. Jahrhundert in verschiede-
nen Varianten immer wieder stellen werden.

Der Dichter muf3 erstens notwendigerweise »lange und tief
nachgedacht« haben, womit allerdings kein Nachdenken im konven-

2 Wordsworth skizziert diese Naturphilosophie vor allem in seiner autobiographischen
Dichtung Wordsworth: The Fourteen-Book Prelude. A.a.O. (begonnen 1798/99 in
Deutschland). Vgl. zu dieser Naturphilosophie auch Rogers: English and American Phi-
losophy since 1800. A.a.O. 111; sowie Peper: The Aesthetic as a Democratizing Princi-
ple. A.a.O. 301.

% »We have no knowledge, that is, no general principles drawn from the contemplation
of particular facts, but what has been built up from the contemplation of particular
facts, but what has been built up by pleasure, and exists in us by pleasure alone.«
Wordsworth: Lyrical Ballads. A.a.O. 252. »The feeling therein developed gives impor-
tance to the action and situation.« A.a.O. 242. »An acknowledgment of the beauty of
the universe« is »a task light and easy to him who looks at the world in the spirit of
love.«. A.a.O. 252.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

1012026, 05:21:04, -[®

83


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

tionellen Sinne gemeint ist, sondern ein Wiedererinnern an das an-
geborene Relevanzwissen.3! Hinter dieser Bedingung steht eine er-
kenntnistheoretische Vorannahme: Wordsworth betrachtet rational
erfalSte Wissensgehalte und Gedanken als »Représentanten von ver-
gangenen Gefithlen«. Gemeint ist, dafy zwangslaufig begrifflich ver-
fal3te Gedanken entstiinden, sobald wir wiederholt auf dasselbe mit
vergleichbaren Gefiihlen reagieren und uns dessen aus der Wieder-
holung heraus sukzessive deutlich bewuf$t werden. Mit >Nachden-
ken< meint Wordsworth also Prozesse der Bewufstmachung von eige-
nen Gefiihlen. Gegen diese erkenntnistheoretische Pramisse dringen
sich nun mindestens drei Einwinde auf. Erstens reagiert man auf
gleichbleibende Phénomene in unterschiedlichen Situationen und
Verfassungen in der Regel mit unterschiedlichen Gefiihlen. Die emo-
tionalen Reaktionen allein konnen die Genese von Gedanken also
nicht hinreichend erkldren. Zweitens kann man sich tiber Sachver-
halte auch ohne die signifikante Beteiligung von Gefiihlen klar wer-
den. Drittens ist es prinzipiell moglich, Gedanken im Sinne eines
Lernens ohne jede Beteiligung von einschldgigen Gefiihlen von an-
deren zu tbernehmen. Solche Einwinde diskutiert Wordsworth
nicht. Laut Wordsworth entstehen Gedanken, wenn uns vergleich-
bare emotionale Reaktionen auf etwas so deutlich bewuf3t werden,
daf3 wir den Zusammenhang zwischen Phanomen und Reaktion auf
den Begriff bringen.

Demzufolge kann ein Dichter nach Wordsworth nur dann »lan-
ge und tief nachgedacht« haben, wenn er den beschriebenen Prozef3
des heftigen emotionalen Reagierens auf dufSere Ereignisse so oft
vollzogen hat, daf§ ihm begrifflich faSbar geworden ist, was »fiir die
Menschen wirklich wichtig« ist. Damit ist natiirlich wiederum dasje-
nige gemeint, was in den basalen Lebensvollziigen jedes Menschen
von Bedeutung ist (s.0.). Nicht gefordert ist jedoch, daf3 sich das
Nachdenken des Dichters auf spezielle Gegenstinde zu richten hat.
Wordsworth betont gegen Coleridge gerichtet vielmehr, daf3 die
»Leidenschaften, Gedanken und Gefiihle« des Dichters dieselben
wie bei allen Menschen seien. Von den gewshnlichen Menschen (den

31 Fabian entwickelt ausgehend von Wordsworths Asthetik eine Rechtfertigung fiir das
Lehrgedicht. Es ergebe sich »fast mit Selbstverstindlichkeit eine immanente Thematik
fiir das Lehrgedicht. Es sind die Themen, die den Mensch als Menschen interessieren:
der Mensch und seine Stellung im Kosmos«. Fabian, Bernhard: Das Lehrgedicht als
Problem der Poetik. In: Die nicht mehr schonen Kiinste. A.a.O. 84, 89.

84  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

W. Wordsworth und die verborgene Wiirde des bduerlichen Alltags

potentiellen Rezipienten) unterscheide sich der Dichter »lediglich
durch eine groflere Unverziiglichkeit, mit der er ohne dufSere Anre-
gung denkt und fiihlt«. Der Dichter hat sich seine emotionalen Re-
aktionen auf duflere Ereignisse, die sich zuverlassig in vergleichbarer
Weise einstellen, lediglich deutlicher bewufSt gemacht, als es in all-
tiglichen Kontexten normalerweise moglich und erforderlich ist. Das
ist gemeint, wenn Wordsworth in seinen Zusitzen von 1802 regel-
recht zu schwirmen beginnt und den Dichter als einen Menschen
bezeichnet, der »mit mehr lebendiger Sensibilitdt, mehr Enthusias-
mus und Zirtlichkeit ausgestattet« sei, und der auch eine »groflere
Erkenntnis der menschlichen Natur und eine einfithlsamere Seele«
habe als alle anderen Menschen.

Eine zweite notwendige und im engeren Sinne technische Be-
dingung muf3 der Dichter erfiillen: Er mufS eine besonders aus-
gepragte Fihigkeit haben, seine aus Gefiihlen entstandenen Gedan-
ken zum Ausdruck zu bringen. Er muf8 naherhin tiber eine besonders
ausgeprigte Assoziationsfihigkeit verfiigen, die Wordsworth auch
»Vorstellungskraft«3? (fancy) nennt. Gemeint ist die Fahigkeit, wich-

32 Eine wortgleiche Unterscheidung zwischen Vorstellungskraft und Imagination (fancy
and imagination; zu imagination s.u.) findet sich auch bei Coleridge: Biographia Litera-
ria. A.a.O. Bd. I, 20. Der Unterschied ist: Nach Coleridge hat jeder Fantasie, aber nur
die Kiinstler Imagination, wihrend nach Wordsworth jeder Mensch iiber beide Fahig-
keiten verfiigt, der Kiinstler allerdings jeweils in besonderem MafSe. Nach Coleridge
stammt diese Unterscheidung urspriinglich von Wordsworth. A.a.O. Bd. [, 64. Der Sa-
che nach findet sich diese Unterscheidung auch in dem Essay On Poesy or Art von 1818,
der sich besonders eng an Schellings Rede Uber das Verhiltnis der Bildenden Kiinste zur
Natur von 1807 anlehnt. Vgl. dazu Absatz 2.3.c.

Die Unterscheidung wurde diskutiert im Hinblick darauf, (1) ob sich beide Dichterkrifte
sinnvoll unterscheiden lassen, (2) ob sie nur unterschiedliche Grade ein- und derselben
Kraft bezeichnen, und (3) ob sie von Coleridge und Wordsworth stammt, oder nicht viel
eher von Jean Paul (Vorschule der Asthetik) oder von J. G. Maaf$ (Versuch einer Einbil-
dungskraft). Vgl. Raab: Grundanschauungen. A.a.O. 46 f. Behler hilt die Unterschei-
dung fiir »kiimmerlich«. Behler: Perfektibilitit. A.a.O. 231. Nach Scruton kann man die
Unterscheidung aktualisieren. Scruton, Roger: Fantasy and Imagination. In: A Compa-
nion to Aesthetics. A.a.O. 215f. Nach Costa Lima entspringt die »nachdriickliche Beto-
nung« der weltzugewandten Tatigkeit (fancy) einer »revolutiondren Enttiuschung.«
Costa-Lima: Die Kontrolle des Imagindren. A.a.O. 121. Zur Rolle der Imagination in
dsthetischer Kritik nach Coleridge vgl. auch Weston, Michael: Criticism. In: A Compa-
nion to Aesthetics. A.a.O. 93. Eine erhellende Analyse von Coleridges weitergehender
Unterscheidung der primary imagination und der secondary imagination von fancy mit
Blick auf die Kantische Unterscheidung von primirer, sekundirer und reproduktiver
Einbildungskraft findet sich bei Breunig: Verstand und Einbildungskraft in der eng-
lischen Romantik. A.a.O. 200-208.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

1012026, 05:21:04, -[®

85


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Die philosophische Leistung schoner Kunst

tige »Begebenheiten und Situationen aus dem alltdglichen Leben«
nicht nur zu erkennen, sondern auch in Worte kleiden zu konnen,
welche mit denselben emotionalen Assoziationen wie die Begeben-
heiten selbst konnotiert sind. Nur durch eine solche Assoziations-
technik ist es dem Dichter laut Wordsworth ndmlich moglich, von
Ereignissen nicht nur niichtern zu berichten, sondern uns auch etwas
iiber ihre emotionale Qualitit mitzuteilen, und darum soll es der
Gefiihlsasthetik zufolge in der Kunst ja vor allem gehen.

En passant entwickelt Wordsworth ausgehend von seinem asso-
ziationstechnischen Standpunkt noch ein weiteres Argument fiir den
Vorrang der Umgangssprache in der Dichtung. Das Argument be-
hauptet erstens, dafl uns Assoziationen zur alltiglichen Umgangs-
sprache am weitesten vertraut sind. Zweitens behauptet es, daf3 die
alltigliche Umgangssprache den alltéiglichen Ereignissen am ehesten
gemifs ist. Daraus schliefSt Wordsworth ein weiteres Mal gegen Co-
leridge, daf3 Dichtung als » Auswahl aus der von Menschen wirklich
gesprochenen Sprache«? zu entstehen habe, und nicht iiber die Kon-
struktion einer poetischen Kunstsprache.

Allerdings darf die assoziationstechnische » Auswahl aus der von
Menschen wirklich gesprochenen Sprache« keine willkiirliche Aus-
wahl sein. Sie mufs vielmehr »aus dem richtigen Gefiihl« heraus voll-
zogen werden. Schliefslich soll sich die Dichtung ja iiber die » Vulga-
ritdit und Bedeutungslosigkeit des alltiglichen Lebens« erheben.
Damit ist Wordsworths dritte, hinreichende Bedingung angespro-
chen: Der Dichter kann aus der naturbelassenen bduerlichen Um-
gangssprache die richtigen Metaphern und Ausdriicke nur finden,
wenn er Uber die Fahigkeit zur Imagination (imagination) verfiigt.
Das ist die Fihigkeit zu leidenschaftlicher Hingabe und liebender

3 »Poems to which any value can be attached« are produced by a man who »had also
thought long and deeply.« Wordsworth: Lyrical Ballads. A.a.O. 240. Our thoughts are
»the representatives of all our past feelings.« A.a.O. 240. The Poet discovers »what is
really important to men.« A.a.O. 240. »These passions and thoughts and feelings are
the general passions and thoughts and feelings of men.« A.a.O. 255. »The Poet is
chiefly distinguished from other men by a greater promptness to think and feel without
immediate external excitement.« A.a.O. 255. »He is a man speaking to men: a man, it
is true, endued with more lively sensibility, more enthusiasm and tenderness, who has a
greater knowledge of human nature, and a more comprehensive soul, than are supposed
to be common among mankind.« A.a.O. 249. Fancy is »to choose incidents and situa-
tions from common life, and to relate or describe them.« A.a.O. 238. »The language of
such Poetry as I am recommending is, as far as is possible, a selection of the language
really spoken.« A.a.O. 248.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

W. Wordsworth und die verborgene Wiirde des bduerlichen Alltags

Verehrung. Im Gegenzug hilt Wordsworth es fiir vollig ausgeschlos-
sen, daf3 aus Melancholie oder gar aus Depression, Misanthropie und
Pessimismus Gedichte entstehen kénnen, mag der Dichter auch noch
soviel nachgedacht haben und iiber eine noch so ausgefeilte Assozia-
tionstechnik verfiigen. So zweifelhaft dieser Automatismus auch sein
mag, so war Wordsworth fiir Edgar Allan Poe sicherlich vor allem
wegen dieser Auffassung ein rotes Tuch (vgl. dazu den Abschnitt
2.6). Nach Wordsworth kann nur dichten, wer »sich an seinen eige-
nen Leidenschaften und Willensregungen erfreuen kann«, und wer
»sich mehr als andere Menschen an dem Geist des Lebens erfreut, der
in ihm ist«. Insofern lautet die dritte und wichtigste Bedingung sei-
ner Theorie der Dichtung, dafy der Dichter die Dinge nicht einfach
abbilden darf, wie sie ihm erscheinen. Nein, er muf3 »die Welt aus
dem Geist der Liebe betrachten« und in den Dingen Objekte sehen,
»die in ihm unmittelbar begeisterte Sympathie erwecken«.
Wordsworths enthusiastischer Gefiihlsasthetik zufolge hat der
Dichter nur »unter der einen einzigen Auflage« zu schreiben, »einem
Menschen unmittelbare Freude zu schenken«. Das kann ihm Words-
worths ontologischen Pramissen zufolge nur gelingen, wenn seine
Kunstwerke »eine Anerkennung der Schénheit des Universums«
und »dariiber hinaus eine Wiirdigung der angeborenen und nackten
Wiirde des Menschen« darstellen. Das bedeutet wiederum, dafd es
nicht beliebig sein kann, wie der Dichter die Assoziationstechnik an-
wendet, welche Qualitit die Bilder haben, mit denen er seine Gegen-
stinde in neue Kontexte einbettet, und welche Konnotationen seine
sprachlichen Mittel haben. Vielmehr mufS der Dichter seine Assozia-
tionstechnik mit der Absicht verwenden, die Gegenstiande seine Ge-
dichts mit dsthetisch schonen Mitteln so sympathisch wie moglich zu
prisentieren. Mit »ésthetisch schonen Ausdrucksmitteln« sind in
diesem Fall die positiven Konnotationen der sprachlichen Ausdriicke
und Konstellationen eines Gedichts gemeint. Gegebenenfalls muf3
der Dichter sogar eingreifen, um zu »beseitigen, was schmerzhaft
oder hemmend fiir die Leidenschaft wire« — denn nur »als sym-
pathisch prisentierte Gegenstinde« erwecken nach Wordsworth die
»Freude«?, auf die es ihm ankommt. Das ist die Kernaussage von
Wordsworths Gefiihlsdsthetik.
3 »That is a selection, wherever it is made with the true taste and feeling« will »enti-
rely separate the composition from the vulgarity and meanness of ordinary life.«

Wordsworth: Lyrical Ballads. A.a.O. 248. »A man pleased with his own passions and
volitions, and who rejoices more than other man in the spirit of life that is in him.«

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 87

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Wenn der Dichter die drei genannten Bedingungen erfiillt, wird
er mit seinem Gedicht nicht nur ein »Lied singen, in das alle Men-
schen mit einstimmen« konnen, sondern er wird sich zudem an der
»Gegenwart von Wahrheit als unser sichtbarer Freund und stiindli-
cher Begleiter« erfreuen konnen. In diesem Fall kann das Gedicht
laut Wordsworth erstens eine wichtige moralische Funktion erfiillen,
weil es »iiberall Beziehung stiften und Liebe mit sich tragen« kann,
um so »gegen alle Unterschiede der Seelen und Klima-Bedingungen,
von Sprache und Gebriuchen, von Gesetzen und Gewohnheiten« an-
zugehen. Es wiirde »durch Leidenschaft und Wissen die gesamte
menschliche Gesellschaft miteinander« verbinden, »wie sie tiber die
ganze Erde zu allen Zeiten verstreut ist«. Vor allem aber wiirde das
Gedicht den Anspruch erfiillen, »der philosophischste aller Typen
von Geschriebenem« zu sein. Wordsworth betont ausdriicklich, daf3
diesen Anspruch schon Aristoteles® formuliert habe. Wenn uns Ge-
dichte die Wirklichkeit namlich so wohlgeordnet und die Menschen
so gut prasentieren, wie sie jenseits aller Kontingenzen wirklich sind,
dann schenken sie uns die Freude, die uns an unser verschiittetes
philosophisches Relevanzwissen erinnert, und dann wissen wir wie-
der, wie unsere Wirklichkeit und unsere Mitmenschen wirklich be-
schaffen sind. Ja, dann konnen Gedichte in epistemischer Hinsicht

A.a.0. 250. The Poet »looks at the world in the spirit of love.« A.a.O. 252. »He con-
siders him« as »finding every where objects that immediately excite in him sym-
pathies.« A.a.O. 252. »The Poet writes under one restriction only, namely, that of the
necessity of giving pleasure to a human Being.« A.a.O. 251. »It is an acknowledgment
of the beauty of the universe.« A.a.O. 252. »Further it is a homage paid to the native
and naked dignity of man.« A.a.O. 252. »Here, then, he will apply the principle on
which I have so much insisted, namely, that of selection; on this he will depend for
removing what would otherwise be painful or disgusting in the passion.« A.a.O. 250f.
»We have not sympathy but what is propagated by pleasure.« Wordsworth: Lyrical
Ballads. A.a.O. 252.

3 Poe kommentiert diese Passage sarkastisch: Aristoteles hitte die Dichtung als >phi-
losophischs, aber nicht als >metaphysisch« bezeichnet. Poe, Edgar Allan: Letter to B.
1831. In: Southern Literary Messenger. July 1836. Im Text zit. nach: Brief an B. In ders.:
Gesammelte Werke in zehn Binden. Bd. 9. Gedichte. Drama. Essays 1. Hrsg. v. R. Kru-
se, F. Polakovics, A. Schmidt, U. Wernicke, H. Wollschliger. Olten 1966, 242. Bei John
Dewey findet sich die Bemerkung, daf »eine Lektiire« der entsprechenden Philosophen
»die Vermutung« nahelegen wiirde, »dafl sie entweder keine dsthetische Erfahrung ge-
macht haben oder Vorurteile ihrer Interpretation diese Erfahrung einschrinkten.« De-
wey, John: Art as Experience. New York 1934. Auch als: John Dewey — The Later Works.
Bd. 10. Hrsg. v. J. A. Boydston. Carbondale/Edwardsville 1981 ff. Im Text zit. nach ders.:
Kunst als Erfahrung. Ubers. von Ch. Velten, G. von Hofe, D. Sulzer. Frankfurt a. M.
1980, 337.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F. W. ). Schelling und der Hauch des Lebens im Kunstwerk

Wissenschaft und Philosophie sogar weit tibertreffen. Sie wiirden im
Gegensatz zu den Wissenschaften und zur Philosophie »das elemen-
tare Prinzip der Freude« schlief3lich direkt erleben lassen, durch das
der Mensch »erkennt, und fiihlt, und lebt und sich bewegt«. Einzig
an der lebendigen gottlichen Schopfung selbst findet der Dichter laut
Wordsworth seine Grenze. Je priziser er die drei genannten Bedin-
gungen des Dichtens erfiillt, um so tiefer wird nach Wordsworth
nidmlich »seine Uberzeugung, dafl kein Wort, welche >fancy«< oder
»imagination< suggerieren, mit denen verglichen werden konnen,
welche aus der Realitit und der Wahrheit stammen«. Einzig die
ewige Natur setzt laut Wordsworth also die Schaffensgrenze fiir den
Dichter. Sie allein 143t die Dinge noch liebenswiirdiger, vollkom-
mener und schoner erscheinen als seine Gedichte. Diese naturphi-
losophisch fundierte Gefiihlsisthetik ist der Ndhrboden, den Words-
worth in der Lake-School-Asthetik der englischen Romantik fiir
Schellings Rede in Coleridges Adaption bereitet hatte.

2. Friedrich Wilhelm Joseph Schelling und der Hauch des
Lebens im Kunstwerk

William Wordsworth und sein Freund Samuel Taylor Coleridge un-
ternahmen zwischen 1798 und 1799 eine Reise nach Ratzeburg und

36 »The Poet, singing a song in which all human beings join with him, rejoices in the
presence of truth as our visible friend and hourly companion.« Wordsworth: Lyrical
Ballads. A.a.O. 253. »He is the rock of defence of human nature; and upholder an
preserver, carrying every where with him relationship and love.« A.a.O. 253. »In spite
of difference of soil and climate, of language and manners, of laws and customs, in spite
of things silently gone out of mind and things violently destroyed, the poet binds toget-
her by passion and knowledge the vast empire of human society, as it spreads over the
whole earth, and over all time.« A.a. Q. 253. » Aristotle, | have been told, hath said, that
Poetry is the most philosophic of all writing.« A.a.O. 251. »And thus the Poet, prompted
by this feeling of pleasure which accompanies him through the whole course of his
studies, converses with general nature with affections akin to those, which, through
labour and lenght of time, the Man of Science has raised up in himself, by conversing
with those particular parts of nature which are the objects of his studies.« A.a.O. 253.
Es soll sich um eine Ehrung handeln, die gezollt wird gegeniiber »the grand elementary
principle of pleasure, by which he knows, and feels, and lives, and moves«. A.a.O. 252.
»He will feel that there is no necessity to trick out or to elevate nature: and the more
industriously he applies this principle, the deeper will be his faith that no words, which
his fancy or imagination can suggest, will be to be compared with those which are the
emanations of reality and truth.« A.a.O. 251.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

1012026, 05:21:04, -[®

89


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Gottingen in Deutschland.?” Wihrend dieser Reise lernten die beiden
englischen Dichter die Philosophie des deutschen Idealismus kennen.
Und zumindest Coleridge liefs sich von Schellings Philosophie so sehr
beeindrucken, dafs er sie schliefSlich als seine eigene ausgab.

(a) Coleridge als Botschafter Schellings. Coleridge kann als die wohl
schillerndste Figur der englischen Romantik gelten. Nachdem er zu-
nichst bei dem seinerzeit hochberiihmten Empiristen David Hatley
in Cambridge Philosophie studiert®® hatte, schwang er sich nach der
Deutschlandreise zu einer Art Botschafter des Idealismus auf, indem
er seine Kenntnisse der deutschen Sprache fiir eine rege Uberset-
zungstitigkeit nutzte. Sein Interesse galt der Philosophie des friithen
Schelling und der Philosophie Kants. Insgesamt ist es wesentlich auf
Coleridge zuriickzufiihren, dafy die Philosophie der englischen Ro-
mantik so deutliche Spuren des deutschen Idealismus tragt.> Bei sei-

37 Bezeugt wird das in Wordsworth: Lyrical Ballads. A.a.O. 236.

3% Coleridges philosophische Entwicklung ist relativ gut dokumentiert. (1) Nach Raab
kam er withrend seiner Schulzeit im Christ’s Hospiz mit dem Neuplatonismus der Cam-
bridge Platonists und der Early English Divines in Kontakt. Raab: Die Grundanschau-
ungen von Coleridges Asthetik. A.a.O. 15. Zum Cambridger Neuplatonismus vgl. Ab-
schnitt 2.a. Die Early English Divines konstituierten sich aus den Philosophen
R. Hooker, Ch. Clingworth, E. Stillingfleet und Th. Taylor. Taylor hatte 1787 Plotins
Enneaden in englischer Ubersetzung herausgegeben. (2) Nach Muirhead studierte Co-
leridge ab 1791 bei dem Empiristen David Hatley in Cambridge. Muirhead, John H.:
Coleridge as Philosopher. London 1930/31970, 40—45. (3) Nach Blau begann Coleridge
mit der Entwicklung seines Idealismus etwa im Jahr 1801 nach einer Abwendung von
dem Empirismus seines Lehrers. Blau, Joseph E: Men and Movements in American
Philosophy. In: Prentice Hall Philosophy Series. Hrsg.v. A.E. Murphy. New York
#1955. Im Text zit. nach: Philosophie und Philosophen Amerikas. Ein historischer Abrifs.
Ubers. von H. W. Kimmel. Meisenheim/Glan 1957, 134. Vgl. auch Winckelmann, Eli-
sabeth: Coleridge und die Kantische Philosophie. Erste Einwirkungen des deutschen
Idealismus in England. Leipzig 1933, 82f. Tatsdchlich scheint die Deutschlandreise je-
doch das einschneidende Erlebnis gewesen zu sein.

¥ Die literaturwissenschaftliche Sekundarliteratur zur englischen Romantik konzen-
triert sich auf die Frage, wie eigenstindig die englische Romantik gegeniiber anderen
Geistesstromungen im Europa ihrer Zeit ist. Paradigmatisch zu nennen ist erstens El-
dridge, Richard: On Moral Personhood. Philosophy, Literature, Criticism, and Self-Un-
derstanding. Chicago/London 1989. Nach einer kurzen Einfithrung in die Auffassungen
des moralischen BewufStseins bei Kant und Hegel interpretiert Eldridge verschiedene
Hauptwerke der englischen Romantik (genauer: von Coleridge, Conrad, Wordsworth
und Austen). Seine Leitthese lautet, »that autonomous achievements of understanding
and value are inextricably intermingled with relation to others«. A.a.O. xi. Zu nennen
ist aulerdem Izenberg, Gerald N.: Impossible Individuality. Romanticism, Revolution,
and the Origins of Modern Selfhood. 1787-1892. Princeton 1992. Hier werden zundchst

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F. W. ). Schelling und der Hauch des Lebens im Kunstwerk

nem Selbstverstindnis als Dichterphilosoph konzentrierte sich Coler-
idge besonderes auf die dsthetischen Schriften Kants und Schellings.
Zunichst befafite er sich mit der Asthetik Kants.*0 Das bekunden
mehrere zwischen 1810 und 1818 veroffentlichte Essays, die ganz
offensichtlich von Kants Kritik der Urteilskraft gepragt sind.*' Aller-

die Auffassungen von der Rolle des Individuums in der Politik (mit Fokussierung auf
den >Revolutionir«) bei Schleiermacher, W. v. Humboldt und F. Schlegel analysiert. Dem
werden dann die entsprechenden Auffassungen bei Wordsworth und Chateaubriand
entgegengestellt unter der Frage, was unter einem »expressiven Individualismus« (ex-
pressive individualism) verstanden werden konnte. Vgl. auch Anm. 100 im 1. Kapitel
dieser Abhandlung.

4 Coleridges Interesse an Kant wurde wahrscheinlich (Coleridge lafSt das wie auch den
genauen Zeitpunkt im geheimnisvollen Dunkeln) durch die englischen Neuidealisten
geweckt. Seltsamerweise bekundet Coleridge selbst allerdings, daf sich sein Interesse
an der Philosophie Kants erst sehr viel spiter<als der Philosophie Schellings zugewandt
habe. Coleridge: Biographia Literaria. A.a.O. 141. Die Veroffentlichungsdaten seiner
Essays zur Asthetik Kants (s.u.) widerlegen diese Selbsteinschitzung allerdings.

41 Zu exponieren sind drei Essays. (1) Im Fragment of an Essay on Taste von 1810
definiert Coleridge den Schénheitssinn als gemischten Sinn, der durch die Wahrneh-
mung von Objektqualititen bestimmte Befindlichkeiten hervorruft. Die Wahrnehmung
von Schonheit sei von unmittelbarer Freude begleitet. Der Schénheitssinn sei eine an-
geborene Fihigkeit, die kultiviert werden miisse. Geschmacksunterschiede erklarten
sich durch verschiedene Niveaus der Kultivierung. Die Zustimmung zu einem éstheti-
schen Urteil kénne (im Sinne Kants) jedermann angesonnen, aber nicht eingefordert
werden. Coleridge, Samuel Taylor: Fragment of an Essay on Taste. Geschrieben 1810.
Erstdruck Literary Remains Bd. 1. 1836. Im Text zit. nach ders.: Biographia Literaria.
A.a.0O. Bd. 2, 247-249. (2) Im Essay On the Principles of Genial Criticism von 1814
wird das Schéne vom Angenehmen unterschieden. Wihrend das Angenehme zufillig
und je nach individueller sinnlicher Disposition oder kulturabhidngiger Sozialisation
erfreue, spriche das Schone den angeborenen Geschmack an. Es erfreue jeden kultivier-
ten Menschen in gleicher Weise. Schonheit wird im organizistischen Sinne als durch
menschliche Kreativitit geschaffene Einheit von Teilen in einem Ganzen definiert, die
der kosmischen Harmonie von menschlichem Geist und Natur entspricht. Deshalb sei
der Geschmack bzw. der Schonheitssinn Vermittler zwischen Intellekt und Sinnlichkeit
bzw. zwischen Geist und Natur. Coleridge: Principles of Genial Criticism. A.a.O. Erst-
druck in: Felix Farley’s Bristol Journal. 1814. Im Text zit. nach ders.: Biographia Litera-
ria. A.a.O. Bd. 2, 219-246. (3) Im Fragment of an Essay on Beauty von 1818 bestimmt
Coleridge >Schonheitc dann als >Ordnung ohne dufleren Zweck«. Wie Kant in seiner
Kritik der Urteilskraft stellt auch Coleridge hier das Schone in Beziehung zum Guten,
mit dem Argument, dafl zum Geschmackssinn auch moralische Gefiihle gehérten, aller-
dings kein Interesse an der Existenz des Gegenstandes. Coleridge, Samuel Taylor: Frag-
ment of an Essay on Beauty. 1818. In ders.: Biographia Literaria. A.a.O. Bd. 2, 250
252. Zur moralischen Dimension der Kunst bei Coleridge vgl. auch Todorov, Tzvetan:
Critique de la Critique. DeSeuil 1984. Im Text zit. nach ders.: Literature and its Theo-
rists. A Personal View of Twentieth-Century-Criticism. Ubers. v. C. Porter. New York
1987, 118f.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

1012026, 05:21:04, -[®

91


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Die philosophische Leistung schoner Kunst

dings waren diese Essays letztlich weniger einflufSreich, als man aus
der Retrospektive im Wissen um die Bedeutung Kants fiir die Asthe-
tikgeschichte vermuten wiirde. Wie ihre Erwidhnungen bei Ruskin
und Collingwood beispielsweise zeigen, wurden sie zwar gelesen,
blieben aber aus heute nicht mehr nachvollziehbaren Griinden ohne
nennenswerten Nachhall in der angelsichsischen Asthetik des
19. Jahrhunderts. Ganz anders liegt der Fall bei Coleridges Adaption
der Kant-Kritik des englischen Neuidealisten* Hamilton in seiner
Schrift Aids to Reflection and the Confession of an Inquiring Spirit.$3
Diese Schrift machte die theoretische Philosophie Kants schlagartig
im gesamten angelsichsischen Sprachraum bekannt, als sie im Jahr
1829 von dem Unitarier James Marsh auch den amerikanischen Le-
sern zuginglich gemacht wurde. Bis heute fillt der Name >Coleridge«
in Amerika zumeist im Zusammenhang mit der Theoretischen Phi-
losophie Kants.*

# Die sogenannten englischen Neuidealisten hatten sich in der ersten Halfte des
19. Jahrhunderts im Kontext der Scottish School von Thomas Reid formiert. Zugerech-
net werden ihnen u.a. der Edinburgher Professor fiir Metaphysik und Logik Sir William
Hamilton (1805-1865), der Wissenschaftstheoretiker William Whewell (1794-1866)
sowie der Religionsphilosoph Henry Longueville Mansel (1820-1871). Vgl. zum eng-
lischen Neuidealismus auch den Beginn von Kapitel 4; sowie Perry, Ralph Barton: Phi-
losophy of the Recent Past. An Outline of European and American Philosophy since
1860. London 1927, 15; sowie Collingwood: Ruskins Philosophy. In ders.: Essays in the
Philosophy of Art. Hrsg. v. A. Donagan. Bloomington 1964, 24. Kritisiert wurde der
englische Neuidealismus vor allem von John Stuart Mill in seiner kritischen Schrift An
Examination of Sir Hamilton's Philosophy von 1865. Vgl. dazu Passmore, John: A Hun-
dred Years of Philosophy. Bungay Suffolk 1957/21966, 537.

# Coleridge, Samuel Taylor: Aids to Reflection and the Confession of an Inquiring
Spirit. O.0. o.]. Vgl. auch ders.: The Confessions of an Inquiring Spirit. 1840. Beide
Schriften sind abgedruckt in ders: The Complete Works of S. T. Coleridge. A.a.O. Bd. 2.
In einer neueren Abhandlung wird die Schrift jenseits ihrer Abhéngigkeit von Kant bzw.
Hamilton neu bewertet. Douglas Hedley wiirdigt sie als ein Dokument, mit dem sich
Coleridge als eigenstindiger und tiefsinniger Religionsphilosoph etabliert. Vgl. Hedley,
Douglas: Coleridge, Philosophy and Religion. >Aids to Reflection< and the Mirror of the
Spirit. Cambridge 2000.

# Coleridge reformuliert hier in den spdten zwanziger Jahren in populdrer Form die
Kant-Kritik Hamiltons. Vgl. niherhin auch Collingwood: Ruskin's Philosophy. A.a.O.
25. Zur Wirkungsgeschichte dieser Schrift in den USA (nachdem sie dort 1829 von dem
Unitarier James Marsh herausgegeben wurde) vgl. Buell, Lawrence: The Transcenden-
talists. In: Columbia History of the United States. Hrsg. v. E. Elliott. New York 1988,
370; sowie Dewey, John: From Absolutism to Experimentalism. 1930. Im Text zit. nach
ders.: Vom Absolutismus zum Experimentalismus. In: Suhr, Martin: John Dewey. Zur
Einfithrung. Hamburg 1994, 196; sowie Marcuse, Ludwig: Amerikanisches Philosophie-
ren. Hamburg 1959, 159.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F. W. ). Schelling und der Hauch des Lebens im Kunstwerk

Die Schriften von Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775-
1854) lernte Coleridge nach eigenem Zeugnis im Jahr 1811 kennen.
Er befaf3te sich mit ihnen vor allem in den Jahren 1817 und 1818.4
Um den Sachverhalt hoflich auszudriicken: Der Einfluf dieses deut-
schen Philosophen auf den englischen Dichter muf8 bis zur Identifi-
kation gegangen sein. Es spricht Binde, wenn Marcel am Ende seines
Buches Coleridge et Schelling* fast gleichlautende Passagen aus
Werken von Schelling und Coleridge synoptisch gegentiberstellt.
Tatsichlich vertreten Coleridges naturphilosophische Schriften iiber
ganze Seiten hinweg fast im Wortlaut dieselben Lehrmeinungen wie
Schellings System des transzendentalen Idealismus von 1800. Noch
grofBer ist der Einflul der Asthetik des friihen Schelling auf die As-
thetik der Lakers, und das, obwohl Coleridge Schellings friihes
Hauptwerk zur Asthetik gar nicht kennen konnte. Die Rede ist von
Schellings Philosophie der Kunst, die zwar schon ab 1802 etwa in
ersten Fassungen und Schichten geschrieben, aber erst im Jahr 1859
posthum verdffentlicht wurde. Welche der vielen é&sthetischen
Schriften des frithen Schelling Coleridge definitiv zuginglich waren,
1a8t sich nicht mehr rekonstruieren.* Fest steht jedoch, daf3 sein as-

% Shawcross, J.: Introduction. In: Coleridge: Biographia Literaria. A.a.O. Ixxii. Vgl.
auch Winckelmann: Coleridge und die Kantische Philosophie. A.a.O. 19. Wihrend Co-
leridge sich eindeutig dariiber dufert, dafl seine Schelling-Begeisterung 1811 ihren An-
fang nahm und um 1817/1818 ihren Hohepunkt hatte (s.0.), ist zumindest nach Muir-
head »der prizise Moment der Abwendung« von Schelling »schwer zu fixieren«.
Muirhead: Coleridge as a Philosopher. A.a.O. 55. Raab erklirt die spitere Abwendung
von Schelling mit einem »tiefen religiosen Gegensatz«. Denn wenn Coleridge auch »in
der Jugend pantheistischen Anschauungen nicht fern gestanden« habe, so hitte er doch
im »Alter allen Pantheismus, den Schelling vertrat, als Atheismus aufs schroffste« abge-
lehnt, »nachdem er selbst sehr bald einen festen christlichen Gottesglauben, den Glau-
ben an einen personlichen Gott gewonnen hatte.« Raab: Die Grundanschauungen von
Coleridges Asthetik. A.a.O. 19.

% Marcel, Gabriel: Coleridge et Schelling. Paris 1971. Aus der Retrospektive schreibt
Coleridge folgendes: »It was in Schelling’s Natur-Philosophie and System des transzen-
dentalen Idealismus that I first found a genial coincidence with much that I had toiled
out for myself and a powerful assistance to what I had yet to do.« Coleridge, Samuel
Taylor: Letters (2 Bde.) Bd. 2. Hrsg. v. E. H. Coleridge. London 1895, 682.

# Auferungen zur Asthetik finden sich bei Schelling auSerdem im 10. Brief von Phi-
losophische Briefe iiber Dogmatimsus und Kritizismus (1795); insbesondere im Schluf3-
kapitel vom System des transzendentalen Idealismus (1800); in den Vorlesungen iiber
die Methode des akademischen Studiums (1802); in Bruno oder iiber das gottliche und
natiirliche Prinzip der Dinge (1802); im Abschnitt X von Zur Geschichte der neueren
Philosophie (1827); und im Abschnitt XI aus Philosophie der Mythologie (1842). Zu
einer Einfiihrung in zentrale dsthetische Fragestellungen der Frithromantik vgl. auch

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 93

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Die philosophische Leistung schoner Kunst

thetisches Denken vor allem von einer Schrift geprigt ist, namlich
von Schellings Rede Uber das Verhiltnis der Bildenden Kiinste zur
Natur* von 1807, welche Schelling am 12. Januar 1807 zum Na-
mensfest des bayerischen Konigs vor der Akademie der Wissenschaf-
ten in Miinchen gehalten hatte. Warum Coleridge gerade diese Rede
besonders beeindruckte, dariiber a6t sich heute nur noch spekulie-
ren. Vielleicht lief3 sich der Dichter von der besagten Rede begeistern,
weil es sich zweifellos um die &sthetisch ansprechendste und am
leichtesten zugingliche Schrift Schellings handelt. Aus welchen
Griinden auch immer — Coleridge war von der Rede so angetan, daf3
er ihre zentralen Thesen in seinem Aufsatz On Poesy or Art¥ von
1818 in fast wortlicher Ubersetzung als seine eigenen ausgab!
Bemerkenswert ist nun weniger die Dreistigkeit von Coleridges
Plagiat® als das Echo, das diese Schrift durch Coleridges Adaption

den Sammelband Friiher Idealismus und Friihromantik. Der Streit um die Grundlagen
der Asthetik. Hrsg. v. W. Jaeschke, H. Holzhey. Hamburg 1990. Einen hervorragenden
Einstieg in Schellings Philosophie der Kunst bietet Knatz,Lothar: Die Philosophie der
Kunst. In: E W. J. Schelling. Hrsg. v. H. J. Sandkiihler. Stuttgart/Weimar 1998, 109-123.
8 Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Uber das Verhiltnis der bildenden Kiinste zur
Natur. 1807. Einl. u. hrsg. v. L. Sziborsky. Hamburg 1983.

# Coleridge, Samuel Taylor: On Poesy or Art. 1818. In ders.: Biographia Literaria.
A.a.0.Bd. 2, (253-263) 254f.

% Sarah Coleridge weist schon 1819 im Anhang zu ihrer Ausgabe von Coleridge, S. T.:
Lectures and Notes (a.a.O.) darauf hin, daf§ Coleridges Ausfithrungen plagiierend sind.
Raab spricht vorsichtiger von »fehlender Eigenstindigkeit«. Raab: Die Grundanschau-
ungen von Coleridges Asthetik. A.a.O. 31f. Costa-Lima nennt Coleridge einen »Lektor
der deutschen Philosophen«. Costa-Lima: Die Kontrolle des Imagindren. A.a.O. 142.
Vgl. auch Ruman, Norman: Quizzing the World by Lyes. Coleridge’s lifelong plagia-
rism and his >ungenerous concealment« of his sources. In: The Times Literary Supple-
ment. April 1999. Nr. 5013, 14 (es handelt sich um eine kritische Rezension der Coler-
idge-Biographie von Richard Holmes). Nach Jasper hat Coleridge die Grundziige seiner
Asthetik allerdings schon entwickelt, bevor er die Asthetik des frithen Schelling gelesen
hat. Jasper, David: Coleridge. In: A Companion to Aesthetics. Hrsg. v. D. E. Cooper.
Cambridge (Mass.) 1992, 74f. Nach Shawcross, dem Herausgeber der Biographia Lite-
raria, entsprach es Coleridges Arbeitsweise, ganze Passagen anderer Autoren auf-
zuschreiben und dann in sein eigenes Denken zu integrieren, ohne dafl deshalb sein
Denken an Eigenstindigkeit verloren hitte. Coleridge: Biographia Literaria. A.a.O.
317. Nach Breunig hat sich Coleridge »des Vorwurfs, Plagiator zu sein«, erwehrt, »in-
dem er (nicht ganz wahrheitsgemaf3) behauptet, er habe seine grundlegenden Ideen
bereits entwickelt, bevor er auch nur eine Seite des deutschen Philosophen gesehen
habe, ja, bevor dieser seine wichtigeren Schriften verdffentlicht habe«. Breunig: Ver-
stand und Einbildungskraft in der englischen Romantik. A.a.O. 189. Breunig verweist
in auf Coleridge: Biographia Literaria. A.a.O. Bd. 1, 161 (87). Hier gibt Coleridge als
Grund fiir die bemerkenswerte gedankliche Ubereinstimmung an, da88 sich seine Phi-

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F. W. ). Schelling und der Hauch des Lebens im Kunstwerk

gefunden hat. Obwohl Schellings Gedanken simplifiziert und stel-
lenweise sogar entstellt werden (vgl. dazu den Abschnitt 2.4.), fand
Schellings Rede von 1807 ihren Weg iiber Coleridge schlief3lich sogar
bis nach Amerika in die Asthetiken von Ralph Waldo Emerson und
Edgar Allan Poe.

(b) Die lebendige Natur als Vorbild und Urquell der Kunst. Schel-
lings Rede macht sich zur Aufgabe, »das Kunstwerk tiberhaupt, sei-
nem Wesen nach« zu enthiillen. Aus der Einleitung der Philosophie
der Kunst geht hervor, welch umfassendes Projekt damit anvisiert
wird: Wenn Schelling >Philosophie der Kunst« betreibt, geht es nicht
um einzelne Kunstgattungen, Werke oder Epochen, sondern um das
Verhiltnis des Ganzen der Kunst zur Wirklichkeit.5! Die Rede kon-
zentriert sich auf die Bildende Kunst, die Schelling »als titiges Band
zwischen der Seele und der Natur« im Sinne einer »lebendigen Mit-
te« ansieht, weil sie wie die Dichtung »geistige Gedanken« verkor-
pert, »deren Ursprung die Seele ist«, wobei das im Falle der Bilden-
den Kunst jedoch »nicht durch die Sprache«, sondern nach dem
Vorbild der »schweigenden Natur durch Gestalt, durch Form« ge-
schieht. Tatsichlich steht die Bildende Kunst jedoch pars pro toto:
Schelling behandelt sie stellvertretend fiir »den Zusammenhang des
ganzen Gebiudes der Kunst«.

Ausgangspunkt der Uberlegungen ist das alte Diktum des Ari-
stoteles ars imitatur naturam, das Schelling grundsatzlich fiir giiltig
hilt. Auch nach Schelling sollen die Kiinstler »die Natur nach-
ahmen« und die Natur als das wahrhafte » Vorbild und Urquell« der
Kunst betrachten. Aussagekriftig und sinnvoll sei das Diktum aller-
dings nur, wenn man iiber »einen Begriff« verfiige, »was das Wesen
der Natur ist«. Der stiinde jedoch nicht unmittelbar zur Verfiigung,
weil es »fast so viele Vorstellungen« von der Natur »als verschiedene
Lebensweisen« gibe. Die Natur wiirde einerseits als »das tote Aggre-
gat einer unbestimmbaren Menge von Gegenstinden« angesehen,
oder als »Raumg, in den »die Dinge wie in ein Behiltnis gestellt«
sind; oder aber als der »Boden«, von dem wir »Nahrung und Unter-

losophie schliefllich genau wie die Philosophie Schellings aus einer Auseinandersetzung
mit der Philosophie Kants entwickelt hitte.

51 Im Wortlaut geht es um »das Universum in der Gestalt der Kunst« und damit um die
Wissenschaft des Alls in der Form bzw. der Potenz der Kunst. Schelling: Philosophie der
Kunst. A.a.O. 12 (V 368).

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

1012026, 05:21:04,

95


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Die philosophische Leistung schoner Kunst

halt« beziehen. Damit ist offensichtlich das gemeint, was in der Phi-
losophie der Kunst®* als natura-naturata-Perspektive bezeichnet
wird. Die Rede ist von einer Sichtweise, welche die Natur auf ihre
niitzlichen Funktionen reduziert, ihr die Wiirde abspricht und sie
nicht (letzteres ist entscheidend) als vom Hauch des Lebens durch-
waltete Natur sieht.® Eine andere Perspektive nimmt laut Schelling
jedoch der »begeisterte Forscher« ein. Er sieht, daf3 die Natur jenseits
dieser Perspektive eigentlich natura naturans ist, namlich »die heili-
ge, ewig schaffende Urkraft der Welt, die alle Dinge aus sich selbst
erzeugt und werktitig hervorbringt«5+.

(c) Zwei reduzierte Auffassungen vom Wesen der Kunst. Schellings
Rede erreicht ihren Kern mit der These, daf3 eine reduzierte Auffas-
sung von der >Natur< als blofle natura naturata in Anwendung des
Prinzips ars imitatur naturam eine reduzierte Auffassung vom We-
sen des Kunstwerks bedinge. Plausibilisierend nimmt Schelling zwei

52 Hier spricht Schelling einerseits von »der Natur, sofern sie erscheint«. Diese Natur
nennt er als die »Natur in ihrer Besonderung und Trennung vom All« und als »blofSer
Widerschein vom absoluten All« die »blofle Natura naturata«. Andererseits ist auch die
Rede von »der Natur an sich, wiefern sie in das absolute All aufgelost und Gott in
seinem unendlichen Affimiertsein ist«. Diese Natur nennt Schelling die >natura natu-
rans<. Schelling: Philosophie der Kunst. A.a.O. 22 (V 378). Die Begrifflichkeit geht auf
Schellings Rezeption der von G. W. E. Lessing, C. Wolff u.a. gefiihrten sogenannten
>Spinoza-Debattec zuriick. Vgl. zur natura naturans als »die schaffende Natur« und »die
Unendlichkeit und die Einheit, die Expansion und lebendige Contraktion aller Dinge«
auBer »aller Verkniipfungen und in ewiger Freiheit« auch Schelling, Friedrich Wilhelm
Joseph: Aphorismen iiber die Naturphilosophie. 1806. In ders.: Ausgewdihlte Schriften
Bd. 3. Hrsg. v. M. Frank. Frankfurt a. M. 1985, 693.

5 Gegen Fichte gerichtet, bezeichnet Schelling diesen Begriff von >Natur< dann als das
Produkt einer »liignerischen Philosophie«. Vgl. zum lebendigen, dynamischen Charak-
ter des Naturganzen bei Schelling auch Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Darlegung
des wahren Verhiltnisses der Naturphilosophie zu der verbesserten Fichteschen Lehre.
1806. In: Friedrich Wilhelm Joseph v. Schellings simmtliche Werke Bd. 7. Hrsg. v.
K. E A. Schelling. Stuttgart, Augsburg 1856-1861, 103. Vgl. dazu auch Asmuth, Chri-
stoph: Natur als Objekt — Natur als Subjekt. Der Wandel des Naturbegriffs bei Fichte
und Schelling. In: Neuzeitliches Denken. Festschrift fiir H. Poser zum 65. Geburtstag.
Hrsg. v. G. Abel, H.-J. Engfer, C. Hubig. Berlin/New York 2002, 305-321; sowie Gor-
land, Ingtraud: Die Entwicklung der Friihphilosophie Schellings in der Auseinanderset-
zung mit Fichte. Frankfurt a. M. 1973 (insb. das Kapitel Die Beziehung von Philosophie,
und der Wissenschaft der Kunst, der Geschichte und der Natur. 154-166). Der Unter-
titel von Asmuths Aufsatz spricht fiir sich. Gérland zeigt generell, wie sich Schellings
Philosophie zwischen 1795 und 1806 in Auseinandersetzung mit der Philosophie Fichtes
entwickelt hat.

5+ Schelling: Bildende Kunst. A.a.O. 3-7 (VII 291-295).

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F. W. ). Schelling und der Hauch des Lebens im Kunstwerk

Kunstauffassungen aufs Korn, die sich im Laufe der Jahrhunderte auf
unterschiedliche Weise dem Diktum des Aristoteles verschrieben
haben.>

Zunichst wendet sich Schelling der »Wissenschaft« von der
Kunst »in jener Zeit« der »ersten Entstehung« des Diktums zu. Na-
her wird die attackierte Position nicht bezeichnet. Sachlich konnte
(dem sonstigen Einflufl von Platons Philosophie auf Schellings Den-
ken zum Trotz*) die Kunst-Auffassung von Platons Der Staat ge-
meint sein, der zufolge die Kunst ja ein moglichst dhnliches Abbild
der empirischen Wirklichkeit sein soll, der zufolge »die Kunst der
Nachahmung« als Abbild vom blofsen Abbild allerdings auch »weitab
von der Wahrheit« steht.”” Schelling bezeichnet es als »sonderbar«,
daf3 eine philosophische Tradition, »welche alles Leben der Natur ver-
leugnet, es in der Kunst zur Nachahmung aufstellt«. Wer niamlich
ein »vollig totes Bild« von der Natur hat, und wem die Natur »ein
hohles Gertist von Formen« ist, der wird nach Schelling das Wesen
der Kunst nie erfassen konnen. Spiter (gemeint ist vermutlich der
Manierismus der Renaissance) sei das Diktum des Aristoteles durch
den Zusatz erginzt worden, dafs »nur schéne Gegenstinde und auch
von diesen nur das Schone und Vollkommene« wiedergegeben wer-
den sollten. Dieser Prizisierung kann Schelling ebenso zustimmen
wie dem Diktum selbst. Allerdings sei sie wiederum wenig hilfreich,
wenn weiterhin eine reduzierte Auffassung der Natur zugrunde ge-
legt wiirde. Wie sollte schliefSlich jemand, »der zu der Natur kein
andres Verhiltnis als das dienstbarer Nachahmung« hat, unterschei-
den konnen, was vollkommen und was unvollkommen ist in der Na-

55 Nach Seel kehrt »die dsthetische Diskussion des 19. Jahrhunderts« die »klassische,
das Verhaltnis von Kunst und Natur betreffende Nachahmungsthese um. Aus der Natur
als Vorbild der dsthetischen Produktion der Kunst wird die Kunst als Vorbild der dsthe-
tischen Rezeption der Natur.« Thre »reinste« Formulierung habe diese Umkehrung (die
bei »Schelling zur These« gereift und bei A. W. Schlegel und Hegel weitergefiihrt wor-
den sei) bei Oscar Wilde gefunden. Seel, Martin: Eine Asthetik der Natur. Frankfurt
a.M. 1991, 173.

5 Prdgend war vor allem Schellings frithe Rezeption der platonischen Dialoge Timaeus
und Philebus. Bei Baumgartner und Korten heifst es dazu: Schellings »in Kantischer
Begrifflichkeit vollzogene Rezeption von Platons Timaeus und Philebus« von 1794, vor
allem »zum Problem der Entstehung der Welt und ihren Prinzipien, gehort zu den
wesentlichen philosophischen Quellen der Naturphilosophie«. Baumgartner, Hans Mi-
chael; Korten, Harald: Schelling. Miinchen 1996, 55f.

57 Vgl. Platon: Der Staat. 598b. Einl. u. hrsg. v. K. Vretska. Stuttgart 1958/1980, (413—
418) 418.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

1012026, 05:21:04, -[®

97


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Die philosophische Leistung schoner Kunst

tur?, fragt Schelling pointiert. Aus der Perspektive eines reduzierten
Naturbegriffs verstellt sich der Blick auf das Vollkommene in der
Natur. Das erkldrt in Schellings Augen, warum die »Nachahmer«
sich in der Regel die »Fehler ihres Urbildes eher und leichter als seine
Vorziige aneignen« und »das HafSliche ofter und selbst mit mehr
Liebe« nachahmen als das Schone.

In einem zweiten Durchmarsch nimmt Schelling den Klassizis-
mus ins Visier, wobei er jedoch zwischen Johann Joachim Winckel-
mann selbst und seinen Anhingern deutlich unterscheidet. Winckel-
mann selbst habe das »Ungeniigende jenes Grundsatzes« ars
imitatur naturam empfunden, als er »lebhaft bewegt durch die
Schonheit der Formen in den Bildungen des Altertums« lehrte, dafs
»die Hervorbringung idealischer und iiber die Wirklichkeit erhabner
Natur« die »hochste Absicht der Kunst sei«.*® Bei seinen Anhéngern
bestiinde jedoch »die Ansicht der Natur« als »eines leblosen Vorhan-
denen« fort. Deshalb wiirde im sogenannten >Klassizismus< »ohne
jede selbsttitige Hervorbringung« von den »hohen Werken des Al-
tertums« nur »die dufSere Form« abgenommen, mit dem Resultat,
daf3 seine Werke »noch unnahbarer als die Werke der Natur« seien:
»Der Gegenstand der Nachahmung wurde verindert, die Nach-
ahmung blieb«. Insofern sind auch die Klassizisten in Schellings Au-

5 Wie im Absatz 1.3.b. zitiert, finden sich bei Winckelmann Passagen, denen zufolge
sich in den »Meisterwerken« der griechischen Antike »nicht allein die schénste Natur
findet, sondern mehr als das«, nimlich »gewisse idealische Schonheiten derselben«.
Laut Winckelmann zeigen die Meisterwerke der griechischen Antike eine »schonere
und vollkommenere Natur« als die Natur selbst. Daraus zieht Winckelmann dann aller-
dings einen Schluf}, mit dem Schelling kaum einverstanden sein diirfte, den Schluf3
namlich, daf8 deshalb »das Studium der Natur« der »lingere und mithsamere Weg zur
Kenntnis des vollkommen Schonen« sei, »als es das Studium der Antike ist.« Winckel-
mann, Johann Joachim: Gedancken iiber die Nachahmung der Griechischen Wercke in
der Mahlerey und Bildhauerkunst. Dresden/Leipzig 1755/21756. Im Text zit. nach ders.:
Gedanken iiber die Nachahmung der griechischen Werke in der Malerei und Bildhauer-
kunst. Hrsg. v. L. Uhlig. Stuttgart 1969. Bibl. ergzt. reprinted. 1995, 5.

An Winckelmann selbst kritisiert Schelling, dafl er das »titig wirksame Band«, das »le-
bendige Mittelglied« zwischen Geist und Natur bzw. zwischen Seele und Form nicht
bestimmt und sich nicht mit der Frage befaft habe, »wie die Formen von dem Begriff
aus erzeugt werden konnen. Diese Kritik miindet jedoch in einer grundsitzlichen Wiir-
digung. Winckelmann habe »in den letzten Lebensjahren wiederholt« gegeniiber »ver-
trauten Freunden« geduflert, daf} »seine letzten Betrachtungen« von der Kunst »auf die
Natur gehen« wiirden. Schon deshalb will Schelling keineswegs den »Geist des voll-
endeten Mannes selbst tadeln«, dessen »ewige Lehre und Offenbarung des Schonen«
er sowieso mehr als »die veranlassende als die bewirkende Ursache dieser Richtung der
Kunst« ansieht. Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 7-11 (VII 295-298).

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F. W. ). Schelling und der Hauch des Lebens im Kunstwerk

gen ein Beleg dafiir, dafy demjenigen, »welchem die Natur tiberhaupt
als Totes vorschwebt«, niemals jener Prozef3 gelingen kann, aus dem
»das reine Gold der Schonheit und Wahrheit hervorgeht«%.

(d) Die Kunst als Nachahmung des schaffenden Lebens. Schelling
akzeptiert das Diktum des Aristoteles ars imitatur naturam ebenso
grundsitzlich wie seine Prizisierung, dafS der Kiinstler nur das Voll-
kommene und Schone in der Natur nachzuahmen habe. »Was aber
ist die Vollkommenheit jedes Dings?«, fragt Schelling weiter. Seine
Antwort bildet die zentrale Gelenkstelle der Rede: Der »begeisterte
Forscher«, der eine komplexe Sicht auf die Natur hat, weif3 laut
Schelling, daf3 die Vollkommenbheit jedes Dinges »das schaffende Le-
ben in ihm, die Kraft dazusein« ist. Insofern konne »jener Grund-
satz« des Aristoteles erst dann »hohe Bedeutung« erlangen, »wenn
er die Kunst dieser schaffenden Kraft nacheifern«® lehrt.

Das macht die Natur dem Kiinstler allerdings nicht gerade
leicht, indem sie ihm »iiberall zuerst in mehr oder weniger harter
Form und Verschlossenheit« entgegentritt. Um dennoch das lebendi-
ge Wesen als »das wirkende Prinzip« in den Dingen zu erfassen, muf3
der Kiinstler laut Schelling tiber die »scheinbar harte« Form »hinaus-
gehen« und das lebendige Wesen der Dinge erfassen. Was bleibt
schliefSlich von den »schonsten Formen« iibrig, sobald ihr Wesen als
»das wirkende Prinzip aus ihnen weggedacht« wird? »Nichts als lau-
ter unwesentliche Eigenschaften« wie » Ausdehnung und raumliches
Verhiltnis« — so lautet Schellings Antwort. Der »begeisterte For-
scher« weif3, daf3 die Dinge jenseits ihrer dufSeren Form Wesenheiten
sind. SchlieSlich scheint in allen Naturphanomenen vom einfachen
Kristall bis hinauf zum Menschen ein »wirkendes Prinzip« im Sinne
einer »dem Auseinander« entgegenwirkenden Kraft zu sein, »welche
die Mannigfaltigkeit der Teile der Einheit eines Begriffs unterwirft«.
Diese Kraft nennt Schelling »Geist« oder auch »werktitige Wissen-
schaft«. Es handelt sich um eine Kraft, durch welche der ewige Be-

% Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 5-7 (VI 293-295). In der Einleitung zur Philoso-
phie der Kunst heifdt es: »Die einen, welche das Leere der Form ohne den Inhalt bemer-
ken, predigen die Riickkehr zur Materialitit durch Nachahmung der Natur, die andern,
die sich iiber jenen leeren und hohlen &uflerlichen Abhub der Form nicht schwingen,
predigen das Idealische, die Nachahmung des schon Gebildeten; keiner aber kehrte zu
den wahren Urquellen der Kunst zuriick, aus denen Form und Stoff ungetrennt strémt.«
Schelling: Philosophie der Kunst. A.a.O. 4 (V 360)

€ Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 5-7 (VII 293-295).

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

1012026, 05:21:04,

99


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Die philosophische Leistung schoner Kunst

griff eines jeden Dinges, »der in dem unendlichen Verstande« Gottes
»entworfen« ist, in die »Wirklichkeit und die Verkérperung« iiber-
geht. In der gesamten Natur waltet nach Schelling eine michtige
geistige Kraft, die nach Organisation, Vervollkommnung und Form
strebt, und wegen der in seinen frithen naturphilosophischen Schrif-
ten auch von der »Natur als Subjekt« oder als »sich entfaltende To-
talitit«6! die Rede ist. Diese Kraft muf$ der Kiinstler durch Nach-
ahmung in sich wirksam werden lassen, um das Wesen der Dinge
»lebendig«®? fassen zu konnen.

Allerdings unterscheidet sich die werktitige Wissenschalft,
»durch welche die Natur wirkt«, in einem signifikanten Punkt von
menschlicher Wissenschaft. Wahrend die menschliche Wissenschaft
»mit der Reflexion ihrer selbst verkniipft« ist, unterscheidet das
werktatige Wirken der Natur den »Begriff nicht von der Tat« und
den »Entwurf« nicht »von der Ausfithrung«. Ihr Wirken ist blindes
Wirken, und es duflert sich als bewufdtlose Kraft.®3 Die »rohe Mate-

1 Baumgartner und Korten erldutern diesen Gedanken mit schoner Anschaulichkeit
folgendermaf3en: »Schellings Naturphilosophie formuliert das Grundgeriist einer meta-
physischen Ontologie der Welt des Natiirlichen: einen in sich begriindeten und ge-
schlossenen Naturzusammenhang der Naturphdnomene von der Selbstkonstruktion
der Materie aus einfachsten Kriften angefangen bis hin zur hochsten und in sich kom-
plexesten Seinsform der Natur, dem individuellen Organismus, dem organischen Triger
der Vernunft.« Insofern sei Schellings »Naturphilosophie auf einem relativ einfachen
Grundgedanken gegriindet: Natur ist nach Schelling durchgehend und in allen ihren
Momenten Organisation«. Das wiederum sei »nur durch eine produzierende Kraft
denkbar«, die ihrerseits eines organisierenden Prinzips bedarf«, das »kein blindes« sein
kann, »sondern nur ein solches«, das »die in den Naturprodukten enthaltene Zweck-
mifigkeit zwecktitig hervorgebracht hat«. Es mufl »ein geistiges Prinzip« sein: Insofern
spricht Schelling auch von der »Natur als Subjekt« oder als sich aktiv »entfaltende
Totalitdt«. Baumgartner, Korten: Schelling. A.a.O. 51f., 56.

& Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 12£. (VII 299-301).

63 Der Gedanke einer »von den Gottern kommenden Formkraft«, aus dem die Formen
der Natur ebenso entstehen wie die Formen des von Menschen geschaffenen Schonen,
findet sich schon in Plotin: Das Schine — Das Gute. Entstehung und Ordnung der Dinge.
In: ders.: Ausgewiihlte Einzelschriften 1. Hrsg. v. R. Harder. Hamburg 1956, 11. Bei
Beierwaltes heifit es erhellend: »Alle Reflexionen Schellings iiber das Phanomen Kunst
und die Produktion des Kiinstlers entspringen einem metaphysischen Denken, das sich
zugleich selbst als transzendental bestimmt. Fiir die Theorie der Kunst bedeutet dies
insbesondere, daf8 Kunst aus einem absolut-seienden Grund von Wirklichkeit abgeleitet
oder auf diesen zuriickgefiihrt wird; daf3 ferner Schonheit als ontologisches Prinzip von
Kunst sich in den einzelnen Kunstwerken realisiert und daf$ der Schaffensakt des Kiinst-
lers als Entfaltung der transzendentalen Anschauung und der Einbildungskraft des tran-
szendentalen Ichs zu begreifen ist. Vor allem die beiden zuerst genannten Aspekte las-
sen es als sachlich und geschichtlich legitim erscheinen, Schellings Philosophie im

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F. W. ). Schelling und der Hauch des Lebens im Kunstwerk

rie« tastet »gleichsam blind nach regelmiafSiger Gestalt«, und kein
Vogel fa3t bewuf3t einen Plan, bevor er beim Nestbau »ohne Ubung
und Unterricht leichte Werke der Architektur vollbringt«.

Bedeutet das nun, daf$ der Kiinstler zur Nachahmung der Natur
ebenfalls ganz ohne Plan, ohne BewufStheit, ohne Selbstreflexion zu
schaffen hat? Nein, denn wire die lebendige Kraft des Begriffs auch
im Kiinstler nur blind wirksam, »so wiirde er sich von der Natur
tiberhaupt nicht unterscheiden«. Gleichzeitig aber darf nach Schel-
ling in der Kunst keinesfalls »alles mit BewufStsein ausgerichtet«
sein. Laut Schelling sind alle Werke, denen das »Siegel bewufstloser
Wissenschaft« fehlt, nimlich durch einen »fiihlbaren Mangel an
selbstindigem, von dem Hervorbringen unabhingigen Leben« ge-
kennzeichnet. Der Kiinstler darf sich also weder »mit Bewuf3tsein
dem Wirklichen« unterordnen, weil das Resultat jeder »knechtischen
Treue« gegeniiber dem blof3 offensichtlich »Vorhandenen« nach
Schelling immer den Charakter von leblosen »Larven« hat. Noch
darf er seine spezifisch menschliche Fihigkeit zur bewuf3ten und re-
flektierten Tatigkeit verleugnen. Die Tatigkeit des Kiinstlers muf3
vielmehr beide Charakteristika haben, wenn das vollkommene We-
sen der Dinge als die schaffende Kraft in ihnen erfafst werden soll.
Mit der »bewufSten Titigkeit des Kiinstlers« muf3 sich die »bewuf3t-
lose Kraft« verbinden, weil nur »die vollkommene Einigkeit und ge-
genseitige Durchdringung dieser beiden das Hochste der Kunst er-
zeugt.

Um diese Kraft freizusetzen, muf3 sich der Kiinstler losreifSen
von den dufleren Formen der Dinge und aufschwingen in das »Reich
reiner Begriffe«. Nur wenn er sich »vom Produkt oder vom Ge-
schopf« entfernt, kann er das lebendige Wesen der Dinge jenseits
ihrer dufleren Form erfassen und »in diesem Sinn allerdings zur Na-
tur« zuriickkehren. Erst dann namlich ahmt er jene »im Innern der
Dinge wirksame« Kraft nach, die der wirkliche Kiinstler laut Schel-
lings Adaption des Aristotelischen Diktums nachahmen sollé*. Im

Kontext neuplatonischer Philosophie zu verstehen, die Kunst und deren Prinzip >Schén-
heitc aus einem Absoluten heraus denkt und von daher auch deren Funktion bestimmt.«
Beierwaltes, Werner: Einleitung. In: E. W. ]. Schelling: Texte zur Philosophie der Kunst.
Stuttgart 1982, (3-35) 4f. Ausfiihrlich geht Beierwaltes auf das Verhiltnis von Schel-
ling zu Plotin ein in ders.: Platonismus und Idealismus. Frankfurt a. M. 1972, 100-144.
¢ Marquard betont treffend den Stellenwert einer Theorie des UnbewufSten beim frii-
hen Schelling. Marquard, Odo: Zur Bedeutung der Theorie des UnbewufSten fiir eine
Theorie der nicht mehr schonen Kiinste. Grenzphdnomene des Asthetischen. In: Die

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 101

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Sinne einer Geniedsthetik preist Schelling denjenigen Kiinstler als
»gliicklich«, dem »die Gotter« den »schaffenden Geist« verliehen ha-
ben. Wenn das Schaffen eines Kiinstlers jedoch (jetzt nimmt Schel-
ling wieder die Klassizisten ins Visier) lediglich in einer »Zusammen-
setzung auch {brigens schoner Formen« bestiinde, so sei sein
Schaffen letztlich »ohne alle Schonheit«5’, weil das lebendige Wesen
der Dinge nicht erfafSst wiirde.

(e) Schelling gegen eine Idealisierung der Wirklichkeit in der Kunst.
Wenn sich der Kiinstler laut Schelling »vom Produkt oder vom Ge-
schopf entfernen« soll, »um sich zu der schaffenden Kraft zu erheben
und diese geistig zu ergreifen«, bedeutet das nun keineswegs, daf3
Schelling sich Winckelmanns Position annidhern will, der zufolge
der Kiinstler »gewisse idealische Schonheiten« bzw. eine »schonere
und vollkommenere Natur«% zu schaffen hat.

Schellings erstes Argument zur Entkraftung dieses Verdachts
sollte auf keinen Fall iiberlesen werden. Es beweist namlich, daf3 der
frithe Schelling keineswegs aus einer feigen Lebensangst heraus eine
schone Paradieswelt jenseits der wirklichen Welt annimmt, wie
Nietzsche in seinen polemischen Angriffen gegen idealistische Phi-
losophien Schellingscher Prigung behauptet.” Warum sollte sich der
Kiinstler tiber das Wirkliche erheben? fragt Schelling provokant.
Eine solche Forderung basiere auf der falschen »Denkart, daf3 »nicht
die Wahrheit, Schonheit, Giite, sondern das Gegenteil von dem allem
das Wirkliche« sei. Ein Wirkliches jenseits des Wahren? Was fiir eine
sinnlose Vorstellung! Wie sollte »irgend etwas aufSer dem Wahren

nicht mehr schonen Kiinste. Poetik und Hermeneutik. Bd. 3. Hrsg. v. H. R. Jauf. Miin-
chen 1968, 391f., 378.

6 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 11-14 (VII 298-302).

% Winckelmann: Gedancken iiber die Nachahmung der Griechischen Wercke in der
Mahlerey und Bildhauerkunst. A.a.QO. 5.

& So heifst es bei Nietzsche beispielsweise, dafs Philosophen wie Schelling die »Liige
notig« hitten, »um zu leben«. Sie konnten es nicht aushalten, daf3 es keinen »Gegen-
satz« »zwischen einer wahren und einer scheinbaren Welt« gebe, und dafl die tatséch-
liche Welt »falsch, grausam, verfiihrerisch, ohne Sinn« sei. Thre Philosophie sei lediglich
eine » Ausflucht«. Sie wiirden »nur aus psychologischen Bediirfnissen« die empirische
Welt »als Tauschung« verurteilen und sich statt dessen »eine Welt« zurechtzimmern,
»welche jenseits derselben liegt« und diese als die »wahre Welt« betrachten. Nietzsche,
Friedrich: Kritik des Nihilismus. Nachgelassene Fragmente 1887-1888. Fragment 11. Im
Text zit. nach ders.: Kritische Studienausgabe. A.a.O. Bd. 6, 58. Vgl. zur ganz dhnlich
lautenden Kritik von Edgar Allan Poe an der angelsiachsischen Romantik Abschnitt 2.6.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F. W. ). Schelling und der Hauch des Lebens im Kunstwerk

wirklich sein konnen?« Und »was ist Schonheit, wenn nicht das volle,
mangellose Sein selbst«? »Welche hohere Absicht« konnte der
Kiinstler also haben, als das »in der Natur in der Tat Seiende« nach-
zuahmen 768

Schellings zweitem Argument zufolge konnen die Klassizisten
ihren Anspruch auf Vollkommenheit schon deshalb nicht erfiillen,
weil die Kunst ihren Werken schliefSlich niemals »das sinnlich-wirk-
liche Leben« in einem wortlichen Sinne einhauchen kann! Vom
Standpunkt des Lebens wird die Kunst nach Schelling »stets« hinter
der Natur »zuriickbleiben« miissen, weil »die Bildsiule« nicht »at-
met« und »von keinem Pulsschlag bewegt, von keinem Blute er-
warmt« wird. Das Kunstwerk kann die Wirklichkeit nicht tibertref-
fen, und es soll die Wirklichkeit auch gar nicht iibertreffen, weil das
Wirkliche im Gegensatz zum Kunstwerk in einem wortlichen Sinne
lebendig ist. Durch eine »blof3 oberflachliche Belebung« der Werke
im Sinne des Klassizismus wiirde »nur das Nichtseiende als nicht-
seiend« dargestellt. Das wiederum kann nach Schelling nur Mif3fal-
len hervorrufen, weil man schnell »ein mehr oder weniger dunkles
Gefiihl« entwickelt, dafd man es tatsiachlich mit »wesenlosen, eitlen
Schatten« und nicht mit wirklich Lebendigem zu tun hat. Schelling
ist der festen Uberzeugung, dal »jedem einigermafSen gebildeten
Sinn«® jede »bis zur Tduschung getriebenen Nachahmungen des so-
genannt Wirklichen als im hochsten Grade unwahr erscheinen, ja
den Eindruck von Gespenstern« machen muf3. Die klassizistische For-
derung nach einer Idealisierung der Natur in der Kunst ist fiir Schel-
ling also sinnlos.

Folgt daraus, daf3 die Kunst letztlich tGberfliissig ist gegentiber
der Natur, weil sie ihren Werken ja kein wirkliches Leben im wortli-
chen Sinne einhauchen kann? Diesen fiir einen Dichter sicherlich
schmerzlichen Schluff hat Emerson schlieflich gezogen.” Schelling
aber verwehrt sich gegen diesen Gedanken, weil die Kunst besonders
deutlich zeigen konne, dafs die dufSere Form der Dinge und ihr leben-
diges Wesen einander keineswegs fremd sind, da jede Form durch das
ihr innewohnendes lebendiges Wesen konstituiert und beseelt wird.

¢ In der Philosophie der Kunst heifit es: »Wie fiir die Philosophie das Absolute das
Urbild der Wahrheit — so fiir die Kunst das Urbild der Schonheit. Wir werden daher
zeigen miissen, daf3 Wahrheit und Schonheit nur zwei verschiedene Betrachtungswei-
sen des Einen Absoluten sind.« Schelling: Philosophie der Kunst. A.a.O. 14 (V 370)

8 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 14f. (VII 301-303).

70 Vgl. Abschnitt 2.5.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 103

1012026, 05:21:04,


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

In alltdglicher Einstellung scheinen uns die Formen nach Schel-
ling »beschrinkend und gleichsam feindselig gegen das Wesen« zu
sein. Besonders deutlich a3t sich das an unserem Verhiltnis zu un-
serem eigenen Korper plausibilisieren: Wihrend wir innerlich jung
zu bleiben scheinen, altern unsere Korper mit jeder Minute. Wer
daraus jetzt allerdings schlieft, dafy »die Gestalt« seines »Korpers
als eine Einschrinkung« zu betrachten sei, »welche er leidet«, der
sitzt nach Schelling einer Tauschung auf. Wiirde er sich namlich auf
»die schaffende Kraft« in sich konzentrieren, so wiirde ihm »ein-
leuchten, daf3 sein Korper nichts anderes ist als »ein Maf3«, das diese
schaffende Kraft in ihm »sich selbst auferlegt«. Fiir Schelling ist jede
Form nur »mit und durch das Wesen«, und »wie konnte sich dieses
beschriankt fithlen durch das, was es selbst erschafft«?

Die Kunst kann es nach Schelling nun in besonderem Maf3e of-
fensichtlich machen, daf3 die scheinbar harten Formen der dufleren
Natur in Wahrheit von der schaffenden Kraft des Lebens beseelt
und geheiligt sind. Deshalb ist sie keineswegs iiberfliissig gegeniiber
dem sinnlich wirklichen Leben. Wie man sich das konkret vorzustel-
len hat, erldutert Schelling an einem Beispiel. Sein Ausgangspunkt
ist die »Bemerkung« eines »trefflichen Kenners«”!, der zufolge »ein
jedes Gewichs der Natur nur einen Augenblick der wahren vollende-
ten Schonheit« und nur »einen Augenblick des vollen Daseins« hat.
Im wirklichen Leben vergeht dieser Augenblick nun zumeist so
schnell, daf3 er vermutlich noch nicht einmal registriert wird. Die
Kunst ist jedoch in der Lage, diesen einen Augenblick einzufangen
und fiir die Ewigkeit festzuhalten. Schelling spricht konkret von
einem Kunstwerk, das »eine Mutter erwachsener Sohne« in dem
»vollen Bestand kriftiger Schonheit zeigt«. Was tut dieses Kunst-
werk? Nach Schelling hilt es »den schnellen Lauf menschlicher Jahre
an«. Damit hebt es auf, was >un-wesentlich« ist: nimlich die Zeit! Die
Kunst kann sich auf das ewige lebendige Wesen als die Kraft in der
dufleren Form fokussieren, welche im wirklichen Leben hiufig den
Blick auf das Wesen verstellt, weil sie unter den Bedingungen der
Zeit steht und also dem Wechsel von »Werden« und »Vergehen«
unterliegt. Indem sie »das Wesen« von etwas darstellt, kann die

71 Einer Anmerkung der Herausgeberin Lucia Sziborsky zufolge spielt Schelling hier an
auf Goethe, Johann Wolfgang: Winckelmann und sein Jahrhundert. In ders.: Schriften
zur Kunst. Bd. 1, 238. Vgl. Sziborsky, L.: Anmerkungen. In Schelling: Bildende Kiinste.
A.a.0. (49-68) 54.

104  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F. W. ). Schelling und der Hauch des Lebens im Kunstwerk

Kunst es jedoch »aus der Zeit« herausheben und »es in seinem reinen
Sein, in der Ewigkeit seines Lebens erscheinen«’? lassen. Somit kann
am Existenzrecht der Kunst gegeniiber dem sinnlich konkreten Le-
ben kein Zweifel mehr sein.

(f) Das Charakteristische in Schellings Hierarchie des Schonen. Nach
seiner Auseinandersetzung mit den epigonalen Anhingern Winckel-
manns kommt Schelling auf das Charakteristische zu sprechen, ein
anderes brisantes Thema der Kunstreflexion seiner Zeit. In seiner
Schrift Uber das Studium der griechischen Poesie von 1797 kritisiert
Friedrich Schlegel »das totale Ubergewicht des Charakteristischen,
Individuellen und Interessanten« in der Kunst der Moderne und for-
dert eine Riickwendung zur Kunst der griechisch-romischen Anti-
ke.”> Einen Kontrapunkt setzt im selben Jahr 1797 die Laokoon-
Schrift des Altertumsforschers Aloys Hirt, der zufolge nicht nur
»edle Einfalt und stille Grofle« im Sinne Winckelmanns das Kenn-
zeichen antiker Kunst gewesen ist, sondern jenseits dessen als das

72 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 15f. (VII 302-304).

73 Schlegel, Friedrich: Uber das Studium der griechischen Poesie. In ders.: Die Griechen
und Romer. Historische und Kritische Versuche iiber das klassische Altertum. 1797. Im
Text zit. nach Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. 1. Hrsg. E. Behler. Miinchen/
Paderborn/Wien 21964 (217-367) 228. Friedrich Schlegel erkldrt das »Charakterlose«
im Sinne einer Nicht-Festlegbarkeit zum dsthetischen Charakteristikum der Romantik.
Es heif8t: »Charakterlosigkeit scheint der einzige Charakter der modernen Poesie, Ver-
wirrung das Gemeinsame ihrer Masse, Gesetzlosigkeit der Geist ihrer Geschichte und
Skeptizismus das Resultat ihrer Theorie.« A.a.O. 222. Dagegen fordert Schlegel eine
»asthetische Revolution, die ein neues »Objektives« hervorbringt durch die Hinwen-
dung zur griechischen Antike. A.a.O. 274.

Schelling gehorte seit seiner durch Goethe vermittelten Berufung nach Jena im Jahr
1798 zum sogenannten Jenaer Kreis, zu dem u.a. die Gebriider Schlegel und Novalis
gehorten. Die Freundschaft zu den beiden Schlegel-Briidern zerbrach wegen philosophi-
scher und religioser Differenzen. Zudem heiratete Schelling im Mai des Jahres 1803 die
zwdlf Jahre dltere Caroline Michaelis, die kurz zuvor von A. W. Schlegel geschieden
worden war. Mit seiner Aversion gegen die Gebriider Schlegel steht Schelling nicht
alleine da. So heif3t es bei Jung: Auch »Hegel spricht ihnen jede philosophische Bildung
ab« und dufert sich insgesamt »ungewdhnlich abschitzig.« Jung Werner: Schoner
Schein der Hiiflichkeit oder Héifdlichkeit des schonen Scheins. Asthetik und Geschichts-
philosophie im 19. Jahrhundert. Frankfurt a. M. 1987, 37. Jung nimmt Bezug auf Hegel,
Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Asthetik. In: Werke Bd. (13-15) 13.
Hrsg. v. E. Moldenhauer, K. M. Michel. Frankfurt a. M. 1986/21970, 34. Vgl. zu diesem
Thema auch Piggeler, Otto: Hegels Kritik der Romantik. Bonn 1956; sowie Hirsch,
Emanuel: Die Beisetzung der Romantiker in Hegels Phianomenologie. In: Deutsche
Vierteljahresschrift 2. 1924, 510-532.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A- 105

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Die philosophische Leistung schoner Kunst

eigentliche »Wesen des Kunstschonen« das Charakteristische, ver-
standen als vollkommene kiinstlerische Gestaltung von individuellen
menschlichen oder menschengleichen Gestalten.” Eine dritte Positi-
on bezieht Goethe mit der These, daf3 »das Charakteristische« durch-
aus dem Bereich des Kunstschonen zuzurechnen sei, aber lediglich
als die Basis, auf der »Einfalt und Wiirde« aufruhen, wihrend das
»hochste Ziel der Kunst« die »Schonheit« und ihre »letzte Wirkung«
das »Gefithl der Anmut«’® seien. Die vierte gewichtige Stimme
kommt wiederum mit Winckelmanns Geschichte der Kunst des Al-
tertums von 1764 ins Spiel, wenn hier auch nicht explizit vom >Cha-
rakteristischen« die Rede ist, sondern davon, daf3 in der griechischen
Antike ein noch nicht wirklich schoner »gerader und harter« Stil zu-
nichst von einem »hohen«, »groflen und eckigen« erhabenen Stil,
dann von einem »schonen und fliefenden« Stil und schliefSlich von
einem eklektizistischen Stil abgelost worden sei, der »das einzelne
Schone aus vielen in eins zu vereinigen«’¢ suchte.

Schelling verortet sich in dieser Debatte, indem er wie Goethe
das Charakteristische als die selbst noch nicht schéne »Grundlage des
Schonen« betrachtet: Fiir Schelling ist das Charakteristische insofern
»Schonheit in ihrer Wurzel«, dafd sich aus dem Charakteristischen

74 Hirt definierte das Charakteristische in der Kunst als »bestimmte Individualitit«, die
sich in der » Vollkommenheit der Werke« zeige. Vgl. Hirt, Aloys H.: Laokoon. In: Horen
10/1-12. Hrsg. v. E. Schiller. O.0. 1797. Im Text zit. nach Sziborsky, L.: Anmerkungen.
In SchellingBildende Kiinste. A.a.O. 54.

In Hegels Vorlesungen iiber die Asthetik findet sich spiiter ebenfalls eine Diskussion der
Auffassung des Charakteristischen bei Hirt. Zunichst heift es: »Hirt, einer der grofiten
wahrhaften Kunstkenner unserer Zeit, fa3t in seinem Aufsatz iiber das Kunstschone«
als »Ergebnis zusammen, dafl die Basis zu einer richtigen Beurteilung des Kunstschoénen
und Bildung des Geschmacks der Begriff des Charakteristischen sei.« In Anlehnung an
Hirt kennzeichnet Hegel dann die »Zweckmifigkeit, in welche das Besondere der
Kunstgestalt den Inhalt, den es darstellen soll, wirklich heraushebt« als »die abstrakte
Bestimmung des Charakteristischen«. Gegen den Einwand, daf3 das Charakteristische
die Tendenz zum Ubergang in die hiBliche Karikatur habe, entgegnet Hegel, daf8 »in
der Karikatur« anders als im Charakteristischen »der bestimmte Charakter zur Uber-
treibung gesteigert« und deshalb verzerrt und hiflich wirken wiirde. Hegel: Vorlesun-
gen. A.a.O. Bd. 13, 33-35.

7 Goethe, Johann Wolfgang von: Der Sammler und die Seinigen. In ders.: Gesamtaus-
gabe der Werke und Schriften. Bd. 16. Hrsg. v. W. v. Lohneysen. Stuttgart 1961, 364f.
Im Text zit. nach Sziborsky, L.: Anmerkungen. In Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O.
(49-68) 54.

76 Winckelmann, Johann Joachim: Geschichte der Kunst des Altertums. Dresden 1764.
Reprinted Baden-Baden/Strasbourg 1966. Im Text zit. nach Sziborsky, L.: Anmerkun-
gen. In Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 55{.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F. W. ). Schelling und der Hauch des Lebens im Kunstwerk

durch »Steigerung« das Erhabene als die erste Form des Kunstscho-
nen entwickelt.”” Dem méglichen Einwand eines fiktiven Schlegel-
Anhingers, dafl das Charakteristische lediglich auf duflere Konturen
und auf »die leere Schale oder Begrenzung des Individuellen« abzie-
le, begegnet Schelling mit dem Hinweis darauf, daf3 natiirlich auch
im zum Erhabenen verdichteten Charakteristischen das lebendige
Wesen des Individuums erfafst werden miisse. Gegen den ebenfalls
moglichen Einwand, dafy das Charakteristische per definitionem ag-
gressiv, sprode und eckig und also kaum eine Option fiir den Kiinstler
sei, verweist Schelling darauf, daf sich auch die Natur als >Vorbild
und Urquell< aller Kunst zunéchst einmal in strengen Formbildungen
mit »Harte« und » Verschlossenheit« priasentiere. Seine Beispiele sind
die rauhen Formen der Natur in Steinen, Metallen oder Kristallen.
»Die Harte und Strenge« ist nach Schelling »die Bedingung des Le-
bens«. Also soll sie auch der Kiinstler »nicht fiirchten«, um jeder
»verzirtelten charakterlosen Kunst« entgegenzuwirken. Allerdings
diirfe die Kunst »nicht so tief anfangen wie die Natur«. Sie verlange
immer »eine gewisse Fiille« und tue gut daran, »unmittelbar nach
dem Hochsten und Entfaltetsten« zu streben, niamlich nach »der
menschlichen Gestalt«. Deshalb stiinden am Anfang des Kunstschaf-
fens in der griechischen Antike nicht etwa Darstellungen von Stei-
nen, Tieren oder Pflanzen, sondern Plastiken von individueller Men-
schengestalt in dem »noch herben und strengen« Stil, von dem
Winckelmann nach Schelling treffend spricht. Dem dritten mogli-
chen Einwand, daf3 sich die Kunst mit dem Charakteristischen als
Schénheit blof »in threr Wurzel« nicht zufrieden geben kionne, weil
sie immer »das hochste Maf3 der Schonheit« anstreben miisse, begeg-
net Schelling mit einer differenzierten Antwort. Die Plastik miisse
tatsichlich immer »unmittelbar nach dem Hochsten streben«, weil
sie »genotigt« sei, »die Schonheit des Weltalls fast auf Einem Punkt
zu zeigen«. Sowohl das Epos als auch die Malerei seien jedoch Kiin-
ste, die durchaus Raum greifen konnten in differenzierten Schil-
derungen bzw. Darstellungen von Szenen oder Charakteren. Weil,
wie Winckelmann nach Schelling treffend sagt, »der hochste Begriff
der Schonheit« jedoch »iiberall nur Einer und derselbe ist und wenig
Abweichungen verstattet«, entstiinde »die naturwidrigste Eintonig-
keit«, wenn auch in diesen Kiinsten »das hochste Maf3 der Schonheit

77 Vgl. zum Verhiltnis von Erhabenheit und Schénheit auch Schelling: Philosophie der
Kunst. A.a.0. 105-114 (V 461-470).

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 107

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Die philosophische Leistung schoner Kunst

tiberall angewendet« wiirde. Epos und Malerei werden nach Schel-
ling nur lebendig, wenn sie die »charakteristische Mannigfaltigkeit
der Natur« wiedergeben, die ja auch nicht in einténiger Weise tiberall
nur vollkommen schon ist. Deshalb habe »das beschrinkt Charakte-
ristische« in diesen Kiinsten durchaus »seine Stelle«. Veranschauli-
chend verweist Schelling auf die ausgesprochen hifsliche und
»schmihsiichtige«”8 Figur des Thersites in der Ilias, die die Maf3stibe
hochster Schonheit nicht erfiillt. Auflerdem verweist er auf Leonardo
da Vinci und Raphael, die als »Meister hoher Schonheit« lieber »auch
das geringere Maf3 derselben« dargestellt hitten »als eintonig, unle-
bendig und unwirklich zu erscheinen«”.

Auf dem Stadium des zu erhabener Schonheit gesteigerten Cha-
rakteristischen zeigt sich der »schaffende Geist« der Natur nach
Schelling noch in seiner »Strenge« als »unzuginglich, verschlossen
und selbst im Groflen noch herb«. Zur anmutigen Schonheit tiber-
hoht wird diese Strenge, sobald es dem schaffenden Naturgeist ge-
lingt, »seine ganze Fiille in Einem Geschopf zu vereinigen«. Plausi-
bilisierend verweist Schelling auf das »reine Bild« der »Gottin der
Liebe« in Sandro Botticellis Gemilde Die Geburt der Venus aus dem
Jahr 1482.%0 Auf diesem zweiten Niveau anmutiger Schonheit lif3t
sich erstmals die » Verwandtschaft« der lebendigen Schépfungskraft
in der Natur mit der Seele als dem lebendigen und kreativen Prinzip
im Menschen erahnen, weil der Korper nicht mehr als Begrenzung,
sondern als »das reine Gefif3« fiir das lebendige Wesen der Dinge
erfafdt wird. Auf dem Niveau anmutiger Schonheit erscheinen »Seele
und Leib in vollkommnem Einklang«. Insofern ist »das Werk« auf
der Stufe der anmutigen Schonheit laut Schelling »von seiten der
Natur vollendet«®!.

Noch héhere Formen von Schonheit werden erzeugt, sobald

78 Vgl. dazu Sziborsky, L.: Anmerkungen. In Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 57.

79 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 16-23 (VII 303-310). Zur Verteidigung des Cha-
rakteristischen als Ausdruck individueller Leidenschaften bezieht Schelling schliellich
noch Stellung in der zwischen Mendelssohn und Lessing einerseits und Winckelmann
andererseits gefithrten Debatte um den Stellenwert von intensiven Leidenschaften in
der Kunst. Vgl. dazu die Absitze 1.3.a — 1.3.c. Schellings Position lautet, daf8 Schonheit
nicht etwa auf die »Entfernung oder Verminderung, sondern vielmehr auf ein Beherr-
schen der Leidenschaften abziele. Schelling erfindet in diesem Zusammenhang das sché-
ne Bild eines »Stroms«, der das »Ufer« mit seinen Wellen zwar »anfiillt, aber nicht
iiberschwellen kann«. Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 16-23 (VII 303-310).

8 Vgl. dazu Sziborsky, L.: Anmerkungen. In Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 57 f.
81 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 24 (VII 311).

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F. W. ). Schelling und der Hauch des Lebens im Kunstwerk

nicht mehr der Leib als bergendes »GefaS« fiir die Menschenseele,
sondern die Menschenseele selbst in ihrer eigentiimlichen Titigkeit
zum Gegenstand wird. Fiir Schelling ist die Menschenseele das Prin-
zip, wodurch der Mensch »der Aufopferung seiner selbst« und »un-
eigenniitziger Liebe« fahig wird. Die hochsten Formen von Schon-
heit entstehen, wenn dieses Prinzip »im Dargestellten sichtbar
wird«. Der genuine Ort dieser Sichtbarwerdungen der Menschensee-
le ist das Tragische, das sich nach Schelling dadurch definiert, daf3
»der Mensch sich nicht durch blo8e Naturkrifte, sondern durch sitt-
liche Michte bekdmpft und in der Wurzel seines Lebens angegriffen
fithlt«. Zur Tragodie kommt es nach Schelling, wenn ein »unver-
schuldeter Irrtum« einen Menschen »in Verbrechen und damit in
Ungliick reifit«, oder wenn »tiefgefiihltes Unrecht die heiligsten Ge-
fithle der Menschlichkeit zur Emporung aufruft«. Wenn die Kunst
solche Situationen gestaltet, kann sie hohe Formen von Schonheit
schaffen, indem sie der »Grof3e, Reinheit und Giite der Seele« einen
»sinnlichen Ausdruck« gibt.

Innerhalb dieser Darstellungen der Seele im Tragischen unter-
scheidet Schelling wiederum zwei Stufen. Im dritten Stadium von
Schonheit ist das Tragische »mit dem blof3 Charakteristischen ver-
bunden«. Als Beispiel fiihrt er die Tragodien des Aschylos ins Feld.
Zur hochsten Schonheit aber gelangt die Kunst, wenn sie das Tragi-
sche mit Anmut verbindet und »Schmerz, Erstarrung, ja den Tod
selbst in Schonheit verwandelt«, indem sie zeigt, dafl die Menschen-
seele als das heilige, geistige und ewige Prinzip der Liebe im Men-
schen letztlich unberiihrt bleibt von den Widerfahrnissen der leib-
gebundenen Existenz. Schellings erstes Beispiel fiir diese vierte
Form von Schonheit sind die Tragodien des Sophokles. Vor allem aber
verweist er auf die Statue Niobe mit ihrer jiingsten Tochter in den
Uffizien von Florenz,® welche in Schellings Augen »alle Mittel der
Kunst« einsetzt, »wodurch auch das Schreckliche gemifSigt« werden
kann, ndmlich sowohl »Méchtigkeit der Formen« als auch »sinnliche
Anmut«. Das Resultat sei, daf3 der Betrachter nicht nur »Todesangst
allein« und erst recht keinen »Unwillen gegen die grausamen Gott-
heiten« oder »Trotz« sdhe, sondern jenseits von »Schmerz, Angst
und Unwillen« auch »die ewige Liebe« der Mutter Niobe »als das
allein Bleibende«, welches Niobe »durch ein ewiges Band« fiir immer

8 Nihere kunstgeschichtliche Hinweise finden sich in Sziborsky, L.: Anmerkungen. In
Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 58.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 109

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

mit ihren getoteten Kindern verkniipfen wird. In Schellings Augen
erreicht die Niobe-Statue die hochste Form von Schonheit, weil sie
zum Ausdruck bringt, daf} »jede duflere Gewalt« immer »nur duflere
Giiter raubenc, aber »die Seele nicht erreichen« und das »ewige«
Band »einer wahrhaft gottlichen Liebe« nicht zerreiffen kann. Auf
dieser hochsten Stufe 1af3t die Kunst die Menschenseele als das Prin-
zip der ewigen Liebe jenseits unserer leibgebundenen Existenz und
jenseits der empirischen Sterblichkeit und des empirischen Verfalls
sichtbar werden. Dadurch gewinnt sie eine besondere epistemische
Dimension: Nach Schelling »tiberfallt« den »Beschauenden« solcher
Kunst »mit plotzlicher Klarheit die Erinnerung von der urspriing-
lichen Einheit des Wesens der Natur mit dem Wesen der Seele«.
Der aufnahmebereite Betrachter gewinnt nach Schelling »die Gewif3-
heit, dafs aller Gegensatz nur scheinbar, die Liebe das Band aller We-
sen und reine Giite Grund und Inhalt der ganzen Schopfung ist«. Der
empirische Schmerz und das empirische Leid wird iiberstrahlt vom
Licht des ewigen Lebens und der ewigen Liebe. Auf dem héchsten
Level von Schonheit siegt die Liebe iiber den Tod, und das »entziickt«
den Betrachter nach Schelling »mit der Macht eines Wunders«®.
Vermutlich wegen dieser Passagen meinte Coleridge, in Schelling
einen Seelenverwandten der englischen Romantik gefunden zu ha-
ben.

(g) Die mythologischen Kapazititen von Skulptur und Malerei und
die Vision einer deutschen Kunst. Wihrend sich die englische Ro-
mantik auf die Dichtung fokussiert, steht in Schellings Rede mit der
Malerei und der Plastik offensichtlich die Bildende Kunst im Zen-
trum. Beiden Spielarten der Bildenden Kunst spricht Schelling unter-
schiedliche Kapazititen in der Gestaltung mythologischer Gehalte
zu.% Weil die Plastik ein vollkommenes »Gleichgewicht zwischen

8 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 25-29 (VII 312-316).

8 In der Philosophie der Kunst heifit es: »Die unmittelbare Ursache aller Kunst ist
Gott«. Schelling: Philosophie der Kunst. A.a.O. 30 (V 386). Gemeint ist, daf das all-
umfassende Gottliche Stoff und eigentlicher Gegenstand der Kunst ist. Weil dieses
Gottliche aber als allumfassendes Gottliches nicht darstellbar ist, nimmt sich die Kunst
einzelner Gottesbilder — der Mythologien der Vélker — an. Vgl. dazu auch Dittmann,
Lorenz: Schellings Philosophie der Bildenden Kunst. In: Kunstgeschichte und Kunst-
theorie im 19. Jahrhundert. Hrsg. v. H. Bauer, L. Dittmann, F. Piel, M. Rassem, B. Ru-
precht. Berlin 1963, (38-82) 71-75. Seine wirkmichtige Fortsetzung findet Schellings
Gedanke von der Mythologie als dem eigentlichen Gehalt der Kunst bei Hegel. Vgl.
dazu Kapitel 3.

110  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F. W. ). Schelling und der Hauch des Lebens im Kunstwerk

Seele und Materie« anvisiere, kann sie nach Schelling in besonderem
MafSe diejenigen Entititen zur Darstellung bringen, deren »Begriff
es mit sich bringt, alles, was sie der Idee oder der Seele nach sind,
jederzeit auch in der Wirklichkeit zu sein«. Das seien vor allem die
»gottlichen Naturen« der griechischen Antike, was »das notwendige
Vorherrschen der Plastik im Altertum« erkldre. Aus demselben
Grund miisse sich die Plastik jedoch immer auch um eine Méfligung
der Leidenschaften bemiihen.

Die Malerei® sei jedoch »ganz anders beschaffen«. Weil sie ihre
Gegenstinde »durch Licht und Farbe« und also »durch ein unkérper-
liches und gewissermafSen geistiges Mittel« darstellt, kann sie nach
Schelling »mit groferer Befugnis in die Seele ein deutliches Uberge-
wicht legen« und den Leidenschaften ungleich grofieren Raum geben
als die Plastik. Das wiederum eroffnet ihr mythologisch einen sehr
viel weiteren Raum als der Plastik. Letzteres veranschaulicht Schel-
ling mit einem kurzen Durchmarsch durch die Renaissance-Kunst.
Paradigmatisch fiir »die élteste und michtigste Epoche der freigewor-
denen Kunst« der Malerei steht nach Schelling Michelangelo Buona-
rotti (1475-1564), auf dessen zwischen 1535 und 1541 entstandenem
Fresko Das jiingste Gericht mit »Titanen und Giganten« das erste,
noch rohe Gottergeschlecht der griechischen Antike zu sehen ist.
Schelling wiirdigt es ausdriicklich, dafl Michelangelo »das Schreck-
liche« dieser ungebéndigten Gottheiten nicht etwa vermeiden, son-
dern es im Gegenteil »in den dunklen Werkstitten der Natur« sogar
»absichtlich« suchen wiirde, selbst auf die Gefahr hin, »Entsetzen« zu
erregen. Die nichste Epoche entsteht fiir Schelling in Nachfolge von
Leonardo da Vinci (1452-1519) mit Antonio Allegri da Corregio
(1490-1534), den er in der Philosophie der Kunst auch als himm-
lisches Genie«< bezeichnet.®¢ Hier erreicht die Malerei in Schellings
Augen »das wahre goldene Zeitalter«. Seiner Deutung zufolge zei-
gen Corregios Gemailde »spielende Unschuld, heitre Begier und kind-
liche Lust aus offnen und frohlichen Gesichtern», um »die sanfte
Herrschaft des Kronos« zu gestalten, welche die Herrschaft der Tita-
nen und Giganten der griechischen Mythologie zufolge abloste.
Thren nicht mehr zu steigernden Hohepunkt erreicht die Malerei
nach Schelling dann in der zwischen 1512 und 1513 entstandenen
Sixtinischen Madonna von Raffael (1483-1520), die im 19. Jahrhun-

8 Vgl. zur Malerei auch Schelling: Philosophie der Kunst. A.a.O. 163-209 (V 519-565)
8 Schelling: Philosophie der Kunst. A.a.O. 178 (V 534)

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 111



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

dert als das berithmteste Gemilde der Welt galt.¥” Mit der Darstel-
lung eines christlichen Motivs nimmt das Gemalde in Schellings Au-
gen »Besitz vom heiteren Olymp und fiihrt uns mit sich von der Erde
hinweg in die Versammlung der Gotter, der bleibenden, seligen We-
sen«. In Schellings Augen ist Raffael nicht mehr nur Maler, dartiber
hinaus auch »Philosoph« und »Dichter zugleich«. In der Sixtinischen
Madonna erreiche »die Kunst ihr Ziel« in einem nahezu vollkom-
menen »Gleichgewicht von Gottlichem und Menschlichen«. Mit
Guido Reni (1557-1642) als dem eigentlichen »Maler der Seele«
konnte die Malerei nach Schelling insofern zwar eine »neuec, aber
keine »hohere Kunststufe«® erklimmen.

Diese Passagen weisen Schelling als ebenso grofsen Bewunderer
der Renaissance-Kunst aus wie die Klassizisten. Dennoch aber miin-
det seine Rede in einer nochmaligen Absage an den falsch verstanden
Klassizismus seiner Zeit, der im Sinne der Renaissance-Kunst die
Kunst der Antike zum Maf3stab fiir das Kunstschaffen erhebt. Fiir
Schelling kann es fiir das Kunstschaffen keine »Lehre oder Anwei-
sung« geben, weil er die in der Kunst wirksame »geistige Zeugungs-
kraft« ja als das »reine Geschenk der Natur« betrachtet, welche »ganz
sich verwirklichend, ihre Schopfungskraft in das Geschépf legt«. Blo-
3e Nachahmung des schon Vorhandenen kann nicht zu grofSer Kunst
fithren, mag das Vorhandene auch noch so vortrefflich sein. Etwas
ganz anderes schwebt Schelling vor, namlich eine Erneuerung der
»eigentiimlichen« deutschen Kunst aus dem Geist der verehrten Re-
naissance-Kiinstler. Visionir spricht er von der Geburt einer »Kunst
des Geistes und der Krifte unsres Volkes und unsres Zeitalters«. Ein
zweiter »Raphael«, wie ihn die Klassizisten erhoffen, wiirde daraus

8 Auch Winckelmann begeistert sich fiir dieses Gemilde. Es heifit: »Die Konigliche
Galerie der Schildereien in Dresden enthilt nunmehro unter ihren Schitzen ein wiirdi-
ges Werk von Raffaels Hand, und zwar von seiner besten Zeit.« Weiter heil3t es: »Sehet
die Madonna mit einem Gesichte voller Unschuld und zugleich einer mehr als weibli-
chen Grofe, in einer selig ruhenden Stellung, in derjenigen Stille, welche die Alten in
den Bildern ihrer Gottheiten herrschen liefen. Wie grof8 und edel ist ihr ganzer Kontur.
Das Kind auf ihren Armen ist ein Kind iiber gemeine Kinder erhaben, durch ein Gesich-
te, aus welchem ein Strahl der Gottheit durch die Unschuld der Kindheit hervorzuleuch-
ten scheint.« Winckelmann: Gedancken iiber die Nachahmung der Griechischen
Wercke in der Mahlerey und Bildhauerkunst. A.a.O. 24f.

8 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 30-34 (VII 316-321). Nihere kunstgeschicht-
liche Hinweise sowie Spekulationen iiber die Griinde von Schellings Vorlieben in der
Kunst finden sich wiederum in Sziborsky, L.: Anmerkungen. In Schelling: Bildende
Kiinste. A.a.O. 61f.

112 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

S. T. Coleridge und die Leblosigkeit von Wachsfiguren

zwar nicht hervorgehen konnen, aber immerhin doch ein Meister,
»der auf eine gleich eigentiimliche Weise zum Hochsten der Kunst
gelangt«. Nach diesem Pladoyer fiir eine Erneuerung der deutschen
Kunst endet die Rede mit einer Lobeshymne auf den bayrischen Ké-
nig Maximilian I., dem Schelling zuspricht, durch seine liberale Ge-
sinnung und durch seine Kunstliebe den »Samen eines kiinftigen
kriftigen Daseins« der Kunst schon »iiberall ausgestreut«® zu ha-
ben.

3. Samuel Taylor Coleridge und die Leblosigkeit von
Woachsfiguren

Schellings Rede findet durch Samuel Taylor Coleridge Eingang in die
angelsdchsische Gefiihlsasthetik. Coleridges Interesse an der Rede
erkldrt sich vor dem Hintergrund einer Debatte zwischen Coleridge
und seinem Wordsworth: Im Gegensatz zu Wordsworth (s.0.) hatte
Coleridge namlich eine elitire Auffassung von Dichtung.%

Nach Coleridge soll Dichtung die alltiglichen Ereignisse igno-
rieren und sich durch eine extravagante Gegenstandswahl {iber die
Sphiren des Alltags erheben.”! Gestalten soll sie diese Gegenstinde
nicht mit umgangssprachlichen Mitteln, sondern in dichterischer
Hochsprache. Aus dieser Uberzeugung verfolgt Coleridge die Vision

8 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 37—44 (VII 323-329).

% Bekannt sind vor allem Coleridges (1772-1834) Balladen Kubla Khan, Christabel und
The Rime of the Ancient Mariner. Als seine bekannteste theoretische Veroffentlichung
gilt neben der Biographia Literaria die Lectures on Shakespeare. Milton 1811/1812.
Reprinted Bohn 1893. Literatur in Auswahl: Campbell, . Dykes: Life of S. T. Coleridge.
London 1894 (Biographie); Green, J. H.: Spiritual Philosophy. Founded on the Teaching
of the Late S. T. Coleridge. London 1865; Hicks, Dawes G.: Die Englische Philosophie. In:
GrundrifS der Geschichte der Philosophie. 5. Teil Die Philosophie des Auslands vom
Beginn des 19. Jhds. bis auf die Gegenwart. Hrsg. v. T. K. Oesterreich. Tiibingen 1953,
136.

91 Wordsworth zufolge ist es Coleridge nur um Wunderbares, Heroisches und Uberna-
tiirliches gegangen. Er kritisiert, daf8 kein gewdhnlicher Mensch eine so wunderbare
Odyssee wie der Protagonist von Coleridges Rime of the Ancient Marinier je erleben
wiirde. Wordsworth: Lyrical Ballads. A.a.O. xx. Allerdings betont Wordsworth in sei-
nem Vorwort seltsamerweise auch, daB3 es eigentlich keine dsthetischen Differenzen mit
seinem Freund (Coleridge) gegeben habe. A.a.O. 236. Behler bezeichnet es als »unbe-
deutend, ob man, wie Coleridge, beim Gedankenspiel des Ubernatiirlichen oder, wie
Wordsworth, bei der Naturwahrheit den Ausgangspunkt nimmt«; das Ergebnis sei das
gleiche. Behler: Unendliche Perfektibilitit. A.a.O. 233.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 113

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

einer idealen Dichtersprache, die er auch sordinary language*
nennt, weil sie die von allen Unreinheiten in Form von Idiomen, Dia-
lekten und Abkiirzungen frei sein und deshalb fiir alle Menschen
verstandlich sein soll. Um diese elitire Auffassung von Kunst gegen
Wordsworth zu verteidigen, verwebt Coleridge in seinem Essay On
Poesy or Art von 1818 die Leitmotive der Lake-School-Asthetik mit
fast wortlich iibersetzten Passagen der Schellingschen Rede von
1807. Das Ergebnis ist ein eklektizistisches Kaleidoskop, das Behler
als »sehr kiimmerlich«® bezeichnet. Die Philosophiegeschichte muf3
der Essay aber trotzdem interessieren, weil er Schellings Asthetik —
wenn auch in entstellter Form — nachhaltig im angelsichsischen Idea-
lismus etabliert.

(a) Die Vermenschlichung der Natur zur Kunst. Wie Schelling seine
Rede, so widmet auch Coleridge seinen Aufsatz der tibergreifenden
Frage >was ist Kunst?<. Prompt folgt die Antwort, dafy die Kunst
»Mittlerin und Versohnerin« zwischen Natur und Mensch sei, weil
sie ihren Ursprung in einer spezifisch menschlichen »Kraft, die Natur
zu vermenschlichen« habe. Mit der >Natur¢, die zur Kunst >ver-
menschlichtc werden soll, meint Coleridge nun keine natiirlichen
Materialien wie Holz, Stein oder Metall. Wie es fiir die Lake-School-
Asthetik kennzeichnend ist, ist die Rede vielmehr von den Leiden-
schaften der Menschen. Intensive Leidenschaften sind fiir Coleridge
das natiirliche Rohmaterial der Kunst, ohne das es keine Kunst geben
kann. Allerdings ist Leidenschaftlichkeit fiir Coleridge nur die not-
wendige, aber keine hinreichende Bedingung von Kunst. Ungeform-
te Leidenschaften kann er namlich nicht als Kunst betrachten. Sein
Beispiel ist die »sogenannte Musik der wilden Volksstimme«, welche
als ungeziigelter Ausbruch von Leidenschaften das Etikett >Kunst«
genausowenig verdiene wie die Triumph- und Schlachtengesidnge
spaterer Zeiten. Kunst entsteht nach Coleridge erst, wenn die natiir-
lichen Leidenschaften mittels einer spezifisch menschlichen Fihig-
keit zur Kunst geformt werden. Diese spezifisch menschliche Fahig-
keit ist die Fihigkeit zur Artikulation bzw. zur Sprache. Nach

92 Coleridges >ordinary language« hat nichts gemein mit der Wittgenstein’schen >ordi-
nary language«. Und es kann nicht zutreffen, wenn Parini in seinem Artikel {iber Robert
Frost behauptet, daf dessen Hinwendung zur bauerlichen Alltagssprache nicht nur von
Wordsworth, sondern auch von Coleridge beeinfluf3t sei. Vgl. Parini, Jay: Robert Frost.
In: Columbia History of the United States. A.a.O. 938.

9 Behler: Unendliche Perfektibilitit. A.a.O. 231.

114  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

S. T. Coleridge und die Leblosigkeit von Wachsfiguren

Coleridge unterscheidet sich der Mensch von der Natur ausschliefs-
lich durch seine Fihigkeit zum »artikulierten Sprechen«: Wihrend
die Natur iiber sichtbare Eindriicke im Gedichtnis bleibe, kommuni-
ziere der Mensch tiber artikulierte Gerdusche. Nach Coleridge ent-
steht Kunst durch die spezifisch menschliche Fahigkeit zur Artikula-
tion. Leidenschaftliche Gefiihle betrachtet er als Rohmaterial fiir
diese Artikulationstitigkeit. Damit ist »>Kunst« fiir Coleridge >geform-
tes Gefiihlc und >artikulierte Leidenschaft<.

Wenn der Dichter Coleridge das Sprechen als die elementare
Vorstufe®* und die Entwicklung der Schrift als die dufsere Vorbe-
dingung der Kunst bezeichnet, impliziert das zunichst einmal die
Auszeichnung von Dichtung als Kunst par excellence und die kom-
plementire Degradierung der iibrigen Kiinste zu Ablegern von Dich-
tung auf niedrigerem Niveau.® Das ist jedoch nur ein Nebenprodukt
von Coleridges Essay, der eigentlich ja an Wordsworth gerichtet ist
(s.0.). Grundsitzliches Einverstindnis herrscht zwischen den Freun-
den, daf3 Kunst geformte Leidenschaft ist. Die Geister scheiden sich
jedoch an der Frage, ob es einen qualitativen Sprung zwischen natiir-
lichen Leidenschaften und den zur Kunst geformten Leidenschaften
gibt? Nach Wordsworth sollen Gedichte natiirliche Leidenschaften
von moglichst naturverbunden lebenden Menschen in deren natur-
belassener Sprache erfassen. Das ist Coleridge entschieden zuviel Na-
tur: Daf$ Naturbelassenes bei entsprechender Selektion im Sinne von
Wordsworth Kunststatus haben kann, bestreitet Coleridge mit dem
Argument, daf$ wir uns an Naturdingen niemals wegen ihrer bloflen
Prisenz erfreuen wiirden, sondern nur, wenn wir die Perspektive

% Susan Sontag weist daran ankniipfend darauf hin, daff nach Coleridge (und Valéry)
archaische Dichtung die Funktion hat, »Werke des Geistes vor dem Vergessen zu be-
wahren.« Weiter heif3t es: »Der Rhythmus, der Reim und auch die komplexen Mittel der
Dichtung wie Metrum, Symmetrie der Sprachfiguren und Antithese sind Mittel, durch
die die Worte dem Gedichtnis eingeprigt werden, solange es noch keine materiellen
Zeichen (die Schrift) gibt; daher wird alles, was eine archaische Kultur dem Gedichtnis
vermitteln will, in dichterische Form gebracht«. Sontag, Susan: Against Interpretation.
New York 1962 f. Im Text zit. nach dies.: Kunst und Antikunst. Miinchen/Wien 1980,
36.

% SchlieBlich schliagt Coleridge sogar vor, die Begriffe »Dichtungc und >Kunst<synonym
zu verwenden. Coleridge: On Poesy or Art. A.a.O. 253 ff. In einem fritheren Essay von
1814 hatte Coleridge schon >Dichtung im engeren< von >Dichtung im weiteren Sinnec
unterschieden. >Dichtung im weiteren Sinne< wird wiederum unterschieden in die Mu-
sik und die >stummen Augenkiinstec der Bildhauerei, Malerei und Architektur. Coler-
idge: Principles of Genial Criticism. A.a.O. 221.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 115

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Die philosophische Leistung schoner Kunst

eines »religiosen Betrachters« einnehmen, der das Ganze der Natur
als »das Kunstwerk Gottes« ansieht, in dem die gottliche Formkraft
»gleichzeitig im Ganzen und in jedem Teil«% prisent ist. Nach Coler-
idge ist Kunst als Produkt der menschlichen Formkraft von allem
Natiirlichen grundsétzlich unterschieden und iiber das blofd Nattirli-
che erhoben. Um diese elitire Auffassung von Kunst gegen Words-
worth zu bekraftigen, fiihrt Coleridge Schellings Ausfiihrungen von
1807 ins Feld. Das geschieht jedoch, ohne daf8 Schellings Name auch
nur ein einziges Mal erwihnt wiirde!

(b) Zwei Begriffe von sNachahmung<, und zwei Begriffe von Schon-
heit. Wie Schelling, so stellt auch Coleridge zum Einstieg fest, daf3
das Aristotelische Diktum von der Kunst als »Nachahmung von Na-
tur« eine »fade Selbstverstiandlichkeit« wire, wenn Konsens bestiin-
de, was die Begriffe sNachahmung< und >Natur< bedeuten.

Von >Nachahmung« kann nach Coleridge »vom philosophischen
Standpunkt aus«¥” nur die Rede sein, wenn sowohl die » Ahnlichkeit«
als auch die »Unahnlichkeit« der Nachahmung zum Original als »ko-
existierend wahrgenommen werden« konnen. Gemeint ist, daf3 eine
genuin kiinstlerische Nachahmung trotz aller Ahnlichkeitsbeziige
zum Dargestellten niemals den Anschein erwecken diirfe, das Dar-
gestellte selbst bzw. selbst etwas Natiirliches zu sein. Wenn das
Kunstwerk blole Kopie®® und ohne jedes » Augenmerk auf Differen-

% Art is the mediatress between, and reconciler of, nature and man.« Colerdige: On
Poesy or Art. A.a.O. 253. Art is »the power of humanizing nature.« A.a.O. 253. »The
so called music of savage tribes as little deserves the name of art »A.a.O. 253. It is the
»intervention of articulate speech, which is so peculiarly human« and »by which man
and nature are contradistinguished.« A.a.O. 254. »In this sense nature itself is to a
religious observer the art of god.« A.a.O. 254. »Hence nature itself would give us the
impression of a work of art, if we could see the thought which is present at once in the
whole and in every part.« A.a.O. 255.

97 Was (bzw. wen) Coleridge meint, wird aus dem Kontext nicht klar. Wenn Kant hier
nicht im Detail zu durchaus anderen Auffassungen kime, konnte die Vermutung nahe-
liegen, dafl Coleridge die Ausfithrungen im §42 von Kants Kritik der Urteilskraft vor
Augen hat. Vgl. dazu Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. 1790. Im Text zit. nach
Hrsg. v. H. Klemme. Hamburg 2001, 189-187. Vgl. zum Problem des dsthetischen
Scheins auch Absatz 5.3 k.

% Costa Lima unterscheidet imitatio resp. alltigliche Nachahmung von der literari-
schen Mimesis. Er will zeigen, »daf3 die Probleme, mit denen die Kunsttheorie in der
Moderne konfrontiert war, aus einer vielleicht iiberstiirzten Preisgabe der Probleme der
Mimesis resultieren«, welche »nicht vom Konzept der imitatio« getrennt worden war.
Ausgerechnet Coleridges Position zieht er dann jedoch zur »Neuerarbeitung der Mime-

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

S. T. Coleridge und die Leblosigkeit von Wachsfiguren

zen« dem Natiirlichen dhnlich ist, sei »das Resultat widerlich«. Je
vollkommener »die Verblendung« sei, »umso ekelhafter« sei »der
Effekt«. »Wachsfiguren von Minnern und Frauen« beispielsweise
seien so »unangenehme, weil wir nach Coleridge »von der Falschheit
geschockt« sind, wenn wir nicht »die Bewegung und das Leben fin-
den, das wir erwartet« haben. Nach Coleridge macht »jede detaillier-
te Einzelheit, die zuerst unser Interesse erweckte«, im Falle der Kopie
»die Distanz zur Wahrheit« nur »augenfilliger«. Der Gedanke
stammt natiirlich fast wortlich von Schelling, bei dem es heif3t, daf3
die blof} dienstbare Nachahmung »das Nichtseiende des Nichtseien-
den«® offensichtlich mache.

Anstatt im Anschluf8 daran jedoch auch die (bei Schelling zen-
trale) Frage nach der richtigen Naturauffassung zu behandeln, geht
Coleridge schnurstracks zu der (ebenfalls von Schelling bekannten)
Frage iiber, was denn der Kiinstler in der Natur nachahmen soll: » Al-
les und Jedes«? Im Wortlaut Schellings lautet Coleridges Antwort,
dafl »nur das Schone« nachgeahmt werden solle. Auf die weiterfiih-
rende Frage, was denn dieses Schone sei, miifite Coleridges Antwort
im Sinne einer Gefiihlsésthetik eigentlich >erfreuliche Leidenschaf-
ten und Affekte« lauten. Coleridge gibt diese Antwort jedoch ebenso
wenig wie die Antwort Schellings, das Schone (bzw. das Vollkom-
mene) sei »schaffendes Leben« und die »Kraft, dazusein«!%. Statt
dessen fiihrt er unter frei flottierender Verwendung von Schellings
Begriffen eine Unterscheidung von abstrakter Kunstschonheit und
konkreter Naturschonheit ein.!!

Grundsitzlich'® kann laut Coleridge nur schon sein, was eine

sis« zurate, anstatt sich auf den spiten Collingwood zu berufen, der dieselbe Unterschei-
dung trifft. Costa-Lima: Die Kontrolle des Imagindren. A.a.O. 142ff. Vgl. zur Unter-
scheidung beim spiten Collingwood Absatz 6.4.a. Zu einer Geschichte des Mimesis-Be-
griffs mit einer Verbindung zur Semiotik von Ch.S. Peirce vgl. Feldmann, Harald:
Mimesis und Wirklichkeit. Miinchen 1988.

9 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 15 (VII 302).

100 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 6f. (VII 394).

101 Diese Unterscheidung hatte sich bei Wordsworth schon angedeutet. Vgl. Absatz
2.1.c. Sie findet sich bei Emerson als Unterscheidung von priméarer und sekundarer
Schonheit wieder. Vgl. Absatz 2.4.d. Die Unterscheidung entspricht insgesamt der Un-
terscheidung von ontologischer und dsthetischer Schénheit, die in der Einleitung getrof-
fen wurde. Vgl. Absatz 1.4.a.

102 Bej der Rekonstruktion von Coleridges Begriff von >Schonheit< macht sich sein
Eklektizismus allerdings besonders negativ bemerkbar. (1) In einem Essay von 1814
wird erst (in Anlehnung an Kant) Schones vom Angenehmen unterschieden. Dann wird
Schénheit (in Anlehnung an Pythagoras) organizistisch als >die Reduktion von Vielem

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 117

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Form (form) hat, die seinem Wesen (essence) entspricht. Im Sinne
eines organizistischen'®® Begriffs von >Schonheit« definiert Coleridge
>Form« als eine »Einheit von Mannigfaltigem« und als eine aktive
»Verschmelzung von Getrenntem«. Keine Chance auf Schonheit ha-
ben hingegen Gegenstinde mit einer duflere Hiille (shape)'®, die
ihrem Wesen nicht angemessen ist, und die insofern »entweder den
Tod oder ein Gefingnis« fiir den Gegenstand darstellt. Ob ein Gegen-
stand naherhin konkret oder abstrakt schon ist, ist nach Coleridge
davon abhingig, ob seine Form ihren Ursprung in der Natur oder
im Menschen hat. Das konstituierende Merkmal konkreter Schon-
heit ist bei Coleridge die Lebendigkeit: Die schone Form des Leben-
digen entsteht ohne Zutun des Menschen als » Vereinigung des Hiil-
lenhaften mit dem Lebendigen« zur Form. Konkret schén sind somit
gegebenenfalls die Naturdinge. Es folgt eine Hierarchie des konkret
Schonen nach Mafigabe seiner Lebendigkeit, die bei der in blofSer
Regelmafligkeit begriindeten Schonheit von Kristallen anfingt und
in der Sympathie und Liebe evozierenden Schonheit von mensch-
lichen Individuen gipfelt.

Weil die abstrakte Schonheit der Kunst der menschlichen Kraft
zur Artikulation entspringt, widmet Coleridge ihr besondere Auf-
merksamkeit. Fiir die abstrakte Schonheit gilt erstens wie fiir die

auf Eines< bestimmt. Coleridge: Principles of Genial Criticism. A.a.O. 238. (2) Im Jahr
1818 (aus diesem Jahr stammt auch On Poesy or Art) definiert Coleridge >Schénheit«
jedoch in einer Weise, die nur auf Malerei zuzutreffen scheint, namlich als >Balance von
Linie und Farbe«. Coleridge: Fragment of an Essay on Beauty. A.a.O. 250. (3) Im selben
Essay prisentiert er aulSerdem eine Variation der Kantischen Definition von Schonheit
als >Form der Zweckmifigkeit ohne Zweck«. A.a.O. 251. Vgl. dazu Kant, Immanuel:
Kritik der Urteilskraft. Konigsberg 1790. Im Text zit. nach einl. u. hrsg. v. H. Klemme.
Hamburg 2001, 1. Teil, 1. Abschnitt, 1. Buch §11.

103 Vgl. zum organizistischen Begriff von >Schénheitc auch Coleridge: Principles of Ge-
nial Criticism. A.a.O. 238. Abrams sieht die Wurzeln von Coleridges organizistischem
Schénheitsbegriff in Cleanth Brooks Vorschlag, daf8 die Teile eines Kunstwerkes wie
Teile einer Pflanze sein sollen. Abrams, M. H.: The Mirror and the Lamp. Romantic
Theory and the Critical Tradition. New York 1958, 222. Vgl. auch Raab: Grundanschau-
ungen. A.a.O. 33. Nach Behler (diskutieren méchte ich diese These nicht!) wird durch
den Einheitsgedanken, der »unter dem Namen der >organischen Form« berithmt gewor-
den ist«, der »Revolutionsgeist« der angelsdchsischen Romantiker (Bezug ist ihre an-
fangliche Begeisterung fiir die Franzdsische Revolution) »erstickt«. Behler: Unendliche
Perfektibilitat. A.a.O. 226.

104 Vgl. zur Unterscheidung von Form und Hiille auch Coleridge: Lectures and Notes.
A.a.0. 229. Mit Vorsicht zu genieflen (weil im Detail verwirrend) sind jedoch die Ana-
lysen in Raab: Grundanschauungen. A.a.O. 37.

118  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

S. T. Coleridge und die Leblosigkeit von Wachsfiguren

konkrete Schonheit, daf sie Form statt Hiille aufweisen muf3. In ver-
schiedenen Varianten betont Coleridge, daf3 inmitten aller Vielfalt
immer ein »fixiertes Objekt fiir die Aufmerksamkeit« stehen miisse,
damit {iberhaupt etwas wahrgenommen werden kénne und »die zen-
trierende Kraft nicht verloren« ginge. Als abstrakt hifSlich betrachtet
Coleridge hingegen das Machwerk, das keine iibergreifende Einheit
und keinen Fokus hat, sondern die Dinge wie »Biaume oder Hecken«
withrend einer Kutschfahrt vor dem »fixierten Auge« vorbeirauschen
oder wie eine »Kompanie Soldaten« vorbeimarschieren ldfst, ohne
dafl »das Auge auf einem von ihnen ganz speziell« ruhen konnte.
Eine solche blofle » Aufeinanderfolge« hat nach Coleridge denselben
monotonen »Effekt wie Gleichheit«. Die ésthetisch schone Nach-
ahmung muf$ jedoch vor allem das lebendige Wesen ihres Gegen-
standes erfassen. In fast wortlicher Anlehnung an Schelling formu-
liert Coleridge den wahrscheinlich an Wordsworth gerichteten
Appell: »Glaube mir! Du muf3t das Wesen erfassen, die natura natu-
rans!« In den &sthetisch hifslichen Kopien werden nach Coleridge
hingegen »nur Masken« geschaffen, aber »keine Leben atmenden
Formen«1%,

105 »We all know that art is the imitatress of nature«. Coleridge: On Poesy or Art.
A.a.O. 255. This »would be barren truism, if all men meant the same by the words
>imitatec and >naturec.« A.a. O. 255. »Philosophically we understand that in all imitation
two elements must coexist.« A.a.O. 256. »These two constituent elements are likeness
and unlikeness, or sameness and difference.« A.a.O. 256. »If there be likeness to nature
without any check of difference, the result is disgusting, and the more complete the
delusion, the more loathsome the effect.« A.a.O. 256. »Why are such simulations of
nature, as waxwork figures of men and women so disagreeable? Because, not finding the
motion and the life which we expected, we are shocked by the falsehood; every circum-
stance of detail, which before induced us to be interested, making the distance from
truth more palpable.« A.a.O. 256. »We must imitate nature! yes, but what in nature, —
all and everything? No, the beautiful.« A.a.O. 256. »The latter is either the death or the
imprisonment of the thing; — the former is its self-witnessing and self-effected sphere of
agency.« A.a.O. 262. Form is »the unity of the manifold, the coalescence of the diverse.«
A.a.0.256f. »In the concrete, it is the union of the shapely (formosum) with the vital.«
A.a.0. 257. »If in the midst of the variety there be not some fixed object for the atten-
tion, the unceasing succession of the variety will prevent the mind from observing the
difference of the individual objects.« A.a.O. 262. »This we experience when we let the
trees or hedges pass before the fixed eye during a rapid movement in a carriage, or, on
the other hand, when we suffer a file of soldiers or ranks of men in procession to go on
before us without resting the eye on any one in particular.« A.a.O. 262. »And the only
thing remaining will be the succession, which will produce precisely the same effect as
sameness.« A.a.O. 262. »Believe me, you must master the essence, the natura natu-

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 119

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

(c) Die epistemische und moralische Kraft des Gefiihls. Die Entste-
hung von lebendiger Nachahmung bzw. konkreter Schonheit in der
Kunst beschreibt Coleridge in grobem Mif$brauch von Schellings Ter-
minologie dann als ein Zusammenspiel von Intellekt und Gefiihl.
Weil das »Genie« ja »Leben atmende Formen« und keine »Masken«
schaffen soll, miisse es zunéchst einmal iiber die Fihigkeit verfiigen,
die Wordsworth >Imagination< nennt, namlich tiber die Fihigkeit der
Erfassung der Dinge aus der liebenden Perspektive des Gefiihls.1%
Nach Coleridge muf der Kiinstler nachahmen, »was in den Dingen«
lebendig und »titig« ist, und das erdffnet sich seinen epistemischen
Pramissen zufolge nur, wenn man sich den Dingen mit Liebe und
Sympathie ndhert. Fast im Wortlaut Schellings heifst es, daf3 sich
der Kiinstler um der emotionalen Erfassung der Dinge wegen »von
der Natur« fiir eine gewisse Zeit abwenden« miisse, damit sein
»Geist« die »ungesprochene Sprache« der Natur« in ihren »wesent-
lichen Grundziigen« lernen konne.

Bei dieser Abkehr darf es jedoch nicht bleiben: Es muf$ auch die
menschliche Fahigkeit zur Artikulation hinzutreten. Begriindend
fithrt Coleridge (wohlgemerkt: ohne Namensnennung) Schellings
These ins Feld, daf3 sich der Mensch von den Naturdingen durch die
Fihigkeit zur Reflexion unterscheidet, weshalb es in menschlichen
Handlungen erstens einen Unterschied zwischen dem »Planen einer
Handlung und ihrer Ausfiihrung« und zweitens »moralische Verant-
wortlichkeit« gibe.’” Das Element der Reflexion ist fiir Coleridge
unverzichtbar im Kunstschaffen: Seiner Auffassung nach mufs der
Kiinstler »aus seinem eigenen Geist heraus« die Formen der Kunst
gemild der »strengen Regel des Intellektes« schaffen. Gemeint ist
seiner elitiren Auffassung von Kunst zufolge die Fihigkeit, jenseits

rans.« A.a.O. 257. »Because if he were to begin by mere painful copying, he would
produce masks only, not forms breathing life.« A.a.O. 258.

106 Die Rede ist von Wordsworths Unterscheidung zwischen >fancy< und »imagination::
Fiir Wordsworth ist >fancy« die Fahigkeit zur Zusammenschau der Dinge in ihren Ord-
nungszusammenhingen, und >imagination« die Fahigkeit, die Dinge in ihrer Liebens-
wiirdigkeit und Wiirde zu sehen. Vgl. dazu Absatz 2.1.c. In diesem Absatz wurde eben-
falls schon erwihnt, daf die Unterscheidung urspriinglich von Wordsworth stammt, dafl
sich aber eine wortgleiche Unterscheidung findet in Coleridge: Biographia Literaria.
A.a.O.Bd. II, 20. Wihrend nach Coleridge jedoch die Imagination die spezifische Fihig-
keit des Kiinstlers ist, verfiigen nach Wordsworth alle Menschen sowohl iiber Fantasie
als auch tiber Imagination, der Kiinstler allerdings in besonderem Maf3e.

107 Die Unterscheidung zwischen dem Plan zur und der Ausfithrung der Handlung wird
beim spiten Collingwood wirkmichtig. Vgl. dazu Absatz 6.4.a

120  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

S. T. Coleridge und die Leblosigkeit von Wachsfiguren

des in der Natur Gegebenen eigene Ausdrucksformen der Kunst zu
schaffen. Damit auch die Fihigkeit zur Artikulation ins Spiel kommt,
darf sich der Kiinstler nach Coleridge nur »fiir eine gewisse Zeit vom
Aufleren« abwenden, um irgendwann mit einer »umfassenden Sym-
pathie« fiir das den Dingen Wesentliche und »Innewohnende« zu-
riickzukehren. Gerichtet sind diese grob entstellten Schellingschen
Passagen gegen Wordsworths Plidoyer fiir eine naturbelassene Spra-
che. Dem Fiihlen des Kiinstlers muf$ nach Coleridge die intellektuelle
Anstrengung des Erfindens einer entsprechenden Sprache folgen.
Darin lige die eigentliche Bedeutung des Diktums (Schellings, dessen
Name noch nicht einmal jetzt genannt wird%8), daf UnbewufStes und
BewuBtes in gleicher Weise im Kiinstler wirksam werden miifiten,
und daf3 sich der Kiinstler »von der Natur entfernen miisse«, um
dann mit »ganzer Wirksamkeit zu ihr zuriickzukehren«.

In diesem Beharren auf einer kiinstlichen (bzw. intellektuellen)
Sprache der Kunst bleibt Coleridge der fiir die angelsachsische Ro-
mantik kennzeichnenden Epistemik des Gefiihls streng verpflichtet.
Um keine MifSverstindnisse aufkommen zu lassen, betont sein Essay
zum Schlufd ausfiihrlich, dafd nur Kunstwerke mit emotionalem Her-
kunftsgrund die auSergewshnlichen epistemischen und moralischen
Funktionen erfiillen konnten, welche die Dichterphilosophen der
englischen Romantik dem Kunstwerk zusprechen. Wie Wordsworth,
ist auch Coleridge ein Anhénger der christlich gefarbten Wiedererin-
nerungslehre des Cambridger Neuplatonismus. Auch Coleridge ist
iiberzeugt, daf jedem Menschen das Wissen um die Giite, Schonheit
und Wohlgeordnetheit der géttlichen Schopfung angeboren ist. Nach
Coleridge gibt es keine »verniinftige Alternative« zu der Uberzeu-
gung, daf »das Leben, das in uns ist, in gleicher Weise« auch in die-
sen Dingen ist. Wer diese Uberzeugung nicht teilt, dem bleibt laut
Coleridge ndmlich nur die »bedriickende (und Gott sei Dank, fast
unmogliche!) Annahme, daf3 jedes Ding um uns herum ein Phan-
tomc ist. Bei diesem Wissen handelt es sich wesentlich um ein emo-
tionales Wissen: Nach Coleridge »sieht, hort und fiihlt« der Kiinstler
im Sinne eines intuitives Evidenzerlebens die Giite, Wohlgeordnet-
heit und Schonheit der gottlichen Schépfung und ihres Inventars.
Dieses Wissen ist nach Coleridge dasjenige, was der Kiinstler »zum
Objekt« seiner »Reflexion« machen muf3, um eine addquate Aus-
drucksgestalt fiir dieses Wissen zu finden, durch die er anderen sein

105 Vgl. denselben Wortlaut in Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 14

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 121



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Wissen und vor allem seine Freude iiber dieses Wissen mitteilen
kann. In diesem Sinne schreibt Coleridge schon in seinen Lectures
on Shakespeare von 1811/1812, daf8 Kunst »sowohl die duflere Natur
als auch die menschlichen Gedanken und Affekte« représentiere, wie
sie jenseits aller Kontingenzen tatsachlich sind, um »groftmaogliche
unmittelbarere Freude«1® zu erwecken. In seinem Essay Principles of
Genial Criticism von 1814 heif3t es dann noch deutlicher, daf3 die
genuine Nachahmungskunst mit der Philosophie konkurriere, indem
sie uns substantielle Wahrheiten iiber die Beschaffenheit unserer
Wirklichkeit vermitteln wiirde, wenn auch nicht mit Argumenten,
sondern durch intensive Freude an der Schonheit, mit der die Dinge
in genuiner Nachahmung présentiert werden.

Das ist aber nach Coleridge nur die eine Seite der Medaille.
Indem sie namlich die Dinge jenseits aller Kontingenzen so liebens-
wiirdig, giitig und schon zeigen, wie sie Coleridges religioser Vor-
tiberzeugung als Geschopfe eines giitigen und liebenden Gottes tat-
sichlich sind, erwecken Kunstwerke laut Coleridge zudem auch eine
grofie Freude in uns, die wiederum eine positive moralische!!! (be-
sanftigende) Wirkung auf uns hat. Nach Coleridge erfiillt das genuin

19 »He would produce masks only, not forms of breathing life.« Coleridge: On Poesy or
Art. A.a.O. 258. »Dare [ add that the genius must act on the feeling.« A.a.O. 258. »The
artist must imitate that which is within the things, that which is active through form and
figure«. A.a.O. 258. »He merely absents himself for a season from her, that his own
spirit, which has the same ground with nature, may learn her unspoken language.«
A.a.0.258. »The wisdom in nature is distinguished from that in man by the co-instan-
taneity of the plan and the execution; the thought and the product are one, or are given
at once; but there is no reflex act, and hence there is no moral responsibility.« A.a.O.
257. »He must out of his mind create forms according to the severe laws of intellect.«
A.a.0O. 258. »For this does the artist for a time abandon the external real in order to
return to it with a complete sympathy with its internal and actual.« A.a.O. 259. »And
this is the true exposition of the rule, that the artist must first eloign himself from
nature in order to return to her with full effect.« A.a.O. 258 »And therefore there is
no alternative in reason between the dreary (and thank heaven! almost impossible!)
belief that every thing around us is but a phantom, or that the life which is in us is in
them likewise.« A.a.O. 259. »For all we see, hear, feel and touch the substance is and
must be in ourselves.«. A.a.O. 259. Poetry »elevates the mind by making its feelings the
object of reflection.« A.a.O. 254 (vgl. auch 253). Art is representing »external nature
and human thoughts and affections, both relatively to human affections, by the produc-
tion of as much immediate pleasure.« Coleridge: Lectures on Shakespeare. A.a.O. 47.
Vgl. dazu auch Coleridge, Samuel Taylor: Coleridge’s Shakespearean Criticism. 2 Bde.
Hrsg. v. Th. Middleton Raysor. London 1930.

10 Coleridge: Principles of Genial Criticism. A.a.O. 221.

1 Unter dem Einfluf8 der englischen Romantik wird insbesondere John Ruskin die

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

S. T. Coleridge und die Leblosigkeit von Wachsfiguren

schone Kunstwerk unauffillig, indirekt und quasi spielerisch auch
eine wichtige moralische Funktion: Weil es seine Gegenstinde als in
einem ontologischen Sinne schone zeigt und so Liebe und Sympathie
erweckt, bringt es (so Coleridge) »den Willen und das Verstehen«
unter seine »beharrliche, wenn auch unmerkliche und freundliche
Kontrolle«, um so »das Gute« zu erreichen »durch das Vergniigen«,
ohne es »vorstellen oder sogar fordern zu miissen«!2. Weil Coleridge
der Dichtung soviel zutraute, nimmt er fiir sich in Anspruch, als
Dichter zugleich auch Philosoph zu sein. Ja, in einer anderen Schrift
bezeichnet er den Dichter sogar als Stimme Gottes und als »Prophe-
ten«!3! Daf3 iibergrofle Bescheidenheit den Menschen Coleridge
wohl kaum ausgezeichnet hat, soll uns hier nicht weiter interessie-
ren. Lassen wir statt dessen ein Gedicht auf uns wirken, das Coleridge
offensichtlich aus Freude am Schopfungsganzen heraus geschaffen
hat — und das ich zur Erhaltung seiner ésthetischen Schonheit aus-
nahmsweise nicht tibersetzen mochte:

»Joy, Lady! is the spirit and the power,

Which wedding Nature to us gives in dower.
A new Earth and a new Heaven,

Undreamt of by the sensual and the proud -
Joy is the sweet voice, Joy the luminous cloud-
We in ourselves rejoice!

moralische Wirkung schoner Kunstwerke ins Zentrum seiner Asthetik stellen. Vgl. da-
zu insb. Abschnitt 4.3.

12 Colerdige: Biographia Literaria. A.a.QO. 2, 105. Im Text zit. nach Raab: Die Grund-
anschauungen von Coleridges Asthetik. A.a.O. 43. Diskutiert wird, ob Coleridge von
Schiller beeinflufit gewesen sein kann. Raab betont, daf3 er einen Teil des Wallenstein
iibersetzt habe. A.a.O. 19. Nach Richter aber »liegt kein Zeugnis vor, dafl Coleridge
Schillers asthetische Abhandlungen gekannt hitte.« Richter: Die philosophische Welt-
anschauung von S. T. Coleridge und ihr Verhdltnis zur deutschen Philosophie. A.a.O.
319. Zur moralischen Dimension der Kunst bei Coleridge vgl. auch Todorov: Literature
and its Theorists. A.a.O. 1181.

113 Vgl. dazu insb. Coleridg: Lectures and Notes. A.a.O. 394. Raab schreibt dazu: »Der
geniale Dichter hat also die Kraft, das ihn in den Erscheinungen der Welt umgebende
Chaos zu ordnen und zu zihmen und hilft damit, die Welt zu entritseln.« »Es ist dieses
Fiihlen eines Geheimnisvollen und Wunderbaren in den Dingen der Welt«, das »im
genialen Dichter zur Schau in das Wesen der Dinge wichst, das, wenn er in der Einsam-
keit mit sich und Gott allein ist, zur Inspiration, zur gottlichen Vision und zu Momenten
der Offenbarung gesteigert wird und ihn — in seiner hochsten Stufe — zum Propheten
werden laBt« Raab: Die Grundanschauungen von Coleridges Asthetik. A.a.O. 49. Vgl.
auch Jasper: Coleridge. A.a.O. 74.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 123

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Die philosophische Leistung schoner Kunst

And thence flows all that charms or ear or sight,
All melodies the echoes of that voice.
All colours a suffusion from that light.«11¢

Coleridges Essay miindet in Uberlegungen zu den unterschiedlichen
Kapazititen der verschiedenen Kiinste!’, die aus der Retrospektive
jedoch nur interessant sind, weil auch hier Schelling deutlich Pate
gestanden hat. Skulptur und Malerei unterscheiden sich nach Coler-
idge dadurch, daf8 der »Charme der Skulptur« aus der »Einheit ihrer
Wirkung« entstiinde, wihrend die Malerei durch die Verwendung
von »Licht und Schatten« grofiere Gegenstandsbereiche und komple-
xe Szenen darstellen konne. Ohne daf8 ausdriicklich von Winckel-
mann oder vom Klassizismus die Rede wire, spricht sich Coleridge
dann (dem Vorbild Schellings weiterhin fast wortgetreu folgend)
ebenfalls gegen eine Nachahmung antiker Vorbilder in der Skulptur
aus. Erstens konnte eine Fixierung auf die Antike einen »schadlichen
Effekt auf die moderne Skulptur« haben. Zweitens bestiinde die Ge-
fahr, daf3 sich die Aufmerksamkeit des Kiinstlers mehr auf die duflere
Hiille der antiken Kunst als auf deren »innewohnenden Gedanken«
richten konnte. Drittens konne der Kiinstler verleitet werden, »mo-
derne Gefiihle in antiken Formen« ausdriicken zu wollen, was nach
Coleridge schlicht unméglich ist. Ein viertes Problem sieht Coleridge
darin, daf8 der Kiinstler beim Kopieren der Antike eine »tote und nur
auswendig gelernte Sprache der Vergangenheit« zum Einsatz brin-

14 Coleridge, Samuel Taylor: Ode to Dejection. Strophe 5.

115 Raab schldgt eine interessante Lesart dieser Ausfiihrungen vor, die sich (das mochte
ich betonen) im Text jedoch leider nicht belegen ldfSt. Nach Raab stellt Coleridge hier
eine Hierarchie der Kiinste auf, ausgehend von der Grundidee, daf$ in den Kiinsten um
so mehr minderwertige Kopien geschaffen wiirden, je naher ihre Kommunikationsform
den Kommunikationsformen der erscheinenden Natur stehen. Dichtung stiinde in die-
ser Hierarchie (natiirlich) ganz oben, mit dem Argument, daf es nahezu unméglich sei,
in der Dichtung Minderwertiges zu schaffen, weil sie ihrem Wesen nach artikulierte
Sprache und damit so weit als moglich iiber das Kommunikationsniveau des Natiirli-
chen erhoben sei. Die Kiinste hingegen, die das Kommunikationsniveau der empirischen
Natur gerade erst verlassen haben, seien besonders in Gefahr, auf das Niveau der natiir-
lichen Kommunikation zuriickzufallen und den Gegenstand einfach zu kopieren. In den
Augenkiinsten resp. der »stummen Poesie« entstiinden deshalb (angeblich) besonders
oft Kopien. Und vor allem Gebiude und Skulpturen seien wesentlich unvollkommen
schon, weil sie unbeweglich resp. unlebendig sind. Wahrend die Musik als artikuliertes
Geriusch«der Dichtung schon ziemlich nahe kime. Raab: Die Grundanschauungen von
Coleridges Asthetik. A.a.O. 30. Sie bezieht sich auf Coleridge: On Poesy or Art. A.a.O.
260-263.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

S. T. Coleridge und die Leblosigkeit von Wachsfiguren

gen wiirde, mit deren »Nuancen« die Rezipienten aus Coleridges Ge-
genwart nicht »vertraut« seien, und die sie deshalb »kalt und unbe-
eindruckt« liele. Vor allem aber (und hierin sieht Coleridge das
schwerwiegenste Problem) miifSte ein auf die antike Kunst fixierter
Kiinstler »notwendigerweise« Gehalte von »tiefgehendstem Inter-
esse und herrlichster Wiirde« vernachlissigen, weil die antiken For-
men ihnen nicht geméf3 seien. Die Rede ist von den christlichen Ge-
halten der »miitterlichen, schwesterlichen und briiderlichen Liebex,
der »Frommigkeit und Demut«, der »Menschwerdung des Gott-
lichen« und der »Jungfrau Maria, der Apostel und Christus«. Alle
diese Probleme habe die Malerei nicht, weil es sich um eine relativ
»neue Kunst« handele, die »unerschiittert von alten Vorbildern« ihre
»eigenen Subjekte« suchen konnte«. Aber auch fiir die Skulptur gibt
es nach Coleridge Hoffnung, insofern sie sich dem »symbolischen
Ausdruck von Lebenszielen« verschreibt. Beispielhaft verweist Cole-
ridge auf die plastische Darstellung von Chantreays Kindern in der
Kathedrale von Worcester. Die Musik bezeichnet Coleridge dann als
die »am meisten vollstindig menschliche« Kunst, weil sie (die laut-
malerische Programmusik muf$ hier wohl als Ausnahme gelten) »die
wenigsten Parallelen in der Natur« habe. Ein besonderer Stellenwert
kommt nach Coleridge der Musik durch die Unmittelbarkeit zu, mit
der sie Gefiihle erzeugen kann: Durch Musik konne man erleben, daf3
»jedes menschliche Gefiihl grofier und umfangreicher« als jede »aus-
lésende Ursache« eines solchen Gefiihls ist, worin Coleridge ganz
nebenbei den »Beweis« dafiir sieht, daf3 der Mensch noch »fiir ein
hoheres Stadium der Existenz«'¢ vorgesehen ist. Auf die Dichtung

116 »The charm, the indispensable requisite, of sculpture is unity of effect.« Coleridge:
On Poesy or Art. A.a.O. 260. »But painting rests in a material remoter from nature, and
its compass is therefore greater.« A.a.O. 260. »Imitation of the antique« may »produce
an injurious effect on modern sculpture.« A.a.O. 260. »Such an imitation cannot fail to
have a tendency to keep attention fixed on external rather than on the thought within.«
A.a.0. 260. The artist combines »modern feelings in antique forms.« A.a.O. 260. »Be-
cause it speaks in a language, as it were, learned and dead, the tones of which being
unfamiliar, leave the common spectator cold and unimpressed.«. A.a.O. 261. »It neces-
sarily causes a neglect of thoughts, emotions and images of profounder interest and
more exalted dignity, as motherly, sisterly, and brotherly love, piety, devotion, the divi-
ne becomes human — the Virgin, the Apostle, the Christ.« A.a.O. 261. »Painting was, as
it were, a new art, and being unshackled by old models it chose its own subjects.« A.a.O.
261. »A new field seems opened for modern sculpture in the symbolic expression of the
ends of life, as in Guy’s monument, Chantreay’s children in Worcester Cathedral etc.«
A.a.0O. 261. »Music is the most entirely human of the fine arts.« A.a.O. 261. »Every

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 125

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

als die Kunst par excellence kommt Coleridge nicht noch einmal zu
sprechen. Statt dessen reformuliert er abschliefSend seinen zentralen
Gedanken, daf3 der Kiinstler kraft seiner Reflexion und kraft seiner
besonderen emotionalen Fahigkeiten das liebenswiirdige Wesen der
Dinge jenseits ihrer dufSeren Hiille erfassen miisse.

4. Schellings Asthetik als Steinbruch fiir Coleridge

Auf den ersten Blick scheint Coleridges Essay selbst nicht mehr als
eine »miihsame Kopie« von Schellings Rede zu sein. Bei genauerer
Lektiire finden sich jedoch kaum noch sachliche Gemeinsamkeiten zu
Schellings Auffassung von Kunst. Angesichts dessen konnte man
noch einmal darauf hinweisen, daf3 Coleridge mit der Rede von 1807
ja nur einen kleiner Ausschnitt von Schellings Asthetik kannte!?,
wihrend ihm die Philosophie der Kunst nicht zugénglich war. Damit
wire zumindest erkldrt, warum sich in Coleridges Adaptionen Kon-
zeptionen wie >unbegrenzte Tiatigkeit¢, >Potenz¢, >Reihe< und >Indif-
ferenzpunkt< ebensowenig finden wie die in dieser Schrift verhandel-
ten Probleme.!® Man konnte auch darauf verweisen, daf3 Schellings
Rede — ihrem Anlaf3 geschuldet — viele Differenzierungen und Pro-
bleme unterschldgt, mit denen sich Schelling in den im engeren Sin-
ne wissenschaftlichen dsthetischen Schriften seiner frithen Schaf-
fensperiode!?? befaflt. Das kann bei ausschliefSlicher Lektiire schon
einmal zu Reduzierungen und Verflachungen fiihren.

human feeling is greater and larger than the exiting cause — a proof, I think, that man is
designed for a higher state of existence.«. A.a.O. 261.

117 Vgl. dazu im Detail den Beginn des Abschnitts 2.2.

18 So stellt Coleridge beispielsweise iiberhaupt keine Uberlegungen iiber die »histori-
sche Seite der Kunst« an. Schelling: Philosophie der Kunst. A.a.O. 7 (V 363).

19 Die Periodisierbarkeit von Schellings Denken wird bis heute diskutiert. Baumgart-
ner und Korten z.B. unterscheiden zwei Phasen seiner Philosophie, und zwar die iden-
titatsphilosophische Phase bis zur Freiheitsschrift (1809) von der anschlieBenden Phase
der Positiven Philosophie. Baumgartner, Korten: Schelling. A.a.O. 11. Frank unterschei-
det zusitzlich eine frithromantische Phase (bis 1800) von der identititsphilosophischen
Phase. Frank, Manfred: Einfiihrung in die friihromantische Asthetik. Vorlesungen.
Frankfurt a. M. 1989, 171 (178). Metzger unterteilt die »Bildungsgeschichte des sog.
Identititssystems« noch einmal in drei Phasen (ab 1795/ab 1797/1799-1802). Metzger,
Wilhelm: Die Epochen der Schellingschen Philosophie von 1795-1802. Ein problem-
geschichtlicher Versuch. Heidelberg 1911, 2. Zeltner hilt Schellings Denken hingegen
fiir gar nicht periodisierbar. Zeltner, Hermann: Schelling. Stuttgart 1954, 45. Vgl. zu
Schellings Philosophie ansonsten auch Hirchhoff, Jochen: Schelling. Hamburg 1982.

126  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schellings Asthetik als Steinbruch fiir Coleridge

Beides scheint aus der Retrospektive jedoch unwichtig zu sein
gegeniiber der Tatsache, dafs Coleridge Schellings Rede offensichtlich
mit einem ganz bestimmten Anliegen gelesen hat. Coleridge versteht
sich als Dichterphilosoph. Als solcher hat er weder ein Interesse an
philosophisch-exakter Textexegese noch an der argumentativen Ana-
lyse von vorgegebenen philosophischen Positionen. Er macht gar kei-
nen Hehl daraus, daf8 seine Adaption von Schellings Philosophie be-
tont selektiv nach Mafigabe der speziellen Interessen der englischen
Romantik verlduft. Vier Anliegen sind fiir Coleridge leitend. Erstens
will er gegen Wordsworth seine These plausibilisieren, daf3 die Kunst
einer spezifisch menschlichen »Kraft, die Natur zu vermenschlichen«
entspringt. Sein zweites Anliegen ist zweifelsohne eine Bekriftigung
der optimistischen Ontologie der englischen Romantik. Sein drittes
und wichtigstes Anliegen besteht in dem Aufweis der philosophi-
schen Leistungsfahigkeit der Kunst. SchliefSlich will er eine Dichoto-
mie von dsthetisch-hdlichen Kunstwerken ohne und dsthetisch-
schonen Kunstwerken mit philosophischer Leistungsfihigkeit
etablieren. Weil ich nicht samtliche Mifiverstindnisse Coleridges im
Detail ausraumen kann, werde ich mich auf diese vier Punkte be-
schrianken

(a) Die Kraft zur Vermenschlichung der Natur. Laut Coleridge ent-
springt die Kunst der »Kraft, die Natur zu vermenschlichen«, wes-
halb sie »Mittlerin und Versshnerin« zwischen Natur und Mensch
sei.20 Das mag zwar vage nach Schelling klingen, bedeutet tatsich-
lich jedoch etwas ganz anderes. Vor allem zwei Unterschiede sind
hervorzuheben.

Erstens versteht Coleridge unter dem Zusammenspiel zwischen
dem Bewufsten und dem Unbewufiten im Kunstschaffen etwas
grundsatzlich anderes als Schelling. Wenn sich nach Schelling die
»bewufstlos wirkende Kraft« der Natur mit der »bewufsten Tatigkeit
des Kiinstlers« verbindet, damit aus »vollkommener Einigkeit« her-
aus »das Hochste der Kunst«2! entsteht, ist von einem Zusammen-
spiel der bewuf3t planenden Titigkeit des Kiinstlers und der heiligen
Schopfungsmacht der Natur im wunderbaren Moment der kreativen
Schopfung die Rede. Fiir Schelling ist die natura naturans das aktive
Prinzip des Lebens, das in einem ewigen Kampf gegen Formlosigkeit

120 Coleridge: On Poesy or Art. A.a.O. 253.
121 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 12f. (VII 3001£.).

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 127

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Die philosophische Leistung schoner Kunst

und Verfall nach Form und Hoherentwicklung strebt. Diese Kraft ist
es, die das kiinstlerische Werk nach Schelling zu einer Vollendung
gelangen léf3t, die kein menschliches Planen jemals erreichen konnte.
Coleridge meint hingegen, daf3 sich der Kiinstler, nachdem er das
natiirlich Gegebene mit starken Gefiihlen erlebt — hat, von diesen
Gefiihlen fiir eine gewisse Zeit distanzieren muf3, damit seine niich-
tern-technische Fihigkeit zur Artikulation zum Zuge kommen und
den addquaten Ausdruck fiir seine starken Gefiihle schaffen kann.
Mit dem >bewuflten< Anteil im Kunstschaffen meint Coleridge das
Ringen um die passende kiinstlerische Ausdrucksgestalt, wihrend er
mit dem >unbewufiten< Anteil die freudigen Gefiihle meint, die der
Kiinstler gegeniiber dem Naturgegebenen ohne eigenes Zutun er-
lebt. Wenn es bei Coleridge fast im Wortlaut Schellings heif3t, daf3
sich der Kiinstler »von der Natur« fiir eine gewisse Zeit abwenden«
miisse, um die »ungesprochene Sprache« der Natur« in ihren »we-
sentlichen Grundziigen« lernen zu konnen, ist demnach etwas
Grundsitzlich anderes gemeint als bei Schelling: Gemeint ist, daf3
das Genie seine Gefiihle irgendwann ausblenden mufS, um in ein
Ringen um die addquate Ausdrucksgestalt eintreten zu konnen. Die-
se genuin gefiihlsdsthetische Fokussierung auf den technisch-hand-
werklichen Aspekt der Umsetzung eines intensiven Gefiihls in eine
physische Ausdrucksgestalt findet bei Schelling keine Vorlage.??
Gravierender noch schldgt zu Buche, daf$ nach Coleridge nicht
die heilige Schopfungsmacht der Natur der eigentliche »Urquell« der
Kunst ist, sondern die spezifisch menschliche Fahigkeit zur Artikula-
tion. Nun muf natiirlich zugestanden werden, daf8 auch fiir Coler-
idge der Mensch Teil der Natur ist. Wichtiger aber ist seine Uberzeu-
gung, dafs der Mensch nach Gottes Willen die »Krone der sichtbaren
Schépfung« ist. Diese Sonderstellung manifestiere sich in der spezi-
fisch menschlichen Kompetenz, neue Ausdrucksgestalten zu schaf-

122 Das heiflt nicht, dal Schelling die handwerklichen Aspekte des Kunstschaffens
schlicht ausgeblendet hitte. In Baumgartners und Kortens Rekonstruktion heifSt es viel-
mehr treffend, dafl sich »in der Kunst« nach Schelling »verschiedene Tatigkeiten« in der
»Vereinigung vollenden« wiirden, namlich eine Fihigkeit »im engeren Sinne des tech-
nischen Kénnens, das auf Traditionen gestiitzt, lehr und erlernbar ist« und eine »andere,
nicht erlernbare, die als die freie Gunst der Natur gedacht wird, und die den Kiinstler
zum Genie macht«. Treffend betont Baumgartner dann aber auch (und das lieBe sich
gegen Coleridge wenden), daf3 es sich »eher um ein Werk fiir die Reflexion als fiir die
Anschauung« handele, sobald »die bewufSte Titigkeit zu sehr hervortritt.« Baumgart-
ner, Korten: Schelling. A.a.O. 99.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schellings Asthetik als Steinbruch fiir Coleridge

fen, die der wirkliche Kiinstler (das ist Coleridges Pointe gegen
Wordsworth) eben nicht dem Repertoire des natiirlich Gegebenen
entnimmt. Aus diesem Grund hat Coleridge eine bestimmte Passage
aus Schellings Rede bezeichnenderweise nicht in sein Essay auf-
genommen, namlich die Passage, der zufolge Kunst »das reine Ge-
schenk der Natur« ist, die »ganz sich verwirklichend, ihre Schop-
fungskraft in das Geschopf legt«12. Coleridge richtet vielmehr an
Wordsworth den Appell, »aus seinem eigenen Geist heraus« die For-
men den »strengen Regeln des Intellektes gemif3«'2* zu schaffen.

(b) Der bergende und schone Kosmos und die Liebenswiirdigkeit der
Menschen. Auch die Ontologie der englischen Romantik ist bei na-
herer Hinsicht mit der Wirklichkeitsauffassung Schellings nicht
kompatibel. Zwar handelt es sich in beiden Fillen um metaphysische
Wirklichkeitsauffassungen, die auf Grundannahmen basieren, wel-
che aus der Erfahrung in ihrem umfassenden Anspruch nicht abge-
leitet werden konnen. Jenseits dessen sind die Fundamente beider
Ontologien allerdings grundsitzlich verschieden.

Als spekulative Metaphysik basiert Schellings Denkgebdude auf
einigen wenigen ersten Prinzipien, die als denknotwendig ausgewie-
sen werden, bevor sie als giiltig betrachtet werden.1?* Das lafit sich
gut mittels eines kleinen Exkurses zu Schellings beriihmter Frei-
heitsschrift von 1809 demonstrieren: Der hier entwickelte Gedan-
kengang basiert ausschliefilich auf spekulativ begriindeten Primis-
sen.126 So lautet die erste Pramisse beispielsweise, dafs das Gottliche

123 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 37 (VII 324).

24 Man is »the head of visible creation.« Coleridge: On Poesy or Art. A.a.O. 257. »He
must out of his mind create forms according to the severe laws of intellect.« A.a.O. 258.
125 Diese Definition von >Metaphysike basiert auf Aristoteles: Metaphysik. 982a32—
982b4.

126 Die Freiheitsschrift gilt gemeinhin als die Schrift, in der sich Schellings Ubergang in
die Phase seiner Positiven Philosophie vollzieht. Schelling setzt sich hier mit der Erfah-
rung des Bosen auseinander. Zur Verbindung dieser Schrift mit Schellings fritheren
Schriften heifst es bei Baumgartner und Korten: » Tatséchlich war das Problem des End-
lichen immer ein Problem auch der Identititsphilosophie.« Weiter heifit es, dafl diese
» Verdiisterung« seiner urspriinglich harmonisierend-verklarten Naturansicht« in der
Freiheitsschrift »nicht primér auf biographische Einfliisse zurtickzufiihren« sei, sondern
»in der systematischen Konsequenz der sittlichen Qualifikation des Ursprungs der End-
lichkeit« zu verorten sei. Baumgartner, Korten: Schelling. A.a.O. 110f. Sehr erhellende
Einsichten zur Freiheitsschrift als »Werk des Ubergangs« finden sich auch bei Adolphi,
Rainer: Die ideale Welt im Materialen verankert. Grundlegung eines Prozef3denkens in
Schellings Freiheitsphilosophie. In: Schelling-Studien. Bd. 1. Hrsg. v. E. Hahn. Berlin

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 129

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

notwendig als Doppelnatur gedacht werden muf8 (ndmlich als Grund
von Existenz bzw. als Natur und als fiir sich selbst Existierendes bzw.
als ordnender Verstand und als alles umfassender Geist der Liebe),
weil beides im Begriff des >Goéttlichen< impliziert sei. Diese Doppel-
natur des Gottlichen wiederum erkldrt Schelling mit dem (und kei-
nesfalls zeitlich zu verstehenden'?”) Transmutations-Gedanken, dem
zufolge das Gottliche qua Verstand notwendig aus dem »dunklen
Grund« entstanden sein muf3, der es selbst ist128, weil es keinen an-
deren moglichen Entstehungsgrund gibt. Die Antwort auf die zen-
trale Frage der Freiheitsschrift, warum dem Menschen notwendig
eine reale Moglichkeit der Freiheit zum Bosen gegeben sein mufs,
lautet dann, dafd der Mensch notwendig eine reale Freiheit zum Bo-
sen haben miisse, weil sich das Gottliche nur einem Wesen offenba-
ren kann, das ihm selbst als zur Erkenntnis des Guten fihiges Geist-
wesen einerseits ahnlich und als zum Bosen fihiges Naturwesen
andererseits auch unahnlich ist. Zu guter Letzt verwehrt sich Schel-
ling gegen die Denkmdoglichkeit, daf3 »die Solizitation zum Bosen
selbst nur von einem bosen Grundwesen herkommen« konnte. Sein
spekulatives Argument lautet, dafy »Boses, als solches« notwendig
vom Menschen kommen miisse, weil nur im Menschen »Licht und
Finsternis« als die »beiden Prinzipien« des Gottlichen »auf zertrenn-
liche Weise vereinigt sein konnen«, wihrend das »anfingliche
Grundwesen« laut Schelling »nie an sich bose sein« kann, »da in
ihm keine Zweiheit der Prinzipien ist«. Das ist die dezidiert spekula-
tive Methode, mit der Schellings Freiheitsschrift den Nachweis fiir
die Denknotwendigkeit der in der Rede von 1807 geduferten Uber-
zeugung zu erbringen versucht, dafd »aller Gegensatz nur scheinbar,
die Liebe das Band aller Wesen und reine Giite Grund und Inhalt der

2000, (147-175) 148. Nach Adolphi entwickelt Schelling hier »ein Prozefldenken auch
der idealen Welt, d.h. fiir »die Prozesse der Gestaltungen der geistigen Welt, in ihrem
Verhiltnis zum Materiellen«. A.a.O. 148. Vgl. mit dhnlicher Stof8richtung auch ders.:
Geschehen aber zu denken ist immer das Schwierigste. Zu den Problemen eines Prozef3-
ansatzes zu Schellings Freiheitsphilosophie. In: Schellings Weg zur Freiheitsschrift. Le-
gende und Wirklichkeit. Hrsg. v. H. M. Baumgartner, W. G. Jacobs. Stuttgart 1996, 252
271.

127 Dabei handelt es sich ausdriicklich nicht um ein Geschehen in zeitlicher Abfolge,
sondern um ein immerwiéhrendes Geschehen jenseits aller Zeit, das erst die Zeit aus sich
erzeugt. Es geht um Prozesse der Entfaltung des Gottlichen in sich selbst.

28 Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Uber das Wesen menschlicher Freiheit. 1809.
Im Text zit. nach Stuttgart 1977, 69-74.

130  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schellings Asthetik als Steinbruch fiir Coleridge

ganzen Schopfung ist«'?. Schelling will hier zeigen, daf§ das Univer-
sum verniinftigerweise gar nicht anders gedacht werden kann.

Im Gegensatz dazu basiert die optimistische Ontologie der La-
kers auf den personlichen Glaubensiiberzeugungen ihrer Vertreter.
Wordsworth und Coleridge sind Anhanger des christlich gefarbten
Cambridger Neuplatonismus.’?® Thr Erkenntnisgrund sind somit
nicht erste, spekulativ begriindete Pramissen, sondern der christliche
Glaube und die Offenbarungen der Bibel. Im Buch Genesis wird be-
richtet, daf3 Gott den Ordnungszusammenhang der Welt geschaffen
und den Menschen mit Namen benannt und zum Herrscher iiber die
Tiere und die Pflanzen bestimmt hat. Das ist fiir die tiefreligiosen
Dichterphilosophen Grund genug, fest an die Schonheit und Wohl-
geordnetheit der gottlichen Schépfung und die Giite der von Gott als
sein Abbild geschaffenen Menschen zu glauben. Anders als Schelling
halten die Lakers diese ontologischen Primissen fiir nicht weiter be-
griindungsbediirftig.’*! Die Autoritit der Bibel und ihr eigener Glau-
ben sind ihnen epistemische Sicherheit genug. Deutlich kommt das
zum Ausdruck, wenn sich bei Wordsworth ohne weitere Begriindung
das enthusiastische Bekenntnis findet, daf die »aufrichtige Anerken-
nung der Schonheit des Universums« ein »ganz leichtes und ein-
faches Unternehmen« fiir denjenigen sei, der das Universum »aus
dem Geist der Liebe«!?? heraus betrachtet.

Diese ontologischen Differenzen haben epistemische Kon-
sequenzen. Den ontologischen Priamissen der Lakers zufolge liegt
iiber der Wirklichkeit eine Art Schleier, der den Blick auf die eigent-
liche Liebenswiirdigkeit der Dinge verstellt und sie hiafslich, aggressiv
und unwirtlich erscheinen lafit. Den ErkenntnisprozefS des Philoso-
phen und des Kiinstlers stellen sie sich insofern als einen Prozefs vor,
in dem der Schleier geliiftet wird: Wer das Universum >aus dem Geist
der Liebe« heraus betrachtet, sieht den Lakers zufolge die Wirklich-

129 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 29 (VII 315).

130 Vgl. die Anmerkungen zum Cambridger Neuplatonismus im Absatz 2.1.b.

131 Raab erklirt die spitere Abwendung von Schelling mit einem »tiefen religiosen
Gegensatz«. Wenn Coleridge auch »in der Jugend pantheistischen Anschauungen nicht
fern gestanden« habe, so habe er im »Alter allen Pantheismus, den Schelling vertrat, als
Atheismus aufs schroffste« abgelehnt, »nachdem er selbst sehr bald einen festen christ-
lichen Gottesglauben, den Glauben an einen persénlichen Gott gewonnen hatte.« Raab:
Die Grundanschauungen von Coleridges Asthetik. A.a.O. 19. Ob man Schellings Phi-
losophie tatsichlich als >Pantheismus« bezeichnen kann, muf3 hier dahingestellt bleiben.
132, An acknowledgement of the beauty of the universe« is »a task light and easy to him
who looks at the world in the spirit of love.« Wordsworth: Lyrical Ballads. A.a.O. 252.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 131

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Die philosophische Leistung schoner Kunst

keit so, wie sie jenseits des Schleiers der Empirie wirklich ist, ndmlich
bergend, wohlgeordnet und schin.23

Von einem solchen Schleier iiber der Wirklichkeit kann bei
Schelling keine Rede sein: Seine Rede von 1807 distanziert sich sogar
ausdriicklich von dem Gedanken eines Wahren jenseits der Wirklich-
keit.13* Wenn es bei Schelling in einer beriihmten Passage von 1801
heif3t, da3 das Universum im »Absoluten als das vollkommenste or-
ganische Wesen und als das vollkommenste Kunstwerk gebildet« sei:
»fiir die Vernunft, die es in ihm erkennt, in absoluter Wahrheit« und
»fiir die Einbildungskraft, die es ihm darstellt, in absoluter Schon-
heit«%, behauptet Schelling keine Zweiweltenlehre. Es kann nun
nicht darum gehen, den Begriff des >Absoluten< bei Schelling zu re-
konstruieren; deshalb das hier Wichtige in aller Kiirze: Fiir Schelling
ist »das Absolute« die alles umfassende Einheit des empirisch Dispara-
ten in der einen lebendigen Ganzheit des Universums der Vernunft,
wie sie sich vom spekulativen Standpunkt des absoluten Wissens dar-
stellt.’¢ Eine Sphire jenseits der empirischen Wirklichkeit ist das
Absolute Schellings also gerade nicht.

(c) Die philosophische Leistung der Kunst: Das absolute Wissen er-
offnet sich fiir Schelling einerseits in der sinnlichen Anschauung der
Kunst und andererseits im spekulativen Denken. Die Lakers setzten
hingegen ausschliefSlich auf die epistemische Kraft des Gefiihls. Von
daher unterscheiden sich auch die Auffassungen von der moglichen
philosophischen Leistungsfihigkeit der Kunst.

Fiir Coleridge ist das Kunstwerk ein Spiegel der Einsichten des

135 Thre Wurzel hat diese >christliche Zweiwelten-Lehre« vermutlich bei Coleridge, des-
sen Abhandlungen zur Theoretischen Philosophie eine seltsame Mischung von Kanti-
schen und Platonischen Gedanken prisentieren. Mit Rekurs sowohl auf das Kantische
>Ding an sich« als auch auf die Platonischen Ideen behauptet Coleridge hier eine Seins-
sphire jenseits der empirischen Wirklichkeit, die sich mit Mitteln des ordnenden Ver-
standes nicht erfassen 1af3t, sondern nur durch die Kraft der >imaginativen Vernunft., die
nach Coleridge den Kiinstlern in besonderem Maf3e gegeben ist. Vgl. dazu Winckel-
mann: Coleridge und die Kantische Philosophie. A.a.O. 821f.; sowie Muirhead: Coler-
idge as a Philosopher. A.a.O. 89-96; sowie Raab: Die Grundanschauungen von Coler-
idges Asthetik. A.a.O. 16 ff.

134 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 7, 14 (V 363, 370). Vgl. im Detail Absatz 2.2.e.
155 Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Darstellung meines Systems der Philosophie.
1801. Im Text zit. nach ders.: Ausgewihlte Schriften. Bd. 2 1801-1803. Frankfurt a. M.
1985, 167.

136 Vgl. zu dem vom friihen Schelling anvisierten >Indifferenzpunkt des Wissens< auch
Abschnitt 3.1.a.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schellings Asthetik als Steinbruch fiir Coleridge

Kiinstlers tiber die wahre Wirklichkeit jenseits des Schleiers der Em-
pirie. Demzufolge griindet die potentielle philosophische Leistungs-
fahigkeit von Kunst nach Coleridge ausschliefilich in den auflerge-
wohnlichen imaginativen Fihigkeiten des Kiinstlers: Er betrachtet
Kiinstler als Ausnahmemenschen, die mit der Fihigkeit versehen
sind, durch den Schleier hindurch die Wirklichkeit zu erfassen, wie
sie jenseits aller Kontingenzen als Gottes Schopfung tatsichlich be-
schaffen ist. Wie Raab treffend beschreibt, ist »der geniale Dichter«
nach Coleridge mit der auflergewdhnlichen »Kraft« ausgestattet,
»das ihn in den Erscheinungen der Welt umgebende Chaos zu ord-
nen« und die Geheimnisse der »Welt zu entritseln«. Diese Kraft re-
sultiert nicht aus besonderen intellektuellen Fahigkeiten, sondern
aus einer tiefen »Bewunderung fiir die Werke« des gottlichen Schop-
fers und einer »frohen, frommen Verwunderung« iiber das, was er
»nicht zu erklaren vermag«. Durch »dieses Fiihlen eines Geheimnis-
vollen und Wunderbaren in den Dingen der Welt« gelingt Raabs an-
schaulicher Rekonstruktion zufolge nach Coleridge dem »genialen
Dichter« die »Schau in das Wesen der Dinge«, die ihn zum Philo-
sophen und auf der »héchsten Stufe« gar »zum Propheten werden
laBt«137,

Fiir Schelling hingegen ist das Kunstwerk weder ein Abbild
einer besseren Wirklichkeit jenseits der empirischen Wirklichkeit
noch das Produkt einer hoheren Einsicht, die nur Kiinstlern vor-
behalten wiire. Wie Baumgarten treffend schreibt, ist die Kunst fiir
Schelling sehr viel mehr, namlich »das real angeschaute Absolute«
bzw. die »reale Vergegenwirtigung des Absoluten«'® selbst. Ge-
meint ist, dafd zwar nicht im einzelnen Kunstwerk, aber doch in der
Kunst insgesamt das lebendige Universum der Vernunft bzw. das al-
les umgreifende Gottliche selbst in materialer Verkiorperung an-
schaulich wird. Damit ist der Gehalt der Kunst derselbe geistige Ge-
halt, der in anderer (begrifflicher) Gestalt auch von der spekulativen
Philosophie erfafst wird. Nach Schelling bilden also keine noch so
intensiven und freudigen Gefiihle den Gehalt der einzelnen Kunst-
werke, sondern die Mythologien und Gottesbilder der Vélker als
Konkretwerdungen verschiedener Deutungsmodelle von Wirklich-
keit in der Geschichte der Menschheit.

137 Raab: Die Grundanschauungen von Coleridges Asthetik. A.a.O. 49. Verwiesen wird
auf Coleridge: Lectures and Notes of 1818. A.a.O. 394.
138 Baumgartner, Korten: Schelling. A.a.O. 991.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 133

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Das hat zur Konsequenz, daf sich auch die Auffassungen dar-
iiber unterscheiden, was das einzelne Kunstwerk bewirken soll. Der
Lake-School-Asthetik zufolge lichtet der Kiinstler durch seine Kunst
den schmutzig-grauen Schleier der Empirie, indem er den gottlichen
Schopfungszusammenhang in seiner eigentlichen Wohlgeordnet-
heit, Giite und Schonheit zeigt. Das wiederum soll in den Rezipien-
ten grofle Freude und Begeisterung erwecken. Bei Wordsworth findet
sich die Aulerung, da3 »der Dichter nur einer einzigen Einschrin-
kung unterliege, der Notwendigkeit namlich, einem Menschen Freu-
de zu schenken«®. Vergleichbar heif3t es in Coleridges Lectures on
Shakespeare von 1811/1812, dafS Kunst »sowohl die duflere Natur als
auch die menschlichen Gedanken und Affekte« reprisentieren solle,
wie sie jenseits aller Kontingenzen tatsichlich sind, um »gréfitmog-
liche unmittelbare Freude«!# zu erwecken. Die durch Kunst erzeugte
grofe Freude ist allerdings kein Selbstzweck, sondern Mittlerin von
Erkenntnis. Der epistemische Stellenwert von freudigen Gefiihlen
kann bei den Lakers gar nicht hoch genug bewertet werden. Thren
epistemischen Vorgaben zufolge erinnert jede grofSe Freude assozia-
tiv an das jedem Menschen aus der Gnade Gottes heraus angeborene
Wissen von der grundsitzlichen Giite, Wohlgeordnetheit und Schon-
heit der gottlichen Schopfung, das ebenfalls freudigen Charakter hat.
Den Lakers zufolge soll das Kunstwerk also grofSe Freude erzeugen,
weil grofle Freude zu Erkenntnis fithrt, indem sie das angeborene
gottliche Wissen freilegt.

Nach Schelling gestaltet sich der Zusammenhang von Freude
und Erkenntnis jedoch genau umgekehrt: Seiner Asthetik zufolge
verkorpert das Kunstwerk einen Erkenntnisgehalt in materialer Ge-
stalt, und das kann gegebenenfalls zu grofSer Freude fiihren. Nach
Schelling wiederholen sich die verschiedenen Stufen des Seienden
auf den verschiedenen Stufen von Schonheit. Auf der untersten Stu-
fe des zum Erhabenen verdichteten Charakteristischen zeigt sich der
»schaffende Geist« in seiner »Strenge« als »unzugénglich, verschlos-
sen und selbst im Groflen noch herb«. Die Erzeugung grofler Freude

139 »The Poet writes under one restriction only, namely, that of the necessity of giving
pleasure to a human Being.« Wordsworth: Lyrical Ballads. A.a.O. 252 (Anm. 50).

140 Art is representing »external nature and human thoughts and affections, both rela-
tively to human affections, by the production of as much immediate pleasure.« Cole-
ridge: Lectures on Shakespeare. A.a.O. 47. Im Essay On Poesy or Art heif3t es ebenfalls:
»The artist may take his point of view where he pleases.« Coleridge: On Poesy or Art.
A.a.0. 256.

134  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schellings Asthetik als Steinbruch fiir Coleridge

ist offensichtlich nicht intendiert. Positive Gefiihle gegeniiber dem
Dargestellten konnen nach Schelling erst auf der Stufe der anmuti-
gen Schonheit entstehen, auf der sich erstmals die »Verwandt-
schaft«! der lebendigen Schopfungskraft in der Natur mit der Seele
als dem lebendigen und kreativen Prinzip im Menschen erahnen laf3t.
Von enthusiastischer Freude im Sinne der englischen Romantik ist
bei Schelling erst auf dem hochsten Level von Schonheit die Rede,
auf dem die Kunst durch eine Verbindung von Schmerz und Anmut
erfahren laf3t, daf3 die Liebe stirker ist als der Tod. Diese Erkenntnis
erzeugt nach Schelling grofie Freude: Auf dem hochsten Level von
Schonheit ld3t die Kunst die Liebe tiber den Tod siegen, und das »ent-
ziickt« den Betrachter nach Schelling »mit der Macht eines Wun-
ders«#2, Vermutlich war es vor allem diese Passage, wegen der Coler-
idge meinte, in Schelling einen Seelenverwandten gefunden zu
haben. Tatsiachlich behauptet Schelling hier aber gerade nicht im Sin-
ne der Lakers die Moglichkeit eines Erkenntnisgewinns durch Freu-
de, sondern umgekehrt die Moglichkeit von grofler Freude durch eine
bestimmte Erkenntnis durch Kunst.

(d) Die Dichotomie von dsthetisch-schonen Kunstwerken und dsthe-
tisch-hafllichen Machwerken. Aus den unterschiedlichen Auffassun-
gen von der moglichen philosophischen Leistungsfahigkeit der Kunst
ergeben sich schliefSlich auch gravierende Unterschiede beziiglich der
Auffassung, wie Kunstwerke auszusehen oder zu klingen haben.

Die Grundiiberzeugung der Lake-School-Asthetik lautet, daf3
nur eine asthetisch schone Gestalt die Sympathie und die Liebe er-
wecken kann, welche die Dinge wegen ihrer eigentlichen ontologi-
schen Schonheit (sprich: Liebenswiirdigkeit) verdienen.!# Aufgrund
dieser Uberzeugung legt die Lake-School-Asthetik die Kunst auf &s-
thetische Schonheit fest, deren Merkmale sie von den Merkmalen
des ontologisch Schonen ableitet. Das erste Merkmal des ontologisch
Schonen ist die Lebendigkeit. Der Naturphilosophie der englischen
Romantik zufolge erfreuen wir uns an den Dingen der Natur umso
mehr, je mehr sie Anzeichen von Lebendigkeit aufweisen. Die dem
Lebendigen entsprechende physische Gestalt ist der Organismus, der

141 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 24 (VII 310£.).

142 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 29 (VII 315).

143 Vgl. zu dieser Unterscheidung von ontologischer und &sthetischer Schonheit auch
Absatz 1.4.a.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 135



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

als Einheit von Teilen in einem umfassenden Ganzen aufgefafdt wird,
in dem jeder Teil seinen ureigenen Platz und seine genuine Funktion
hat. Damit besteht das zweite Merkmal des ontologisch Schonen fiir
die englische Romantik darin, daf8 etwas sich als ein aus vielen Teilen
wohlstrukturiertes Ganzes darstellt. Das dritte und wichtigste Merk-
mal des ontologisch Schonen ist die Liebenswiirdigkeit und Giite al-
ler Produkte der gottlichen Schopfung. Der optimistischen Ontologie
der Lakers zufolge verdient die gottliche Schopfung mitsamt ihres
Inventars grundsitzlich Verehrung, Bewunderung und Liebe (s.0.).
Diesen drei Merkmalen des ontologisch Schonen hat die dsthetische
Schonheit von Kunstwerken der Lake-School-Asthetik zufolge zu
entsprechen. In diesem Sinne betont Coleridge erstens, dafy Kunst-
werke das lebendige Wesen der Dinge jenseits ihrer dufleren Hiille
erfassen miissen. Ebenso wichtig ist ihm die zweite normative Forde-
rung, dafs Kunstwerke in einem organizistischen Sinne schon sein
miissen, indem sie sich als »Einheit von Mannigfaltigem« und aktive
»Verschmelzung von Getrenntem« darstellen. Vor allem aber miis-
sen sie durch eine sinnlich angenehme physische Gestalt die intensi-
ven Gefiihle der Liebe und Sympathie erwecken, die den Dingen ja
jenseits des Schleiers der Empirie eigentlich gebiihrt. Das heifSt fiir
die Dichtung, dafy Worter mit besonders positiven Assoziationen vor-
herrschend sein sollen, wihrend die sichtbaren und horbaren Kiinste
wie Plastik, Malerei, Architektur und Musik besonders anziehend
aussehen oder klingen miissen. Niher ins Detail zu gehen, ist tiber-
fliissig: Fiir die Lakers miissen Kunstwerke in einem &sthetischen
Sinne schon sein, damit sie die Dinge als ontologisch schone Dinge
zeigen. Wenn ein Werk hingegen in einem dsthetischen Sinne hafs-
lich ist, tduscht es, weil es die Dinge gerade nicht so liebenswiirdig,
anziehend und sympathisch zeigt, wie sie jenseits des Schleiers der
Empirie tatsdchlich sind. Das ist die Dichotomie von dsthetisch-scho-
nen Kunstwerken mit philosophischer Leistungsfihigkeit und dsthe-
tisch-hafllichen Machwerken ohne diese Leistungsfahigkeit, die Co-
leridge mit Berufung auf die Autoritit Schellings in der
angelsichsischen Romantik etabliert.

Diese Dichotomie findet sich so wiederum bei Schelling so nicht.
Schellings Rede errichtet vielmehr eine Stufenfolge des Schionen, der
zufolge jeweils eine Spielart des charakteristisch Schonen von einer
Spielart des anmutig Schonen abgelost wird. Mit dieser Integration
des Charakteristischen legt Schelling die Kunst anders als die Lakers
also offensichtlich nicht per se auf das dsthetisch Schone fest. Vollig

136  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schellings Asthetik als Steinbruch fiir Coleridge

abwegig ist die Lesart der angelsichsischen Romantiker in diesem
Falle allerdings dennoch nicht. Das wird offensichtlich, sobald man
sich vergegenwiirtigt, daf3 der Begriff des >dsthetisch Schonen« Schel-
lings Begriff vom >Anmutigen< in der Kunst weitgehend entspricht:
Zweifelsohne meint Schelling mit >Anmutc physische Ausdrucks-
gestalten, die auf den Betrachter oder Horer in sinnlicher Weise an-
genehm, anziehend und anheimelnd wirken. Daf3 das #sthetisch
Schone bei Schelling ebenfalls einen hohen Stellenwert hat, belegt
die Tatsache, daf3 seiner Hierarchie des Schénen zufolge gleich zwei-
mal durch die Beteiligung von >Anmut« eine hohere Stufe von Schon-
heit erreicht wird, niamlich einmal im Ubergang vom zum Erhabenen
verdichteten Charakteristischen zur Anmut, und dann im Ubergang
des charakteristisch Tragischen zum anmutig Tragischen (vgl. den
Absatz 2.2.f). Wichtiger aber ist, dafl auf der hichsten Stufe von
Schonheit die Kunst den Betrachter »mit der Macht eines Wun-
ders«'#* entziickt, weil sie ihm die (ontologisch schone) Botschaft
der Ubermacht der Liebe iiber den Tod in anmutiger (dsthetisch sché-
ner) kiinstlerischer Verkorperung vermittelt. Zumindest auf der
hochsten Stufe von Schonheit verkorpern Schellings >schone Kunst-
werke« bei ndherer Hinsicht also ebenfalls einen ontologisch schénen
Gehalt, der den Betrachter in hochstem Maf3e entziickt und erfreut,
in dsthetisch schoner, namlich anmutiger Gestalt.

Das rechtfertigt es allerdings lingst nicht, Schellings Asthetik
ebenfalls als dichotomische Asthetik des per se #dsthetisch-schénen
Kunstwerks und des dsthetisch-hafSlichen Machwerks zu lesen. Auch
beziiglich der Auffassungen tiber das mégliche Mifilingen von Kunst
gibt es vielmehr grundsatzliche Unterschiede. Fiir Schelling mislingt
das Kunstschaffen nidmlich keineswegs zwangsliufig, wenn ésthe-
tisch Hafliches geschaffen wird: Fiir Schelling mifilingen Kunstwer-
ke, wenn die reflexive Kraft des Kiinstlers gegeniiber der schaffenden
Naturmacht zu sehr im Vordergrund steht, oder wenn sich der
Kiinstler sklavisch an die Vorbilder der Natur oder (im Sinne eines
falsch verstandenen Klassizismus) der antiken Kunst halt. MifSlun-
gene Kunst ist nach Schelling somit Kunst, die keine Anzeichen ei-
gener Originalitit und Kreativitit aufweist, weil sie epigonal oder
nur akademisch oder beides ist.

144 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 29 (VII 315). Vgl. zum Stellenwert von éstheti-
scher und ontologischer Schonheit in der angelsidchsischen Romantik und bei Schelling
im Detail die Absitze 2.1.b., 2.3.b. und insb. 2.4.d.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 137

1012026, 05:21:04,


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Fir Coleridge miflingt Kunst hingegen, wenn sie die Dinge so
dsthetisch hifllich nachahmt, wie sie in der empirischen Wirklichkeit
erscheinen. Nach Coleridge muf$ Kunst die Gegenstinde in ein dsthe-
tisch schones Gewand kleiden, damit ihnen die Sympathie und Liebe
entgegengebracht wird, die ihnen jenseits aller Kontingenzen zu-
kommt. Also mufl Kunst in einem &sthetischen Sinne schoner sein
als die Gegenstinde der empirischen Wirklichkeit. Wenn der Kiinst-
ler die empirische Wirklichkeit jedoch einfach nur kopiert, bleiben
die Gegenstinde in seinem Werk ebenso asthetisch-hafilich wie in
der empirischen Wirklichkeit. Auch hier liegt ein gravierender Un-
terschied zwischen beiden Asthetiken.

Mit Blick auf die weitere Entwicklungsgeschichte der angelsdch-
sischen Gefiihlsisthetik ist schliefflich noch auf das gravierende
Theodizée-Problem der Lake-School-Asthetik hinzuweisen. Diese
Asthetik vertritt im Kern die normative These, dafl Kunstwerke in
einem #sthetischen Sinne schon sein miissen, weil nur dsthetisch-
schone Kunstwerke die Gegenstinde der Wirklichkeit so zeigen, wie
sie jenseits aller Kontingenzen tatsichlich sind, nidmlich in einem
ontologischen Sinne schon. Diese Festlegung steht und fallt offen-
sichtlich damit, daf8 die Schépfung, ihr Inventar und die Menschen
tatsiichlich so beschaffen sind, wie es die religiose Naturphilosophie
der englischen Romantik behauptet. Falls jedoch begriindete Zweifel
an der optimistischen Ontologie der Lakers aufkommen sollten, wire
es nicht mehr zu rechtfertigen, die Kunst auf dsthetische Schonheit
festzulegen. Schliefilich wiirden uns die dsthetisch schonen Kunst-
werke ja dann eine Wirklichkeit vorgaukeln, die es gar nicht gibt!
Sie wiirden uns beltigen, tduschen und in Watte hiillen, anstatt uns
iiber die Wirklichkeit und unsere Situation in der Wirklichkeit auf-
zukldren. Von einer philosophischen Leistungsfihigkeit der Kunst,
deren Aufweis ja das zentrale Anliegen der englischen Dichterphi-
losophen ist (s.0.), konnte keine Rede mehr sein. Dieses Problem gibt
es bei Schelling nicht, weil es Schellings Auffassung zufolge im
Kunstwerk gar nicht um ein Entschleiern der eigentlichen Wirklich-
keit geht, sondern um eine Manifestation der heiligen Schépfungs-
macht der Natur im Kunstwerk.

Weiter ins Detail zu gehen, ist iiberfliissig. Das bisher Aus-
gefiihrte sollte deutlich genug gemacht haben, daf§ Schellings speku-
lative Kunstauffassung mit der Gefiihlsisthetik der Lakers letztlich
nicht kompatibel ist. Wenn Coleridge Schellings Philosophie der
Kunst gekannt hitte, hitte er das wissen konnen: Hier distanziert

138  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. W. Emerson und die Schénheit einer Eisenbahn

sich Schelling ausdriicklich von allen Asthetiken, die das Phianomen
Kunst aus »der empirischen Psychologie heraus zu erkldren« ver-
suchen: Das Ergebnis sei notwendig banal, und vom »Wunder
Kunst«™ bliebe nichts mehr iibrig. Daf3 dieses harte Urteil natiirlich
nicht gerechtfertigt ist, muf$ in einer Abhandlung tiber eine gefiihls-
dsthetische Tradition wohl ebensowenig betont werden wie die Tat-
sache, daf3 Schelling natiirlich nicht die angelsichsische Gefiihls-
dsthetik, sondern wohl eher die Gefiihlsdsthetik der deutschen
Aufklirung im Auge hatte (vgl. den Abschnitt 1.3.). Jenseits solcher
Einschrinkungen zeigt Schellings AuSerung jedoch unmifverstind-
lich, daf} der deutsche Philosoph definitiv kein Anhinger einer As-
thetik des Getfiihls war, wie Coleridge seinen Zeitgenossen zur Be-
kriftigung seiner eigenen Position glauben zu machen versuchte.

5. Ralph Waldo Emerson und die Schénheit einer Eisenbahn

Jenseits des Atlantiks findet die Asthetik der englischen Romantik
ihren wichtigsten Parteiginger in dem Dichter, Philosophen und
Theologen Ralph Waldo Emerson.'# Daf3 der Amerikaner von dieser
Asthetik wissen konnte in einer Zeit, als die internationale Kom-
munikation noch unter sehr viel ungiinstigeren Bedingungen statt-
finden mufite als heute, 1a8t sich biographisch erklaren. Am Weih-
nachtstag des Jahres 1832 hatte sich Emerson auf eine ausgiebige
Europareise begeben, im Zuge derer er im Februar 1833 zunichst in
Malta landete. In der Karwoche reiste er nach Rom, Florenz und Paris
weiter, bis ihn sein Weg schlief3lich nach Grofbritannien fiihrte. Hier
lernte er John Stuart Mill, Coleridge, Wordsworth und im schotti-
schen Craigenputtock schliefllich auch Thomas Carlyle'* kennen.
Im September segelte er nach Boston zuriick. Diese Reise kann in

145 Schelling: Philosophie der Kunst. A.a.O.5 (V 361/362).

146 Emersons (1803-1882) wichtigste Werke sind Representative Men von 1850, Eng-
lish Traits von 1856 und The Conduct of Life von 1860. Zur Bibliographie Emersons vgl.
auch Chronology. In: Emerson, Ralph Waldo: Essays and Lectures. Hrsg. v. Joel Porte.
New York 91983, 1125-1134.

147 Die wichtigsten Werke des schottischen Philosophen und Literaturwissenschaftlers
Thomas Carlyle (1795-1881) sind Sartor Resartus (Studie iiber die deutsche Romantik)
von 1833-1834, Wilhelm Meister Apprenticeship von 1824, Life of Schiller von 1825
und On Heroes and Hero-Worship. Auch als ders.: Helden und Heldenverehrung.
Ubers. v. A. Luntowski. Berlin 1912. Vgl. zu Carlyles Werk u.a. Bentley, Eric: The Cult
of the Superman. A Study of the Idea of Heroism in Carlyle and Nietzsche. With Notes

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 139

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Die philosophische Leistung schoner Kunst

ihrer Bedeutung fiir die Philosophie der amerikanischen Romantik
generell und speziell fiir ihre Asthetik gar nicht hoch genug einge-
schétzt werden.

Mit Carlyle verband Emerson anschliefend eine lebenslange
Brieffreundschaft. Im Jahr 1835 hielt er eine von Carlyle beeinflufste
Vorlesung iiber das Leben grofier Manner. Im Jahr 1836 liefs er des-
sen Sartor Resartus in Amerika auf eigene Kosten drucken. Die Phi-
losophie des Englanders findet deutlichen Niederschlag in Emersons
Doktrin von den Denkern, Erneuerern und Dichtern (s.u.). Noch
wichtiger ist der Einfluf8 von Wordsworth und Coleridge auf Emer-
son. Im Winter 1835 hielt Emerson in seiner Heimatstadt Boston
Vorlesungen tiber englische Literatur, um die namhaften englischen
Dichter ins Herz seiner amerikanischen Zuhérer zu reden.™ Vor
allem aber griindete Emerson nach dem Vorbild der Lake-School
wihrend eines Besuches der Frauenrechtlerin Margaret Fuller® im
Jahr 1836 in Concord (Massachusetts) ebenfalls einen romantischen
Freundeskreis. Der Kreis erhielt den programmatischen Namen
Transzendentalisten-Club und bildete das Zentrum der amerikani-
schen Romantik. Er fand sich bis 1843 kontinuierlich zusammen
und gewann im offentlichen Leben der amerikanischen Ostkiiste
schlieBSlich enormen Einflufs.

Der Transzendentalistenkreis war sehr viel zivilisationskriti-
scher, sozialreformischer und politischer ausgerichtet als die vor-
nehmlich an dsthetischer Theorie interessierte Lake-School.1®* Seine
Mitgliedschaft war ausgesprochen heterogen: Amos Bronson Al-

on Other Hero-Worshippers of Modern Time. London 1947; sowie Hensel, Paul: Tho-
mas Carlyle. Stuttgart 1901.

145 Wie John Dewey ein Jahrhundert spdter betont, ist Emerson das gelungen. Laut
Dewey hatte insbesondere Coleridges Ballade The Rime of the Ancient Mariner um
die Wende zum 20. Jahrhundert einen hohen Bekanntheitsgrad. Vgl. dazu Dewey: Art
as Experience. A.a.O. 130f., 369. Auch Wordsworths Gedichte fiihrt Dewey immer
wieder an, wenn es ihm um besonders populire Beispiele geht — wenn er auch deutlich
macht, daf3 er personlich sie nicht allzusehr schitzt. Vgl. dazu A.a.O. 91, 137, 155,
158f., 169£., 192, 3591.

149 Margret Sarah Fuller (1810-1850) war Frauenrechtlerin, Schriftstellerin und Uber-
setzerin aus der deutschen Sprache.

150 Zum Einfluf von Emersons Transzendentalistenbewegung im Amerika seiner Zeit
vgl. Packer, Barbara: Ralph Waldo Emerson. In: Columbia History. A.a.O. 364. Buell
diskutiert, ob es sich beim Transzendentalismus um eine spezifisch amerikanische Phi-
losophie handelt. Buell: The Transcendentalists. In: Columbia History. A.a.O. 369. Ro-
gers charakterisiert die Bewegung als Lebensform der Rechtschaffenheit und betont,
daf} Sklavenbefreiung und Frauenemanzipation besondere Anliegen waren. Rogers,

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. W. Emerson und die Schénheit einer Eisenbahn

cott®! war Pddagoge und setzte sich fiir die Abschaffung der Priigel-
strafe ein; George Ripley's2 war Prediger, Schriftsteller und Litera-
turkritiker; Margaret Fuller war eine der fithrenden Frauenrecht-
lerinnen ihrer Zeit und Herausgeberin des Dial; Henry David
Thoreau® war schlieSlich als Schriftsteller so radikal auf der Suche
nach einem urspriinglichen, von jeder Zivilisation uneingeschrink-
ten Leben, daf3 er von 1845 bis 1847 in einer primitiven Blockhiitte
am Walden Pont bei Concord lebte — was seinen literarischen Nieder-
schlag in Thoreaus Tagebuch Walden von 1854 fand. Thre Diskussio-
nen publizierten die Transzendentalisten ab 1840 offentlichkeits-
wirksam im Dial und im Harbinger. Bis heute kann man ihre
Musterfarmen wie die Brook-Farm bei Boston besichtigen, auf der
Emerson allerdings nicht wohnen wollte. Nein, Emerson begab sich
im Jahr 1847 lieber ein zweites Mal auf die anstrengende Reise nach
Europa, um diesmal seine eigenen zivilisationskritischen Thesen in
verschiedenen britischen Industriestadten vorzustellen, und um noch
einmal mit Carlyle, Wordsworth sowie (in Paris) mit Frédéric Chopin
zusammenzutreffen. Emersons Reisen waren von einschneidender
Bedeutung die Philosophie der amerikanischen Romantik.

(a) Die ontologischen und epistemischen Priamissen von Emersons
Asthetik. Eine geschlossene Abhandlung zur Asthetik sucht man bei
Emerson allerdings vergeblich. Seine édsthetische Position muf§ viel-
mehr anhand mehrerer Essays rekonstruiert werden, die zwischen
1841 und 1860 verfafst worden sind. Das wird gliicklicherweise je-
doch dadurch erleichtert, daf3 sich im dsthetischen Denken Emersons
iber die Jahre hinweg zwei Leitmotive kontinuierlich durchhalten.

Arthur Kenyon: English and American Philosophy since 1800. A Critical Survey. New
York 1923, 213 1.

151 Amos Bronson Alcott (1799-1868) war ein extremer Zivilisationsgegner. Er betrach-
tet das Diingen als unzulissiges Eingreifen in die Eigenqualitit der Natur. Man diirfe
kein Gemiise essen, weil die Erde das Gemiise nicht freiwillig hergebe, und die Wiirmer
in den Apfel seien nicht als Schidlinge auszumerzen, weil sie dasselbe Recht auf die
Friichte hitten wie jeder Mensch. Rogers bezeichnet Alcott deshalb als »bizarrsten und
dennoch in gewisser Weise besonders typischen« Vertreter der Transzendentalisten-Be-
wegung. Rogers: English and American Philosophy. A.a.O. 214.

152 George Ripley (1802-1880) machte sich als Schriftsteller, als Bostoner Unitarierpre-
diger (1826-1841) sowie als Literaturkritiker an der New York Tribune (1849-1880)
einen Namen.

153 Henry David Thoreaus (1817-1862) Hauptwerk ist Uber die Pflicht zum Ungehor-
sam gegen den Staat von 1849.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 141

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Beide'* weisen auf den Einflufs der Lakers hin. Das erste Leitmotiv
ist eine zivilisationskritische Grundhaltung, die fiir die Transzenden-
talisten insgesamt prigend ist, und mit der Emerson vor allem in
Wordsworth einen Seelenverwandten gefunden hat. Das zweite Leit-
motiv kann nur der Lektiire von Coleridges On Poesy or Art von
1818 geschuldet sein: Samtliche Essays Emersons variieren niamlich
die Kernthese dieser Schrift, daf$ das schéne Kunstwerk die ontologi-
sche Schonheit der gottlichen Schopfung mit dsthetisch schonen Mit-
teln zum Vorschein zu bringen habe, damit wir Menschen der gott-
lichen Schopfung mit der Liebe und Verehrung begegnen, die ihr
zukommt. Damit zeigt sich Emerson deutlich der Tradition der an-
gelsichsischen Romantik verpflichtet.!%

Seine ontologischen Pramissen formuliert Emerson in dem na-
turphilosophischen Essay Nature von 1844. Dieser Essay beginnt
auffilligerweise mit einer enthusiastischen Lobpreisung auf »die na-
tura naturata oder die passive Natur«'*! Was denjenigen stutzen
la8t, der sich gerade an Coleridges Adaption der Naturphilosophie
des frithen Schelling gewdhnt hat, ist nun gleich die Pointe von
Emersons Naturphilosophie. Anders als die Lakers betrachtet Emer-
son die natura naturata namlich keineswegs als ein »hinfdilliges Bild«

154 Wie Emersons Zivilisationskritik zeigt, hatte Wordsworths Asthetik ebenso Einfluf3
auf die Asthetik Emersons wie die Asthetik Coleridges. Insofern wird es der Sachlage
nicht ganz gerecht, wenn es bei Blau heifit, daf die amerikanischen Transzendentalisten
von der »Gedankenwelt der nachkantischen deutschen Philosophen« und vor allem von
der »Friedrich W. Schellings« bestimmt gewesen seien, wie sie »ihnen durch Samuel
Taylor Coleridge« vermittelt wurde. Blau: American Philosophy. A.a.O. 130. Vgl. im
selben Sinne auch Marcuse, Ludwig: Amerikanisches Philosophieren. Pragmatisten, Po-
lytheisten, Tragiker. Hamburg 1959, 1591.

Regelrecht gruselig liest sich, wie der nationalsozialistische Philosophiehistoriker Miil-
ler im Kontext eines Lamentierens iiber den Niedergang des vornationalsozialistischen
Europas das Verhiltnis zwischen englischer und amerikanischer Romantik beschreibt:
»Nicht besser steht es mit den englischen Romantikern, Carlyle, Wordsworth, Coler-
idge, von denen« Emerson sich laut Miiller angeblich die »Erfiillung einer Sehnsucht
nach Regeln und Fithrern versprochen hatte. Sie sind kleine Menschen wie alle. Er weif3
danach, daf3 nichts und niemand ihn zur Gefolgschaft hinreiffen kann.« Es folgen absto-
Bende Tiraden, nach denen sich Emerson lobenswerterweise zwar gegen die Verfiihrung
durch das Christentum, aber leider auch fiir »die Neger« trotz deren »fauler Mentalitit«
eingesetzt habe. Miiller, Gustav E.: Amerikanische Philosophie. Stuttgart 1936, 100£.
155 Vgl. Absatz 2.1.a. zur Zivilisationskritik bei Wordsworth. Vgl. zur Dichotomie schi-
ner Kunstwerke und hifllicher Machwerke bei Coleridge Absatz 2.4.d.

156 Emerson, Ralph Waldo: Nature. 1844. Im Text zit. nach ders.: Natur. In ders.: Die
Sonne segnet die Welt. A.a.O. (119-143) 126.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. W. Emerson und die Schénheit einer Eisenbahn

von dem, »was ewig lebt«'7, sondern im Gegenteil als das wunder-
bare Abbild eines noch vollkommeneren Vorbildes. Unter dem zivi-
lisationskritischen Einflufl von Wordsworth und des Transzendenta-
listenkreises unterscheidet Emersons Naturphilosophie dann jedoch
zwischen der von menschlicher Zivilisationswut verdorbenen Natur
im Gegensatz zur natura naturata als der naturbelassenen Natur,
welche uns in Schneeflocken, Bergen und Kristallen erscheint. Die
Vortrefflichkeit dieser natura naturata kann Emerson gar nicht ge-
nug rithmen. Sie ist in seinen Augen ohne jeden Zweifel wohlgeord-
net, anheimelnd und vollkommen schén. Diese Sichtweise bekriftigt
er mit dem amiisanten Argument, dafs sich die Natur schliefSlich nie-
mals »im Hauskleid iiberraschen« und uns also in allen »Himmels-
strichen« Tage erleben liefSe, an denen sie »so grof3« dastiinde, daf3
wir uns von der »urspriinglichen Schonheit« aller naturbelassenen
Landschaften und sogar der »marmornen Wiisten Agyptens« gegen-
tiber der »Armseligkeit unserer Erfindungen« und der »Héflichkeit
der Stidte und Paldste« iiberzeugen konnen.

Eine weitere Uberraschung bereitet Emersons Naturphiloso-
phie, wenn sie ihre eigenen Lobreden auf die natura naturata rasch
als oberflachlich bezeichnet. Erstens sei es allzu leicht, mit Schwar-
mereien iiber die natura naturata »der Sympathie des Lesers voraus-
zueilen«, weil man tiber sie »schwerlich« sprechen konne, »ohne ins
Ubermaf zu verfallen«. Zweitens verfiihre die natura-naturata-Per-
spektive dazu, die Natur rein pragmatisch »mit eben der Selbstsucht«
zu erforschen, »mit der man sonst Handel treibt«. Dem Naturphi-
losophen stiinde es vielmehr an, der »natura naturans zu huldigenc,
welche als die zu Stoff gewordene Allseele die »wirkende Ursache« in
allen Erscheinungen der natura naturata sei. Im Folgenden listet
Emerson die wesentlichen Merkmale der natura naturans'® auf. Die-

157 Schelling: Aphorismen. A.a.O. 657.

158 Die Pramisse von Emersons Naturphilosophie lautet, dafl alle Einzeldinge der natura
naturata durch die raum- und zeitlose Allseele beseelt sind, welche Stoff geworden die
natura naturans ist. Davon ausgehend entwickelt Emerson drei »Kardinalbedingungen«
der Naturphilosophie. (1) Weil die Allseele auflerhalb der Bedingungen von Raum und
Zeit existiere, unterldge auch die natura naturans (als die eigentliche Natur) den Bedin-
gungen von »unbegrenztem Raum und unbegrenzter Zeit«. Deshalb verliefen die Ver-
anderungen in der natura naturata unendlich langsam. Emerson: Nature. A.a.O. 129.
(2) Auerdem bestiinde die Schopfung, als natura naturans betrachtet, nur aus einem
Stoff, ndmlich aus Stoff gewordener Allseele bzw. aus Stoff gewordenem Gedanken. Die
Natur als natura naturata sei damit »die Fleischwerdung eines Gedankens«. A.a.O. 143,
130. (3) Die natura naturans ist Garant dafiir, daf8 die Entwicklungen in der natura

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 143

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

Die philosophische Leistung schoner Kunst

se missen hier allerdings nicht weiter interessieren. Zum einen sind
sie dsthetisch nicht von Belang. Zum anderen rdumt Emerson selbst
schnell ein, daf3 dieses Projekt nur unzureichend zu realisieren sei,
weil »durch die ganze Natur ein spottischer Zug« ginge und »etwas,
das uns weiter und weiter lockt, aber nirgendwo ans Ziel gelangt«, so
dafl wir unausweichlich »in einem System von Anniherungen« le-
ben miif$ten. Die »Wirklichkeit« der natura naturans sei »herrlicher«
als jede menschliche »Kunde von ihr«%*?. Deshalb miisse der Natur-
philosoph qua Mensch zwangsldufig hier an seine Grenzen stofsen.
Festzuhalten bleibt damit, dafs Emersons naturphilosophischer Essay
von 1844 die durch Coleridges Schelling-Lektiire im angelsichsi-
schen Sprachraum eingefiihrte Unterscheidung von natura naturans
und natura naturata durch die Kategorie der von der menschlichen
Zivilisationswut entstellten Natur erweitert.

Wenn die natura naturans nun immer jenseits dessen liegt, was
wir erfassen konnen — konnte dann nicht alles Irrtum, Schein und
Wahn sein? Damit kommen die epistemischen Pramissen von Emer-
sons Asthetik in den Blick, die er in dem Essay The Owversoul von
1841 formuliert.'6° Bezeichnenderweise erweist sich Emerson in die-
sem Essay als Anhédnger derselben neuplatonischen Wiedererinne-
rungslehre, der auch Coleridge und Wordsworth anhéngen. Auch
Emerson ist der Uberzeugung, dafl die »gréfiten Menschen« eine
»gewisse Weisheit« mit den »niedrigsten gemein« haben. SchliefSlich
seien alle Menschen in gleicher Weise (wie das gesamte Inventar der
natura naturata) Stoff gewordene Allseele. Also konnen auch alle in
gleicher Weise an ihrem heiligen Wissen partizipieren. Im Detail ist
Emerson erstens der Uberzeugung, dafl wir alle iiber angeborene so-
ziale und moralische Kompetenz!¢! verfiigen. Nach Emerson weif3

naturata trotz ihrer augenscheinlichen Zufilligkeit und Mannigfaltigkeit mit innerer
Zwangslaufigkeit und Geordnetheit ablaufen. A.a.O. 131f.

159 Emerson: Nature. A.a.O. 120-128, 138, 143.

160 Emerson, Ralph Waldo: The Over-Soul. 1841. Im Text zit. nach ders.: Die Allseele. In
ders.: Die Sonne segnet die Welt. A.a.O. 92-118. Vgl. auch Emerson: Nature. A.a.O.
132.

161 Daraus zieht Emerson (vielleicht unter dem Einfluff von Alcott) auffilligerweise
dieselbe Konsequenz wie Rousseau, dafl man Kinder bei der Erziehung namlich nicht
>formencsolle, weil das zu einer Verformung fithren konne. Es heif3t bei Emerson: »Dem
gut geratenen Kinde sind alle Tugenden natiirlich und nicht mithsam erworben. Lasse
deine Rede zu Herzen gehen, und der Mensch wird auf einmal tugendhaft.« Emerson:
The Over-Soul. A.a.O. 100. Weiter heifit es: »Wenn ich meinen Eigenwillen aufgebe
und fiir die Seele handele«, so »sieht mich aus seinen jungen Augen dieselbe Seele an; es

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. W. Emerson und die Schénheit einer Eisenbahn

jeder intuitiv, ob ein anderer ihm Freund oder Feind ist, denn eigent-
lich kennen wir »einander sehr gut«. Jeder verfiigt zweitens auch
iiber eigentliches religioses Wissen. Wer wissen will, »was der erha-
bene Gott spricht«, der muf laut Emerson (hier zitiert er die Bibel'62)
»in seine Kammer gehen und die Tiir zuschlieffen«'6*. SchliefSlich
habe jeder auch das wesentliche naturphilosophische Wissen tiber
»das weise Schweigen, tiber die Allschonheit, auf die jeder Teil und
jedes Teilchen gleichmiflig bezogen ist, das ewige Eine« in sich. Das
ist ein Wissen, das uns laut Emerson »immer jung« erhilt, weil es die
»Liebe zur der ewigen Schonheit, die das All erfiillt« mit sich bringt.
Jeder Wiedererinnerungslehre zufolge vollzieht sich Lernen als Wie-
derentdeckung unseres angeborenen Wissens. Laut Emerson offen-
bart sich das Wissen in gliicklichen Momenten mit unbezweifelbarer
Evidenz als iiberraschendes Geschenk. Emerson spricht von einem
plotzlichen Erkennen »des absoluten Gesetzes«, welches die gottliche
Schopfung durchwaltet. Es wird verursacht durch das »EinfliefSen des
gottlichen Geistes in unseren Geist« und begleitet von dem starken
Gefiihl des »freien Stromens der Liebe«!6t. Das sind die episte-
mischen Primissen von Emersons Asthetik, die ebenso deutlich den
Stempel der Lake-School-Philosophie tragen wie schon seine Natur-
philosophie.

(b) Denker, Erneuerer und Sager. Es gibt nach Emerson nun »keinen
Menschenc, der das heilige Wissen nicht in sich hidtte und »nicht in
der Sonne und den Sternen, der Erde und dem Wasser einen iiber-

verehrt und liebt mich«. A.a.O. 100. Rogers kritisiert Emersons diesbeziigliche Thesen
treffend in dreierlei Hinsicht. (1) Es konne keine Wissens- und Entscheidungsfreiheit
geben, wenn jedes gute Handeln durch das universale Wissen der Allseele determiniert
ist. (2) Handlungen seien in dem einen Kontext gut, im anderen bose; eine Universali-
sierung des Guten konne dieser Kontextabhingigkeit des Handelns nicht entsprechen.
(3) AuBlerdem lief3e es sich nicht ausmachen, welches das gleichbleibende ethische Wis-
sen aller Menschen sein kénne. Rogers: English and American Philosophy. A.a.O. 217—
219.

162 Emerson paraphrasiert hier Matthius 6.6.

163 Thesen dieser Art haben schliefSlich zu einer Entfremdung Emersons von den Uni-
tariern und der Boston Church gefiihrt. Denn er fahrt fort, daf8 selbst Gebete schédlich
sein kénnen, wenn es nicht die eigenen sind. Der Glaube diirfe nicht von Institutionen
angesonnen sein, sondern miisse aus der Seele kommen. Sein Argument lautet: »Der
Glaube, der auf Autoritit beruht, ist kein Glaube.« Emerson: The Over-Soul. A.a.O.
116. Vgl. dazu auch Rogers: English and American Philosophy. A.a.O. 216.

164 Emerson: The Over-Soul. A.a. 0. 102, 95, 108, 114 ff., 94f., 98, 103£., 106, 116. Vgl.
dhnliche Thesen auch in ders.: Nature. A.a.O. 143.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 145

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Die philosophische Leistung schoner Kunst

sinnlichen Nutzen und Wert ahnungsvoll«16> empfinden wiirde. Al-
lerdings bleibt das Wissen laut Emerson bei den meisten Menschen
auf dem Niveau eines vagen Gefiihls, weil ihr Zugang zu diesem
Wissen durch starre religiose Institutionen, durch Irrlehren und
durch zu restriktive Erziehung im Kindesalter (durch >Errungen-
schaften« der Zivilisation also) versperrt ist. Emersons Essay The Poet
von 1844 zufolge gibt es jedoch einige wenige Ausnahmemenschen,
deren Zugang zum Wissen der Allseele weniger verstellt ist als bei
anderen Menschen. Offensichtlich unter dem Einflufl von Carlyle
unterteilt Emerson diese auflergewdhnlichen Menschen der plato-
nischen Triade des Wahren, Guten und Schonen entsprechend in
Denker, Erneuerer und Sager.’® Gleichzeitig betont er jedoch, daf3
diese sich zwar in ihrem Wirkungsbereich unterscheiden, aber
gleichrangig nebeneinander stiinden. Seine Begriindung lautet, daf3
dasjenige, was sich in genialen Theorien, Taten oder Kunstwerken

165 Emerson: Ralph Waldo: The Poet. 1844. Im Text zit. nach ders.: Der Dichter. In ders.:
Die Sonne segnet die Welt. A.a.O. (187-221) 190.

166 Die Triade wird bei Nietzsche mehrfach erwihnt. Insgesamt erwihnt Nietzsche den
Namen Emerson auffillig hiufig. So ist das Motto von Die Fréhliche Wissenschaft in
der ersten Ausgabe von 1882 beispielsweise folgende Emerson-Sentenz: »Dem Dichter
und Weisen sind alle Dinge befreundet und geweiht, alle Erlebnisse niitzlich, alle Tage
heilig, alle Menschen gottlich.« An unzihligen weiteren Stellen von Nietzsches um-
fangreichen Lebenswerk fillt der Name des amerikanischen Philosophen, in der Regel
in einem Atemzug mit Carlyle. In der Gétzenddmmerung von 1889 wird Emerson im
Artikel 13 des Abschnitts Was den Deutschen abgeht z.B. als »viel aufgeklirter, schwei-
fender, vielfach raffinierter als Carlyle« geschildert — und »vor Allem als gliicklicher«!
Fast verbliifft von soviel selbstverstindlicher Gliickseligkeit schreibt Nietzsche weiter,
dafl Emerson »diese giitige und geistige Heiterkeit« habe, welche »allen Ernst entmut-
higt«; daf3 »sein Geist immer Griinde« finden wiirde, »zufrieden und selbst dankbar zu
sein« und daf er »bisweilen« sogar »die heitere Transzendenz« eines »Biedermanns«
streifen wiirde, »der von einem verliebten Stelldichein« zuriickkommt. Nietzsche,
Friedrich: Kritische Studienausgabe. (14 Bde) Bd. 6. Hrsg. v. G. Colli, M. Montinari.
Miinchen 1967-1977/21988, 120. Ob solche Passagen ironisch-abfillig gemeint sind
oder nicht, miifite die Forschung erst noch entscheiden. Gegen den Ironie-Verdacht
spricht jedoch, daf3 Nietzsche Emerson in seinem Nachlafl wiirdigend als »den reichsten
Amerikaner« bezeichnet, der »Gedanken und Bilder hindevoll zum Fenster« hinaus-
werfen wiirde. A.a.O. Bd. 8, 588. Im Register-Band der Nietzsche-Gesamtausgabe wer-
den unter dem Stichwort >Emerson¢ folgende Stellen genannt: Bd. 1, 426; Bd. 3, 343;
Bd. 6, 129; Bd. 8, 488, 538, 540, 562f. 588; Bd. 9, 315 588, 616, 618, 666, 673; Bd. 10,
290, 294, 323, 486, 512, 551, 614; Bd. 11, 378; Bd. 13, 20, 82, 209; Bd. 14, 165, 172, 279,
301, 407, 476, 614—616, 634, 638, 649, 651, 656, 682, 686 f.; 692 f.; 720. Vgl. zum Einflufs
Emersons auf Nietzsche auch Gerhardt, Volker: Nietzsches dsthetische Revolution. In:
ders. Pathos und Distanz. Studien zur Philosophie Friedrich Nietzsches. Stuttgart 1988,
185.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. W. Emerson und die Schénheit einer Eisenbahn

offenbare, einen einzigen Ursprung in dem umfassenden Wissen der
Allseele habe, so daf3 »jedes dieser drei die Kraft der anderen verbor-
gen in sich« trage, »neben seiner eigenen offenbaren Kraft«!¢”.

Lassen wir die Denker und die Erneuerer (letztere sind die »Ko-
nige auf dem Gebiet des Tuns«) beiseite und konzentrieren wir uns
auf die Kiinstler, die Emerson umfassend >Dichter« oder >Sager<
nennt. Emersons Kiinstler zeichnet sich durch einen unverstellten
Zugang zum Wissen um die vollkommene Schonheit der géttlichen
Schopfung aus. Er weifs ohne jeden weiteren Beweisgrund aus der
Gnade Gottes heraus mit unerschiitterlicher Evidenz, daf3 die Welt
»schon von Anfang an« ist. Aus seinem privilegierten Wissen resul-
tieren zwei Fahigkeiten. Erstens hat der Dichter in besonderem Mafle
die Fihigkeit, die bei Wordsworth und Coleridge sImagination« heif3t,
die Emerson verwirrenderweise jedoch >Vorstellungskraftc (fancy)
nennt. Emerson spricht dem Kiinstler namlich die Fihigkeit zu, die
Schopfung mit ihrem gesamten Inventar aus der begeistert-lieben-
den Perspektive der Hingabe zu betrachten, welche weder erlernt
noch willentlich herbeigezwungen werden kann, sondern dem
Kiinstler wie ein Geschenk plotzlich verliechen wird. Wenn Emerson
auf die zweite Fihigkeit des Dichters zu sprechen kommt, meint man
ebenfalls Wordsworth zu horen. Sie besteht ndmlich darin, daf3 die
Dichter ihrem heiligen Wissen »in Worten Ausdruck geben« kénnen.
Zwar hitten alle Menschen die Liebe zur Schonheit in sich, und da-
mit auch das Bediirfnis, diese zu artikulieren. Allerdings seien die
meisten Menschen zu unbeholfen, um den jeweils »hinlidnglichen
Ausdruck« zu finden. Sie bleiben laut Emerson »stumm« und beno-
tigen die Dichter als »Dolmetscher«. Diese bezeichnet Emerson des-
halb als »Stellvertreter, als » Vorbild« und sogar als die »wahren und
einzigen Lehrer« fiir die Menschheit.’®® Emersons Kiinstler sind also
zweitens dadurch ausgezeichnet, dafS sie »ohne Hindernis«'¢? das ver-
mitteln konnen, was sie wissen.

(c) Die universale Schonheit der natura naturata als Vorbild und
Urguell der Kunst. Das spezielle Wissen des Dichters lautet im Kern,

167 Vgl. die gleichnamigen Essays in Emerson: Essays and Lectures. A.a.O. 187-221,
222-246,247-267. Vgl. dazu auch Carlyle: On Heroes and Hero-Worship. A.a.O. insg.
168 Tnsbesondere hier setzt Poes Kritik an der Hiresie des Didaktischen an. Vgl dazu
Abschnitt 2.6.

169 Emerson: The Poet. A.a.O. 190, 208, 197, 190.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 147

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Die philosophische Leistung schoner Kunst

daB3 alles empirisch Schone — sei es in der Kunst oder in der natura
naturata — nur deshalb schon ist, weil es an der einen vollkommenen
Schonheit der von der Allseele belebten gottlichen Schopfung par-
tizipiert.

Diese metaphysische Priamisse plausibilisiert Emerson in dem
Essay Art von 1841 mit einer Anekdote. Emerson erzihlt hier, daf3
er seine Europareise von 1833 unternommen habe, weil er in seinen
»Jugendtagen von den Wundern italienischer Malerei gehort« habe.
Als er jedoch »die Bilder mit eigenen Augen sah, sei er zu dem
Schlufy gekommen, dafs er sich die weite Reise hitte sparen kinnen.
Denn in Europa sei er auf dieselbe universale Schonheit gestoflen, die
er in seinem vertrauten Boston schon in jeder Schneeflocke und im
Gesicht seines Nachbarn gesehen habe. Daraufhin habe er sich ge-
sagt: »Du dummer Junge, bist Du etwa bis hierher gekommen, tiber
viertausend Meilen Salzwasser hinweg, um etwas zu finden, dafy Du
genauso vollkommen zu Hause hittest sehen konnen?«170

In dem Essay On Beauty von 1849 bezeichnet Emerson dann
alles Schone sowohl in der Kunst als auch in der natura naturata als
»Bote« und Abbild der einen vollkommenen Schonheit der gott-
lichen Schépfung, von der der Dichter in ganz besonderem MafSe
wisse.7! Insofern ist die Natur bei Emerson wie schon bei Schelling
das »wahrhafte Vorbild« der Kunst. Und sie ist auch ihr wahrhafter
»Urquell«'72, Daher betrachtet es Emerson nicht als individuelle Lei-
stung, wenn das Werk des begnadeten Kiinstlers zur Vollendung ge-
langt. Vielmehr scheint sein »Stift oder MeifSel gehalten und ge-
lenkt« zu sein »von einer einzigen iibermichtigen Hand«7?. In
dieser Form findet sich in Emersons Asthetik also das bei Coleridge

170 »] remember, when in my younger days I had heard of the wonders of Italian pain-
ting, [ fancied the great pictures would be great strangers.« Emerson, Ralph Waldo: On
Art. In ders.: Essays and Lectures. A.a.O. (429-440) 436. »When I came at last to Rome,
and saw with eyes the pictures«, [ »had the same experience already in a church at
Neaples. There I saw that nothing was changed with me but the place, and said to my-
self: Thou foolish child, hast thou come out hither, over four thousand miles of salt
water, to find that which was perfect to thee there at home?« A.a.O. 436.

7 Beauty is »the herald of inward and eternal beauty«, Emerson, Ralph Waldo: On
Beauty 1849. In ders: Essays and Lectures. A.a.O. (13-19) 19.

172 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 4f. (VII 293).

173 »The artist’s pen or chisel seems to have been held and guided by a gigantic hand to
inscribe a line in the history of the human race.« Emerson: On Art. A.a.O. 431. In The
Poet heifit es vergleichbar, dafs »alle Poesie« geschrieben worden sei, »ehe die Zeit war«.
Emerson: The Poet. A.a.O. 192.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. W. Emerson und die Schénheit einer Eisenbahn

unterschlagene Diktum Schellings wieder, daf8 Kunst »das reine Ge-
schenk der Natur« sei, welche »ganz sich verwirklichend, ihre Schop-
fungskraft in das Geschopf legt«'74. Allerdings bleibt alles Kunst-
schone als empirisch Schones nur Annidherung und Abstufung der
vollkommenen Schonheit der gottlichen Schopfung, die wir Men-
schen laut Emerson »niemals ganz erhaschen«'”s konnen. Dasselbe
gilt fiir das empirisch Schone der natura naturata, iiber dessen Ab-
stufungen sich Emerson im Laufe der Jahre gleich zweimal duflert. In
dem friiheren Essay mit dem Titel On Beauty von 1849 unterschei-
det Emerson das Naturschone, die Schonheit edler Handlungen und
die intelligible Schonheit kohirenter Gedankenginge als drei Stufen
empirischer Schonheit in der natura naturata.'’¢ Im spiteren Essay
mit demselben Titel von 1860 differenziert Emerson das Naturscho-
ne noch einmal in die schonen natiirlichen Einzeldinge (wie Schnee-
flocken, Blumen und Kristalle) gegentiber schonen landschaftlichen
Zusammenhiangen und der Schonheit des Menschen, welche laut
Emerson in der Frauenschonheit gipfelt.17

Die zentrale Frage von Schelling und Coleridge lautete, was
denn der Kiinstler nachahmen soll. Die Antwort liegt bei Emerson
nun liangst auf der Hand: Er bestimmt das Schone der natura naturata
zum Vorbild und Gegenstand der Kunst, und das mit seltener Kon-
sequenz.'78 Schlichtweg gar nichts erklart Emerson fiir unwiirdig,
zum Gegenstand der Kunst zu werden, weil er ja tiberzeugt ist, daf3
alles in der natura naturata an der universalen ontologischen Schon-
heit der Allseele partizipiert.l”? Ausdriicklich 1af3t Emerson auch Zi-
vilisationsprodukte wie Eisenbahnen nicht unberticksichtigt: Weil

174 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 37 (VII 324).

75 Emerson: Nature. A.a.O. 140. Vgl. auch ders.: On Art. A.a. O. 434.

76 Emerson: On Beauty 1849. A.a.O. 14-18. Diese Stufenfolge von Schénheit spiegelt
sich in den Kiinsten wieder (die Musik fehlt allerdings): In den Bildenden Kiinsten geht
es um Naturschonheit, in Dramen und Romanen geht es um die Schonheit mensch-
lichen Handelns, wihrend es in der Dichtung um schéne philosophische Einsichten geht.
Vgl. im selben Sinne auch ders.: On Art. A.a.O. 431.

77 Emerson: On Beauty 1860. A.a.O. 1112. Hier findet sich auch eine dhnliche Kritik,
wie sie Schelling gegen einen falsch verstandenen Klassizismus gedufSert hatte. Emerson
kritisiert Kiinstler, welche die Dinge nicht in dem groflen lebendigen Schopfungszusam-
menhang natura naturans sehen. A.a.O. 1101.

78 Emerson: On Beauty 1849. A.a.O. 18.

179 Dieses Argument findet sich in Emerson: On Beauty 1860. A.a.O. 1108; sowie in
ders.: Nature. A.a.O. 126{.; sowie in ders.: The Poet. A.a.O. 198ff.; sowie in ders.:The
Over-Soul. A.a.O. 95.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 149

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

der Dichter aus seinem privilegierten Wissen heraus weifs, daf$ »die
Eisenbahn« nicht weniger »als der Bienenstock und der Spinne geo-
metrisches Gewebe« in die »grofle Ordnung« hineingehdérten, des-
halb weif3 der Dichter laut Emerson auch »die Eisenbahn leicht unter-
zubringen«'®. Alles in der natura naturata ist nach Emerson in
einem ontologischen Sinne schon und deshalb prinzipiell wiirdiger
Gegenstand der Kunst. Emerson meint ganz wortlich alles, namlich
auBSer der Eisenbahn beispielsweise auch »das Versicherungsbiiro, die
Aktiengesellschaft, unser Gesetz, unsere Wahlversammlungen, un-
ser Kommerz, die galvanische Batterie, der elektrische Widerstand,
die Prismen, die Retorten der Chemiker«181.

(d) Primdre und sekunddre Schonheit. Aber natiirlich soll der Kiinst-
ler den Gegenstand nicht einfach nur nachahmen. Kunst soll kein
blofles »Abbild vom Abbild« natura naturata sein. Laut Emerson
muf$ der Kiinstler die Schonheit der natura naturata vielmehr durch
dsthetisch schone Gestaltung hervorheben, damit »eine neue und ho-
here Schonheit« entsteht dadurch, daf3 das Schone der natura natu-
rata »den Destillierkolben Mensch«182 passiert. Um den Unterschied
zwischen Natur- und Kunstschonheit deutlich herauszustellen, fithrt
Emerson eine Unterscheidung zwischen sprimérer< und >sekundirer«
Schonheit ein, die inhaltlich der Unterscheidung von konkreter und
abstrakter Schonheit bei Coleridge entspricht, und die in der Einlei-
tung als Unterscheidung von ontologischer und asthetischer Schon-
heit eingefiihrt worden ist.183

Die primire (bzw. ontologische) Schonheit bestimmt sich fiir
den Gefiihlsdsthetiker Emerson iiber seine emotionale Wirkung. In
einem priméren Sinne schon ist laut Emerson dasjenige, was enthu-

180 Emerson: The Poet. A.a.O. 202. Hat Edward Hopper die ésthetischen Schriften
Emersons gelesen? Man konnte das angesichts seiner Gemilde Railroad Sunset von
1929 oder Tugboat at Boulevard Saint Michel von 1907 fast annehmen.

181, Proceeding from a religious heart it will rise to a divine use the railroad, the insu-
rance office, the joint-stock-company, our law, our primary assemblies, our commerce,
the galvanic battery, the electric jar, the prism, and the chemist’s retort, in which we seek
now only an economical use.« Emerson: On Art. A.a.O. 440. Vgl. mit dhnlichen Thesen
auch ders.: The Poet. A.a. 0. 201, 211f.

182 »Thus in our fine art, not imitation, but creation is the aim.« Emerson: On Art.
A.a.O. 431. »Thus is Art, a nature passed through the alembic of man.« Emerson: On
Beauty 1849. A.a.O. 18f.

183 Vgl. die Absitze 1.4.a. und 2.3.b.

150  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. W. Emerson und die Schénheit einer Eisenbahn

siastische Freude, grofle Sympathie und Liebe in uns evoziert.’¥* In
einem primiren Sinne schon sind die natura naturata und ihr Inven-
tar. Asthetische Schonheit betrachtet Emerson hingegen als sekunda-
re und abgeleitete Schonheit. Er ordnet die ésthetische Schonheit
namlich dem Zweck unter, die sympathieerzeugende Wirkung des
ontologisch Schionen so weit wie moglich zu verstirken. Laut Emer-
son ist selbst die natura naturata durch gottliche Gnade nur deshalb
auch in einem #sthetischen Sinne schon, damit wir sie lieben und uns
in ihr geborgen fiihlen.!®> Dasselbe sagt er auch von der Menschen-
schonheit: In den Augen Emersons sind Frauen nur deshalb in dsthe-
tischer Hinsicht schon, damit die Ménner sie lieben und durch ihre
Liebe zu intellektuellen, praktischen oder kiinstlerischen Hochstlei-
stungen angespornt werden.!% (Was Frauen anspornt, sagt Emerson
uns nicht.) Die dsthetische Schonheit ist zweitrangig gegeniiber der
priméren ontologischen Schonheit, das heifst gegentiber Liebenswiir-
digkeit, Anziehungskraft und Giite.” Das muf3 jeder Kiinstler laut
Emerson beherzigen. Er mufs in liebender Hingabe (Fantasie) das on-
tologisch schone Wesen eines Dinges bzw. die Seele eines Menschen
zu erfassen versuchen, bis schliefSlich die »emotionale Wirkung«
iiber die blof3 »asthetische Schonheit triumphiert« und »uns mit
einer Kraft entziickt, die so schon und freundlich und berauschend«
ist, weil die »noch kostlichere« ontologische Schonheit des Gegen-
standes offensichtlich wird.

Damit ist Emerson bei der philosophischen Leistungsfihigkeit
angelangt, die den angelsichsischen Romantikern ja besonders wich-
tig ist. Er spricht sie zunéchst einmal den dsthetisch schon gestalteten
Kunstwerken mit dem schlichten Argument zu, daf$ »Schonheit die
Formc sei, »in welcher der Intellekt die Welt am liebsten studiert«188.
Allerdings wird der Intellekt nach Emerson beim Kunstwerk nicht
stehen bleiben. Zwar stellt das Kunstschone laut Emerson zweifellos
eine »neue und hohere Schonheit«!$? dar gegeniiber dem, was wir

184 Emerson: On Beauty 1860. A.a.O. 1102f.

185 Emerson: On Beauty 1849. A.a.O. 19.

186 Emerson: On Beauty 1860. 1107 f.

187 Emerson: The Poet. A.a.O. 191.

188, This is the triumph of expression degrading beauty, charming us with a power so
fine and friendly and intoxicating« that »a more delicious beauty has appeared.« Emer-
son: On Beauty 1860. A.a.O. 1109f. »Beauty is the form, under which the intellect
prefers to study the world.« A.a.O. 1102.

189 Emerson: The Poet. A.a.O. 197.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 151

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Die philosophische Leistung schoner Kunst

tagtiglich in unserer zivilisierten Welt zu sehen bekommen. Die wie-
derum {iiberraschende Pointe von Emersons Asthetik besteht jedoch
in der These, daf3 das Kunstschone iibertroffen wiirde durch das, was
im Rahmen der Moglichkeiten empirischer Schonheit das vollkom-
men Schonste ist: durch die Menschenschonheit namlich.® Men-
schenschonheit ist laut Emerson die hochste empirische Schonheit,
weil Menschen wie nichts sonst unsere Liebe evozieren, und das auch
dann, wenn sie nicht von dsthetisch schoner Gestalt sind. Den Dich-
terphilosophen Emerson interessiert deshalb letztlich »kein Objekt
wirklich aufSer dem Menschen«. Weil Menschen die grofite Liebe in
uns erwecken, sind laut Emerson selbst die »grofiten Gliicksgriffe« in
Natur und Kunst nur »Schatten und Vorboten« der (ontologischen)
Schonheit, »welche ihre Perfektion in der menschlichen Gestalt« er-
reicht. Schelling klingt an, wenn Emerson schreibt, daf8 selbst die
schonste Skulptur nicht schoner als ein lebendiger und atmender
Mensch sei. »Die schonste Musik« sei nicht etwa das Oratorium (fiir
den glidubigen Unitarier Emerson ein naheliegender Gedanke), son-
dern »die menschliche Stimmec, sobald jemand mit »Zartlichkeit,
Aufrichtigkeit oder Mut« von seinem wirklichen Leben spricht. Das
wirkliche Leben kénne mindestens ebenso »lyrisch oder episch« wie
ein Gedicht oder ein Roman sein. Und insgesamt verblasse die Kunst
auf der Stelle, wenn das » Auge gedffnet« ist »gegeniiber dem ewigen
Bild, das die Natur in den StrafSen mit den lebendigen Menschen und
Kindern, Bettlern und feinen Damen zeichnet«''. Wieder gerit
Emerson ins Schwirmen tiber die natura naturata.

19 Der friihe Dewey scheint hier erste Anregungen fiir die Ausdehnung des dstheti-
schen Feldes in die Lebenswelt bekommen zu haben, die er spéter in seiner Asthetik Art
as Experience vornehmen sollte. Zumindest heiflt es schon beim friihen Dewey {iber
Emerson: » Art becomes one with fullness of life. As Emerson says There is higher work
for Art than the art. No less than the creation of man and nature is its end.« Dewey,
John: Review zu Bernard Bosanquet, A History of Aesthetics. 1893. In: John Dewey —
The Early Work. Bd. 4. Hrsg. v. J. A. Boydston. Carbondale 1972, (189-197) 197.

191 »No object really interests us but man.« Emerson: On Beauty 1860. A.a.O. 1101.
»The felicities of design in art, or in work of Nature, are shadows or forerunners of that
beauty which reaches its perfection in the human forms.« A.a.O. 1107. »The sweetest
music is not in the oratorio, but in the human voice when it speaks from its instant life
tones of tenderness, troth or courage.« Emerson: On Art. A.a.O. 438. »Life may be lyric
or epic, as well as a poem or a romance.« A.a.O. 438. »Then is my eye opened to the
eternal picture which nature paints in the streets with moving men and Children, beg-
gars and fine ladies.« A.a.O. 434.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. W. Emerson und die Schénheit einer Eisenbahn

(e) Das ontologische Problem des Bdsen. Aber sollte Emerson die
negativen Phinomene der empirischen Wirklichkeit schlicht iiber-
sehen haben? Ist es nicht blanker Zynismus, wenn er behauptet, daf3
die Schonheit der Kunst angesichts eines Bettlers verblassen wiirde?
Diese Frage legt den Finger in die Wunder der Asthetik der angel-
sichsischen Romantik. Sie markiert ihr zentrales systematisches Pro-
blem, das sich bei Emerson mit besonderer Dringlichkeit stellt. Er-
stens wiirden Emersons normative Anforderungen an die Kunst
hinfillig, wenn sich seine ontologischen Pramissen als nicht haltbar
erweisen, dafS die Menschen im Grunde ihres Herzens gut und daf3
die Wirklichkeit jenseits aller Kontingenzen vollkommen schén und
fiir uns Heimat ist. Dann konnte Emerson namlich ebensowenig wie
Wordsworth und Coleridge von Kunstwerken einfordern, daf3 sie ih-
re Gegenstinde mit asthetisch schonen Mitteln als sympathische pra-
sentieren. Gravierender noch fillt ins Gewicht, daf3 sich Emersons
Kiinstler im Gegensatz zu Coleridge und Wordsworth nicht etwa die
natura naturans, sondern die natura naturata im Gegensatz zu der
von der Zivilisation verdorbenen Natur zum schonen Vorbild neh-
men soll.

Emerson hat die negativen Phidnomene in der empirischen
Wirklichkeit nun durchaus registriert. Anders als die englischen Ro-
mantiker vor ihm stellt er sich sogar ausdriicklich der Tatsache, daf3
es in der empirischen Wirklichkeit sowohl das dsthetisch (sekundire)
als auch das ontologisch (primire) HafSliche gibt. So rdumt der Essay
On Beauty von 1860 ein, dafl es in der empirischen Wirklichkeit
dsthetisch haflliche Menschen' und dsthetisch hafliche Gegenstan-
de gibe. Der Essay The Poet gesteht dann die édsthetisch héflichen
Machwerke der Kunst zu. Der posthum veroffentlichte Essay The
Tragic konzentriert sich schliefSlich auf die Faktizitit von ontologisch
Hiflichem (d.h. von bésen Taten und schmerzhaft-bedrohlichen Er-
eignissen) in der empirischen Wirklichkeit. Ausgehend von diesen
Diagnosen unternimmt Emerson hier deutliche Anstrengungen, um
die ontologischen Probleme seiner Asthetik auszurdumen, die jedoch
zu gravierenden Inkonsistenzen fiihren.

Emersons Essay The Tragic beginnt mit der Bemerkung, daf3
»derjenige, dem niemals das Haus der Schmerzen gezeigt wurdex,
nur »das halbe Universum gesehen« habe. »So wie das Salzmeer
mehr als zwei Drittel der Erdoberfliche bedeckt, so triibt« laut Emer-

192 Emerson: On Beauty 1860. A.a.O. 1108.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 153

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Die philosophische Leistung schoner Kunst

son immer auch »die Sorge den Menschen in seinem Gliick«. Deshalb
sei »der wichtigste Anruf der Dinge an das miifsige Auge« die »Me-
lancholie«. Ja, laut Emerson scheint uns »in dunklen Stunden« unse-
re »Existenz« sogar »ein Verteidigungskrieg zu sein«, namlich »ein
Kampf gegen die Triibung.« Damit erkennt Emerson nun allerdings
nicht etwa die Faktizitit des ontologisch Hifslichen an. Nein, Aner-
kennung findet lediglich das Faktum des menschlichen Leidens am
ontologisch Haflichen. Dieses Faktum versucht Emerson zu erkla-
ren. Im Zuge dessen kommt zum Tragen, daf3 Emerson die Zivilisati-
on zuvor von der natura naturata unterschieden hatte. Sein Erkla-
rungsmodell fiir das Leiden am ontologisch HéifSlichen lautet
namlich, daf die Menschen sich im Zuge von Zivilisationsprozessen
widernatiirliche Deutungsmodelle des Verhiltnisses von Mensch
und Natur geschaffen hitten. Sein Beispiel sind die ostindischen
und tiirkischen Kulturen sowie die griechische Tragodie, wo fataler-
weise der Mythos eines >grausamen Schicksals< erfunden worden sei,
der uns bis heute am wohlgeordneten Charakter des Naturganzen
zweifeln liefle. Wenn uns etwas bedrohlich bzw. in einem ontologi-
schen Sinne hallich zu sein scheint, dann liegt das nach Emerson nur
daran, daf3 wir durch solche Mythen verlernt hitten, die »philosophi-
sche Notwendigkeit« des Bedrohlichen zu erkennen. Diese Notwen-
digkeit wird laut Emerson ersichtlich, wenn der individuelle Mensch
»das Gute des Ganzen berticksichtigt, von dem er ein Teil ist«1%.
Aber Emerson weif3 Rat: Seiner Wiedererinnerungslehre zufolge lif3t
sich diese dem Menschen natiirliche Einstellung gegentiber dem Bo-
sen und dem Leiden wiedergewinnen. Wem das gelingt, der leidet
laut Emerson fortan nicht mehr, weder an zum Bésen pervertierten
Menschen noch an von Menschen pervertierter Natur. Er fiihlt sich
namlich nicht mehr als verletzliches Individuum, sondern als Teil
eines Ganzen, auf dessen innere Notwendigkeit er auch angesichts
von personlichem Ubel vertrauen kann.

193 »He has seen but half the universe who never has been shown the House of Pain. As
the salt sea covers more than two thirds of the surface of the globe, so sorrow encroaches
in man on felicity.« Emerson, Ralph Waldo: The Tragic. In ders.: Essays and Lectures.
A.a.0. (1289-1295) 1289. »The prevalent hue of things to the eye of leisure is melan-
choly. In the dark hours, our existence seems to be a defensive war, a struggle against the
encroaching.« A.a.O. 1289. There is »the doctrine of Philosophical Necessity« that »the
suffering individual finds his good consulted in the good of all, of which he is a part.«
A.a.0. 1290. Dieselbe These wird auch vertreten in Emerson: The Poet. A.a.O. 201.
Interessant wire ein Vergleich mit Schopenhauer; ob ein Einfluf} vorliegt, ist (mir) je-
doch nicht bekannt.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. W. Emerson und die Schénheit einer Eisenbahn

Warum aber gibt es das dsthetisch HafSliche in der empirischen
Wirklichkeit? So lautet Emersons nichstes Problem. Der Essay On
Beauty von 1860 entfaltet die Erklarung, dafs Menschen in naturwid-
riger Weise in die natura naturata eingegriffen hitten. So gesteht
Emerson zu, daf8 beispielsweise Mirabeau und De Boullion asthetisch
haflliche Menschen gewesen seien. Nach Emerson sind sie jedoch nur
deshalb ésthetisch haSlich geboren worden, weil ihre Vorfahren die
Fortpflanzungsgesetze der Natur mifSachtet hitten. Hingegen wiren
alle Menschen von asthetisch schoner physischer Gestalt, »wenn un-
sere Stammviter die Gesetze beachtet hdtten«'®. Das ist nun ganz
sicher nicht rassistisch gemeint. Emerson hat sich namlich Zeit seines
Lebens ohne Riicksicht auf personliche Freundschaften oder Vorteile
sowohl gegen die Sklaverei'® als auch fiir die amerikanischen Urein-
wohner eingesetzt.1% An den amerikanischen Ureinwohnern mag er
zudem auch aus ésthetischen Griinden interessiert gewesen sein:
Laut Emerson gibt es dsthetisch hiflliche Gegenstinde namlich nur
in Gesellschaften, die von den natiirlichen menschlichen Gesell-
schaftsordnungen abgekommen sind.’” In diesen Gesellschaften
wiirde der Gegenstand auf seine Niitzlichkeit reduziert und auf as-
thetische Schonheit keinen Wert gelegt. Somit ist es nach Emerson
also eine Zivilisationskrankheit und nicht im Wesen niitzlicher Ge-
genstinde begriindet, wenn Eisenbahnen als verrostete Ungetiimer
durch die Gegend fahren. In allen naturbelassenen menschlichen Ge-
sellschaften hingegen sind laut Emerson alle Gebrauchsgegenstinde

194 There would be no ugliness »if our ancestors had kept the laws.« Emerson: On Beau-
ty 1860. A.a.O. 1108.

1% In den Nordstaaten wurde die Abschaffung der Sklaverei im Jahr 1804 beschlossen,
in den Stidstaaten jedoch erst nach dem Sezessionskrieg durchgesetzt. Im Jahr 1865 fand
das Verbot der Sklaverei als 13. Artikel endlich Eingang in die Verfassung der U.S.A. Die
UN-Menschenrechtskommission hat die Sklaverei erst im Jahr 1948 (!) verboten.

1% Einige Details: Im Jahr 1845 weigerte sich Emerson, Vorlesungen am New Bedford
Lyceum zu halten, nachdem er erfahren hatte, dafl Schwarze dort nicht zugelassen sind.
1851 schrieb er wiitende Artikel gegen eine Rede seines ehemaligen Freundes Daniel
Webster (der den Sommer 1843 im Hause Emerson zugebracht hatte) vom 7. Mirz
1851, in der dieser die Gesetze zum Umgang mit entlaufenen Sklaven verteidigt hatte.
1854 forderte Emerson, Verzeichnisse von Angriffen auf fliichtige Sklaven in New York
City publik zu machen. 1855 hielt er in Boston, New York City und Philadelphia Vor-
lesungen gegen die Sklaverei. Auch gegen die Sklaverei in Indien und gegen die Ver-
treibung der Cherokee-Indianer von dem Land ihrer Vorviter setzte er sich ein.

197 Zum Einwand, daf3 >natiirlich< nicht per se gleich >naturbelassenc ist, vgl. Absatz
2.1.a.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 155

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Die philosophische Leistung schoner Kunst

immer auch so asthetisch schon gestaltet, wie es ihnen zukommt.
(Diesen Gedanken wird Ruskin aufgreifen.9)

Emersons letztes Problem in diesem Zusammenhang ist das
Faktum von &sthetisch hifslichen Kunstwerken. Natiirlich sieht er
wiederum in der Zivilisation die Ursache dafiir. Durch den Einfluf3
der Zivilisation ist das universale Wissen der Allseele laut Emerson
bei vielen sogenannten Kiinstlern verstellt. Die wirklichen Kiinstler
gehoren nach Emerson jedoch zu den wenigen auflergewdhnlichen
Menschen, deren Zugang zum universalen Wissen der Zivilisation
relativ unverstellt ist, weil sie sich vom Einfluf3 der Zivilisation weit-
gehend befreit haben, indem sie in »Verborgenheit in der Natur le-
ben« und ein »bescheidenes und zuriickgezogenes Leben« fiihren,
selbst wenn sie fiir »weltfremde Narren« gehalten werden.!” Solche
Menschen mit relativ unmittelbarem Zugang konnen relativ schone
Kunstwerke schaffen. Allerdings kann sich nach Emerson selbst der
genialste Kiinstler niemals ganz von den Einfliissen der Zivilisation
freimachen, weil er schliefllich von seinen Zeitgenossen verstanden
werden will und sich deshalb ihren Ausdrucksbediirfnissen in gewis-
sen Grenzen anpassen mufs.? Deshalb schaffen auch die genialsten
Kiinstler keine vollkommen schénen Kunstwerke; deshalb sucht
Emerson »vergeblich nach dem Dichter«, welchen er beschreibt; und
deshalb ist selbst das noch so schone Kunstwerk nicht mehr »als der
Weg des Schopfers zu seinem Werk«.20!

Fiir die Entstehung von triigerischen Machwerken, die ihre Ge-
genstinde mit dsthetisch hidflichen Mitteln als antipathische prasen-
tieren, ist die Zivilisation nach Emerson natiirlich erst recht die Ur-
sache. Machwerke schaffen diejenigen Kiinstler, die »zum Kapitol
oder zur Borse« gehen und sich ihre »Hirne anfiillen mit Boston
und New York«.202 Gemeint sind Kiinstler, die sich dem Einfluf3 der

198 Emerson: Nature. A.a.O. 127f,; sowie ders.: On Art. A.a.O. 438. Sontag diskutiert
das zwiespiltige Verhiltnis der angelsiachsischen Idealisten (genauer: Emersons, Thore-
aus und Ruskins) zur Industrialisierung zu Beginn des 19.Jahrhunderts. Sontag:
Against Interpretation. A.a.O. 285{.

199 Emerson: The Poet. A.a.O. 190, 2191, 210£. Vgl. auch ders.: The Over Soul. A.a.O.
insg. Deshalb gibt es nach Emerson in zivilisierten Gesellschaften so wenig wirkliche
Kiinstler. Die gegenteilige Position vertritt John Ruskin. Vgl. Abschnitt 5.1.

200 Eyerson: The Poet. A.a.O. 192, 194f.,, 217. Vgl. auch ders.: On Art. A.a.O. 4311.
201 Emerson: The Poet. A.a.O. 217. Vgl. auch ders.: On Art. 437; ders.: Nature. A.a.O.
138ff.

202 Emerson: The Poet. A.a.O. 2191,

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. W. Emerson und die Schénheit einer Eisenbahn

Zivilisation so unbedingt ausliefern, daf$ ihr Zugang zum universalen
Wissen der Allseele um die Schonheit der Welt vollstandig verstellt
ist. Nur solche >sogenannten« Kiinstler konnen eine so véllig falsche
Sichtweise auf ihre Gegenstinde entwickeln, daf3 sie sie so anti-
pathisch, bedrohlich, abstofiend, ontologisch hafllich présentieren,
wie sie Emersons Offenbarungsglauben zufolge definitiv nicht sind.

Laut Emerson wire ohne den Einfluf3 der Zivilisation also alles
in dsthetischer Hinsicht schon, und zugleich wiifste jeder, daf3 alles in
ontologischer Hinsicht schon ist. Je mehr Einfluf8 die Zivilisation je-
doch gewinnt, um so mehr leiden die Menschen an scheinbar Bosem,
Abstof3enden, Bedrohlichen, und um so dsthetisch hafSlicher werden
Menschen, Dinge und Kunstwerke. So lautet Emersons Losung sei-
ner ontologischen Probleme. Letztlich vermag diese Losung jedoch
nicht zu befriedigen. Denn vom seltsamen Bild des Kiinstlers als
menschenscheuem Waldschrat einmal abgesehen, dringt sich sofort
der psychologische Einwand auf, daf$ Emerson das Faktum des onto-
logisch HéfSlichen schlicht verdringt. SchliefSlich leiden viele Men-
schen unbestreitbar an ontologisch HafSlichem vielerlei Spielart. Das
laBt sich mit Hinweis auf eine falsche Einstellung gegeniiber dem
Leiden nicht verharmlosen. Emerson ist voller Gottvertrauen, daf3
der Mensch »dem ihm bestimmten Guten gar nicht entgehen« kann,
weil »die Dinge«, welche »wirklich« fiir ihn bestimmt sind, »mit aller
Kraft« zu ihm hinstreben wiirden. Aber kann sich jemand, der
schwer krank oder auf andere Weise vom Schicksal geschlagen ist,
tatsichlich gelassen damit abfinden, daf es gottliche Vorsehung und
»am besten« fiir ihn ist, wie es nun einmal ist?203

Neben diesem psychologischen Einwand liegen zwei logische
Einwinde auf der Hand. Emersons Verteidigungsstrategie ist erstens
problematisch, weil nicht ganz klar wird, wie weit der Einfluf der
Zivilisation tatsdchlich geht. Ist die Wirklichkeit durch ihren Einfluf3
ein fiir alle Mal zur hifllichen Zivilisation geworden, oder gibt es
eine Perspektive, aus der ich sehen kann, daf3 die Wirklichkeit hinter
der hdfllichen Maske der Zivilisation immer noch natura naturata
und damit sowohl im ontologischen als auch im dsthetischen Sinne
schén ist? Die von Emerson so oft erwihnte Eisenbahn beispielsweise
— tduschen wir uns, wenn wir sie in einem &sthetischen Sinne haflich
finden, insofern sie verrostet ist, oder sind Eisenbahnen als Zivilisa-

203 Emerson: The Over-Soul. A.a.O. 115.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 157

1012026, 05:21:04,


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

tionsprodukte tatsichlich hafllich? Was heif3t es, daf3 der Dichter sie
als dem Naturganzen zugehorige sehen kann?

Vor allem aber fithrt Emerson mit der Zivilisation etwas ein, das
es seinen Priamissen zufolge eigentlich nicht geben kann, weil es in
seinem Universum keinen Grund fiir die Entstehung von Zivilisation
gibt. Ist die Zivilisation ein Aspekt der natura naturata? Wie aber
kann aus der Natur, wie Emerson sie auffafdt, iiberhaupt so etwas
Mangelhaftes wie die Zivilisation entstehen? Es sind natiirlich die
Menschen, die den Fehler machen, vom Naturplan abzuweichen —
aber schlief3lich sind die Menschen selbst im Naturplan vorgesehen
als Wesen, die in die natura naturata gestaltend eingreifen. Thnen ist
das Wissen der Allseele angeboren, damit sie als ihre Handlanger
fungieren konnen. Wie aber sollen Menschen von einem Plan abwei-
chen, aufgrund dessen sie selbst geplant sind, und wie vollkommen
ist ein Plan, dem zufolge solche Abweichungen moglich sind? Emer-
son wiirde vielleicht sagen: Menschen weichen nur unter dem Ein-
fluB3 der Zivilisation ab. Dann lige jedoch ein Zirkel vor, weil die
Zivilisation dann sowohl Ursache als auch Produkt der Abweichung
wire. Das letztgenannte Problem liefSe sich nur 16sen, wenn zusitz-
lich etwas wie die >menschliche Freiheit« angenommen wiirde.
Menschliche Freiheit konnte erstens im Sinne des Schelling von 1809
die Bedingung der Moglichkeit des Menschen zum Abweichen vom
Naturplan und damit Bedingung der Maglichkeit von Zivilisation
sein. Auflerdem konnte menschliche Freiheit auch die Instanz sein,
aufgrund derer sich der >wirkliche Kiinstler< von der Zivilisation di-
stanzieren und die Einstellung gegeniiber der Wirklichkeit einneh-
men kann, auf die Emerson als die einzig srichtige« Einstellung so
pocht. Erstens aber ist bei Emerson von menschlicher Freiheit nicht
die Rede. Aulerdem hitte Emerson dann dasselbe Problem, dem
Schellings Freiheitsschrift gewidmet ist, namlich die Moglichkeit
menschlicher Freiheit zum Bosen innerhalb seines metaphysischen
Systems rechtfertigen zu miissen.2** Eine solche Rechtfertigung gibt
es bei Emerson jedoch nicht.

Damit bleibt auch bei Emerson letztlich nur derselbe religiose
Offenbarungsglaube, der schon der Asthetik der englischen Roman-
tik zugrunde liegt. Letztlich bleibt nur das enthusiastische Bekennt-
nis, dafs man fiihlen konne, dafd die Menschen im Grunde gut und die

204 Vgl. zu Schellings Freiheitsschrift in aller Kiirze Absatz 2.4.b.

158  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. A. Poe und die Sehnsucht der Motte nach dem Stern

Schopfung wohlgeordnet und Heimat ist. Das ist allerdings deutlich
zuwenig, um an den starken ontologischen Primissen der Asthetik
der angelsichsischen Romantik festzuhalten. Die Hilflosigkeit der
angelsichsischen Romantik gegeniiber dem Bosen im Menschen
und dem Bedrohlichen in der dufieren Natur sollte im ausgehenden
19. Jahrhundert dann auch zum grofiten Einfallstor der Kritik wer-
den. Darauf komme ich im Abschnitt 2.6. zu sprechen. Zuvor meldet
sich jedoch der anerkannte amerikanische Meister des Grauens, Ed-
gar Allan Poe, zu Wort. Poe unternimmt den waghalsigen Versuch,
eine Alternative zur Asthetik der angelsichsischen Romantik aus der
schlichten Umkehrung ihrer optimistischen ontologischen Pramissen
in einen ontologischen Pessimismus zu entwickeln.

6. Edgar Allan Poe und die Sehnsucht der Motte
nach dem Stern

Der amerikanische Dichter, Redakteur und Literaturkritiker Edgar
Allan Poe hat nicht nur Gedichte und gruselige Kurzgeschichten ge-
schrieben: Mit seinen hierzulande wenig bekannten asthetischen Es-
says kann er auflerdem zwar nicht als der wirkmachtigste, aber doch
als der polemischste Kritiker der angelsdchsischen Romantik gelten.
Poe greift vor allem Emerson an, mit dem er personlich verfeindet
war. Aber auch an Coleridge und Wordsworth lift er kein gutes
Haar! Er disqualifiziert die Dichter als »metaphysische Poeten« und
beschimpft ihre These von der philosophischen Leistung der Dich-
tung als »Hiresie des Didaktischen«. Dafiir fiihrt er zwei Griinde
an. Erstens will Poe metaphysische Lehren leidenschaftslos durch Ar-
gumente und nicht durch starke Gefiihle vermittelt haben. Zweitens
ist Poe der Ansicht, dafl philosophische Abhandlungen immer einen
gewissen Umfang haben sollten, damit sie ihre Argumente adiquat
entfalten konnen. Gute Gedichte miifiten hingegen kurz sein, weil
eine starke Gefiihlsregung, die durch Dichtung laut Poe wesentlich
erzielt werden soll, niemals von langer Dauer sein kénne.2 Das ist
als Spitze gegen die tatsichlich ziemlich langen »Lehrgedichte« der
angelsichsischen Romantiker gemeint, denen Poe in Bausch und Bo-

205 Poe, Edgar Allan: The Poetic Principle. In: The Home Journal. August 1850/The
Union Magazine of Literature. Okt. 1850. Im Text zit nach: Gesammelte Werke in zehn
Binden. Bd. 10. A.a.O. (673-703) 679.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 159

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Die philosophische Leistung schoner Kunst

gen jede philosophische2 und jede poetische?” Kompetenz ab-
spricht. Seine Polemik gipfelt schliefflich in dem Ausspruch, dafs er
»in Ansehung« dieser »metaphysischen Poeten, als Poeten genom-
menc, nichts als »die souverdnste Verachtung«2® empfinde. Aber
aller Polemik zum Trotz ist dennoch ein Kérnchen Wahrheit daran,
wenn Colacurcio schreibt, dafy Poe und die angelsichsischen Roman-
tiker »Kinder desselben Feuers« seien.2?” In seiner eigenen Asthetik
kniipft Poe nimlich deutlich an die Asthetiken seiner Vorldufer an,
allerdings nicht in affirmativer, schlicht fortfiithrender Weise, wie in
einschligiger Literatur seltsamerweise oft behauptet wird.??* Nein,

206 poe, Edgar A.: Increase of the Poetical Heresy-Didacticism. In: Evening Mirror.
3. Febr. 1845. Im Text zit. nach ders.: Ein Irrweg der Poesie — Das Uberhandnehmen
des Didaktizismus. In: Gesammelte Werke in zehn Binden. A.a.O. Bd. 9 (363-367) 363;
ders: Letter to B. 1831. In: Southern Literary Messenger July 1836. Im Text zit. nach
ders.: Brief an B. In: Gesammelte Werke in zehn Binden. Bd. 9. A.a.O. (242-251) 242.
207 Vgl. Poe: Letter to B. A.a.O. 245 ff.; sowie iiber Wordsworth in ders: Heresy-Didac-
ticism. A.a.O. 363; sowie iiber die \Unmusikalitit< von Coleridges Gedichten in ders.:
The Rationale of Verse. In: Southern Literary Messenger. Okt./Nov. 1848. Im Text zit.
nach: Gesammelte Werke in zehn Binden. Bd. 10. A.a.O. (608-672) 640f.

208 Poe: Letter to B. A.a.O. 250.

209 Colacurcio, Michael ].: Idealism and Independence. In: Columbia Literary History.
A.a.0.214.

210 Poes (1809-1849) Kritik an den >metaphysischen Poeten« der angelsichsischen Ro-
mantik ist gemeinhin bekannt. Dennoch geistert in der Literatur viel Seltsames herum,
was die angebliche Abhingigkeit Poes von Coleridge, aber auch von Emerson angeht.
Symons Behauptung, daf »Poes Theorie der Kunst sich im allgemeinen mit der Roman-
tik im 19. Jahrhundert« decke, »so wie sie Coleridge entwickelte, ist einfach falsch.
Symons, Julian: Die kritischen Schriften. In: The Tell-Tale Heart. The Life and the
Works of E. A. Poe. London 1978. Im Text zit. nach ders.: Edgar Allan Poe. Leben und
Werk, Miinchen 1986, (246-271) 247. Siebel untersucht den Einflufl von Coleridge auf
Poes Lyrik und kommt zu dem Ergebnis, daf8 Poe in Coleridge »seinen kritischen und
kunsttheoretischen Lehrmeister« gefunden hitte. Als Beleg zitiert er ausgerechnet die
deutlich ironischen >Huldigungen, die Poe in Letter to B. an Coleridge richtet. Anschlie-
Bend behauptet er, daf3 Poe von Coleridge die idealistische Harmoniekonzeption iiber-
nommen habe. Siebel, Paul: Der Einflufs Samuel Taylor Coleridges auf Edgar Allan Poe.
Diss. Miinster 1924, 90-102. Poe setzt jedoch die Melodie als Strukturierung von Zeit
an die Stelle von Coleridges (Schellings) Konzeption von >Schonheit« als >organischer
Ganzheit, weil es Poe um das Erzeugen von Spannung geht (s.u.), und nicht um die
Verkorperung einer schonen Totalitit. AufSerdem ist die Dichtung bei Poe nicht héchste
Kunstform wie bei Coleridge: Poe definiert sie vielmehr als niedere, intellektuellere
Form der Musik. Vgl. Poe: Rationale of the Verse. A.a.O. 620; sowie ders.: Letter to B.
A.a.O. 249; sowie ders.: Poetic Principle. A.a.O. 619f. Kesting analysiert den Unter-
schied zwischen Coleridge und Poe hingegen deutlich kenntnisreicher und sensibler.
Kesting, Marianne: Negation und Konstruktion. In: Poetik und Hermeneutik. Bd. 6.
Positionen der Negativitit. Hrsg. v. H. Weinrich. Miinchen 1975, 377. Angaben auch

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. A. Poe und die Sehnsucht der Motte nach dem Stern

Poe entwickelt seine eigene Asthetik, indem er die zentralen Thesen
und Uberzeugungen seiner Vorlidufer ins diistere Gegenteil zu wen-
den und ihre ontologischen Primissen ins Negative umzukehren ver-
sucht. Poes Weltbild ist wesentlich von Pessimismus und Zweifeln an
der ontologischen Schonheit der Wirklichkeit geprigt. Nur so be-
trachtet, sind die angelsichsischen Romantiker und Poe tatsichlich
>Kinder desselben Feuers«.

(a) Poes pessimistischer Zweifel. Poes Welt- und Menschenbild be-
treffend, kommt seinem Essay The Imp of the Perverse von 1845 eine
exponierte Rolle zu. Den Ausgangspunkt dieses Essays bildet die psy-
chologische?!! These, dafs die ontologischen Pramissen der angelséch-
sischen Romantiker kein fundamentum in re hitten, sondern ledig-
lich Ausdruck einer iibergrofSen personlichen Sehnsucht nach einer
wohlgeordneten Wirklichkeit und nach im Grunde herzensguten
Menschen seien. Nach Poe haben sich Coleridge, Wordsworth und
Emerson so sehr nach einer wohlgeordneten Schiépfung und nach
liebenswiirdigen Menschen gesehnt, dafs sie schlieflich zu der »fel-
senfesten Einbildung« gelangt seien, dafl Welt und Menschen tat-
sichlich so seien, wie sie es sich wiinschen. Laut Poe wire es jedoch
nicht nur »kliiger, es wire auch sicherer gewesen«, wenn sie sich auf
Beobachtungen statt auf ihre Wunschtraume gestiitzt hitten. Poe
pladiert fiir »induktives« Philosophieren?'2, um sich auch methodisch
von der religios fundierten Naturphilosophie seiner Erzfeinde in der
angelsichsischen Romantik abzusetzen.

Ein erstes Ergebnis von Poes empirischer Bestandsaufnahme
lautet, daf3 sich natiirlich alle Menschen danach sehnen wiirden, daf3
ihnen die Welt wohlgeordnete und durchschaubare Heimat ist. So
weit kommt Poe den »metaphysischen Poeten« gerne entgegen. Aber
vollig unverstindlich ist es in seinen Augen, daf8 die angelsdchsischen

zu weniger offensichtlichen Einfliissen auf Poes Asthetik finden sich in Kelley, G. E.: The
Aesthetic Theories of Edgar Allan Poe. An Analytical Study of his Literary Criticism.
Diss. Graduate College of the State University of Iowa 1953, 57-123.

21 Vgl. zu einer Analyse der psychologischen Dimension von Poes Werken auch Bona-
parte, Marie: Edgar Allan Poe. Psychoanalytische Studien. 3 Bde. Ubers. v. F. Lehner.
Wien 1934.

22 Poe, Edgar Allan: The Imp of the Perverse. In: Graham’s Lady’s and Gentleman'’s
Magazine. Juli 1845. Im Text zit. nach ders.: Der Alp der Perversheit. In.: Gesammelte
Werke in fiinf Binden. Bd. 3. Der schwarze Kater. Gedichte & Essays. Hrsg. v. K. Schuh-
mann, H. D. Miiller. Ziirich 1994, (472-480) 473.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 161

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Romantiker die dusere Wirklichkeit dann tatséchlich fiir wohlgeord-
net gehalten haben, obwohl wir laut Poe doch stindig mit Unwiig-
barem, Unerklarlichem und sogar Unheimlichem konfrontiert wer-
den. Angesichts dessen sei es viel wahrscheinlicher, dafy unsere
Wirklichkeit so ist, wie sie sich uns prasentiert, namlich unerklarlich,
unwigbar, bedrohlich, kurz: in einem ontologischen Sinne hafslich.
Aber weil wir niemals ein definitives Wissen haben und somit auch
kein Wissen, das unsere Befiirchtungen definitiv bestitigen wiirde,
bleibt die Hoffnung auf eine wohlgeordnete Wirklichkeit nach Poe
im Menschen trotz aller Befiirchtungen immer lebendig.

Zweitens a3t sich nach Poe beobachten, daf3 sich alle Menschen
danach sehnen, daf$ ihre Mitmenschen >im Grunde guts, liebenswiir-
dig und vertrauenerweckend sind. Wieder kommt Poe den >metaphy-
sischen Poeten« ein Stiick entgegen. Aber wenn wir die Menschen
und uns selbst beobachten, wie konnen wir dann noch an eine gute
Naturanlage glauben? Mit welcher Berechtigung sollten wir darauf
vertrauen? Falls es namlich ein »angeborenes Urprinzip mensch-
lichen Handelns« gibt — dann ist das nach Poe mit Sicherheit keine
gute Naturanlage, sondern im Gegenteil eine »unbesiegliche Machtc,
die Poe den »Urtrieb zum Bosen« und »in Ermangelung eines tref-
fenderen Ausdrucks« schliefSlich auch »Perversheit«?'> nennt. Pha-
nomenologisch beschreibt Poe den dunklen Trieb zum Perversen als
einen zerstorerischen Drang, gegen unser eigenes Verlangen nach
Wohlsein und gegebenenfalls sogar gegen bessere Einsicht und bes-
seren Willen zu handeln. Er dufSert sich, wenn wir etwas einzig aus
dem Grund tun, weil wir es nicht tun sollen; wenn wir ein Gesetz
verletzen, nur weil es Gesetz ist; wenn wir Unrecht tun, nur weil
wir wissen, daf$ es Unrecht ist. Und wir merken empirisch, daf es
einen solchen Drang zu geben scheint, wenn wir z.B. an einem Ab-
grund stehen und mit dem Gedanken kokettieren, uns hinunter-
zustiirzen. SchliefSlich bringt Poe noch ein amiisantes Beispiel: Auch
die seltsame Lust, andere mit endlosen Reden zu peinigen, entsprin-
ge diesem dunklen Drang zum Perversen.?'* Aber wieder weif§ nie-

23 Poe: Imp. A.a.O. 473 £. Poe kritisiert in bekannt ironischem Ton die >metaphysischen
Poeten¢, weil diese jedes Verhaltensmuster der Menschen — Efitrieb, Sinnlichkeit,
»Kampfeslust, Idealitit, Kausalitdt, Bausinn« — damit zu erkldren versuchten, dafl »die
Gottheit« den Menschen diese Fahigkeiten »mitgegeben« habe. A.a.O. 473.

24 Poe: Imp. A.a.O. 475 ff. Vgl. auch ders.: The Black Cat. In: United States Saturday
Post. 19. August 1843. Im Text zit. nach ders.: Der schwarze Kater. In: Gesammelte
Werke in fiinf Binden. Bd. 3. A.a.O. (139-152) 142.

162  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. A. Poe und die Sehnsucht der Motte nach dem Stern

mand definitiv, ob es den Trieb zum Perversen tatsichlich gibt und ob
er ihn selbst in sich trigt. Deshalb bleiben den Menschen wieder
sowohl die Furcht vor menschlichen Abgriinden als auch das Hoffen
darauf, dafs der Mensch von seiner Anlage her ein giitiges Wesen ist.

In seinem Essay The Poetic Principle von 1850 weif Poe drittens
auch zu begriinden, warum sich die angelsichsischen Romantiker so
sehr nach Schonheit sehnen, daf3 sie gegen die Erfahrung die eigent-
liche Schonheit von Menschen und Natur behaupten. Nach Poe gibt
es namlich einen unermefllichen »Durst« nach Schonheit, der »als
unausloschlicher Instinkt tief im Innern des Menschen« sitzt, und
von dem er sogar sagt, daf3 »dieser Durst« ein »Teil des Unsterblichen
im Menschen«25 sei. Nun klart Poe nicht dariiber auf, warum man
vom Instinkt zur Schonheit sicher wissen kann und vom Instinkt
zum Perversen nicht. Wieder steht er jedoch mit einem Bein in der
Tradition, von der er sich abwendet. Insbesondere dieser >Durst nach
Schonheit« ist laut Poe entgegen Emersons Versicherungen namlich
niemals zu stillen, weil es sich um einen »Durst nach groflerer,
intensiverer Schonheit« handelt, »als die Erde je hervorbringen
kann«.2¢ Wir wissen, daf$ unsere grofle Sehnsucht nach asthetischer
Schonheit immer unerfiillte Sehnsucht bleiben wird — und deshalb
vergleicht Poe diese Sehnsucht schlief3lich in einer schénen Metapher
mit der »Sehnsucht der Motte nach dem Stern«?7. Ausgehend von
dieser Bestandsaufnahme setzt Poe dann sein eigenes Welt- und
Menschenbild gegen die religiose Naturphilosophie der angelsichsi-
schen Romantik. Es besteht im Kern in der Uberzeugung, daf3 alle
Menschen zwar durchaus im Sinne der angelsichsischen Romantiker
von einer tiefen Sehnsucht nach einer wohlgeordneten Schopfung,
nach liebenswiirdigen Mitmenschen und nach dsthetischer Schonheit
getrieben sind — daf$ es allerdings nicht den geringsten Anhaltspunkt
fiir die Hoffnung gebe, dafy auch nur eine dieser drei Sehnstichte in
unserer empirischen Wirklichkeit jemals auch nur annihernd Er-
filllung finden kann.

(b) Schonheit und Melancholie. Dieses Welt- und Menschenbild
stellt den Hintergrund dar, vor dem Poe in dem Essay The Poetic
Principle von 1850 seine melancholische Gefiihlsdsthetik entwickelt,

215 Poe: Poetic Principle. A.a.O. 681.
216 Poe: Heresy-Didacticism. A.a.O. 365.
217 Poe: Poetic Principle. A.a.O. 681.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 163

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Die philosophische Leistung schoner Kunst

mit der er sich wiederum in entscheidenden Punkten von der Asthe-
tik der angelsichsischen Romantik distanziert. Zwar scheint seine
Asthetik auf den ersten Blick dieselben Gegenstinde zu behandeln
wie die Asthetiken der angelsichsischen Dichterphilosophen. Sie
konzentriert sich namlich ebenfalls auf Kunstwerke, die ihre Gegen-
stinde in dsthetisch schoner physischer Gestaltung prisentieren.
Poes entscheidende Frage lautet dann jedoch, was solche ésthetisch
schon gestalteten Kunstwerke in uns bewirken? Evozieren sie tat-
sichlich die iibergrofie Freude an der Giite der géttlichen Schépfung
und ihrer menschlichen Bewohner, von der in der angelsichsischen
Romantik die Rede war? Poe bejaht diese Frage zunichst einmal: Ja,
in gewissem Sinne schon. Tatsichlich erheben sie uns namlich »in
den Bereich einer makellosen Schonheit« und damit »in einen Zu-
stand«, der in der »Elevation so stiller und intensiver Entziickung
schon ein Ahnen des kiinftigen, vergeistigten Lebens in sich birgt,
und der »alle irdischen Leidenschaften nicht minder transcendiert
wie das heilige Feuer der Sonne den schwichlich phosphoriscieren-
den Schimmer des armseligen Gliihwurms«28,

Aber Poe ist eben kein angelsiachsischer Romantiker von echtem
Schrot und Korn mehr, sondern ein Romantiker, der melancholisch
geworden ist. Entscheidend ist, daf3 wir uns nach Poe in dem Zustand
nicht freuen konnen, in den uns #dsthetisch schone Kunstwerke ver-
setzen. Nach Poe konnen wir nimlich niemals ausblenden, was uns
immer begleitet: die Furcht und die dumpfe Ahnung, daf} die Welt
vielleicht nicht so ist, wie wir sie uns ersehnen und wie sie uns das
dsthetisch schone Kunstwerk prisentiert. Wir ahnen, dafl da etwas
nicht stimmt. Wir ahnen, daf3 dsthetisch schone Kunstwerke uns et-
was vorgaukeln. Deshalb versetzen uns ésthetisch schone Kunstwer-
ke nach Poe eben nicht in >grofie Freude«. So leicht lassen wir uns
nicht blenden, und Poe macht sich sogar dariiber lustig, dafl Words-
worth »unmittelbare Freude« durch die Vermittlung einer »schénen
Erkenntnis«?? indirekt erwecken will. Nach Poe passiert im Gegen-
teil folgendes: Wenn uns Dichtung oder Musik »zu Tréanen rithrt«, so
weinen wir nicht etwa »aus tibermifligem Entziicken«. Nein, nach

28 Poe: Heresy-Didacticism. A.a.O. 364. Symons spricht von >iiberempirisch-schénenc
Kunstwerken, d.h. von Kunstwerken, in denen sich unsere Hoffnungen auf eine ewige
und von allem empirisch-Negativen befreite Existenz verkorpern. Symons: The Tell-Ta-
le Heart. A.a.O. 249.

219 Poe: Letter to B. A.a.O. 242.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. A. Poe und die Sehnsucht der Motte nach dem Stern

Poe sind wir in emotionalen Aufruhr versetzt »aus einer gewissen
drgerlichen, ungeduldigen Trauer iiber unser Unvermdgen, jetzt,
vollstindig, hier auf Erden, ein fiir allemal, jene gottlichen und iiber-
wiltigenden Freuden zu erlangen, von denen wir durch die Dichtung
oder durch die Musik nur fliichtige und unbestimmte Blicke erha-
schen«?, Das #sthetisch schone Kunstwerk macht uns laut Poe den
Hiat zwischen der empirischen Wirklichkeit und der im Kunstwerk
verkorperten ontologisch schonen Sehnsuchtswelt deutlich bewufSt —
und das macht uns nach Poe traurig, drgerlich, ungeduldig, melan-
cholisch.

Damit ist der Kern von Poes Asthetik erreicht: Kunstwerke sol-
lenn nach Poe niamlich melancholische Zustinde evozieren, und das
moglichst intensiv. Fiir den Gefiihlsdsthetiker Poe bemif3t sich der
dsthetische Wert eines Kunstwerks ausschlief3lich nach der Intensitit
des melancholischen Zustandes, den es evoziert. Ein Kunstwerk ver-
dient nach Poe seinen »Namen nur insofern, als es durch die Erhe-
bung der Seele erregt«, und sein Wert steht ausschlief3lich »im Ver-
hiltnis zu dieser erhebenden Erregung«?2'. Melancholiec ist der
Zentralbegriff in seiner Asthetik: Melancholie meint den psychi-
schen Zustand, in dem sowohl eine grofse Sehnsucht als auch die
Befiirchtung ihrer wahrscheinlichen Unerfiillbarkeit in quélender
Spannung erlebt werden.??2 Die zentrale These von Poes melancho-
lischer Gefiihlsdsthetik lautet, dafd der Mensch einzig um eines in-
tensiven Zustandes der Melancholie willen Kunstwerke schafft. Nach
Poe schaffen die Menschen im ésthetischen Sinne schone Kunstwer-
ke, weil sie sich nach einer wohlgeordneten Wirklichkeit mit giitigen
Menschen sehnen und diesem Sehnen einen Ausdruck geben wollen,
gerade weil sie ahnen, dafi es unerfiillbar ist. Das sehnsiichtige »Stre-
ben, die hiochste Seligkeit zu erfassen«, hat laut Poe »der Welt all das
geschenkt«, »was sie seit jeher sogleich als poetisch zu verstehen und
zu empfinden vermochte«?23.

20 Poe: Poetic Principle. A.a.O. 682.

21 Poe: Poetic Principle. A.a.O. 673.

222 Poe: Poetic Principle. A.a.O. 682, 688; sowie ders.: The Philosophy of Composition.
In: Graham'’s Lady’s and Gentleman's Magazine. April 1846. Im Text zit. nach ders.:
Methode der Komposition. In: Gesammelte Werke in fiinf Bianden. Bd. 5. A.a. O. (196—
211) 201. Nach Anm. 471 liegt hier méglicherweise ein Einfluf8 A. W. Schlegels vor.
Zitiert wird eine Passage, in der Schlegel die antike klare Poesie mit der schwermiitigen
Poesie der Romantik vergleicht. Vgl. Schlegel, August Wilhelm: Vorlesungen iiber dra-
matische Kunst und Literatur. Bd. 1. Hrsg. v. E. Lohner. Stuttgart 1966, 25f.

23 Poe: Poetic Principle. A.a.O. 682. Weiter heifSt es: »Meine Absicht war zu zeigenc,

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 165

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

(¢) Die philosophische Leistung von Kunstwerken. Anders als bei den
angelsichsischen Romantikern haben Kunstwerke nach Poe also ih-
ren Ursprung in keiner metaphysischen Instanz mehr, sondern in der
Psyche des Menschen. Damit ist Poe kein Genieésthetiker mehr. Im
Gegenteil streitet Poe die Existenz jeder wie immer gearteten ge-
heimnisvollen Kraft explizit ab, durch welche des Kiinstlers Werk
plotzlich zur Vollendung gelangen konnte. In seinem Aufsatz The
Philosophy of Composition von 1846 rekonstruiert er vielmehr
Schritt fiir Schritt den technischen Konstruktionsprozef3 seines im
Jahr 1844 entstandenen beriihmten Gedichtes The Raven. Das soll
demonstrieren, »daf3 sich kein Punkt in seiner Komposition auf Zu-
fall oder Intuition« zuriickfithren 1af3t. Poe zeigt im Gegenteil, daf3
das Werk »Schritt um Schritt der Prizision und strengen Folgerich-
tigkeit eines mathematischen Problems seiner Vollendung entgegen-
ging«. Poe distanziert sich ausdriicklich von den »Poeten« Emerson,
Wordsworth und Coleridge, welche nach Poe »gern so verstanden
sein« mochten, »als arbeiteten sie in einer Art holdem Wahnsinn«
und »ekstatischer Intuition«. Gegen einen solchen »Geniekult« will
Poe die »Offentlichkeit einen Blick hinter die Kulisse tun« lassen und
ihnen auch die Miihsamkeiten kiinstlerischen Schaffens zeigen. Er
will die »verschlungene und unschliissige Unfertigkeit des Denkensc,
die »erst im letzten Augenblick begriffene Absicht, die »unzdhligen
fliichtigen Gedanken« und das »miihsame Streichen und Ein-
fiigen«?2 nicht langer verschwiegen wissen.

Wenn Poe dann sagt, daf3 die »Erschaffung von Schénheit«?2
das hochste und einzige Ziel des Kiinstlers und »das Schone das ein-
zig legitime Gebiet des Gedichts« sei®®, und wenn er weiterhin sagt,
dafl wir das »reinste« Vergniigen »aus der Betrachtung des Scho-
nen«?” gewinnen, dann heiflit das ebenfalls etwas ganz anderes als
bei den angelsichsischen Romantikern.??8 Bei Poe ist asthetische

daf3 das poetische »Prinzip selbst genau und einfach das Streben des Menschen nach der
héchsten Schonheit ist.« A.a. O. 701.

24 Poe: Philosophy of Composition. A.a.O. 197f.

25 Poe: Heresy-Didacticism. A.a.O. 363. Vgl. auch ders.: Philosophy of Composition.
A.a.0.201.

226 Poe: Philosophy of Composition. A.a.O. 200.

227 Poe: Poetic Principle. A.a.O. 683. Vgl. auch ders.: Composition. A.a.O. 200.

28 Bei Martin Seel findet sich ein Hinweis auf einen weiteren Punkt der Distanzierung
von den angelsichsischen Romantikern. Nach Seel »kann die Stadt bei Poe« niamlich
»als die echtere, reinere Landschaft und somit als legitime Nachfolgerin der verlorenen,
verddeten, banal gewordenen Natur erscheinen.« Seel: Asthetik der Natur. A.a.O. 232.

166  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. A. Poe und die Sehnsucht der Motte nach dem Stern

Schonheit ndmlich keine Entsprechung fiir ontologische Schonheit.
Er ist vielmehr davon iiberzeugt, daf8 Menschen »von Schénheit
sprechen«, wenn sie eine bestimmte »Wirkung« meinen, niamlich
»eben jene starke und reine Erhebung der Seele«, welche sich »durch
die Betrachtung des Schonen einstellt«??? — und bei dieser Wirkung
geht es nicht um die >tibergrofSe Freude< der smetaphysischen Poe-
tens, die zu erleben uns nach Poe ja nicht vergonnt ist, sondern um
Melancholie.

Damit hat Poe schlieSlich auch eine andere Einstellung zur phi-
losophischen Leistungsfihigkeit von Kunstwerken als seine Vorgén-
ger. Es geht Poe mit dsthetischer Schonheit von Kunstwerken um
eine intensive melancholische Wirkung und nicht um Freude, mora-
lische Erziehung oder Erkenntnis. Poes Kunstwerke sind nicht des-
halb im &sthetischen Sinne schon, damit sie uns zeigen, wie ontolo-
gisch schon unsere Wirklichkeit jenseits aller Kontingenzen
tatsiachlich ist.23° Nein, sie sind nur deshalb dsthetisch schon, damit
sie »eine Emotion hervorbringen, gegen die selbst die brennendsten
der nur-menschlichen Emotionen schal und bedeutungslos sind«2*.
Sie vermitteln kein Wissen, sondern sie lassen uns lediglich intensiv
erleben, daf3 wir stindig in der existentiellen Spannung zwischen
schonem Sehnen und héfSlichen Befiirchtungen leben miissen. Mehr
als Ahnungen konnen schone Kunstwerke nicht vermitteln. Von Evi-
denz und Offenbarung ist bei Poe nicht mehr die Rede. Das markiert
den wichtigsten Unterschied zwischen Poe und seinen Vorgingern.
Fiir die angelsachsischen Romantiker leistet Philosophisches, was uns
umfassendes Wissen tiber die Wirklichkeit und unsere Lage in der
Wirklichkeit vermittelt. Das ist eine wahrheitsasthetische Antwort

Tatsdchlich wendet Poe die Zivilisationskritik von Wordsworth und Emerson so ins Ge-
genteil.

29 Poe: Philosophy of Composition. A.a.O. 200.

20 Aus der Tatsache, daf3 fiir Poe nicht die Erkenntnis der {iberempirischen Wirklich-
keit, sondern die Spannung zwischen Sehnsucht und Befiirchtung wichtig ist, ergibt sich
auch, daf3 Poe im Gegensatz zu Coleridge die Nachahmungstheorie des hifllichen Mach-
werks nicht mehr vertritt. In dem Aufsatz Nature and Art setzt sich Poe mit Lowells
These auseinander, dafl Nachahmung in der Kunst immer zum Scheitern verurteilt sei,
weil die Schlichtheit der Natur mit kiinstlerischen Mitteln nie zu erreichen sei. Poe
entzieht sich dieser Diskussion, indem er sagt, daf} Kunst kein Gegensatz zur Natur sei,
sondern Natur dem Menschen handhabbar gemacht. Poe, E. A.: Nature and Art. In:
Evening Mirror. 17. Jan. 1845. Im Text zit. nach ders.: Natur und Kunst. In: Gesammelte
Werke in zehn Binden. Bd. 9. A.a.O. 351.

31 Poe: Heresy-Didacticism. A.a.O. 365.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 167

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Die philosophische Leistung schoner Kunst

auf die Frage nach der philosophischen Leistung von Kunstwerken.
Bei Poe sind Kunstwerke hingegen Ausdruck einer personlichen, in
der Regel hilflosen und im Bestfall aggressiv lustbesetzten existen-
tiellen Verunsicherung angesichts der Diskrepanz zwischen der Welt,
wie sie in metaphysischen Systementwiirfen versprochen wird, und
wie sie sich in der empirischen Wirklichkeit prisentiert.

Damit gibt Poe eine existenzphilosophische Antwort auf die Fra-
ge nach der philosophischen Leistung von Kunstwerken. Wenn es
namlich tatsachlich der Fall ist, da3 wir tiber die Wirklichkeit und
unsere Lage in der Welt nicht mehr wissen konnen, als daf$ wir uns
nach einer guten Welt und giitigen Menschen sehnen, obwohl wir
allzu hdufig enttduscht werden und selbst nicht allzu zuverlassig sind
— dann kann Poe ebenso wie die angelsichsische Romantik behaup-
ten, dafl Kunstwerke etwas der Philosophie Vergleichbares leisten.
Zwar konnen sie uns nicht dariiber aufklaren, wie unsere Welt tat-
sichlich beschaffen ist. Sie konnen uns aber iiber unsere Lage in der
Welt aufkliren, indem sie uns in quélende Spannung zwischen scho-
nem Sehnen und bosem Ahnen versetzen. Je intensiver ihnen das
gelingt, um so deutlicher werden sie uns bewufSt machen, wie sehr
solche Zustinde zu unserer menschlichen Existenz gehoren. Schlief3-
lich kénnen wir ja trotz aller spekulativen Metaphysiken letztendlich
niemals wirklich sicher wissen, daf3 die Wirklichkeit und unsere Mit-
menschen tatsiachlich so sind, wie wir es uns wiinschen. Diese exi-
stenzphilosophische Wendung ist wahrscheinlich der interessanteste
und weiterfithrendste Gedanke in Poes Asthetik. Hier betritt Poes
Asthetik tatsdchlich die »neuen Bahnen«, von denen Jauf} lobend
spricht. Hier distanziert er sich tatsichlich von der »Metaphysik des
zeitlos Schonen« und vom Mythos der »Substantialitdt des Scho-
nen«?2, welche die Asthetik der angelsichsischen Romantik noch so
deutlich pragen.2

22 Nach Jauf fithrt Valéry in seinem Essay Léonard et les Philosophes von 1829 die
Ablésung idealistischer Philosophie in Poes Philosophy of Composition zu Ende. Es
heifSt »Die Kunst ist auf neuen Bahnen, seit sie mit der Metaphysik des zeitlos Schonen
die vollendete Form des ésthetischen Gegenstands, mit dem vorgingig Wahren der Idee
das nachbildende Schaffen des Kiinstlers und mit dem Ideal der ruhenden Anschauung
die Unbeteiligtheit des Betrachters preisgegeben hat. Die Kunst befreit sich von der
ewigen Substantialitit des Schonen.« Jaufl, Hans-Robert: Asthetische Erfahrung und
Literarische Hermeneutik. Frankfurt 1982/41984, 117.

23 Gregorzewski bezeichnet Poes Asthetik sogar als die erste >originir amerikanische
Asthetike. Gregorzewski, Carla: Edgar Allan Poe und die Anfiinge einer originir ane-
rikanischen Asthetik. Heidelberg 1982. Vgl. zu Poes Wirkungsgeschichte im angelsich-

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. A. Poe und die Sehnsucht der Motte nach dem Stern

(d) The Black Cat. Obwohl Poes Einwinde gegen die angelsachsische
Romantik nicht von der Hand zu weisen sind, konnten keine Wirk-
macht entfalten, weil sie ihre eigentlichen Adressaten nie erreicht
haben. Dasselbe gilt auch fiir Poes dsthetischen und ontologischern
Gegenentwurf, der der romantischen Asthetik im angelsichsischen
Sprachraum schon deshalb keine Konkurrenz machen konnte, weil
er nie rezipiert wurde. Nachhaltige Spuren hinterliefSen. Poes phi-
losophische und dsthetische Uberlegungen nur an einer einzigen Stel-
le: Im Werk des Dichters Poe. Poes Asthetik hat in der angelsichsi-
schen Philosophie keine namhaften Anhinger gefunden. Dafiir hilft
sie aber, das literarische Werk Poes besser zu verstehen. Dem Pro-
gramm des Asthetikers Poe entsprechen die Kunstwerke des Dichters
Poe namlich in faszinierender Weise.?* Seine Gedichte und Kurz-
geschichten sind dsthetisch schon in dem Sinne, daf$ sie durchkon-
struiert sind bis ins kleinste Detail und reich an luziden Metaphern.?>
Gleichzeitig aber bricht in Poes Gedichten und Kurzgeschichten im-
mer wieder grausam und kalt ontologisch HafSliches*¢ ein, das uns
daran zweifeln ldf3t, ob die Natur tatsichlich wohlgeordnete Heimat
und unsere Mitmenschen von gutem Charakter und wohlwollend
sind. Bohrer weist treffend darauf hin, daf8 Poe die fiir ihn kennzeich-
nenden Schock-Effekte (diesen Begriff hat Benjamin gepragt?’) er-
reicht, gerade weil er uns durch dsthetisch schone Gestaltung des
Geschehens in Sicherheit wiegt. Ebenfalls weist Bohrer treffend auf
die bedrohliche Spannung hin, die in dieser Weise zwischen kiinst-

sischen Sprachraum auch Kiihnelt, Harro Heinz: Die Bedeutung von E. A. Poe fiir die
englische Literatur. Innsbruck 1949.

24 Vgl. dazu auch Staats, Armin: Edgar Allan Poes symbolistische Erzihlkunst. Heidel-
berg 1967.

25 Mit der Entstehung von klassischen Versmafen aus dem >Geist der Musik« sowie mit
der Frage, wie streng sich ein Dichter an Versmafe etc. halten soll, setzt sich Poe ausein-
ander in The Rationale of the Verse. A.a.O. insg. Im Essay geht es gegen die angelsich-
sischen Romantiker wieder um die Konstruierbarkeit von Dichtung. Im Zentrum steht
die These, daf3 Dichtung eine niedere Form der Musik sei, so daf8 Dichtung nach rhyth-
mischen Prinzipien von Gleichheit und Abwechslung konstruiert sein miisse. Am
Schlufs findet sich dann eine Diskussion des musikalischen Charakters verschiedener
klassischer Versmafe, insb. des Hexameters.

26 Vgl. zur Rede vom ontologisch HafSlichen und ontologisch Schonen Absatz 1.4.a.
27 Benjamin, Walter: Uber einige Motive bei Baudelaire. In ders.: llluminationen. Aus-
gewihlte Schriften. Hrsg. v. S. Unseld. Frankfurt a. M. 1955. Reprinted 1977, 185-229.
Vgl. zum Einsatz von Schock-Effekten in mittelalterlicher Kunst auch Jaufl, Hans-Ro-
bert: Die klassische und die christliche Rechtfertigung des Hdfslichen in mittelalterli-
cher Literatur. In: Die nicht mehr schonen Kiinste. A.a.O. (143-168) 160 ff.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 169

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

lerischer Formkraft und der Bedrohtheit der menschlichen Existenz
durch das nicht Wigbire entsteht: Nach Bohrer ist es »das Bewuf3t-
sein der Bedrohtheit kiinstlerischer Phantasie, die durch strengste
Anwendung hermetischen Vokabulars gesichtet werden sollte«?.
Ich interpretiere Bohrers AufSerung so, daf3 er den Sachverhalt meint,
daf3 das ésthetisch Schone auch in Poes Kunstwerken im gewissen
Sinne immer noch fiir das ontologisch Schine steht. Anders als bei
seinen Vorgdngern verkorpert es jedoch nicht mehr die Zuversicht,
daf3 die Wirklichkeit tatsichlich in einem ontologischen Sinne schén
ist. Es steht lediglich fiir unsere Sehnsucht danach. Laut Poe sind wir
gleichzeitig immer von der Ahnung gequilt, daf die Gegenstinde in
einem ontologischen Sinne héfllich sein kénnten. Daraus entsteht
schlieflich ein Spannungsverhiltnis zwischen der #sthetischen
Schonheit der Kunstwerke zur eigentlichen ontologischen Hafslich-
keit der Gegenstinde, die sie prasentieren. So erzeugt der Dichter Poe
die Spannung, um die es dem Asthetiker geht: die intensive psychi-
sche Spannung?? zwischen dem durch dsthetische Schénheit evozier-
ten Sehnen nach einer ontologisch schonen und dem existentiellen
Grauen vor einer ontologisch héafllichen Welt.

Wir sind nun in der gliicklichen Situation, daf3 sich Poes asthe-
tische Theorie mit seinem poetischen Werk veranschaulichen laf3t.
Ganz besonders geeignet hierzu ist die Kurzgeschichte The Black
Cat von 1843.240 Man konnte fast den Eindruck haben, daf3 Poe diese
Geschichte mit der Absicht der Dekonstruktion der zentralen meta-
physischen Primissen der angelsichsischen Romantik geschrieben
hat. In der Geschichte geht es namlich um das Erwecken von Zwei-
feln an den Uberzeugungen, dal der Mensch im Grunde seines Her-
zens gut ist und daf3 uns die Schopfung Heimstatt ist.

Was passiert in der Geschichte? Der Erzihler liebt seinen Kater
und seine Frau, und er sagt von sich, daf er »im Grunde gut« war und

28 Bohrer, Karl-Heinz: Die Asthetik des Schreckens. Die pessimistische Romantik und
Ernst Jiingers Frithwerk. Miinchen/Wien 1978, 21, 25.

29 Auch wenn Poe sich direkt zum Bésen duflert, geht es um ein Spannungsverhaltnis.
Es heifit, dafl »im Sittlichen das Bose die Hohlform des Guten ist.« Poe, Edgar Allan:
Berenice. In: Gesammelte Werke in zehn Binden. Bd. 10. A.a.O. 556.

240 Daf die Geschichte ganze zwei Jahre vor dem Essay The Imp of the Perverse von
1845 entstanden ist, spricht nicht gegen meine These, daf} die Geschichte die metaphy-
sischen Primissen der angelsichsischen Romantik dekonstruiert. Sie spricht vielmehr
dafiir, da Poes Asthetik aus seiner Auffassung von Dichtung entsprungen ist, und daf3
er nicht etwa seine Gedichte umgekehrt einer bestimmten ésthetischen Theorie ange-
pafit hat.

170  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. A. Poe und die Sehnsucht der Motte nach dem Stern

ein »menschenliebendes Wesen« und »Herzensweichheit« hatte. Das
diirfte mittlerweile bekannt vorkommen: Wenn der Erzihler be-
hauptet, eine gute Naturanlage zu haben, sagt er von sich, was die
angelsichsischen Romantiker vom Menschen generell behaupten.
Unter der Wirkung des Alkohols aber packt ihn plétzlich eine »ddmo-
nische Wut«, die »augenblicklich von ihm Besitz« ergreift und ihn
wie eine fremde Macht dazu dringt, seinem geliebten Kater »voller
Uberlegung eines seiner Augen aus der Hohle« zu schneiden. Als der
Kater dann Angst und Aversion zeigt, wird der Erzihler noch wiiten-
der, erhéingt ihn an einem Baum und erschligt schliefSlich noch seine
Frau. Eine brutale Mordgeschichte? Weit gefehlt. Denn weil es nach
Poe keine Gewisheit dariiber gibt, wie die Menschen wirklich sind,
weder im optimistischen Sinne der angelsichsischen Romantiker
noch in irgendeinem definitiv negativen Sinne — deshalb laf3t Poe es
letztendlich offen, ob sein Protagonist zum haltlosen Alkoholiker ge-
worden ist, oder ob er unter dem Einfluf3 eines dunklen Triebs zum
Bosen gequilt und getotet hat. Der Leser erfihrt lediglich, daf3 der
Erzahler gegen irgend etwas Destruktives in sich ankdampft, und daf3
dieses Destruktive in ihm immer mehr Macht gewinnt, bis »der
schwache Rest des Guten« schlie8lich »unter dem Druck von Qualen
wie diesen« im Erzihler »zum Erliegen kommen« muf3, so daf3 »bose
Gedanken« zu seinen einzigen Vertrauten« werden. Entscheidend ist
die Gradwanderung zwischen niichterner Normalitit und unheimli-
chem Spuk, den Poe hier unternimmt. Wenn das Destruktive im Pro-
tagonisten der Alkohol ist, dann gebe es eine plausible Erklarung fiir
seine Charakterverinderung. Dann miissen wir nicht daran zweifeln,
daf jeder Mensch prinzipiell einen guten und liebenswiirdigen Kern
hat. Dann wire der Mann einfach krank. Es konnte aber auch sein,
dafl es einen dunklen Trieb zum Bésen in uns gibt, gegen den wir
keine Chance haben. Im Protagonisten selbst kommt eine solche Ah-
nung auf, denn Poe lif3t ihn sagen, wie »gewifs« er sei, daf3 »Perver-
sheit einer der Urantriebe des menschlichen Herzens ist«, und »eine
der unteilbaren Grundfahigkeiten oder — empfindungen, welche dem
Charakter des Menschen Richtung geben«?#!. Diese Gewifsheit ist
allerdings eine intuitive Ahnung und kein sicheres Wissen. Sicher
konnen wir niemals wissen, was wirklich der Fall ist und ob es den
Trieb zum Perversen tatsichlich gibt — aber die bose Ahnung bleibt,
dafl wir uns vielleicht noch nicht einmal auf uns selbst verlassen

241 Poe: Black Cat. A.a.0. 139, 141, 148, 141, 142.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 171

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Die philosophische Leistung schoner Kunst

konnen, geschweige denn darauf, daf8 alle Menschen im Grunde gut
und vertrauenswiirdig sind. Diese quéilende Spannung des Nichtwis-
sens macht den intensiven Effekt aus, fiir den Poes Geschichten von
seinen Lesern geschitzt werden.

Auch die ontologische Priamisse vom Heimatcharakter der
Schopfung wird in The Black Cat angezweifelt. Der Erzihler kauft
sich einen neuen Kater (dem ebenfalls ein Auge fehlt!) und mauert
die Leiche seiner Frau im Keller ein. Als er die Polizisten durch sein
Haus fithrt, hort man ein Wimmern aus dem Keller. Man bricht die
Wand auf, und auf der schon halb verwesten Leiche sitzt: ein eindugi-
ger Kater! Wieder konnte es sein, daf3 alle Ereignisse ganz niichtern
zu erkldren sind, und daf3 alles blof3 eine Verkettung von Zufillen
und Fehlhandlungen ist. Das wiirde uns sehr beruhigen, denn dann
gebe es nichts Unheimliches und Bedrohliches (ontologisch Haf3-
liches) in der Welt. Daf3 auch ein zweiter Kater nur ein Auge hat,
das kann vorkommen, und wahrscheinlich wurde der Kater auf der
Leiche einfach versehentlich mit eingemauert. Es konnte aber auch
sein, daf der Kater ein rachender Teufel und die Verkorperung einer
unheimlichen Macht ist, welche die unheimlichen Ereignisse insze-
niert hat, um zu strafen oder um sich als bose Macht zu manifestie-
ren.?2 Man weifs es nicht — was bleibt, ist die schlimme Ahnung, daf3
die Welt vielleicht doch nicht das heimelige Zuhause ist, das wir uns
wiinschen.#

So faszinierend Poes literarische Gestaltungen seines existen-

242 Poe: Black Cat. A.a.O. 144, 141.

23 Um dieselbe Spannung geht es in dem Gedicht The Raven. Hier trauert der Pro-
tagonist um seine verstorbene Geliebte. Es kommt ein Rabe. Der Protagonist stellt dem
Raben dringende Fragen, ob er seine Geliebte — vielleicht im Paradies? — jemals wieder-
sehen wird. Aber: der Rabe antwortet monoton mit >Nevermore«. Poe betont nun in
seinem Essay The Philosophy of Composition, wie wichtig es sei, daf es sich bei dem
Raben sowohl um ein dressiertes Tier als auch um einen Diamon handeln kénnte. Poe:
Philosophy of Composition. A.a.O. 210f. Wenn der unheilverkiindende Rabe lediglich
dressiert ist und gar nichts anderes sagen kann als »Nevermore«, dann spricht nichts
dagegen, an der optimistischen Priamisse einer durchschaubaren und wohlgeordneten
Welt festzuhalten. Es gebe schliefSlich eine ganz >natiirliche< Erklarung dafiir, daf3 der
Rabe die Hoffnungen des Protagonisten mit seinem >Nevermore< immer wieder zer-
schmettert; er hitte andere Fragen stellen miissen, und die Situation wire anders und
»schoner« fiir ihn verlaufen. Es konnte aber auch sein, dafd ein Damon dem Raben seine
Stimme geliehen hat, um dem Protagonisten zu offenbaren, daf3 die Welt nicht so einge-
richtet ist, wie er es sich so sehr wiinscht; dafl sie in einem ontologischen Sinne hiflich
ist, und daf er keine Hoffnung hegen kann, seine geliebte Leonore jemals wiedersehen
zu diirfen.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schelling und die englische Romantik im Licht des Second-Oxford-Hegelianismus

tiellen Zweifels auch sein mogen, so wird Poe im angelsdchsischen
Sprachraum dennoch lange Zeit nicht nur als Philosoph, sondern
auch als Dichter wenig geschitzt. Noch im Jahr 1938 bezeugt der
spite Robin George Collingwood?* in drastischen Worten, dafd Poe
unter den englischen Intellektuellen lediglich als Verfasser von bil-
ligen Horrorgeschichten gehandelt wird. Das erklirt, warum Poes
Kritik an der angelsichsischen Romantik auch dann keine Beriick-
sichtigung findet, als in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts im
englischen Oxford einige junge Hegelianer die Biihne der Asthetik
mit dem erklarten Ziel betreten, die Vormachtstellung der schon-
heitsfixierten Asthetik der angelsichsischen Romantik zu brechen.

7. Schelling und die englische Romantik im Licht des
Second-Oxford-Hegelianismus

Dem Zeugnis der Oxford-Hegelianer zufolge kann der Einfluf3 der
englischen Romantik auf das kulturelle Leben Englands bis in das
frithe 20. Jahrhundert hinein gar nicht hoch genug eingeschitzt wer-
den. Laut Bosanquet sind die Gedichte der englischen Romantiker
noch um die Wende zum 20. Jahrhundert von den Lehrplinen der
englischen Schulen nicht wegzudenken. Collingwood bezeichnet
noch im Jahr 1925 die von Wordsworth inspirierte Zuriick-zur-Na-
tur-Bewegung als das wahrscheinlich »wichtigste Faktum im gegen-
wiirtigen dsthetischen Leben« seines »Landes«2%.

Vor diesem Hintergrund wird das Maf3 der Provokation sichtbar,
das gegen Ende des 19. Jahrhunderts von dem Versuch der beiden
Hegel-begeisterten Asthetiker Bernard Bosanquet und Andrew

24 G0 heildt es beim spiten Collingwood: »In Poe the element of fear was exceedingly
strong, and either because of his influence, or because of something ingrained in the
civilisation of the United States, the present-day American detective story shows a
stronger inclination towards that type« of amusing art »than those of any other na-
tions.« Collingwood, Robin George: The Principles of Art. London 1938/61964, 86. Vgl.
zu Collingwoods Geringschitzung von blofs unterhaltender Kunst (amusing art) als
>Pseudo-Kunst« Absatz 6.4.a.

5 Bosanquet, Bernard: Three Lectures on Aesthetic. London 1915. Reprinted New
York 1968, 77. »This movement is by far the most important fact in the aesthetic life
of our own country at the present day.« Collingwood, Robin George: Outlines of a
Philosophy of Art. London 1925. Im Text zit. nach ders.: Essays in the Philosophy of
Art. Hrsg. v. A. Donagan. Bloomington 1964, 107.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 173

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Bradley ausgegangen sein muf, die Vormachtstellung der Asthetik
der englischen Romantik durch ihre eigene hegelianische Asthetik zu
brechen. Beide Asthetiker gehdren zum sogenannten >Second-Ox-
ford-Hegelianismus¢, von dem noch ausfiihrlich die Rede sein wird.2#
Sie verfolgen das Projekt, die Autoritit Schellings und der englischen
Romantiker in Frage zu stellen, um der Asthetik der englischen Ro-
mantik mit ihrer eigenen, von Hegel geprigten Asthetik den Rang
abzulaufen. Dieses Ziel realisieren sie dufSerst erfolgreich mit zwei
verschiedenen Strategien. Der Oxforder Philosoph und Philosophie-
historiker Bernard Bosanquet konzentriert sich auf die Kritik an
Schelling und an der englischen Romantik. Der Oxforder Literatur-
wissenschaftler Andrew Bradley unternimmt hingegen angestrengte
Versuche, sowohl die Asthetik als auch die Wirklichkeitsauffassung
der englischen Romantik fiir den Hegelianismus zu vereinnahmen.

(a) Die Schelling-Kritik des frithen Bosanquets in Grundziigen. Den
Auftakt macht Bosanquet, indem er unter dem Deckmantel einer
vorgeblichen Wiirdigung in dem Kapitel Objectice Idealism seiner
einfluBSreichen A History of Aesthetic von 1892 ein iiberwiegend ne-
gatives Bild von der Asthetik Schellings zeichnet. Gleich zur Ein-
stimmung bezeichnet Bosanquet Schelling als einen »wenig vertrau-
enswiirdigen Fiihrer« durch seine Gedankengéinge. Kurz darauf wird
dem deutschen Philosophen jedes »méannliche Urteilsvermégen tiber
Kunst« (was immer das sein mag!) abgesprochen und eine »konstan-
te Neigung« zum »Sentimentalen und Ubernatiirlichen« konstatiert.
SchliefSlich wird Bosanquet sogar personlich, indem er Schelling
»ungeduldig« und »leichtglaubig« nennt. Das ist nur der Auftakt zu
einer ganzen Reihe von Fehleinschitzungen, die der ansonsten sehr
belesene und gewissenhafte Bosanquet in seiner A History of Aes-
thetic iber Schelling abgibt.

Irreleitend ist beispielsweise schon Bosanquets einleitende Au-
Berung zu Schellings System des transzendentalen Idealismus von
1800, der zufolge Schellings Philosophie der Kunst hier bis auf die
Klassifizierung der Kunstgattungen schon nahezu vollstindig ent-
wickelt sein soll. Tatsdchlich hat Schelling seine dsthetische Auffas-
sung jedoch gerade in seinen frithen Jahren immer wieder revi-

246 Zum Namen und zur Entstehungsgeschichte des >Oxford-Idealismus< vgl. den An-
fang von Kapitel 4.

174  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schelling und die englische Romantik im Licht des Second-Oxford-Hegelianismus

diert.? Der Hauptteil von Bosanquets Ausfithrungen zu Schelling
besteht dann darin, dafy die zentralen Gedanken von Schellings
System des transzendentalen Idealismus von 1800 mit langen Zita-
ten wiedergegeben werden. Die Auswahl besagt im Kern, daf8 »die
ideale Welt der Kunst und die reale Welt der Objekte« nach Schelling
»Produkte derselben Aktivitit« seien. Treffend wiirdigt Bosanquet
zunichst, daf3 diese Philosophie »trotz all ihrer Extravaganzen« nicht
weniger leisten wiirde als »eine in Begriffen Fichtes und Schillers
formulierte Antwort auf die Kantische Frage nach einer zugrundelie-
genden Einheit von Natur und Freiheit«. AufSerdem betrachtet Bo-
sanquet es aus seiner (in diesem Punkt allerdings grob verfilschen-
den?#8) Second-Oxford-Perspektive als vorwirtsweisend, daf3 das
Absolute Schellings »keine Existenz jenseits seiner Ausdriicke« habe.
Als der frithe Schelling die konkrete Realitit der Natur sowie die
ideale Realitit der schonen Kunst zu seinen anschaulichen Mani-
festationen erkliarte, habe er dem abstrakten Absoluten Fichtes im-
merhin seinen Ort in der konkreten Wirklichkeit zugewiesen. Damit
miindet Bosanquet zunéchst in einer kurzen Wiirdigung seines phi-
losophischen Gegners.

Allerdings sage Schelling nur, wo das Absolute anschaulich wird,
um es dann aber in so umfassender Totalitdt zu denken, dafs es jede
konkrete Faf$barkeit wieder einbiifle. Daf3 diese Kritik Bosanquets
vom Standpunkt einer spekulativen Metaphysik wenig einsichtig ist,
weil sie eine totale Erfassung der Wirklichkeit ja gerade intendiert,
kann hier nicht weiter beschiftigen. Wichtig ist, daf3 Bosanquets
scheinbare Wiirdigung von Schellings System des transzendentalen
Idealismus in harsche Kritik umschlagt.

Aus Schellings Philosophie der Kunst von 1802/03 greift Bosan-
quet die Theorie tiber die Entwicklung der Kunstformen heraus. Von
diesem Werk war bis jetzt noch nicht die Rede, weil es zur Entste-
hungszeit der englischen Romantik noch nicht verdffentlicht war
und also keinen Einfluf3 entfalten konnte (s.0.). Deshalb in aller Kiir-
ze: Bosanquet thematisiert die Passagen, in denen Schelling die bil-

27 Vgl. dazu Frank: Einfiithrung in die friithromantische Asthetik. A.a.O. 171, 178;
sowie Metzger: Die Epochen der Schellingschen Philosophie. A.a.O. 2.

28 Der Second-Oxford-Hegelianismus betrachtet das Kunstwerk als addquaten Aus-
druck eines intensiven Gefiihls. Mit dieser Auffassung sieht sich der friihe Bosanquet
falschlicherweise in der Asthetik Hegels bestiitigt, die seiner Lesart zufolge im Kunst-
werk den addquaten Ausdruck eines kulturell bedingten menschlichen Interesses sieht.
Vgl. dazu die Absitze 5.1.b. und 5.1.c.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 175

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Die philosophische Leistung schoner Kunst

dende Kunst als »reale Seite der Kunstwelt« von der »redenden
Kunst« als »der idealen Seite der Kunstwelt« unterscheidet, um dann
zu vertreten, daf3 diese beiden »Urformen« der Kunst sich auf hohe-
ren Ebenen mischen und so neue Kunstgattungen bilden wiirden.2#
Laut Bosanquet kommt Schelling damit immerhin der Verdienst zu,
als erster iiberhaupt den Versuch einer historischen Klassifizierung
der Kiinste unternommen zu haben. Dadurch seien dsthetische Wei-
chen bis hin zu Schopenhauer gestellt worden.

Im Detail wiirde Schelling die dialektische Methode jedoch viel
zu formal an die Geschichte der Kunst herantragen. Infolgedessen
konne er lediglich eine blofle Aufeinanderfolge von verschiedenen
Kunstformen konstatieren, aber ihre Entwicklung nicht wirklich er-
kldren. Diese Kritik ist nur insofern bemerkenswert, als sie im Se-
cond-Oxford-Hegelianismus offene Tiiren einrennt. Wenn Bosan-
quet das auch nicht kenntlich macht, so paraphrasiert seine Kritik
namlich die Auffassung des Glasgower Philosophen Caird von 1883
zur Anwendung der dialektischen Methode bei Schelling und seinen
Nachfolgern (Caird kann als Griindungsvater des Oxford-Hegelia-
nismus gelten).2%0

Uber den spiten Schelling verliert Bosanquet nur die eine ab-
fallige Bemerkung, daf} dieser mit seinen Andeutungen iiber die
»iibersinnliche und theosophische Welt der Schonheit« in »pseudo-
platonische Abstraktion«?! verfallen sei. Weitere Referate sind tiber-
fliissig: Es sollte deutlich geworden sein, daf3 der frithe Bosanquet die

249 Schelling: Philosophie der Kunst. A.a.O. (126-132) 126, 130, 132.

250 Es heifst bei Caird: »Their negative dialectic simply blotted out all the differences of
finite things, and merged them in the absolute, their positive dialectic was a series of
superficial analogies.« Er wiirdigt hingegen: »Hegel sought to reform this arbitrary pro-
cedure by introducing a strict dialectical evolution of thought. And the first step towards
this was to show that the negative, distinguishing, or differentiating movement of
thought is essentially related to, or rather an essential part of, its positive, constructive
or synthetic movement.« Caird, Edward: Hegel. Edinburgh/London 1883, 59. Vgl. zum
Einflufl von Caird auf den Oxford-Hegelianismus den Beginn von Kapitel 5.

31 5 But soon the reader finds that he is an untrustworthy guide; impatient, incoherent,
credulous, with no sterling judgement of art, and with a constant bias to the sentimental
and the superstitious.« Bosanquet: History. A.a.O. (317-362) 334. »The ideal world of
art and the real one of objects are products of one and the same activity.« Schelling:
Werke Bd. 3, 349; in dieser engl. Ubersetzung zit. in Bosanquet: History. A.a.O. 321.
»But whatever may have been its follies and its extravagances«, we have nothing »but
the answer in terms of Fichte and Schiller, to the Kantian demand for an underlying
unity between nature and freedom.« A.a.O. 321. »The absolute has no existence apart
form its expressions.« A.a.O. 320. »We hear nothing as yet of the supra-sensuous and

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schelling und die englische Romantik im Licht des Second-Oxford-Hegelianismus

Asthetik Schellings in ihrer Bedeutung herabwiirdigt, um den Boden
fiir sein eigentliches Anliegen zu bereiten, Hegel als >den besseren
Schelling« auszuweisen!?? Bosanquets Einwinde gegen Schellings
Asthetik im Detail zu widerlegen, lohnt den Aufwand nicht, solange
es sich um Einwinde gegen Theorieteile handelt, die in der angel-
sichsischen Romantik keine Erben gefunden haben. Wirkmaichtig re-
zipiert wurde nur Schellings Rede Uber das Verhiltnis der bildenden
Kiinste zur Natur von 1807. Bosanquets AufSerungen iiber andere
dsthetische Schriften Schellings sind hier nur deshalb von Interesse,
weil sie demonstrieren, wie deutlich die Stimmung unter den eng-
lischen Asthetikern am Ende des 19.Jahrhunderts zu Ungunsten
Schellings umgeschlagen ist.

(b) Bosanquets Klassizismuskritik. Bosanquets Kritik an Schellings
Rede von 1807 lautet im Kern, daf8 Schelling seiner klassizismuskri-
tischen Attitiide zum Trotz selbst Klassizist geblieben sei.

Nach bekanntem Muster wiirdigt Bosanquet zunichst, daf3
Schellings Rede angeblich den Unterschied zwischen dem »zu imitie-
renden Schonen« in der Natur im Gegensatz »zu dem HafSlichen, das
nicht imitiert werden soll« plausibel erklart habe. Die Rede besagt
Bosanquets Lesart zufolge niamlich, daf3 der kreative Mensch voll-
ende, was in der Natur unvollendet geblieben sei, indem er mit dem
schonen Kunstwerk die ideale Schonheit hervorbringt, die er als Teil
des kreativen »lebendigen Ganzen der Natur« in der Natur angelegt
sieht. Schon diese einleitenden Passagen machen deutlich, dafd Bosan-
quet Schellings Asthetik durch die Brille von Coleridge liest: Wiih-
rend es fiir Coleridge ja tatsachlich um eine idealisierende« Sichtbar-
machung der eigentlichen ontologischen Schonheit des natiirlich
Gegebenen durch die Kreativitit des Menschen zur Uberwindung
der empirischen HdfSlichkeit der Dinge geht, ist die Schopfungsmacht
der Natur bei Schelling wohl kaum auf die Hilfestellung einer von ihr
selbst geschaffenen Instanz angewiesen.25

Im Anschluf8 an diese halbherzige Wiirdigung entfaltet Bosan-
quet die Argumente fiir seine Klassizismuskritik. In einem ersten

theosophic world of beauty, into which pseudo-Platonic abstractions Schelling fall in
later years.« A.a.O. 321.

252 Bosanquets Ausfithrungen tiber Hegel stehen ausdriicklich unter diesem Motto. Vgl.
Absatz 5.1.b.

253 Vgl. dazu im Detail Absatz 2.4.a.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 177

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Gefechtsgang zitiert er aus Schellings Philosophie der Kunst mehrere
Passagen, die »das Schone in einem epocheniibergreifenden Sinn« als
die »Prisentation des Unendlichen im Endlichen« definieren. Weil
diese Formel der Charakterisierung der antiken Kunst in der Philo-
sophie der Kunst inhaltlich entspriche, hat sich Schelling laut Bosan-
quet nimlich ein gravierendes Konsistenzproblem eingehandelt.
SchliefSlich wiirde er einerseits registrieren, daf3 die Kunstwerke der
Moderne?* nicht mehr in derselben Weise wie die Kunstwerke der
Antike schon seien. Andererseits aber wiirde er einen epochenumfas-
senden Begriff von >Kunst< einfithren, der mit der Kennzeichnung
der antiken Kunst ineins fiele.

Dieses Argument kann nun von einem Klassizismus des frithen
Schelling schon deshalb nicht iiberzeugen, weil in Schellings Philoso-
phie der Kunst >Epocheniibergreifung« etwas anderes bedeutet als im
Klassizismus. Winckelmann geht es in seiner epocheniibergreifen-
den< Riickwendung zur Kunst der Antike (bzw. der Renaissance) um
eine wiirdigende Bewahrung dessen, was er fiir die antike Lebens-
weise und das Ideal des antiken Menschen hilt.2> Wenn Schelling
hingegen vom >Schonenc< in einem »epocheniibergreifenden Sinn«
als die »Présentation des Unendlichen im Endlichen« spricht, meint
er das allumfassende Gottliche und damit etwas sehr viel Umfassen-
deres und weniger Greifbares als Winckelmann! Schellings Philo-
sophie der Kunst zufolge ist die Kunst »weder ein bloSes Handeln
noch ein blofles Wissen«, sondern »ein ganz von Wissenschaft durch-
drungenes Handeln«. Weil die Kunst in dieser Weise »zum Handeln
gewordenes Wissen« ist, kann sie »die Indifferenz des Idealen« bzw.
Geistigen und des »Realen« bzw. der Natur zur Darstellung bringen.
Die eigentliche Einheit des Idealen und des Realen liegt laut Schel-
ling bei »Gott« als »unendliche, alle Realitit in sich begreifende Idea-
litdt«?¢. Das wiederum heif3t, daf in der Kunst nichts Geringeres als
das Gottliche selbst zur Darstellung gelangen soll! Allerdings ist das
im stofflich begrenzten Medium der Kunst nur in partikularer Weise
moglich. Einzelne Kunstwerke kénnen nicht das allumfassende Gott-
liche selbst erfassen, sondern immer nur einzelne Aspekte des Gott-

54 Gemeint sind die Kunstwerke der friihen Romantik und die spiten Sinfonien Beet-
hovens.

35 Winckelmann: Gedanken iiber die Nachahmung der Griechischen Werke. A.a.O.
20f.

256 Schelling: Philosophie der Kunst. A.a.O. 24f. (V 320f.).

178  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schelling und die englische Romantik im Licht des Second-Oxford-Hegelianismus

lichen in der Gestalt von einzelnen Gottergestalten der Geschichte.
Nach Schelling sind also die einzelnen Gottergestalten der vornehm-
ste Inhalt der Kunst, und nicht das Ideal einer schonen Seele und
eines scharfen Geistes in einem durchtrainierten und gesunden Kor-
per, das Winckelmann zum Leitbild der Kunst erhoben hat. Diese
Auffassung vom Kunstwerk als endliche Darstellung des Géttlichen
wiederum bezeichnet er nicht etwa deshalb als >epocheniibergrei-
fend¢, weil er im Sinne eines epigonalen Klassizismus von der Kunst
erwartet, die schonen Gotterskulpturen der Antike zu kopieren, son-
dern weil er der Uberzeugung ist, daf3 es keine Epoche ohne jede
Gottesvorstellung geben kann. Wenn der sepochentibergreifendec
Kunstbegriff Schellings also der Auffassung vom antiken Kunstwerk
entspricht, dann stehen die antiken Gotterstatuen lediglich als pars
pro toto fiir alle Kunst als Verkorperung des Gottlichen, wihrend sich
die »epochentibergreifende« Kunstauffassung des epigonalen Klassi-
zismus’ von dem ableitet, was fiir die Kunstauffassung der Antike
gehalten wird.

Bosanquets zweites Argument behauptet eine klassizistische
Unzeitgemafheit von Schellings Auffassung von Kunst. Weil »anti-
ke Schonheit und eigentliche Schonheit« bei Schelling »miteinander
koinzidieren« wiirden, miifSten Schellings Ausfithrungen zur Kunst
der Moderne so gelesen werden, als sei der allegorische Charakter des
modernen Kunstwerks ein &sthetischer Mangel, eine fehlerhafte
Mehrdeutigkeit oder ein Konventionalismus. Eine Asthetik, die mo-
derne Kunstwerke als mangelhaft erscheinen 14f3t, konne jedoch den
Kunstwerken der Moderne nicht wirklich gerecht werden, was Schel-
ling mit seiner Philosophie der Kunst aber beanspruche.

Daf3 »antike Schonheit< und eigentliche Schonheit< bei Schelling
nicht schlicht identisch sind, wurde schon gesagt. Interessanter aber
ist, daf3 Bosanquet auf den Schluf8 von Schellings Rede gar nicht ein-
geht (der bezeichnenderweise bei Coleridge ebenfalls nicht themati-
siert wird). Wie oben dargestellt, miindet die Rede schlief3lich in Ap-
pellen zur Erneuerung der Kunst, wovon sich Schelling zwar keinen
neuen »Raphael« erhofft, aber immerhin doch einen Meister, »der
auf eine gleich eigentiimliche Weise zum Héchsten der Kunst ge-
langt«®7. Von einem mangelnden Vertrauen Schellings in die Mog-
lichkeiten der Kunst seiner Zeit kann also keine Rede sein.?*® Gegen-

37 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 44 (VII 329).
258 Ein solches MifStrauen kommt eher bei Schlegel zum Ausdruck. In kreativer An-

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 179

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Die philosophische Leistung schoner Kunst

tiber die Kunstauffassung der englischen Romantik wire Bosanquets
Kritik des Antimodernismus hingegen durchaus angebracht gewe-
sen: Sie ist so sehr auf dsthetische Schonheit festgelegt, daf3 sie Un-
konventionelles, Sprodes und Briichiges tatsdchlich nicht zulassen
kann. Auch Bosanquets zweites Argument fiir seine Klassizismuskri-
tik an Schelling scheint sachlich also seinen Grund in der Asthetik
der englischen Romantik zu haben.

In einem dritten Schritt nimmt Bosanquet die Stufenfolge des
Schonen in Schellings Rede von 1807 unter Beschuf3, der zufolge die
scharakteristische Schonheit« nur die »Wurzel« ist, »aus welcher
dann erst die Schonheit als Frucht sich erheben kann«??° (s.0.). War-
um werden die Moglichkeiten des Charakteristischen als spezifische
Schonheit der Moderne nicht evaluiert? Bosanquet diagnostiziert,
dafl »Schellings asthetische Sensibilitit« beim Charakteristischen
»ihre Grenzen« findet, obwohl das Charakteristische doch ein Kenn-
zeichen der modernen Kunst sei. Er bezeichnet Schellings Hierarchie
der Kiinste insgesamt als unzeitgemifl, weil das Charakteristische
das Kennzeichen der Kunst zur Entstehungszeit von Schellings Rede
sei.2o0

Wihrend Coleridge die deutsche Debatte des frithen 19. Jahr-
hunderts um den Stellenwert des Charakteristischen vermutlich
tiberhaupt nicht kannte, thematisiert Bosanquet im Zuge seiner Klas-

kniipfung an Schillers Unterscheidung der naiven und der sentimentalischen Dichtung
bezeichnet Schlegel das Streben nach méglichst vollkommener Schonheit in der Kunst
als Ideal der Vergangenheit (genauer: der griechischen Antike). Die Kunst der Moderne
zeichnet sich in seinen Augen hingegen durch »das totale Ubergewicht des Charakteri-
stischen, Individuellen und Interessanten« aus. Schlegel bedauert, daf8 »das Schone«
nicht mehr »das Ideal der Modernen Poesie« sei. Er betrachtet »die gegenwirtige Cha-
rakterlosigkeit moderner Poesie mit ihrem Ubergewicht des Charakteristischen, Indivi-
duellen und Interessanten sowie ihrem rastlosen unersittlichen Streben nach dem Neu-
en, Pikanten und Frappanten« insgesamt als »das #sthetische Pendant mangelnder
Bildung«. Schlegel: Studium der griechischen Poesie. A.a.O. 130, 118, 310f., 224, 228.
Dafiir bietet Jung folgende psychologische Erkldrung an: »Der Einwand, Schlegel zeich-
ne ein stark idealisiertes Griechentum, dem jedes gesellschaftliche Substrat fehlt, ist
zutreffend; doch verkennt, wer ihm dies anlastet und ihn klassizistisch abstempelt, den
emanzipatorischen Stellenwert seiner Theorie. Dem an der biirgerlichen Gesellschaft
leidenden Schlegel ist der Blick zuriick in die Geschichte eine Haltung reflektierter Re-
gression notwendig, um befreit vorwirts gehen zu konnen.« Jung: Schoner Schein der
Haplichkeit. A.a.O. 35. Er beruft sich damit auf Dischner, Gisela: Caroline und der
Jenaer Kreis. Berlin 1979, 96.

29 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 20 (VII 307).

260 Bosanquet, Bernard: A History of Aesthetic. London 11892/41917, 328 ff.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schelling und die englische Romantik im Licht des Second-Oxford-Hegelianismus

sizismuskritik an Schellings Rede ausfiihrlich die Thesen von Goethe
und Winckelmann zum Charakteristischen in der Kunst: Anders als
Coleridge kennt sich Bosanquet in dieser Debatte offensichtlich gut
aus. Dennoch aber wird Bosanquet auch in diesem Punkt Schellings
Rede nicht gerecht: SchliefSlich erhilt das Charakteristische ja gleich
zweimal seinen Stellenwert in der hier entwickelten Hierarchie des
Schonen (s.0.). Vor allem aber laft sich gegen den Einwand der Un-
zeitgeméfSheit von Schellings Hierarchie der Kiinste das Argument
ins Feld fiihren, daf eine Rechtfertigung der dsthetischen Phinome-
ne seiner Zeit gar nicht in der Absicht von Schellings Rede (die sich
in diesem Punkt von der Philosophie der Kunst unterscheidet) liegt.
Schellings Rede will keine Philosophie der Kunst im engeren Sinne
entwickeln, sondern eine wirklichkeitsumfassende Ontologie, in der
das Kunstwerk eine exponierte Funktion erfiillt. Sie will nicht weni-
ger als »das Kunstwerk tiberhaupt, seinem Wesen nach«2¢! erfassen.
Um diesen Anspruch zu erfiillen, darf sich Schellings Rede gar nicht
auf die Kunst einer einzigen Epoche fokussieren. Es ist vollig hinrei-
chend, wenn die zeitgendssische Kunst am Ende der Rede ihren Platz
erhilt.

Bosanquets vierter Kritikpunkt richtet sich gegen Schellings
These, dafy nur die Skulptur auf einfache Schonheit festgelegt sei,
withrend der Maler »definitiv zur modernen Welt« gehore, somit alle
Gestaltungsfreiheit habe und »alle Grade des Charakteristischen und
sogar des offensichtlich gar nicht so Schonen« nutzen kiénne. Will
Schelling damit den Klassizisten etwa zustimmen, daf3 Gemailde auf
minderem Niveau schon seien als Skulpturen? Das ist in Bosanquets
Augen nicht zu akzeptieren.

Diesem Einwand ist nun zunéchst einmal insoweit stattzugeben,
daf laut Schelling in einer Statue (in der Statue der Konigin Niobe
ndamlich) die hochste Form von Schonheit erreicht wird, welche nach
Schelling den Betrachter »entziickt« mit der »Macht eines Wun-
ders«2¢2. Einzurdumen ist auch, daf3 die Malerei nach Schelling dem
dsthetisch Schonen (sprich: dem >Anmutigen«in Schellings Termino-
logie) weniger Spielraum als die Skulptur geben kann. Das bedeutet
aber keineswegs eine Degradierung der Malerei, weil es der meta-
physischen Asthetik Schellings gar nicht um die sinnliche Freude an
der ésthetischen Schonheit der Kunst geht, sondern um das, was die

261 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 3 (VI 291).
262 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 29 (VII 316).

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 181



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Kunstwerke zur Darstellung bringen. Hier liegen die eigentlichen
Unterschiede in den Kapazititen von Malerei und Skulptur nach
Schelling: Wihrend die Plastik nach Schelling wegen ihrer Fest-
legung auf Harmonie, Ruhe und Balance nur die olympischen Got-
tesvorstellungen veranschaulichen kann, ist die Malerei geeignet, die
ganze Bandbreite der verschiedenen Mythologien von ihren Anfin-
gen bei den Titanen bis hin zu den sakralen Gestalten des Christen-
tums hin zu veranschaulichen, weshalb sie auch im Gegensatz zur
Plastik als Kunstform der Moderne gelten kann. Diese eigentliche
Pointe von Schellings Ausfiihrungen zu den Unterschieden von Ma-
lerei und Skulptur beinhaltet offensichtlich keine Degradierung der
Malerei. Bosanquet hat sie jedoch nicht erfassen konnen, weil er die
religivse Dimension von Schellings Asthetik insgesamt mit strikter
Konsequenz ausblendet.263

Bosanquets fiinftes Problem besteht schlieSlich darin, daf8
Schelling ausgerechnet »Guido Reni als den genuinen Maler der See-
le« bezeichnet. Damit ist Schelling in Bosanquets Augen »auf dem
untersten Niveau« eines kitschigen »Sentimentalismus« angelangt.
Insbesondere darin sieht Bosanquet seine generelle Auffassung be-
stitigt, daf} Schelling dem »einfachen und uniformen« Schénheits-
ideal des Klassizismus verhaftet geblieben ist und »der Tradition«
nachfolgt, »mit der er gerade zu brechen« versucht.

Mit der Einschrinkung, daf es in der philosophischen Asthetik
grundsitzlich schwierig wird, sobald personliche Geschmacksurteile
ins Spiel kommen, muf$ eingerdumt werden, dafy Schellings Begei-
sterung fiir die Kunst Renis aus der Retrospektive tatsichlich kaum
noch nachzuvollziehen ist. Zu Schellings Verteidigung sei allerdings
darauf hingewiesen, daf3 die Rede unter anderem auch als Hommage
an Bayerns Konig Maximilan I. konzipiert ist. Dieser scheint nun
etwa zu der Zeit, als die Rede gehalten wurde, das betreffende Ge-
milde von Reni fiir die bayrische Landeshauptstadt Miinchen erwor-
ben zu haben. Zumindest heifit es in einer zeitgendssischen Rezensi-
on von Schellings Rede, daf$ »Herr Schelling« die »Gelegenheit«
ergriffen habe, einem »schonen Gemailde« des Meisters Reni — »der
Himmelfahrt Christi« nimlich, das sich »sonst in Miinchen« befin-
de, ein »verdientes Lob zu spenden«2¢*. Es ist also durchaus denkbar,

263 Dasselbe gilt iibrigens fiir Bosanquets Sicht auf die Asthetik Hegels: Auch hier wird
jeder Hinweis auf ihre religiose Dimension sorgsam vermieden. Vgl. Absatz 5.1.c.
264 Meyer, ]. H.: Rezension zu Schellings Rede von 1807. In: Erganzungsblitter zur

182  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04,


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schelling und die englische Romantik im Licht des Second-Oxford-Hegelianismus

daf Schellings Wiirdigung mehr dem Kaiser als dem Maler galt, wo-
mit auch Bosanquets fiinftes Klassizismus-Argument hinfillig wire.

Abschlie8end charakterisiert Bosanquet Schellings friihe Asthe-
tik als eine, die das Schone als den »hochsten Ausdruck der absoluten
bzw. gottlichen Realitdt« auf den hochsten Sockel stelle, auf dem es
jemals gestanden habe. Prophetisch bezeichnet er die Asthetik des
frithen Schelling als den »Scheidepunkt der Asthetik des 19. Jahr-
hunderts«265, nach dem etwas Neues kommen miisse — womit natiir-
lich die hegelianische Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus26¢
gemeint ist, wenn das auch nicht explizit ausgesprochen wird. Bosan-
quets Ausfiithrungen iiber Schelling sollten vor diesem Hintergrund
als Sterbeurkunde fiir die Asthetik Schellings als dem wichtigsten
Bezugspunkt der Asthetik der englischen Romantik gelesen werden,
die den Weg fiir die Autoritit Hegels frei machen soll, auf den sich
die jungen Second-Oxford-Hegelianer mit ihren Asthetiken stiitzen.

(c) Bradley iiber Wordsworth. Der frithe Bosanquet betreibt die Ab-
16sung der romantischen Asthetik, indem er die Autoritit Schellings
als den wichtigsten Referenzautor der englischen Romantik infra-
gestellt. Der Oxforder Literaturwissenschaftler Andrew Bradley ver-
folgt eine andere Strategie: Er versucht, die englische Romantik und
vor allem Wordsworth fiir die Asthetik des Oxford-Hegelianismus

Jenaischen Allgemeinen Literatur-Zeitung 1/2. 1813, 71. Im Text zit. nach Sziborsky, L.:
Anmerkungen. In Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 62.

265 »Nature is recognized as a living whole, the expression of reasonable powers, and the
rule of >imitation< and »idealisation< becomes clear.« Bosanquet: History. A.a.O. 327 f. It
gives an »explanation how the beautiful which was to be imitated differed from the ugly
which was not«. A.a.O. 327. »Modern beauty is still the presentation of the infinite in
the finite.« A.a.O. 327. »It is very remarkable that Schelling’s general definition of
beauty coincides with the formula which he applies to ancient imagination in contrast
with modern.« A.a.O. 327. »Schelling’s aesthetic sensibility begins here to show its
limitations.« A.a.O. 329. »The painter, who belongs distinctly to the modern world,
has all creation before him, and can use all grades of the characteristic and apparently
less beautiful as contributory to the wider totality of his work.« A.a.O. 328. »But when
he comes to treat Guido Reni as the genuine painter of the soul, we recognize that he is
on the downgrade of sentimentalism.« A.a.O. 329£. »It must be granted, however, that
in conformity with the very natural inconsistency which pursues us throughout, Schel-
ling is constantly tempted to treat the simplest and most uniform beauty as the highest
and truest, following the tradition which at the same time he breaks down.« A.a.O.
328f. »With Schelling we are fairly launched on nineteenth century aesthetic.« A.a.O.
333.

26 Vgl. das Kapitel 5.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 183

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

zu vereinnahmen, indem er sie gegen Einwinde verteidigt, die von
zeitgenossischen Asthetikern um die Wende zum 20. Jahrhundert
herum erhoben werden. Den Anfang macht ein Essay aus dem Jahr
1903 mit dem schlichten Titel Wordsworth. Der Essay enthalt die
Quintessenz von zwei Vorlesungen tiber Wordsworth, die Bradley
im April 1903 an der Universitit von Oxford gehalten hatte. Er kiin-
digt an, das Bild korrigieren zu wollen, das sich sowohl bei den »ge-
meinen Lesern« als auch »in der zeitgenossischen Kritik« etabliert
habe. Die zeitgenossischen Kritiker sind Coleridge, Hazlitt, Swinbur-
ne, Brooke, Myers, Pater, Lowell, Legouis, Sir Raleigh und Arnold.
Laut Bradley besagt ihre Kritik im wesentlichen, dafs Wordsworths
»Themenfeld ziemlich eng«, seine »Romantik eher hausbacken« und
sein »moralisches Einfithlungsvermdgen begrenzt« sei, und daf3 er
»dazu tendiere, die dunklen Seiten der Welt einfach zu ignorieren«.

Dem ersten Einwand der Themenfeldenge rdumt Bradley ein,
dafl Wordsworths Gedichte tatsdchlich iiberwiegend Szenen aus
dem »niedrigen und bauerlichen Leben«” gestalten wiirden. Das
geschdhe jedoch »in einer vollig neuenc, exzentrischen und oft »be-
fremdlichen oder sogar paradoxen Weise«. Wenn der Wanderer in
Wordsworths Gedicht Margret beispielsweise aus »den stillen Ge-
sichtern der Wolken unaussprechliche Liebe« herauslesen und »in
seinen Augen in den Bergen alle Dinge Unsterblichkeit atmen« wiir-
den, dann sind das laut Bradley »aufsehenerregende Auflerungenc,
die vergessen lassen, daf3 es eigentlich nur um Wolken, Berge und
Wanderer geht. Laut Bradley mufs man sich auf »das Befremdliche
und Paradoxe« von Wordsworths Perspektive auf die Dinge ein-
lassen, um seinen Gedichten gerecht zu werden.

Um zweitens Wordsworths Begriff von >Romantik< vom Ver-
dacht der hausbackenen Biederkeit zu befreien, unterscheidet Brad-
ley die naturalistische Romantik von der Schauerromantik. Die
Schauerromantik kennzeichnet er durch eine »Liebe zum Auflerge-
wohnlichen, zum Ubernatiirlichen, zum Exotischen und zu den Wel-
ten der Mythologie«. Bradley wiirdigt, daf sich Wordsworth mit sei-
ner zarten Einfiihlung in biuerliche Menschen positiv von den
groben Effekthaschereien der Schauerromantik unterscheide. Gleich-
zeitig bezweifelt er, daf3 Wordsworths Gedichte eindeutig der Ro-
mantik des ersten, biederen Typs zuzurechnen seien. SchliefSlich

267 »Low and rustic life was generally chosen because in that situation the essential
passions of the heart find a better soil.« Wordsworth: Lyrical Ballads. A.a.O. 239.

184  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schelling und die englische Romantik im Licht des Second-Oxford-Hegelianismus

wiirde das Ubernatiirliche zumindest in Wordsworths friihen Ge-
dichten eine zentrale Rolle spielen. Zudem wiirden einige seiner Ge-
dichte exotische Gegenstinde gestalten. So ginge es in dem Gedicht
Solitary Reaper beispielsweise um eine arabische Sandlandschaft.

Dem dritten, Wordsworths moralische Engstirnigkeit betreffen-
den Einwand begegnet Bradley (indem er abrupt vom Werk zur Per-
son wechselt) mit dem Hinweis auf die Portraits des Dichters. Diese
wiirden die Berichte von Wordsworths Schwester bestitigen, daf3 der
Mensch Wordsworth von stiirmischem Temperament, starken Af-
fekten, grofler Rastlosigkeit und zihem Willen gewesen sei. Daraus
zieht Bradley den Schluf3, dafs der Mensch Wordsworth eher »exzes-
siv tolerant« als »exzessiv rigide« gewesen sei, wenn er sich in sexu-
eller Hinsicht auch ausgesprochen priide gezeigt habe. So lautet
Bradleys dritte These zu Wordsworth, die jedoch wie die ersten bei-
den nur das Vorgeplinkel zu seinem eigentlichem Thema sind.

Bradleys zentrales Thema ist die Theodizee-Frage nach dem
Stellenwert des Bosen, des Ungliicks und der Einsamkeit in Words-
worths Asthetik und in seinen Gedichten. Bradleys Zeugnis zufolge
wurden von den Kritikern im Laufe des 19. Jahrhunderts namlich vor
allem Einwinde mit dem Grundtenor erhoben, dafd Wordsworth die
dunklen, schmerzhaften und abgriindigen Seiten der menschlichen
Existenz schlicht ableugne. Statt dessen wiirde er »fast zwanghaft in
allem das Element des Guten sehen und exponieren«. Selbst Arnolds
Memorial Verses lassen (wie Bradley betont) diese Kritik anklingen,
obwohl sie eigentlich als Wiirdigung von Wordsworths Lebenswerk
verfaf3t sind.268

Bradley begegnet dieser Kritik mit der These, dafs Wordsworth
zwei verschiedene Auffassungen von Wirklichkeit gehabt habe. Aus
der einen Perspektive habe Wordsworth natiirlich registriert, was

268 Diese Kritik hat das Bild von Wordsworth nachhaltig geprigt. Noch im 20. Jahrhun-
dert entwirft Christopher Hampton in dem Theaterstiick Der Menschenfreund eine
Figur, die Wordsworths optimistische Sicht auf die Wirklichkeit ebenfalls nicht zu teilen
bereit ist. Der Eaton-Schiiler James Boot hat wihrend des Unterrichts Wordsworths
Schriften kennengelernt. In den Ferien liest er dann dkonomische und politische Pro-
testschriften (genauere Angaben fehlen), die ihn wiitend machen, weil er Wordsworths
Gedichte anschlieflend fiir rosa iiberzuckerte Liigengebaude halt. Er ziindet aus Protest
gegen Wordsworth die Schule an und rechtfertigt sich schlieSlich mit den Worten, daf3
die Gedichte von Wordsworth, »wie alle Kunst, ein Haufen wehleidiger Scheifle« seien,
namlich in ihrem weltfremden Vertrauen auf die Wohlgeordnetheit der Schopfung und
das Gute im Menschen »ohne jede Bedeutung fiir unsere Probleme, ohne jeden Nutzen
fiir Mensch oder Tier.« Hampton, Christopher: Der Menschenfreund. 3. Akt.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 185

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Die philosophische Leistung schoner Kunst

nicht zu leugnen ist, daf$ ndmlich die »Welt, soweit sie die Mensch-
heit betrifft, eine dunkle Welt« ist. Als Beleg weist Bradley darauf
hin, daf8 »viele und vielleicht sogar die meisten seiner bekanntesten
Gedichte schmerzliche Themen« behandelten, und »nicht wenige so-
gar extremes Leiden«. Bradleys Beispiele sind die Gedichte The
Thorn, The Sailor’s Mother, Ruth, The Brothers, Michael, The Afflic-
tion of Margret, The White Doe of Rylstone, welche tatsichlich mit
»Armut, Verbrechen, Krankheit, verlorener Unschuld, quéilend dem
Untergang geweihten Hoffnungen, schmerzlicher Einsamkeit, und
sogar mit Verzweiflung« konfrontieren. Insofern steht es fiir Bradley
zunichst einmal »aufer Frage«, dafl Wordsworth »die dunklen Sei-
ten des menschlichen Schicksals gesehen und seine Augen nicht da-
von abgewandt« habe. Das aber sei nur die eine Seite der Medaille.
Jenseits dessen, was in der empirischen Wirklichkeit jeden Tag an
Bosem, Unwigbarem, Widrigem zu beobachten sei, sei Wordsworth
von dem festen Glauben beseelt gewesen, daf3 »die tiblen Geschicke,
an denen wir leiden, die wir beklagen und verdammenc, tatsichlich
keineswegs so »real sind, wie sie uns zu sein scheinen«. »Utopia« sei
fiir Wordsworth vielmehr trotz der teilweise erbiarmlichen empiri-
schen Wirklichkeit »ein Land« gewesen, welches er selbst »jeden
Tag« gesehen hat und »das alle Menschen sehen konnen, wenn sie
nicht kimpfen, nicht weinen, nicht aufbegehren, sondern ihr Herz in
Liebe und Dankbarkeit stiffen Einfliissen 6ffnen, die so allgemein und
ewig wie die Luft zum Atmen sind«26.

269 »] think that in a good deal of current criticism, and also in the notion of his poetry
prevalent among general readers, a disproportionate emphasis is often laid on certain
aspects of his mind and writings.« Bradley, Andrew C.: Wordsworth. 1903. In ders.:
Oxford Lectures on Poetry. London 1909/21909, (99-145) 100. »His field was therefore
narrow; and besides, he was deficient in romance, his moral sympathies where so-
mewhat limited, and he tended also to ignore the darker aspects of the world.« A.a.O.
107. »He saw new things, or he saw things in a new way.« A.a.O. 100. He said that he
»could read in the silent faces of the clouds unutterable love, and that among the moun-
tains all things for him breathed immortality. This is a startling statement«. A.a.O. 102.
»The road into Wordsworth’s mind must be through his strangeness and his paradoxes
and not round them.« A.a.O. 101. Romantic in a more special sense is »signalised,
among other ways, by a love of the marvellous, the supernatural, the exotic, the worlds
of mythology.« A.a.O. 114. There are no »such effects as were produced by frantic
novels of the Radcliff or Monk Lewis type, full of mysterious criminals, gloomy castles
and terrifying spectres.« A.a.O. 111. »It would really be easier to make out against
Wordsworth a charge of excessive tolerance than a charge of excessive rigidity.« A.a.O.
122. »Wordsworth’s morality is one piece with his optimism and with his determination
to seize and exhibit in everything the element of good.« A.a.O. 123. Arnolds Verse

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schelling und die englische Romantik im Licht des Second-Oxford-Hegelianismus

Bradley spielt vermutlich auf die Passage an, in der Wordsworth
behauptet, daf3 die »aufrichtige Anerkennung der Schonheit des Uni-
versums« ein »ganz leichtes und einfaches Unternehmen« sei, und
daB3 es tatsdchlich machbar sei, das Universum dauerhaft »aus dem
Geist der Liebe« heraus zu betrachten.?”? Mit seiner Verteidigungs-
strategie erweist Bradley dem Dichter Wordsworth allerdings einen
Birendienst. Bradleys Interpretation besagt schliefilich, dafl Words-
worth die negativen Seiten der empirischen Hinsicht zwar registrie-
ren, sie dann aber im Rahmen seiner Ontologie wieder nivellieren
wiirde. Nichts anderes besagt die Kritik, die Bradley eigentlich ent-
kriften wollte.

(d) Bradley iiber die >Affinititen< zwischen Wordsworth und Hegel.
Ist Wordsworths Wirklichkeitsauffassung tatsichlich falsch? Mit
dieser Frage unternimmt Bradleys Essay von 1903 einen letzten, be-
sonders hilflosen Verteidigungsversuch. Nein, sie kann nicht falsch
sein, weil Wordsworths Wirklichkeitsauffassung in »signifikanter,
wenn nicht sogar erstaunlicher Weise« mit den Ideen »korrespondie-
ren« wiirde, die »Kant, Schelling, Hegel und Schopenhauer« in
Deutschland entwickelt haben! Nun lassen sich Zweifel an einer phi-
losophischen Ontologie mit einem solchen Autorititsargument si-
cherlich nicht besénftigen. Zumal die Leichtigkeit befremdet, mit
der Bradley so grundsitzlich verschiedene Philosophien wie die von
»Kant, Schelling, Hegel und Schopenhauer«?! in einen Topf wirft.

werden zitiert in A.a.O. 107 ff. »His world, so far as humanity is concerned, is a dark
world.« A.a.O. 124. »Many of his best-known poems of human life — perhaps the ma-
jority — deal with painful subjects, and not a few with extreme suffering.« A.a.O. 109.
»We find ourselves in the presence of poverty, crime, insanity, ruined innocence, tortur-
ing hopes doomed to extinction, solitary anguish, even despair.« A.a.O. 123f. »Unques-
tionably then he saw the cloud of human destiny, and he did not nave his eyes from it.«
A.a.0. 124. »The evils which we suffer, deplore or condemn, cannot really be what they
seem to us when we merely suffer, deplore or condemn them.« A.a.O. 124. »For him the
ideal was realised, and Utopia a country which he saw every day and which, he thought,
every man might see who did not strive, not cry, nor rebel, but opened his heart in love
and thankfulness to sweet influences as universal and perpetual as the air.« A.a.O. 107.
270 » An acknowledgement of the beauty of the universe« is »a task light and easy to him
who looks at the world in the spirit of love«. Wordsworth: Lyrical Ballads. A.a.O. 252.

71 »His poetry is immensely interesting as an imaginative expression of the same mind
which, in his days, produced in Germany great philosophies.« Bradley: Wordsworth.
A.a.O. 130. »His poetic experience, his intuitions, his single thoughts, even his large
views, correspond in a striking way, sometimes in a startling way, with ideas methodi-
cally developed by Kant, Schelling, Hegel, Schopenhauer.« A.a.O. 130.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 187

1012026, 05:21:04, -[®


https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die philosophische Leistung schoner Kunst

Daf3 das nun alles andere als ein Versehen ist, beweist Bradleys Essay
English Poetry and German Philosophy in the Age of Wordsworth
von 1909.

Ausgangspunkt dieses Essays ist eine verschrobene kulturphi-
losophische Diagnose, der zufolge es im Deutschland des 19. Jahr-
hunderts Philosophen wie Fichte, Schelling, Hegel und Schopenhau-
er, aber keine bedeutenden Dichter gegeben habe. Das England des
19. Jahrhunderts habe im Gegenzug dazu zwar geniale Dichter wie
Shelley, Keats, Byron, Scott, Austen und Wordsworth, aber keine
Philosophen vom Rang eines Hume, Locke, Burke oder Berkeley her-
vorgebracht. Selbst Coleridge habe schliefSlich niemals das Niveau
der deutschen Philosophen erreicht. Es gibe jedoch eine auffillige
»Verwandtschaft« der deutschen Philosophie zur englischen Dich-
tung, wihrend diese zur englischen Philosophie in keiner nennens-
werten Beziehung stiinde. Diese angebliche Affinitdt begriindet
Bradley, indem er einen >Zeitgeist< des 19. Jahrhunderts behauptet,
der sich »direkt oder indirekt in der denkwiirdigsten Dichtung und
Philosophie dieser Zeit« manifestiere. »Ganz besonders deutlich«
wiirde sich dieser Zeitgeist in einem Vergleich zwischen den Wirk-
lichkeitsauffassungen von Hegel und Wordsworth zeigen.?”2 Hier
sieht Bradley besonders auffillige » Affinititen«. Damit ist die Katze
aus dem Sack: Bradleys Essay intendiert die Vereinnahmung der Na-
turphilosophie der englischen Romantik fiir seinen eigenen Hegelia-
nismus. Anders als beim frithen Bosanquet ist der Hegelianismus
von Andrew Bradley allerdings auffillig unkonturiert. Vor allem
hat er erstaunlich wenig mit Hegels Philosophie zu tun. Sobald Brad-
ley ndmlich ins Detail geht, drangt sich schnell der Verdacht auf, daf3
er Schellings und Hegels Philosophien schlicht verwechselt.

Eine erste Parallele sieht Bradley darin, dafd sowohl Wordsworth
als auch Hegel davon iiberzeugt seien, daf3 »in der Natur dieselbe
Seele wie im Menschen« waltet. Diese These ist schnell abzuhandeln:
Nicht etwa bei Hegel, sondern bei Schelling ist von einer gemein-
samen Seele von Mensch und Natur die Rede. Hegels Philosophie
hingegen ist ein Monismus der Vernunft. Das belegt das berithmte

272 Das >Arguments, dafl Wordsworth und Hegel im selben Jahr geboren seien, ist na-
tiirlich keiner Diskussion wiirdig. Wahrscheinlich hitte Bradley seine helle Freude ge-
habt, wenn er registriert hitte, dafl die Asthetiker der Aufklirung Burke, Mendelssohn
und Lessing alle im Jahr 1729 geboren sind! Daraus jedoch inhaltliche Schliisse zu zie-
hen, grenzt an Wahrsagerei.

188  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schelling und die englische Romantik im Licht des Second-Oxford-Hegelianismus

(und oft mifSverstandene) Diktum aus Hegels Grundlinien der Phi-
losophie des Rechts, in dem es heifst: »Was verniinftig ist, das ist
wirklich, und was wirklich ist, das ist verniinftig«?’>.

Laut Bradley vertreten auflerdem beide die Auffassung, daf3 auf
dem Niveau der »poetischen Seele« die »Ahnung einer Naturseele«
aufkommen wiirde, die »wie sie selbst ist«, die »in Gebirgen zu
Stein«, in »Baumen zu Traumen« und in »Vogeln und Sidugetieren
zu erstem wachen Gefiihl« geworden ist, und die »alles belebt und
bewegt«. Auch diese zweite angebliche Parallele deutet natiirlich in
die Richtung von Schellings Asthetik, wie sie in der Rede von 1807
entfaltet wird. Hier ist schliefSlich vom >blinden Wirken einer be-
wufdtlosen Kraft< die Rede, wenn ein Vogel beim Nestbau »ohne
Ubung und Unterricht leichte Werke der Architektur vollbringt«?74.
Hegel sieht den ersten Impuls des Kunstschaffens hingegen in einer
plotzlichen Erfahrung der Fremdheit des Menschen in der Natur. Sie
ereignet sich in dem Moment, in dem sich der Mensch dartiber be-
wufdt wird, daf3 er als ein zur Reflexion fihiges Wesen anders ist als
die Natur.?s Auch diese These kann von einer »offensichtlichen
Ahnlichkeit« von Wordsworths »Ideen zu Hegels Position« nicht
iiberzeugen.

Drittens fiihrt Bradley ins Feld, dafl Wordsworth und Hegel
Sympathien sowohl fir nicht-christliche Mythologien als auch fiir
die franzosische Revolution hitten, ohne jedoch Individualismus
oder Anarchismus gegen staatliche Ordnungen und Gewalten zu ak-
zeptieren. Das gilt nun fiir den jungen Hegel ebenso wie fiir den
frithen Schelling und fiir unzdhlige andere Intellektuelle ihrer Zeit.
Insofern ist diese dritte Parallele wenig aussagekriftig.

Dasselbe muf3 von der vierten von Bradley behaupteten Paralle-
le gesagt werden. Wihrend Bradley Wordsworths Ontologie im Jahr
1903 noch verteidigt, kritisiert er 1909, dafl sowohl Hegel als auch
Wordsworth »die Faktizitit des Bosen« zwar anerkennen, aber we-
der mit ausreichender »Intensitit nachfithlen« noch theoretisch
»stark genug gewichten« wiirden. Ein Anzeichen dafiir sei bei Hegel
wie bei Wordsworth ein naives Vertrauen in die Wohlgeordnetheit

73 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts. In: Werke.
Bd. 7. Hrsg. von E. Moldenhauer und K. M. Michel. Frankfurt a. M. 1970/21976, 24.

74 Schelling: Bildende Kiinste. A.a.O. 12f. (VII 300).

775 Hegels Thesen zum Ursprung des Kunstschaffens werden detailliert dargestellt im
Abschnitt 3.4.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 189

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Die philosophische Leistung schoner Kunst

der Natur. Bradley gesteht zu, daf3 beide die Theorie Darwins natiir-
lich noch nicht kennen konnten. Dennoch aber hitten sie in ihrem
schwirmerischen »Evangelium der Natur« auch tiber die grausame
Seite der Natur einige Worte verlieren miissen. Statt dessen hitten
sie der Zivilisation und den zivilisierten Menschen alle Schuld an
allen Ubeln angelastet und stindig einen »Kontrast« zwischen »dem
Gliick, der Unschuld und der Harmonie der Natur« und »der Rastlo-
sigkeit, dem Elend und der Siindhaftigkeit des Menschen«?¢ behaup-
tet. Tatsdchlich kann man Hegel kein naives Vertrauen in die Wohl-
geordnetheit der Natur nachsagen! Im Gegenteil gibt es wohl kaum
einen Philosophen, der die Fremdheitserfahrungen des Menschen in
der Natur so ausgiebig thematisiert.

Zivilisations- und Kulturfeindlichkeit kann man Hegel ebenfalls
nicht unterstellen, wie Bradley fiinftens behauptet. Mit guten Griin-
den macht Herbert Schnidelbach im Jahr 1999 den Vorschlag, den
»mifsverstandlichen Hegelschen Geist-Begriff mit >Kultur< zu tiber-
setzen«, und zwar mit »Kultur im umfassenden Sinn« als das »Nicht-
Natiirliche, von Menschen Gemachte und zu Erhaltende, weil es sich
nicht von selbst versteht und erhilt, die eigentliche Menschen-
welt«.?”7 Hegel steht dem Prinzip >Kultur< definitiv nicht kritisch ge-
geniiber. Das genaue Gegenteil ist der Fall. Auch in diesem letzten
Punkt kann Bradleys Zeitgeist-Theorie also nicht tiberzeugen.

276 »Qur poetry shows but little kinship with our own philosophy, and a good deal with
that of Germany.« Bradley, Andrew C.: English Poetry and German Philosophy in the
Age of Wordsworth. Manchester 1909. Reprinted 1969, (6-28) 11. »That sense of the
greatness of mind which appears, directly or indirectly, in the most notable poetry and
philosophy of the time, shows itself very strongly, in those two writers.« A.a.O. 17.
There are »some particular affinities between Wordsworth and Hegel, who happened
to be born in the same year«. A.a.O. 6. »It is, however, the same soul in Nature and in
Man.« Bradley: Age. A.a.O. 19. »The poetic soul divines in nature a soul something like
its own, petrified in the mountains, dreaming in the trees, waking to feeling in bird and
beast, living and moving everywhere.« A.a.O. 18. »The likeness of these ideas to He-
gel’s general position is obvious.« A.a.O. 19. »The only question, apart from particular
traits in their optimism, is whether after all it did not rest, at least to some extend, on a
failure to feel keenly enough, or to weigh heavily enough.« A.a.O. 24. »So Wordsworth
yields here and there too much to a tendency to contrast the happiness, innocence, and
harmony of Nature with the unrest, misery, and sin of men.« A.a.O. 25.

277 Schnddelbach, Herbert: Hegel. Zur Einfithrung. Hamburg 1999, (115-119) 115f.
Diskutiert wird, ob diese Begriffsverwendung auch auf den Subjektiven Geist iibertra-
gen werden kann. Verwiesen wird auch auf ders.: Kultur und Kulturkritik. In: ders.: Zur
Rehabilitierung des animal rationale. Frankfurt a. M. 1992, 158 f.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04, -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schelling und die englische Romantik im Licht des Second-Oxford-Hegelianismus

Angesichts von so gravierenden philosophiehistorischen Feh-
lern verwundert es nicht weiter, dafy Bradleys hilflose Hegelianisie-
rungsbemiithungen zur Integration der englischen Romantik in die
Gedankenwelt des Second-Oxford-Hegelianismus keinen Nachhall
finden. Die Naturphilosophie der englischen Romantik verschwindet
mit ihren theodizee-belasteten ontologischen Primissen im aus-
gehenden 19. Jahrhundert ebenso in der Versenkung wie ihre Fokus-
sierung auf das zweifelsfrei schone Kunstwerk in der Asthetik. Das
heif3t aber nicht, daf3 von der englischen Romantik gar nichts geblie-
ben wire. Das Gegenteil ist der Fall. Durchgesetzt hat sich im angel-
sichsischen Sprachraum niamlich ein Theorieelement der englischen
Romantik, daf8 fiir die angelsichsischen Asthetiker anscheinend so
selbstverstandlich und unbestreitbar ist, dafl Bradley es in seinen
Wiirdigungsversuchen noch nicht einmal erwihnt: die gefiihlsasthe-
tische Auffassung vom >Kunstwerk« namlich, die sich ja schon bei
Wordsworth in relativ elaborierter Form findet. Diese Auffassung
erhilt sich im Second-Oxford-Hegelianismus in auffalliger Bruchlo-
sigkeit und mit auffallig geringen Modifikationen und Anpassungs-
schwierigkeiten. Ansonsten aber versetzt spitestens der spate Bosan-
quet in seinem Three Lectures on Aesthetic von 1915 der Asthetik
der englischen Romantik den finalen Todesstof3.

(e) Der spiite Bosanquet iiber die Feenland-Asthetik der englischen
Romantik. Der spite Bosanquet verbirgt seine Vorbehalte gegen die
Schonheitsfixierung der englischen Romantik und seine Zweifel an
ihren ontologischen Pramissen nicht mehr hinter vorgeschobenen
Wiirdigungen. Er dufert sich vielmehr offen ablehnend, wenn nicht
sogar verichtlich.

Wegen ihrer Schénheitsfixierung tituliert Bosanquet die Asthe-
tik der englischen Romantik mit abfilliger Deutlichkeit als eine
>Feenlandasthetik<. Zur llustrierung fiihrt er mehrere Gedichte von
englischen Romantikern an, um sie mit der lapidaren Bemerkung zu
kommentieren, daf3 die hier zum Ausdruck kommende schwirmeri-
sche Auffassung von der Wirklichkeit darauf hindeuten wiirde, daf3
ihre Autoren auf dem intellektuellen Niveau eines geistig zuriick-
gebliebenen dreijihrigen Kindes stehen geblieben seien. Damit nicht
genug, mokiert sich der spite Bosanquet anschlieffend noch aus-
ufernd iiber Southeys orientalische Phantastereien, iiber die Ge-
schichten von Sir Walter Scott, iiber die religiosen Gefiihlsduseleien
von Shelley und iiber die Feenszenen von Sir Noel Paton. Selbst Mil-

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 191



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Die philosophische Leistung schoner Kunst

tons epochemachendes Menschheitsepos Paradise Lost?’® bezeichnet
er als »Sonntagslektiire fiir Kinder«. Im Gegensatz zum frithen Bo-
sanquet und zu Bradley laf3t der spite Bosanquet also ganz offen alle
Masken der Hoflichkeit fallen. Sein Urteil iiber die englische Roman-
tik féllt eben so vernichtend aus wie das von Poe: Thre an der angeb-
lich vollkommenen Schénheit der eigentlichen Wirklichkeit orien-
tierten Kunstwerke sind in den Augen des spiten Bosanquet nichts
als sentimentaler Kitsch!

Ebenso drastisch duflert er seine Zweifel an den ontologischen
Pramissen der Asthetik der englischen Romantik. Der frithe Bosan-
quet hatte seine Gegner noch indirekt mit der These zu treffen ver-
sucht, daf8 Schellings »falscher Begriff vom Ideal« nur die »Fiktion
eines goldenen Zeitalters oder einer idyllischen Existenz«?? vorgau-
keln wiirde. Der spite Bosanquet ficht keine akademischen Spiegel-
gefechte mehr aus und dufSert direkt an die Adresse der englischen
Romantiker gerichtet die Hoffnung, daf in »seinen Tagen endlich der
goldene Schleier, der Glamour« abgeworfen wiirde, »der vor dem
Gesicht des Schonen hingt und es vom alltaglichen Leben sepa-
riert«2, Er fordert, daf3 endlich auch das Schmerzhafte, Anstrengen-
de, Widrige und Bdse in der Kunst seinen Platz bekommt, weil es ja
schliefilich auch einen groflen Stellenwert im Leben habe. Deutlicher
laB3t sich das Programm der Second-Oxford-Asthetik nicht formulie-
ren, wie es sich aus der Opposition zur >Feenland-Asthetik der eng-
lischen Romantik schlielich entwickelt: Im Zentrum dieser Asthetik
steht namlich die Forderung, dafy die Kunst auch das Widrige, Bose,
Schmerzhafte und Bedrohliche zu thematisieren habe, weil es
schliefSlich sehr viel mehr zum alltiglichen Leben gehore als das Fan-
tastische, Wunderbare und Sentimentale (vgl. den Abschnitt 5.4.).
Die Asthetik Hegels hat wichtige Impulse zur Abkehr der Asthetik
des angelsichsischen Idealismus von den Asthetiken Schellings und

278 John Miltons (1608-1674) wohl berithmtestes Werk Paradise Lost umfafite in der
ersten Fassung von 1667 10 Biicher, die 1974 auf zwolf Biicher erweitert wurden, die
seitdem aus insgesamt 10565 Blankversen bestehen.

279 »The false >ideals, the fancy of a golden age or idyllic existence, fails of true ideality.«
Bosangquet: History. A.a.O. 344.

280 »FEven Paradise Lost came to be like this, when construed as a child’s sunday rea-
ding.« Bosanquet, Bernhard: Forms of aesthetic Satisfaction. Beauty and Ugliness. In
ders.: Three Lectures. A.a.O. (77-116) 79. »In these days should be torn away the gilded
veil, the glamour, so to speak, which hangs over the face of beauty and separates its from
life.« A.a.O. 111.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schelling und die englische Romantik im Licht des Second-Oxford-Hegelianismus
der angelsachsischen Romantik gegeben. Hegels Auffassung von
>Kunst« war ein entscheidender Faktor fiir die Erneuerung dieser As-

thetik, die im ausgehenden 19. Jahrhundert stattgefunden hat. Wel-
che Impulse das sind — das zeigt das nichste Kapitel.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 193

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1012026, 05:21:04,



https://doi.org/10.5771/9783495997079-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. William Wordsworth und die verborgene Würde des bäuerlichen Alltags
	2. Friedrich Wilhelm Josef Schelling und der Hauch des Lebens im Kunstwerk
	3. Samuel Taylor Coleridge und die Leblosigkeit von Wachsfiguren
	4. Schellings Ästhetik als Steinbruch für Coleridge
	5. Ralph Waldo Emerson und die Schönheit einer Eisenbahn
	6. Edgar Allan Poe und die Sehnsucht der Motte nach dem Stern
	7. Schelling und die englische Romantik im Licht des Second-Oxford-Hegelianismus

