
2 Theorie

2.1 Rassismus: Das Kernkonzept

2.1.1 Historische Schlaglichter – Die Entstehung des modernen Rassismus

und seine wissenschaftliche Fundierung

›Rasse‹ gilt heute in weiten Teilen der Wissenschaftswelt1 als soziales Konstrukt. Auch

wenn die Idee, »dass sich Menschen sinnvollerweise in Rassen einteilen lassen und dass

sich Rassen bzw. Kulturen nur dann entfalten können, wenn sie untereinander blei-

ben«, derzeit insbesondere unter Anhänger*innen rechter Bewegungen2 großen Zu-

spruch erfährt (vgl. Bauer 2018: 77), ist deren wissenschaftliche Haltbarkeit in so zen-

tralen Dokumenten wie den Four Statements on the Race Question der UNESCO bereits seit

dessen Erstveröffentlichung im Jahr 1950 offiziell widerlegt (vgl. Kühl 2014: 247f.). Der

Erkenntnis, dass es sich beim Begriff der ›Rasse‹ letztlich um einen »sozialen Mythos«

(UNESCO 1969: 33) handelt, gingen jedoch Jahrhunderte der Ausbeutung, Ausgrenzung

und Vernichtung voraus, die nicht zuletzt auf pseudowissenschaftlichen Rassentheo-

rien aufbauten. Über deren Entwicklung, Inhalte und historische Kontexte will dieses

Kapitel in aller Kürze einen einführenden Überblick geben.

Das folgende Teilkapitel nimmt dabei zunächst zwei Vorläufermoderner Rassismen

exemplarisch in den Blick.Neben einer knappen historischenDarstellung, soll hier auch

1 Allerdings gilt dies durchaus nicht für alle Fachdisziplinen. So wird von einigen Mediziner*innen

und Genforscher*innen regelmäßig behauptet, es gebe eine Korrelation zwischen bestimmten

Krankheitsbildern und ausgewählten menschlichen ›Rassen‹. Rattansi weist in diesem Zusam-

menhang darauf hin, dass eine »biological differentiation on some dimensions«, die es durchaus

gebe, nicht mit der Terminologie einer rassischen Genetik verschmolzen werden dürften. Die Be-

hauptung von der Existenz unterschiedlicher ›Rassen‹ sei bisher von der Forschung nicht belegt

worden (vgl. 2007: 76f.).

2 Solcherart rassistische Überzeugungen sind etwa in Konzepten wie dem Ethnopluralismus fest ver-

ankert. Dieser stellt eine ausgrenzende FormdesNationalismusdar, die umdieBehauptung kreist,

Völker besäßen unveränderliche kulturelle Identitäten, die vor ›fremden‹ Einflüssen zu schützen

seien (vgl. BpB 2014: o. S). Siehe auch Kap. 2.1.2.3 zumNeo-Rassismus sowie Fußnote 27 im selben

Kapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Grauzonen des Alltagsrassismus

eine der zentralen Prämissen der vorliegenden Arbeit geschichtlich begründet werden:

nämlich, dass rassistischeManifestationen, seien sie nun symbolischer odermaterieller

Art, keiner geschlossenen Weltbilder oder gar kohärenten Theorien bedürfen, um sich

erfolgreich zu entfalten und von teils brutaler Wirkmacht zu sein.

2.1.1.1 Zwei Vorläufer des modernen Rassismus

Fredrickson zufolge gab es Rassismus lange bevor die ersten Rassentheorien im 18.

Jahrhundert entwickelt wurden; dabei lägen die Wurzeln der beiden Hauptformen des

modernen Rassismus – dem Antisemitismus und dem Rassismus gegenüber Schwar-

zen Menschen – im Mittelalter bzw. der frühen Neuzeit (vgl. 2011: 38, 67). Derselbe Ge-

danke findet sich bei Bernasconi, der mit Verweis auf die spanische Doktrin von der

»Reinheit des Blutes« (s.u.) und dem transatlantischen Sklavenhandel beispielhaft be-

legt, dass rassistische Praxen einer akademischenTheoretisierung des ›Rassen‹-Begriffs

vorausgingen:

»It was possible for the Spanish or the English to exploit Jews, Native Americans, and

Africans, as Jews, Native Americans and Africans, without having the concept of race,

let alone being able to appeal to a rigorous system of racial classification.« (2009: 83)

Es lohnt sich folglich, zunächst einmal zwei der Vorformen des sogenannten wissen-

schaftlichen Rassismus, wie er im Zuge der europäischen Aufklärung entwickelt wurde,

zu betrachten. Zu diesen zählt neben demmittelalterlichen Antijudaismus, der den Vor-

läufer zum modernen Antisemitismus bildet (vgl. Benz 2011: 20), der Rassismus gegen

Schwarze Menschen, der sich maßgeblich im Zuge der Kolonialisierungsbestrebungen

europäischer Länder ab Ende des 15. Jahrhunderts entwickelte. Vorläufer des moder-

nen antimuslimischen Rassismus, wie sie sich etwa in Martin Luthers sogenannten »Tür-

kenschriften« finden (vgl. Bühl 2017: 92f.), sollen an späterer Stelle3 eine Ausführung

erfahren.

Der frühe Antijudaismus stellt sich Benz zufolge nun insbesondere in Form religiö-

ser Ressentiments dar: Religiöse Differenzen – etwa die Verweigerung der Taufe oder

die Ablehnung der Erlösungsidee durch Menschen jüdischen Glaubens – formten die

Grundlage sowohl für dauerhafte Stereotype als auch für konkrete Ausgrenzungspra-

xen wie dem Ausschluss von Warenaustausch und Zünften. Beides trug dazu bei, den

Außenseiterstatus jüdischer Menschen in der mittelalterlichen Gesellschaft zu mani-

festieren (vgl. ebd.: 13f.). Nicht zuletzt bereiteten sie auch den Boden für antijüdische

Gewaltexzesse – Benz nennt hier beispielhaft den ersten Kreuzzug (1096) – die er auf-

grund ihres gruppenfeindlichen Charakters als Pogrome4 bezeichnet (vgl. ebd.: 14f.).

3 Siehe Kap. 2.1.3 zum antimuslimischen Rassismus.

4 Der Begriff »Pogrom« wurde zunächst für antijüdische Ausschreitungen in Russland Ende des 19.

Jahrhunderts benutzt. Seine ursprüngliche Bedeutung wird mit Verheerung, Verwüstung, Zer-

trümmerung sowie Ungewitter übersetzt. Bis nach dem 2. Weltkrieg wurde der Begriff für die

Verfolgung und Vernichtung von Menschen jüdischen Glaubens verwendet; heute hat er eine er-

weiterte Bedeutung: Er bezeichnet »jede Art von kollektivem Angriff auf eine ethnische oder reli-

giöseMinderheit« (GRA 2015: o.S.). Dass der Begriff erst im 19. Jahrhundert etabliert wurde, darauf

verweist auch Benz.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 55

Gerechtfertigt wurden jene antijüdischen Aktionen dabei nicht durch eine konsistente

Rassentheorie, die Jüdinnen und Juden als minderwertige Spezies klassifizierte (die-

se folgte erst später). Sie basierten vielmehr auf antijüdischen Gerüchten – tradiert in

Form von »Chroniken, Geschichten, Liedern, Predigtsammlungen« (ebd.: 16) – sowie

klerikalen Verbots- und Demütigungspraxen,5 die in eine »intolerante Dominanzkul-

tur« mündeten, in welcher sich die Frage nach »Zugehörigkeit und Nichtzugehörigkeit

entlang des Religiösen dual manifestierte« (Bühl 2017: 89). Dabei war jene Trennungs-

linie anfangs noch von einer gewissen, ebenfalls religiös begründeten Durchlässigkeit

gekennzeichnet, da die Bekehrung jüdischer Menschen fester Bestandteil der christli-

chen Lehre war und mithin deren religiöse Differenz nicht als unüberwindbar galt (vgl.

Fredrickson 2011: 28). Erst im Antisemitismus wurde jener Assimilationsgedanke über-

wunden und der rassistische Kerngedanke von der Unveränderlichkeit des rassifizierten

Anderen in Bezug auf jüdische Menschen etabliert.

Die zweite Hauptform des modernen Rassismus, die »die Überlegenheit der Men-

schen weißer Hautfarbe gegenüber schwarzenMenschen behauptet«, habe Fredrickson

zufolge seine Wurzeln nicht wie der Antisemitismus imMittelalter, sondern erst in der

frühen Neuzeit (vgl. ebd.: 38). Dies sei darauf zurückzuführen, dass es zwischen Eu-

ropäer*innen und Menschen aus dem subsaharischen Afrika vor dem 15. Jahrhundert

kaum Kontakte gegeben habe, was die Kunstschaffenden jener Zeit jedoch nicht da-

von abhielt, Schwarze Menschen entweder als »Ungeheuer und Schreckensbilder« oder

als »Heilige und Heroen« zu imaginieren (vgl. ebd.: 38f.). Diese Ambivalenz in der äs-

thetischen Repräsentation Schwarzer Menschen löste sich mit Beginn des systemati-

schen Sklavenhandels ab Mitte des 15. Jahrhunderts jedoch weitestgehend auf, als sich

mit dem Verkauf versklavter Guineer*innen in Südportugal die »schwarze Hautfarbe

endgültig mit dem Sklavenstatus« verband (ebd.: 43f.). Dies wiederum bildete die un-

mittelbare Vorgeschichte eines modernen Kolonialismus, wie er im Jahr 1492 mit der

»Entdeckungsreise«6 des Christopher Kolumbus in Gang gesetzt wurde (vgl. Castro Va-

rela & Dhawan 2015: 22).

Kolumbus ist damit wohl der prominenteste Vertreter einer Zeit, in der neben Spa-

nien auch Großbritannien, Frankreich und die Niederlande in das Projekt zur Aus-

raubung, Unterwerfung und Vernichtung indigener Bevölkerungen v.a. in Nord- und

Südamerika sowie Afrika investierten. Vom Ende des 15. Jahrhunderts bis ins 19. Jahr-

hundert wurden weitere Teile dieser Regionen den Herrschaftsbereichen der konkur-

renzbewussten Kolonialländer einverleibt. Historiker*innen schätzen die Zahl der ver-

sklavten Afrikaner*innen in dieser Zeit auf bis zu 30 Millionen (vgl. Arndt 2012: 48).

Durch den transatlantischen Dreieckshandel mit seinem Austausch von Waffen und

Handwerksprodukten, versklavten Menschen und Rohstoffen wurde das rassistische

Herrschaftssystem der Europäer*innen nachhaltig institutionalisiert. Dabei überleb-

ten viele Millionen die Deportationen in die karibischen Kolonien nicht.

5 Bühl nennt hier u.a. das durch Papst Innozenz III. 1215 erlassene Zinsannahmeverbot für Christ*in-

nen, das den Stereotyp des »Wucherjuden« begründete sowie die durch das IV. Laterankonzil im

selben Jahr angeordneten Bekleidungsvorschrift, welche das Tragen eines sogenannten »Juden-

rings«, auch »gelber Fleck«, verordnete (vgl. 2017: 86f.).

6 Zu den eurozentrischen Implikationen des Wortes »Entdeckung« siehe Arndt 2012: 45f.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Grauzonen des Alltagsrassismus

»In der Geschichte des Rassismus stellt der Kolonialismus eine entscheidende neue

Phase dar, insofern er eine Herrschaftsbeziehung zwischen Kollektiven etablierte, die

sich auf diverse Praxen sowie ein Sendungsbewusstsein stützte, das die eigene kul-

turelle Überlegenheit sowie die Minderwertigkeit der Kolonisierten propagierte und

daraus die Berechtigung für die Eroberung, Ausplünderung und Vernichtung ganzer

Reiche sowie die Versklavung der indigenen Bevölkerung ableitete.« (Bühl 2017: 94)

Den hier formulierten Gedanken, dass es der Kolonialismus war, der mittels eines spe-

zifischen »Sendungsbewusstseins« und kulturellen Überlegenheitsanspruchs seine in-

humanen Praxen legitimierte, gilt es noch einmal etwas genauer zu betrachten. Denn,

was den frühen Kolonialismus des 15. und 16. Jahrhunderts betrifft, konnte dieser noch

auf keine kohärenten Rassentheorien zurückgreifen (diese entstanden erst im späten

17. Jahrhundert im Zuge der aufkeimenden Aufklärung). Dennoch gab es erste Entwick-

lungen in diese Richtung. Um diese zu verstehen, lohnt sich laut Fredrickson der Blick

auf Spanien im 16. bis 17. Jahrhundert, wo sich »eine Art Übergang zwischen der religiö-

sen Intoleranz des Mittelalters und dem naturalistischen Rassismus der Neuzeit« (2011:

58) zeigte. Nachdem 1449 im spanischen Toledo durch den Großinquisitor Torquemeda

die Estatutos de limpieza de sangre7 verabschiedet wurden, die die Idee des christlichen

Universalismus insofern unterliefen, als sie zwischen Alt- und Neuchrist*innen8 das

Trennungskriterium des »reinen Blutes« etablierten (vgl. Bühl 2017: 89f.), konnten fort-

an religiöse Vorbehalte biologistisch untermauert werden. Der Ausgrenzung, Verfol-

gung und Vertreibung von konvertierten jüdischen und muslimischen Menschen – so-

genannten conversos bzw. moriscos –, die im Zuge der Reconquista zur Taufe gezwungen

wurden, die man aber dennoch nicht als »richtige Spanier« ansah und daher gesell-

schaftlich marginalisierte, wurde so legitimierbar.

Was die inhumane Behandlung SchwarzerMenschen in den Kolonien anging, spiel-

te ein anderes Ereignis eine wichtige Rolle, das ebenfalls in Spanien stattfand. Ein hal-

bes Jahrhundert nachdem Kolumbus von Spanien aus in See gestochen war, entspann

sich ebendort die sogenannte »Valladolid-Debatte«, die eine Entscheidung darüber ein-

bringen sollte, inwiefern die indigenen Bevölkerungen in den Kolonien als Menschen

anzusehen und zu behandeln seien (vgl. Castro Varela & Dhawan 2015: 25). Obwohl

die streitenden Theologen Sepúlveda, der die Versklavung rechtfertigte, und Las Ca-

sas, der sich gegen Gewaltanwendung und für eine friedliche Bekehrung der indígena

aussprach – was sicherlich auch damit zu tun hatte, dass er die Gräueltaten, die Ko-

lumbus und seine Männer an der indigenen Bevölkerung verübten, mit eigenen Augen

gesehen hatte –,9 zu keinem Konsens fanden, wurde Las Casas’ Standpunkt zur Grund-

lage der spanischen Politik (vgl. Fredrickson 2011: 54f.). Diese bedeutete jedoch keines-

7 Übersetzt: Statuten zur Reinheit des Blutes (vgl. Bühl 2017: 89).

8 Hinter den Statuten des reinen Blutes stand v.a. ein nationalistisches Motiv: »Um im 16. und 17.

Jahrhundert ein echter Spanier zu sein,musstemanbehaupten, rein christlicherHerkunft zu sein.«

(Fredrickson 2011: 51; s.a. Bartlett 1996: 292ff.).

9 Auszüge aus Las Casas Berichten über seine Beobachtungen in der sogenannten ›Neuen Welt‹

finden sich u.a. bei Treuer (2012: 29). Las Casas zufolge behandelten die Spanier die Indigenen

»not as beasts, for beasts are treated properly at times, but like the excrement in a public square

… Columbus was at the beginning of the ill-usage inflicted upon them.«

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 57

falls das Ende der von Spanien betriebenen Sklaverei, da Las Casas der Versklavung

afrikanischer Menschen nicht widersprach. Die zentrale Frage desTheologenstreits, ob

»die Ausbeutung der indigenen Bevölkerung und deren Ausschließung aus der Katego-

rie ›Mensch‹« gerechtfertigt sei, hatte dabei für das ›westliche‹ Denken weitreichende

Folgen (vgl. Castro Varela & Dhawan 2015: 26). Denn obwohl es sich bei der Debat-

te weniger um einen Wissenschafts-, denn um einen Ethikstreit handelte, behandelte

sie doch grundlegend die Frage, ob indigene Menschen Vernunft besäßen und mit-

hin als Menschen anzusehen seien oder nicht (vgl. Fredrickson 2011: 53). Hierin deuten

sich die Argumentationslinien späterer wissenschaftlich-aufklärerischer Rassentheo-

rien bereits an, von denen einige ihr rassistisches Klassifikationssystem ebenfalls am

Merkmal der Vernunftbegabung ausrichteten.

Die religionsphilosophisch legitimierte Versklavung von Afrikaner*innen einerseits

sowie die »Verschmelzung von Religion und Rasse« durch die limpieza de sangre ande-

rerseits bildeten mithin die Grundlagen für ein Denken in naturalistischen Rassenkon-

strukten, wie es sich im 18. und 19. Jahrhundert vollends entwickelte (vgl. ebd.: 67).

Dabei sei es einerseits der Widerspruch zur christlichen Überzeugung, dass alle Men-

schen »eines Blutes« seien, gewesen, der eine neue Ideologie der Ungleichheit erfor-

derlich machte. Anderseits verlangten die Gesellschaftsordnungen nachfeudaler Zeit,

die eine irdische Gleichheit und die Überwindung des hierarchischen Prinzips einfor-

derten, nach einem neuen Erklärungs- und Legitimationsansatz für das Unterjochen

›nicht-weißer‹ Menschen im fortbestehenden kolonialen Herrschaftssystem (vgl. ebd.:

68f.). Die Rassentheorien der Aufklärung sollten diese liefern.

2.1.1.2 Die Entstehung des ›Rassen‹-Konzepts

Während noch bis ins 19. Jahrhundert die Überzeugung in Europa verbreitet war, dass

sich physische Unterschiede zwischen Menschengruppen durch das Alte Testament er-

klären ließen (vgl. Banton 2009: 56f.), änderte sich dies mit Beginn der Aufklärung und

dem Anbruch der Moderne. Dabei sei es Bühl zufolge eben jenes aufklärerische Denken

gewesen, das Begriffe wie N* erfand und das Konstrukt der »schwarzen Rasse« entwi-

ckelte (vgl. 2017: 97). Gleiches gilt – dem dialektischen Prinzip des Rassismus entspre-

chend – auch für die Entstehung von Vorstellungen über eine paneuropäische ›weiße

Rasse‹, welche insbesondere durch den Kontakt mit versklavten Menschen in der ›Neu-

en Welt‹ befeuert wurde (vgl. Fredrickson 2011: 73f.). Auch Memmi legt die »Geburts-

stunde des rassistischen Denkens« mit den frühen naturwissenschaftlichen Klassifizie-

rungen des Menschen in höher- und minderwertige ›Rassen‹ zusammen (vgl. 1999: 49).

Wer waren nun aber die Urheber*innen wissenschaftlicher Rassentheorien? Und was

war deren Inhalt? Wie kommt es, dass sie ausgerechnet im Zeitalter der Aufklärung

entstanden und ihre Blütezeit hatten? Und auf welche Weise waren diese Theorien mit

dem gesellschaftlichen Leben und insbesondere der expansionistisch-repressiven Poli-

tik jener Zeit verkoppelt?

Schaut man in die entsprechende Überblicksliteratur, so finden sich diverse Namen

von Naturforschern, Anthropologen, Ethnografen und Philosophen, die sich bemüh-

ten, für die Idee von der Existenz und Ungleichheit verschiedener ›Menschenrassen‹

wissenschaftliche Begründungen zu liefern. Zu ihnen zählten u.a. der schwedische Na-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Grauzonen des Alltagsrassismus

turforscher Carl von Linneé, sein französischer Fachkollege Georges-Louis L. Comte de

Buffon, der deutsche Anthropologe Johann Friedrich Blumenbach sowie der französi-

sche Mediziner Paul Broca. Aus Richtung der Philosophie wurden ihre Theorien von

Überlegungen Voltaires, Jean-Jacques Rousseaus sowie Immanuel Kants10 und Chris-

toph Meiners’ flankiert. Zu den ersten, die den Begriff der ›Rasse‹ dabei auf eine wis-

senschaftliche Basis stellten, gehört der französische Arzt Francois Bernier, der den

Nationalsozialisten als »Begründer der ›Rassenforschung‹« galt und von ihnen ob die-

ser »Errungenschaft« gewürdigt wurde (vgl. Arndt 2012: 59). Er zählt zu den ersten,

die eine Neueinteilung der Erde auf Basis von Arten und ›Rassen‹ vorschlug und da-

bei ausschließlich auf die Verwendung biologischer Merkmale zurückgriff. Die dabei

entstehende Taxonomie von ›Menschenrassen‹ (von 1684) war jedoch keinesfalls rein

akademisch, sondern von Anfang an der imperialistischen Herrschaftslogik jener Zeit

verpflichtet (vgl. Bühl 2017: 36f.). Zu denmeistzitierten frühen Rassentheoretikern zählt

zudem der schwedische Botaniker Carl von Linneé, der in seiner Schrift Systema Natu-

rae (1735) nicht nur eine Klassifikation von Pflanzen und Tieren entwickelte, sondern

auch den Begriff homo sapiens prägte, welchen er »konzeptuell mit der Annahme ver-

flocht, dass der ›Homo Europaeus‹ den anderen drei ›Rassen‹, die er bestimmte (›rote

Amerikaner‹, ›gelbe Asiaten‹ und ›schwarze Afrikaner‹), überlegen sei« (Arndt 2012: 59).

Unschwer zu erkennen ist, dass diese Art der Klassifikation keinen rein deskriptiven

Charakter hatte, sondern auf die Hierarchisierung vonMenschengruppen abzielte.Wie

auch in anderen Rassentheorien sollte mit ihr eine Rangfolge wissenschaftlich begrün-

det werden, die mehr von weniger wertvollen Menschen unterschied.

Schaut man in Benedicts historische Abhandlung über die Entwicklung des ›Rasse‹-

Begriffs und die Geschichte des Rassismus, so findet sich darin eine knappe Übersicht

über die zentralen anatomischen Variablen, anhand derer Menschen in ›Rassen‹ ein-

geteilt wurden (vgl. 1959: 22ff.). Zu diesen gehören Hautfarbe, Augenfarbe und -form,

Haarfarbe und -form, Nasenform, der »cephalische Index«11 sowie die Blutgruppe.Wie

Benedict (ebd.: 19) weist auch Arndt darauf hin, dass die Aufklärung nicht nur verschie-

dene Rassentheorien hervorbrachte, die auf je unterschiedliche biologische Differenz-

kriterien – sowie deren Kombination – setzten, sondern dass diese sich in ihren Ergeb-

nissen auch erheblich widersprachen. So glaubten einige, zwei ›Rassen‹ identifizieren

zu können (z.B. Meiners), andere vier (z.B. Linné und Kant), wieder andere sieben (vgl.

Arndt 2012: 59). Während sich der französische Anthropologe Broca der Schädelver-

messung widmete, die als »Paradedisziplin der modernen ›Rasselehren‹ galt«, und Kor-

10 Siehe zur Kants Verwendung des ›Rassen‹-Konzepts u.a. Bernasconi (2009), Piesche (2005) sowie

zu seinem höchst ambivalenten Verhältnis zum Judentum Brumlik (2016).

11 Benedict erklärt, was der cephalischen Index misst und lässt dabei keinen Zweifel daran, dass es

sich um eine wissenschaftlich unhaltbare, rassistische Kategorie handelt: »The cephalic index is

the quotient of the greatest breadth of the head divided by its length […]. In the long history of the

world men have given many reasons for killing each other in war: envy of another people’s good

bottom land or their herds, ambition of chiefs and kings, different religious beliefs, high spirits,

revenge. But in all these wars the skull of the victims on both sides were generally too similar to be

distinguished. Nor had the war leaders incited their followers against their enemies by referring

to the shapes of their heads. They might call them the heathen, the barbarians, the heretics, the

slayer of women and children, but never our enemy Cephalic Index 82.« (1959: 1f.)

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 59

relationen zwischen der Bedeutung eines Wissenschaftlers und der Größe seines Ge-

hirns behauptete (vgl. Bühl 2017: 102), prägte sein deutscher Fachkollege Blumenbach12

den – später auch in US-Volkszählungen13 – verwendeten Begriff des Kaukasiers, der

ihm im Vergleich zu anderen ›Rassen‹-Vertreter*innen als besonders schön galt (vgl.

Fredrickson 2011: 78).

Stellt man die Frage,wie es dazu kommt, dass ausgerechnet im Zeitalter der Aufklä-

rung, das gemeinhin mit Werten wie Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit, Gerechtigkeit

und Rationalität assoziiert wird, die Ungleichheit und Ungleichwertigkeit von Men-

schengruppen akademisch behauptet werden konnte, so liefert Miles eine aufschluss-

reiche Erklärung (vgl. 1999: 15). Mithin zeichnete sich das Denken des 17. und 18. Jahr-

hunderts ihm zufolge durch Versuche aus,

»die Natur und die Welt der Menschen zu klassifizieren, mit dem Ziel, sie verstehen

und erklären zu können. In dem Moment aber, wo die Klassifizierung zentral wurde,

kam ein Bewertungssystem hinzu. Der wissenschaftliche Rassismus des 19. Jahrhun-

derts ist das archetypische Ergebnis dieser Entwicklung. Archetypisch deshalb, weil

Menschen in genau der gleichen Weise vom wissenschaftlichen Denken klassifiziert

wurden, wie das mit der Natur […] geschah.« (Ebd.)

Das Kategorisieren, Unterscheiden und Bewerten, wie es für das aufklärerischen Den-

ken typisch war, wurde dabei von einem eurozentrischen Blick dominiert, der die Fä-

higkeit zum Fortschritt, zur Zivilisiertheit und zum rationalen Denken allein aufseiten

der europäischen Gesellschaften verortete (vgl. Piesche 2005: 33). Dabei deklarierte die-

ser Diskurs Afrikaner*innen nicht nur als »unmündig und unerreichbar für die Werte

der Aufklärung«, sondern befand sich »im Umkehrschluss [auch] als nicht zuständig

für sie« (Arndt 2012: 60). Die Unmöglichkeit, das ausbeuterische System von Kolonia-

lismus und Sklavenhandel mit den im 18. und 19. Jahrhundert aufkommenden Idealen

von Freiheit, Gleichheit und Solidarität in Einklang zu bringen, machte letztlich eine

eigene Rechtfertigungsideologie erforderlich (vgl. Arndt 2005b: 341), die ihm die aka-

demische Wissensproduktion jener Zeit bereitwillig lieferte.

12 Fredrickson bezeichnet Blumenbachs Rassentheorie als »Degenerationstheorie«, da dieser davon

ausging, dass es sich bei den Kaukasiern um die »ursprüngliche Rasse« handelte, von der sich die

anderen mittels Degeneration evolutionär abgespalten hätten (vgl. 2011: 78f.). Anhand dieser Be-

gründungszusammenhänge wird deutlich, wie sehr die aufklärerischen Rassentheorien der ver-

breiteten – und politisch umgesetzten – Überzeugung von der Überlegenheit der ›weißen Rasse‹

in die Hände spielten.

13 Der US-Census arbeitet bis heutemit verschiedenen ›race‹-Kategorien, die laut eigener Definition

als »sociopolitical constructs« und mithin nicht in einem biologischen, anthropologischen oder

genetischen Sinne verstandenwerden. Dabei sind in den vorgegebenen Items »racial and national

origin or sociocultural groups« berücksichtigt. Die Zuordnungen basieren auf Selbstaussagen; seit

dem Census 2000 sind bei dieser FrageMehrfachzuordnungenmöglich (vgl. United States Census

2018; US Census Bureau o.J.).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Grauzonen des Alltagsrassismus

2.1.2 Konzeptualisierungen des Rassismus-Begriffs

Auch wenn der historische Überblick über die Entstehung und wissenschaftliche Fun-

dierung des ›Rassen‹-Konzepts allenfalls schlaglichtartig ausfallen konnte, sollte er doch

ein erstes Verständnis für die strukturellen Verflechtungen und geschichtlichen Kon-

tinuitätslinien zwischen der akademischen Wissensproduktion insbesondere des 18.

und 19. Jahrhunderts, dem praktisch-gesellschaftlichen Umgang mit rassifizierten Per-

sonen und Personengruppen sowie heutigen Formen von Rassismus als »machtvolle[m]

Ideensystem« (Mecheril & Scherschel 2009: 39) vermittelt haben.

An die bisherigen Ausführungen soll nun eine Konzeptualisierung des Rassismus-

Begriffs angeschlossen werden, die in der Lage ist, sowohl dessen strukturelle und insti-

tutionelle als auch dessen diskursive und subjektive Erscheinungsformen (vgl. Attia 2013:

6) abzubilden. Dabei sollen vom Individuum aktualisierte rassistische Interpretations-

muster, wie sie im alltäglichen Sprechen über ›Muslim*innen‹ als rassifizierte Andere

zum Ausdruck kommen, ebenso erfasst werden, wie die gesellschaftlich-strukturellen

Rahmenbedingungen und diskursivenWissensumwelten, in denen jene alltagskommu-

nikativen Bedeutungsproduktionen realisiert werden. Rassismus, das werden die an-

schließenden Ausführungen zeigen, kann als sinnstiftendes, historisch tradiertes sowie

strukturell verankertes Wissen über Personen als rassifizierte Andere verstanden werden.

»Rassistische Ideologeme existieren« damit also nicht »als Einzelurteile oder singuläre

Aussagen, sondern sie stehen in einem Zusammenhang mit gesamtgesellschaftlichen

Vorgängen« (Scherschel 2006: 30). Daher muss Rassismus notwendigerweise als ho-

listisches Phänomen verstanden werden, das »unsere ganze Lebensweise« durchdringt

(vgl. Rommelspacher 1995: 22). Der angestrebte theoretische Rahmen dieser Arbeit wird

versuchen, diesem Anspruch gerecht zu werden.

Die nachfolgende Darstellung verschiedener Rassismuskonzepte hat sowohl einen

deskriptiven als auch einen erörternden Charakter. Ziel ist es, einen Rassismusbegriff

herauszupräparieren, der dem Gegenstand und Erkenntnisinteresse dieser Arbeit ge-

recht wird. Beginnend mit dem klassischen Rassismusbegriff nach Robert Miles soll

dieser sukzessive erweitert und auf das vorliegende Forschungsvorhaben angepasst

werden.Neben Überlegungen zum kulturellen Rassismus – auch alsNeo-Rassismus oder

Rassismus ohne Rassen bezeichnet – werden die Begriffe Alltagsrassismus sowie antimusli-

mischer Rassismus definiert und diskutiert. Ziel ist es, ein theoretisches Verständnis von

alltagsrassistischen Bedeutungsproduktionen in Bezug auf ›Muslim*innen‹ und ›den

Islam‹ zu entwickeln, wie sie im Ergebnisteil dieser Arbeit dann empirisch fundiert

werden können.

2.1.2.1 Robert Miles’ Rassismus-Begriff

Eine der systematischsten Rassismustheorien stammt vom britischen Soziologen Mi-

les (1991) und ist das Ergebnis einer kritischen Auseinandersetzungmit vorhergehenden

Theorie-debatten um diesen Begriff. Seine präzise Begriffsbestimmung ist für die Ana-

lyse rassistischer Kommunikationsmuster von nicht geringer heuristischer Bedeutung,

wobei auch neuere Rassismustheorien von ihm inspiriert sind (vgl. Kalpaka & Räthzel

2017; Terkessidis 1998, 2004). Trotzdem bei Miles die biologistische Form des Rassismus

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 61

im Zentrum steht, bei dem Menschen anhand physischer Merkmale zunächst in ›Ras-

sen‹ eingeteilt und dann pauschal abgewertet werden – kultur- und religionsbezogene

Negativzuschreibungen, wie sie für den antimuslimischen Rassismus typisch sind, al-

so nur am Rande Beachtung finden – kann sein Begriff zum nachfolgend aufgebauten

Rassismus-Konzept doch einiges beitragen. Der vorliegenden Arbeit liefert er ein klar

strukturiertes Rassismusverständnis, dessen zwei Momente der Rassenkonstruktion und

pauschalen Herabsetzung die Identifikation von rassistischen Kommunikationsmustern

einerseits ermöglichen – gleichzeitig aber auch einschränken.Während seine Begriffs-

bestimmung den Forschungsblick für andere exkludierende Wissenskomplexe wie Na-

tionalismus, Sexismus, Sozialdarwinismus etc. sensibilisiert, indem er sie von einer

rassistischen Unterscheidungsideologie abgrenzt, verengt er ihn gleichzeitig, wenn es

um die empirische Erkennbarkeit von nicht-explizit abwertenden Formen rassistischer

Veranderung geht. Er soll daher im Verlauf der theoretischen Rahmung durch andere

Rassismustheorien ergänzt werden.

Miles’ Arbeit folgt dem klassischen Aufbau theoretischer Erörterungen. Zunächst

nimmt er eine kritische Bestandsaufnahme etablierter Rassismustheorien vor,mit dem

Ziel, deren terminologische und konzeptuelle Unschärfen offenzulegen. Anschließend

entwickelt er einen eigenen, analytisch hergeleiteten Rassismusbegriff, dessen heuris-

tische Tragweite er anschließend an ausgewählten historischen Beispielen überprüft.

Rassismuskonzepte neuerer Provenienz, deren »explanatorische Reichweite« nicht nur

»bildliche Vorstellungen und Behauptungen« umfassen, sondern auch auf »Praxisfor-

men, Verfahrensweisen und Ergebnisse« sozialen Handelns ausgedehnt wurden, will

er begrifflich präzisieren (Miles 1991: 9). Rassismus als Analysekonzept solle dabei aus-

schließlich der Erklärung ideologischer Phänomene vorbehalten sein, seine praktischen

Erscheinungsformen will er nicht berücksichtigen. Ausgehend von dieser Zielsetzung

versucht er sich daran, »die Parameter einer solchen Ideologie zu bestimmen« (ebd.).

Die Rassenkonstruktion

Miles’ Rassismuskonzept setzt sich aus zwei Kernelementen zusammen: dem deskripti-

venMoment der Rassenkonstruktion und dem evaluativenMoment der pauschalen Her-

absetzung (vgl. ebd.: 105, 112). Rassenkonstruktion, im englischen Original als »racializ-

ation« bezeichnet, wird als eigenständiger, nach spezifischen Regeln funktionierender

Klassifikationsprozess eingeführt.

»Ich verwende […] den Begriff der Rassenkonstruktion für jene Fälle, in denen ge-

sellschaftliche Beziehungen zwischen Menschen durch die Bedeutungskonstruktion

biologischer Merkmale dergestalt strukturiert werden, dass sie differenzierte ge-

sellschaftliche Gruppen definieren und konstruieren. Die als Bedeutungsträger

ausgewählten Merkmale haben eine geschichtliche Variationsbreite; für gewöhnlich

sind es sichtbare somatische Eigenschaften, aber auch unsichtbare (fiktive oder reale)

biologische Eigenschaften sind zu Bedeutungsträgern geworden.« (Miles 1991: 100f.)

Typischerweise machen sich rassistische Klassifikationen an visuell wahrnehmbaren

Schlüssel-codes fest, die die Identifikation des ›rassisch Anderen‹ schnell und effek-

tiv machen. Die Grundlage der Rassenkonstruktion bildet dabei ein doppelter Selekti-

onsprozess. Zunächst werden allgemeine Merkmale »als Mittel der Klassifizierung und

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Grauzonen des Alltagsrassismus

Kategorisierung ausgewählt«, um dann diejenigen zu bestimmen, welche fortan »ei-

ne angenommene Differenz zwischen Menschen« bezeichnen sollen (Miles 1989: 354).

Unschwer zu erkennen ist, dass es sich hierbei um eine analytische Trennung handelt.

Sie verweist auf den pragmatischen Charakter der ausgewählten Merkmale, die einen

Menschen in rassistischer Vorstellung zum Vertreter einer ›Rasse‹ machen. Der bio-

logische Rassismus operiert dabei insbesondere mit einer konventionellen Einteilung

menschlicher Hautfarben, deren Bedeutungszuschreibungen arbiträr, aber nicht will-

kürlich sind.14 So ist etwa die Assoziation von ›schwarz‹ mit dem Bösen und Wilden als

Bestandteil kollektiv geteilter Farbsymboliken seit Jahrhunderten15 mit der Vorstellung

von ›Menschenrassen‹ verflochten (vgl. Rattansi 2007: 17, 28).

Der ideologische Knackpunkt der Rassenkonstruktion zeigt sich nun in der star-

ren Verkettung von biologischen Merkmalen mit spezifischen kulturellen Praxen. De-

ren Funktion ist es, den so konstruierten ›Menschenrassen‹ vermeintlich typische Ver-

haltensweisen und Eigenschaften zuordnen zu können. Dies hat zweierlei Konsequen-

zen: Erstens wird soziales Handeln damit biologisiert, da es als natürlicher Ausfluss

›rassischer‹ Zugehörigkeiten begriffen wird. Zweitens wird die Welt zu einem Ort, an

dem jedes Individuum eindeutig einer spezifischen Gruppe zugeordnet werden kann

(vgl. Miles 1989: 354) – und sämtliche Attribute, die jener Gruppe zugeschrieben wer-

den, werden auch auf das Individuum übertragen.

Der Prozess der Rassenkonstruktion beschränkt sich allerdings nicht auf die Kon-

struktion eines ›rassisch Anderen‹, sie hat auch einen Effekt auf die Selbstwahrneh-

mung derjenigen, die rassistisches Wissen aktualisieren. Dabei finden dieselben Krite-

rien, die zur Bestimmung des ›Anderen‹ eingesetzt werden, auch für die Definition der

eigenen Identität Anwendung. Aus diesem Grund bezeichnet Miles rassistische Bedeu-

tungskonstruktionen als »dialektischen Prozess« (vgl. 1991: 101).16 Während also euro-

14 Die Arbitrarität verdeutlicht Arndt: »Nochmehr als die Farbe des Haares ist die Farbe der Haut in-

dividuell tagtäglichen Schwankungen unterworfen, in Abhängigkeit innerer Erregungszustände,

Erkrankungen, Sonneneinwirkungen etc. Und weil etwa die Haut vonWeißen alle möglichen Nu-

ancierungen zwischen rosa, olive und diversen Beige- undBrauntönen zeigen kann, bedarf es doch

einer hohen Abstraktionskunst, Menschen alsWeiße zu beschreiben und sie klar zumBeispiel von

›Gelben‹, ›Schwarzen‹ oder ›Roten‹ abzusetzen. […]. Letztlich gibt es ebenso viele ›Hautfarben‹ wie

es Nasenformen und Gesichtskonturen gibt – annähernd unendlich viele. Deswegen mündet die

Frage ›Wie viele Hautfarben gibt es?‹ in die Frage: ›Warum sehen wir eigentlich Hautfarben?‹ Wir

sehen sie, weil uns beigebracht wurde, ›Rassen‹ zu sehen, und ›Hautfarbe‹ dabei – im Verbundmit

anderen körperlichen Konstitutionen sowie kulturellen und religiösenMerkmalen – eine wichtige

Rolle zugewiesen wird. Anders ausgedrückt: ›Hautfarben‹ sind nicht von Natur aus sichtbar, son-

dernwir sehen sie, weil Rassismus dieses Sehen erfunden und instrumentalisiert hat« (Arndt 2012:

18f., Herv.i.O.).

15 In Kap. 2.1.1 wurden verschiedene historische Kontexte, in denen die Idee menschlicher ›Rassen‹

entwickelt und wissenschaftlich legitimiert wurde, bereits eingehend dargestellt.

16 Die Idee, dass Rassenkonstruktionen nach dialektischemPrinzip funktionieren, ist kein Alleinstel-

lungsmerkmal soziologischer Konzeptionen wie der von Miles. Auch Konzepte sozialpsychologi-

scher Provenienz haben die Reziprozität von Selbst- und Fremdbildern zum Gegenstand. So etwa

die Begriffe Hetero- und Autostereotyp sowie die von Tajfels entwickelte Theorie der sozialen Iden-

tität (vgl. Tajfel & Turner 1979), die beide auf die Wechselwirkungen zwischen kollektiven Wir-

und ebenfalls sozial geteilten Fremdbildern abheben. Im Bereich der Postkolonial Studies erlang-

te das Phänomen unter dem Begriff Othering weitreichende Bekanntheit. Zu verstehen ist er als

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 63

päische Kolonisatoren Menschen in Afrika als ›schwarz‹ klassifizierten, wählten sie für

sich selbst den größtmöglichen Kontrast, die ›weiße‹ Hautfarbe, und erschufen so ein

geschlossenes Bedeutungssystem (vgl. ebd. 31–35, 101). Die erbarmungslose Totalität

dieses Systems zeigt sich darin, dass es die Selbstwahrnehmung kolonisierter Subjek-

te miteinschloss, insofern jene die Idee der eigenen ›Rasse‹-bedingten Unterlegenheit

übernahmen (vgl. Fanon 2008 [1952]).

Hier deutet sich bereits an, dass Objekte und Inhalte dialektischer Rassenkonstruk-

tionen durchaus nicht universeller Natur, sondern in spezifische historische Kontexte

eingelassen sind. NebenMiles (1999: 10) betonen auch andere Rassismusforscher*innen

die Kontextabhängigkeit von Rassismus (Rommelspacher 1995: 39–54). Wen wir also als

›Anderen‹ wahrnehmen, d.h. als unser vermeintlich spiegelbildliches Gegenüber, ist be-

dingt durch die soziale, politische und historische Verortung unseres Blickes. Die hier-

mit angesprochene inhaltliche Flexibilität des Rassismus wurde oben in historischer

Perspektive bereits schlaglichtartig beschrieben. In synchroner Perspektive zeigen sich

ebenfalls symbolische Variationen, wie z.B. Scherschel (2006) im Vergleich milieuspe-

zifischer rassistischer Alltagsdiskurse nachweisen konnte. Die inhaltliche Variabilität

des Rassismus ist in der Rassismusforschung also unbestritten. Ableiten lässt sich aus

ihr die Notwendigkeit, Rassismus stets in seinen historischen, politischen und sozialen

Kontexten zu betrachten (vgl. Hall 1989a: 917).

Wir fassen zusammen:Mittels Rassenkonstruktion wird demRassismus als totalitäres

Gedankengebäude ein pseudo-empirisches Fundament gelegt. Auf Basis ausgewähl-

ter (biologischer) Merkmale werden Menschen zu Gruppen zusammengefasst und als

›Rassen‹ konstruiert. Jene Merkmale fungieren dabei als »sichtbares ›Beweismaterial‹«

(Balibar 1992: 25), ohne das die rassistische Vorstellung von der Existenz unterschiedli-

cher ›Menschenrassen‹ ins Leere griff. Die Praktikabilität von Rassismus als Alltagswis-

sen – wie es in dieser Arbeit von besonderem Interesse ist – kommt mithin dadurch

zustande, dass er sich ohne großen Aufwand, schnell und effektiv, überprüfen lässt.

Was wir mit unserem bloßen Auge erkennen können, gilt uns leicht als Beweis für

die Wahrheit. Dies erklärt auch die besondere Bedeutung »der körperlichen Stigma-

ta« (ebd.) für das Symbolsystem des Rassismus, wie am Beispiel der Hautfarbe deutlich

werden konnte. Weil verschiedene Hautfarben visuell wahrnehmbar sind und Hautfar-

be (auch heute noch) rassisch kodiert ist, wird sie – nicht nur in Alltagskontexten – ent-

sprechend »entschlüsselt«, auch wenn jene Theorien wissenschaftlich längst widerlegt

sind. Für das Dekodieren des islamischen Kopftuches greift nun dasselbe Prinzip, auch

wenn es sich selbstverständlich nicht um ein biologisches Merkmal handelt. Hier deu-

tet sich an, dass die theoretische Einschränkung von Miles auf biologische Merkmale

zu eng gefasst ist und konzeptueller Erweiterungen bedarf.

Bevor wir uns diese vornehmen, wollen wir Miles’ Argumentation zunächst jedoch

noch ein wenig weiterverfolgen. Im nächsten Schritt werden wir die Spezifika rassisti-

»komplexer Prozess des Fremd- oder Different-Machens, der über eine dualistische Logik funktio-

niert, an dessen Ende ›die Anderen‹ vis-à-vis dem ›abendländischen Selbst‹ stehen« (Castro Varela

& Dhawan 2007: 31). In Bezug auf orientalistische, antiarabische und muslimfeindliche Fremdbil-

der wurde er von Edward Said insbesondere in dessen Hauptwerk Orientalismus (1994) ausführlich

behandelt.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Grauzonen des Alltagsrassismus

scher Ideologien ex negativo betrachten, d.h. nachzeichnen,was RassismusMiles zufolge

nicht umfasst. Im Brennpunkt steht dabei der Begriff der Ausgrenzungspraxen.

Ausgrenzungspraxen

Der Terminus Ausgrenzungspraxen bezeichnet die Benachteiligung von Personen in ih-

rem Zugang zu gesellschaftlichen Ressourcen und Leistungen aufgrund ihrer tatsäch-

lichen oder vermeintlichen Gruppenzugehörigkeit. Zudem solle von Ausgrenzung ge-

sprochen werden, wenn eine Gruppe »in der Hierarchie der Klassenverhältnisse syste-

matisch über- oder unterrepräsentiert ist« (1991: 103). Drei konkrete Eigenschaften des

Begriffs lassen sich mit Miles benennen:

Erstens gingen diesen Praxen des Ausschlusses und der Diskriminierung17 nicht not-

wendigerweise rassistische Zuschreibungen voraus. Personen könnten ebenso gut auf-

grund ihres Geschlechts, ihres Alters, ihres Einkommens oder Lebensstils usw. benach-

teiligt werden – sowie aufgrund einer Verbindung aus mehreren dieser Faktoren. Ras-

sistische Wissenskomplexe sollten folglich in der Analyse von Diskriminierungspraxen

nicht rundweg vorausgesetzt werden (vgl. ebd.: 104).18 Zweitens sei es unerheblich, ob

Ausgrenzungen intentional herbeigeführt oder versehentlich verursacht wurden. Ob

es nun »kalkulierte Versuche der Herstellung von Ungleichheit« sind oder deren »un-

beabsichtigtes Resultat« (ebd.: 105), stets solle von Ausgrenzungspraxen und nicht von

Rassismus gesprochenwerden. IndividuelleMotive werden in diesemBegriffsverständ-

nis ebenso suspendiert wie rationale Handlungsentwürfe, Affekte oder Rollenroutinen.

Drittens seien Ausgrenzungspraxen, ähnlich wie schon der Prozess der Rassenkonstruk-

tion, als dialektisch zu bezeichnen, da sie bestimmte Menschen nicht nur exkludieren,

17 Die Antidiskriminierungsstelle des Bundes definiert Diskriminierung als »Benachteiligung aus

rassistischen Gründen oder wegen der ethnischen Herkunft, des Geschlechts, der Religion oder

Weltanschauung, einer Behinderung, des Alters oder der sexuellen Identität« (ADB 2017a). Eine

Definition, die den Aspekt ungleicher gesellschaftlicher Machtverhältnisse betont, liefert Attia

(2013: 6): Ihr zufolge sollte »nur dann von Diskriminierung die Rede [sein], wenn eine Differenzie-

rung in einem sozialen, kulturellen, gesellschaftlichen und politischen Kontext getroffen wird,

der von Macht durchzogen ist in einer Weise, die Personen entlang dieses spezifischen Unter-

scheidungsmerkmals benachteiligt.« Personen, die durch diese Verhältnisse privilegiert werden,

können mithin nicht von Diskriminierungen betroffen sein. Siehe dazu das anschauliche – wenn

auch in einem eher populärwissenschaftlichen Zusammenhang veröffentlichte – Beispiel von Ed-

do-Lodge (2018: 89). Darüber hinaus findet der Begriff auch in sozialpsychologischenAnsätzen Be-

rücksichtigung.Dovidio undGärtner (1986:3) etwadefinierenDiskriminierungwie folgt: »Whereas

prejudice is an attitude, discrimination is a selective unjustified negative behaviour toward mem-

bers of the target group.« Wie für die sozialpsychologische Forschungstradition nicht unüblich

wird das Phänomen der Diskriminierung hier auf seine subjektiven Dimensionen reduziert, in-

dem es lediglich als Einstellungsphänomen bzw. als diskriminierende Handlung konzeptualisiert

wird. Die strukturell-gesellschaftlichen Dimensionen von Diskriminierung sowie ihre institutio-

nellen Erscheinungsformen finden keine Berücksichtigung.

18 Miles selbst führt als Beispiel die überdurchschnittlich hohen Arbeitslosenzahlen männlicher Ju-

gendlicher westindischer Herkunft in Großbritannien ins Feld. Die Tatsache, dass diese in einem

Segment des Arbeitsmarktes tätig sind, das besonders häufig von »Rationalisierungsmaßnah-

men« betroffen ist und dies mithin als Begründung für die überdurchschnittlichen Arbeitslosen-

zahlen gelten kann, stellt für Miles ein plausibleres Argument dar, als es eine Diskriminierung

aufgrund ihrer Hautfarbe oder Herkunft sei (vgl. Miles 1991: 104).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 65

sondern andere gleichzeitig inkludieren. Beides seien zwei »unterschiedliche Momente

ein- und desselben Handlungsprozesses« (ebd.).

Mit dieser zusätzlichen Begriffsbestimmung will Miles sein Rassismuskonzept

größtmöglich schärfen: Alles, was sich unter Ausgrenzungspraxen subsumieren lässt,

soll als eigenständiges Phänomen betrachtet werden und muss daher nicht ins Kern-

konzept integriert werden. Dabei ist das zugrundeliegende Praxis-Verständnis von

einer klaren Trennung zwischen Ideen und Handlungen gekennzeichnet, wie sie

von (neo)-marxistisch inspirierten Rassismustheorien eher abgelehnt wird. Ausgren-

zungspraxen werden bei Miles als Handlungen und Prozesse konzeptualisiert, die von

geistigen Gebilden wie Wissen, Ideen oder Überzeugungen entkoppelt sind. Vor dem

Hintergrund einer wissenssoziologischen Fundierung, wie sie später noch hergeleitet

und im Kontext dieser Arbeit angewandt wird, erscheint diese analytische Trennung

allerdings wenig zielführend.

Deshalb soll Miles Ausgrenzungsbegriff19 hier nicht ignoriert, sondern ins zu ent-

faltende Rassismuskonzept integriert werden. Auch wenn die konzeptuelle Trennung

von Ideen und Praxen dabei nicht übernommen wird, überzeugt Miles’ inhaltliches

Verständnis von Ausgrenzungspraxen doch aus folgendem Grund: Seine rigide Unter-

scheidung zwischen rassistischen Ideen und konkreten Ausgrenzungspraxen schärft

den analytischen Blick für weitere Exklusionsideologien, die dem Rassismus in ihren

essentialistischen Kategorisierungen zwar strukturell ähneln, letztlich jedoch a) ande-

re soziale Gruppen adressieren (Türk*innen, von Armut Betroffene, Frauen etc.), b)mit

eigenen Legitimationslogiken operieren (nationalistisch, neoliberal, sexistisch etc.), c)

an spezifische Ungleichheitsstrukturen gekoppelt sind (z.B. Staatsbürgerschaftsrecht,

kapitalfreundliche und geschlechterstereotype Steuerpolitik) sowie d) ihrerseits eigene

historische Entwicklungen vollzogen haben (Arbeitsmigration,Hartz-IV-Reform, Frau-

enrechtsbewegung etc.).Mit rassistischenWissenskomplexen gehen sie nicht selten be-

sondere Verbindungen ein, was sich etwa am Phänomen des intersektionalen Rassismus

zeigt. Dieser bezeichnet »mehrdimensionale Diskriminierungserfahrungen« (Adusei-

Poku 2012: o.S.) von Menschen, die verschiedene minoritäre Identitätsbezüge inneha-

ben bzw. von entsprechenden Zuschreibungen betroffen sind, wie es etwa bei einer

Schwarzen Frau der Fall wäre.

Nichtsdestotrotz wird es notwendig sein, das Verhältnis von Rassismus und Aus-

grenzungs-praxenmit Verweis auf andere Rassismustheorien neu zu bestimmen, legen

19 Miles’ Verwendung des Begriffs ist selbst nicht ganz einheitlich. An anderer Stelle spricht er von

Ausgrenzungspraxen, um das Phänomen Rassismus zu erläutern. Das lässt darauf schließen, dass

die beiden Phänomene doch enger zusammenhängen, als es Miles in seiner Theorie sehr formell

beschreibt. In einem Interview über die Geschichte des Rassismus antwortet Miles auf die Frage,

was die Ideologie des Rassismus ausmache: »In unseren europäischen Gesellschaften, aber auch

außerhalb davon, findet man Menschen, die Opfer einer ganzen Reihe von Ausgrenzungsprak-

tiken sind. Diese Ausgrenzungspraktiken werden hervorgerufen oder nachfolgend gerechtfertigt

durch eine Anzahl von Argumenten undGlaubensvorstellungen, die zumTeil öffentlich formuliert

werden, zum Teil aber immer unausgesprochen bleiben. Die daraus resultierenden Realitäten für

Menschen […] sind der wichtigste Bezugspunkt, um die Idee und das Konzept von Rassismus über-

haupt zu verstehen.« (1999: 9)

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Grauzonen des Alltagsrassismus

die noch folgenden wissenssoziologischen Vorüberlegungen doch ein integriertes Be-

griffsverständnis nahe. Bevor wir uns diesen Modifikationen zuwenden, wollen wir zu-

nächst noch erläutern, was eigentlich den Kern des Rassismusbegriffs von Miles aus-

macht – dessen ideologischer Gehalt.

Rassismus als Ideologie

Wie wir nun wissen, möchte Miles Rassismus von jeglichen praktischen Ausformun-

gen isolieren und ausschließlich als »repräsentationales Phänomen« begreifen (vgl. Mi-

les 1991: 105). Zudem untergliedert er ihn in die Kernelemente Rassenkonstruktion und

Negativbewertung; ersteres wurde bereits ausführlich dargestellt. Um nun von einer

rassistischen Ideologie sprechen zu können, muss der Vorstellung von einer unverän-

derbaren, homogenen Menschengruppe (›Rasse‹) noch das Moment pauschaler Herab-

setzung hinzugefügt werden. Durch dieses werden zuvor fixierte Gruppeneigenschaf-

ten mit Negativattributen aufgeladen und als Bedrohung für die Eigengruppe präsen-

tiert (vgl. ebd.: 106).

Auch rassistische Ideologien zeichnen sich dadurch aus, dass sie in dialektischer

Weise die negativen Eigenschaften des ›Fremden‹ zum Spiegel der eigenen positiven

Charakteristika machen (vgl. ebd.). Sie können mithin zur Aufwertung des Selbst im

Kontext spezifischer Gruppenzugehörigkeiten funktionalisiert werden. Zudem muss

in der Analyse rassistischer Ideologien deren alltagsweltliche Praktikabilität berück-

sichtigt werden: Rassismus dient dazu, die beobachtete Welt erklärbar zu machen; mit

ihmwerden »kausale Interpretationen« konstruiert, dieWahrgenommenes ordnen und

sinnhaft werden lassen (vgl. ebd.: 107). Rassistische Ideologien können eingesetzt wer-

den, um erfahrene Konflikte zu lösen, etwa den Konflikt zwischen den eigenen liberalen

Grundwerten und dem Bedürfnis nach einer feststehenden nationalen Identität. Ras-

sistische Erklärungs- und Deutungsmuster können hier dabei helfen, Gedanken und

Gefühle der Abwehr zu rationalisieren und zu legitimieren.

Trotz dieses Verständnisses von Rassismus als ordnende, produktive Kraft, gehtMi-

les davon aus, dass es sich bei ihm im Kern um eine falsche Erklärungsweise handelt.

Zwar setzt er voraus, dass rassistische Wahrnehmungen je nach Klassenlage variieren,

dass es also einen Unterschied macht, ob sich eine Person aus der Arbeiterklasse ihre

prekären wirtschaftlichen Verhältnisse erklären will und Migrant*innen als »Sünden-

böcke« wählt oder ob eine Person aus dem aufgeklärten Bürgertums ihre postkolonia-

len Herrschaftsansprüche rechtfertigen möchte. Die sich hier andeutende Idee einer

sozialen Verortung des Wissens denkt Miles jedoch nicht konsequent zu Ende. Indem

er Rassismus gleichzeitig als »falsche Lehre« bezeichnet, legt er implizit nahe, dass es

ein klassenspezifisches bzw. klassenübergreifendes wahres Wissen über den ›Anderen‹

gebe – ein Widerspruch, den spätere Rassismustheorien zugunsten eines konstrukti-

vistischen Ideologieverständnisses aufzulösen versuchen (vgl. Kap. 2.1.2.4).

Zusammenfassung & Verknüpfung

Miles’ Rassismustheorie lässt sich als Theoretisierung der klassischen Elemente rassis-

tischen Denkens bezeichnen: »a positioning of the self as superior, an accounting of

the relationship between self and ›the other‹, and an explicit reference to color as a key

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 67

marker of difference« (Downing & Husband 2005: 3). Er trennt zwischen deskriptiver

und evaluativer Bedeutungskonstruktion (Rassenkonstruktion und Herabsetzung) und

will Rassismus ausschließlich ideologischen Erscheinungsformen vorbehalten wissen.

Mit Blick auf unseren Forschungsgegenstand erscheint nun jedoch eine theoretische

Erweiterung des klassischem Modells von Miles notwendig.

Zu diesem Zweck sollen nachfolgend neuere Rassismustheorien Berücksichtigung

finden, deren Erörterung dazu beiträgt, das eingeführte Modell an das vorliegende Er-

kenntnisinteresse anzupassen. Dabei handelt es sich konkret um Colette Guillaumins

Idee eines synkretistischen Rassismus (1992), Etienne Balibars Konzept des Neo-Rassismus

(1992) sowie den von Stuart Hall geprägten Begriff des Rassismus ohne Rassen (1989a).

Jedes der drei Modelle weist einen eigenen konzeptuellen Schwerpunkt auf: 1) Wäh-

rend Guillaumin das Bedeutungsspektrum des Begriffs ›Rasse‹ erweitert, sodass auch

kulturalistische und religionszentristische Rassismen subsumiert werden können, 2)

sensibilisiert Balibar für einen Rassismus neueren Typs, der weniger mit plakativen

Abwertungen als mit Differenzbetonungen operiert. 3) Hall schließlich legt seinem Ras-

sismusbegriff ein Ideologie- und Praxisverständnis zugrunde, dass sich am Begriff des

Diskurses bricht und mithin repräsentationale nicht von praktischen Erscheinungsfor-

men trennt.

Die hier angestrebte konzeptuelle Erweiterung des Rassismuskonzeptes von Miles

soll mittels benannter Modelle systematisch in drei Schritten erfolgen: In einem ersten

Schritt wenden wir uns dem Konzept der Rassenkonstruktion zu, um dessen analyti-

sches Potential mithilfe Guillaumins auf andere Formen essentialistischer Gruppenzu-

schreibungen, etwa kulturalistische Essentialisierungen, wie sie der antimuslimische

Rassismus kennt, auszuweiten. Im Anschluss gehen wir unter Rückgriff auf Balibar der

Frage nach, ob Rassismus notwendigerweise eine Abwertung des ›Anderen‹ beinhalten

muss und inwiefern ein differentialistisch operierender Rassismus (wie ihn Balibar be-

schreibt) nicht für das Erkenntnisinteresse dieser Arbeit von ebenso großer analytischer

Relevanz ist. Schließlich plädiert Hall für einen Rassismusbegriff, der zwar ebenfalls

ideologietheoretisch verortet ist (wie bei Miles), dessen ideologischer Gehalt allerdings

stets in Verbindungmit seinen praktischen Erscheinungsformen gedacht wird. Auf Ba-

sis dieser letzten Modifikation wird es letztlich auch möglich sein, Rassismus als Wis-

sen im Sinne der phänomenologischen Wissenssoziologie zu konzipieren, wie es die

theoretische Grundlegung dieser Arbeit vorsieht.

2.1.2.2 Synkretistischer Rassismus – Rassenkonstruktion ohne ›Rasse‹

Die französische Soziologin und Feministin Guillaumin entwickelt in ihrem Aufsatz

RASSE.DasWort und die Vorstellung (1992) einen flexibleren Rassismusbegriff, den sie von

der biologistischen Verengung früherer Konzepte befreit. Sie wählt dazu eine semiolo-

gische Perspektive, die es ihr erlaubt, zwischen Wort- und Vorstellungsebene des Be-

griffs ›Rasse‹ zu unterscheiden. Angelehnt scheint diese Differenzierung an die struk-

turalistische Zeichentheorie Ferdinand de Saussures, der sprachliche Zeichen als kon-

ventionelle Verbindungen aus einem Signifikat, der Vorstellung von einem Objekt, und

dem Signifikant, dessen materielles Zeichen versteht (vgl. Saussure 2013). Diese Un-

terscheidung ist auch für den Begriff der ›Rasse‹ und mithin für Guillaumins Rassis-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Grauzonen des Alltagsrassismus

muskonzept erhellend, auch wenn sie selbst nicht auf jene sprachtheoretischen Her-

leitungen eingeht. Wir wollen Saussures wegbereitende Zeichentheorie am Ende der

folgenden Ausführungen noch einmal aufgreifen.

Guillaumin erörtert zunächst die Bedeutungen des Wortes ›Rasse‹, das ein beson-

deres Spannungsverhältnis kennzeichnet: »Es gibt kein einfacheres Wort als das Wort

›Rasse‹, und es gibt keine komplexere und schillerndere Idee als diejenige der Existenz

von Rassen innerhalb der menschlichen Gattung.« (Guillaumin 1992: 161) Diese Banali-

tät des Wortes einerseits und dessen hochkomplexer Ideengehalt andererseits machen

seinen besonderen soziosemiotischen Charakter aus, also die Art und Weise, wie sich

in ihm gesellschaftliche Wirklichkeit sprachlich objektiviert (vgl. Berger & Luckmann

2013). So präsentiere er sich laut Guillaumin etwa in Alltagsdiskursen als einfach und

selbstverständlich, sodass jeglicher Zweifel an ihm absurd erscheine (vgl. 1992: 162).

Dabei sei das Wort alles andere als neutral. Vielmehr handele es sich um ein »Bedeu-

tungskonzentrat«, das politische und theoretische Interessen20 birgt. Dies zeigt sich

etwa daran, dass trotzdem der offizielle Gebrauch des Wortes ›Rasse‹ mittlerweile fast

gänzlich aus politischen und wissenschaftlichen Diskursen verschwunden ist, sein ras-

sistischer Bedeutungsgehalt dennoch ungehindert fortbesteht (vgl. ebd.: 162, 169, 171).

Was versteht Guillaumin nun aber unter »Bedeutungskonzentrat« und inwiefern

lässt sich mit ihrem Konzept der Prozess der Rassenkonstruktion, wie Miles in be-

schreibt, analytisch erweitern? Wir wenden uns also Guillaumins Ausführungen zum

›Rasse‹-Begriff als Vorstellung zu. Diese sei als ein »Bündel an Konnotationen, ein Clus-

ter unbeständiger Bedeutungen« beschaffen, »dessen Bedeutungskern allerdings kon-

stant bleibt« (ebd.: 164). Die bedeutungstragenden Elemente, aus denen sich jener Kern

zusammensetzt, sind äußerst vielschichtig. Zu diesen zählen:

• »Morpho-physiologische Kennzeichen« (d.h. es wird vorausgesetzt, dass es somatische

Kennzeichen einer ›Rasse‹ gibt, seien sie nun sichtbar oder unsichtbar)

• »Soziale Kennzeichen« (hierbei werden sozio-kulturelle Praxen und Institutionen ei-

ner Gruppe als deren fixe Eigenschaftenmarkiert, z.B. Sprache,Wirtschaftsformen,

Kulturgüter etc.)

• »Symbolische und geistige Kennzeichen« (zu diesen zählen Lebensauffassungen, politi-

sche Praktiken sowie kulturelle und religiöse Einstellungen und Verhaltensweisen);

Guillaumin betont: »ihnen kommen bei der Wahrnehmung der ›Rasse‹ zweifellos

ein ähnliches Gewicht wie den physischen Kennzeichen zu.«

• »Imaginäre Kennzeichen« (hierunter versteht Guillaumin Zuschreibungen ohne jegli-

chen realweltlichen Bezug zur Gruppe, die sie auch als »Wahnelemente« bezeichnet,

20 Wir sehen hier, dass auch Guillaumin Rassismus ideologietheoretisch denkt. Jedoch ist ihr Ideolo-

giebegriff deutlich weiter gefasst (er beinhaltet auch Praxen sowie institutionelle Erscheinungs-

formen) als der von Miles und zudem von Prämissen der neueren Wissenssoziologie (Berger &

Luckmann 2013) beeinflusst. Er wird aus diesem Grund im Rahmen der dritten Modifikation (Kap.

2.1.2.3) noch ausführlicher besprochen.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 69

also z.B. paranoide Vorstellungen, die Gruppe verfüge über okkulte Kräfte)21 (vgl.

Guillaumin 1992: 167 für die gesamte Übersicht, Herv.i.O.).

Der Bedeutungskern von ›Rasse‹ sei mit Guillaumin also als Komplex zu verstehen, in

dem diese vier Kennzeichen zu »einem synkretistischen Ganzen« verschmelzen (vgl.

ebd.). Die Variabilität dieses Clusters erlaubt es nun, generalisierende Differenzzu-

schreibungen auch über den Verweis auf andere Begriffe vorzunehmen: etwa über das

Label Kultur (vgl. ebd.: 167ff.). Dieses ermögliche es, die Idee von Gruppen als ›natürli-

che‹, d.h. sich selbst reproduzierende Konstanten aufrechtzuerhalten, ohne dabei den

problematisch gewordenen Begriff der ›Rasse‹ benutzen zu müssen (vgl. Terkessidis

1998: 75).

Zusammenfassung & Verknüpfung

Guillaumins Neumodellierung des ›Rassen‹-Begriffs macht deutlich, dass für eine es-

sentialistische Festschreibung einer Gruppe keinesfalls zwangsläufig deren biologische

Homogenität behauptet werden muss. ›Rassen‹-Vorstellungen können ebenso unter

Verweis auf soziale, kulturelle, symbolische oder schlicht imaginierte Merkmale kon-

struiert werden. Der inhaltlichen Variabilität rassistischer Differenzzuschreibungen

wird in Guillaumins Konzept theoretisch Rechnung getragen. Damit lässt sich Miles’

stark biologischer Fokus durch die Berücksichtigung von Guillaumins Überlegungen

zu synkretistischen Formen des Rassismus sinnvoll erweitern. Dass dies insbesondere

für den Untersuchungsgegenstand des antimuslimischen Rassismus notwendig ist,

zeigt sich etwa auch an der Konjunktur, die kulturalistische Erklärungsansätze in

aktuellen Debatten über Kriminalität und die vermeintliche Gewaltaffinität muslimi-

scher Jugendlicher in Deutschland haben (vgl. Rommelspacher 2007). Anstatt soziale

Faktoren in die Ursachenanalyse einzubeziehen – etwa ein erhöhtes Armutsrisiko,

prekäre Wohn- und Arbeitsbedingungen sowie »spezifische Belastungen aufgrund

der Migrationssituation« – werde die »›islamische Kultur‹« als quasi ausschließliche

Erklärungsvariable verwendet (vgl. ebd.: 249; s.a. Bielefeldt 2010). Gleichzeitig werden

über die verschiedenen Merkmalsbündel auch alltagsrassistische Formen der Essen-

tialisierung von ›Muslim*innen‹, wie sie sich in der Überbetonung des Kopftuches

als soziales bzw. symbolischen Kennzeichen muslimischer Frauen zeigen, analytisch

zugänglich.

Nachfolgend soll nun Balibars Modell des Neo-Rassismus vorgestellt werden. Dabei

steht die Frage im Mittelpunkt, ob Rassismus notwendigerweise eine Abwertung des

›Anderen‹ beinhaltet, wie Miles es vorsieht, und inwiefern ein differentialistisch operie-

render Rassismus, wie ihn Balibar beschreibt, für das Erkenntnisinteresse dieser Arbeit

nicht ebenso relevant ist.

21 Guillaumin selbst verweist darauf, dass der Antisemitismus systematischmit der Vorstellung einer

nahenden jüdischen Weltverschwörung operiere, wie sie etwa in der antisemitischen Hetzschrift

Die Protokolle der Weisen von Zion festgehalten ist (vgl. 1992: 172).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Grauzonen des Alltagsrassismus

2.1.2.3 Neo-Rassismus – Rassismus als Betonung der Differenz

Die zunehmende Attraktivität essentialisierender Referenzen auf die Kultur des ›An-

deren‹, die mit dem öffentlich geächteten Begriff der ›Rasse‹ zeitlich zusammenfällt,

ist zum Gegenstand neuerer Rassismus-Modelle geworden. Der französische Philo-

soph Balibar fragt etwa in seinem gleichnamigen Aufsatz Gibt es einen Neo-Rassismus?

(1992) und zielt damit auf jene kulturzentristischen Deutungs- und Erklärungsmuster,

die insbesondere ›der Islam‹ und seine Glaubensanhänger*innen in den öffentlichen

Debatten ›westlicher‹ Ländern auszulösen scheinen. Im Fokus seiner Argumentation

steht die Idee, dass sich ein Rassismus von neuer, argumentativer Qualität entwickelt

hat, den es von klassisch biologischen Formen abzugrenzen gilt. Während in Miles’

Konzept das negativ-evaluative Moment rassistischer Ideologien eine wesentliche Rolle

spielt, auf dessen Grundlage eine Hierarchisierung von ›Menschenrassen‹ vorgenom-

men wird, erörtert Balibar die theoretischen Attribute eines Rassismus, dem es eher

um die Betonung und Fixierung kultureller Differenzen geht.

Balibars theoretische Erörterungen zum Neo-Rassismus nehmen ihren Ausgangs-

punkt in den politischen und gesellschaftlichen Transformationen, die die Migrations-

bewegungen seit Mitte des 20. Jahrhunderts in einigen europäischen Ländern verur-

sacht haben. Er nennt dies die »Epoche der ›Entkolonialisierung‹« (vgl. ebd.: 28). Die

Zeit also, in der vormals kolonialisierte Bevölkerungen ihre Unabhängigkeit erkämpft

und somit jahrhundertealte Ausbeutungs- und Unterdrückungsregime ihr offizielles

Ende gefunden haben (s.a. Hobsbawm 2010: 253–81). Aus der Perspektive der ehema-

ligen Kolonialmächte setzte daraufhin ein, was mit Balibar als Mobilitätsumkehr be-

zeichnet werden kann: Die bis dato auf Abstand gehaltenen Bewohner*innen der Kolo-

nialgebiete machten sich auf den Weg in die europäischen Herkunftsländer ihrer frü-

heren Besatzer*innen (vgl. Balibar 1992: 28). Diese Zuwanderungsbewegung drohte,

deren nationale Grenzen obsolet und die als unerschütterlich imaginierten nationalen

Identitäten kontingent werden zu lassen (s.a. Anderson 2006).22 In den Mutterländern

entfachte sie das Bedürfnis, »den ›echten‹ Briten oder Franzosen von den unwillkom-

menenNeuankömmlingen zu unterscheiden« (Fredrickson 2011: 194f.; s.a. Stolcke 1995).

DieserDifferenzierungsdrang, der in sozialpsychologischer Perspektive als Fluchtpunkt

sozialer Kategorisierung gilt und auch in Prozessen sozialer Identitätskonstruktion ein

wesentliches Moment darstellt (vgl. Tajfel 1982), wird durch neo-rassistische Ideologien

nun in herausragenderWeise befriedigt. Jene geben »einen Schlüssel dafür an die Hand

[…], nicht nur das zu interpretieren, was die Individuen erleben, sondern auch das, was

sie innerhalb der gesellschaftlichen Welt sind« (Balibar 1992: 26, Herv.i.O.). Damit stel-

len sie einen Fundus an lebensweltlichen Orientierungen bereit, der eine durch Zuwan-

derung herausgeforderte ›Wir‹-Identität durch neue Grenzmarkierungen vor weiteren

Erosionen bewahrt. Wie stellen sich diese ideologischen Grenzziehungen konkret dar?

22 Mit dem British Nationality Act von 1948 wurden Bewohner*innen ehemaliger britischer Kolonial-

gebiete offiziell zu britischen Staatsbürger*innen erklärt, was ihnen den Zuzug zum »Mutterland«

zumindest theoretisch ermöglichte. Kurz danach wurden allerdings gesetzliche Restriktionen er-

lassen – etwa der Commonwealth Immigration Act von 1962 – die insbesondere die Zuwanderung

»farbiger Immigranten« beschränkten (vgl. Rattansi 2007: 150f.).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 71

Neo-Rassismus kann einigen Autor*innen zufolge als grundlegend »neuer Typus«

rassistischer Ideologien verstanden werden, der »die Kultur und ihre determinieren-

de Wirkung auf das Individuum in den Mittelpunkt« rückt (Scherschel 2006: 42). Laut

Balibar behaupte er nicht mehr die wahre Existenz genetisch distinkter Menschen-

gruppen als biologische ›Rassen‹ und auch nicht deren zivilisatorische Inferiorität.23

Im Zentrum stünde vielmehr »die Unaufhebbarkeit der kulturellen Differenzen« (vgl.

Balibar 1992: 28).24 Wegen seines Fokus auf kulturelle Merkmale wird er auch als Ras-

sismus ohne Rassen oder als differentialistischer Rassismus (vgl. Hall 1989a: 917; Taguieff

2000: 287) bezeichnet. Ihm zugrunde liegt die Vorstellung einer Welt, in der kulturel-

le Räume und kulturelle Grenzen naturgegeben sind. Diese Räume werden folglich als

homogen und abgeschlossen imaginiert. Sie zu erhalten ist das angestrebte Ziel neo-

rassistischer Ideologien, wie wir gleich noch im Detail sehen werden.

Der Einfluss dieser kultureinheitlichen Räume auf ihre Bewohner*innen – um jene

geht es dem Rassismus ja de facto; der Begriff des ›Raumes‹ muss eigentlich als strategi-

sche Chiffre verstanden werden, die ein konkretes soziales Objekt (Mensch) durch ein

abstraktes, weniger verfängliches Konzept (Raum) ersetzt – sei dabei grundlegend und

irreversibel. Folgerichtig könnten Menschen auch nur innerhalb ihrer angestammten

›Kulturräume‹ dauerhaft und krisenfrei existieren. Das grundlegende Prinzip dieser

Argumentationslogik lässt sich als »Naturalisierung« kultureller Differenzen bezeich-

nen (Rommelspacher 2009: 29). Sie bildet das Herzstück neo-rassistischer Aussagesys-

teme,25 wie auch Barker aufzeigt:

»And here we have reached the core of the new racism. It is a theory of human nature.

Human nature is such that it is natural to form a bounded community, a nation, aware

of its differences from other nations. […] Your natural home is really the only place for

you to be; for that is something rooted in your nature, via your culture.« (1981: 21f.)

Die Vorstellung von der naturgegebenen, unwandelbaren Zugehörigkeit eines Indivi-

duums zu einer Gruppe und der Zugehörigkeit dieser Gruppe zu einem spezifischen

23 Die Frage bleibt allerdings strittig, inwiefern die Betonung kollektiver Differenzen tatsächlich oh-

ne Werturteil auskommen kann. Taguieff zeigt sich hier schon in der Betrachtung differenzpoli-

tischer Forderungen, wie man sie etwa mit Vertreter*innen einer Politik der Anerkennung (vgl.

Taylor 2009) in Verbindung bringt, äußerst skeptisch: »Die einzige, jedoch entscheidende Frage

lautet nun: Ist es möglich, den Anderen als solchen anzuerkennen, ohne jegliche hierarchisieren-

de Bewertung?« (Taguieff 2000: 286) Da Anerkennung nun aber immer eine Bewertung implizie-

re (Bewerte den anderen als den, der er ist!) und Bewertung wiederum auf Differenzierung basiere

(Erkenne die Werte des anderen als seine – und damit als anders, als deine – an!) sei eine Anerkennung

ohne Hierarchisierung nicht möglich. Wenn nun also schon der wohlwollende Akt der Anerken-

nung nicht ohne eine zumindest implizite Evaluation des anderen auskommt, wie sollte das beim

exklusionslogischen Neo-Rassismus der Fall sein?

24 Hall macht den Unterschied zwischen genetischem und kulturellem Rassismus mit feinem Spott

deutlich: »Die Engländer behaupten nicht, dass wir kleinere Gehirne haben, aber sie glauben, dass

unsere Fähigkeit rational zu denken, nicht so entwickelt ist. Dort, wo wir hingehören, sind wir

durchaus akzeptabel. Aber wennwir die eingeborene Bevölkerung so durchmischen, dann spielen

die Unterschiede in der Sprache, Hautfarbe, den Gewohnheiten, der Religion, der Familie, den

Verhaltensweisen, den Wertsystemen doch eine große Rolle.« (1989a: 917)

25 Zur Inhaltsleere des Kulturbegriffs in neo-rassistischen Argumentationen s.a. Magiros 2004: 174ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Grauzonen des Alltagsrassismus

Ort wird also auch im Neo-Rassismus nicht aufgegeben.26 Im Gegenteil, er teilt sie mit

jenen frühen und überaus populären Rassentheorien des 18. und 19. Jahrhunderts, die

phänotypische Merkmale nicht nur mit ›Rasse‹-Kategorien verknüpften, sondern diese

zusätzlich auch noch geographisch fixierten. Bühl spricht in diesem Zusammenhang

von »rassifizierende[r] Kartografie« (Bühl 2017: 37). Allerdings lässt sich zeigen, dass

die kulturdeterministischen Vorstellungen des Neo-Rassismus engmit spezifischen ge-

sellschaftlichen Transformationsprozessen verflochten sind, die die ›westlichen‹ Indus-

trienationen erst im postkolonialen Zeitalter ereilten. Neue Zeiten machten eine neue

»Rhetorik des Ausschlusses« (Stolcke 1995: 1) erforderlich: Deren argumentative Stoß-

richtung zielt auf die Delegitimation von Zuwanderung und transnationaler Mobilität,

wie sie das 20. und 21. Jahrhundert prägen. Zu erkennen gibt sie sich etwa in Form

zivilisatorischer Untergangsszenarien, die in den rechtspopulistischen Politlagern eu-

ropäischer Länder seit Jahren Konjunktur haben. Ein vielzitiertes Beispiel für solch neo-

rassistische Argumentationsmuster ist MargaretThatchers Rede von 1978, gehalten we-

nige Monate vor ihrem Regierungsantritt:

»If we went on as we are, then by the end of the century there would be 4 million

people of the New Commonwealth or Pakistan here. Now that is an awful lot and I

think it means that people are really rather afraid that this countrymight be swamped

by people with a different culture. And, you know, the British character has done so

much for democracy, for law, and done somuch throughout the world, that if there is a

fear that it might be swamped, people are going to react and be rather hostile to those

coming in.« (Daily Mail 31. Januar 1978, zitiert in Barker 1981: 15)

Barker macht in der Analyse dieses Redeausschnittes deutlich, dass hier nicht nur der

Mythos einer schützenswertenNation und ihrer zivilisatorischen Errungenschaften be-

schworen wird, die es gegenüber den Immigrant*innen zu verteidigen gelte. Er zeigt

auch, warum sich diese populistische Rhetorik derart erfolgreich durchsetzen konnte:27

Sie wende sich dem einfachen Mann auf der Straße zu, rechtfertige dessen Ängste vor

dem ›Fremden‹ als genuin und authentisch und führe zudem das Objekt dieser Ängste

ein – den Migranten, der mit seiner kulturellen Andersartigkeit den »way of life« des

einfachen Mannes bedrohe (vgl. Barker 1981: 15f.).28 Diese Argumentationsweise prä-

sentiert sich als alltagsnah, einsichtig und verständnisvoll und bietet sich damit den

Menschen als intuitives und kategoriales Orientierungswissen an. Es ist deswegen so

26 Aktuell finden sich derartige Vorstellungen etwa im Konzept des Ethnopluralismus, wie es unter

rechtspopulistischen und rechtsextremen Gruppierungen populär ist. Salzborn zufolge handelt es

sich dabei um eine Segmentierungsideologie, die die »konsequente räumliche Separierung und

geopolitische Trennung von Menschen nach ethnisch-kulturalistischen Kriterien« (2015: 67) for-

dern.

27 Magiros zufolge ist derNeo-Rassismus, den sie als kulturalistischen Rassismus bezeichnet, »in den

letzten Jahrzehnten zu einem der wichtigsten ideologischen Stränge der Fremdenabwehr gewor-

den« (2004: 166).

28 Die enge Verflechtung von Kultur, Nation und Territorium im Kontext von Großbritannien proble-

matisiert etwa auch Gilroy in seinem Kulturkonzept des »ethnischen Absolutismus« (vgl. 1992; s.a.

Düvel 2009: 178f.).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 73

attraktiv, weil es einer zunehmend komplexen und unübersichtlichen Gesellschaft eine

simple Ordnungsmatrix offeriert.

Apokalyptische Redefiguren wie Thatchers Überschwemmungsmetapher (»swam-

ped«) finden sich auch im deutschen Einwanderungsdiskurs (vgl. Wengeler 2003). Sie

funktionieren nach derselben Logik wie die von islamfeindlichen Akteur*innen ge-

schürte Angst vor der »Islamisierung des Abendlandes«. Stets geht es umUmschlagsze-

narien, in denen vormalige Minderheiten »schleichend« zu quantitativen Mehrheiten

werden. Es geht um die drohende Dominanz ›fremder‹ Werte oder die physische Ver-

drängung alteingesessener Bevölkerungen aus ihren ›natürlichen Lebensräumen‹. All

dies spiegelt sich auch im Begriff des »way of life« wider, der sein deutsches Äquivalent

in der Leitkulturdebatte findet (vgl. Nassehi 2011).

»Die Neue Rechte behauptet ein Recht auf die Verschiedenheit und die Einzigartigkeit

der Kulturen. Damit wird zugleich unterstellt, dass Kulturen die immanente Tendenz

zugrunde liege, ihre Einzigartigkeit zu bewahren. Eine Vermischung der Kulturen, so

argumentieren die Protagonisten der Neuen Rechten, habe ihren Untergang und den

Verlust ihrer Einmaligkeit zur Folge.« (Scherschel 2006: 43, Herv.i.O.)

In dieser Argumentation erkennt Stolcke einen der wesentlichen Unterschiede zwi-

schen dem traditionellen Rassismus und der kulturalistischen Rhetorik des Neo-Rassis-

mus, den sie selbst als »kulturellen Fundamentalismus« bezeichnet. Er behaupte nicht

nur die Existenz unter-schiedlicher Kulturen und deren Inkommensurabilität, sondern

basiere darüber hinaus auf der Annahme »that relations between different cultures are

by ›nature‹ hostile and mutually destructive because it is in human nature to be ethno-

centric« (Stolcke 1995: 5, Herv.i.O.). Auf dieser Grundlage können die ›Anderen‹ dann

nicht nur als ›Fremde‹ und Außenseiter stigmatisiert werden, sondern auch als potenti-

elle Feinde. Die Feindbildrhetorik offener Islamgegner*innen, die sich in Bedrohungs-

szenarien ergeht und mit Narrativen wie Überfremdung, Volksaustausch und Islami-

sierung (vgl. Amadeu Antonio Stiftung 2017: 11–15) operiert, ist ein Paradebeispiel für

neo-rassistische Ideologien.29

Zusammenfassung & Verknüpfung

Wir wollen an dieser Stelle die wesentlichen Charakteristika des Neo-Rassismus noch

einmal zusammenfassen und sie mit Miles’ Basisdefinition verknüpfen: Es handelt sich

beimNeo-Rassismus um eine Ideologie des Ausschlusses (Exklusionslogik), die sich über

den Verweis auf die Unvereinbarkeit unterschiedlicher Kulturen (Inkommensurabilität)

rechtfertigt.Dabei vermeidet er eine biologistische Sprache, Begriffe wie ›Rasse‹ (Substi-

tutionslogik) sowie die offensichtliche Hierarchisierung sozialer Gruppen. Diese nimmt

29 Dennoch lehnt Stolcke die Behauptung ab, beimNeo-Rassismus handle es sich um einen grundle-

gend neuen Typus oder dass dieser lediglich der rhetorischen Verschleierung überlieferter rassis-

tischerWeltbilder diene. Eher ließen sich in seinen Doktrinen sowohl alte als auch neue Elemente

finden (vgl. 1995: 1). Zu letzteren zählt eine kulturalistische Rhetorik, wie wir sie eben schon be-

schrieben haben. Balibar bezeichnet diese als relativ neue Sprache, in der auch »die Kategorie der

Immigration als Ersatz für den Begriff der Rasse« fungiere (1992: 27, Herv.i.O.). Immigration sei der

inhaltliche Themenkomplex, um den herum sich der Neo-Rassismus ausgebildet habe.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Grauzonen des Alltagsrassismus

er allerdings über die Fixierung des ›Anderen‹ als different und unerwünscht auf im-

plizite Weise dennoch vor (latente Negativevaluation). Er definiert die Begriffe Kultur,

Tradition und Werte als Konstanten eines kollektiven Verhaltens (Naturalisierung, Ho-

mogenisierung), mit deren Hilfe er auch die Identität der ›Eigengruppe‹ als feststehend,

kollektiv und tradierbar deklariert (Dialektik, Primordialität).

Der Neo-Rassismus erfüllt dabei diverse Kriterien, die schon in Miles’ Konzeptua-

lisierung des biologischen Rassismus angelegt sind: So basiert auch er auf Rassenkon-

struktionen, insofern er einzelne Merkmale (diesmal kulturelle) hervorhebt und ihre

Unveränderlichkeit behauptet. Er kann in Form einer kohärentenTheorie bzw. Lehre in

Erscheinung treten und bleibt dabei gleichzeitig »massentauglich«, d.h. er kann dem

Mann auf der Straße seine »Erfahrungsweise vonWelt als Beschreibung und Erklärung

strukturieren« (Miles 1991: 107).30 Somit kommt er als Alltagstheorie ebenso zum Ein-

satz wie etwa als Bestandteil politischer Programmatiken. Er nimmt, wenn auch nicht

explizit, Werturteile vor, die die Welt in eine positive ›Wir‹-Identität und viele weniger

angesehene ›Fremd‹-Identitäten unterteilt – womit er implizit Werthierarchien postu-

liert. Anders als der biologische Rassismus betont er jedoch die kulturelle ›Fremdheit‹ des

›Anderen‹ und verweist ihn damit auf ein Außerhalb des eigenen national-kulturell ge-

fassten Raumes. Er vermeidet biologistische Zeichen (Gene, Blut, ›Rasse‹ etc.), evoziert

jedoch die Vorstellung einer im Kulturkampf befindlichen modernen Welt. Schließlich

offeriert er kulturelle Selbstdeutungen, in deren Zentrum die Idee einer primordia-

len Kollektividentität steht, die über symbolische Schlüsselcodes wie Kultur, Tradition,

Werte, Erbe, Differenz usw. zum Ausdruck gebracht wird.

Miles’ Rassismuskonzept erlaubt es uns, kulturdifferentialistische Ideologien wie

die des Neo-Rassismus in sein Modell zu integrieren. Grund dafür ist seine Überzeu-

gung, dass Rassismus historisch und inhaltlich flexibel sei. Je nach zeitlichem Kontext

werden mit ihm unterschiedliche Gruppen als Objekte sowie spezifische Eigenschaf-

ten als deren ›natürliche‹ Erkennungsmerkmale ausgewählt (vgl. Miles 1991: 112). Mit

dieser Integration lässt sich Miles’ Modell nun einerseits erweitern, sodass uns in den

alltagskommunikativen Bedeutungsproduktionen der Interviewpartner*innen neben biolo-

gistischen, auch kulturdifferentialistische Deutungs- und Erklärungsmuster analytisch

zugänglich sind. Gleichzeitig können wir es damit präzisieren, da für die angestrebte

Analyse nun eine filigranere Heuristik zum Erkennen rassistischer Argumentations-

strategien (latent, indirekt, getarnt) zur Verfügung steht.

2.1.2.4 Rassismus – die Verbindung von Ideologie & Praxis

Nachfolgende Erörterungen wollen nun Miles’ rigide Trennung zwischen den ideologi-

schen und den praktischen Erscheinungsformen von Rassismus hinterfragen und dafür

plädieren, Rassismus als eine integrierte und aufeinander bezogene Konstellation aus

Ideen und Praxen zu betrachten. In dieser Perspektivewerden verschiedenewesentliche

Merkmale von Rassismus sichtbar: Erstens lässt sich nachvollziehen,warum sich rassis-

tischeWissensbestände über Jahrhunderte halten konnten und auf welcheWeise siemit

30 Das ist es, was Balibar mit dem Funktionieren rassistischer Ideologien als »›demokratische‹ Leh-

ren« meint (1992: 26).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 75

gesellschaftlichen Institutionen verflochten sind und in ihnen praktisch operieren. Zweitens

tritt dabei das rassistische Handeln (Sprechen) einer Person als Phänomen innerhalb ei-

nes spezifischen gesellschaftlichen Kontextes in Erscheinung – und eben nicht als isolierte,

a-historische Singularität. Drittens lässt sich damit auch der Aktivität des Subjekts im

Umgang mit rassistischen Ideologemen Rechnung tragen. Ideologie erscheint so nicht, wie

im klassisch-marxistischen Sinne, als falsche Lehre, die top-down an die Massen ver-

mittelt wird, sondern als im praktischen Alltagssprechen ausgehandelte Vorstellungen,

Sichtweisen und Erklärungsansätze, die sowohl sprachlich als auch argumentativ un-

terschiedliche Formen annehmen können.

Wir wollen nachfolgend zunächst den Ideologiebegriff selbst, wie ihnMiles verwen-

det, diskutieren. Dafür soll das Verständnis, wie es im Rahmen seines Rassismuskon-

zeptes zumAusdruck kommt, noch einmal rekapituliert und kritisch reflektiert werden.

Zu diesem Zweck soll als Erweiterung zuMiles auf ein Rassismuskonzept zurückgegrif-

fen werden, dessen Ideologiebegriff die oben genannten Anforderungen erfüllt: Halls31

Konzept von Rassismus als ideologischen Diskurs (1989a).

Welches Ideologieverständnis?

Miles’ Ideologieverständnis ist von nicht ganz widerspruchsfreiem Charakter. Auf der

einen Seite hebt er die praktische Adäquanz rassistischer Ideologien hervor, indem er

auf ihre Funktionalität im Alltagsleben hinweist: So werden diese benutzt, um für be-

obachtbare Phänomene brauchbare Erklärungen zu liefern. Sie sind für diejenigen, die

sie verwenden, mithin von sinngebendem Charakter und keinesfalls als abstrakte »Irr-

lehre« zu verstehen (vgl. Miles 1989: 360). Andererseits betont er, dass Ideologien »per

definitionem« nur falsche Erklärungen anbieten könnten, was sich in seinem Konzept

von Rassismus insofern widerspiegelt, als er dieses als einen auf wissenschaftlich wi-

derlegten Rassentheorien basierenden Gruppenkonstruktionsprozess verstanden wis-

sen will.

Nimmtman nunMiles’ letztere Ausführungen ernst, so zeigt sich in ihnen eine klas-

sisch-marxistische Lesart von Ideologie, nach der eine herrschende Elite ein verzerrtes

Bild von der gesellschaftlichen Realität entwirft, um die eigenen Herrschaftsaktivitäten

zu verschleiern – zwischen »realen« und »illusorisch-ideologischen« Bedingungen wird

nach diesem Ideologieverständnis klar unterschieden. Es finden sich hierin eindeuti-

ge Parallelen zu Marx und Engels, für die Ideologie die symbolische Seite strukturell-

31 Hall, dessen Arbeiten sich stets gleichermaßen an wissenschaftlichen wie politischen Fragen ori-

entierten (vgl. Krotz 2009: 210) und der im Einklang mit seiner Überzeugung, dass Theorie »eine

Praxis [ist], die immer über ihre Interventionen in einer Welt nachdenkt, in der sie etwas verän-

dern, etwas bewirken könnte« (Hall 2000: 51) – auch seine persönlichen Erfahrungen mit Rassis-

mus, Migration und Identität zum Gegenstand seines umfangreichen Werkes machte (vgl. Hall

2007: 234; s.a. 2009b), gilt als einer der wichtigsten Vertreter*innen der Cultural und Postkolonial

Studies. In seinen bekanntesten Schriften setzt er sich mit Prozessen der Medienkommunikation

(Hall 2001) sowie mit Bedingungen und Dynamiken kultureller Identität (u.a. Hall 1994, 2004c)

auseinander. Halls theoretische Beiträge basieren dabei auf neo-marxistischen Überlegungen. In

ihnen verbinden sich Ideen sowohl des französischen Strukturalismus als auch der Semiotik und

der Soziologie, zu denen er, zumeist in Aufsatzform, weiterführende Denkanstöße entwickelte

(vgl. Krotz 2009: 212).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Grauzonen des Alltagsrassismus

gesellschaftlicher Über- und Unterordnungen ist: »Die herrschenden Gedanken sind

weiter nichts als der ideelle Ausdruck der herrschenden materiellen Verhältnisse; also

der Verhältnisse, die eben die eine Klasse zur herrschenden machen.« (Marx & Engels

1978 [1845/46]: 46)32 Jene Über- und Unterordnungen beruhen auf der ökonomischen

Struktur einer Gesellschaft, die Marx, seinem materialistischen Primat folgend, als ih-

re »reale Basis« bezeichnet. Ihr stellt er den Staat als »juristische[n] und politische[n]

Überbau« sowie »gesellschaftliche Bewusstseinsformen« gegenüber, welche sich in »re-

ligiösen, künstlerischen oder philosophischen, kurz, ideologischen Formen« entfalten

(Marx 1977 [1859]: 336). Jene Basismit ihren ökonomischen Produktionsverhältnissen sei

es letztlich, die »den sozialen, politischen und geistigen Lebensprozess« des Individu-

ums bedinge.Mithin sei es »nicht das Bewusstsein derMenschen, das ihr Sein, sondern

umgekehrt ihr gesellschaftliches Sein, das ihr Bewusstsein bestimmt« (ebd.).33

Die marxistische Gesellschaftstheorie entwirft hier ein Bild vom Individuum, des-

sen Weltwahrnehmung allein von den (ökonomisch-fundierten) Strukturen seiner ge-

sellschaftlichen Lebensumwelt geprägt ist. In kapitalistischen Gesellschaften seien es

mithin die mystifizierenden Ideologien der Kapitaleigentümer*innen, die die Vorstel-

lungs- und Bewusstseinsformen der Leute determinieren. Alternative, subversive, wi-

derständige individuelle Positionierungen zu jenen »herrschenden Gedanken« sind im

klassisch-marxistischen Verständnis nicht angelegt. Das kapitalistisch dominierte In-

dividuum kommt folglich nicht umhin, ein »falsches Bewusstsein« von sich und den

gesellschaftlichen Verhältnissen zu entwickeln. Ihm ist lediglich eine illusorisch-ver-

zerrte Version der Wirklichkeit zugänglich; die »wahren« Vorgänge (d.h. seine realen

wirtschaftlichen Abhängigkeiten) bleiben ihm verborgen. »›Real individuals‹ and their

›real‹ activities were turned upside down within ideology, so that illusory views of so-

ciety predominated over ›reality‹.« (Billig 1991: 3)

32 Praktische Umsetzung soll dies ihnen zufolge dadurch erhalten, dass die herrschende Klasse eben

auch über »die Mittel zur geistigen Produktion« verfüge (Marx & Engels 1978 [1845–46]: 46), d.h.

sowohl über die Techniken der Produktion und Distribution (z.B. Buchdruck) als auch über deren

ideelle Voraussetzungen (etwa Bildung). Dass dies sich auf das heutige Zeitalter Sozialer Medien

nur noch sehr bedingt übertragen lässt, liegt auf der Hand, und kann als weiterer Grund dafür

angeführt werden, dass das Bild eines Top-Down-Prozesses gesellschaftlicher Ideenvermittlung

zu kurz greift.

33 Stammen fasst Marx’ »philosophische Bestimmung des Menschen« wie folgt zusammen: Jener

werde als »gesellschaftlich produzierendes (arbeitendes) Wesen [entworfen], das im Vollzug sei-

nes Lebens Produktionsverhältnisse entwickelt, die in geschichtlich-konkreten Situationen je be-

stimmten Produktionskräften entsprechen; beide zusammen bilden die ökonomische Gesamt-

struktur der Gesellschaft oder der Gesellschaftsformation, die – als Basis des Lebens – auch die

gesellschaftlichen Bewusstseinsformen bestimmt; insofern bildet das gesellschaftliche Sein das

Bewusstsein« (2004: 185). Dass es dem Menschen im Vergleich zum Tier möglich ist, gestaltend

und reflexiv produktiv zu sein, mache Niedermaier zufolge dessen einzigartiges Wesen aus: »Das

produktive Leben, die bewusste und vergegenständlichende Tätigkeit, die Arbeit, verleiht dem

Menschen einen Sonderstatus, da kein Tier in der Lage ist, die Welt nach seiner eigenen Vorstel-

lung zu formen.« (2009: 221f., Herv.i.O.) Die Tatsache, dass Marx Arbeit als »schöpferischen Akt«

begreife, während gleichzeitig »jedemenschliche Praxis eng an die gegebenen gesellschaftlichen

Voraussetzungen gekoppelt« sei, verleihe seinem Menschenbild eine »doppelte materialistische

Grundlegung« (ebd.: 222, Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 77

Die Idee einer durch privilegierte Eliten strategisch herbeigeführten Trennung

zwischen wahrer und falscher Realität, zwischen »richtigem« und »falschem Bewusst-

sein«, wird von neo-marxistischen Interpretator*innen angefochten und neugedacht.

Für Hall, der sein Rassismuskonzept ebenfalls auf marxistischen Überlegungen auf-

baut, zählen sie zu den »Hauptsünden der klassischen marxistischen Ideologietheo-

rie« (Hall 2004a: 20), welche er folgendermaßen benennt: Erstens ein ökonomischer

Reduktionismus, der andere gesellschaftlich wirkende Strukturierungs- und Aus-

schlussmechanismen wie ›Rasse‹ oder ›Geschlecht‹ übersieht bzw. negiert; zweitens

die Gleichsetzung vom Ökonomischen und Politisch-Ideologischen, die impliziert,

dass die Vorstellungen der Menschen von gesellschaftlicher Wirklichkeit von Markt-

beziehungen determiniert ist und drittens, die dichotome Unterscheidung zwischen

wahr/falsch, Reales/Verzerrung, »richtiges«/»falsches Bewusstsein«.

Hall begründet seine Ablehnung jener »vulgären« marxistischen Ideologiekonzep-

tionen mit einem Verweis auf die Eigenschaften menschlicher Sprache, die alles andere

als ökonomistisch überformt ist. Diskurse funktionieren nach gänzlich anderen Regeln,

wie Hall andernorts mit dem Begriff der Repräsentation belegt (vgl. 2009a).

»Die Sprache ist das Medium par excellence, durch das Dinge im Denken ›repräsentiert‹

werden, und deshalb dasMedium, in dem Ideologie erzeugt und transformiert wird. In

der Sprache aber kann dasselbe gesellschaftliche Verhältnis unterschiedlich repräsen-

tiert und konstruiert werden, und zwar deshalb, weil die Sprache ihrer Natur nach zu

ihrem Referenten nicht in einer eindeutigen Relation fixiert, sondern ›multi-referen-

tiell‹ ist: sie kann unterschiedliche Bedeutungen dessen konstruieren, was offenbar

dasselbe gesellschaftliche Verhältnis oder Phänomen ist.« (Hall 2004a: 21, Herv.i.O.)

Auf Grundlage dieser Überlegungen schlägt Hall eine theoretische Neujustierung des

Ideologie-Begriffs vor. In seiner kulturwissenschaftlich fundierten, insbesondere an Al-

thusser und Gramsci orientierten Lesart, kann eine kritische Gesellschaftsanalyse, so

Halls Überzeugung, das Individuum und seine aktive, sinnstiftende Auseinanderset-

zung mit den gesellschaftlichen Bedingungen, die ihn umgeben, nicht ausklammern:

»Die verdunkelnden und mystifizierenden Effekte einer Ideologie werden nicht län-

ger als das Produkt einer Täuschung oder einer magischen Illusion betrachtet, noch

werden sie einfach einem falschen Bewusstsein zugeschrieben, in das unsere armen,

umnachteten, theorielosen Proletarier auf ewig eingekerkert wären. Die Verhältnisse,

in denen die Leute leben, sind immer die ›wirklichen Verhältnisse‹, und die Katego-

rien und Begriffe, die sie verwenden, helfen ihnen, diese gedanklich zu erfassen und

zu artikulieren.« (2004a: 25)

Halls Ideologiebegriff schließt dabei grundlegend an das neo-marxistischen Denken

Althussers an, der den Begriff des »falschen Bewusstseins« innerhalb seiner Ideolo-

gietheorie ebenfalls ablehnt. Überzeugend für Hall ist dessen erkenntnistheoretische

Prämisse, dass es kein einziges wahres Wissen von der Welt gebe, welches sich dem

denkenden Menschen auf quasi-natürliche Weise vermittle (vgl. Hall 2004b: 42). Al-

thusser interessiert vielmehr, wie Ideologien verinnerlicht und im spontanen Sprechen

aktualisiert werden, womit er eine Öffnung hin zu linguistischen und diskursorien-

tierten Ideologiekonzeptionen vornimmt (vgl. Hall 2004a: 14). Zudem entwirft er ein

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Grauzonen des Alltagsrassismus

Verständnis von ideologischen Staatsapparaten, die den Erhalt gesellschaftlicher Pro-

duktionsverhältnisse sicherstellen, indem sie im zivilgesellschaftlichen Bereich, etwa in

Gestalt von Schulen, ideologische Unterwerfung betreiben (vgl. Rehmann 2008: 104). Al-

thussers Neu-Konzeptualisierung ermöglicht damit, Ideologien weder als strategische

Verzerrungen noch ausschließlich »als System von Doktrinen [zu betrachten], sondern

als Komplex von Bildern, Symbolen und Vorstellungen, die gelebt werden« (Thomas

2015: 72).

Hall entwickelt in Anlehnung an Althusser einen deutlich aktiveren, in gewisser

Weise konstruktivistischen Ideologiebegriff. Dieser ist nicht als falsche Doktrin zu den-

ken, die im top-down-Prozess an dieMassen zur Rechtfertigung und Aufrechterhaltung

spezifischer sozialer Spaltungen und ungleichverteilter Privilegien vermittelt werde.

Vielmehr stellt er sich als spezifisches Set an Ideen und Handlungsweisen dar, die das

gesellschaftliche Zusammenleben zu einem bestimmten Zeitpunkt dominieren. Die-

ses ist jedoch nicht als Zwang, sondern als praktisch gelebter Konsens zu denken (vgl.

Hall 2004a: 10). Er orientiert sich dabei stark an Gramscis Hegemoniebegriff34 (vgl. Hall

1989a). Wir werden auf diesen im nachfolgenden Kapitel ausführlicher eingehen. Hier

genügt zunächst das Wissen, dass Gramsci sich ebenfalls gegen einen Klassenreduk-

tionismus positionierte, wobei er mit seinem Schlüsselkonzept Hegemonie auch eine

Beschränkung des Ideologie-Begriffs auf geistige Phänomene überwindet und ihn so

auch für materielle Formen der Herrschaft zugänglich macht (vgl. Rehmann 2008: 82).

Während Miles Rassismus also als Ideologie definiert, die »certain (false) doctri-

nes« beinhaltet (vgl. Wetherell & Potter 1992: 69), wählt Hall eine erkenntnistheoreti-

sche Perspektive, die Rassismus nicht als verzerrtes Wissen, sondern als Bestandteil

gesellschaftlich vorherrschender Wahrnehmungs- und Orientierungsmuster fasst und

damit auf dessen Normalitätscharakter hinweist. Unter Ideologie versteht Hall dabei

grundlegend

»die mentalen Rahmen – die Sprachen, Konzepte, Kategorien, Denkbilder und Vor-

stellungssysteme – die verschiedene Klassen und soziale Gruppen entwickeln, um der

Funktionsweise von Gesellschaft einen Sinn zu geben, sie zu definieren, auszugestal-

ten, verständlich zu machen« (2004a: 10).

Er wendet sich hier deutlich ab von einem Verständnis, das Ideologie als eine Art Pro-

paganda versteht, welche die Leute über ihre ›wahren‹ Lebensverhältnisse im Unklaren

lässt. Ideologie ist auch nicht außerhalb alltäglicher Sinnproduktionen verortet, son-

dern wird im lebensweltlichenHandeln der Leute stetig (re)konstituiert. Der Aspekt der

Macht hingegen bleibt auch bei Hall von zentraler Bedeutung. Allerdings ist diese nicht

34 Hall hat sich im Rahmen seiner Konzeptualisierung von Rassismus ausführlich mit Gramsci be-

schäftigt. In seinem Text Gramsci’s Relevance for the Study of Race and Ethnicity (1986) legt er die

Vorzüge einer Berücksichtigung Gramscis für die Theoretisierung von Rassismus ausführlich dar.

Beginnend mit dem von Gramsci überwundenen ökonomischen Reduktionismus marxistischer

Schriften, der gesellschaftliche Verhältnisse allein auf wirtschaftliche Faktoren zurückführt und

dabei sämtliche anderen Differenzierungsdimensionen ausblendet (vgl. ebd.: 10), über die Er-

schließung seines populären Hegemonie-Konzeptes (vgl. ebd.: 14ff.) bis hin zur Neudefinition des

modernen Staates (vgl. ebd.: 18ff.) erörtert Hall Schritt für Schritt die theoretische Transferierbar-

keit Gramscis auf das Phänomen Rassismus.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 79

wie im Marxschen Verständnis zentralisiert. Vielmehr wirkt sie als symbolisches Ord-

nungsprinzip innerhalb ungleicher Gesellschaftsverhältnisse: »Immer wenn Bedeutun-

gen produziert werden und wenn diese Bedeutungsproduktion mit Fragen der Macht

verknüpft ist, finden wir das Ideologieproblem.« (Hall 1989a: 913) In diesem Sinne ent-

stehen rassistische Ideologien immer dann, »wenn die Produktion von Bedeutungen

mit Machtstrategien verknüpft sind und diese dazu dienen, bestimmte Gruppen vom

Zugang zu kulturellen und symbolischen Ressourcen auszuschließen.«

Wir halten also fest, dass sich Miles zufolge Rassismus in ideologischen Gehalten nie-

derschlägt und dass dabei Gruppen konstruiert werden, die auf Basis von widerlegten

Rassentheorien bzw. essentialistischen Kultur- bzw. Religionsverständnissen naturali-

siert werden. Von Hall lernen wir, dass Ideologie dabei nicht als falsche Lehre miss-

verstanden werden darf, die sich vonseiten der Herrschenden an die Massen vermit-

telt, sondern vielmehr als »mentale Rahmen«, die zu einer bestimmten Zeit und an

einem bestimmten Ort in einer Gesellschaft dominieren und mittels derer sich Subjek-

te die Welt erklärbar machen. In Bezug auf die herrschaftssichernden Funktionen von

Rassismus betont er, dass rassistische Ideologien dazu dienen, gesellschaftliche Ver-

hältnisse zu deuten und zu stabilisieren, in denen rassifizierte Gruppen vom Zugang

zu Ressourcen ausgeschlossen werden. Mit Halls Neujustierung des Ideologie-Konzep-

tes erklärt sich uns die Persistenz und Durabilität rassistischer Ideologeme. In Zeiten,

in denen biologistische Rassentheorien widerlegt und offen-rassistische Äußerungen

sozial sanktioniert sind, fungieren sie dennoch als Bedeutungsressourcen, weil sie zu

asymmetrischen Gesellschaftsverhältnissen Erklärungen und Legitimationen für die-

se anbieten. Dieses produktive Verständnis von rassistischen Ideologien eröffnet der

vorliegenden Arbeit die Möglichkeit, auch innerhalb nicht-biologistischer Bedeutungs-

produktionen über ›Muslim*innen‹ rassifizierende Interpretations- undDiskursmuster

auszumachen.

Ideologie und die Herstellung von Hegemonie

Um zu verstehen, wie sich Ideologien gesellschaftlich verbreiten und in Gestalt von

mentalen Rahmen in das Alltagsbewusstsein der Leute hineinragen, ohne dieses jedoch

vollständig zu determinieren, ist es hilfreich, sich noch einmal etwas genauer mit dem

bereits erwähnten Hegemoniekonzept des italienischen Neo-Marxisten Antonio Gram-

sci zu befassen.

Gramsci, von den italienischen Faschist*innen verfolgt und inhaftiert, entfaltete in

seinen berühmten Gefängnisheften den Großteil seines theoretischen und politischen

Denkens.Dabei nimmt er Billig zufolge eine durchaus doppelseitigeHaltung gegenüber

demDenken und Alltagsreden der (»einfachen«) Leute ein (vgl. 1991: 6f.). Einerseits habe

er der klassisch-marxistischen Vorstellung von den unterdrückten Massen ein emanzi-

piertes Bild entgegenhalten wollen, demzufolge »jeder ein Philosoph« sein könne. An-

derseits sei es gerade die Philosophie, die vom hohen Intellektualismus zum einfachen

»Commonsense« hindurchsickere, um dann dort – in anderer Form zwar, aber immer

noch als Sediment der ursprünglich abstrakt-philosophischen Gedanken – das Denken

der »einfachen Leute« zu formen (vgl. ebd.). Das Konzept des Jedermann-Philosophen

ist mithin paradox. Die Frage, ob für Gramsci die Leute mehr waren als nur simple

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Grauzonen des Alltagsrassismus

Repetitor*innen einer herrschenden Ideologie, lässt sich jedoch mit Blick auf sein He-

gemonie-Konzept ein wenig erhellen.

Für Gramsci, von dem Halls Rassismuskonzept ebenfalls inspiriert ist, stellt Hege-

monie eine Art der »Führung« dar, die eine spezifische soziale Gruppe in einem his-

torischen Moment innehat und mit deren Hilfe sie ihre Herrschaftsposition »organi-

siert und legitimiert« (vgl. Langemeyer 2009: 74). Führung meint dabei nicht lediglich,

eine ökonomische oder politische Machtposition zu bekleiden, »sondern ebenso bei

intellektuellen und moralischen Fragen den ›grundlegenden Rahmen‹ setzen zu kön-

nen« (Hepp 2010: 52). Hegemonien umfassen somit Denk-, Wahrnehmungs- und Be-

wertungsmuster innerhalb einer Gesellschaft, die zwar »als vorherrschende Meinung

oder Einstellung« gefasst werden können, dabei jedoch stets auf der Zustimmung zu

den bestehenden Herrschaftsverhältnissen beruhen (vgl. Langemeyer 2009: 76f.). Hier-

in unterscheidet sie sich von simplem Zwang. Hegemoniale Denkmuster werden nicht

oktroyiert, vielmehr setzen sie sich vor dem Hintergrund der gegebenen gesellschaft-

lichen Ordnung als die (vermeintlich) sinnvollste aller Optionen durch. Alternative und

widerständige Diskurse werden dabei nicht ignoriert, sondern alsmarginale Positionen

ausgewiesen und dabei in die bestehenden Herrschaftsverhältnisse integriert.

Auch Essed (1991) baut ihreTheoretisierung von Alltagsrassismus auf Gramscis Hege-

monie-begriff auf und betont dabei dessen prozessualen und produktiven Charakter.

Rassismus sei als Ideologie in alltägliche Handlungen eingeschrieben und diene dort

der ideologischen Konsolidierung und Stabilisierung bestehender Dominanzverhält-

nisse innerhalb einer Gesellschaft (vgl. 1991: 44; vgl. Kap. 2.2.2 zum Alltagsrassismus).

Mit Gramsci lässt sich ihr zufolge verdeutlichen, dass rassistische Ideologien nicht nur

Elemente elaborierter, wissenschaftlicherTheorien sind, sondern integraler Bestandteil

alltäglichen Denkens und Handelns. Insofern könnten sie auch als »lebenspraktische

Haltung der Massen gegenüber ihren Lebensbedingungen« verstanden werden (Lan-

gemeyer 2009: 77). Die Orte, an denen jener Konsens hergestellt und immer wieder

auch um politische und kulturelle Hegemonie gerungen wird – auch im Hinblick auf

rassistische Weltdeutungen als Bestandteil eines rassistischen Wissens – befinden sich

Gramsci zufolge innerhalb der Zivilgesellschaft (vgl. Haug & Davidson 2004: 12). Diese

sei ein essentieller Pfeiler des staatlichen Machtgefüges, da in ihren »Hegemonieappa-

raten« – in Kirche, Wissenschaft, Bildungseinrichtungen, Familie, Medien usw. – die

»Lebens-, Denk- und Fühlweisen der Menschen« ideologisch verankert werden (vgl.

Langemeyer 2009: 75). Wie findet nun diese Verankerung statt?

Gramsci nennt hier zum einen Politik und Intellektuelle,35 die für die Transfor-

mation alltagsrassistischer Stereotype in kohärente Theorien verantwortlich seien (vgl.

Scherschel 2006: 48). Sie treten als Vermittler*innen moralischer, sozialer, politischer

und weltanschaulicher Fragen in Erscheinung und sind dabei insofern als »›Gehilfen‹

der herrschenden Gruppe« zu verstehen, als sie durch ihr Prestige Vertrauen akkumu-

lieren und Konsens erzeugen können (vgl. Langemeyer 2009: 76). Durch sie werden

hegemoniale Wirklichkeitsvorstellungen erzeugt – etwa was eine konsensfähige, d.h.

35 Prominenz hat in diesem Zusammenhang v.a. der Begriff des »organischen Intellektuellen« er-

langt. Jene sind nicht an spezifische Klassenlagen gebunden, vielmehr entwickelt jede Klasse ihre

eigenen organischen Intellektuellen (vgl. Langemeyer 2009: 75).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 81

vermittelbare innenpolitische Haltung zu Themen wie Integration und Zuwanderung

anbelangt – ohne dass dafür staatliche Zwangsmaßnahmen notwendig werden. Dabei

modelliere Gramsci das Verhältnis zwischen wissenschaftlich-philosophischen Lehren,

wie sie dann u.a. von jenen Intellektuellen erzeugt und vertreten werden, und dem

Alltagsbewusstsein der Leute keinesfalls unidirektional (vgl. Scherschel 2006: 48). Viel-

mehr müssten philosophische Positionen und Alltagsbewusstsein als Wissensbestände

verstanden werden, die in dialektischerWeise aufeinander bezogen sind und sich dabei

lediglich »in ihrer formalen Struktur« voneinander unterscheiden.Was im rassistischen

Alltagssprechen also letztlich aktualisiert wird, greift zwar auf rassistische Ideologeme

zurück, baut diese jedoch in der konkreten Kommunikationssituation immer wieder

neu zusammen.Wir haben es daher nicht, wie bei Rassenlehren,mit geschlossen struk-

turierten Doktrinen zu tun, sondern mit fluiden und variablen Praxen.

Insgesamt stellt sich Gramscis Hegemonie-Konzept als überaus hilfreich dar, um

sowohl die gesellschaftliche Durchdringung rassistischer Ideologeme als auch deren

dominierenden, auf Konsens basierenden Charakter theoretisch einzuordnen. Rassis-

tische Ideologeme werden folglich zu hegemonialen Bedeutungsressourcen nicht nur

durch ihre Verbreitung innerhalb verschiedener zivilgesellschaftlicher Teilsysteme (Me-

dien, Schule, Freizeit usw.), sondern auch – und beides bedingt sich selbstverständ-

lich – durch ihre Alltagsverständlichkeit und pseudoempirische Plausibilität. Gramscis

Hegemonie-Konzept macht darüber hinaus deutlich, dass rassistische Interpretations-

rahmen nicht unidirektional top-down vermittelt werden, sondern sich im konkre-

ten Sprechen immer wieder neu materialisieren. Insofern werden sie von situativen

Kontextbedingungen ebenso bedingt wie von den Interpretations-, Integrations- und

Kontextualisierungsleistungen der sprechenden Person. In zwei späteren theoretischen

Teilkapiteln wollen wir an diese Überlegungen noch einmal anknüpfen. In ihnenwird es

sowohl um die diskursive Form rassistischer Ideologeme im Rahmen von Alltagskommu-

nikation gehen als auch um die lebensweltlichen Kontexte, die deren Artikulation beein-

flussen (vgl. Kap. 2.3.1.2 und 2.2.2.3). Zudem gilt es, sich noch einmal ausführlicher mit

der Frage zu beschäftigen, inwiefern Ideologien als einheitlich und alternativlos theo-

retisiert werden können und – anschließend an diese Überlegungen: inwiefern esMög-

lichkeiten des Widerstands für das Individuum gegenüber rassistischen Ideologien gibt

(vgl. Kap. 2.2.2.2, 2.2.2.3, 2.3.2.3). Vorweggenommen sei hier bereits, dass das Kon-

zept des »ideologischen Dilemmas«, wie es von Billig et al. (1988) entwickelt wurde, zu

diesen Fragen einige aufschlussreiche Antworten liefert.

Um die Diskussion des Rassismuskonzeptes von Miles jedoch zunächst abzuschlie-

ßen, wollen wir im nachfolgenden Diskussionskapitel die Beziehung von Ideologien

und Praxen in Bezug auf Rassismus noch einmal genauer beleuchten. Dabei steht er-

neut Halls Rassismusverständnis imMittelpunkt. Abgerundet wird die Konzeptdiskus-

sion mit einer weiteren, ebenfalls neo-marxistisch inspirierten Perspektive auf Rassis-

mus, in der die Verflechtung zwischen rassistischen Ideen und gesellschaftlichen Pra-

xen betont wird: Es handelt sich dabei umMark Terkessidis’ Verständnis von Rassismus

als komplexem Apparat. Das Kapitel schließt mit einer Zusammenfassung der vorge-

nommenen konzeptuellen Justierungen und Erweiterungen. An seinem Ende steht ein

grundlegendes Rassismus-Konzept, mit dem im Rahmen der vorliegenden Untersu-

chung operiert werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Grauzonen des Alltagsrassismus

Die Verflechtungsperspektive: Ideen & Praxen

Miles setzt sich in seinem Begriffsverständnis dafür ein, Rassismus als ausschließlich

repräsentationales Phänomen zu behandeln. Er spricht sich entschieden dafür aus, le-

diglich dessen ideologische Facetten zu berücksichtigen und diese von praktischen Er-

scheinungsformen der Diskriminierung zu trennen (vgl. 1989: 358). Dies begründet er

einmal mit der Präzision und Erklärungskraft des Begriffs, welche durch eine zu starke

Ausweitung der empirischen Gegenstände verwaschen werde. Zum anderen nimmt er

an, dass »es keinen notwendigen logischen Zusammenhang zwischen Kognition und

Praxis« gebe. Was aus sozialpsychologischer Perspektive Bestätigung findet, insofern

als auch das gängige Einstellungskonzept zwischen kognitiven und konativen Dimen-

sionen gerade keine Kongruenzbeziehung postuliert, ist sowohl aus ideologietheore-

tischer als auch aus wissenssoziologischer Sicht (wie wir später noch sehen werden)

nur bedingt haltbar. Wie oben bereits angedeutet, sind für Hall die ideologischen und

praktischen Anteile von Rassismus untrennbar miteinander verschränkt. Gerade ihre

Verflechtung sei es, die zur Aufrechterhaltung gesellschaftlicher Ungleichheiten maß-

geblich beitrage. Damit weist er Miles’ strenge Unterscheidung zwischen Rassismus

als Ideologiephänomen und gesellschaftlichen Ausgrenzungspraxen klar zurück. Hall

zufolge seien »alle Praxen durch Ideen bestimmt und alle Ideen sind in Praxen einge-

schrieben« (1989a: 914).36

Große Aufmerksamkeit innerhalb der deutschen Rassismusforschung erfuhr auch

die anMiles angelehnte Definition des deutschen Rassismusforschers und Psychologen

Mark Terkessidis. Dieser theoretisiert Rassismus ebenfalls als ein unteilbares Amal-

gam aus symbolischen und praxisbezogenen Elementen, was er insbesondere in sei-

ner ersten Arbeit Psychologie des Rassismus (1998) darlegt. Rassismus sei Terkessidis zu-

folge ein dreigliedriger »Apparat«, der sich aus dem Prozess der Rassifizierung, den

Ausgrenzungspraxen sowie dem Element der differenzierendenMacht zusammensetzt

(vgl. ebd.: 74ff.; Terkessidis 2004: 98ff.). Während durch den symbolischen Bedeutungspro-

duktionsprozess der Rassifizierung (angelehnt an Miles’ Terminus »Racialization«) eine

Gruppe vonMenschen auf Basis ausgewählter Merkmale als ›natürliche‹ Gruppe festge-

schrieben wird – wobei Terkessidis hier ebenfalls die Dialektik dieses Vorganges betont

(»die Natur dieser Gruppe [wird] im Verhältnis zur eigenen Gruppe formuliert«, [Terkessidis

1998: 77, Herv.i.O.]) – werden Ausgrenzungspraxen von ihm als »praktische Struktur des

Rassismus« gefasst (vgl. ebd.: 78). Für Terkessidis sind diese Praxen fester Bestandteil

von Rassismus, denn: »Erst dieses Ensemble von Rassifizierung und Ausgrenzungs-

praxis gewährleistet die ständige Reproduktion von Andersheit.« Grund dafür sei die

Tatsache, dass rassistische Vorstellungen über den ›Anderen‹ in Form gesellschaftlich

verankerter Wissensbestände nicht lediglich für sich existieren. Vielmehr fungieren die-

se als Erklärungs- und Legitimationsressourcen, welche die praktischen Exklusions-

36 Auch neuere Rassismusdefinitionen aus dem deutschsprachigen Raum berücksichtigen sowohl

ideelle als auch praktische Dimensionen des Rassismus. So formulieren etwaMecheril undMelter,

dass »Rassismus alsmachtvolles, mit Rassenkonstruktionen operierendes oder an diese Konstruk-

tionen anschließendes System von Diskursen und Praxen beschrieben werden kann, mit welchen

Ungleichbehandlung und hegemoniale Machtverhältnisse erstens wirksam und zweitens plausi-

bilisiert werden« (2009: 15f.).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 83

vorgänge innerhalb sozialer Interaktionen und Strukturzusammenhänge symbolisch

unterfüttern bzw. einrahmen. Sie bereiten den Ausschluss des ›Anderen‹ ideologisch

vor- und nach, wodurch sie Strukturen und Praxen sozialer Unter- und Überordnung

stabilisieren. »Im Falle des Rassismus werden Gruppen durch eine institutionelle Pra-

xis objektiviert und sichtbar gemacht, während sich das Wissen dann wieder auf die-

ses ›Objekt‹ bezieht.« (Terkessidis 2004: 101) Diesen Prozess gegenseitiger Verstärkung

veranschaulicht Terkessidis anhand von Objektivations- und Exklusionsvorgängen auf

dem Arbeitsmarkt, im Kontext von Nationalität und Staatsbürgerschaft sowie im Be-

reich der »kulturellen Hegemonie« einer Gesellschaft. Wir wollen auf diese Vorgänge

an dieser Stelle lediglich kursorisch eingehen.

Für Terkessidis ist Rassismus ein spezifisch modernes Phänomen, woraus er ab-

leitet, dass sich die gesellschaftlichen Institutionen, in denen sich die Verflechtungen

rassistischer Ideen und Praxen besonders gut beobachten lassen, auch typisch moder-

ne Institutionen sein müssen: Der Arbeitsmarkt sei dabei »die primäre Institution des

Ausschlusses durch Einbeziehung«, einer spezifischen Ausgrenzungspraxis, die rassi-

fizierte Subjekte erst strukturell integriert, um sie dann etwa von Aufstiegsmöglichkei-

ten auszuschließen (vgl. ebd.: 101f.). Am konkreten Fall der BRD in den fünfziger und

sechziger Jahren schildert der Autor, wie die verbreitete Vorstellung, die ›Gastarbei-

ter*innen‹ seien dumm, faul oder schlicht ›kulturell anders‹ Erklärungs- und Legitima-

tionsressourcen dafür lieferte, ihnen gleiche Chancen auf gleiche Arbeit undWohlstand

zu verweigern. Jene Ausgrenzungspraxen gingen dabei nicht nur von Arbeitgeber*in-

nenseite aus, vielmehr transzendierten sie das Wirtschaftssystem bis in legislative und

juristische Bereiche des Staates hinein. So wurden sie etwa durch arbeitsmarktrechtli-

che Regelungen wie das Inländerprimat – das heute immer noch gegenüber Nicht-EU-

Bürger*innen, sogenannten Drittstaatler*innen Anwendung findet – auch von staatli-

cher Seite exekutiert.

Der zweite gesellschaftliche Bereich, indem Exklusionsvorgänge gegenüber spezi-

fischenMigrant*innengruppen vollzogen werden, betrifft rechtliche Regulierungen der

Staatsbürgerschaft. In Bezug auf Brubaker (1994: 41) erläutert Terkessidis, wie auf Ba-

sis bestimmter »kulturelle[r] Idiome« – verbreiteter Denk- und Sprachmuster in Bezug

auf Nationalität – Migrant*innen von denMöglichkeiten nationaler Zugehörigkeit aus-

geschlossen wurden (vgl. Terkessidis 2004: 102ff.). In Deutschland spielen dabei insbe-

sondere die an der Idee der Blutsverwandtschaft orientierten nationalen ›Wir‹-Narrati-

ve sowie das – obwohl mittlerweile weitestgehend liberalisierte und mithin stärker ans

Prinzip des Geburtsrechts Ius soli angepasste – Staatsbürgerschaftsrecht eine Rolle. Da-

bei zeigt sich bei Ersterem bis heute, dass Personen mit Migrationserfahrungen, und

seien sie nur tradiert, eine fraglose Anerkennung als deutsche Bürger*innen vonseiten

eines Großteils der deutschen Bevölkerung verweigert wird (vgl. Foroutan 2010: 10).

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass eine wissenssoziologisch orientierte

Rassismustheorie, wie sie etwa von Terkessidis vertreten wird, mit einer rigiden

Trennung von Ideen und Praxen, wie Miles sie bevorzugt, nur bedingt kompatibel ist.

Wollten die Produktivität von Andersheit, die gesellschaftliche Strukturierungskraft

und historische Persistenz des Rassismus analytisch berücksichtigt werden, so muss

dieser notwendigerweise als Geflecht, als »Apparat« aus symbolischen und praktischen

Elementen verstanden werden. Rassismus funktioniert dabei als Ordnungskategorie

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Grauzonen des Alltagsrassismus

gesellschaftlicher Verhältnisse, welche sich in Strukturen der Über- und Unterordnung

entfalten (vgl. Rommelspacher 1995). Er stellt einerseits die symbolischen Ressourcen

bereit, um Ungleichheitsverhältnisse als normale bzw. erforderliche gesellschaftliche

Wirklichkeit zu erkennen und zu rechtfertigen. Andererseits bringt seine praktische

Seite jene Wirklichkeit überhaupt erst hervor: durch rechtliche Strukturen, institutio-

nelle Vorgehensweisen, hegemoniale Narrative und individuelle Verhaltensmuster.

Kritisch einwenden lässt sich nun trotz Terkessidis’ plausibler Argumentation, dass

Inkongruenzen zwischen symbolischen und praktischen Elementen des Rassismus in

pluralistischen, postmigrantischen Gesellschaften denkbar und auch empirisch belegt

sind. So stellt Hafez (2013a) eine beachtliche Kluft zwischen der systemisch-struktu-

rellen Anerkennung der muslimischen Glaubensgemeinschaft in Deutschland und ei-

ner überwiegend negativen medialen und gesellschaftlichen Wahrnehmung fest. Ver-

anschaulichen lässt sich dies anhand von Entwicklungen zur rechtlichen Gleichstellung

von Muslim*innen: Auch wenn diese noch längst nicht in allen gesellschaftlichen Be-

reichen durchgesetzt wurde, lassen sich etwa beim islamischen Religionsunterricht,

bei islamischen Feiertagen, Bestattungsriten und der Wohlfahrtspflege zunehmende

strukturelle Implementierungen beobachten.37 Gleichzeitig – wir haben dies in Kapi-

tel 1.2.1 ausführlich dargelegt – sind die Ablehnungswerte innerhalb der nichtmusli-

mischen Bevölkerung seit Jahrzehnten stabil. Diese Gleichzeitigkeit bzw. Uneinheit-

lichkeit von symbolisch-ideologischen Ablehnungshaltungen und praktisch-institutio-

nellen Anerkennungsmaßnahmen lassen sich bei einer zu engen konzeptuellen Ver-

knüpfung von rassistischen Ideen und Praxen nur bedingt berücksichtigen. Mit Blick

auf das Phänomen des Alltagsrassismus lässt sich dieser Einwand noch weiterführen:

Hier sind Inkongruenzen auch auf subjektiver Ebene denkbar, dann etwa, wenn zwi-

schen antimuslimischen Denkweisen und Sprech- bzw. Handlungspraxen Diskrepan-

zen entstehen. Das Konzept des Alltagsrassismus (vgl. Kap. 2.2.2) trägt dem insofern

Rechnung, als dieser sich durchaus auch unbewusst, also ohne kognitiv verankerte, an-

timuslimische Überzeugungen, entfalten kann. Eine analytische Offenheit gegenüber

inkonsistenten Formen rassistischer Alltagskommunikation scheint folglich trotz der

grundlegenden Überzeugung von der Verflechtung rassistischer Ideen und Praxen für

das Erkenntnisinteresse dieser Arbeit geboten.

Die Macht-Komponente des Rassismus

Abschließend soll auch das dritte Element der Definition von Terkessidis eine Erläu-

terung erhalten. Sein Begriff der differenzierenden Macht verweist auf Foucaults Macht-

begriff, der auf die Produktion von Wissen und sozialer Realität durch das Operieren

von Diskursen rekurriert. Foucault theoretisiert Diskurse als sozial einflussreiche Aus-

sagesysteme, in und mit denen Wissen produziert wird, etwa durch die Bildung und

Verwendung von Kategorien und Typisierungen, die einen erheblichen Einfluss auf das

menschliche Denken,Wahrnehmen und Verhalten haben (vgl. Moebius 2009: 431). Dis-

kurse wirken dabei als regelhafte (Sinn-)Apparate zur Herstellung sozialer Realität, in-

37 Maßnahmen zur rechtlichen Gleichstellung von Muslim*innen wurden auf Länderebene sehr un-

terschiedlich umgesetzt: Eine aktuelle Übersicht liefert dasHandbuch Islam undMuslime des Medi-

endienstes Integration (2019: 169–184).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 85

dem sie »immer mit Macht verbunden [sind], nämlich der Macht, Wissen zu produ-

zieren und zu verbreiten« (Hepp 2010: 32f., Herv.i.O.). Foucaults Machtbegriff ist da-

bei nicht an einzelne Akteur*innen oder Interessengruppen gebunden, wie es z.B. bei

marxistisch inspirierten Debatten um den gesellschaftlichen Einfluss multinationaler

Konzerne der Fall wäre. Auch ist er nicht an elitäre Positionen oder Ämter gekoppelt.

»Macht – so Foucault – hat vielmehr keinen Ort, sie ist dezentral, still, unscheinbar, aber allge-

genwärtig.« (Joas & Knöbl 2004: 500, Herv.i.O.) Was man als die Sublimität von Macht

bezeichnen könnte, die zu allen Zeiten, an allen Orten und stets mit dem Anschein

des Vertrauten operiert, zählt zu den Kernideen der Foucaultschen Machttheorie. Ab-

leiten lässt sich aus dieser auch ein spezifisches Subjektverständnis. Thomas zufolge

kritisierte Foucault das repressive Machtkonzept klassisch-marxistischer Provenienz

und setzt ihm einen produktiven Machtbegriff entgegen (vgl. 2009: 64). Macht sei kei-

ne dem Individuum äußerliche Lenkungs- und Kontrollkraft, sondern sie gehe »durch

das Individuum hindurch«, indem sie innerhalb und durch seine Praktiken wirke. Das

Subjekt werde dabei zwar von Mikroprozessen der Macht diszipliniert – und im früh-

foucaultschen Sinne überhaupt erst entworfen –, gleichzeitig sind es die Tätigkeiten

des Individuums, durch die sich die Wirkungen von Macht realisieren und mithin so-

zial folgenreich werden.

Übertragen wir diese Überlegungen nun zurück auf Terkessidis Rassismus-Defini-

tion, so wird deutlich, dass mit der Berücksichtigung der Macht-Komponente ein vom

individuellen Denken und Handeln abstrahierendes Verständnis von Rassismus postu-

liert wird. Rassismus ist mithin nicht an subjektive Motivlagen oder kognitive Fehlra-

tionalisierungen gekoppelt, vielmehr wirkt er als spezifisches Machtverhältnis, in dem

potentielle Subjektpositionierungen gleich mit angelegt sind. In den Praxen der kon-

kreten Individuenmüssen diese sich dann »nur noch« materialisieren, um sowohl indi-

viduelle als auch gesellschaftliche Konsequenzen zu zeitigen. Aus diesem Verständnis

von Rassismus lassen sich nun sowohl hilfreiche als auch weniger hilfreiche theoreti-

sche Rückschlüsse in Bezug auf das vorliegende Forschungsvorhaben ableiten.Hilfreich

ist, dass diese Konzeption uns erlaubt, die soziale Positionierung des bzw. der einzel-

nen Sprecher*in im gesellschaftlichen Gesamtgefüge zu berücksichtigen; Terkessidis

spricht in diesem Zusammenhang synonymisch von »Gewalt« und – in Bezug auf Jäger

(1996) – von Durchsetzungskraft, die stets mit dem rassistischen Apparat verkoppelt

sei (vgl. 1998: 79). Die Macht-Komponente ermögliche es dabei, symbolische Rassifizie-

rungen anhand des sozialen Ortes, den die rassifizierende Person bzw. deren Bezugs-

gruppe im gesellschaftlichen Gesamtensemble einnehme, zu identifizieren. Terkessidis

verweist hier auf Jäger:

»Nur wenn die Gruppe, die eine andere alsminderwertige ›Rasse‹ konstruiert, auch die

Macht hat, diese Konstruktion durchzusetzen, kann von Rassismus gesprochen wer-

den. Das heißt, wenn eine untergeordneteGruppe eine übergeordneteGruppe als Ras-

se konstruiert, dann ist das zwar schädlich für die Handlungsfähigkeit dieser unterge-

ordneten Gruppe sowie für die Perspektive einer selbstbestimmten Gesellschaft, kann

aber nicht als rassistisch bezeichnet werden, solange sie nicht dieMacht hat, ihre Defi-

nition und die damit einhergehenden Ausgrenzungspraxen gegen die übergeordnete

Gruppe durchzusetzen.« (Jäger 1996: 15)

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Grauzonen des Alltagsrassismus

Rassifizierungen von Mehrheitsgruppen durch Minderheitenangehörigen liegen folg-

lich außerhalb des rassistischen Machtkomplexes, da letztere über nur wenig Einfluss

auf den gesellschaftlichen Diskurs verfügen. Sie können ihre ›Rassen‹-Vorstellungen

aufgrund fehlender Zugänge (konkret: politische Ämter, Medien, zivilgesellschaftliche

Schlüsselpositionen) kaum durchsetzen. Daraus lässt sich nun schlussfolgern, dass zur

Realisierung antimuslimisch-rassistischer Bedeutungsproduktionen die soziale Zuge-

hörigkeit zu einer nichtmuslimischen, ›weißen Gruppe‹, einer dominanten »Mehrheit«

notwendig ist.

In dieser Schlussfolgerung liegt nun aber gleichzeitig auch die Gefahr eines es-

sentialistischen Kurzschlusses – und damit ein weniger hilfreicher theoretischer Rück-

schluss der Apparat-Definition: die Annahme nämlich, dass Individuen aufgrund ihrer

sozialen Positionierung (nichtmuslimisch, ›weiß‹, ohne eigene oder tradierte Migrati-

onserfahrungen) zwangsläufig einen rassistischen Blick auf den ›muslimischen Ande-

ren‹ entwickeln müssten. Die Frage nach dem subjektiven Gestaltungsspielraum für

subversive Abweichungen und widerständige Aneignungen hegemonial-rassistischer

Ideologien leitet sich daraus unmittelbar kritisch ab. Für die theoretische Verortung

der vorliegenden Arbeit ist dies eine zentrale Frage. Weil an sie diverse andere theo-

retische Implikationen geknüpft sind, wollen wir sie an späterer Stelle ausführlich er-

örtern – dort, wo auch das Phänomen des ideologischen Dilemmas (Billig et al. 1988)

sowie das Konzept der lebensweltlichen Aneignung (Hall 2001) eine detaillierte Diskus-

sion erfahren.

Zusammenfassung & Verknüpfung

Miles möchte in seinem Begriffsverständnis rassistische Ideologien klar von diskrimi-

nierenden Ausgrenzungspraxen trennen. Ein Blick auf andere Rassismusdefinitionen

sowie die Tatsache, dass gesellschaftlich verankerte rassistischeWissensbestände über-

aus persistent sind – gerade,weil siemit Ungleichheitsstrukturen und -praxen funktio-

nal verflochten sind –, zeigt uns jedoch, dass Miles’ Begriffsverständnis der Gefahr re-

präsentationaler Verkürzungen unterliegt. Wir haben in diesem Kapitel daher für eine

zusätzliche theoretische Erweiterung argumentiert, deren Fluchtpunkt ein Rassismus-

verständnis ist, dass die Verflechtung rassistischer Ideen und Praxen herausstellt. Diese

Verflechtung zeigt sich sowohl auf verschiedenen gesellschaftlichen Ebenen – struktu-

rell und institutionell – sie realisiert sich aber auch in den Alltagspraktiken einzelner

Gesellschaftsmitglieder. Gerade letzteres ist es ja, was die vorliegende Arbeit in Gestalt

alltagsdiskursiver Praxen besonders interessiert.

Jener theoretischen Erweiterung haben wir uns nun zunächst über ein neo-mar-

xistisches Ideologieverständnis angenähert, wie es sich in Halls Rassismusverständnis

argumentativ entfaltet: Ideologie ist hier keine repressive Doktrin einer herrschenden

Klasse, sondern steht für Interpretationsrahmen, Konzepte, Kategorien und Denkbil-

der, die von verschiedenen Alltagsakteur*innen38 eingesetzt werden, um sich die so-

ziale Welt erklärbar zu machen. Deren Bedeutungsproduktionen finden in konkreten

historischen Situationen statt; sie sind sowohl von der sozialen Positionierung der spre-

chenden Person als auch von den zeitlichen und lokalen Umständen geprägt. Sie finden

38 Die Begriffe Alltagsakteur*innen, Leute und »ordinary people« werden synonym verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 87

innerhalb spezifischer gesellschaftlicher Kontexte statt und werden aktiv vom Subjekt realisiert

(auf den Begriff der lebensweltlichen Aneignung, der diesen Aspekt noch einmal imDe-

tail herausarbeitet, werden wir später ausführlich eingehen). Trotz ihres alltagsprak-

tischen Charakters haben rassistische Ideologien in Form gesellschaftlich verankerter

Wissensbestände einen dominanten Charakter. Sie sind weit verbreitet, gelten als plau-

sibel und unproblematisch undwerden imAlltagshandeln der Leute stetig reproduziert.

Gramscis Hegemonie-Konzept zeigt sich als aufschlussreich, um diesen Aspekt sym-

bolischer Vorherrschaft zu verstehen. Hegemoniale Vorstellungen über den ›Anderen‹

werden dabei nicht top-down erzwungen, sondern sie basieren auf impliziten Konsen-

sen und erlangen insbesondere über ihre Plausibilität praktische Zustimmung. Diese

Plausibilität ergibt sich aus einer weiterenwesentlichen Eigenschaft von Rassismus: aus

dessen Apparat-Charakter, in dem sich symbolische Elemente (Rassifizierung)mit prakti-

schen Elementen (Ausgrenzungspraxen) funktional verbinden. Indem rassistische Bedeu-

tungsressourcen eingesetzt werden, um strukturelle Ungleichheiten zu erklären, liefern

sie plausible Antworten auf empirisch beobachtbare Phänomene. Die Frage, warum

Schüler*innen mit Migrationserfahrungen in Gymnasien unterrepräsentiert sind, lässt

sich so »einleuchtend« mit deren kulturell-begründeten Sprachdefiziten erklären. Dies

wiederum rechtfertigt eine weniger aktive Förderung jener Schüler*innen in den Bil-

dungsinstitutionen – eine fatales Perpetuum mobile, indem rassistische Ideen und Pra-

xen stabilisierend ineinandergreifen und den rassistischen Apparat am Laufen halten.

Deren Verbindung muss jedoch gleichzeitig eine gewisse Durchlässigkeit unterstellt

werden: So sind in der empirischen Wirklichkeit auch Diskrepanzen zwischen ideolo-

gischen Überzeugungen und praktischen Realisierungen (auf gesellschaftlicher sowie

subjektiver Ebene) denkbar. In diesem Zusammenhang ist die Macht-Komponente ein

wichtiges letztes Kriterium, da diese auch die sozialen Verortungen der Sprechenden

heuristisch einbindet. Rassifizierende Bedeutungsproduktionen können mit ihr erst

dann als rassistisch identifiziert werden, wenn diese von Vertreter*innen einer domi-

nanten gesellschaftlichen Gruppe in Bezug auf eine untergeordnete Gruppe artikuliert

werden.

2.1.3 Im Fokus: Antimuslimischer Rassismus

Die vorliegende Arbeit widmet sich der Frage, wie ein antimuslimisch-rassistisches

Wissen, welches ›weißen‹, nichtmuslimischen Personen in modernen, postmigranti-

schen Gesellschaften ideologisch zur Verfügung steht, in subjektive Diskurspraxen der

alltäglichen Lebenswelt übersetzt und dort reproduziert, modifiziert oder in Frage ge-

stellt wird. In der bisherigen theoretischen Konzeptdiskussion konnte geklärt werden,

was unter dem Phänomen Rassismus zu verstehen ist und warum es sinnvoll ist, Ras-

sismus nicht lediglich als Einstellung, sondern als komplexen Apparat zu konzeptuali-

sieren. Dieses Kapitel nun widmet sich der Aufgabe, den allgemeinen Rassismusbegriff

zu spezifizieren, und zwar derart, dass er dem vorliegenden Forschungsinteresse an

antimuslimischen Diskurspraxen gerecht wird. Wir wollen dies in vier Schritten tun:

Erstens gilt es, einige historische Vorläufer heutiger antimuslimischer Zuschreibungen

zu identifizieren, um damit dann, zweitens, auf die zeitlichen Kontinuitätslinien anti-

muslimischer Wissensbestände hinzuweisen. Dreh- und Angelpunkt ist hier das Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Grauzonen des Alltagsrassismus

zept des Orientalismus, wie es von Said (1994) in seinem gleichnamigen Werk entwickelt

wurde. Anschließend werden verschiedene aktuelle Begriffsbestimmungen diskutiert, die

sich – mit unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen – alle bemühen, generalisierende

Zuschreibungen an ›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹ konzeptuell einzufangen. Daraus

geht im vierten Teilkapitel eine Definition des Phänomens antimuslimischer Rassismus

hervor, mit der im Rahmen dieser Arbeit operiert werden soll. Diese setzt die bisherige

Konzeptdiskussion insofern fort, als sie die wesentlichen Merkmale des rassistischen

Apparats auf ›Muslim*innen‹ als rassifizierte Andere überträgt.

Rassismen, das haben wir oben bereits gesehen, sind stets räumlich wie zeitlich

bestimmt; ihre Objekte, inhaltliche Ausgestaltung und rhetorisch-argumentativen For-

men sind von historischen und gesellschaftlichen Verhältnissen beeinflusst. Gleich-

zeitig werden Wissensbestände durch Sozialisationsprozesse und Mediendiskurse tra-

diert. Sie werden nicht innerhalb jeder Generation neugeschaffen, sondern knüpfen

an bestehende gesellschaftliche Wissensvorräte an.39 Vor diesem Hintergrund scheint

es sinnvoll, sich zunächst mit jenem historischen Symbolfundus zu beschäftigen, aus

dem auch heute noch kollektive und verandernde Zuschreibungen an ›Muslim*innen«

entlehnt sind. Das erste Teilkapitel widmet sich daher dem Wissensphänomen Orien-

talismus, welcher als zentrale Referenzfolie heutiger antimuslimischer Diskurse zu ver-

stehen ist.

Historische Vorläufer

Betrachten wir zunächst die historischen Vorläufer derzeitiger Ressentiments gegen-

über ›dem Islam‹ und ›Muslim*innen‹ lassen sich verschiedene Quellen finden, auf die

hier nur kursorisch eingegangen werden kann.40 So habe laut Naumann »das proble-

matische Verhältnis der Europäer gegenüber der islamischen Religion und der islami-

schen Welt eine historische Tiefendimension«, die für die fortdauernde Konstruktion

›des Islams‹ als Gegenbild des christlichen ›Westens‹ verantwortlich sei (vgl. 2010: 19).

Zu dieser gehört ganz wesentlich die Entstehung der islamischen Religion und deren

rasche Expansion im 7. Jahrhundert – über weite Teile der bis dato christlich dominier-

ten Weltregionen Syriens, Palästinas und des südlichen Spaniens hinweg – die in den

Augen der christlichen Staatskirche eine Bedrohung sowohl in machtpolitischer wie

in theologischer Hinsicht bedeutete (vgl. ebd.: 20f.; s.a. Said 1994: 59f.). Da sich das

Christentum als exklusive und »wahre« Religion verstand, wurden Andersgläubige als

Feind*innen betrachtet: Für ›Muslim*innen‹ fand man in mittelalterlich-christlicher

Tradition entsprechend abfällige Bezeichnungen wie »Heiden« oder »Häretiker« (vgl.

Bühl 2017: 85ff.). Um Imaginationen von der ›muslimischen Gefahr‹ gesellschaftlich zu

verbreiten und so auch die eigenen Kriegshandlungen im Rahmen der Kreuzzüge zu

rechtfertigen, wurden »Bilder über den abscheulichen Gegner konstruiert«, die neben

exotisierenden Darstellungen vom sinnlichen Orient die damaligen Vorstellungswelten

dominierten (vgl. Attia 2009a: 72; s.a. Rodinson 2002: 8). Entsprechend ist auch die

»Vormarsch-Metapher« bereits seit Jahrhunderten fester Bestandteil der ›westlichen‹

39 Vgl. Kap. 2.2, in dem eine wissenssoziologische Fundierung des Rassismusbegriffs vorgenommen

wird.

40 Die zitierter Literatur bietet Gelegenheit zur vertiefenden Lektüre.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 89

Wahrnehmung ›des Islams‹, die in regelmäßigen Konjunkturen und verschiedenen po-

litischen Konstellationen neu entfacht wurde und wird (vgl. Naumann 2010: 22). Etwa

im Zuge der Eroberung Konstantinopels durch die Osmanen im 15. Jahrhundert, die

»das Byzantinische Reich bis auf einige Restposten, die nur noch wenige Jahrzehnte

Bestand haben sollten, nach fast einem Jahrtausend von der politischen Landkarte«

entfernte (Höfert 2010: 62). Oder im Rahmen des zweiten Golfkrieges, als die Offensive

gegen den Irak von US-amerikanischer Seite als »Operation Wüstensturm« bezeichnet

wurde (vgl. Naumann 2010: 22).

Innerhalb des christlichen Glaubens war es jedoch nicht nur die römisch-katholi-

sche Kirche, sondern auch der aufstrebende Protestantismus, der ›den Islam‹ als Feind-

bild entdeckte, sich von diesem abgrenzte und so die eigenen religiösen Überzeugun-

gen legitimierte. Prototypisch stehen dafür Luthers sogenannte »Türkenschriften«, in

denen der Reformator ›die Türken‹ als »Antichristen« und Irrgläubige diffamierte (vgl.

Bühl 2017: 92). Das neue Medium des Buchdrucks erleichterte die Verbreitung jenes

Feindbilds erheblich und trug dazu bei, die »Türkengefahr«41 als allgegenwärtig zu prä-

sentieren (vgl. Höfert 2010: 63).

Neben diesen das Mittelalter und die frühe Neuzeit dominierenden antimuslimi-

schen Imaginationen und konkurrenzorientierten Beziehungen, gab es jedoch auch

positive Bezüge und kooperative Konstellationen des gegenseitigen Austausches und

Interesses (vgl. Attia 2009a: 71f.). Hafez spricht hier auch von einer »Kongruenz zwi-

schen islamischer und westlicher Welt« (1997: 16). Während der jahrhundertewähren-

den Herrschaft arabischer Dynastien und, diese ablösend, der türkischen Osmanen,

wurden maßgebliche intellektuelle Errungenschaften auf muslimischer Seite getätigt,

von denen das nichtmuslimische Europa bis heute profitiert (s.a. Churchill 2011: 20ff.).

Naumann fasst zusammen:

»Europa verdankt dieser Epoche und diesem Kulturraum erheblich mehr als es sich

heute eingesteht: durch Muslime lernte man die Schriften der griechischem [!] Phi-

losophen, Mediziner und Mathematiker kennen, die vielfach nur in den arabischen

Bibliotheken zu finden waren, und die in der arabischen und persischen Philosophie

breit rezipiert wurden. Durch arabische Mathematiker vermittelt, lernte Europa zum

Beispiel die Logarithmen kennen oder die Null, eine Errungenschaft der indischenMa-

thematik, die es viel leichter machte, schwierige Rechenoperationen durchzuführen.

Dazu kamen Wissenschaften wie Astronomie und Medizin. Auch die Erkenntnis, dass

man Kranke in speziellen Häusern pflegen und heilen kann […] kam aus dem arabi-

schen Orient, dazu empirische Verfahren in der Wissenschaft, die soziologische Ana-

lyse von Gesellschaftssystemen, Kunst und Architektur und natürlich die Luxusgüter

der weiten Welt […]« (2010: 27).

Attia zufolge waren die Beziehungen zwischen islamischen und christlichen Gesell-

schaften gegen Ende des Mittelalters vielschichtig, die Bilder über ›den Orient‹ durch-

aus ambivalent. Neben diffamierenden Imaginationen gab es anerkennende Diskur-

41 Höfert zufolge dominierte zwischen dem 15. und 18. Jahrhundert die Bezeichnung »Türken« als Ge-

neralbegriff für ›Muslim*innen‹. Im Rahmen einer »postulierten heilsgeschichtlichen Türkengefahr

[wurde er] als ein pejorativer Gegenbegriff zu den Christen gebraucht« (2010: 62f., Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Grauzonen des Alltagsrassismus

se – insbesondere in Bezug auf arabische Philosophen wie Avicenna (Ibn Sina) – die bis

in die Aufklärung hineinreichten (vgl. 2009a: 72). Im Zuge des aufkommenden Kolo-

nialismus und Imperialismus und der Entwicklung wissenschaftlicher Rassentheorien

seien jene wertschätzenden und kooperativen Perspektiven jedoch zunehmend in den

Hintergrund geraten.

Dabei lassen sich innerhalb dieser historischen Verschlechterung des öffentlichen

Islambildes durchaus bedeutsame diskursive Schwankungen erkennen (vgl. Hafez

2002b: 235ff.). Betrachtet man neuzeitliche Entwicklungen, lassen sich diese insbe-

sondere an veränderten Medienberichten vor und nach der Iranischen Revolution

1978/79 ablesen. So zeichnet Hafez anhand von Pilgerfahrtberichten nach, wie sich das

Thema Islam von einem medialen Nischendasein – verhandelt wurden v.a. religiöse

und praktische Fragen des Pilgerns – nach den Revolutionsereignissen zu einem po-

litisierten Reizthema entwickelte, das zudem deutlich mehr mediale Aufmerksamkeit

erfuhr (vgl. ebd.: 236f.). Im Fokus standen nun v.a. politische Begleiterscheinungen

wie Unruhen, gewaltvolle Übergriffe und religiöser Extremismus. Während noch in

den fünfziger und sechziger Jahren »ein positiv-exotisches Orientbild von höfischer

Pracht und Sinnlichkeit vorherrschte, das sich am Schah von Persien und seiner Frau

Farah Diba orientierte« (Hafez 1997: 21), wurde ›der Islam‹ im Zuge des Revoluti-

onsgeschehens und weiterer politischer Entwicklungen42 zunehmend als Bedrohung

angesehen. Dennoch kam es danach wiederholt zu Phasen differenzierterer Bericht-

erstattung – genauer zu »Strömungsdebatten«, wie sie sich etwa im Rahmen der

Rushdie-Affäre, der Kontroverse um die Orientalistin Annemarie Schimmel oder im

Karikaturenstreit um die satirische Darstellung des Propheten Mohammed entfalte-

ten (vgl. Hafez 2010: 108) –, begünstigt durch die in der deutschen Presselandschaft

divergierenden weltanschaulichen Blattlinien (vgl. Hafez 2002b: 238). Hafez plädiert

aus diesem Grund für eine genaue empirische Betrachtung von Mediendiskursen,

die aufgrund ihrer Funktion als Beobachtungsinstanz politisch-gesellschaftlicher Ent-

wicklungen stets auch empfänglich für symbolisch-ideologische Schwankungen und

(punktuelle) Zeitgeistveränderungen sind.

Die oberen Ausführungen zeigen, dass antimuslimische Vorstellungen kein Phäno-

men jüngster politischer Gegenwart sind, sondern im Grunde seit den Anfängen der

islamischen Religion existierten. Während diese sich im christlich dominierten Euro-

pa aus einer Melange aus theologischen und machtpolitischen Argumentationen und

Begründungen zusammensetzen, wurden sie während der europäischen Kolonialisie-

rung weiter Teile des Mittleren Ostens, Asiens und Nordafrikas von einer strategischen

Wissensproduktion begleitet, für die Said den Begriff des Orientalismus wählte.

Orientalismus

Die vom palästinensisch-US-amerikanischen Literaturwissenschaftler Edward W. Said

1978 veröffentliche Studie Orientalism zählt zu den Pionierarbeiten im Bereich der ras-

sismuskritischen Diskursanalyse und gilt zudem als das Gründungsdokument postko-

lonialer Theorie (vgl. Castro Varela & Dhawan 2015: 96). Ihr Thema ist die Unterwer-

42 Hafez nennt beispielhaft die »arabische Haltung zu Israel, der Suez-Krieg, Gamal Abdel Nassers

(1918–1970) Arabischer Sozialismus, der palästinensische Terrorismus, die Erdölkrise« (1997: 21).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 91

fung, Ausbeutung und Beherrschung des ›Orients‹ durch die Kultur- undTheoriearbeit

›westlicher‹ Wissens- und Kulturschaffender, wobei der ›Orient‹ nicht nur erforscht

und beschrieben, sondern vom ›westlichen‹ Betrachter als sein kulturelles Gegenbild

praktisch erschaffen wird (vgl. Attia 2009a: 11). Für ein historisches Verständnis des

antimuslimischen Rassismus liefern Saids Analysen die Basis, auf der »die Essentia-

lisierung des Islams und der Machtanspruch in der Aneignung von und der Ausein-

andersetzung mit der ›fremden Kultur‹ der ›Muslime‹ im ›Orient‹ als zentrale Topoi«

kritisch diskutiert werden können (Attia 2009b: 151). Saids Zielstellung war es, Orien-

talismus als orchestrierte Projektion ›westlicher‹ Imaginationen über den ›Orient‹, als

Spielfeld strategischer Wissensproduktion und imperialistischer Dominanzansprüche

herauszuarbeiten.43 Dabei geht er detailliert auf dessen verschiedene Erscheinungsfor-

men, Funktionsweisen und diskursiv-institutionelle Verflechtungen ein. Unter Orien-

talismus versteht er einerseits die wissenschaftlichen Tätigkeiten sämtlicher Personen,

die sich in akademischen Zusammenhängen mit dem ›Orient‹ befassen, darunter etwa

Anthropolog*innen, Soziolog*innen, Philolog*innen.44 Zudem, und konzeptuell weiter

gefasst, begreift er ihn als spezifischen »style of thought based upon an ontological and

epistemological distinction made between ›the Orient‹ and (most of the time) ›the Oc-

cident‹« (1994: 2). Dieser Denkstil wird von all jenen Kunstschaffenden,Theoretiker*in-

nen, Ökonom*innen etc. aufgenommen und reproduziert, die die Dichotomisierung

von ›Osten‹ und ›Westen‹ zum Ausgangspunkt ihrer Arbeiten nehmen.45 Die dritte Be-

deutung von Orientalismus enthält eine historische und materielle Konkretisierung;

Said setzt hier den »groben Anfangspunkt« orientalistischer Praxis ans späte Ende des

18. Jahrhunderts – in eine Zeit, in der sich koloniale Unterwerfungen zum ersten Mal

mit der rationalistischen Wissensproduktion der Aufklärung überschnitten, was sich,

wie wir oben bereits gesehen haben, auch auf die Entstehung der ersten Rassentheorien

prosperierend auswirkte.

»Taking the late eighteenth century as a very roughly defined starting point Orien-

talism can be discussed and analyzed as the corporate institution for dealing with the

Orient – dealingwith it bymaking statements about it, authorizing views of it, describ-

ing it, by teaching it, settling it, ruling over it: in short, Orientalism as a Western style

for dominating, restructuring, and having authority over the Orient.« (Ebd.: 3)

43 Eine pointierte Zusammenfassungdessen,wasOrientalismus alsWissenssystemundHerrschafts-

praxis leistet, findet sich im Zusammenhang mit Saids Analyse der Description de l’Égypte, einer

mehrbändigen Anthologie über Ägypten, die im Zuge von Napoleons Ägyptenfeldzug von einer

Delegation von über 160 Wissenschaftler*innen angefertigt und zwischen 1809–1828 veröffent-

licht wurde (vgl. Said 1994: 86).

44 Als ›Orientalist*innen‹ wurden zunächst europäische Geisteswissenschaftler*innen bezeichnet,

die zwischen 1780–1830 den indischen Kontinent bereisten, um dort kulturelle und religiöse Prak-

tiken zu studieren. Schnell griff dabei eine Faszination am ›Orient‹ um sich, die nicht zuletzt durch

die These, der Ursprung der europäischen Sprachen liege im Sanskrit, entfacht wurde (vgl. Castro

Varela & Dhawan 2015: 98).

45 Aufgrund der disziplin- und genreübergreifenden Auseinandersetzung mit dem ›Orient‹ unter-

suchte Said nicht nur wissenschaftliche Arbeiten, sondern auch journalistische und literarische

Texte, politische Traktate, Reiseberichte, religiöse sowie philologische Studien (vgl. Said 1994: 23).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Grauzonen des Alltagsrassismus

Das diskursive »Schlüsselmanöver« des Orientalismus stellt dabei dasOthering dar: »Ein

komplexer Prozess des Fremd- und Different-Machens, der über eine dualistische Lo-

gik funktioniert, an dessen Ende die ›Anderen‹ vis-à-vis dem ›abendländischen Selbst‹

stehen.« (Castro Varela & Dhawan 2007: 31) Dabei gehört es zu den zentralen Merkma-

len des orientalistischen Diskurses, dass das orientalisierte Subjekt abwesend ist (vgl. Said

1994: 208). Indem ihm im Orientalismus Subjektivität und Individualität abgesprochen

werden, wird es nicht nur objektiviert, depersonalisiert und zum Schweigen gebracht.

Die dialektische Logik des Othering stabilisiert zudem auch die autoritäre Position der

Orientalist*innen bzw. jener Personen, die sich orientalistischer Diskurse bedienen.

Somit kann über den ›Orient‹ gesprochen werden, es kann eine Expertise proklamiert

werden, ohne dass diese durch Interventionen der orientalisierten Subjekte in Frage

gestellt werden kann. Schulze spricht in diesem Zusammenhang von der »Konstrukti-

on eines okzidentalen Elitebewusstseins« (2007: 50).46 Prozesse des Othering operieren

nun einerseits innerhalb der Systematik dichotomer Attribuierungen: Wo der ›Orient‹

als rückständig entworfen wird, kann sich der ›Okzident‹ als emanzipiert und zivilisiert

inszenieren, womit er gleichsam auch die gewaltvolle Beherrschung von Territorien in-

nerhalb des ›Orients‹ legitimiert (vgl. Castro Varela & Dhawan 2015: 104). Andererseits

ist der orientalistische Diskurs nicht auf ein spezifisches Set inhaltlicher Aussagen fest-

gelegt, vielmehr manifestiert sich in ihm »eine spezifische Prozedur der Interpretation

anderer und eigener kultureller Traditionen« (Schulze 2005: 49). Kulturen werden da-

bei – ganz im Gegensatz etwa zu praxeologischen Konzepten, die Kultur als symboli-

sche Dimension alltäglicher Praxen innerhalb gesellschaftlicher Konstitutionsprozesse

begreifen (vgl. Hillebrandt 2009: 384) – als homogene, territorial gebundene und attri-

butiv fixierte Räume verstanden.47

Jene Interpretationsprozeduren sind nun keinesfalls rein symbolischer Natur. Beim

Orientalismus geht es nicht lediglich darum, sich die vermeintliche ›Fremdheit‹ des

›Anderen‹ sinnhaft aufzuschlüsseln und erklärbar zu machen – orientalistische Reprä-

sentationen sind,mit anderenWorten, nicht unschuldig. Sie sind in hohemMaße stra-

tegisch und mit Institutionen und Praxen der politischen, wirtschaftlichen, militäri-

schen sowie körperlichen Beherrschung eng verflochten.48 Dabei wurde das durch die

Erforschung des ›Orients‹ produzierte autoritäre Wissen, Castro Varela und Dhawan

zufolge, stets zu Zwecken kolonialer Herrschaftsstabilisierung instrumentalisiert: Es

entstand »ein Wissensarchiv, welches die westliche, kulturelle, ökonomische und mili-

tärische Dominanz über den Orient konsolidieren hilft« (2015: 97).

46 Said zufolge ist die Idee von einer überlegenen europäischen Identität die zentrale Komponente

des Orientalismus, die sich in verschiedenen Konstellationen der Über- und Unterordnung reali-

siert: »In a quite constant way, Orientalism depends for its strategy on this flexible positional supe-

riority,which puts theWesterner in awhole series of possible relationshipswith theOrientwithout

ever losing him the relative upper hand.« (1994: 7, Herv.i.O.)

47 Schulze zufolge sei es die »Verdinglichung von Kultur, die mit einer Essentialisierung des Islam

einhergeht«, die für Said »den Kernpunkt des Orientalismus« ausmache (2007: 49).

48 Ganz konkret zeigen sich diese Verflechtungen etwa anhand der Tatsache, dass einige ›Orientex-

pert*innen‹ und Autor*innen der Texte, die Said untersuchte, selbst als Administrator*innen und

Berater*innen der Kolonialmächte tätig waren (vgl. Castro Varela & Dhawan 2015: 99).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 93

Schauen wir nun insbesondere auf die Repräsentation ›des Islams‹ innerhalb ori-

entalistischer Diskurse, so zeigen die Analysen Saids, dass hier ebenfalls Generalisie-

rungen, Essentialisierungen und evaluative Herabsetzungen dominierten. So wurden

islamische Glaubenspraktiken enthistorisiert und hypostasiert, indem das politische

und soziale Leben von ›Muslim*innen‹ als von einem totalitären Islam dominiert galt

(vgl. Said 1994: 235ff.). ›Muslimische‹ Gesellschaften wurden mit der Öde des arabi-

schen Hinterlandes metaphorisch gleichgesetzt, ›Muslim*innen‹ als pseudo-religiöse

Barbar*innen dargestellt, deren Religion an die Größe und Strahlkraft des europäi-

schen Christentums nicht heranreiche. Die arabische Bevölkerung, Ziel der ethnogra-

phischen Unternehmungen vieler Orientalist*innen, wurde als arbeitsscheu, hedonis-

tisch und misslaunig beschrieben. Die feste Überzeugung der Forscher war es dabei,

dass kein orientalisiertes Subjekt sich selbst so gut verstehen könne, wie er selbst es

kann (vgl. ebd.: 239).Dieser Überzeugung inhärent ist ein essentialistisches Verständnis

von Zivilisationen, die als geschlossene, voneinander isolierte Einheiten gedacht wur-

den, deren Kulturen aus einem festen Wertekanon bestünden (vgl. Lockman 2004: 9).

Die ›westliche‹ Zivilisation wurde auf dieser Grundlage mit den Schlüsselwerten Frei-

heit, Rationalität, Fortschritt und Rechtstaatlichkeit assoziiert und als einzigartig und

überlegen begriffen,während islamischeGesellschaften in identitätsstiftender Kontras-

tierung als despotisch, rückständig, traditionell und primitiv galten (vgl. ebd.: 57f.).

Said war sich der Notwendigkeit, rassistische Diskurse in ihrer raumzeitlichen Ver-

ortung zu analysieren, bewusst. Entsprechend unterschied er in seiner Studie zwischen

verschiedenen Orientalismen; die imperiale Geschichte Frankreichs und Großbritanni-

ens stellt er der »neokolonialen US-amerikanischen Geopolitik« gegenüber (vgl. Castro

Varela & Dhawan 2015: 99). In Bezug auf die Situation in Deutschland – die Said aus

methodischen Selektionsgründen ausspart (vgl. 1994: 17) – stellte sich in der Rezeption

seiner Arbeit die Frage nach der Transferierbarkeit seiner Erkenntnisse. Verschiedene

Untersuchungen stimmen jedoch darin überein, dass SaidsThesen – insbesondere sein

Konzept desOthering als zentrale Prozedur der Fremdmarkierung (›Andere‹) und Identi-

tätsstiftung (›Selbst‹) – auch für andere europäische Gesellschaften Gültigkeit besitzen

(vgl. Attia 2009b: 152; Schulze 2007: 50).

Aufgrund der umfassenden und rücksichtslosen Kritik Saids an einer ganzen For-

schungstradition, ist es wenig verwunderlich, dass seine Arbeit ihrerseits auf Kritik

und Gegenwehr stieß.49 So wurden etwa seine Aussagen, 1) der ›Westen‹ habe den ›Ori-

ent‹ gezielt und absichtlich unterworfen, 2) sämtliches orientalistische Wissen sei von

imperialistischen Zielen durchwoben und 3) eine wahre Repräsentation des ›Orients‹

als Korrektur des verzerrten Orientbildes sei de facto unmöglich, scharf diskutiert (vgl.

Castro Varela & Dhawan 2007: 34). Said wurde immer wieder selbst ein dualistisches

Denken vorgeworfen, das kritische Auseinandersetzungen innerhalb arabischer bzw.

islamischer Gesellschaften mit orientalistischen Texten ebenso ausblende (vgl. Ahmad

1994: 172f.), wie Unrechtshandlungen vonseiten orientalisierter Subjekte etwa im Kon-

text nationaler Unabhängigkeitsbewegungen. ›Der Westen‹ selbst werde in Orientalism

49 Eine besonders vehemente Debatte, die mitunter die Sphäre sachlicher Auseinandersetzungen

durchbrach, lieferten sich der Historiker und Orientalist Bernhard Lewis und Edward Said in der

New York Times Review of Books: Lewis 1982, Said 1982.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Grauzonen des Alltagsrassismus

auf homogenisierende Weise als monolithisches Feindbild inszeniert, die Heterogeni-

tät innerhalb und zwischen verschiedenen national-gerahmten Orientalismusdiskur-

sen ignoriert (vgl. Castro Varela & Dhawan 2007: 37).

Wir fassen zusammen: Trotz der überaus kontroversen Rezeption von Orientalism,

stellen insbesondere die Interpretationsprozeduren, die Said im Konzept des Othering

herausarbeitet, für die vorliegende Arbeit einen theoretischen Erkenntnisgewinn dar.

Diese sind insbesondere für die Spezifizierung des antimuslimischen Rassismus auf-

schlussreich, denn sie verdeutlichen, dass die Kernelemente des Rassismus – 1) die Es-

senzialisierung einer Gruppe als ›natürliche‹ Gruppe, 2) die Dialektik dieses Konstruk-

tionsprozesses durch die (implizite) Bestimmung des ›Eigenen‹ 3) die Verflechtung die-

ser symbolischen Bedeutungsproduktionen mit praktischen Ausgrenzungs- bzw. Be-

herrschungsvorgängen sowie 4) das machtvolle Wirken rassistischer Diskurse, das sich

nicht zuletzt in ihrer hegemonialen Stellung innerhalb ›westlicher‹ Gesellschaften und

Öffentlichkeiten zeigt – auch innerhalb orientalistischer Wissensbestände operieren.

Mehr noch, die orientalistische Wissensproduktion kann als historischer Vorläufer und

akademischer Wegbereiter für antimuslimische Deutungsmuster verstanden werden,

wie sie heute in skandalisierenden Mediendiskursen über die Gewaltaffinität ›des Is-

lams‹, in negativ-schematischen Hollywood-Fiktionalisierungen über arabische Fun-

damentalist*innen oder eurozentrischen Geschichtsdarstellungen in Schulbüchern An-

wendung finden.

Konzeptdebatten: Islamophobie, Islamfeindlichkeit, antimuslimischer Rassismus

Bevor wir den Begriff des antimuslimischen Rassismus konzeptuell einführen, sollen

zunächst die aktuellen Konzeptdebatten um die adäquate Bezeichnung rassistischer

Äußerungsformen in Bezug auf ›Muslim*innen« und ›den Islam‹ reflektiert werden.

Ziel ist es, den hier präferierten Begriff des antimuslimischen Rassismus von anderen

Begriffsbestimmungen konzeptuell abzugrenzen. Damit sollen nicht nur die Entschei-

dungshintergründe transparent gemacht, sondern v.a. die konzeptuellen Vorteile des

Begriffs antimuslimischer Rassismus in Bezug auf das vorliegende Erkenntnisinteresse

herausgestellt werden.

Ein Blick auf die Forschungslandschaft zum Phänomen der Negativwahrnehmung,

Ungleichbehandlung und strukturellen Benachteiligung von ›Muslim*innen‹ macht

unverzüglich deutlich, dass hier verschiedene Begriffsbestimmungen im Umlauf sind:

Islamophobie, Islamfeindlichkeit, Muslimfeindschaft, antimuslimischer Rassismus,

nicht zuletzt auch die allgemeineren Begriffe der Xenophobie oder ›Fremdenfeind-

lichkeit‹. Diese terminologische Uneinheitlichkeit scheint kein deutschsprachiges

Spezifikum zu sein. So findet sich etwa im britischen Runnymede Trust Report (1997)

die Bezeichnung Islamophobia, welche dort erstmalig50 verwendet wurde und nicht

zuletzt aufgrund ihrer detaillierten Operationalisierung weithin Beachtung fand.

Islamophobie wird hier verstanden als »unfounded hostility towards Islam«. Dabei

werden ihr, trotzdem sie als spezifische Form des Vorurteils (»anti-Muslim prejudice«)

gefasst wird, auch praktische und strukturelle Dimensionen zugewiesen. So umfasse

50 Als Neologismus trat der Begriff in den 1970er Jahren erstmalig in Erscheinung (vgl. Rana 2007:

148).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 95

Islamophobie auch »the practical consequences of such hostility in unfair discrimina-

tion against Muslim individuals and communities, and […] the exclusion of Muslims

from mainstream political and social affairs« (ebd.: 4). Individuelle und strukturelle

Phänomenfacetten werden hier folglich zusammengedacht.

Trotzdem diverse anglophone Arbeiten den Islamophobie-Begriff verwenden (u.a.

Gottschalk & Greenberg 2008; Cesari 2013; Bleich 2011), wobei deren Einsatz keinesfalls

einheitlich erfolgt, gibt es auch kritische Stimmen: So plädiert etwa Halliday dafür, Is-

lamophobie durch den Terminus Anti-Muslimism zu ersetzen, da heutzutage nicht ›der

Islam‹, sondern ›Muslim*innen‹, insbesondere auch in Gestalt von Migrant*innen, als

Feindbild dienten (vgl. 1999: 898). Es gehe mithin nicht primär um die Verunglimpfung

einer Kultur oder eines Glaubens, sondern umDiskriminierungspraxen gegen konkrete

Personen. Darüber hinaus suggeriere das Islamophobie-Konzept, dass es lediglich »ei-

nen Islam« gebe und verstelle so den Blick auf die innerislamische Diversität; kritische

Debatten über theologische sowie religionspraktische Fragen würden zudem pauschal

dem Verdacht impliziter Feindseligkeit ausgesetzt (s.a. Hafez 2011: 39; Malik 2005). Der

Runnymede-Think Tank hat in seinem jüngst veröffentlichten Report (2017) auf diese kri-

tischen Einwände reagiert und als Konsequenz seinen Islamophobie-Begriff stärker an

ein rassismustheoretisches Verständnis angepasst. Dessen justierte Variante berück-

sichtigt damit stärker die praktischen und strukturellen Diskriminierungs- und Aus-

schlussprozesse und rückt den Aspekt vormalig betonter »unbegründeter Feindlichkeit«

in den Hintergrund.51

Betrachten wir die Begriffsverwendungen im deutschsprachigen Forschungsdis-

kurs, so lassen sich Attia zufolge den kursierenden Konzepten – trotz ihrer konzep-

tuellen Übergänge und Schnittmengen – jeweils unterschiedliche theoretische Impli-

kationen zuordnen. In ihrer Diskussion fokussiert sie auf die prominenteren Konzepte

des antimuslimischen Rassismus (aus dessen Perspektive sie ihre Kritik entwickelt) so-

wie die im Konzept der Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit (GMF) verwendeten

Begriffe Islamophobie und Islamfeindlichkeit (vgl. Attia 2013: 2f.). Schauen wir zunächst

selbst in die vom GMF-Autorenkollektiv angebotenen Begriffsdefinitionen, so finden

sich an verschiedenen Stellen aufschlussreiche Erläuterungen. Leibold und Kühnel etwa

definieren in der zweiten Ausgabe derGMF-Langzeitstudie Islamophobie in Anlehnung

an den ersten Runnymede Trust Report als »generelle, ablehnende Einstellungen gegen-

über muslimischen Personen und allen Glaubensrichtungen, Symbolen und religiösen

Praktiken des Islams« (2003: 101). Sie unterscheiden drei Aspekte von Islamophobie:

generelle Ablehnung (angstbesetzt), kulturelle Abwertung (pauschal-beurteilend) und di-

stanzierende Verhaltensabsichten (Handlungsintention) (vgl. ebd.: 103), womit sie sich

eng an das klassisch-triadische Einstellungsmodell mit seinen affektiven, kognitiven

51 Runnymede setzt in der Neuauflage von 2017 Islamophobie mit antimuslimischem Rassismus ex-

plizit gleich. Deren ausführliche Definition lautet: »Islamophobia is any distinction, exclusion, or

restriction towards, or preference against, Muslims (or those perceived to beMuslims) that has the

purpose or effect of nullifying or impairing the recognition, enjoyment or exercise, on an equal

footing, of human rights and fundamental freedoms in the political, economic, social, cultural or

any other field of public life.« (2017: 7)

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Grauzonen des Alltagsrassismus

und konativen Dimensionen halten. Unschwer zu erkennen ist, dass diesem Begriffs-

verständnis eine individualpsychologische Grundierung eigen ist, die die gesellschaftli-

chen Kontextbedingungen derartiger Positionierungen unberücksichtigt lässt. Küpper

bietet nun in einer späteren GMF-Ausgabe eine etwas weiter gefasste Definition an,

dieses Mal vom Konzept der Islamfeindlichkeit (vgl. 2010: 212). Zwar bezeichnet auch

sie Islamfeindlichkeit als eine Form des Vorurteils, jedoch geht sie über ein individu-

umszentriertes Verständnis hinaus und führt auch deren soziale Konsequenzen und

praktische Realisierungen ins Feld: So stifte Islamfeindlichkeit nicht nur ein verstärk-

tes Zusammengehörigkeitsgefühl und konsolidiere soziale Identitäten, sie legitimiere

auch strukturelle Ungleichheiten gegenüber ›Muslim*innen‹ innerhalb verschiedener

gesellschaftlicher Teilsysteme.

In einer kritischen Auseinandersetzung mit den vom GMF-Autor*innenkollektiv

verwendeten Begriffen gibt Attia nun zu bedenken, dass sowohl der Aspekt der Essen-

zialisierung als auch die diskursiven, institutionalisierten und strukturellen Dimen-

sionen antimuslimischer Praxen konzeptuell vernachlässigt würden (vgl. 2013: 15). So

ließen insbesondere die im Survey verwendeten Items eine »bedeutsame Differenz

zwischen ›Deutschen‹ und ›Muslimen‹« erkennen, die Letztere als »Angehörige einer

Religionsgemeinschaft« vorab definierten (ebd.: 3f.). Im Gegensatz dazu werde in der

Perspektive des antimuslimischen Rassismus der Gruppenkonstruktionsprozess selbst

als essentieller Bestandteil rassistischer Zuschreibungen verstanden. Im Konzept des

Othering, wie oben gesehen, wird die Essentialisierung des ›Anderen‹ vis-à-vis dem ›Ei-

genen‹ als »Schlüsselmanöver« theoretisiert. In theoretischer Hinsicht vernachlässig-

ten die Islamophobie- und Islamfeindlichkeit-Begriffe mithin, dass 1) auch Personen

betroffen sind, die sich selbst »gar nicht, anders, mehrfach oder ambivalent« zum Is-

lam positionieren und dass 2) im antimuslimischen Rassismus enthaltene Differenz-

zuschreibungen auch auf soziale, politische, kulturelle, geschlechts- und körperbezo-

gene Kategorien Bezug nehmen und sich so mit religiösen Attribuierungen vermischen

können (vgl. ebd.: 4). Beide Kritikpunkte werden auch von Shooman aufgegriffen, die

darauf hinweist, dass rassifizierende Konstruktionsprozesse – also die Markierung von

Menschen als ›Muslim*innen‹ – etwa auch die »Ethnisierung der Kategorie ›MuslimIn‹«

umfasse (vgl. 2011: o.S.). So würden die Begriffe Türk*in, Araber*in und Muslim*in

mittlerweile synonym gebraucht, was dazu führt, dass den so-markierten Personen ei-

ne Identität aufgezwungen wird, zu der sie sich womöglich nicht freiwillig bekannt

haben. Die Begriffe Islamophobie und Islamfeindlichkeit würden diese komplexen Dis-

kursverflechtungen nicht berücksichtigen, da sie stärker auf Fragen der Religion (und

darin eingeschlossen: die Frage nach der Grenze zwischen berechtigter Religionskritik

und pauschaler Religionsfeindlichkeit), denn auf die dahinter operierenden Ausgren-

zungsprozesse abheben.52

52 Die hier diskutierten Probleme, die mit dem Konzept der Islamfeindlichkeit einhergehen, wur-

den in ähnlicher Weise bereits mit Blick auf die allgemeinen Begriffe der ›Fremdenfeindlichkeit‹

und der ›Ausländerfeindlichkeit‹ aufgezeigt. So machen etwa Kalpaka und Räthzel deutlich, dass

Letzterer weder angemessen den Umstand berücksichtige, dass nicht jede nichtdeutsche Perso-

nen gleich oder überhaupt diskriminiert wird – US-Amerikaner*innenwerde gemeinhin nicht die-

selbe Ablehnung zuteil wie etwa Somalier*innen. Zudem blieben positive sowie paternalistische

Formender Veranderung unberücksichtigt, was insgesamt zu einer Verschleierung sowohl desOb-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 97

Was die theoretischen Implikationen der beiden Begriffe betrifft, so zeigt Attia,

dass das Gesellschaftsverständnis der GMF-Studie einen wesenshaften Unterschied

zwischen liberaler, moderner Demokratie und dem Phänomen Islamfeindlichkeit

proklamiert. Weil islamfeindliche Meinungen, Einstellungen etc. nicht mit der Be-

schaffenheit einer demokratischen Gesellschaft korrespondierten, so die implizite

Argumentation der Studie, müsse ihr Auftreten in Versäumnissen der Politik so-

wie anderer gesellschaftlicher Institutionen (z.B. Medien) zu suchen sein (vgl. Attia

2013: 18). Islamophobie und Islamfeindlichkeit werden mithin nicht nur auf ihre in-

dividuellen Äußerungsformen reduziert, sondern es blieben auch ihre diskursiven,

institutionellen sowie strukturellen Verklammerungen mit der Konstitution moderner

Gesellschaften unberücksichtigt. Die gesellschaftstheoretisch-normative Annahme

von der Rassismuslosigkeit moderner Gesellschaften wird von Rassismustheorien,

insbesondere solchen, die ideologie- bzw. diskurstheoretisch argumentieren (vgl. Kap.

2.1.2.4), grundsätzlich in Frage gestellt. Im Islamfeindlichkeits- und Islamophobie-

konzept bleibt mithin unbeantwortet, wie es dazu kommt, dass auch Bürger*innen,

die von liberalen Werten wie Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit überzeugt sind,

zu antimuslimischen Essentialisierungen neigen. Offen bliebe auch, warum sich

rassifizierende Bedeutungsproduktionen auch unter Akteur*innen antirassistischer

Initiativen finden lassen sowie dass institutionelle Ausgrenzungspraxen in der Regel

Personen treffen, über deren (vermeintliche) Gruppenzugehörigkeit negativ-stereotype

Meinungen und Diskurse (in Medien, im politischen Raum, in Bildungseinrichtungen

etc.) im Umlauf sind. Zur Erklärung dieser Phänomene bedarf es eines Theoriekon-

zeptes, das die vielfältigen Verklammerungen zwischen subjektiven, diskursiven,

institutionalisierten und strukturellen Erscheinungsformen von Rassismus in den

Blick nimmt.

 

 

 

 

jektes als auch des »Mechanismus von Ausschließungspraxen und Diskriminierungen« führe (vgl.

2017: 40f.). Terkessidis macht zudem hinsichtlich des Begriffs ›Fremdenfeindlichkeit‹ deutlich,

dassmit ihm eine ontologische Vorstellung von der Existenz zweierMenschengruppen – ›uns‹ und

›denen‹ – implizit mitkonstruiert werde, wobei dabei nicht machtvolle Abhängigkeitsverhältnis-

se, sondern vermeintliche biologisch oder kulturell fundierte Differenzen fokussiert bzw. voraus-

gesetzt würden (vgl. 2004: 44ff.). Die langjährige Präferierung der Begriffe ›Ausländerfeindlich-

keit‹ und ›Fremdenfeindlichkeit‹ – und der damit einhergehenden Skepsis gegenüber dem Rassis-

mus-Begriff – innerhalb der deutschsprachigen Forschungslandschaft basierte dabei v.a. auf der

Gleichsetzung von Rassismus und Nationalsozialismus (vgl. Scherschel & Mecheril 2009: 39ff.):

»Mit der Voraussetzung, dass Rassismus Denken und Praxis im Nationalsozialismus kennzeichne,

konnte das Wort nicht auf aktuelle Vorkommnisse und Zusammenhänge angewandt werden, da

auf der einen Seite damit eine Banalisierung nationalsozialistischer Praxis einherzugehen drohte,

anderseits eine Überbewertung gegenwärtiger Diskriminierungsphänomene verbunden zu sein

schien.« Während Rassismus bis in die 1990er Jahre hinein mit nationalsozialistisch bzw. rechts-

extremistisch orientierten »Randgruppen« gleichgesetzt wurde, standen die Konzepte ›Auslän-

derfeindlichkeit‹ und ›Fremdenfeindlichkeit‹ im Mittelpunkt der Forschung um »manifeste und

latente Gewalt im Kontext ethnischer und kultureller Zugehörigkeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Grauzonen des Alltagsrassismus

Begriffsdefinition: Antimuslimischer Rassismus

Die im Folgenden aufgefächerte Begriffsdefinition des Phänomens antimuslimischer Ras-

sismus leitet sich aus den bisherigen Erkenntnissen zum globaleren Terminus Rassis-

mus ab, wie wir ihn in den vorhergehenden Kapiteln in Bezug auf Miles’ klassische

Definition diskutiert und herausgearbeitet haben. Zudem orientiert er sich eng an der

Konzeptualisierung Attias (vgl. 2009b, 2013, 2017).

Attia stellt als wesentliche Aspekte des antimuslimischenRassismus die Komponen-

ten Essentialisierung und Dominanz in den Mittelpunkt (vgl. 2013: 7). Während Essentia-

lisierung den »Prozess der Naturalisierung gesellschaftlicher Verhältnisse« beschreibe,

werde der Begriff der »Kultur« machtvoll eingesetzt, um die gesellschaftlichen Verhält-

nisse der Privilegierung und Diskriminierung zu negieren bzw. diese mit der kulturel-

lenDifferenz des ›Anderen‹ zu begründen. Jene Beziehung derÜber- undUnterordnung

(vgl. Rommelspacher 1995: 22) führe nicht nur zu einer Enthistorisierung, sondern auch

zu einer Entpolitisierung sozialer Verhältnisse, indem Politik als natürliche Folge des

kulturellen Wesens von Gruppen diskursiv präsentiert werde. Attia fasst zusammen:

»Die Essenzialisierung beinhaltet somit die Homogenisierung von Menschen zu

Gruppen (die Muslime), die Dichotomisierung oder Polarisierung von Gruppen (wir

im Unterschied zu den Anderen) und die Naturalisierung gesellschaftlicher Verhält-

nisse (weil ihre Kultur so ist). Im hier zur Debatte stehenden Kontext wird der Islam

als wesentliches Differenzierungsmerkmal zur Begründung gesellschaftlicher und

sozialer Verhältnisse herangezogen. Er wird als wesentliches Element eingeführt, um

Geschlechterverhältnisse, Bildungsstand, Generationenbeziehungen etc. zu erklären

und in diesem Feld zu intervenieren. In diesem Prozess der Essenzialisierung werden

mögliche Gemeinsamkeiten mit nicht-muslimischen Praktiken vernachlässigt oder

geleugnet. Sexismus, Terrorismus, Homophobie, häusliche Gewalt etc. wird sofort

eine andere Bedeutung zugewiesen, sobald als Muslim_innen Markierte beteiligt

sind.« (Ebd.: 8)

Shooman zufolge sei es für den antimuslimischen Rassismus innerhalb moderner Mi-

grationsgesellschaften konstitutiv, das Verhältnis zwischen nicht-muslimsicher Mehr-

heitsgesellschaften und muslimischen Minderheiten zu regeln (vgl. 2011: o.S.). Dabei

richte sich antimuslimischer Rassismus, wie Fritsche in Bezug auf Shooman zusam-

menfasst, »anders als in früheren Jahren antiislamischer und orientalistischer Diskur-

se, nicht mehr nur gegen einen äußeren Gegner, sondern gegen Menschen im Innern«

(Fritzsche 2016: 29; Shooman 2014: 221). Zum Zwecke der Zuweisung von Zugehörig-

keit und Nichtzugehörigkeit werde – was Attia mit dem Begriff der Polarisierung be-

nennt – »eine dichotome Konstruktion von ›westlicher‹, soll sein ›christlich-abendlän-

discher‹, versus ›islamischer‹ Kultur [vorgenommen], die einander als statische Enti-

täten gegenüberstehen« (Shooman 2014: 61). Während dem ›Westen‹ dabei in der Re-

gel positive Attribuierungen wie emanzipativ, aufgeklärt, fortschrittlich zugeschrieben

werden, gelte ›der Islam‹ als rückständig, frauenfeindlich und gewaltbereit.

An anderer Stelle verhandelt Shooman antimuslimischen Rassismus als eine Vari-

ante des Neo-Rassismus, in dessen spezifischer Logik Kultur und Religion in Bezug auf

›den Islam‹ synonymisiert werden (vgl. ebd.: 63).Rassifizierung in Bezug auf ›Muslim*in-

nen‹ konkretisiert sie wie folgt:

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 99

»Aus einer dominanten gesellschaftlichen Position heraus werden sie unabhängig von

einem individuellen Glaubensbekenntnis als eine homogene und quasi-natürliche

Gruppe in binärer Anordnung zu weißen christlichen/atheistischen Deutschen bzw.

Europäern konstruiert undmit kollektiven Zuschreibungen versehen: es wird einWis-

sen über sie und ihr Wesen als Gruppe erzeugt, und sie gelten anhand verschiedener

Merkmale als ›identifizierbar‹.« (Ebd.: 64f.)

Im Rahmen dieses Konstruktionsprozesses gerate eine »muslimische Identität« zum

Klassifikationsmerkmal, welches vom äußeren Erscheinungsbild einer Person abgelei-

tet werde, wodurch letztlich eine »Amalgamierung von kulturell-religiösen und somati-

schen Faktoren« entstünde (vgl. ebd.: 66). Attia macht andernorts ergänzend deutlich,

zu welchen Zwecken antimuslimische Diskurse eingesetzt und wie diese legitimiert

werden. Beides habe sowohl die »Selbstdefinition und -bestätigung des ›Eigenen‹« zum

Ziel als auch die Rechtfertigung politischer Entscheidungen zugunsten einer dominan-

ten sozialen Fraktion (vgl. 2009: 17). Die Kulturalisierung verschiedener politischer, so-

zialer und individueller Faktoren, die die Lebenswelten von ›Muslim*innen‹ gestalteten,

führe innerhalb antimuslimisch-rassistischer Diskurse zu einer Hypostasierung bzw.

Totalisierung ihrer (vermeintlichen) islamischen Kultur.

»Denn durch die Konstruktion und Essenzialisierung einer ›islamischen Kultur‹

werden unterschiedliche soziale Gruppen, gesellschaftliche Themen, politische Posi-

tionen, kulturelle Ausdrucksformen zusammengefasst und bedeutsame Differenzen

in Klassenzugehörigkeiten, politischen Positionierungen, Migrations- und Fluchtge-

schichten, Herkunftsgesellschaften außer Kraft gesetzt.« (Ebd.: 16)

Wir fassen zusammen: In der hier vorgeschlagenen Begriffsbestimmung zeigen sich

strukturelle Ähnlichkeiten zum allgemeinen Rassismusbegriff, wie wir ihn oben

ausführlich hergeleitet haben. Diese betreffen 1) die differenzierende Macht, wie sie

Terkessidis (vgl. 2004: 98, 1998: 78) einführt, also den mit einer machtvollen Position

einhergehenden Artikulationsort des Rassismus, 2) die Rassifizierung des ›muslimi-

schen Anderen‹ durch die Essenzialisierung, Homogenisierung und Naturalisierung

von ›Muslim*innen‹ als Gruppe sowie 3) die Dialektik dieses Prozesses, der gleich-

zeitig eine Bestimmung der Eigengruppe ermöglicht (›weiß‹, christlich/atheistisch,

deutsch/europäisch). Nicht zuletzt ist es 4) die Produktion eines Wissens über den

›Anderen‹ – ähnlich einem ideologischen Diskurs bestehend aus Kategorien, Konzepten,

Interpretationsrahmen – welches dessen Identifikation als nichtzugehörig ermöglicht

und ihn als anders beschreibt und erklärt. Reduktionistische Erklärungsansätze, die das

Verhalten von ›Muslim*innen‹ aus ihrer (vermeintlichen) kulturellen oder religiösen

Gruppenzugehörigkeit ableiten, fungieren als zentraler Bestandteil dieses Wissens.

2.1.4 Zusammenfassung

Ziel des erstenTheoriekapitels war es, den Begriff des Rassismus als theoretisches Kern-

konzept dieser Arbeit zu bestimmen. Die gewählte Vorgehensweise sah dabei eine Dis-

kussion und Erweiterung des klassischen Begriffsverständnisses von Miles vor. Von be-

sonderer Bedeutung waren zwei Aspekte: einmal die Klärung des Verhältnisses von

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Grauzonen des Alltagsrassismus

symbolischen und praktischen Komponenten im Rassismus (Verflechtung) sowie die

Öffnung des Konzepts für Formen der Veranderung, die weniger mit biologistischen

als mit kulturalistischen Zuschreibungen operieren. Letzteres wird im Konzept des

Neo-Rassismus gefasst, das statt auf explizite Hierarchisierungen auf essentialistische

Differenzmarkierungen und latente Abwertungen des ›Anderen‹ setzt. Unter Rückgriff

auf Halls Rassismusverständnis konnte zudem der Ideologiebegriff geschärft und für

das eigene Analysevorhaben konkretisiert werden: Ideologie wird hier nicht ökonomis-

tisch verstanden als repressive Doktrin einer herrschenden Klasse. Wir verwenden das

Konzept aus kultursemiotischer Perspektive, in der es für jene Interpretationsrahmen,

Konzepte, Kategorien und Denkbilder steht, die von den Leuten im Alltag benutzt wer-

den, um sich soziale Wirklichkeit erklärbar zu machen. Ideologien stellen ihnen die

Deutungsressourcen zur Verfügung, mit denen sie in alltäglichen Kontexten aktiv Sinn

produzieren. Jene subjektiven Bedeutungsproduktionen finden stets in konkreten his-

torischen Situationen statt; sie sind sowohl von der sozialen Positionierung des bzw. der

Einzelnen, als auch von lokalen gesellschaftlichen Umständen geprägt. Als gesellschaft-

lich verankerte Wissensbestände haben rassistische Ideologien zudem einen dominan-

ten Charakter: Sie sind verbreitet, gelten als plausibel, unproblematisch und ›normal‹

und werden aus diesemGrund im Alltagshandeln der Leute reproduziert. Gramscis He-

gemonie-Konzept zeigte sich hilfreich, um diesen Aspekt symbolischer Vorherrschaft

theoretisch nachzuvollziehen. Hegemoniale, gesellschaftlich verbreitete Vorstellungen

über den ›Anderen‹ werden dabei nicht top-down erzwungen, sondern sie basieren auf

impliziten Konsensen und erlangen insbesondere über ihre Plausibilität praktische Zu-

stimmung.

Der Begriff des antimuslimischen Rassismus lässt sich an diesemakrotheoretischen

Grundlegungen nahtlos anschließen. In ihm werden ›Muslim*innen‹ durch essentiali-

sierende Konstruktionen abgrenzend zu ›Anderen‹ erklärt. Dieser Veranderungspro-

zess erfolgt in dialektischer Logik, sodass antimuslimische Diskurse immer auch zur

kollektiven Identitätsbildung und -festigung beitragen. Neben historischen Tradierun-

gen, aus denen sich aktuelle antimuslimische Zuschreibungen speisen, sind diese stets

auch mit praktischen Ausgrenzungsmechanismen verflochten: Antimuslimische Dis-

kurse und Praktiken ergeben dabei einen sich selbsterhaltenden, relativ stabilen Appa-

rat.

2.2 Alltag: Die lebensweltliche Aneignung rassistischen Wissens

Den hier zentralen Gegenstand des kommunikativen Alltagsrassismus konnten wir

bis zu diesem Punkt hinsichtlich seiner rassismusspezifischen Dimension theore-

tisch beleuchten. Wir wissen nun sowohl um seine Drei-Komponenten-Struktur:

Rassifizierung – Ausgrenzungspraxen – Macht als auch um seine neo-rassistischen

Erscheinungsformen. Auf dieser Grundlage wenden wir uns im folgenden theoreti-

schen Teilkapitel der Alltagsdimension von Rassismus zu. Dabei gilt zunächst, mithilfe

einer phänomenologisch orientierten Wissenssoziologie zu klären, unter welchen Be-

dingungen rassistische Wissensbestände über den ›muslimischen Anderen‹ überhaupt

entstehen. Wie kommt es, dass uns rassifizierende Ideen als Bedeutungsressourcen

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

