2 Theorie

2.1 Rassismus: Das Kernkonzept

2.1.1 Historische Schlaglichter - Die Entstehung des modernen Rassismus
und seine wissenschaftliche Fundierung

>Rasse« gilt heute in weiten Teilen der Wissenschaftswelt' als soziales Konstrukt. Auch
wenn die Idee, »dass sich Menschen sinnvollerweise in Rassen einteilen lassen und dass
sich Rassen bzw. Kulturen nur dann entfalten kdnnen, wenn sie untereinander blei-
ben«, derzeit insbesondere unter Anhinger*innen rechter Bewegungen® grofRen Zu-
spruch erfihrt (vgl. Bauer 2018: 77), ist deren wissenschaftliche Haltbarkeit in so zen-
tralen Dokumenten wie den Four Statements on the Race Question der UNESCO bereits seit
dessen Erstveroffentlichung im Jahr 1950 offiziell widerlegt (vgl. Kithl 2014: 247f.). Der
Erkenntnis, dass es sich beim Begriff der >Rasse« letztlich um einen »sozialen Mythos«
(UNESCO 1969: 33) handelt, gingen jedoch Jahrhunderte der Ausbeutung, Ausgrenzung
und Vernichtung voraus, die nicht zuletzt auf pseudowissenschaftlichen Rassentheo-
rien aufbauten. Uber deren Entwicklung, Inhalte und historische Kontexte will dieses
Kapitel in aller Kiirze einen einfithrenden Uberblick geben.

Das folgende Teilkapitel nimmt dabei zunichst zwei Vorliufer moderner Rassismen
exemplarisch in den Blick. Neben einer knappen historischen Darstellung, soll hier auch

1 Allerdings gilt dies durchaus nicht fiir alle Fachdisziplinen. So wird von einigen Mediziner*innen
und Genforscher*innen regelmaRig behauptet, es gebe eine Korrelation zwischen bestimmten
Krankheitsbildern und ausgewahlten menschlichen >Rassen<. Rattansi weist in diesem Zusam-
menhang darauf hin, dass eine »biological differentiation on some dimensions, die es durchaus
gebe, nicht mit der Terminologie einer rassischen Genetik verschmolzen werden diirften. Die Be-
hauptung von der Existenz unterschiedlicher sRassenc« sei bisher von der Forschung nicht belegt
worden (vgl. 2007: 76f.).

2 Solcherart rassistische Uberzeugungen sind etwa in Konzepten wie dem Ethnopluralismus fest ver-
ankert. Dieser stellt eine ausgrenzende Form des Nationalismus dar, die um die Behauptung kreist,
Volker besafien unveranderliche kulturelle Identitaten, die vor sfremdenc Einfliissen zu schiitzen
seien (vgl. BpB 2014: 0. S). Siehe auch Kap. 2.1.2.3 zum Neo-Rassismus sowie Fufinote 27 im selben
Kapitel.

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Grauzonen des Alltagsrassismus

eine der zentralen Primissen der vorliegenden Arbeit geschichtlich begriindet werden:
ndmlich, dass rassistische Manifestationen, seien sie nun symbolischer oder materieller
Art, keiner geschlossenen Weltbilder oder gar kohirenten Theorien bediirfen, um sich
erfolgreich zu entfalten und von teils brutaler Wirkmacht zu sein.

2.1.11  Zwei Vorlaufer des modernen Rassismus

Fredrickson zufolge gab es Rassismus lange bevor die ersten Rassentheorien im 18.
Jahrhundert entwickelt wurden; dabei ligen die Wurzeln der beiden Hauptformen des
modernen Rassismus — dem Antisemitismus und dem Rassismus gegeniiber Schwar-
zen Menschen - im Mittelalter bzw. der frithen Neuzeit (vgl. 2011: 38, 67). Derselbe Ge-
danke findet sich bei Bernasconi, der mit Verweis auf die spanische Doktrin von der
»Reinheit des Blutes« (s.u.) und dem transatlantischen Sklavenhandel beispielhaft be-
legt, dass rassistische Praxen einer akademischen Theoretisierung des >Rassen¢-Begriffs
vorausgingen:

»It was possible for the Spanish or the English to exploit Jews, Native Americans, and
Africans, as Jews, Native Americans and Africans, without having the concept of race,
let alone being able to appeal to a rigorous system of racial classification.« (2009: 83)

Es lohnt sich folglich, zunichst einmal zwei der Vorformen des sogenannten wissen-
schaftlichen Rassismus, wie er im Zuge der europdischen Aufklirung entwickelt wurde,
zu betrachten. Zu diesen zihlt neben dem mittelalterlichen Antijudaismus, der den Vor-
ldufer zum modernen Antisemitismus bildet (vgl. Benz 2011: 20), der Rassismus gegen
Schwarze Menschen, der sich mafgeblich im Zuge der Kolonialisierungsbestrebungen
europiischer Linder ab Ende des 15. Jahrhunderts entwickelte. Vorliufer des moder-
nen antimuslimischen Rassismus, wie sie sich etwa in Martin Luthers sogenannten »Tiir-
kenschriften« finden (vgl. Bithl 2017: 92f.), sollen an spiterer Stelle® eine Ausfithrung
erfahren.

Der frithe Antijudaismus stellt sich Benz zufolge nun insbesondere in Form religié-
ser Ressentiments dar: Religiose Differenzen — etwa die Verweigerung der Taufe oder
die Ablehnung der Erlosungsidee durch Menschen jiidischen Glaubens — formten die
Grundlage sowohl fir dauerhafte Stereotype als auch fiir konkrete Ausgrenzungspra-
xen wie dem Ausschluss von Warenaustausch und Ziinften. Beides trug dazu bei, den
Auflenseiterstatus jiidischer Menschen in der mittelalterlichen Gesellschaft zu mani-
festieren (vgl. ebd.: 13f.). Nicht zuletzt bereiteten sie auch den Boden fiir antijidische
Gewaltexzesse — Benz nennt hier beispielhaft den ersten Kreuzzug (1096) - die er auf-
grund ihres gruppenfeindlichen Charakters als Pogrome* bezeichnet (vgl. ebd.: 14f.).

3 Siehe Kap. 2.1.3 zum antimuslimischen Rassismus.

4 Der Begriff »Pogrom« wurde zunichst fir antijidische Ausschreitungen in Russland Ende des 19.
Jahrhunderts benutzt. Seine urspriingliche Bedeutung wird mit Verheerung, Verwiistung, Zer-
trimmerung sowie Ungewitter bersetzt. Bis nach dem 2. Weltkrieg wurde der Begriff fir die
Verfolgung und Vernichtung von Menschen judischen Glaubens verwendet; heute hat er eine er-
weiterte Bedeutung: Er bezeichnet »jede Art von kollektivem Angriff auf eine ethnische oder reli-
giose Minderheit« (GRA 2015:0.5.). Dass der Begriff erstim19.Jahrhundert etabliert wurde, darauf
verweist auch Benz.

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Gerechtfertigt wurden jene antijiidischen Aktionen dabei nicht durch eine konsistente
Rassentheorie, die Jidinnen und Juden als minderwertige Spezies klassifizierte (die-
se folgte erst spiter). Sie basierten vielmehr auf antijidischen Geriichten - tradiert in
Form von »Chroniken, Geschichten, Liedern, Predigtsammlungen« (ebd.: 16) - sowie
klerikalen Verbots- und Demiitigungspraxen,”® die in eine »intolerante Dominanzkul-
tur« miindeten, in welcher sich die Frage nach »Zugehorigkeit und Nichtzugehorigkeit
entlang des Religigsen dual manifestierte« (Bithl 2017: 89). Dabei war jene Trennungs-
linie anfangs noch von einer gewissen, ebenfalls religiés begriitndeten Durchlissigkeit
gekennzeichnet, da die Bekehrung jidischer Menschen fester Bestandteil der christli-
chen Lehre war und mithin deren religiése Differenz nicht als uniitberwindbar galt (vgl.
Fredrickson 2011: 28). Erst im Antisemitismus wurde jener Assimilationsgedanke tiber-
wunden und der rassistische Kerngedanke von der Unverdnderlichkeit des rassifizierten
Anderen in Bezug auf jiidische Menschen etabliert.

Die zweite Hauptform des modernen Rassismus, die »die Uberlegenheit der Men-
schen weifder Hautfarbe gegeniiber schwarzen Menschen behauptet«, habe Fredrickson
zufolge seine Wurzeln nicht wie der Antisemitismus im Mittelalter, sondern erst in der
frithen Neuzeit (vgl. ebd.: 38). Dies sei darauf zuriickzufiihren, dass es zwischen Eu-
ropder*innen und Menschen aus dem subsaharischen Afrika vor dem 15. Jahrhundert
kaum Kontakte gegeben habe, was die Kunstschaffenden jener Zeit jedoch nicht da-
von abhielt, Schwarze Menschen entweder als »Ungeheuer und Schreckensbilder« oder
als »Heilige und Heroen« zu imaginieren (vgl. ebd.: 38f.). Diese Ambivalenz in der is-
thetischen Reprisentation Schwarzer Menschen l5ste sich mit Beginn des systemati-
schen Sklavenhandels ab Mitte des 15. Jahrhunderts jedoch weitestgehend auf, als sich
mit dem Verkauf versklavter Guineer*innen in Stidportugal die »schwarze Hautfarbe
endgiiltig mit dem Sklavenstatus« verband (ebd.: 43f.). Dies wiederum bildete die un-
mittelbare Vorgeschichte eines modernen Kolonialismus, wie er im Jahr 1492 mit der
»Entdeckungsreise«® des Christopher Kolumbus in Gang gesetzt wurde (vgl. Castro Va-
rela & Dhawan 2015: 22).

Kolumbus ist damit wohl der prominenteste Vertreter einer Zeit, in der neben Spa-
nien auch Grof3britannien, Frankreich und die Niederlande in das Projekt zur Aus-
raubung, Unterwerfung und Vernichtung indigener Bevolkerungen v.a. in Nord- und
Stidamerika sowie Afrika investierten. Vom Ende des 15. Jahrhunderts bis ins 19. Jahr-
hundert wurden weitere Teile dieser Regionen den Herrschaftsbereichen der konkur-
renzbewussten Koloniallinder einverleibt. Historiker*innen schitzen die Zahl der ver-
sklavten Afrikaner*innen in dieser Zeit auf bis zu 30 Millionen (vgl. Arndt 2012: 48).
Durch den transatlantischen Dreieckshandel mit seinem Austausch von Waffen und
Handwerksprodukten, versklavten Menschen und Rohstoffen wurde das rassistische
Herrschaftssystem der Europier®innen nachhaltig institutionalisiert. Dabei tiberleb-
ten viele Millionen die Deportationen in die karibischen Kolonien nicht.

5 Bithl nennt hier u.a. das durch Papst Innozenz I1l. 1215 erlassene Zinsannahmeverbot fiir Christ*in-
nen, das den Stereotyp des »Wucherjuden« begriindete sowie die durch das IV. Laterankonzil im
selben Jahr angeordneten Bekleidungsvorschrift, welche das Tragen eines sogenannten »Juden-
rings«, auch »gelber Fleck«, verordnete (vgl. 2017: 86f.).

6 Zu den eurozentrischen Implikationen des Wortes »Entdeckung« siehe Arndt 2012: 45f.

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

55


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Grauzonen des Alltagsrassismus

»In der Geschichte des Rassismus stellt der Kolonialismus eine entscheidende neue
Phase dar, insofern er eine Herrschaftsbeziehung zwischen Kollektiven etablierte, die
sich auf diverse Praxen sowie ein Sendungsbewusstsein stiitzte, das die eigene kul-
turelle Uberlegenheit sowie die Minderwertigkeit der Kolonisierten propagierte und
daraus die Berechtigung fiir die Eroberung, Auspliinderung und Vernichtung ganzer
Reiche sowie die Versklavung der indigenen Bevolkerung ableitete.« (Biihl 2017: 94)

Den hier formulierten Gedanken, dass es der Kolonialismus war, der mittels eines spe-
zifischen »Sendungsbewusstseins« und kulturellen Uberlegenheitsanspruchs seine in-
humanen Praxen legitimierte, gilt es noch einmal etwas genauer zu betrachten. Denn,
was den frithen Kolonialismus des 15. und 16. Jahrhunderts betrifft, konnte dieser noch
auf keine kohirenten Rassentheorien zuriickgreifen (diese entstanden erst im spiten
17. Jahrhundert im Zuge der aufkeimenden Aufklirung). Dennoch gab es erste Entwick-
lungen in diese Richtung. Um diese zu verstehen, lohnt sich laut Fredrickson der Blick
auf Spanien im 16. bis 17. Jahrhundert, wo sich »eine Art Ubergang zwischen der religio-
sen Intoleranz des Mittelalters und dem naturalistischen Rassismus der Neuzeit« (2011:
58) zeigte. Nachdem 1449 im spanischen Toledo durch den Grofinquisitor Torquemeda
die Estatutos de limpieza de sangre’ verabschiedet wurden, die die Idee des christlichen
Universalismus insofern unterliefen, als sie zwischen Alt- und Neuchrist*innen® das
Trennungskriterium des »reinen Blutes« etablierten (vgl. Bithl 2017: 89f.), konnten fort-
an religiose Vorbehalte biologistisch untermauert werden. Der Ausgrenzung, Verfol-
gung und Vertreibung von konvertierten jidischen und muslimischen Menschen - so-
genannten conversos bzw. moriscos—, die im Zuge der Reconquista zur Taufe gezwungen
wurden, die man aber dennoch nicht als »richtige Spanier« ansah und daher gesell-
schaftlich marginalisierte, wurde so legitimierbar.

Was die inhumane Behandlung Schwarzer Menschen in den Kolonien anging, spiel-
te ein anderes Ereignis eine wichtige Rolle, das ebenfalls in Spanien stattfand. Ein hal-
bes Jahrhundert nachdem Kolumbus von Spanien aus in See gestochen war, entspann
sich ebendort die sogenannte »Valladolid-Debatte«, die eine Entscheidung dariiber ein-
bringen sollte, inwiefern die indigenen Bevélkerungen in den Kolonien als Menschen
anzusehen und zu behandeln seien (vgl. Castro Varela & Dhawan 2015: 25). Obwohl
die streitenden Theologen Sepulveda, der die Versklavung rechtfertigte, und Las Ca-
sas, der sich gegen Gewaltanwendung und fiir eine friedliche Bekehrung der indigena
aussprach — was sicherlich auch damit zu tun hatte, dass er die Griueltaten, die Ko-
lumbus und seine Minner an der indigenen Bevolkerung veriibten, mit eigenen Augen
gesehen hatte —,? zu keinem Konsens fanden, wurde Las Casas’ Standpunkt zur Grund-
lage der spanischen Politik (vgl. Fredrickson 2011: 54f.). Diese bedeutete jedoch keines-

7 Ubersetzt: Statuten zur Reinheit des Blutes (vgl. Biihl 2017: 89).

8 Hinter den Statuten des reinen Blutes stand v.a. ein nationalistisches Motiv: »Um im 16. und 17.
Jahrhundertein echter Spanierzusein, musste man behaupten, rein christlicher Herkunft zu sein.«
(Fredrickson 2011: 51; s.a. Bartlett 1996: 292ff.).

9 Ausziige aus Las Casas Berichten (iber seine Beobachtungen in der sogenannten sNeuen Welt<
finden sich u.a. bei Treuer (2012: 29). Las Casas zufolge behandelten die Spanier die Indigenen
»not as beasts, for beasts are treated properly at times, but like the excrement in a public square
... Columbus was at the beginning of the ill-usage inflicted upon them.«

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

falls das Ende der von Spanien betriebenen Sklaverei, da Las Casas der Versklavung
afrikanischer Menschen nicht widersprach. Die zentrale Frage des Theologenstreits, ob
»die Ausbeutung der indigenen Bevolkerung und deren AusschliefSung aus der Katego-
rie sMensch« gerechtfertigt sei, hatte dabei fiir das >westliche« Denken weitreichende
Folgen (vgl. Castro Varela & Dhawan 2015: 26). Denn obwohl es sich bei der Debat-
te weniger um einen Wissenschafts-, denn um einen Ethikstreit handelte, behandelte
sie doch grundlegend die Frage, ob indigene Menschen Vernunft besiflen und mit-
hin als Menschen anzusehen seien oder nicht (vgl. Fredrickson 2011: 53). Hierin deuten
sich die Argumentationslinien spiterer wissenschaftlich-aufklarerischer Rassentheo-
rien bereits an, von denen einige ihr rassistisches Klassifikationssystem ebenfalls am
Merkmal der Vernunftbegabung ausrichteten.

Die religionsphilosophisch legitimierte Versklavung von Afrikaner*innen einerseits
sowie die »Verschmelzung von Religion und Rasse« durch die limpieza de sangre ande-
rerseits bildeten mithin die Grundlagen fiir ein Denken in naturalistischen Rassenkon-
strukten, wie es sich im 18. und 19. Jahrhundert vollends entwickelte (vgl. ebd.: 67).
Dabei sei es einerseits der Widerspruch zur christlichen Uberzeugung, dass alle Men-
schen »eines Blutes« seien, gewesen, der eine neue Ideologie der Ungleichheit erfor-
derlich machte. Anderseits verlangten die Gesellschaftsordnungen nachfeudaler Zeit,
die eine irdische Gleichheit und die Uberwindung des hierarchischen Prinzips einfor-
derten, nach einem neuen Erklirungs- und Legitimationsansatz fiir das Unterjochen
>nicht-weifler<« Menschen im fortbestehenden kolonialen Herrschaftssystem (vgl. ebd.:
68f.). Die Rassentheorien der Aufklirung sollten diese liefern.

2.1.1.2 Die Entstehung des >Rassen<-Konzepts

Wihrend noch bis ins 19. Jahrhundert die Uberzeugung in Europa verbreitet war, dass
sich physische Unterschiede zwischen Menschengruppen durch das Alte Testament er-
klaren liefden (vgl. Banton 2009: 56f.), inderte sich dies mit Beginn der Aufklirung und
dem Anbruch der Moderne. Dabei sei es Bithl zufolge eben jenes aufklirerische Denken
gewesen, das Begriffe wie N* erfand und das Konstrukt der »schwarzen Rasse« entwi-
ckelte (vgl. 2017: 97). Gleiches gilt — dem dialektischen Prinzip des Rassismus entspre-
chend - auch fiir die Entstehung von Vorstellungen iiber eine paneuropiische >weifle
Rasse<, welche insbesondere durch den Kontakt mit versklavten Menschen in der >Neu-
en Welt« befeuert wurde (vgl. Fredrickson 2011: 73f.). Auch Memmi legt die »Geburts-
stunde des rassistischen Denkens« mit den frithen naturwissenschaftlichen Klassifizie-
rungen des Menschen in héher- und minderwertige >Rassen< zusammen (vgl. 1999: 49).
Wer waren nun aber die Urheber*innen wissenschaftlicher Rassentheorien? Und was
war deren Inhalt? Wie kommt es, dass sie ausgerechnet im Zeitalter der Aufklirung
entstanden und ihre Bliitezeit hatten? Und auf welche Weise waren diese Theorien mit
dem gesellschaftlichen Leben und insbesondere der expansionistisch-repressiven Poli-
tik jener Zeit verkoppelt?

Schaut man in die entsprechende Uberblicksliteratur, so finden sich diverse Namen
von Naturforschern, Anthropologen, Ethnografen und Philosophen, die sich bemith-
ten, fir die Idee von der Existenz und Ungleichheit verschiedener >Menschenrassenc
wissenschaftliche Begriindungen zu liefern. Zu ihnen zihlten u.a. der schwedische Na-

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

57


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Grauzonen des Alltagsrassismus

turforscher Carl von Linneé, sein franzdsischer Fachkollege Georges-Louis L. Comte de
Buffon, der deutsche Anthropologe Johann Friedrich Blumenbach sowie der franzosi-
sche Mediziner Paul Broca. Aus Richtung der Philosophie wurden ihre Theorien von
Uberlegungen Voltaires, Jean-Jacques Rousseaus sowie Immanuel Kants'® und Chris-
toph Meiners’ flankiert. Zu den ersten, die den Begriff der >Rasse« dabei auf eine wis-
senschaftliche Basis stellten, gehort der franzdsische Arzt Francois Bernier, der den
Nationalsozialisten als »Begriinder der >Rassenforschung« galt und von ihnen ob die-
ser »Errungenschaft« gewiirdigt wurde (vgl. Arndt 2012: 59). Er zdhlt zu den ersten,
die eine Neueinteilung der Erde auf Basis von Arten und >Rassen« vorschlug und da-
bei ausschlieflich auf die Verwendung biologischer Merkmale zuriickgriff. Die dabei
entstehende Taxonomie von >Menschenrassen« (von 1684) war jedoch keinesfalls rein
akademisch, sondern von Anfang an der imperialistischen Herrschaftslogik jener Zeit
verpflichtet (vgl. Bithl 2017: 36f.). Zu den meistzitierten frithen Rassentheoretikern z3hlt
zudem der schwedische Botaniker Carl von Linneé, der in seiner Schrift Systema Natu-
rae (1735) nicht nur eine Klassifikation von Pflanzen und Tieren entwickelte, sondern
auch den Begriff homo sapiens prigte, welchen er »konzeptuell mit der Annahme ver-
flocht, dass der >Homo Europaeus«< den anderen drei >Rassen, die er bestimmte (-rote
Amerikaners, >gelbe Asiaten< und >schwarze Afrikaner), iiberlegen sei« (Arndt 2012: 59).
Unschwer zu erkennen ist, dass diese Art der Klassifikation keinen rein deskriptiven
Charakter hatte, sondern auf die Hierarchisierung von Menschengruppen abzielte. Wie
auch in anderen Rassentheorien sollte mit ihr eine Rangfolge wissenschaftlich begriin-
det werden, die mehr von weniger wertvollen Menschen unterschied.

Schaut man in Benedicts historische Abhandlung iiber die Entwicklung des >Rasse«-
Begriffs und die Geschichte des Rassismus, so findet sich darin eine knappe Ubersicht
iiber die zentralen anatomischen Variablen, anhand derer Menschen in >Rassen« ein-
geteilt wurden (vgl. 1959: 22fF.). Zu diesen gehoren Hautfarbe, Augenfarbe und -form,
Haarfarbe und -form, Nasenform, der »cephalische Index«" sowie die Blutgruppe. Wie
Benedict (ebd.: 19) weist auch Arndt darauf hin, dass die Aufklirung nicht nur verschie-
dene Rassentheorien hervorbrachte, die auf je unterschiedliche biologische Difterenz-
kriterien — sowie deren Kombination — setzten, sondern dass diese sich in ihren Ergeb-
nissen auch erheblich widersprachen. So glaubten einige, zwei >Rassen« identifizieren
zu kénnen (z.B. Meiners), andere vier (z.B. Linné und Kant), wieder andere sieben (vgl.
Arndt 2012: 59). Wihrend sich der franzosische Anthropologe Broca der Schidelver-
messung widmete, die als »Paradedisziplin der modernen >Rasselehren« galt«, und Kor-

10  Siehe zur Kants Verwendung des >Rassen«Konzepts u.a. Bernasconi (2009), Piesche (2005) sowie
zu seinem hochst ambivalenten Verhiltnis zum Judentum Brumlik (2016).

h8 Benedict erklart, was der cephalischen Index misst und ldsst dabei keinen Zweifel daran, dass es
sich um eine wissenschaftlich unhaltbare, rassistische Kategorie handelt: »The cephalic index is
the quotient of the greatest breadth of the head divided by its length [...]. In the long history of the
world men have given many reasons for killing each other in war: envy of another people’s good
bottom land or their herds, ambition of chiefs and kings, different religious beliefs, high spirits,
revenge. But in all these wars the skull of the victims on both sides were generally too similar to be
distinguished. Nor had the war leaders incited their followers against their enemies by referring
to the shapes of their heads. They might call them the heathen, the barbarians, the heretics, the
slayer of women and children, but never our enemy Cephalic Index 82.« (1959: 1f.)

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

relationen zwischen der Bedeutung eines Wissenschaftlers und der Grofie seines Ge-
hirns behauptete (vgl. Bithl 2017: 102), prigte sein deutscher Fachkollege Blumenbach™
den - spiter auch in US-Volkszihlungen™ - verwendeten Begriff des Kaukasiers, der
ihm im Vergleich zu anderen >Rassenc-Vertreter*innen als besonders schén galt (vgl.
Fredrickson 2011: 78).

Stellt man die Frage, wie es dazu kommt, dass ausgerechnet im Zeitalter der Aufkli-
rung, das gemeinhin mit Werten wie Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit, Gerechtigkeit
und Rationalitit assoziiert wird, die Ungleichheit und Ungleichwertigkeit von Men-
schengruppen akademisch behauptet werden konnte, so liefert Miles eine aufschluss-
reiche Erklirung (vgl. 1999: 15). Mithin zeichnete sich das Denken des 17. und 18. Jahr-
hunderts ihm zufolge durch Versuche aus,

»die Natur und die Welt der Menschen zu klassifizieren, mit dem Ziel, sie verstehen
und erklaren zu kénnen. In dem Moment aber, wo die Klassifizierung zentral wurde,
kam ein Bewertungssystem hinzu. Der wissenschaftliche Rassismus des 19. Jahrhun-
derts ist das archetypische Ergebnis dieser Entwicklung. Archetypisch deshalb, weil
Menschen in genau der gleichen Weise vom wissenschaftlichen Denken klassifiziert
wurden, wie das mit der Natur [...] geschah.« (Ebd.)

Das Kategorisieren, Unterscheiden und Bewerten, wie es fiir das aufklirerischen Den-
ken typisch war, wurde dabei von einem eurozentrischen Blick dominiert, der die Fi-
higkeit zum Fortschritt, zur Zivilisiertheit und zum rationalen Denken allein aufseiten
der europiischen Gesellschaften verortete (vgl. Piesche 2005: 33). Dabei deklarierte die-
ser Diskurs Afrikaner*innen nicht nur als »unmiindig und unerreichbar fiir die Werte
der Aufklirung«, sondern befand sich »im Umkehrschluss [auch] als nicht zustindig
fiir sie« (Arndt 2012: 60). Die Unmdglichkeit, das ausbeuterische System von Kolonia-
lismus und Sklavenhandel mit den im 18. und 19. Jahrhundert aufkommenden Idealen
von Freiheit, Gleichheit und Solidaritit in Einklang zu bringen, machte letztlich eine
eigene Rechtfertigungsideologie erforderlich (vgl. Arndt 2005b: 341), die ihm die aka-
demische Wissensproduktion jener Zeit bereitwillig lieferte.

12 Fredrickson bezeichnet Blumenbachs Rassentheorie als »Degenerationstheorie«, da dieser davon
ausging, dass es sich bei den Kaukasiern um die »urspriingliche Rasse« handelte, von der sich die
anderen mittels Degeneration evolutiondr abgespalten hatten (vgl. 2011: 78f). Anhand dieser Be-
grindungszusammenhinge wird deutlich, wie sehr die aufklarerischen Rassentheorien der ver-
breiteten —und politisch umgesetzten — Uberzeugung von der Uberlegenheit der sweiften Rasse«
in die Hiande spielten.

13 DerUS-Census arbeitet bis heute mit verschiedenen race«Kategorien, die laut eigener Definition
als »sociopolitical constructs« und mithin nicht in einem biologischen, anthropologischen oder
genetischen Sinne verstanden werden. Dabeisind in den vorgegebenen Items»racial and national
origin or sociocultural groups«beriicksichtigt. Die Zuordnungen basieren auf Selbstaussagen; seit
dem Census 2000 sind bei dieser Frage Mehrfachzuordnungen maéglich (vgl. United States Census
2018; US Census Bureauo.].).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

59


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Grauzonen des Alltagsrassismus
2.1.2 Konzeptualisierungen des Rassismus-Begriffs

Auch wenn der historische Uberblick itber die Entstehung und wissenschaftliche Fun-
dierung des>Rassen<-Konzepts allenfalls schlaglichtartig ausfallen konnte, sollte er doch
ein erstes Verstindnis fiir die strukturellen Verflechtungen und geschichtlichen Kon-
tinuititslinien zwischen der akademischen Wissensproduktion insbesondere des 18.
und 19. Jahrhunderts, dem praktisch-gesellschaftlichen Umgang mit rassifizierten Per-
sonen und Personengruppen sowie heutigen Formen von Rassismus als »machtvolle[m]
Ideensystem« (Mecheril & Scherschel 2009: 39) vermittelt haben.

An die bisherigen Ausfithrungen soll nun eine Konzeptualisierung des Rassismus-
Begriffs angeschlossen werden, die in der Lage ist, sowohl dessen strukturelle und insti-
tutionelle als auch dessen diskursive und subjektive Erscheinungsformen (vgl. Attia 2013:
6) abzubilden. Dabei sollen vom Individuum aktualisierte rassistische Interpretations-
muster, wie sie im alltiglichen Sprechen iiber Muslim*innenc« als rassifizierte Andere
zum Ausdruck kommen, ebenso erfasst werden, wie die gesellschaftlich-strukturellen
Rahmenbedingungen und diskursiven Wissensumwelten, in denen jene alltagskommu-
nikativen Bedeutungsproduktionen realisiert werden. Rassismus, das werden die an-
schlieRenden Ausfithrungen zeigen, kann als sinnstiftendes, historisch tradiertes sowie
strukturell verankertes Wissen tiber Personen als rassifizierte Andere verstanden werden.
»Rassistische Ideologeme existieren« damit also nicht »als Einzelurteile oder singulire
Aussagen, sondern sie stehen in einem Zusammenhang mit gesamtgesellschaftlichen
Vorgingen« (Scherschel 2006: 30). Daher muss Rassismus notwendigerweise als ho-
listisches Phinomen verstanden werden, das »unsere ganze Lebensweise« durchdringt
(vgl. Rommelspacher 1995: 22). Der angestrebte theoretische Rahmen dieser Arbeit wird
versuchen, diesem Anspruch gerecht zu werden.

Die nachfolgende Darstellung verschiedener Rassismuskonzepte hat sowohl einen
deskriptiven als auch einen erdrternden Charakter. Ziel ist es, einen Rassismusbegriff
herauszupriparieren, der dem Gegenstand und Erkenntnisinteresse dieser Arbeit ge-
recht wird. Beginnend mit dem klassischen Rassismusbegriff nach Robert Miles soll
dieser sukzessive erweitert und auf das vorliegende Forschungsvorhaben angepasst
werden. Neben Uberlegungen zum kulturellen Rassismus — auch als Neo-Rassismus oder
Rassismus ohne Rassen bezeichnet — werden die Begriffe Alltagsrassismus sowie antimusli-
mischer Rassismus definiert und diskutiert. Ziel ist es, ein theoretisches Verstindnis von
alltagsrassistischen Bedeutungsproduktionen in Bezug auf >Muslim*innen< und >den
Islamc« zu entwickeln, wie sie im Ergebnisteil dieser Arbeit dann empirisch fundiert
werden kénnen.

2.1.2.1 Robert Miles’ Rassismus-Begriff

Eine der systematischsten Rassismustheorien stammt vom britischen Soziologen Mi-
les (1991) und ist das Ergebnis einer kritischen Auseinandersetzung mit vorhergehenden
Theorie-debatten um diesen Begriff. Seine prazise Begriffsbestimmung ist fiir die Ana-
lyse rassistischer Kommunikationsmuster von nicht geringer heuristischer Bedeutung,
wobei auch neuere Rassismustheorien von ihm inspiriert sind (vgl. Kalpaka & Rithzel
2017; Terkessidis 1998, 2004). Trotzdem bei Miles die biologistische Form des Rassismus

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

im Zentrum steht, bei dem Menschen anhand physischer Merkmale zunichst in >Ras-
sen« eingeteilt und dann pauschal abgewertet werden — kultur- und religionsbezogene
Negativzuschreibungen, wie sie fiir den antimuslimischen Rassismus typisch sind, al-
so nur am Rande Beachtung finden - kann sein Begriff zum nachfolgend aufgebauten
Rassismus-Konzept doch einiges beitragen. Der vorliegenden Arbeit liefert er ein klar
strukturiertes Rassismusverstindnis, dessen zwei Momente der Rassenkonstruktion und
pauschalen Herabsetzung die Identifikation von rassistischen Kommunikationsmustern
einerseits ermoglichen — gleichzeitig aber auch einschrinken. Wihrend seine Begriffs-
bestimmung den Forschungsblick fiir andere exkludierende Wissenskomplexe wie Na-
tionalismus, Sexismus, Sozialdarwinismus etc. sensibilisiert, indem er sie von einer
rassistischen Unterscheidungsideologie abgrenzt, verengt er ihn gleichzeitig, wenn es
um die empirische Erkennbarkeit von nicht-explizit abwertenden Formen rassistischer
Veranderung geht. Er soll daher im Verlauf der theoretischen Rahmung durch andere
Rassismustheorien erginzt werden.

Miles’ Arbeit folgt dem klassischen Aufbau theoretischer Erérterungen. Zunichst
nimmt er eine kritische Bestandsaufnahme etablierter Rassismustheorien vor, mit dem
Ziel, deren terminologische und konzeptuelle Unschirfen offenzulegen. Anschlief}end
entwickelt er einen eigenen, analytisch hergeleiteten Rassismusbegriff, dessen heuris-
tische Tragweite er anschliefend an ausgewihlten historischen Beispielen tiberpriift.
Rassismuskonzepte neuerer Provenienz, deren »explanatorische Reichweite« nicht nur
»bildliche Vorstellungen und Behauptungen« umfassen, sondern auch auf »Praxisfor-
men, Verfahrensweisen und Ergebnisse« sozialen Handelns ausgedehnt wurden, will
er begrifflich prazisieren (Miles 1991: 9). Rassismus als Analysekonzept solle dabei aus-
schlieRlich der Erklirung ideologischer Phinomene vorbehalten sein, seine praktischen
Erscheinungsformen will er nicht beriicksichtigen. Ausgehend von dieser Zielsetzung
versucht er sich daran, »die Parameter einer solchen Ideologie zu bestimmenc (ebd.).

Die Rassenkonstruktion

Miles’ Rassismuskonzept setzt sich aus zwei Kernelementen zusammen: dem deskripti-
ven Moment der Rassenkonstruktion und dem evaluativen Moment der pauschalen Her-
absetzung (vgl. ebd.: 105, 112). Rassenkonstruktion, im englischen Original als »racializ-
ation« bezeichnet, wird als eigenstindiger, nach spezifischen Regeln funktionierender
Klassifikationsprozess eingefithrt.

»lch verwende [..] den Begriff der Rassenkonstruktion fiir jene Fille, in denen ge-
sellschaftliche Beziehungen zwischen Menschen durch die Bedeutungskonstruktion
biologischer Merkmale dergestalt strukturiert werden, dass sie differenzierte ge-
sellschaftliche Gruppen definieren und konstruieren. Die als Bedeutungstriger
ausgewdahlten Merkmale haben eine geschichtliche Variationsbreite; fiir gewdhnlich
sind es sichtbare somatische Eigenschaften, aber auch unsichtbare (fiktive oder reale)
biologische Eigenschaften sind zu Bedeutungstragern geworden.« (Miles 1991: 100f.)

Typischerweise machen sich rassistische Klassifikationen an visuell wahrnehmbaren
Schliissel-codes fest, die die Identifikation des >rassisch Anderen< schnell und effek-
tiv machen. Die Grundlage der Rassenkonstruktion bildet dabei ein doppelter Selekti-
onsprozess. Zunichst werden allgemeine Merkmale »als Mittel der Klassifizierung und

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

61


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Grauzonen des Alltagsrassismus

Kategorisierung ausgewihlt«, um dann diejenigen zu bestimmen, welche fortan »ei-
ne angenommene Differenz zwischen Menschen« bezeichnen sollen (Miles 1989: 354).
Unschwer zu erkennen ist, dass es sich hierbei um eine analytische Trennung handelt.
Sie verweist auf den pragmatischen Charakter der ausgewihlten Merkmale, die einen
Menschen in rassistischer Vorstellung zum Vertreter einer >Rasse< machen. Der bio-
logische Rassismus operiert dabei insbesondere mit einer konventionellen Einteilung
menschlicher Hautfarben, deren Bedeutungszuschreibungen arbitrir, aber nicht will-
kiirlich sind.* So ist etwa die Assoziation von >schwarz« mit dem Bésen und Wilden als
Bestandteil kollektiv geteilter Farbsymboliken seit Jahrhunderten® mit der Vorstellung
von >Menschenrassen« verflochten (vgl. Rattansi 2007: 17, 28).

Der ideologische Knackpunkt der Rassenkonstruktion zeigt sich nun in der star-
ren Verkettung von biologischen Merkmalen mit spezifischen kulturellen Praxen. De-
ren Funktion ist es, den so konstruierten »Menschenrassen«< vermeintlich typische Ver-
haltensweisen und Eigenschaften zuordnen zu konnen. Dies hat zweierlei Konsequen-
zen: Erstens wird soziales Handeln damit biologisiert, da es als natiirlicher Ausfluss
srassischer« Zugehorigkeiten begriffen wird. Zweitens wird die Welt zu einem Ort, an
dem jedes Individuum eindeutig einer spezifischen Gruppe zugeordnet werden kann
(vgl. Miles 1989: 354) — und sidmtliche Attribute, die jener Gruppe zugeschrieben wer-
den, werden auch auf das Individuum iibertragen.

Der Prozess der Rassenkonstruktion beschrinkt sich allerdings nicht auf die Kon-
struktion eines >rassisch Anderens, sie hat auch einen Effekt auf die Selbstwahrneh-
mung derjenigen, die rassistisches Wissen aktualisieren. Dabei finden dieselben Krite-
rien, die zur Bestimmung des >Anderen« eingesetzt werden, auch fir die Definition der
eigenen Identitit Anwendung. Aus diesem Grund bezeichnet Miles rassistische Bedeu-
tungskonstruktionen als »dialektischen Prozess« (vgl. 1991: 101)." Wihrend also euro-

14 Die Arbitraritdt verdeutlicht Arndt: »Noch mehr als die Farbe des Haares ist die Farbe der Haut in-
dividuell tagtiaglichen Schwankungen unterworfen, in Abhingigkeit innerer Erregungszustiande,
Erkrankungen, Sonneneinwirkungen etc. Und weil etwa die Haut von WeifRen alle méglichen Nu-
ancierungen zwischen rosa, olive und diversen Beige- und Braunténen zeigen kann, bedarfes doch
einer hohen Abstraktionskunst, Menschen als Weif3e zu beschreiben und sie klar zum Beispiel von
>Gelbens, >Schwarzen<oder>Roten<abzusetzen. [..]. Letztlich gibt es ebenso viele >Hautfarben<wie
es Nasenformen und Gesichtskonturen gibt—annihernd unendlich viele. Deswegen miindet die
Frage »Wie viele Hautfarben gibt es<in die Frage: sWarum sehen wir eigentlich Hautfarben?«Wir
sehen sie, weil uns beigebracht wurde, sRassen<zu sehen, und >Hautfarbe<dabei—im Verbund mit
anderen korperlichen Konstitutionen sowie kulturellen und religiésen Merkmalen — eine wichtige
Rolle zugewiesen wird. Anders ausgedriickt: »>Hautfarben«sind nicht von Natur aus sichtbar, son-
dern wirsehensie, weil Rassismus dieses Sehen erfunden und instrumentalisiert hat« (Arndt 2012:
18f., Herv.i.0.).

15 In Kap. 2.1.1 wurden verschiedene historische Kontexte, in denen die Idee menschlicher >sRassen¢
entwickelt und wissenschaftlich legitimiert wurde, bereits eingehend dargestellt.

16  Dieldee, dass Rassenkonstruktionen nach dialektischem Prinzip funktionieren, ist kein Alleinstel-
lungsmerkmal soziologischer Konzeptionen wie der von Miles. Auch Konzepte sozialpsychologi-
scher Provenienz haben die Reziprozitit von Selbst- und Fremdbildern zum Gegenstand. So etwa
die Begriffe Hetero- und Autostereotyp sowie die von Tajfels entwickelte Theorie der sozialen Iden-
titat (vgl. Tajfel & Turner 1979), die beide auf die Wechselwirkungen zwischen kollektiven Wir-
und ebenfalls sozial geteilten Fremdbildern abheben. Im Bereich der Postkolonial Studies erlang-
te das Phanomen unter dem Begriff Othering weitreichende Bekanntheit. Zu verstehen ist er als

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

paische Kolonisatoren Menschen in Afrika als sschwarz« klassifizierten, wihlten sie fiir
sich selbst den grofRtmoglichen Kontrast, die >weifle< Hautfarbe, und erschufen so ein
geschlossenes Bedeutungssystem (vgl. ebd. 31-35, 101). Die erbarmungslose Totalitit
dieses Systems zeigt sich darin, dass es die Selbstwahrnehmung kolonisierter Subjek-
te miteinschloss, insofern jene die Idee der eigenen >Rasse«bedingten Unterlegenheit
iibernahmen (vgl. Fanon 2008 [1952]).

Hier deutet sich bereits an, dass Objekte und Inhalte dialektischer Rassenkonstruk-
tionen durchaus nicht universeller Natur, sondern in spezifische historische Kontexte
eingelassen sind. Neben Miles (1999: 10) betonen auch andere Rassismusforscher*innen
die Kontextabhingigkeit von Rassismus (Rommelspacher 1995: 39-54). Wen wir also als
>Anderen< wahrnehmen, d.h. als unser vermeintlich spiegelbildliches Gegeniiber, ist be-
dingt durch die soziale, politische und historische Verortung unseres Blickes. Die hier-
mit angesprochene inhaltliche Flexibilitit des Rassismus wurde oben in historischer
Perspektive bereits schlaglichtartig beschrieben. In synchroner Perspektive zeigen sich
ebenfalls symbolische Variationen, wie z.B. Scherschel (2006) im Vergleich milieuspe-
zifischer rassistischer Alltagsdiskurse nachweisen konnte. Die inhaltliche Variabilitit
des Rassismus ist in der Rassismusforschung also unbestritten. Ableiten lisst sich aus
ihr die Notwendigkeit, Rassismus stets in seinen historischen, politischen und sozialen
Kontexten zu betrachten (vgl. Hall 1989a: 917).

Wir fassen zusammen: Mittels Rassenkonstruktion wird dem Rassismus als totalitires
Gedankengebiude ein pseudo-empirisches Fundament gelegt. Auf Basis ausgewaihl-
ter (biologischer) Merkmale werden Menschen zu Gruppen zusammengefasst und als
>Rassenc konstruiert. Jene Merkmale fungieren dabei als »sichtbares sBeweismaterial«
(Balibar 1992: 25), ohne das die rassistische Vorstellung von der Existenz unterschiedli-
cher sMenschenrassenc ins Leere griff. Die Praktikabilitit von Rassismus als Alltagswis-
sen — wie es in dieser Arbeit von besonderem Interesse ist — kommt mithin dadurch
zustande, dass er sich ohne grofRen Aufwand, schnell und effektiv, iiberpriifen lasst.
Was wir mit unserem blofRen Auge erkennen kénnen, gilt uns leicht als Beweis fiir
die Wahrheit. Dies erklirt auch die besondere Bedeutung »der korperlichen Stigma-
ta« (ebd.) fiir das Symbolsystem des Rassismus, wie am Beispiel der Hautfarbe deutlich
werden konnte. Weil verschiedene Hautfarben visuell wahrnehmbar sind und Hautfar-
be (auch heute noch) rassisch kodiert ist, wird sie — nicht nur in Alltagskontexten — ent-
sprechend »entschliisselt«, auch wenn jene Theorien wissenschaftlich lingst widerlegt
sind. Fiir das Dekodieren des islamischen Kopftuches greift nun dasselbe Prinzip, auch
wenn es sich selbstverstindlich nicht um ein biologisches Merkmal handelt. Hier deu-
tet sich an, dass die theoretische Einschrinkung von Miles auf biologische Merkmale
zu eng gefasst ist und konzeptueller Erweiterungen bedarf.

Bevor wir uns diese vornehmen, wollen wir Miles’ Argumentation zunichst jedoch
noch ein wenig weiterverfolgen. Im nichsten Schritt werden wir die Spezifika rassisti-

»komplexer Prozess des Fremd- oder Different-Machens, der tiber eine dualistische Logik funktio-
niert, an dessen Ende>die Anderenc<vis-a-vis demsabendlandischen Selbst<stehen« (Castro Varela
& Dhawan 2007: 31). In Bezug auf orientalistische, antiarabische und muslimfeindliche Fremdbil-
der wurde er von Edward Said insbesondere in dessen Hauptwerk Orientalismus (1994) ausfiihrlich
behandelt.

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

63


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Grauzonen des Alltagsrassismus

scher Ideologien ex negativo betrachten, d.h. nachzeichnen, was Rassismus Miles zufolge
nicht umfasst. Im Brennpunkt steht dabei der Begriff der Ausgrenzungspraxen.

Ausgrenzungspraxen

Der Terminus Ausgrenzungspraxen bezeichnet die Benachteiligung von Personen in ih-
rem Zugang zu gesellschaftlichen Ressourcen und Leistungen aufgrund ihrer tatsich-
lichen oder vermeintlichen Gruppenzugehdérigkeit. Zudem solle von Ausgrenzung ge-
sprochen werden, wenn eine Gruppe »in der Hierarchie der Klassenverhiltnisse syste-
matisch iiber- oder unterreprisentiert ist« (1991: 103). Drei konkrete Eigenschaften des
Begriffs lassen sich mit Miles benennen:

Erstens gingen diesen Praxen des Ausschlusses und der Diskriminierung" nicht not-
wendigerweise rassistische Zuschreibungen voraus. Personen konnten ebenso gut auf-
grund ihres Geschlechts, ihres Alters, ihres Einkommens oder Lebensstils usw. benach-
teiligt werden — sowie aufgrund einer Verbindung aus mehreren dieser Faktoren. Ras-
sistische Wissenskomplexe sollten folglich in der Analyse von Diskriminierungspraxen
nicht rundweg vorausgesetzt werden (vgl. ebd.: 104).”® Zweitens sei es unerheblich, ob
Ausgrenzungen intentional herbeigefithrt oder versehentlich verursacht wurden. Ob
es nun »kalkulierte Versuche der Herstellung von Ungleichheit« sind oder deren »un-
beabsichtigtes Resultat« (ebd.: 105), stets solle von Ausgrenzungspraxen und nicht von
Rassismus gesprochen werden. Individuelle Motive werden in diesem Begriffsverstind-
nis ebenso suspendiert wie rationale Handlungsentwiirfe, Affekte oder Rollenroutinen.
Drittens seien Ausgrenzungspraxen, hnlich wie schon der Prozess der Rassenkonstruk-
tion, als dialektisch zu bezeichnen, da sie bestimmte Menschen nicht nur exkludieren,

17 Die Antidiskriminierungsstelle des Bundes definiert Diskriminierung als »Benachteiligung aus
rassistischen Griinden oder wegen der ethnischen Herkunft, des Geschlechts, der Religion oder
Weltanschauung, einer Behinderung, des Alters oder der sexuellen Identitdt« (ADB 2017a). Eine
Definition, die den Aspekt ungleicher gesellschaftlicher Machtverhiltnisse betont, liefert Attia
(2013: 6): Ihr zufolge sollte »nur dann von Diskriminierung die Rede [sein], wenn eine Differenzie-
rung in einem sozialen, kulturellen, gesellschaftlichen und politischen Kontext getroffen wird,
der von Macht durchzogen ist in einer Weise, die Personen entlang dieses spezifischen Unter-
scheidungsmerkmals benachteiligt.« Personen, die durch diese Verhiltnisse privilegiert werden,
kénnen mithin nicht von Diskriminierungen betroffen sein. Siehe dazu das anschauliche —wenn
auch in einem eher popularwissenschaftlichen Zusammenhang veréffentlichte — Beispiel von Ed-
do-Lodge (2018: 89). Dariiber hinaus findet der Begriff auch in sozialpsychologischen Ansatzen Be-
riicksichtigung. Dovidio und Gartner (1986:3) etwa definieren Diskriminierung wie folgt: »Whereas
prejudice is an attitude, discrimination is a selective unjustified negative behaviour toward mem-
bers of the target group.« Wie fiir die sozialpsychologische Forschungstradition nicht uniiblich
wird das Phanomen der Diskriminierung hier auf seine subjektiven Dimensionen reduziert, in-
dem es lediglich als Einstellungsphdanomen bzw. als diskriminierende Handlung konzeptualisiert
wird. Die strukturell-gesellschaftlichen Dimensionen von Diskriminierung sowie ihre institutio-
nellen Erscheinungsformen finden keine Beriicksichtigung.

18  Miles selbst fiihrt als Beispiel die iiberdurchschnittlich hohen Arbeitslosenzahlen mannlicher Ju-
gendlicher westindischer Herkunft in GrofRbritannien ins Feld. Die Tatsache, dass diese in einem
Segment des Arbeitsmarktes titig sind, das besonders hiufig von »RationalisierungsmafRnah-
men« betroffen ist und dies mithin als Begriindung fir die Glberdurchschnittlichen Arbeitslosen-
zahlen gelten kann, stellt fiir Miles ein plausibleres Argument dar, als es eine Diskriminierung
aufgrund ihrer Hautfarbe oder Herkunft sei (vgl. Miles 1991: 104).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

sondern andere gleichzeitig inkludieren. Beides seien zwei »unterschiedliche Momente
ein- und desselben Handlungsprozesses« (ebd.).

Mit dieser zusitzlichen Begriffsbestimmung will Miles sein Rassismuskonzept
grofitmoglich schirfen: Alles, was sich unter Ausgrenzungspraxen subsumieren lisst,
soll als eigenstindiges Phinomen betrachtet werden und muss daher nicht ins Kern-
konzept integriert werden. Dabei ist das zugrundeliegende Praxis-Verstindnis von
einer klaren Trennung zwischen Ideen und Handlungen gekennzeichnet, wie sie
von (neo)-marxistisch inspirierten Rassismustheorien eher abgelehnt wird. Ausgren-
zungspraxen werden bei Miles als Handlungen und Prozesse konzeptualisiert, die von
geistigen Gebilden wie Wissen, Ideen oder Uberzeugungen entkoppelt sind. Vor dem
Hintergrund einer wissenssoziologischen Fundierung, wie sie spiter noch hergeleitet
und im Kontext dieser Arbeit angewandt wird, erscheint diese analytische Trennung
allerdings wenig zielfithrend.

Deshalb soll Miles Ausgrenzungsbegriff®® hier nicht ignoriert, sondern ins zu ent-
faltende Rassismuskonzept integriert werden. Auch wenn die konzeptuelle Trennung
von Ideen und Praxen dabei nicht itbernommen wird, iiberzeugt Miles’ inhaltliches
Verstindnis von Ausgrenzungspraxen doch aus folgendem Grund: Seine rigide Unter-
scheidung zwischen rassistischen Ideen und konkreten Ausgrenzungspraxen schirft
den analytischen Blick fiir weitere Exklusionsideologien, die dem Rassismus in ihren
essentialistischen Kategorisierungen zwar strukturell dhneln, letztlich jedoch a) ande-
re soziale Gruppen adressieren (Tiirk *innen, von Armut Betroffene, Frauen etc.), b) mit
eigenen Legitimationslogiken operieren (nationalistisch, neoliberal, sexistisch etc.), )
an spezifische Ungleichheitsstrukturen gekoppelt sind (z.B. Staatsbiirgerschaftsrecht,
kapitalfreundliche und geschlechterstereotype Steuerpolitik) sowie d) ihrerseits eigene
historische Entwicklungen vollzogen haben (Arbeitsmigration, Hartz-1V-Reform, Frau-
enrechtsbewegung etc.). Mit rassistischen Wissenskomplexen gehen sie nicht selten be-
sondere Verbindungen ein, was sich etwa am Phinomen des intersektionalen Rassismus
zeigt. Dieser bezeichnet »mehrdimensionale Diskriminierungserfahrungen« (Adusei-
Poku 2012: 0.S.) von Menschen, die verschiedene minoritire Identititsbeziige inneha-
ben bzw. von entsprechenden Zuschreibungen betroffen sind, wie es etwa bei einer
Schwarzen Frau der Fall wire.

Nichtsdestotrotz wird es notwendig sein, das Verhiltnis von Rassismus und Aus-
grenzungs-praxen mit Verweis auf andere Rassismustheorien neu zu bestimmen, legen

19 Miles’ Verwendung des Begriffs ist selbst nicht ganz einheitlich. An anderer Stelle spricht er von
Ausgrenzungspraxen, um das Phanomen Rassismus zu erldutern. Das lasst darauf schliefien, dass
die beiden Phanomene doch enger zusammenhingen, als es Miles in seiner Theorie sehr formell
beschreibt. In einem Interview iber die Geschichte des Rassismus antwortet Miles auf die Frage,
was die Ideologie des Rassismus ausmache: »In unseren europiischen Gesellschaften, aber auch
auflerhalb davon, findet man Menschen, die Opfer einer ganzen Reihe von Ausgrenzungsprak-
tiken sind. Diese Ausgrenzungspraktiken werden hervorgerufen oder nachfolgend gerechtfertigt
durch eine Anzahl von Argumenten und Glaubensvorstellungen, die zum Teil 6ffentlich formuliert
werden, zum Teil aber immer unausgesprochen bleiben. Die daraus resultierenden Realitédten fiir
Menschen [...] sind der wichtigste Bezugspunkt, um die Idee und das Konzept von Rassismus tiber-
haupt zu verstehen.« (1999: 9)

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

65


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Grauzonen des Alltagsrassismus

die noch folgenden wissenssoziologischen Voriiberlegungen doch ein integriertes Be-
griffsverstindnis nahe. Bevor wir uns diesen Modifikationen zuwenden, wollen wir zu-
nichst noch erliutern, was eigentlich den Kern des Rassismusbegriffs von Miles aus-
macht - dessen ideologischer Gehalt.

Rassismus als Ideologie

Wie wir nun wissen, mochte Miles Rassismus von jeglichen praktischen Ausformun-
gen isolieren und ausschlief3lich als »reprisentationales Phinomen« begreifen (vgl. Mi-
les 1991: 105). Zudem untergliedert er ihn in die Kernelemente Rassenkonstruktion und
Negativbewertung; ersteres wurde bereits ausfithrlich dargestellt. Um nun von einer
rassistischen Ideologie sprechen zu kénnen, muss der Vorstellung von einer unverin-
derbaren, homogenen Menschengruppe (-Rasse<) noch das Moment pauschaler Herab-
setzung hinzugefiigt werden. Durch dieses werden zuvor fixierte Gruppeneigenschaf-
ten mit Negativattributen aufgeladen und als Bedrohung fir die Eigengruppe prisen-
tiert (vgl. ebd.: 106).

Auch rassistische Ideologien zeichnen sich dadurch aus, dass sie in dialektischer
Weise die negativen Eigenschaften des >sFremden< zum Spiegel der eigenen positiven
Charakteristika machen (vgl. ebd.). Sie konnen mithin zur Aufwertung des Selbst im
Kontext spezifischer Gruppenzugehorigkeiten funktionalisiert werden. Zudem muss
in der Analyse rassistischer Ideologien deren alltagsweltliche Praktikabilitit beriick-
sichtigt werden: Rassismus dient dazu, die beobachtete Welt erklirbar zu machen; mit
ihm werden »kausale Interpretationen« konstruiert, die Wahrgenommenes ordnen und
sinnhaft werden lassen (vgl. ebd.: 107). Rassistische Ideologien kénnen eingesetzt wer-
den, um erfahrene Konflikte zu losen, etwa den Konflikt zwischen den eigenen liberalen
Grundwerten und dem Bediirfnis nach einer feststehenden nationalen Identitit. Ras-
sistische Erklirungs- und Deutungsmuster konnen hier dabei helfen, Gedanken und
Gefiihle der Abwehr zu rationalisieren und zu legitimieren.

Trotz dieses Verstindnisses von Rassismus als ordnende, produktive Kraft, geht Mi-
les davon aus, dass es sich bei ihm im Kern um eine falsche Erklirungsweise handelt.
Zwar setzt er voraus, dass rassistische Wahrnehmungen je nach Klassenlage variieren,
dass es also einen Unterschied macht, ob sich eine Person aus der Arbeiterklasse ihre
prekiren wirtschaftlichen Verhiltnisse erkliren will und Migrant*innen als »Siinden-
bocke« wihlt oder ob eine Person aus dem aufgeklirten Birgertums ihre postkolonia-
len Herrschaftsanspriiche rechtfertigen mochte. Die sich hier andeutende Idee einer
sozialen Verortung des Wissens denkt Miles jedoch nicht konsequent zu Ende. Indem
er Rassismus gleichzeitig als »falsche Lehre« bezeichnet, legt er implizit nahe, dass es
ein klassenspezifisches bzw. klasseniibergreifendes wahres Wissen tiber den >Anderenc
gebe — ein Widerspruch, den spitere Rassismustheorien zugunsten eines konstrukti-
vistischen Ideologieverstindnisses aufzulsen versuchen (vgl. Kap. 2.1.2.4).

Zusammenfassung & Verknipfung

Miles’ Rassismustheorie lasst sich als Theoretisierung der klassischen Elemente rassis-
tischen Denkens bezeichnen: »a positioning of the self as superior, an accounting of
the relationship between self and >the other<, and an explicit reference to color as a key

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

marker of difference« (Downing & Husband 2005: 3). Er trennt zwischen deskriptiver
und evaluativer Bedeutungskonstruktion (Rassenkonstruktion und Herabsetzung) und
will Rassismus ausschlieflich ideologischen Erscheinungsformen vorbehalten wissen.
Mit Blick auf unseren Forschungsgegenstand erscheint nun jedoch eine theoretische
Erweiterung des klassischem Modells von Miles notwendig.

Zu diesem Zweck sollen nachfolgend neuere Rassismustheorien Beriicksichtigung
finden, deren Erérterung dazu beitrigt, das eingefithrte Modell an das vorliegende Er-
kenntnisinteresse anzupassen. Dabei handelt es sich konkret um Colette Guillaumins
Idee eines synkretistischen Rassismus (1992), Etienne Balibars Konzept des Neo-Rassismus
(1992) sowie den von Stuart Hall geprigten Begriff des Rassismus ohne Rassen (1989a).
Jedes der drei Modelle weist einen eigenen konzeptuellen Schwerpunkt auf: 1) Wih-
rend Guillaumin das Bedeutungsspektrum des Begriffs >Rasse< erweitert, sodass auch
kulturalistische und religionszentristische Rassismen subsumiert werden kénnen, 2)
sensibilisiert Balibar fiir einen Rassismus neueren Typs, der weniger mit plakativen
Abwertungen als mit Differenzbetonungen operiert. 3) Hall schlieRlich legt seinem Ras-
sismusbegriff ein Ideologie- und Praxisverstindnis zugrunde, dass sich am Begriff des
Diskurses bricht und mithin reprisentationale nicht von praktischen Erscheinungsfor-
men trennt.

Die hier angestrebte konzeptuelle Erweiterung des Rassismuskonzeptes von Miles
soll mittels benannter Modelle systematisch in drei Schritten erfolgen: In einem ersten
Schritt wenden wir uns dem Konzept der Rassenkonstruktion zu, um dessen analyti-
sches Potential mithilfe Guillaumins auf andere Formen essentialistischer Gruppenzu-
schreibungen, etwa kulturalistische Essentialisierungen, wie sie der antimuslimische
Rassismus kennt, auszuweiten. Im Anschluss gehen wir unter Riickgriff auf Balibar der
Frage nach, ob Rassismus notwendigerweise eine Abwertung des >Anderenc« beinhalten
muss und inwiefern ein differentialistisch operierender Rassismus (wie ihn Balibar be-
schreibt) nicht fir das Erkenntnisinteresse dieser Arbeit von ebenso grofer analytischer
Relevanz ist. Schliefilich plidiert Hall fir einen Rassismusbegriff, der zwar ebenfalls
ideologietheoretisch verortet ist (wie bei Miles), dessen ideologischer Gehalt allerdings
stets in Verbindung mit seinen praktischen Erscheinungsformen gedacht wird. Auf Ba-
sis dieser letzten Modifikation wird es letztlich auch méglich sein, Rassismus als Wis-
sen im Sinne der phinomenologischen Wissenssoziologie zu konzipieren, wie es die
theoretische Grundlegung dieser Arbeit vorsieht.

2.1.2.2 Synkretistischer Rassismus - Rassenkonstruktion ohne >Rasse«

Die franzdsische Soziologin und Feministin Guillaumin entwickelt in ihrem Aufsatz
RASSE. Das Wort und die Vorstellung (1992) einen flexibleren Rassismusbegriff, den sie von
der biologistischen Verengung fritherer Konzepte befreit. Sie wihlt dazu eine semiolo-
gische Perspektive, die es ihr erlaubt, zwischen Wort- und Vorstellungsebene des Be-
griffs >Rasse« zu unterscheiden. Angelehnt scheint diese Differenzierung an die struk-
turalistische Zeichentheorie Ferdinand de Saussures, der sprachliche Zeichen als kon-
ventionelle Verbindungen aus einem Signifikat, der Vorstellung von einem Objekt, und
dem Signifikant, dessen materielles Zeichen versteht (vgl. Saussure 2013). Diese Un-
terscheidung ist auch fiir den Begriff der >Rasse< und mithin fiir Guillaumins Rassis-

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

67


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Grauzonen des Alltagsrassismus

muskonzept erhellend, auch wenn sie selbst nicht auf jene sprachtheoretischen Her-
leitungen eingeht. Wir wollen Saussures wegbereitende Zeichentheorie am Ende der
folgenden Ausfithrungen noch einmal aufgreifen.

Guillaumin erdrtert zunichst die Bedeutungen des Wortes >Rasse, das ein beson-
deres Spannungsverhiltnis kennzeichnet: »Es gibt kein einfacheres Wort als das Wort
>Rasses, und es gibt keine komplexere und schillerndere Idee als diejenige der Existenz
von Rassen innerhalb der menschlichen Gattung.« (Guillaumin 1992: 161) Diese Banali-
tit des Wortes einerseits und dessen hochkomplexer Ideengehalt andererseits machen
seinen besonderen soziosemiotischen Charakter aus, also die Art und Weise, wie sich
in ihm gesellschaftliche Wirklichkeit sprachlich objektiviert (vgl. Berger & Luckmann
2013). So présentiere er sich laut Guillaumin etwa in Alltagsdiskursen als einfach und
selbstverstandlich, sodass jeglicher Zweifel an ihm absurd erscheine (vgl. 1992: 162).
Dabei sei das Wort alles andere als neutral. Vielmehr handele es sich um ein »Bedeu-
tungskonzentrat«, das politische und theoretische Interessen*® birgt. Dies zeigt sich
etwa daran, dass trotzdem der offizielle Gebrauch des Wortes >Rasse« mittlerweile fast
ginzlich aus politischen und wissenschaftlichen Diskursen verschwunden ist, sein ras-
sistischer Bedeutungsgehalt dennoch ungehindert fortbesteht (vgl. ebd.: 162, 169, 171).

Was versteht Guillaumin nun aber unter »Bedeutungskonzentrat« und inwiefern
lasst sich mit threm Konzept der Prozess der Rassenkonstruktion, wie Miles in be-
schreibt, analytisch erweitern? Wir wenden uns also Guillaumins Ausfithrungen zum
sRasse«Begrift als Vorstellung zu. Diese sei als ein »Biindel an Konnotationen, ein Clus-
ter unbestindiger Bedeutungen« beschaffen, »dessen Bedeutungskern allerdings kon-
stant bleibt« (ebd.: 164). Die bedeutungstragenden Elemente, aus denen sich jener Kern
zusammensetzt, sind duflerst vielschichtig. Zu diesen zihlen:

«  »Morpho-physiologische Kennzeichen« (d.h. es wird vorausgesetzt, dass es somatische
Kennzeichen einer >Rasse« gibt, seien sie nun sichtbar oder unsichtbar)

«  »Soziale Kennzeichen« (hierbei werden sozio-kulturelle Praxen und Institutionen ei-
ner Gruppe als deren fixe Eigenschaften markiert, z.B. Sprache, Wirtschaftsformen,
Kulturgiiter etc.)

«  »Symbolische und geistige Kennzeichen« (zu diesen zihlen Lebensauffassungen, politi-
sche Praktiken sowie kulturelle und religiose Einstellungen und Verhaltensweisen);
Guillaumin betont: »ihnen kommen bei der Wahrnehmung der >Rasse« zweifellos
ein dhnliches Gewicht wie den physischen Kennzeichen zu.«

«  »Imagindre Kennzeichen« (hierunter versteht Guillaumin Zuschreibungen ohne jegli-
chen realweltlichen Bezug zur Gruppe, die sie auch als »Wahnelemente« bezeichnet,

20  Wirsehen hier, dass auch Guillaumin Rassismus ideologietheoretisch denkt. Jedoch ist ihr Ideolo-
giebegriff deutlich weiter gefasst (er beinhaltet auch Praxen sowie institutionelle Erscheinungs-
formen) als der von Miles und zudem von Pramissen der neueren Wissenssoziologie (Berger &
Luckmann 2013) beeinflusst. Er wird aus diesem Grund im Rahmen der dritten Modifikation (Kap.
2.1.2.3) noch ausfthrlicher besprochen.

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

also z.B. paranoide Vorstellungen, die Gruppe verfiige iiber okkulte Krifte)** (vgl.
Guillaumin 1992: 167 fiir die gesamte Ubersicht, Herv.i.O.).

Der Bedeutungskern von >Rasse« sei mit Guillaumin also als Komplex zu verstehen, in
dem diese vier Kennzeichen zu »einem synkretistischen Ganzen« verschmelzen (vgl.
ebd.). Die Variabilitit dieses Clusters erlaubt es nun, generalisierende Differenzzu-
schreibungen auch iiber den Verweis auf andere Begriffe vorzunehmen: etwa iiber das
Label Kultur (vgl. ebd.: 167ff.). Dieses ermdgliche es, die Idee von Gruppen als >natiirli-
che<, d.h. sich selbst reproduzierende Konstanten aufrechtzuerhalten, ohne dabei den
problematisch gewordenen Begriff der >Rasse< benutzen zu miissen (vgl. Terkessidis
1998: 75).

Zusammenfassung & Verkniipfung

Guillaumins Neumodellierung des >Rassen<-Begriffs macht deutlich, dass fir eine es-
sentialistische Festschreibung einer Gruppe keinesfalls zwangsliufig deren biologische
Homogenitit behauptet werden muss. >Rassenc-Vorstellungen kénnen ebenso unter
Verweis auf soziale, kulturelle, symbolische oder schlicht imaginierte Merkmale kon-
struiert werden. Der inhaltlichen Variabilitit rassistischer Differenzzuschreibungen
wird in Guillaumins Konzept theoretisch Rechnung getragen. Damit lisst sich Miles’
stark biologischer Fokus durch die Beriicksichtigung von Guillaumins Uberlegungen
zu synkretistischen Formen des Rassismus sinnvoll erweitern. Dass dies insbesondere
fiir den Untersuchungsgegenstand des antimuslimischen Rassismus notwendig ist,
zeigt sich etwa auch an der Konjunktur, die kulturalistische Erklirungsansitze in
aktuellen Debatten tiber Kriminalitit und die vermeintliche Gewaltaffinitit muslimi-
scher Jugendlicher in Deutschland haben (vgl. Rommelspacher 2007). Anstatt soziale
Faktoren in die Ursachenanalyse einzubeziehen — etwa ein erhohtes Armutsrisiko,
prekire Wohn- und Arbeitsbedingungen sowie »spezifische Belastungen aufgrund
der Migrationssituation« — werde die mislamische Kultur« als quasi ausschlieRliche
Erklirungsvariable verwendet (vgl. ebd.: 249; s.a. Bielefeldt 2010). Gleichzeitig werden
iiber die verschiedenen Merkmalsbiindel auch alltagsrassistische Formen der Essen-
tialisierung von >Muslim*innens, wie sie sich in der Uberbetonung des Kopftuches
als soziales bzw. symbolischen Kennzeichen muslimischer Frauen zeigen, analytisch
zuginglich.

Nachfolgend soll nun Balibars Modell des Neo-Rassismus vorgestellt werden. Dabei
steht die Frage im Mittelpunkt, ob Rassismus notwendigerweise eine Abwertung des
»Anderen«< beinhaltet, wie Miles es vorsieht, und inwiefern ein differentialistisch operie-
render Rassismus, wie ihn Balibar beschreibrt, fiir das Erkenntnisinteresse dieser Arbeit
nicht ebenso relevant ist.

21 Guillauminselbstverweist darauf, dass der Antisemitismus systematisch mit der Vorstellung einer
nahenden jidischen Weltverschworung operiere, wie sie etwa in der antisemitischen Hetzschrift
Die Protokolle der Weisen von Zion festgehalten ist (vgl. 1992:172).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

69


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Grauzonen des Alltagsrassismus

2.1.2.3 Neo-Rassismus - Rassismus als Betonung der Differenz

Die zunehmende Attraktivitit essentialisierender Referenzen auf die Kultur des >An-
derens, die mit dem offentlich geichteten Begriff der >Rasse« zeitlich zusammenfillt,
ist zum Gegenstand neuerer Rassismus-Modelle geworden. Der franzdsische Philo-
soph Balibar fragt etwa in seinem gleichnamigen Aufsatz Gibt es einen Neo-Rassismus?
(1992) und zielt damit auf jene kulturzentristischen Deutungs- und Erklirungsmuster,
die insbesondere >der Islam«< und seine Glaubensanhinger*innen in den 6ffentlichen
Debatten swestlicher« Lindern auszulésen scheinen. Im Fokus seiner Argumentation
steht die Idee, dass sich ein Rassismus von neuer, argumentativer Qualitit entwickelt
hat, den es von klassisch biologischen Formen abzugrenzen gilt. Wihrend in Miles’
Konzept das negativ-evaluative Moment rassistischer Ideologien eine wesentliche Rolle
spielt, auf dessen Grundlage eine Hierarchisierung von >Menschenrassen« vorgenom-
men wird, erdrtert Balibar die theoretischen Attribute eines Rassismus, dem es eher
um die Betonung und Fixierung kultureller Differenzen geht.

Balibars theoretische Erdrterungen zum Neo-Rassismus nehmen ihren Ausgangs-
punkt in den politischen und gesellschaftlichen Transformationen, die die Migrations-
bewegungen seit Mitte des 20. Jahrhunderts in einigen europiischen Lindern verur-
sacht haben. Er nennt dies die »Epoche der >Entkolonialisierung« (vgl. ebd.: 28). Die
Zeit also, in der vormals kolonialisierte Bevélkerungen ihre Unabhingigkeit erkimpft
und somit jahrhundertealte Ausbeutungs- und Unterdriickungsregime ihr offizielles
Ende gefunden haben (s.a. Hobsbawm 2010: 253-81). Aus der Perspektive der ehema-
ligen Kolonialmichte setzte daraufhin ein, was mit Balibar als Mobilititsumkehr be-
zeichnet werden kann: Die bis dato auf Abstand gehaltenen Bewohner*innen der Kolo-
nialgebiete machten sich auf den Weg in die europiischen Herkunftslinder ihrer frii-
heren Besatzer*innen (vgl. Balibar 1992: 28). Diese Zuwanderungsbewegung drohte,
deren nationale Grenzen obsolet und die als unerschiitterlich imaginierten nationalen
Identititen kontingent werden zu lassen (s.a. Anderson 2006).”* In den Mutterlindern
entfachte sie das Bediirfnis, »den »echten< Briten oder Franzosen von den unwillkom-
menen Neuankémmlingen zu unterscheiden« (Fredrickson 2011:194f.; s.a. Stolcke 1995).
Dieser Differenzierungsdrang, der in sozialpsychologischer Perspektive als Fluchtpunkt
sozialer Kategorisierung gilt und auch in Prozessen sozialer Identititskonstruktion ein
wesentliches Moment darstellt (vgl. Tajfel 1982), wird durch neo-rassistische Ideologien
nun in herausragender Weise befriedigt. Jene geben »einen Schliissel dafiir an die Hand
[...], nicht nur das zu interpretieren, was die Individuen erleben, sondern auch das, was
sie innerhalb der gesellschaftlichen Welt sind« (Balibar 1992: 26, Herv.i.O.). Damit stel-
len sie einen Fundus an lebensweltlichen Orientierungen bereit, der eine durch Zuwan-
derung herausgeforderte sWir<-Identitit durch neue Grenzmarkierungen vor weiteren
Erosionen bewahrt. Wie stellen sich diese ideologischen Grenzziehungen konkret dar?

22 Mitdem British Nationality Act von 1948 wurden Bewohner*innen ehemaliger britischer Kolonial-
gebiete offiziell zu britischen Staatsbiirger*innen erklart, was ihnen den Zuzug zum »Mutterland«
zumindest theoretisch erméglichte. Kurz danach wurden allerdings gesetzliche Restriktionen er-
lassen—etwa der Commonwealth Immigration Act von 1962 —die insbesondere die Zuwanderung
»farbiger Immigranten« beschrankten (vgl. Rattansi 2007: 150f.).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Neo-Rassismus kann einigen Autor*innen zufolge als grundlegend »neuer Typus«
rassistischer Ideologien verstanden werden, der »die Kultur und ihre determinieren-
de Wirkung auf das Individuum in den Mittelpunkt« ritckt (Scherschel 2006: 42). Laut
Balibar behaupte er nicht mehr die wahre Existenz genetisch distinkter Menschen-
gruppen als biologische >Rassen< und auch nicht deren zivilisatorische Inferioritit.®
Im Zentrum stiinde vielmehr »die Unaufhebbarkeit der kulturellen Differenzen« (vgl.
Balibar 1992: 28).** Wegen seines Fokus auf kulturelle Merkmale wird er auch als Ras-
sismus ohne Rassen oder als differentialistischer Rassismus (vgl. Hall 1989a: 917; Taguieff
2000: 287) bezeichnet. Thm zugrunde liegt die Vorstellung einer Welt, in der kulturel-
le Rdume und kulturelle Grenzen naturgegeben sind. Diese Riume werden folglich als
homogen und abgeschlossen imaginiert. Sie zu erhalten ist das angestrebte Ziel neo-
rassistischer Ideologien, wie wir gleich noch im Detail sehen werden.

Der Einfluss dieser kultureinheitlichen Riume auf ihre Bewohner*innen — um jene
geht es dem Rassismus ja de facto; der Begriff des sRaumes< muss eigentlich als strategi-
sche Chiffre verstanden werden, die ein konkretes soziales Objekt (Mensch) durch ein
abstraktes, weniger verfingliches Konzept (Raum) ersetzt — sei dabei grundlegend und
irreversibel. Folgerichtig konnten Menschen auch nur innerhalb ihrer angestammten
>Kulturriume« dauerhaft und krisenfrei existieren. Das grundlegende Prinzip dieser
Argumentationslogik lisst sich als »Naturalisierung« kultureller Differenzen bezeich-
nen (Rommelspacher 2009: 29). Sie bildet das Herzstiick neo-rassistischer Aussagesys-
teme,” wie auch Barker aufzeigt:

»And here we have reached the core of the new racism. It is a theory of human nature.
Human nature is such that it is natural to form a bounded community, a nation, aware
of its differences from other nations. [...] Your natural home is really the only place for
you to be; for that is something rooted in your nature, via your culture.« (1981: 21f.)

Die Vorstellung von der naturgegebenen, unwandelbaren Zugehorigkeit eines Indivi-
duums zu einer Gruppe und der Zugehorigkeit dieser Gruppe zu einem spezifischen

23 Die Frage bleibt allerdings strittig, inwiefern die Betonung kollektiver Differenzen tatsachlich oh-
ne Werturteil auskommen kann. Taguieff zeigt sich hier schon in der Betrachtung differenzpoli-
tischer Forderungen, wie man sie etwa mit Vertreter*innen einer Politik der Anerkennung (vgl.
Taylor 2009) in Verbindung bringt, duRerst skeptisch: »Die einzige, jedoch entscheidende Frage
lautet nun: Ist es moglich, den Anderen als solchen anzuerkennen, ohne jegliche hierarchisieren-
de Bewertung?« (Taguieff 2000: 286) Da Anerkennung nun aber immer eine Bewertung implizie-
re (Bewerte den anderen als den, der er ist!) und Bewertung wiederum auf Differenzierung basiere
(Erkenne die Werte des anderen als seine—und damit als anders, als deine—an!) sei eine Anerkennung
ohne Hierarchisierung nicht moéglich. Wenn nun also schon der wohlwollende Akt der Anerken-
nung nicht ohne eine zumindest implizite Evaluation des anderen auskommt, wie sollte das beim
exklusionslogischen Neo-Rassismus der Fall sein?

24  Hall macht den Unterschied zwischen genetischem und kulturellem Rassismus mit feinem Spott
deutlich: »Die Englander behaupten nicht, dass wir kleinere Gehirne haben, aber sie glauben, dass
unsere Fahigkeit rational zu denken, nicht so entwickelt ist. Dort, wo wir hingehoren, sind wir
durchaus akzeptabel. Aber wenn wir die eingeborene Bevélkerung so durchmischen, dann spielen
die Unterschiede in der Sprache, Hautfarbe, den Gewohnheiten, der Religion, der Familie, den
Verhaltensweisen, den Wertsystemen doch eine grofe Rolle.« (1989a: 917)

25  Zurlnhaltsleere des Kulturbegriffs in neo-rassistischen Argumentationen s.a. Magiros 2004: 174ff.

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

n


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7

Grauzonen des Alltagsrassismus

Ort wird also auch im Neo-Rassismus nicht aufgegeben.?® Im Gegenteil, er teilt sie mit
jenen frithen und tiberaus populiren Rassentheorien des 18. und 19. Jahrhunderts, die
phinotypische Merkmale nicht nur mit >Rasse«-Kategorien verkniipften, sondern diese
zusitzlich auch noch geographisch fixierten. Bithl spricht in diesem Zusammenhang
von »rassifizierende[r] Kartografie« (Bithl 2017: 37). Allerdings lisst sich zeigen, dass
die kulturdeterministischen Vorstellungen des Neo-Rassismus eng mit spezifischen ge-
sellschaftlichen Transformationsprozessen verflochten sind, die die swestlichen< Indus-
trienationen erst im postkolonialen Zeitalter ereilten. Neue Zeiten machten eine neue
»Rhetorik des Ausschlusses« (Stolcke 1995: 1) erforderlich: Deren argumentative Stof3-
richtung zielt auf die Delegitimation von Zuwanderung und transnationaler Mobilitit,
wie sie das 20. und 21. Jahrhundert prigen. Zu erkennen gibt sie sich etwa in Form
zivilisatorischer Untergangsszenarien, die in den rechtspopulistischen Politlagern eu-
ropdischer Linder seit Jahren Konjunktur haben. Ein vielzitiertes Beispiel fiir solch neo-
rassistische Argumentationsmuster ist Margaret Thatchers Rede von 1978, gehalten we-
nige Monate vor ihrem Regierungsantritt:

»If we went on as we are, then by the end of the century there would be 4 million
people of the New Commonwealth or Pakistan here. Now that is an awful lot and |
think it means that people are really rather afraid that this country might be swamped
by people with a different culture. And, you know, the British character has done so
much for democracy, for law, and done so much throughout the world, thatif thereisa
fear that it might be swamped, people are going to react and be rather hostile to those
coming in.« (Daily Mail 31. Januar 1978, zitiert in Barker 1981: 15)

Barker macht in der Analyse dieses Redeausschnittes deutlich, dass hier nicht nur der
Mythos einer schiitzenswerten Nation und ihrer zivilisatorischen Errungenschaften be-
schworen wird, die es gegeniiber den Immigrant*innen zu verteidigen gelte. Er zeigt
auch, warum sich diese populistische Rhetorik derart erfolgreich durchsetzen konnte:*
Sie wende sich dem einfachen Mann auf der Strafle zu, rechtfertige dessen Angste vor
dem >Fremden« als genuin und authentisch und fithre zudem das Objekt dieser Angste
ein — den Migranten, der mit seiner kulturellen Andersartigkeit den »way of life« des
einfachen Mannes bedrohe (vgl. Barker 1981: 15f.).*® Diese Argumentationsweise pri-
sentiert sich als alltagsnah, einsichtig und verstindnisvoll und bietet sich damit den
Menschen als intuitives und kategoriales Orientierungswissen an. Es ist deswegen so

26  Aktuell finden sich derartige Vorstellungen etwa im Konzept des Ethnopluralismus, wie es unter
rechtspopulistischen und rechtsextremen Gruppierungen popular ist. Salzborn zufolge handelt es
sich dabei um eine Segmentierungsideologie, die die »konsequente raumliche Separierung und
geopolitische Trennung von Menschen nach ethnisch-kulturalistischen Kriterien« (2015: 67) for-
dern.

27  Magiros zufolge ist der Neo-Rassismus, den sie als kulturalistischen Rassismus bezeichnet, »in den
letzten Jahrzehnten zu einem der wichtigsten ideologischen Strange der Fremdenabwehr gewor-
den« (2004: 166).

28  Die enge Verflechtung von Kultur, Nation und Territorium im Kontext von GroRRbritannien proble-
matisiert etwa auch Gilroy in seinem Kulturkonzept des »ethnischen Absolutismus« (vgl. 1992; s.a.
Diivel 2009: 178f)).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

attraktiv, weil es einer zunehmend komplexen und uniibersichtlichen Gesellschaft eine
simple Ordnungsmatrix offeriert.

Apokalyptische Redefiguren wie Thatchers Uberschwemmungsmetapher (»swam-
ped«) finden sich auch im deutschen Einwanderungsdiskurs (vgl. Wengeler 2003). Sie
funktionieren nach derselben Logik wie die von islamfeindlichen Akteur*innen ge-
schiirte Angst vor der »Islamisierung des Abendlandes«. Stets geht es um Umschlagsze-
narien, in denen vormalige Minderheiten »schleichend« zu quantitativen Mehrheiten
werden. Es geht um die drohende Dominanz >fremder< Werte oder die physische Ver-
dringung alteingesessener Bevolkerungen aus ihren snatiirlichen Lebensriumenc. All
dies spiegelt sich auch im Begriff des »way of life« wider, der sein deutsches Aquivalent
in der Leitkulturdebatte findet (vgl. Nassehi 2011).

»Die Neue Rechte behauptet ein Recht auf die Verschiedenheit und die Einzigartigkeit
der Kulturen. Damit wird zugleich unterstellt, dass Kulturen die immanente Tendenz
zugrunde liege, ihre Einzigartigkeit zu bewahren. Eine Vermischung der Kulturen, so
argumentieren die Protagonisten der Neuen Rechten, habe ihren Untergang und den
Verlust ihrer Einmaligkeit zur Folge.« (Scherschel 2006: 43, Herv.i.0.)

In dieser Argumentation erkennt Stolcke einen der wesentlichen Unterschiede zwi-
schen dem traditionellen Rassismus und der kulturalistischen Rhetorik des Neo-Rassis-
mus, den sie selbst als »kulturellen Fundamentalismus« bezeichnet. Er behaupte nicht
nur die Existenz unter-schiedlicher Kulturen und deren Inkommensurabilitit, sondern
basiere dariiber hinaus auf der Annahme »that relations between different cultures are
by >nature< hostile and mutually destructive because it is in human nature to be ethno-
centric« (Stolcke 1995: 5, Herv.i.O.). Auf dieser Grundlage konnen die >Anderen< dann
nicht nur als >Fremde« und Auflenseiter stigmatisiert werden, sondern auch als potenti-
elle Feinde. Die Feindbildrhetorik offener Islamgegner*innen, die sich in Bedrohungs-
szenarien ergeht und mit Narrativen wie Uberfremdung, Volksaustausch und Islami-
sierung (vgl. Amadeu Antonio Stiftung 2017: 11-15) operiert, ist ein Paradebeispiel fiir
neo-rassistische Ideologien.*

Zusammenfassung & Verkniipfung

Wir wollen an dieser Stelle die wesentlichen Charakteristika des Neo-Rassismus noch
einmal zusammenfassen und sie mit Miles’ Basisdefinition verkniipfen: Es handelt sich
beim Neo-Rassismus um eine Ideologie des Ausschlusses (Exklusionslogik), die sich iitber
den Verweis auf die Unvereinbarkeit unterschiedlicher Kulturen (Inkommensurabilitit)
rechtfertigt. Dabei vermeidet er eine biologistische Sprache, Begriffe wie »Rasse« (Substi-
tutionslogik) sowie die offensichtliche Hierarchisierung sozialer Gruppen. Diese nimmt

29  Dennoch lehnt Stolcke die Behauptung ab, beim Neo-Rassismus handle es sich um einen grundle-
gend neuen Typus oder dass dieser lediglich der rhetorischen Verschleierung tiberlieferter rassis-
tischer Weltbilder diene. Eher liefien sich in seinen Doktrinen sowohl alte als auch neue Elemente
finden (vgl. 1995: 1). Zu letzteren zahlt eine kulturalistische Rhetorik, wie wir sie eben schon be-
schrieben haben. Balibar bezeichnet diese als relativ neue Sprache, in der auch »die Kategorie der
Immigration als Ersatz fiir den Begriff der Rasse« fungiere (1992: 27, Herv.i.O.). Immigration sei der
inhaltliche Themenkomplex, um den herum sich der Neo-Rassismus ausgebildet habe.

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

13


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Grauzonen des Alltagsrassismus

er allerdings tiber die Fixierung des >Anderenc als different und unerwiinscht auf im-
plizite Weise dennoch vor (latente Negativevaluation). Er definiert die Begriffe Kultur,
Tradition und Werte als Konstanten eines kollektiven Verhaltens (Naturalisierung, Ho-
mogenisierung), mit deren Hilfe er auch die Identitit der »Eigengruppe« als feststehend,
kollektiv und tradierbar deklariert (Dialektik, Primordialitit).

Der Neo-Rassismus erfiillt dabei diverse Kriterien, die schon in Miles’ Konzeptua-
lisierung des biologischen Rassismus angelegt sind: So basiert auch er auf Rassenkon-
struktionen, insofern er einzelne Merkmale (diesmal kulturelle) hervorhebt und ihre
Unverinderlichkeit behauptet. Er kann in Form einer kohidrenten Theorie bzw. Lehre in
Erscheinung treten und bleibt dabei gleichzeitig »massentauglich«, d.h. er kann dem
Mann auf der Strafle seine »Erfahrungsweise von Welt als Beschreibung und Erklirung
strukturieren« (Miles 1991: 107).>° Somit kommt er als Alltagstheorie ebenso zum Ein-
satz wie etwa als Bestandteil politischer Programmatiken. Er nimmt, wenn auch nicht
explizit, Werturteile vor, die die Welt in eine positive sWir<-Identitit und viele weniger
angesehene >Fremd«-Identititen unterteilt — womit er implizit Werthierarchien postu-
liert. Anders als der biologische Rassismus betont er jedoch die kulturelle >Fremdheit< des
»Anderenc< und verweist ihn damit auf ein Aufierhalb des eigenen national-kulturell ge-
fassten Raumes. Er vermeidet biologistische Zeichen (Gene, Blut, >Rasse« etc.), evoziert
jedoch die Vorstellung einer im Kulturkampf befindlichen modernen Welt. Schliefilich
offeriert er kulturelle Selbstdeutungen, in deren Zentrum die Idee einer primordia-
len Kollektividentitit steht, die iiber symbolische Schliisselcodes wie Kultur, Tradition,
Werte, Erbe, Differenz usw. zum Ausdruck gebracht wird.

Miles’ Rassismuskonzept erlaubt es uns, kulturdifferentialistische Ideologien wie
die des Neo-Rassismus in sein Modell zu integrieren. Grund dafiir ist seine Uberzeu-
gung, dass Rassismus historisch und inhaltlich flexibel sei. Je nach zeitlichem Kontext
werden mit ihm unterschiedliche Gruppen als Objekte sowie spezifische Eigenschaf-
ten als deren >natiirliche« Erkennungsmerkmale ausgewihlt (vgl. Miles 1991: 112). Mit
dieser Integration lisst sich Miles’ Modell nun einerseits erweitern, sodass uns in den
alltagskommunikativen Bedeutungsproduktionen der Interviewpartner*innen neben biolo-
gistischen, auch kulturdifferentialistische Deutungs- und Erklirungsmuster analytisch
zuginglich sind. Gleichzeitig kénnen wir es damit prizisieren, da fir die angestrebte
Analyse nun eine filigranere Heuristik zum Erkennen rassistischer Argumentations-
strategien (latent, indirekt, getarnt) zur Verfigung steht.

2.1.2.4 Rassismus - die Verbindung von Ideologie & Praxis

Nachfolgende Erdrterungen wollen nun Miles’ rigide Trennung zwischen den ideologi-
schen und den praktischen Erscheinungsformen von Rassismus hinterfragen und dafiir
pladieren, Rassismus als eine integrierte und aufeinander bezogene Konstellation aus
Ideen und Praxen zu betrachten. In dieser Perspektive werden verschiedene wesentliche
Merkmale von Rassismus sichtbar: Erstens lisst sich nachvollziehen, warum sich rassis-
tische Wissensbestande iiber Jahrhunderte halten konnten und auf welche Weise sie mit

30 Dasist es, was Balibar mit dem Funktionieren rassistischer Ideologien als »demokratische« Leh-
ren« meint (1992: 26).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

gesellschaftlichen Institutionen verflochten sind und in ihnen praktisch operieren. Zweitens
tritt dabei das rassistische Handeln (Sprechen) einer Person als Phdnomen innerhalb ei-
nes spezifischen gesellschaftlichen Kontextes in Erscheinung — und eben nicht als isolierte,
a-historische Singularitit. Drittens lisst sich damit auch der Aktivitit des Subjekts im
Umgang mit rassistischen Ideologemen Rechnung tragen. Ideologie erscheint so nicht, wie
im klassisch-marxistischen Sinne, als falsche Lehre, die top-down an die Massen ver-
mittelt wird, sondern als im praktischen Alltagssprechen ausgehandelte Vorstellungen,
Sichtweisen und Erklirungsansitze, die sowohl sprachlich als auch argumentativ un-
terschiedliche Formen annehmen kénnen.

Wir wollen nachfolgend zunichst den Ideologiebegriff selbst, wie ihn Miles verwen-
det, diskutieren. Dafiir soll das Verstindnis, wie es im Rahmen seines Rassismuskon-
zeptes zum Ausdruck kommt, noch einmal rekapituliert und kritisch reflektiert werden.
Zu diesem Zweck soll als Erweiterung zu Miles auf ein Rassismuskonzept zuriickgegrif-
fen werden, dessen Ideologiebegriff die oben genannten Anforderungen erfiillt: Halls*
Konzept von Rassismus als ideologischen Diskurs (1989a).

Welches Ideologieverstandnis?

Miles’ Ideologieverstindnis ist von nicht ganz widerspruchsfreiem Charakter. Auf der
einen Seite hebt er die praktische Adiquanz rassistischer Ideologien hervor, indem er
auf ihre Funktionalitit im Alltagsleben hinweist: So werden diese benutzt, um fiir be-
obachtbare Phinomene brauchbare Erklirungen zu liefern. Sie sind fiir diejenigen, die
sie verwenden, mithin von sinngebendem Charakter und keinesfalls als abstrakte »Irr-
lehre« zu verstehen (vgl. Miles 1989: 360). Andererseits betont er, dass Ideologien »per
definitionem« nur falsche Erklirungen anbieten kénnten, was sich in seinem Konzept
von Rassismus insofern widerspiegelt, als er dieses als einen auf wissenschaftlich wi-
derlegten Rassentheorien basierenden Gruppenkonstruktionsprozess verstanden wis-
sen will.

Nimmt man nun Miles’ letztere Ausfithrungen ernst, so zeigt sich in ihnen eine klas-
sisch-marxistische Lesart von Ideologie, nach der eine herrschende Elite ein verzerrtes
Bild von der gesellschaftlichen Realitit entwirft, um die eigenen Herrschaftsaktivititen
zu verschleiern — zwischen »realen« und »illusorisch-ideologischen« Bedingungen wird
nach diesem Ideologieverstindnis klar unterschieden. Es finden sich hierin eindeuti-
ge Parallelen zu Marx und Engels, fiir die Ideologie die symbolische Seite strukturell-

31 Hall, dessen Arbeiten sich stets gleichermafen an wissenschaftlichen wie politischen Fragen ori-
entierten (vgl. Krotz 2009: 210) und der im Einklang mit seiner Uberzeugung, dass Theorie »eine
Praxis [ist], die immer (ber ihre Interventionen in einer Welt nachdenkt, in der sie etwas veran-
dern, etwas bewirken kénnte« (Hall 2000: 51) —auch seine personlichen Erfahrungen mit Rassis-
mus, Migration und Identitit zum Gegenstand seines umfangreichen Werkes machte (vgl. Hall
2007: 234; s.a. 2009b), gilt als einer der wichtigsten Vertreter*innen der Cultural und Postkolonial
Studies. In seinen bekanntesten Schriften setzt er sich mit Prozessen der Medienkommunikation
(Hall 2001) sowie mit Bedingungen und Dynamiken kultureller Identitét (u.a. Hall 1994, 2004¢)
auseinander. Halls theoretische Beitrige basieren dabei auf neo-marxistischen Uberlegungen. In
ihnen verbinden sich Ideen sowohl des franzésischen Strukturalismus als auch der Semiotik und
der Soziologie, zu denen er, zumeist in Aufsatzform, weiterfiihrende Denkanstofie entwickelte
(vgl. Krotz 2009: 212).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

75


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Grauzonen des Alltagsrassismus

gesellschaftlicher Uber- und Unterordnungen ist: »Die herrschenden Gedanken sind
weiter nichts als der ideelle Ausdruck der herrschenden materiellen Verhiltnisse; also
der Verhiltnisse, die eben die eine Klasse zur herrschenden machen.« (Marx & Engels
1978 [1845/46]: 46)** Jene Uber- und Unterordnungen beruhen auf der ékonomischen
Struktur einer Gesellschaft, die Marx, seinem materialistischen Primat folgend, als ih-
re »reale Basis« bezeichnet. Ihr stellt er den Staat als »juristische[n] und politische[n]
Uberbau« sowie »gesellschaftliche Bewusstseinsformen« gegeniiber, welche sich in »re-
ligiésen, kiinstlerischen oder philosophischen, kurz, ideologischen Formen« entfalten
(Marx 1977 [1859]: 336). Jene Basis mit ihren 6konomischen Produktionsverhiltnissen sei
es letztlich, die »den sozialen, politischen und geistigen Lebensprozess« des Individu-
ums bedinge. Mithin sei es »nicht das Bewusstsein der Menschen, das ihr Sein, sondern
umgekehrt ihr gesellschaftliches Sein, das ihr Bewusstsein bestimmt« (ebd.).*

Die marxistische Gesellschaftstheorie entwirft hier ein Bild vom Individuum, des-
sen Weltwahrnehmung allein von den (6konomisch-fundierten) Strukturen seiner ge-
sellschaftlichen Lebensumwelt geprigt ist. In kapitalistischen Gesellschaften seien es
mithin die mystifizierenden Ideologien der Kapitaleigentiimer*innen, die die Vorstel-
lungs- und Bewusstseinsformen der Leute determinieren. Alternative, subversive, wi-
derstindige individuelle Positionierungen zu jenen »herrschenden Gedanken« sind im
klassisch-marxistischen Verstindnis nicht angelegt. Das kapitalistisch dominierte In-
dividuum kommt folglich nicht umbhin, ein »falsches Bewusstsein« von sich und den
gesellschaftlichen Verhiltnissen zu entwickeln. Thm ist lediglich eine illusorisch-ver-
zerrte Version der Wirklichkeit zuginglich; die »wahren« Vorginge (d.h. seine realen
wirtschaftlichen Abhingigkeiten) bleiben ihm verborgen. »Real individuals< and their
sreal< activities were turned upside down within ideology, so that illusory views of so-
ciety predominated over >reality«.« (Billig 1991: 3)

32 Praktische Umsetzung soll dies ihnen zufolge dadurch erhalten, dass die herrschende Klasse eben
auch tber »die Mittel zur geistigen Produktion« verfiige (Marx & Engels 1978 [1845—46]: 46), d.h.
sowohl iber die Techniken der Produktion und Distribution (z.B. Buchdruck) als auch tiber deren
ideelle Voraussetzungen (etwa Bildung). Dass dies sich auf das heutige Zeitalter Sozialer Medien
nur noch sehr bedingt Ubertragen lasst, liegt auf der Hand, und kann als weiterer Grund dafir
angefiihrt werden, dass das Bild eines Top-Down-Prozesses gesellschaftlicher Ideenvermittlung
zu kurz greift.

33 Stammen fasst Marx’ »philosophische Bestimmung des Menschen« wie folgt zusammen: Jener
werde als »gesellschaftlich produzierendes (arbeitendes) Wesen [entworfen], das im Vollzug sei-
nes Lebens Produktionsverhiltnisse entwickelt, die in geschichtlich-konkreten Situationen je be-
stimmten Produktionskraften entsprechen; beide zusammen bilden die 6konomische Gesamt-
struktur der Gesellschaft oder der Gesellschaftsformation, die —als Basis des Lebens—auch die
gesellschaftlichen Bewusstseinsformen bestimmt; insofern bildet das gesellschaftliche Sein das
Bewusstsein« (2004: 185). Dass es dem Menschen im Vergleich zum Tier moglich ist, gestaltend
und reflexiv produktiv zu sein, mache Niedermaier zufolge dessen einzigartiges Wesen aus: »Das
produktive Leben, die bewusste und vergegenstindlichende Tatigkeit, die Arbeit, verleiht dem
Menschen einen Sonderstatus, da kein Tier in der Lage ist, die Welt nach seiner eigenen Vorstel-
lung zu formen.« (2009: 221f,, Herv.i.O.) Die Tatsache, dass Marx Arbeit als »schépferischen Akt«
begreife, wahrend gleichzeitig »jede menschliche Praxis eng an die gegebenen gesellschaftlichen
Voraussetzungen gekoppelt« sei, verleihe seinem Menschenbild eine »doppelte materialistische
Grundlegung« (ebd.: 222, Herv.i.O.).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Die Idee einer durch privilegierte Eliten strategisch herbeigefithrten Trennung
zwischen wahrer und falscher Realitit, zwischen »richtigem« und »falschem Bewusst-
sein«, wird von neo-marxistischen Interpretator®innen angefochten und neugedacht.
Fiir Hall, der sein Rassismuskonzept ebenfalls auf marxistischen Uberlegungen auf-
baut, zihlen sie zu den »Hauptsiinden der klassischen marxistischen Ideologietheo-
rie« (Hall 2004a: 20), welche er folgendermafien benennt: Erstens ein dkonomischer
Reduktionismus, der andere gesellschaftlich wirkende Strukturierungs- und Aus-
schlussmechanismen wie >Rasse< oder >Geschlecht« iibersieht bzw. negiert; zweitens
die Gleichsetzung vom Okonomischen und Politisch-Ideologischen, die impliziert,
dass die Vorstellungen der Menschen von gesellschaftlicher Wirklichkeit von Markt-
beziehungen determiniert ist und drittens, die dichotome Unterscheidung zwischen
wahr/falsch, Reales/Verzerrung, »richtiges«/»falsches Bewusstsein«.

Hall begriindet seine Ablehnung jener »vulgiren« marxistischen Ideologiekonzep-
tionen mit einem Verweis auf die Eigenschaften menschlicher Sprache, die alles andere
als 6konomistisch iberformt ist. Diskurse funktionieren nach ganzlich anderen Regeln,
wie Hall andernorts mit dem Begriff der Reprisentation belegt (vgl. 2009a).

»Die Sprache ist das Medium par excellence, durch das Dinge im Denken sreprasentiert«
werden, und deshalb das Medium, in dem Ideologie erzeugt und transformiert wird. In
der Sprache aber kann dasselbe gesellschaftliche Verhiltnis unterschiedlich reprasen-
tiert und konstruiert werden, und zwar deshalb, weil die Sprache ihrer Natur nach zu
ihrem Referenten nicht in einer eindeutigen Relation fixiert, sondern >multi-referen-
tiell< ist: sie kann unterschiedliche Bedeutungen dessen konstruieren, was offenbar
dasselbe gesellschaftliche Verhiltnis oder Phinomen ist.« (Hall 2004a: 21, Herv.i.0.)

Auf Grundlage dieser Uberlegungen schligt Hall eine theoretische Neujustierung des
Ideologie-Begriffs vor. In seiner kulturwissenschaftlich fundierten, insbesondere an Al-
thusser und Gramsci orientierten Lesart, kann eine kritische Gesellschaftsanalyse, so
Halls Uberzeugung, das Individuum und seine aktive, sinnstiftende Auseinanderset-
zung mit den gesellschaftlichen Bedingungen, die ihn umgeben, nicht ausklammern:

»Die verdunkelnden und mystifizierenden Effekte einer Ideologie werden nicht lan-
ger als das Produkt einer Tauschung oder einer magischen Illusion betrachtet, noch
werden sie einfach einem falschen Bewusstsein zugeschrieben, in das unsere armen,
umnachteten, theorielosen Proletarier auf ewig eingekerkert wiren. Die Verhaltnisse,
in denen die Leute leben, sind immer die swirklichen Verhiltnisse¢, und die Katego-
rien und Begriffe, die sie verwenden, helfen ihnen, diese gedanklich zu erfassen und
zu artikulieren.« (2004a: 25)

Halls Ideologiebegriff schlie8t dabei grundlegend an das neo-marxistischen Denken
Althussers an, der den Begriff des »falschen Bewusstseins« innerhalb seiner Ideolo-
gietheorie ebenfalls ablehnt. Uberzeugend fiir Hall ist dessen erkenntnistheoretische
Pramisse, dass es kein einziges wahres Wissen von der Welt gebe, welches sich dem
denkenden Menschen auf quasi-natiirliche Weise vermittle (vgl. Hall 2004b: 42). Al-
thusser interessiert vielmehr, wie Ideologien verinnerlicht und im spontanen Sprechen
aktualisiert werden, womit er eine Offnung hin zu linguistischen und diskursorien-
tierten Ideologiekonzeptionen vornimmt (vgl. Hall 2004a: 14). Zudem entwirft er ein

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

77


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Grauzonen des Alltagsrassismus

Verstindnis von ideologischen Staatsapparaten, die den Erhalt gesellschaftlicher Pro-
duktionsverhiltnisse sicherstellen, indem sie im zivilgesellschaftlichen Bereich, etwa in
Gestalt von Schulen, ideologische Unterwerfung betreiben (vgl. Rehmann 2008:104). Al-
thussers Neu-Konzeptualisierung ermdéglicht damit, Ideologien weder als strategische
Verzerrungen noch ausschliefllich »als System von Doktrinen [zu betrachten], sondern
als Komplex von Bildern, Symbolen und Vorstellungen, die gelebt werden« (Thomas
2015: 72).

Hall entwickelt in Anlehnung an Althusser einen deutlich aktiveren, in gewisser
Weise konstruktivistischen Ideologiebegriff. Dieser ist nicht als falsche Doktrin zu den-
ken, die im top-down-Prozess an die Massen zur Rechtfertigung und Aufrechterhaltung
spezifischer sozialer Spaltungen und ungleichverteilter Privilegien vermittelt werde.
Vielmehr stellt er sich als spezifisches Set an Ideen und Handlungsweisen dar, die das
gesellschaftliche Zusammenleben zu einem bestimmten Zeitpunkt dominieren. Die-
ses ist jedoch nicht als Zwang, sondern als praktisch gelebter Konsens zu denken (vgl.
Hall 2004a: 10). Er orientiert sich dabei stark an Gramscis Hegemoniebegriff** (vgl. Hall
1989a). Wir werden auf diesen im nachfolgenden Kapitel ausfithrlicher eingehen. Hier
geniigt zunichst das Wissen, dass Gramsci sich ebenfalls gegen einen Klassenreduk-
tionismus positionierte, wobei er mit seinem Schliisselkonzept Hegemonie auch eine
Beschrinkung des Ideologie-Begriffs auf geistige Phinomene iiberwindet und ihn so
auch fir materielle Formen der Herrschaft zuginglich macht (vgl. Rehmann 2008: 82).

Wihrend Miles Rassismus also als Ideologie definiert, die »certain (false) doctri-
nes« beinhaltet (vgl. Wetherell & Potter 1992: 69), wihlt Hall eine erkenntnistheoreti-
sche Perspektive, die Rassismus nicht als verzerrtes Wissen, sondern als Bestandteil
gesellschaftlich vorherrschender Wahrnehmungs- und Orientierungsmuster fasst und
damit auf dessen Normalititscharakter hinweist. Unter Ideologie versteht Hall dabei
grundlegend

»die mentalen Rahmen—die Sprachen, Konzepte, Kategorien, Denkbilder und Vor-
stellungssysteme —die verschiedene Klassen und soziale Gruppen entwickeln, um der
Funktionsweise von Gesellschaft einen Sinn zu geben, sie zu definieren, auszugestal-
ten, verstandlich zu machen« (2004a: 10).

Er wendet sich hier deutlich ab von einem Verstindnis, das Ideologie als eine Art Pro-
paganda versteht, welche die Leute iiber ihre swahren«< Lebensverhiltnisse im Unklaren
lasst. Ideologie ist auch nicht auflerhalb alltiglicher Sinnproduktionen verortet, son-
dern wird im lebensweltlichen Handeln der Leute stetig (re)konstituiert. Der Aspekt der
Macht hingegen bleibt auch bei Hall von zentraler Bedeutung. Allerdings ist diese nicht

34  Hall hat sich im Rahmen seiner Konzeptualisierung von Rassismus ausfithrlich mit Gramsci be-
schaftigt. In seinem Text Gramsci's Relevance for the Study of Race and Ethnicity (1986) legt er die
Vorziige einer Beriicksichtigung Gramscis fiir die Theoretisierung von Rassismus ausfiihrlich dar.
Beginnend mit dem von Gramsci (iberwundenen 6konomischen Reduktionismus marxistischer
Schriften, der gesellschaftliche Verhiltnisse allein auf wirtschaftliche Faktoren zurtckfihrt und
dabei simtliche anderen Differenzierungsdimensionen ausblendet (vgl. ebd.: 10), (iber die Er-
schlieRung seines populdren Hegemonie-Konzeptes (vgl. ebd.: 14ff.) bis hin zur Neudefinition des
modernen Staates (vgl. ebd.: 18ff.) erértert Hall Schritt fir Schritt die theoretische Transferierbar-
keit Gramscis auf das Phanomen Rassismus.

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

wie im Marxschen Verstindnis zentralisiert. Vielmehr wirkt sie als symbolisches Ord-
nungsprinzip innerhalb ungleicher Gesellschaftsverhiltnisse: »Immer wenn Bedeutun-
gen produziert werden und wenn diese Bedeutungsproduktion mit Fragen der Macht
verkniipft ist, finden wir das Ideologieproblem.« (Hall 1989a: 913) In diesem Sinne ent-
stehen rassistische Ideologien immer dann, »wenn die Produktion von Bedeutungen
mit Machtstrategien verkniipft sind und diese dazu dienen, bestimmte Gruppen vom
Zugang zu kulturellen und symbolischen Ressourcen auszuschlieflen.«

Wir halten also fest, dass sich Miles zufolge Rassismus in ideologischen Gehalten nie-
derschligt und dass dabei Gruppen konstruiert werden, die auf Basis von widerlegten
Rassentheorien bzw. essentialistischen Kultur- bzw. Religionsverstindnissen naturali-
siert werden. Von Hall lernen wir, dass Ideologie dabei nicht als falsche Lehre miss-
verstanden werden darf, die sich vonseiten der Herrschenden an die Massen vermit-
telt, sondern vielmehr als »mentale Rahmeng, die zu einer bestimmten Zeit und an
einem bestimmten Ort in einer Gesellschaft dominieren und mittels derer sich Subjek-
te die Welt erklirbar machen. In Bezug auf die herrschaftssichernden Funktionen von
Rassismus betont er, dass rassistische Ideologien dazu dienen, gesellschaftliche Ver-
hiltnisse zu deuten und zu stabilisieren, in denen rassifizierte Gruppen vom Zugang
zu Ressourcen ausgeschlossen werden. Mit Halls Neujustierung des Ideologie-Konzep-
tes erklirt sich uns die Persistenz und Durabilitit rassistischer Ideologeme. In Zeiten,
in denen biologistische Rassentheorien widerlegt und offen-rassistische Auflerungen
sozial sanktioniert sind, fungieren sie dennoch als Bedeutungsressourcen, weil sie zu
asymmetrischen Gesellschaftsverhiltnissen Erklirungen und Legitimationen fiir die-
se anbieten. Dieses produktive Verstindnis von rassistischen Ideologien eréffnet der
vorliegenden Arbeit die Méglichkeit, auch innerhalb nicht-biologistischer Bedeutungs-
produktionen iiber >Muslim*innenc rassifizierende Interpretations- und Diskursmuster
auszumachen.

Ideologie und die Herstellung von Hegemonie

Um zu verstehen, wie sich Ideologien gesellschaftlich verbreiten und in Gestalt von
mentalen Rahmen in das Alltagsbewusstsein der Leute hineinragen, ohne dieses jedoch
vollstindig zu determinieren, ist es hilfreich, sich noch einmal etwas genauer mit dem
bereits erwidhnten Hegemoniekonzept des italienischen Neo-Marxisten Antonio Gram-
sci zu befassen.

Gramsci, von den italienischen Faschist*innen verfolgt und inhaftiert, entfaltete in
seinen berithmten Gefingnisheften den Grof3teil seines theoretischen und politischen
Denkens. Dabei nimmt er Billig zufolge eine durchaus doppelseitige Haltung gegeniiber
dem Denken und Alltagsreden der (»einfachen«) Leute ein (vgl. 1991: 6f.). Einerseits habe
er der klassisch-marxistischen Vorstellung von den unterdriickten Massen ein emanzi-
piertes Bild entgegenhalten wollen, demzufolge »jeder ein Philosoph« sein kdnne. An-
derseits sei es gerade die Philosophie, die vom hohen Intellektualismus zum einfachen
»Commonsense« hindurchsickere, um dann dort — in anderer Form zwar, aber immer
noch als Sediment der urspriinglich abstrakt-philosophischen Gedanken — das Denken
der »einfachen Leute« zu formen (vgl. ebd.). Das Konzept des Jedermann-Philosophen
ist mithin paradox. Die Frage, ob fiir Gramsci die Leute mehr waren als nur simple

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

79


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Grauzonen des Alltagsrassismus

Repetitor*innen einer herrschenden Ideologie, lisst sich jedoch mit Blick auf sein He-
gemonie-Konzept ein wenig erhellen.

Fir Gramsci, von dem Halls Rassismuskonzept ebenfalls inspiriert ist, stellt Hege-
monie eine Art der »Fithrung« dar, die eine spezifische soziale Gruppe in einem his-
torischen Moment innehat und mit deren Hilfe sie ihre Herrschaftsposition »organi-
siert und legitimiert« (vgl. Langemeyer 2009: 74). Fithrung meint dabei nicht lediglich,
eine dkonomische oder politische Machtposition zu bekleiden, »sondern ebenso bei
intellektuellen und moralischen Fragen den >grundlegenden Rahmenc« setzen zu kon-
nen« (Hepp 2010: 52). Hegemonien umfassen somit Denk-, Wahrnehmungs- und Be-
wertungsmuster innerhalb einer Gesellschaft, die zwar »als vorherrschende Meinung
oder Einstellung« gefasst werden konnen, dabei jedoch stets auf der Zustimmung zu
den bestehenden Herrschaftsverhiltnissen beruhen (vgl. Langemeyer 2009: 76f.). Hier-
in unterscheidet sie sich von simplem Zwang. Hegemoniale Denkmuster werden nicht
oktroyiert, vielmehr setzen sie sich vor dem Hintergrund der gegebenen gesellschaft-
lichen Ordnung als die (vermeintlich) sinnvollste aller Optionen durch. Alternative und
widerstindige Diskurse werden dabei nicht ignoriert, sondern als marginale Positionen
ausgewiesen und dabei in die bestehenden Herrschaftsverhiltnisse integriert.

Auch Essed (1991) baut ihre Theoretisierung von Alltagsrassismus auf Gramscis Hege-
monie-begriff auf und betont dabei dessen prozessualen und produktiven Charakeer.
Rassismus sei als Ideologie in alltigliche Handlungen eingeschrieben und diene dort
der ideologischen Konsolidierung und Stabilisierung bestehender Dominanzverhalt-
nisse innerhalb einer Gesellschaft (vgl. 1991: 44; vgl. Kap. 2.2.2 zum Alltagsrassismus).
Mit Gramsci ldsst sich ihr zufolge verdeutlichen, dass rassistische Ideologien nicht nur
Elemente elaborierter, wissenschaftlicher Theorien sind, sondern integraler Bestandteil
alltaglichen Denkens und Handelns. Insofern kénnten sie auch als »lebenspraktische
Haltung der Massen gegeniiber ihren Lebensbedingungen« verstanden werden (Lan-
gemeyer 2009: 77). Die Orte, an denen jener Konsens hergestellt und immer wieder
auch um politische und kulturelle Hegemonie gerungen wird — auch im Hinblick auf
rassistische Weltdeutungen als Bestandteil eines rassistischen Wissens — befinden sich
Gramsci zufolge innerhalb der Zivilgesellschaft (vgl. Haug & Davidson 2004: 12). Diese
sei ein essentieller Pfeiler des staatlichen Machtgefiiges, da in ihren »Hegemonieappa-
raten« — in Kirche, Wissenschaft, Bildungseinrichtungen, Familie, Medien usw. — die
»Lebens-, Denk- und Fithlweisen der Menschen« ideologisch verankert werden (vgl.
Langemeyer 2009: 75). Wie findet nun diese Verankerung statt?

Gramsci nennt hier zum einen Politik und Intellektuelle,®® die fiir die Transfor-
mation alltagsrassistischer Stereotype in kohirente Theorien verantwortlich seien (vgl.
Scherschel 2006: 48). Sie treten als Vermittler*innen moralischer, sozialer, politischer
und weltanschaulicher Fragen in Erscheinung und sind dabei insofern als »Gehilfenc
der herrschenden Gruppe« zu verstehen, als sie durch ihr Prestige Vertrauen akkumu-
lieren und Konsens erzeugen kénnen (vgl. Langemeyer 2009: 76). Durch sie werden
hegemoniale Wirklichkeitsvorstellungen erzeugt — etwa was eine konsensfihige, d.h.

35 Prominenz hat in diesem Zusammenhang v.a. der Begriff des »organischen Intellektuellen« er-
langt. Jene sind nicht an spezifische Klassenlagen gebunden, vielmehr entwickelt jede Klasse ihre
eigenen organischen Intellektuellen (vgl. Langemeyer 2009: 75).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

vermittelbare innenpolitische Haltung zu Themen wie Integration und Zuwanderung
anbelangt — ohne dass dafiir staatliche Zwangsmafinahmen notwendig werden. Dabei
modelliere Gramsci das Verhiltnis zwischen wissenschaftlich-philosophischen Lehren,
wie sie dann u.a. von jenen Intellektuellen erzeugt und vertreten werden, und dem
Alltagsbewusstsein der Leute keinesfalls unidirektional (vgl. Scherschel 2006: 48). Viel-
mehr miissten philosophische Positionen und Alltagsbewusstsein als Wissensbestinde
verstanden werden, die in dialektischer Weise aufeinander bezogen sind und sich dabei
lediglich »in ihrer formalen Struktur« voneinander unterscheiden. Was im rassistischen
Alltagssprechen also letztlich aktualisiert wird, greift zwar auf rassistische Ideologeme
zuriick, baut diese jedoch in der konkreten Kommunikationssituation immer wieder
neu zusammen. Wir haben es daher nicht, wie bei Rassenlehren, mit geschlossen struk-
turierten Doktrinen zu tun, sondern mit fluiden und variablen Praxen.

Insgesamt stellt sich Gramscis Hegemonie-Konzept als iiberaus hilfreich dar, um
sowohl die gesellschaftliche Durchdringung rassistischer Ideologeme als auch deren
dominierenden, auf Konsens basierenden Charakter theoretisch einzuordnen. Rassis-
tische Ideologeme werden folglich zu hegemonialen Bedeutungsressourcen nicht nur
durch ihre Verbreitung innerhalb verschiedener zivilgesellschaftlicher Teilsysteme (Me-
dien, Schule, Freizeit usw.), sondern auch - und beides bedingt sich selbstverstind-
lich - durch ihre Alltagsverstindlichkeit und pseudoempirische Plausibilitit. Gramscis
Hegemonie-Konzept macht dariiber hinaus deutlich, dass rassistische Interpretations-
rahmen nicht unidirektional top-down vermittelt werden, sondern sich im konkre-
ten Sprechen immer wieder neu materialisieren. Insofern werden sie von situativen
Kontextbedingungen ebenso bedingt wie von den Interpretations-, Integrations- und
Kontextualisierungsleistungen der sprechenden Person. In zwei spiteren theoretischen
Teilkapiteln wollen wir an diese Uberlegungen noch einmal ankniipfen. In ihnen wird es
sowohl um die diskursive Form rassistischer Ideologeme im Rahmen von Alltagskommu-
nikation gehen als auch um die lebensweltlichen Kontexte, die deren Artikulation beein-
flussen (vgl. Kap. 2.3.1.2 und 2.2.2.3). Zudem gilt es, sich noch einmal ausfithrlicher mit
der Frage zu beschiftigen, inwiefern Ideologien als einheitlich und alternativlos theo-
retisiert werden kénnen und - anschliefend an diese Uberlegungen: inwiefern es Mag-
lichkeiten des Widerstands fiir das Individuum gegeniiber rassistischen Ideologien gibt
(vgl. Kap. 2.2.2.2, 2.2.2.3, 2.3.2.3). Vorweggenommen sei hier bereits, dass das Kon-
zept des »ideologischen Dilemmas«, wie es von Billig et al. (1988) entwickelt wurde, zu
diesen Fragen einige aufschlussreiche Antworten liefert.

Um die Diskussion des Rassismuskonzeptes von Miles jedoch zunichst abzuschlie-
Ren, wollen wir im nachfolgenden Diskussionskapitel die Beziehung von Ideologien
und Praxen in Bezug auf Rassismus noch einmal genauer beleuchten. Dabei steht er-
neut Halls Rassismusverstindnis im Mittelpunkt. Abgerundet wird die Konzeptdiskus-
sion mit einer weiteren, ebenfalls neo-marxistisch inspirierten Perspektive auf Rassis-
mus, in der die Verflechtung zwischen rassistischen Ideen und gesellschaftlichen Pra-
xen betont wird: Es handelt sich dabei um Mark Terkessidis’ Verstindnis von Rassismus
als komplexem Apparat. Das Kapitel schlief3t mit einer Zusammenfassung der vorge-
nommenen konzeptuellen Justierungen und Erweiterungen. An seinem Ende steht ein
grundlegendes Rassismus-Konzept, mit dem im Rahmen der vorliegenden Untersu-
chung operiert werden kann.

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Grauzonen des Alltagsrassismus

Die Verflechtungsperspektive: Ideen & Praxen
Miles setzt sich in seinem Begriffsverstindnis dafiir ein, Rassismus als ausschliefilich
reprasentationales Phinomen zu behandeln. Er spricht sich entschieden dafir aus, le-
diglich dessen ideologische Facetten zu beriicksichtigen und diese von praktischen Er-
scheinungsformen der Diskriminierung zu trennen (vgl. 1989: 358). Dies begriindet er
einmal mit der Prizision und Erklirungskraft des Begriffs, welche durch eine zu starke
Ausweitung der empirischen Gegenstinde verwaschen werde. Zum anderen nimmt er
an, dass »es keinen notwendigen logischen Zusammenhang zwischen Kognition und
Praxis« gebe. Was aus sozialpsychologischer Perspektive Bestitigung findet, insofern
als auch das gingige Einstellungskonzept zwischen kognitiven und konativen Dimen-
sionen gerade keine Kongruenzbeziehung postuliert, ist sowohl aus ideologietheore-
tischer als auch aus wissenssoziologischer Sicht (wie wir spater noch sehen werden)
nur bedingt haltbar. Wie oben bereits angedeutet, sind fiir Hall die ideologischen und
praktischen Anteile von Rassismus untrennbar miteinander verschrinkt. Gerade ihre
Verflechtung sei es, die zur Aufrechterhaltung gesellschaftlicher Ungleichheiten maf3-
geblich beitrage. Damit weist er Miles’ strenge Unterscheidung zwischen Rassismus
als Ideologiephinomen und gesellschaftlichen Ausgrenzungspraxen klar zuriick. Hall
zufolge seien »alle Praxen durch Ideen bestimmt und alle Ideen sind in Praxen einge-
schrieben« (1989a: 914).3¢

Grofde Aufmerksambkeit innerhalb der deutschen Rassismusforschung erfuhr auch
die an Miles angelehnte Definition des deutschen Rassismusforschers und Psychologen
Mark Terkessidis. Dieser theoretisiert Rassismus ebenfalls als ein unteilbares Amal-
gam aus symbolischen und praxisbezogenen Elementen, was er insbesondere in sei-
ner ersten Arbeit Psychologie des Rassismus (1998) darlegt. Rassismus sei Terkessidis zu-
folge ein dreigliedriger »Apparat«, der sich aus dem Prozess der Rassifizierung, den
Ausgrenzungspraxen sowie dem Element der differenzierenden Macht zusammensetzt
(vgl. ebd.: 74ff.; Terkessidis 2004: 98ff.). Wihrend durch den symbolischen Bedeutungspro-
duktionsprozess der Rassifizierung (angelehnt an Miles’ Terminus »Racialization«) eine
Gruppe von Menschen auf Basis ausgewdhlter Merkmale als >natiirliche« Gruppe festge-
schrieben wird — wobei Terkessidis hier ebenfalls die Dialektik dieses Vorganges betont
(»die Natur dieser Gruppe [wird] im Verhiltnis zur eigenen Gruppe formuliert«, [Terkessidis
1998: 77, Herv.i.0.]) — werden Ausgrenzungspraxen von ihm als »praktische Struktur des
Rassismus« gefasst (vgl. ebd.: 78). Fiir Terkessidis sind diese Praxen fester Bestandteil
von Rassismus, denn: »Erst dieses Ensemble von Rassifizierung und Ausgrenzungs-
praxis gewdhrleistet die stindige Reproduktion von Andersheit.« Grund dafiir sei die
Tatsache, dass rassistische Vorstellungen tiber den >Anderen«< in Form gesellschaftlich
verankerter Wissensbestinde nicht lediglich fiir sich existieren. Vielmehr fungieren die-
se als Erklirungs- und Legitimationsressourcen, welche die praktischen Exklusions-

36  Auch neuere Rassismusdefinitionen aus dem deutschsprachigen Raum beriicksichtigen sowohl
ideelle als auch praktische Dimensionen des Rassismus. So formulieren etwa Mecheril und Melter,
dass»Rassismus als machtvolles, mit Rassenkonstruktionen operierendes oder an diese Konstruk-
tionen anschlieffendes System von Diskursen und Praxen beschrieben werden kann, mit welchen
Ungleichbehandlung und hegemoniale Machtverhiltnisse erstens wirksam und zweitens plausi-
bilisiert werden« (2009: 15f.).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

vorginge innerhalb sozialer Interaktionen und Strukturzusammenhinge symbolisch
unterfiittern bzw. einrahmen. Sie bereiten den Ausschluss des >Anderenc« ideologisch
vor- und nach, wodurch sie Strukturen und Praxen sozialer Unter- und Uberordnung
stabilisieren. »Im Falle des Rassismus werden Gruppen durch eine institutionelle Pra-
xis objektiviert und sichtbar gemacht, wihrend sich das Wissen dann wieder auf die-
ses >Objekt« bezieht.« (Terkessidis 2004: 101) Diesen Prozess gegenseitiger Verstirkung
veranschaulicht Terkessidis anhand von Objektivations- und Exklusionsvorgingen auf
dem Arbeitsmarkt, im Kontext von Nationalitit und Staatsbiirgerschaft sowie im Be-
reich der »kulturellen Hegemonie« einer Gesellschaft. Wir wollen auf diese Vorginge
an dieser Stelle lediglich kursorisch eingehen.

Fiir Terkessidis ist Rassismus ein spezifisch modernes Phinomen, woraus er ab-
leitet, dass sich die gesellschaftlichen Institutionen, in denen sich die Verflechtungen
rassistischer Ideen und Praxen besonders gut beobachten lassen, auch typisch moder-
ne Institutionen sein miissen: Der Arbeitsmarkt sei dabei »die primire Institution des
Ausschlusses durch Einbeziehung, einer spezifischen Ausgrenzungspraxis, die rassi-
fizierte Subjekte erst strukturell integriert, um sie dann etwa von Aufstiegsmoglichkei-
ten auszuschlieflen (vgl. ebd.: 101f.). Am konkreten Fall der BRD in den fiinfziger und
sechziger Jahren schildert der Autor, wie die verbreitete Vorstellung, die >Gastarbei-
ter“innen« seien dumm, faul oder schlicht >kulturell anders< Erklirungs- und Legitima-
tionsressourcen dafiir lieferte, ihnen gleiche Chancen auf gleiche Arbeit und Wohlstand
zu verweigern. Jene Ausgrenzungspraxen gingen dabei nicht nur von Arbeitgeber*in-
nenseite aus, vielmehr transzendierten sie das Wirtschaftssystem bis in legislative und
juristische Bereiche des Staates hinein. So wurden sie etwa durch arbeitsmarktrechtli-
che Regelungen wie das Inlinderprimat — das heute immer noch gegeniiber Nicht-EU-
Biirger*innen, sogenannten Drittstaatler*innen Anwendung findet — auch von staatli-
cher Seite exekutiert.

Der zweite gesellschaftliche Bereich, indem Exklusionsvorginge gegeniiber spezi-
fischen Migrant*innengruppen vollzogen werden, betrifft rechtliche Regulierungen der
Staatsbiirgerschaft. In Bezug auf Brubaker (1994: 41) erliutert Terkessidis, wie auf Ba-
sis bestimmter »kulturelle[r] Idiome« — verbreiteter Denk- und Sprachmuster in Bezug
auf Nationalitit — Migrant*innen von den Moglichkeiten nationaler Zugehdorigkeit aus-
geschlossen wurden (vgl. Terkessidis 2004: 102ff.). In Deutschland spielen dabei insbe-
sondere die an der Idee der Blutsverwandtschaft orientierten nationalen sWir<-Narrati-
ve sowie das — obwohl mittlerweile weitestgehend liberalisierte und mithin stirker ans
Prinzip des Geburtsrechts Ius soli angepasste — Staatsbiirgerschaftsrecht eine Rolle. Da-
bei zeigt sich bei Ersterem bis heute, dass Personen mit Migrationserfahrungen, und
seien sie nur tradiert, eine fraglose Anerkennung als deutsche Biirger*innen vonseiten
eines Grof3teils der deutschen Bevolkerung verweigert wird (vgl. Foroutan 2010: 10).

Zusammenfassend lisst sich festhalten, dass eine wissenssoziologisch orientierte
Rassismustheorie, wie sie etwa von Terkessidis vertreten wird, mit einer rigiden
Trennung von Ideen und Praxen, wie Miles sie bevorzugt, nur bedingt kompatibel ist.
Wollten die Produktivitit von Andersheit, die gesellschaftliche Strukturierungskraft
und historische Persistenz des Rassismus analytisch beriicksichtigt werden, so muss
dieser notwendigerweise als Geflecht, als »Apparat« aus symbolischen und praktischen
Elementen verstanden werden. Rassismus funktioniert dabei als Ordnungskategorie

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

83


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Grauzonen des Alltagsrassismus

gesellschaftlicher Verhiltnisse, welche sich in Strukturen der Uber- und Unterordnung
entfalten (vgl. Rommelspacher 1995). Er stellt einerseits die symbolischen Ressourcen
bereit, um Ungleichheitsverhiltnisse als normale bzw. erforderliche gesellschaftliche
Wirklichkeit zu erkennen und zu rechtfertigen. Andererseits bringt seine praktische
Seite jene Wirklichkeit tiberhaupt erst hervor: durch rechtliche Strukturen, institutio-
nelle Vorgehensweisen, hegemoniale Narrative und individuelle Verhaltensmuster.

Kritisch einwenden lisst sich nun trotz Terkessidis’ plausibler Argumentation, dass
Inkongruenzen zwischen symbolischen und praktischen Elementen des Rassismus in
pluralistischen, postmigrantischen Gesellschaften denkbar und auch empirisch belegt
sind. So stellt Hafez (2013a) eine beachtliche Kluft zwischen der systemisch-struktu-
rellen Anerkennung der muslimischen Glaubensgemeinschaft in Deutschland und ei-
ner iiberwiegend negativen medialen und gesellschaftlichen Wahrnehmung fest. Ver-
anschaulichen lisst sich dies anhand von Entwicklungen zur rechtlichen Gleichstellung
von Muslim*innen: Auch wenn diese noch lingst nicht in allen gesellschaftlichen Be-
reichen durchgesetzt wurde, lassen sich etwa beim islamischen Religionsunterricht,
bei islamischen Feiertagen, Bestattungsriten und der Wohlfahrtspflege zunehmende
strukturelle Implementierungen beobachten.?” Gleichzeitig — wir haben dies in Kapi-
tel 1.2.1 ausfithrlich dargelegt - sind die Ablehnungswerte innerhalb der nichtmusli-
mischen Bevolkerung seit Jahrzehnten stabil. Diese Gleichzeitigkeit bzw. Uneinheit-
lichkeit von symbolisch-ideologischen Ablehnungshaltungen und praktisch-institutio-
nellen Anerkennungsmafinahmen lassen sich bei einer zu engen konzeptuellen Ver-
kniipfung von rassistischen Ideen und Praxen nur bedingt beriicksichtigen. Mit Blick
auf das Phinomen des Alltagsrassismus ldsst sich dieser Einwand noch weiterfithren:
Hier sind Inkongruenzen auch auf subjektiver Ebene denkbar, dann etwa, wenn zwi-
schen antimuslimischen Denkweisen und Sprech- bzw. Handlungspraxen Diskrepan-
zen entstehen. Das Konzept des Alltagsrassismus (vgl. Kap. 2.2.2) trigt dem insofern
Rechnung, als dieser sich durchaus auch unbewusst, also ohne kognitiv verankerte, an-
timuslimische Uberzeugungen, entfalten kann. Eine analytische Offenheit gegeniiber
inkonsistenten Formen rassistischer Alltagskommunikation scheint folglich trotz der
grundlegenden Uberzeugung von der Verflechtung rassistischer Ideen und Praxen fiir
das Erkenntnisinteresse dieser Arbeit geboten.

Die Macht-Komponente des Rassismus

Abschliefiend soll auch das dritte Element der Definition von Terkessidis eine Erliu-
terung erhalten. Sein Begrift der differenzierenden Macht verweist auf Foucaults Macht-
begriff, der auf die Produktion von Wissen und sozialer Realitit durch das Operieren
von Diskursen rekurriert. Foucault theoretisiert Diskurse als sozial einflussreiche Aus-
sagesysteme, in und mit denen Wissen produziert wird, etwa durch die Bildung und
Verwendung von Kategorien und Typisierungen, die einen erheblichen Einfluss auf das
menschliche Denken, Wahrnehmen und Verhalten haben (vgl. Moebius 2009: 431). Dis-
kurse wirken dabei als regelhafte (Sinn-)Apparate zur Herstellung sozialer Realitit, in-

37  Mafinahmen zur rechtlichen Gleichstellung von Muslim*innen wurden auf Linderebene sehr un-
terschiedlich umgesetzt: Eine aktuelle Ubersicht liefert das Handbuch Islam und Muslime des Medi-
endienstes Integration (2019: 169—184).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

dem sie »immer mit Macht verbunden [sind], nimlich der Macht, Wissen zu produ-
zieren und zu verbreiten« (Hepp 2010: 32f., Herv.i.O.). Foucaults Machtbegriff ist da-
bei nicht an einzelne Akteur*innen oder Interessengruppen gebunden, wie es z.B. bei
marxistisch inspirierten Debatten um den gesellschaftlichen Einfluss multinationaler
Konzerne der Fall wire. Auch ist er nicht an elitire Positionen oder Amter gekoppelt.
»Macht — so Foucault — hat vielmehr keinen Ort, sie ist dezentral, still, unscheinbar, aber allge-
genwirtig.« (Joas & Knobl 2004: 500, Herv.i.0.) Was man als die Sublimitit von Macht
bezeichnen konnte, die zu allen Zeiten, an allen Orten und stets mit dem Anschein
des Vertrauten operiert, zihlt zu den Kernideen der Foucaultschen Machttheorie. Ab-
leiten ldsst sich aus dieser auch ein spezifisches Subjektverstindnis. Thomas zufolge
kritisierte Foucault das repressive Machtkonzept klassisch-marxistischer Provenienz
und setzt ihm einen produktiven Machtbegriff entgegen (vgl. 2009: 64). Macht sei kei-
ne dem Individuum 3uflerliche Lenkungs- und Kontrollkraft, sondern sie gehe »durch
das Individuum hindurche, indem sie innerhalb und durch seine Praktiken wirke. Das
Subjekt werde dabei zwar von Mikroprozessen der Macht diszipliniert — und im frith-
foucaultschen Sinne iiberhaupt erst entworfen —, gleichzeitig sind es die Titigkeiten
des Individuums, durch die sich die Wirkungen von Macht realisieren und mithin so-
zial folgenreich werden.

Ubertragen wir diese Uberlegungen nun zuriick auf Terkessidis Rassismus-Defini-
tion, so wird deutlich, dass mit der Beriicksichtigung der Macht-Komponente ein vom
individuellen Denken und Handeln abstrahierendes Verstindnis von Rassismus postu-
liert wird. Rassismus ist mithin nicht an subjektive Motivlagen oder kognitive Fehlra-
tionalisierungen gekoppelt, vielmehr wirkt er als spezifisches Machtverhiltnis, in dem
potentielle Subjektpositionierungen gleich mit angelegt sind. In den Praxen der kon-
kreten Individuen miissen diese sich dann »nur noch« materialisieren, um sowohl indi-
viduelle als auch gesellschaftliche Konsequenzen zu zeitigen. Aus diesem Verstindnis
von Rassismus lassen sich nun sowohl hilfreiche als auch weniger hilfreiche theoreti-
sche Riickschliisse in Bezug auf das vorliegende Forschungsvorhaben ableiten. Hilfreich
ist, dass diese Konzeption uns erlaubt, die soziale Positionierung des bzw. der einzel-
nen Sprecher®in im gesellschaftlichen Gesamtgefiige zu beriicksichtigen; Terkessidis
spricht in diesem Zusammenhang synonymisch von »Gewalt« und - in Bezug auf Jiger
(1996) — von Durchsetzungskraft, die stets mit dem rassistischen Apparat verkoppelt
sei (vgl. 1998: 79). Die Macht-Komponente ermdgliche es dabei, symbolische Rassifizie-
rungen anhand des sozialen Ortes, den die rassifizierende Person bzw. deren Bezugs-
gruppe im gesellschaftlichen Gesamtensemble einnehme, zu identifizieren. Terkessidis
verweist hier auf Jager:

»Nurwenn die Gruppe, die eine andere als minderwertige>Rasse<konstruiert, auch die
Macht hat, diese Konstruktion durchzusetzen, kann von Rassismus gesprochen wer-
den. Das heifdt, wenn eine untergeordnete Gruppe eine iibergeordnete Gruppe als Ras-
se konstruiert, dann ist das zwar schidlich fiir die Handlungsfahigkeit dieser unterge-
ordneten Gruppe sowie fiir die Perspektive einer selbstbestimmten Gesellschaft, kann
aber nichtals rassistisch bezeichnet werden, solange sie nicht die Macht hat, ihre Defi-
nition und die damit einhergehenden Ausgrenzungspraxen gegen die iibergeordnete
Gruppe durchzusetzen.« (Jiger 1996: 15)

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

85


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Grauzonen des Alltagsrassismus

Rassifizierungen von Mehrheitsgruppen durch Minderheitenangehérigen liegen folg-
lich aulerhalb des rassistischen Machtkomplexes, da letztere tiber nur wenig Einfluss
auf den gesellschaftlichen Diskurs verfiigen. Sie konnen ihre >Rassen<-Vorstellungen
aufgrund fehlender Zuginge (konkret: politische Amter, Medien, zivilgesellschaftliche
Schliisselpositionen) kaum durchsetzen. Daraus lisst sich nun schlussfolgern, dass zur
Realisierung antimuslimisch-rassistischer Bedeutungsproduktionen die soziale Zuge-
hérigkeit zu einer nichtmuslimischen, sweiflen Gruppes, einer dominanten »Mehrheit«
notwendig ist.

In dieser Schlussfolgerung liegt nun aber gleichzeitig auch die Gefahr eines es-
sentialistischen Kurzschlusses — und damit ein weniger hilfreicher theoretischer Riick-
schluss der Apparat-Definition: die Annahme nimlich, dass Individuen aufgrund ihrer
sozialen Positionierung (nichtmuslimisch, >weif}, ohne eigene oder tradierte Migrati-
onserfahrungen) zwangsliufig einen rassistischen Blick auf den >muslimischen Ande-
renc< entwickeln miissten. Die Frage nach dem subjektiven Gestaltungsspielraum fiir
subversive Abweichungen und widerstindige Aneignungen hegemonial-rassistischer
Ideologien leitet sich daraus unmittelbar kritisch ab. Fiir die theoretische Verortung
der vorliegenden Arbeit ist dies eine zentrale Frage. Weil an sie diverse andere theo-
retische Implikationen gekniipft sind, wollen wir sie an spiterer Stelle ausfiihrlich er-
ortern — dort, wo auch das Phinomen des ideologischen Dilemmas (Billig et al. 1988)
sowie das Konzept der lebensweltlichen Aneignung (Hall 2001) eine detaillierte Diskus-
sion erfahren.

Zusammenfassung & Verknipfung

Miles mochte in seinem Begriffsverstindnis rassistische Ideologien klar von diskrimi-
nierenden Ausgrenzungspraxen trennen. Ein Blick auf andere Rassismusdefinitionen
sowie die Tatsache, dass gesellschaftlich verankerte rassistische Wissensbestinde iiber-
aus persistent sind — gerade, weil sie mit Ungleichheitsstrukturen und -praxen funktio-
nal verflochten sind —, zeigt uns jedoch, dass Miles’ Begriffsverstindnis der Gefahr re-
prasentationaler Verkiirzungen unterliegt. Wir haben in diesem Kapitel daher fir eine
zusitzliche theoretische Erweiterung argumentiert, deren Fluchtpunkt ein Rassismus-
verstindnis ist, dass die Verflechtung rassistischer Ideen und Praxen herausstellt. Diese
Verflechtung zeigt sich sowohl auf verschiedenen gesellschaftlichen Ebenen - struktu-
rell und institutionell - sie realisiert sich aber auch in den Alltagspraktiken einzelner
Gesellschaftsmitglieder. Gerade letzteres ist es ja, was die vorliegende Arbeit in Gestalt
alltagsdiskursiver Praxen besonders interessiert.

Jener theoretischen Erweiterung haben wir uns nun zunichst iber ein neo-mar-
xistisches Ideologieverstindnis angenihert, wie es sich in Halls Rassismusverstindnis
argumentativ entfaltet: Ideologie ist hier keine repressive Doktrin einer herrschenden
Klasse, sondern steht fiir Interpretationsrahmen, Konzepte, Kategorien und Denkbil-
der, die von verschiedenen Alltagsakteur*innen®® eingesetzt werden, um sich die so-
ziale Welt erklirbar zu machen. Deren Bedeutungsproduktionen finden in konkreten
historischen Situationen statt; sie sind sowohl von der sozialen Positionierung der spre-
chenden Person als auch von den zeitlichen und lokalen Umstinden geprigt. Sie finden

38  Die Begriffe Alltagsakteur*innen, Leute und »ordinary people« werden synonym verwendet.

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

innerhalb spezifischer gesellschaftlicher Kontexte statt und werden aktiv vom Subjekt realisiert
(auf den Begriff der lebensweltlichen Aneignung, der diesen Aspekt noch einmal im De-
tail herausarbeitet, werden wir spiter ausfihrlich eingehen). Trotz ihres alltagsprak-
tischen Charakters haben rassistische Ideologien in Form gesellschaftlich verankerter
Wissensbestinde einen dominanten Charakeer. Sie sind weit verbreitet, gelten als plau-
sibel und unproblematisch und werden im Alltagshandeln der Leute stetig reproduziert.
Gramscis Hegemonie-Konzept zeigt sich als aufschlussreich, um diesen Aspekt sym-
bolischer Vorherrschaft zu verstehen. Hegemoniale Vorstellungen iiber den >Anderenc
werden dabei nicht top-down erzwungen, sondern sie basieren auf impliziten Konsen-
sen und erlangen insbesondere iiber ihre Plausibilitit praktische Zustimmung. Diese
Plausibilitit ergibt sich aus einer weiteren wesentlichen Eigenschaft von Rassismus: aus
dessen Apparat-Charakter, in dem sich symbolische Elemente (Rassifizierung) mit prakti-
schen Elementen (Ausgrenzungspraxen) funktional verbinden. Indem rassistische Bedeu-
tungsressourcen eingesetzt werden, um strukturelle Ungleichheiten zu erkliren, liefern
sie plausible Antworten auf empirisch beobachtbare Phinomene. Die Frage, warum
Schiiler*innen mit Migrationserfahrungen in Gymnasien unterreprisentiert sind, lisst
sich so »einleuchtend« mit deren kulturell-begriindeten Sprachdefiziten erkliren. Dies
wiederum rechtfertigt eine weniger aktive Férderung jener Schiller*innen in den Bil-
dungsinstitutionen — eine fatales Perpetuum mobile, indem rassistische Ideen und Pra-
xen stabilisierend ineinandergreifen und den rassistischen Apparat am Laufen halten.
Deren Verbindung muss jedoch gleichzeitig eine gewisse Durchlissigkeit unterstellt
werden: So sind in der empirischen Wirklichkeit auch Diskrepanzen zwischen ideolo-
gischen Uberzeugungen und praktischen Realisierungen (auf gesellschaftlicher sowie
subjektiver Ebene) denkbar. In diesem Zusammenhang ist die Macht-Komponente ein
wichtiges letztes Kriterium, da diese auch die sozialen Verortungen der Sprechenden
heuristisch einbindet. Rassifizierende Bedeutungsproduktionen kénnen mit ihr erst
dann als rassistisch identifiziert werden, wenn diese von Vertreter*innen einer domi-
nanten gesellschaftlichen Gruppe in Bezug auf eine untergeordnete Gruppe artikuliert
werden.

2.1.3 Im Fokus: Antimuslimischer Rassismus

Die vorliegende Arbeit widmet sich der Frage, wie ein antimuslimisch-rassistisches
Wissen, welches >weifdens, nichtmuslimischen Personen in modernen, postmigranti-
schen Gesellschaften ideologisch zur Verfiigung steht, in subjektive Diskurspraxen der
alltiglichen Lebenswelt iibersetzt und dort reproduziert, modifiziert oder in Frage ge-
stellt wird. In der bisherigen theoretischen Konzeptdiskussion konnte geklirt werden,
was unter dem Phinomen Rassismus zu verstehen ist und warum es sinnvoll ist, Ras-
sismus nicht lediglich als Einstellung, sondern als komplexen Apparat zu konzeptuali-
sieren. Dieses Kapitel nun widmet sich der Aufgabe, den allgemeinen Rassismusbegriff
zu spezifizieren, und zwar derart, dass er dem vorliegenden Forschungsinteresse an
antimuslimischen Diskurspraxen gerecht wird. Wir wollen dies in vier Schritten tun:
Erstens gilt es, einige historische Vorldufer heutiger antimuslimischer Zuschreibungen
zu identifizieren, um damit dann, zweitens, auf die zeitlichen Kontinuititslinien anti-
muslimischer Wissensbestinde hinzuweisen. Dreh- und Angelpunkt ist hier das Kon-

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

87


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Grauzonen des Alltagsrassismus

zept des Orientalismus, wie es von Said (1994) in seinem gleichnamigen Werk entwickelt
wurde. Anschliefiend werden verschiedene aktuelle Begriffsbestimmungen diskutiert, die
sich — mit unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen - alle bemiihen, generalisierende
Zuschreibungen an >Muslim*innen< und >den Islam« konzeptuell einzufangen. Daraus
geht im vierten Teilkapitel eine Definition des Phinomens antimuslimischer Rassismus
hervor, mit der im Rahmen dieser Arbeit operiert werden soll. Diese setzt die bisherige
Konzeptdiskussion insofern fort, als sie die wesentlichen Merkmale des rassistischen
Apparats auf >Muslim*innenc als rassifizierte Andere iibertrigt.

Rassismen, das haben wir oben bereits gesehen, sind stets riumlich wie zeitlich
bestimmt; ihre Objekte, inhaltliche Ausgestaltung und rhetorisch-argumentativen For-
men sind von historischen und gesellschaftlichen Verhiltnissen beeinflusst. Gleich-
zeitig werden Wissensbestinde durch Sozialisationsprozesse und Mediendiskurse tra-
diert. Sie werden nicht innerhalb jeder Generation neugeschaffen, sondern kniipfen
an bestehende gesellschaftliche Wissensvorrite an.*® Vor diesem Hintergrund scheint
es sinnvoll, sich zunichst mit jenem historischen Symbolfundus zu beschiftigen, aus
dem auch heute noch kollektive und verandernde Zuschreibungen an >Muslim*innen«
entlehnt sind. Das erste Teilkapitel widmet sich daher dem Wissensphinomen Orien-
talismus, welcher als zentrale Referenzfolie heutiger antimuslimischer Diskurse zu ver-
stehen ist.

Historische Vorl&ufer

Betrachten wir zunichst die historischen Vorliufer derzeitiger Ressentiments gegen-
iber >dem Islam« und >Muslim*innen« lassen sich verschiedene Quellen finden, auf die
hier nur kursorisch eingegangen werden kann.*® So habe laut Naumann »das proble-
matische Verhiltnis der Europier gegeniiber der islamischen Religion und der islami-
schen Welt eine historische Tiefendimension, die fiir die fortdauernde Konstruktion
>des Islams« als Gegenbild des christlichen >Westens«< verantwortlich sei (vgl. 2010: 19).
Zu dieser gehort ganz wesentlich die Entstehung der islamischen Religion und deren
rasche Expansion im 7. Jahrhundert — iiber weite Teile der bis dato christlich dominier-
ten Weltregionen Syriens, Palistinas und des stidlichen Spaniens hinweg — die in den
Augen der christlichen Staatskirche eine Bedrohung sowohl in machtpolitischer wie
in theologischer Hinsicht bedeutete (vgl. ebd.: 20f.; s.a. Said 1994: 59f.). Da sich das
Christentum als exklusive und »wahre« Religion verstand, wurden Andersglaubige als
Feind*innen betrachtet: Fiir sMuslim*innen< fand man in mittelalterlich-christlicher
Tradition entsprechend abfillige Bezeichnungen wie »Heiden« oder »Haretiker« (vgl.
Biihl 2017: 85ff.). Um Imaginationen von der >muslimischen Gefahr« gesellschaftlich zu
verbreiten und so auch die eigenen Kriegshandlungen im Rahmen der Kreuzziige zu
rechtfertigen, wurden »Bilder iber den abscheulichen Gegner konstruiert«, die neben
exotisierenden Darstellungen vom sinnlichen Orient die damaligen Vorstellungswelten
dominierten (vgl. Attia 2009a: 72; s.a. Rodinson 2002: 8). Entsprechend ist auch die
»Vormarsch-Metapher« bereits seit Jahrhunderten fester Bestandteil der >westlichenc

39 Vgl. Kap. 2.2, in dem eine wissenssoziologische Fundierung des Rassismusbegriffs vorgenommen
wird.
40 Die zitierter Literatur bietet Gelegenheit zur vertiefenden Lektiire.

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Wahrnehmung >des Islamss, die in regelmifligen Konjunkturen und verschiedenen po-
litischen Konstellationen neu entfacht wurde und wird (vgl. Naumann 2010: 22). Etwa
im Zuge der Eroberung Konstantinopels durch die Osmanen im 15. Jahrhundert, die
»das Byzantinische Reich bis auf einige Restposten, die nur noch wenige Jahrzehnte
Bestand haben sollten, nach fast einem Jahrtausend von der politischen Landkarte«
entfernte (Hofert 2010: 62). Oder im Rahmen des zweiten Golfkrieges, als die Offensive
gegen den Irak von US-amerikanischer Seite als »Operation Wiistensturm« bezeichnet
wurde (vgl. Naumann 2010: 22).

Innerhalb des christlichen Glaubens war es jedoch nicht nur die rémisch-katholi-
sche Kirche, sondern auch der aufstrebende Protestantismus, der >den Islam«als Feind-
bild entdeckte, sich von diesem abgrenzte und so die eigenen religidsen Uberzeugun-
gen legitimierte. Prototypisch stehen dafiir Luthers sogenannte »Tiirkenschriftens, in
denen der Reformator »die Tiirkenc als »Antichristen« und Irrgliubige diffamierte (vgl.
Bithl 2017: 92). Das neue Medium des Buchdrucks erleichterte die Verbreitung jenes
Feindbilds erheblich und trug dazu bei, die »Tiirkengefahr«* als allgegenwirtig zu pri-
sentieren (vgl. Hofert 2010: 63).

Neben diesen das Mittelalter und die frithe Neuzeit dominierenden antimuslimi-
schen Imaginationen und konkurrenzorientierten Beziehungen, gab es jedoch auch
positive Beziige und kooperative Konstellationen des gegenseitigen Austausches und
Interesses (vgl. Attia 2009a: 71f.). Hafez spricht hier auch von einer »Kongruenz zwi-
schen islamischer und westlicher Welt« (1997: 16). Wahrend der jahrhundertewihren-
den Herrschaft arabischer Dynastien und, diese ablosend, der tiirkischen Osmanen,
wurden mafigebliche intellektuelle Errungenschaften auf muslimischer Seite getitigt,
von denen das nichtmuslimische Europa bis heute profitiert (s.a. Churchill 2011: 20fF.).
Naumann fasst zusammen:

»Europa verdankt dieser Epoche und diesem Kulturraum erheblich mehr als es sich
heute eingesteht: durch Muslime lernte man die Schriften der griechischem [!] Phi-
losophen, Mediziner und Mathematiker kennen, die vielfach nur in den arabischen
Bibliotheken zu finden waren, und die in der arabischen und persischen Philosophie
breit rezipiert wurden. Durch arabische Mathematiker vermittelt, lernte Europa zum
Beispiel die Logarithmen kennen oder die Null, eine Errungenschaft der indischen Ma-
thematik, die es viel leichter machte, schwierige Rechenoperationen durchzufiihren.
Dazu kamen Wissenschaften wie Astronomie und Medizin. Auch die Erkenntnis, dass
man Kranke in speziellen Hiausern pflegen und heilen kann [..] kam aus dem arabi-
schen Orient, dazu empirische Verfahren in der Wissenschaft, die soziologische Ana-
lyse von Gesellschaftssystemen, Kunst und Architektur und natiirlich die Luxusgiter
der weiten Welt [...]« (2010: 27).

Attia zufolge waren die Beziehungen zwischen islamischen und christlichen Gesell-
schaften gegen Ende des Mittelalters vielschichtig, die Bilder iiber >den Orient< durch-
aus ambivalent. Neben diffamierenden Imaginationen gab es anerkennende Diskur-

41 Hofert zufolge dominierte zwischen dem15. und18. Jahrhundert die Bezeichnung »Tiirken«als Ge-
neralbegriff fiir>Muslim*innen<. Im Rahmen einer»postulierten heilsgeschichtlichen Tiirkengefahr
[wurde er] als ein pejorativer Gegenbegriff zu den Christen gebraucht« (2010: 62f., Herv.i.0.).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

89


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Grauzonen des Alltagsrassismus

se — insbesondere in Bezug auf arabische Philosophen wie Avicenna (Ibn Sina) — die bis
in die Aufklirung hineinreichten (vgl. 2009a: 72). Im Zuge des aufkommenden Kolo-
nialismus und Imperialismus und der Entwicklung wissenschaftlicher Rassentheorien
seien jene wertschitzenden und kooperativen Perspektiven jedoch zunehmend in den
Hintergrund geraten.

Dabei lassen sich innerhalb dieser historischen Verschlechterung des offentlichen
Islambildes durchaus bedeutsame diskursive Schwankungen erkennen (vgl. Hafez
2002b: 235ff.). Betrachtet man neuzeitliche Entwicklungen, lassen sich diese insbe-
sondere an verinderten Medienberichten vor und nach der Iranischen Revolution
1978/79 ablesen. So zeichnet Hafez anhand von Pilgerfahrtberichten nach, wie sich das
Thema Islam von einem medialen Nischendasein — verhandelt wurden v.a. religiose
und praktische Fragen des Pilgerns — nach den Revolutionsereignissen zu einem po-
litisierten Reizthema entwickelte, das zudem deutlich mehr mediale Aufmerksamkeit
erfuhr (vgl. ebd.: 236f)). Im Fokus standen nun v.a. politische Begleiterscheinungen
wie Unruhen, gewaltvolle Ubergriffe und religiéser Extremismus. Wihrend noch in
den fiinfziger und sechziger Jahren »ein positiv-exotisches Orientbild von héfischer
Pracht und Sinnlichkeit vorherrschte, das sich am Schah von Persien und seiner Frau
Farah Diba orientierte« (Hafez 1997: 21), wurde >der Islam< im Zuge des Revoluti-
onsgeschehens und weiterer politischer Entwicklungen** zunehmend als Bedrohung
angesehen. Dennoch kam es danach wiederholt zu Phasen differenzierterer Bericht-
erstattung — genauer zu »Stromungsdebatten«, wie sie sich etwa im Rahmen der
Rushdie-Affire, der Kontroverse um die Orientalistin Annemarie Schimmel oder im
Karikaturenstreit um die satirische Darstellung des Propheten Mohammed entfalte-
ten (vgl. Hafez 2010: 108) —, begiinstigt durch die in der deutschen Presselandschaft
divergierenden weltanschaulichen Blattlinien (vgl. Hafez 2002b: 238). Hafez plidiert
aus diesem Grund fiir eine genaue empirische Betrachtung von Mediendiskursen,
die aufgrund ihrer Funktion als Beobachtungsinstanz politisch-gesellschaftlicher Ent-
wicklungen stets auch empfinglich fiir symbolisch-ideologische Schwankungen und
(punktuelle) Zeitgeistverinderungen sind.

Die oberen Ausfithrungen zeigen, dass antimuslimische Vorstellungen kein Phino-
men jiingster politischer Gegenwart sind, sondern im Grunde seit den Anfingen der
islamischen Religion existierten. Wihrend diese sich im christlich dominierten Euro-
pa aus einer Melange aus theologischen und machtpolitischen Argumentationen und
Begriindungen zusammensetzen, wurden sie wihrend der europiischen Kolonialisie-
rung weiter Teile des Mittleren Ostens, Asiens und Nordafrikas von einer strategischen
Wissensproduktion begleitet, fur die Said den Begriff des Orientalismus wihlte.

Orientalismus

Die vom palistinensisch-US-amerikanischen Literaturwissenschaftler Edward W. Said
1978 verdffentliche Studie Orientalism zihlt zu den Pionierarbeiten im Bereich der ras-
sismuskritischen Diskursanalyse und gilt zudem als das Griindungsdokument postko-
lonialer Theorie (vgl. Castro Varela & Dhawan 2015: 96). Ihr Thema ist die Unterwer-

42 Hafez nennt beispielhaft die »arabische Haltung zu Israel, der Suez-Krieg, Gamal Abdel Nassers
(1918—1970) Arabischer Sozialismus, der palastinensische Terrorismus, die Erdolkrise« (1997: 21).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

fung, Ausbeutung und Beherrschung des >Orients< durch die Kultur- und Theoriearbeit
>westlicher« Wissens- und Kulturschaffender, wobei der >Orient< nicht nur erforscht
und beschrieben, sondern vom >westlichen«< Betrachter als sein kulturelles Gegenbild
praktisch erschaffen wird (vgl. Attia 2009a: 11). Fiir ein historisches Verstindnis des
antimuslimischen Rassismus liefern Saids Analysen die Basis, auf der »die Essentia-
lisierung des Islams und der Machtanspruch in der Aneignung von und der Ausein-
andersetzung mit der >fremden Kultur< der >Muslime« im >Orient« als zentrale Topoi«
kritisch diskutiert werden konnen (Attia 2009b: 151). Saids Zielstellung war es, Orien-
talismus als orchestrierte Projektion >westlicher< Imaginationen tiber den >Orients, als
Spielfeld strategischer Wissensproduktion und imperialistischer Dominanzanspriiche
herauszuarbeiten.” Dabei geht er detailliert auf dessen verschiedene Erscheinungsfor-
men, Funktionsweisen und diskursiv-institutionelle Verflechtungen ein. Unter Orien-
talismus versteht er einerseits die wissenschaftlichen Titigkeiten simtlicher Personen,
die sich in akademischen Zusammenhingen mit dem >Orient« befassen, darunter etwa
Anthropolog*innen, Soziolog*innen, Philolog*innen.* Zudem, und konzeptuell weiter
gefasst, begreift er ihn als spezifischen »style of thought based upon an ontological and
epistemological distinction made between >the Orient« and (most of the time) >the Oc-
cident« (1994: 2). Dieser Denkstil wird von all jenen Kunstschaffenden, Theoretiker*in-
nen, Okonom*innen etc. aufgenommen und reproduziert, die die Dichotomisierung
von >Osten< und >Westen«< zum Ausgangspunkt ihrer Arbeiten nehmen.* Die dritte Be-
deutung von Orientalismus enthilt eine historische und materielle Konkretisierung;
Said setzt hier den »groben Anfangspunkt« orientalistischer Praxis ans spite Ende des
18. Jahrhunderts — in eine Zeit, in der sich koloniale Unterwerfungen zum ersten Mal
mit der rationalistischen Wissensproduktion der Aufklirung tiberschnitten, was sich,
wie wir oben bereits gesehen haben, auch auf die Entstehung der ersten Rassentheorien
prosperierend auswirkte.

»Taking the late eighteenth century as a very roughly defined starting point Orien-
talism can be discussed and analyzed as the corporate institution for dealing with the
Orient—dealing with it by making statements about it, authorizing views of it, describ-
ing it, by teaching it, settling it, ruling over it: in short, Orientalism as a Western style
for dominating, restructuring, and having authority over the Orient.« (Ebd.: 3)

43 Einepointierte Zusammenfassung dessen, was Orientalismus als Wissenssystem und Herrschafts-
praxis leistet, findet sich im Zusammenhang mit Saids Analyse der Description de I'Egypte, einer
mehrbindigen Anthologie iiber Agypten, die im Zuge von Napoleons Agyptenfeldzug von einer
Delegation von (iber 160 Wissenschaftlerinnen angefertigt und zwischen 1809-1828 verdffent-
licht wurde (vgl. Said 1994: 86).

44 Als>Orientalistinnen< wurden zunéchst europdische Geisteswissenschaftler*innen bezeichnet,
die zwischen 1780—1830 den indischen Kontinent bereisten, um dort kulturelle und religiése Prak-
tiken zu studieren. Schnell griff dabei eine Faszination am>Orientcum sich, die nicht zuletzt durch
die These, der Ursprung der europdischen Sprachen liege im Sanskrit, entfacht wurde (vgl. Castro
Varela & Dhawan 2015: 98).

45  Aufgrund der disziplin- und genreiibergreifenden Auseinandersetzung mit dem >Orient< unter-
suchte Said nicht nur wissenschaftliche Arbeiten, sondern auch journalistische und literarische
Texte, politische Traktate, Reiseberichte, religiose sowie philologische Studien (vgl. Said 1994: 23).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

91


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Grauzonen des Alltagsrassismus

Das diskursive »Schliisselmanéver« des Orientalismus stellt dabei das Othering dar: »Ein
komplexer Prozess des Fremd- und Different-Machens, der iiber eine dualistische Lo-
gik funktioniert, an dessen Ende die >Anderenc vis-a-vis dem >abendlindischen Selbst«
stehen.« (Castro Varela & Dhawan 2007: 31) Dabei gehort es zu den zentralen Merkma-
len des orientalistischen Diskurses, dass das orientalisierte Subjekt abwesend ist (vgl. Said
1994: 208). Indem ihm im Orientalismus Subjektivitit und Individualitit abgesprochen
werden, wird es nicht nur objektiviert, depersonalisiert und zum Schweigen gebracht.
Die dialektische Logik des Othering stabilisiert zudem auch die autoritire Position der
Orientalist*innen bzw. jener Personen, die sich orientalistischer Diskurse bedienen.
Somit kann iiber den >Orient< gesprochen werden, es kann eine Expertise proklamiert
werden, ohne dass diese durch Interventionen der orientalisierten Subjekte in Frage
gestellt werden kann. Schulze spricht in diesem Zusammenhang von der »Konstrukti-
on eines okzidentalen Elitebewusstseins« (2007: 50).*¢ Prozesse des Othering operieren
nun einerseits innerhalb der Systematik dichotomer Attribuierungen: Wo der >Orient«
als riickstindig entworfen wird, kann sich der >Okzident« als emanzipiert und zivilisiert
inszenieren, womit er gleichsam auch die gewaltvolle Beherrschung von Territorien in-
nerhalb des >Orients« legitimiert (vgl. Castro Varela & Dhawan 2015: 104). Andererseits
ist der orientalistische Diskurs nicht auf ein spezifisches Set inhaltlicher Aussagen fest-
gelegt, vielmehr manifestiert sich in ihm »eine spezifische Prozedur der Interpretation
anderer und eigener kultureller Traditionen« (Schulze 2005: 49). Kulturen werden da-
bei — ganz im Gegensatz etwa zu praxeologischen Konzepten, die Kultur als symboli-
sche Dimension alltiglicher Praxen innerhalb gesellschaftlicher Konstitutionsprozesse
begreifen (vgl. Hillebrandt 2009: 384) — als homogene, territorial gebundene und attri-
butiv fixierte Riume verstanden.*

Jene Interpretationsprozeduren sind nun keinesfalls rein symbolischer Natur. Beim
Orientalismus geht es nicht lediglich darum, sich die vermeintliche >Fremdheit< des
>Anderen« sinnhaft aufzuschliisseln und erklirbar zu machen - orientalistische Repri-
sentationen sind, mit anderen Worten, nicht unschuldig. Sie sind in hohem Mafe stra-
tegisch und mit Institutionen und Praxen der politischen, wirtschaftlichen, militdri-
schen sowie kérperlichen Beherrschung eng verflochten.*® Dabei wurde das durch die
Erforschung des >Orients« produzierte autoritire Wissen, Castro Varela und Dhawan
zufolge, stets zu Zwecken kolonialer Herrschaftsstabilisierung instrumentalisiert: Es
entstand »ein Wissensarchiv, welches die westliche, kulturelle, 6konomische und mili-
tirische Dominanz iiber den Orient konsolidieren hilft« (2015: 97).

46  Said zufolge ist die Idee von einer iiberlegenen europiischen Identitit die zentrale Komponente
des Orientalismus, die sich in verschiedenen Konstellationen der Uber- und Unterordnung reali-
siert: »In a quite constant way, Orientalism depends for its strategy on this flexible positional supe-
riority, which puts the Westernerinawhole series of possible relationships with the Orient without
ever losing him the relative upper hand.« (1994: 7, Herv.i.0.)

47  Schulze zufolge sei es die »Verdinglichung von Kultur, die mit einer Essentialisierung des Islam
einhergeht, die fiir Said »den Kernpunkt des Orientalismus« ausmache (2007: 49).

48  Ganz konkret zeigen sich diese Verflechtungen etwa anhand der Tatsache, dass einige >Orientex-
pert*innencund Autorfinnen der Texte, die Said untersuchte, selbst als Administrator*innen und
Berater*innen der Kolonialmachte titig waren (vgl. Castro Varela & Dhawan 2015: 99).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Schauen wir nun insbesondere auf die Reprisentation >des Islams«< innerhalb ori-
entalistischer Diskurse, so zeigen die Analysen Saids, dass hier ebenfalls Generalisie-
rungen, Essentialisierungen und evaluative Herabsetzungen dominierten. So wurden
islamische Glaubenspraktiken enthistorisiert und hypostasiert, indem das politische
und soziale Leben von >Muslim*innenc« als von einem totalitiren Islam dominiert galt
(vgl. Said 1994: 235fF.). >Muslimische« Gesellschaften wurden mit der Ode des arabi-
schen Hinterlandes metaphorisch gleichgesetzt, sMuslim*innen« als pseudo-religiése
Barbar®innen dargestellt, deren Religion an die Grofe und Strahlkraft des europii-
schen Christentums nicht heranreiche. Die arabische Bevolkerung, Ziel der ethnogra-
phischen Unternehmungen vieler Orientalist*innen, wurde als arbeitsscheu, hedonis-
tisch und misslaunig beschrieben. Die feste Uberzeugung der Forscher war es dabei,
dass kein orientalisiertes Subjekt sich selbst so gut verstehen konne, wie er selbst es
kann (vgl. ebd.:239). Dieser Uberzeugung inhirent ist ein essentialistisches Verstindnis
von Zivilisationen, die als geschlossene, voneinander isolierte Einheiten gedacht wur-
den, deren Kulturen aus einem festen Wertekanon bestiinden (vgl. Lockman 2004: 9).
Die >westliche« Zivilisation wurde auf dieser Grundlage mit den Schliisselwerten Frei-
heit, Rationalitit, Fortschritt und Rechtstaatlichkeit assoziiert und als einzigartig und
iiberlegen begriffen, wihrend islamische Gesellschaften in identititsstiftender Kontras-
tierung als despotisch, riickstindig, traditionell und primitiv galten (vgl. ebd.: 57f.).

Said war sich der Notwendigkeit, rassistische Diskurse in ihrer raumzeitlichen Ver-
ortung zu analysieren, bewusst. Entsprechend unterschied er in seiner Studie zwischen
verschiedenen Orientalismen; die imperiale Geschichte Frankreichs und Grof3britanni-
ens stellt er der »neokolonialen US-amerikanischen Geopolitik« gegeniiber (vgl. Castro
Varela & Dhawan 2015: 99). In Bezug auf die Situation in Deutschland - die Said aus
methodischen Selektionsgriinden ausspart (vgl. 1994: 17) — stellte sich in der Rezeption
seiner Arbeit die Frage nach der Transferierbarkeit seiner Erkenntnisse. Verschiedene
Untersuchungen stimmen jedoch darin iitberein, dass Saids Thesen - insbesondere sein
Konzept des Othering als zentrale Prozedur der Fremdmarkierung ((Andere<) und Identi-
tatsstiftung (>Selbstq) — auch fiir andere europiische Gesellschaften Giiltigkeit besitzen
(vgl. Attia 2009b: 152; Schulze 2007: 50).

Aufgrund der umfassenden und riicksichtslosen Kritik Saids an einer ganzen For-
schungstradition, ist es wenig verwunderlich, dass seine Arbeit ihrerseits auf Kritik
und Gegenwehr stief?.*’ So wurden etwa seine Aussagen, 1) der Westen«< habe den »Ori-
ent« gezielt und absichtlich unterworfen, 2) simtliches orientalistische Wissen sei von
imperialistischen Zielen durchwoben und 3) eine wahre Reprisentation des >Orients«
als Korrektur des verzerrten Orientbildes sei de facto unmoglich, scharf diskutiert (vgl.
Castro Varela & Dhawan 2007: 34). Said wurde immer wieder selbst ein dualistisches
Denken vorgeworfen, das kritische Auseinandersetzungen innerhalb arabischer bzw.
islamischer Gesellschaften mit orientalistischen Texten ebenso ausblende (vgl. Ahmad
1994: 172f.), wie Unrechtshandlungen vonseiten orientalisierter Subjekte etwa im Kon-
text nationaler Unabhingigkeitsbewegungen. sDer Westenc selbst werde in Orientalism

49  Eine besonders vehemente Debatte, die mitunter die Sphiare sachlicher Auseinandersetzungen
durchbrach, lieferten sich der Historiker und Orientalist Bernhard Lewis und Edward Said in der
New York Times Review of Books: Lewis 1982, Said 1982.

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

93


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Grauzonen des Alltagsrassismus

auf homogenisierende Weise als monolithisches Feindbild inszeniert, die Heterogeni-
tit innerhalb und zwischen verschiedenen national-gerahmten Orientalismusdiskur-
sen ignoriert (vgl. Castro Varela & Dhawan 2007: 37).

Wir fassen zusammen: Trotz der iiberaus kontroversen Rezeption von Orientalism,
stellen insbesondere die Interpretationsprozeduren, die Said im Konzept des Othering
herausarbeitet, fiir die vorliegende Arbeit einen theoretischen Erkenntnisgewinn dar.
Diese sind insbesondere fiir die Spezifizierung des antimuslimischen Rassismus auf-
schlussreich, denn sie verdeutlichen, dass die Kernelemente des Rassismus — 1) die Es-
senzialisierung einer Gruppe als >natiirliche« Gruppe, 2) die Dialektik dieses Konstruk-
tionsprozesses durch die (implizite) Bestimmung des >Eigenenc 3) die Verflechtung die-
ser symbolischen Bedeutungsproduktionen mit praktischen Ausgrenzungs- bzw. Be-
herrschungsvorgingen sowie 4) das machtvolle Wirken rassistischer Diskurse, das sich
nicht zuletzt in ihrer hegemonialen Stellung innerhalb >westlicher« Gesellschaften und
Offentlichkeiten zeigt — auch innerhalb orientalistischer Wissensbestinde operieren.
Mehr noch, die orientalistische Wissensproduktion kann als historischer Vorliufer und
akademischer Wegbereiter fiir antimuslimische Deutungsmuster verstanden werden,
wie sie heute in skandalisierenden Mediendiskursen tiber die Gewaltaffinitit >des Is-
lamss, in negativ-schematischen Hollywood-Fiktionalisierungen iiber arabische Fun-
damentalist*innen oder eurozentrischen Geschichtsdarstellungen in Schulbiichern An-
wendung finden.

Konzeptdebatten: Islamophabie, Islamfeindlichkeit, antimuslimischer Rassismus

Bevor wir den Begriff des antimuslimischen Rassismus konzeptuell einfithren, sollen
zunichst die aktuellen Konzeptdebatten um die adiquate Bezeichnung rassistischer
Auflerungsformen in Bezug auf >Muslim*innen« und >den Islam« reflektiert werden.
Ziel ist es, den hier priferierten Begriff des antimuslimischen Rassismus von anderen
Begriffsbestimmungen konzeptuell abzugrenzen. Damit sollen nicht nur die Entschei-
dungshintergriinde transparent gemacht, sondern v.a. die konzeptuellen Vorteile des
Begriffs antimuslimischer Rassismus in Bezug auf das vorliegende Erkenntnisinteresse
herausgestellt werden.

Ein Blick auf die Forschungslandschaft zum Phinomen der Negativwahrnehmung,
Ungleichbehandlung und strukturellen Benachteiligung von >Muslim*innen« macht
unverziglich deutlich, dass hier verschiedene Begriffsbestimmungen im Umlauf sind:
Islamophobie, Islamfeindlichkeit, Muslimfeindschaft, antimuslimischer Rassismus,
nicht zuletzt auch die allgemeineren Begriffe der Xenophobie oder >Fremdenfeind-
lichkeit«. Diese terminologische Uneinheitlichkeit scheint kein deutschsprachiges
Spezifikum zu sein. So findet sich etwa im britischen Runnymede Trust Report (1997)
die Bezeichnung Islamophobia, welche dort erstmalig®® verwendet wurde und nicht
zuletzt aufgrund ihrer detaillierten Operationalisierung weithin Beachtung fand.
Islamophobie wird hier verstanden als »unfounded hostility towards Islam«. Dabei
werden ihr, trotzdem sie als spezifische Form des Vorurteils (»anti-Muslim prejudice«)
gefasst wird, auch praktische und strukturelle Dimensionen zugewiesen. So umfasse

50 Als Neologismus trat der Begriff in den 1970er Jahren erstmalig in Erscheinung (vgl. Rana 2007:
148).

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Islamophobie auch »the practical consequences of such hostility in unfair discrimina-
tion against Muslim individuals and communities, and [..] the exclusion of Muslims
from mainstream political and social affairs« (ebd.: 4). Individuelle und strukturelle
Phinomenfacetten werden hier folglich zusammengedacht.

Trotzdem diverse anglophone Arbeiten den Islamophobie-Begriff verwenden (u.a.
Gottschalk & Greenberg 2008; Cesari 2013; Bleich 2011), wobei deren Einsatz keinesfalls
einheitlich erfolgt, gibt es auch kritische Stimmen: So plidiert etwa Halliday dafiir, Is-
lamophobie durch den Terminus Anti-Muslimism zu ersetzen, da heutzutage nicht »der
Islams, sondern sMuslim*innens, insbesondere auch in Gestalt von Migrant*innen, als
Feindbild dienten (vgl. 1999: 898). Es gehe mithin nicht primir um die Verunglimpfung
einer Kultur oder eines Glaubens, sondern um Diskriminierungspraxen gegen konkrete
Personen. Dariiber hinaus suggeriere das Islamophobie-Konzept, dass es lediglich »ei-
nen Islam« gebe und verstelle so den Blick auf die innerislamische Diversitit; kritische
Debatten iiber theologische sowie religionspraktische Fragen witrden zudem pauschal
dem Verdacht impliziter Feindseligkeit ausgesetzt (s.a. Hafez 2011: 39; Malik 2005). Der
Runnymede-Think Tank hat in seinem jiingst verdffentlichten Report (2017) auf diese kri-
tischen Einwinde reagiert und als Konsequenz seinen Islamophobie-Begriff stirker an
ein rassismustheoretisches Verstindnis angepasst. Dessen justierte Variante beriick-
sichtigt damit stirker die praktischen und strukturellen Diskriminierungs- und Aus-
schlussprozesse und riickt den Aspekt vormalig betonter »unbegriindeter Feindlichkeit«
in den Hintergrund.”

Betrachten wir die Begriffsverwendungen im deutschsprachigen Forschungsdis-
kurs, so lassen sich Attia zufolge den kursierenden Konzepten - trotz ihrer konzep-
tuellen Uberginge und Schnittmengen - jeweils unterschiedliche theoretische Impli-
kationen zuordnen. In ihrer Diskussion fokussiert sie auf die prominenteren Konzepte
des antimuslimischen Rassismus (aus dessen Perspektive sie ihre Kritik entwickelt) so-
wie die im Konzept der Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit (GMF) verwendeten
Begriffe Islamophobie und Islamfeindlichkeit (vgl. Attia 2013: 2f.). Schauen wir zunichst
selbst in die vom GMF-Autorenkollektiv angebotenen Begriffsdefinitionen, so finden
sich an verschiedenen Stellen aufschlussreiche Erliuterungen. Leibold und Kithnel etwa
definieren in der zweiten Ausgabe der GMF-Langzeitstudie Islamophobie in Anlehnung
an den ersten Runnymede Trust Report als »generelle, ablehnende Einstellungen gegen-
itber muslimischen Personen und allen Glaubensrichtungen, Symbolen und religiésen
Praktiken des Islams« (2003: 101). Sie unterscheiden drei Aspekte von Islamophobie:
generelle Ablehnung (angstbesetzt), kulturelle Abwertung (pauschal-beurteilend) und di-
stanzierende Verhaltensabsichten (Handlungsintention) (vgl. ebd.: 103), womit sie sich
eng an das klassisch-triadische Einstellungsmodell mit seinen affektiven, kognitiven

51 Runnymede setzt in der Neuauflage von 2017 Islamophobie mit antimuslimischem Rassismus ex-
plizit gleich. Deren ausfiihrliche Definition lautet: »Islamophobia is any distinction, exclusion, or
restriction towards, or preference against, Muslims (or those perceived to be Muslims) that has the
purpose or effect of nullifying or impairing the recognition, enjoyment or exercise, on an equal
footing, of human rights and fundamental freedoms in the political, economic, social, cultural or
any other field of public life.« (2017: 7)

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

95


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Grauzonen des Alltagsrassismus

und konativen Dimensionen halten. Unschwer zu erkennen ist, dass diesem Begriffs-
verstindnis eine individualpsychologische Grundierung eigen ist, die die gesellschaftli-
chen Kontextbedingungen derartiger Positionierungen unberiicksichtigt lisst. Kiipper
bietet nun in einer spiteren GMF-Ausgabe eine etwas weiter gefasste Definition an,
dieses Mal vom Konzept der Islamfeindlichkeit (vgl. 2010: 212). Zwar bezeichnet auch
sie Islamfeindlichkeit als eine Form des Vorurteils, jedoch geht sie iiber ein individu-
umszentriertes Verstindnis hinaus und fithrt auch deren soziale Konsequenzen und
praktische Realisierungen ins Feld: So stifte Islamfeindlichkeit nicht nur ein verstirk-
tes Zusammengehorigkeitsgefiihl und konsolidiere soziale Identititen, sie legitimiere
auch strukturelle Ungleichheiten gegeniiber >Muslim*innen« innerhalb verschiedener
gesellschaftlicher Teilsysteme.

In einer kritischen Auseinandersetzung mit den vom GMF-Autor*innenkollektiv
verwendeten Begriffen gibt Attia nun zu bedenken, dass sowohl der Aspekt der Essen-
zialisierung als auch die diskursiven, institutionalisierten und strukturellen Dimen-
sionen antimuslimischer Praxen konzeptuell vernachlissigt wiirden (vgl. 2013: 15). So
liefen insbesondere die im Survey verwendeten Items eine »bedeutsame Differenz
zwischen >Deutschen«< und >Muslimen« erkennen, die Letztere als »Angehdrige einer
Religionsgemeinschaft« vorab definierten (ebd.: 3f.). Im Gegensatz dazu werde in der
Perspektive des antimuslimischen Rassismus der Gruppenkonstruktionsprozess selbst
als essentieller Bestandteil rassistischer Zuschreibungen verstanden. Im Konzept des
Othering, wie oben gesehen, wird die Essentialisierung des >Anderenc vis-a-vis dem >Ei-
genenc als »Schliisselmandver« theoretisiert. In theoretischer Hinsicht vernachlissig-
ten die Islamophobie- und Islamfeindlichkeit-Begriffe mithin, dass 1) auch Personen
betroffen sind, die sich selbst »gar nicht, anders, mehrfach oder ambivalent« zum Is-
lam positionieren und dass 2) im antimuslimischen Rassismus enthaltene Differenz-
zuschreibungen auch auf soziale, politische, kulturelle, geschlechts- und kérperbezo-
gene Kategorien Bezug nehmen und sich so mit religiésen Attribuierungen vermischen
konnen (vgl. ebd.: 4). Beide Kritikpunkte werden auch von Shooman aufgegriffen, die
darauf hinweist, dass rassifizierende Konstruktionsprozesse — also die Markierung von
Menschen als >Muslim*innen« — etwa auch die »Ethnisierung der Kategorie >MuslimIn«
umfasse (vgl. 2011: 0.S.). So wiirden die Begriffe Tiirk*in, Araber*in und Muslim*in
mittlerweile synonym gebraucht, was dazu fithrt, dass den so-markierten Personen ei-
ne Identitit aufgezwungen wird, zu der sie sich womdglich nicht freiwillig bekannt
haben. Die Begriffe Islamophobie und Islamfeindlichkeit wiirden diese komplexen Dis-
kursverflechtungen nicht beriicksichtigen, da sie stirker auf Fragen der Religion (und
darin eingeschlossen: die Frage nach der Grenze zwischen berechtigter Religionskritik
und pauschaler Religionsfeindlichkeit), denn auf die dahinter operierenden Ausgren-
zungsprozesse abheben.**

52 Die hier diskutierten Probleme, die mit dem Konzept der Islamfeindlichkeit einhergehen, wur-
den in dhnlicher Weise bereits mit Blick auf die allgemeinen Begriffe der>Fremdenfeindlichkeit«
und der>Ausldnderfeindlichkeit< aufgezeigt. So machen etwa Kalpaka und Rathzel deutlich, dass
Letzterer weder angemessen den Umstand beriicksichtige, dass nicht jede nichtdeutsche Perso-
nen gleich oder iiberhaupt diskriminiert wird — US-Amerikaner*innen werde gemeinhin nicht die-
selbe Ablehnung zuteil wie etwa Somalier*innen. Zudem blieben positive sowie paternalistische
Formender Veranderung unbericksichtigt, was insgesamt zu einer Verschleierung sowohl des Ob-

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Was die theoretischen Implikationen der beiden Begriffe betrifft, so zeigt Attia,
dass das Gesellschaftsverstindnis der GMF-Studie einen wesenshaften Unterschied
zwischen liberaler, moderner Demokratie und dem Phinomen Islamfeindlichkeit
proklamiert. Weil islamfeindliche Meinungen, Einstellungen etc. nicht mit der Be-
schaffenheit einer demokratischen Gesellschaft korrespondierten, so die implizite
Argumentation der Studie, miisse ihr Auftreten in Versiumnissen der Politik so-
wie anderer gesellschaftlicher Institutionen (z.B. Medien) zu suchen sein (vgl. Attia
2013: 18). Islamophobie und Islamfeindlichkeit werden mithin nicht nur auf ihre in-
dividuellen Auflerungsformen reduziert, sondern es blieben auch ihre diskursiven,
institutionellen sowie strukturellen Verklammerungen mit der Konstitution moderner
Gesellschaften unberiicksichtigt. Die gesellschaftstheoretisch-normative Annahme
von der Rassismuslosigkeit moderner Gesellschaften wird von Rassismustheorien,
insbesondere solchen, die ideologie- bzw. diskurstheoretisch argumentieren (vgl. Kap.
2.1.2.4), grundsitzlich in Frage gestellt. Im Islamfeindlichkeits- und Islamophobie-
konzept bleibt mithin unbeantwortet, wie es dazu kommt, dass auch Biirger*innen,
die von liberalen Werten wie Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit iiberzeugt sind,
zu antimuslimischen Essentialisierungen neigen. Offen bliebe auch, warum sich
rassifizierende Bedeutungsproduktionen auch unter Akteur*innen antirassistischer
Initiativen finden lassen sowie dass institutionelle Ausgrenzungspraxen in der Regel
Personen treffen, iiber deren (vermeintliche) Gruppenzugehorigkeit negativ-stereotype
Meinungen und Diskurse (in Medien, im politischen Raum, in Bildungseinrichtungen
etc.) im Umlauf sind. Zur Erklirung dieser Phinomene bedarf es eines Theoriekon-
zeptes, das die vielfiltigen Verklammerungen zwischen subjektiven, diskursiven,
institutionalisierten und strukturellen Erscheinungsformen von Rassismus in den
Blick nimmt.

jektes als auch des »Mechanismus von AusschliefRungspraxen und Diskriminierungen« fiihre (vgl.
2017: 40f.). Terkessidis macht zudem hinsichtlich des Begriffs sFremdenfeindlichkeit« deutlich,
dass mitihm eine ontologische Vorstellung von der Existenz zweier Menschengruppen —>uns<und
>denen<—implizit mitkonstruiert werde, wobei dabei nicht machtvolle Abhédngigkeitsverhiltnis-
se, sondern vermeintliche biologisch oder kulturell fundierte Differenzen fokussiert bzw. voraus-
gesetzt wiirden (vgl. 2004: 44ff.). Die langjahrige Praferierung der Begriffe >Auslanderfeindlich-
keitcund >Fremdenfeindlichkeit<—und der damit einhergehenden Skepsis gegeniiber dem Rassis-
mus-Begriff—innerhalb der deutschsprachigen Forschungslandschaft basierte dabei v.a. auf der
Cleichsetzung von Rassismus und Nationalsozialismus (vgl. Scherschel & Mecheril 2009: 39ff.):
»Mit der Voraussetzung, dass Rassismus Denken und Praxis im Nationalsozialismus kennzeichne,
konnte das Wort nicht auf aktuelle Vorkommnisse und Zusammenhinge angewandt werden, da
aufder einen Seite damit eine Banalisierung nationalsozialistischer Praxis einherzugehen drohte,
anderseits eine Uberbewertung gegenwirtiger Diskriminierungsphinomene verbunden zu sein
schien.« Wahrend Rassismus bis in die 1990er Jahre hinein mit nationalsozialistisch bzw. rechts-
extremistisch orientierten »Randgruppen« gleichgesetzt wurde, standen die Konzepte >Auslan-
derfeindlichkeit< und sFremdenfeindlichkeit< im Mittelpunkt der Forschung um »manifeste und
latente Gewalt im Kontext ethnischer und kultureller Zugehorigkeit«.

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

97


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Grauzonen des Alltagsrassismus

Begriffsdefinition: Antimuslimischer Rassismus

Die im Folgenden aufgeficherte Begriffsdefinition des Phinomens antimuslimischer Ras-
sismus leitet sich aus den bisherigen Erkenntnissen zum globaleren Terminus Rassis-
mus ab, wie wir ihn in den vorhergehenden Kapiteln in Bezug auf Miles’ klassische
Definition diskutiert und herausgearbeitet haben. Zudem orientiert er sich eng an der
Konzeptualisierung Attias (vgl. 2009b, 2013, 2017).

Attia stellt als wesentliche Aspekte des antimuslimischen Rassismus die Komponen-
ten Essentialisierung und Dominanz in den Mittelpunke (vgl. 2013: 7). Wihrend Essentia-
lisierung den »Prozess der Naturalisierung gesellschaftlicher Verhiltnisse« beschreibe,
werde der Begriff der »Kultur« machtvoll eingesetzt, um die gesellschaftlichen Verhalt-
nisse der Privilegierung und Diskriminierung zu negieren bzw. diese mit der kulturel-
len Differenz des >Anderen< zu begriinden. Jene Beziehung der Uber- und Unterordnung
(vgl. Rommelspacher 1995: 22) fithre nicht nur zu einer Enthistorisierung, sondern auch
zu einer Entpolitisierung sozialer Verhiltnisse, indem Politik als natiirliche Folge des
kulturellen Wesens von Gruppen diskursiv prisentiert werde. Attia fasst zusammen:

»Die Essenzialisierung beinhaltet somit die Homogenisierung von Menschen zu
Gruppen (die Muslime), die Dichotomisierung oder Polarisierung von Gruppen (wir
im Unterschied zu den Anderen) und die Naturalisierung gesellschaftlicher Verhalt-
nisse (weil ihre Kultur so ist). Im hier zur Debatte stehenden Kontext wird der Islam
als wesentliches Differenzierungsmerkmal zur Begriindung gesellschaftlicher und
sozialer Verhiltnisse herangezogen. Er wird als wesentliches Element eingefiihrt, um
Ceschlechterverhiltnisse, Bildungsstand, Generationenbeziehungen etc. zu erklaren
und in diesem Feld zu intervenieren. In diesem Prozess der Essenzialisierung werden
mogliche Gemeinsamkeiten mit nicht-muslimischen Praktiken vernachlassigt oder
geleugnet. Sexismus, Terrorismus, Homophobie, hdusliche Gewalt etc. wird sofort
eine andere Bedeutung zugewiesen, sobald als Muslim_innen Markierte beteiligt
sind.« (Ebd.: 8)

Shooman zufolge sei es fiir den antimuslimischen Rassismus innerhalb moderner Mi-
grationsgesellschaften konstitutiv, das Verhiltnis zwischen nicht-muslimsicher Mehr-
heitsgesellschaften und muslimischen Minderheiten zu regeln (vgl. 2011: 0.S.). Dabei
richte sich antimuslimischer Rassismus, wie Fritsche in Bezug auf Shooman zusam-
menfasst, »anders als in fritheren Jahren antiislamischer und orientalistischer Diskur-
se, nicht mehr nur gegen einen dufleren Gegner, sondern gegen Menschen im Innernc
(Fritzsche 2016: 29; Shooman 2014: 221). Zum Zwecke der Zuweisung von Zugehorig-
keit und Nichtzugehorigkeit werde — was Attia mit dem Begriff der Polarisierung be-
nennt — »eine dichotome Konstruktion von >westlichers, soll sein »>christlich-abendlin-
dischers, versus >islamischer< Kultur [vorgenommen], die einander als statische Enti-
titen gegeniiberstehen« (Shooman 2014: 61). Wahrend dem >Westen« dabei in der Re-
gel positive Attribuierungen wie emanzipativ, aufgeklirt, fortschrittlich zugeschrieben
werden, gelte >der Islamc«als riickstindig, frauenfeindlich und gewaltbereit.

An anderer Stelle verhandelt Shooman antimuslimischen Rassismus als eine Vari-
ante des Neo-Rassismus, in dessen spezifischer Logik Kultur und Religion in Bezug auf
>den Islam« synonymisiert werden (vgl. ebd.: 63). Rassifizierung in Bezug auf >Muslim*in-
nen« konkretisiert sie wie folgt:

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

»Aus einer dominanten gesellschaftlichen Position heraus werden sie unabhangig von
einem individuellen Glaubensbekenntnis als eine homogene und quasi-natirliche
Gruppe in binirer Anordnung zu weiflen christlichen/atheistischen Deutschen bzw.
Européern konstruiert und mit kollektiven Zuschreibungen versehen: es wird ein Wis-
sen Uber sie und ihr Wesen als Gruppe erzeugt, und sie gelten anhand verschiedener
Merkmale als>identifizierbar«.« (Ebd.: 64f.)

Im Rahmen dieses Konstruktionsprozesses gerate eine »muslimische Identitit« zum
Klassifikationsmerkmal, welches vom duferen Erscheinungsbild einer Person abgelei-
tet werde, wodurch letztlich eine »Amalgamierung von kulturell-religiosen und somati-
schen Faktoren« entstiinde (vgl. ebd.: 66). Attia macht andernorts erginzend deutlich,
zu welchen Zwecken antimuslimische Diskurse eingesetzt und wie diese legitimiert
werden. Beides habe sowohl die »Selbstdefinition und -bestitigung des »Eigenen« zum
Ziel als auch die Rechtfertigung politischer Entscheidungen zugunsten einer dominan-
ten sozialen Fraktion (vgl. 2009: 17). Die Kulturalisierung verschiedener politischer, so-
zialer und individueller Faktoren, die die Lebenswelten von »Muslim*innen« gestalteten,
fithre innerhalb antimuslimisch-rassistischer Diskurse zu einer Hypostasierung bzw.
Totalisierung ihrer (vermeintlichen) islamischen Kultur.

»Denn durch die Konstruktion und Essenzialisierung einer sislamischen Kultur<
werden unterschiedliche soziale Gruppen, gesellschaftliche Themen, politische Posi-
tionen, kulturelle Ausdrucksformen zusammengefasst und bedeutsame Differenzen
in Klassenzugehdrigkeiten, politischen Positionierungen, Migrations- und Fluchtge-
schichten, Herkunftsgesellschaften aufler Kraft gesetzt.« (Ebd.: 16)

Wir fassen zusammen: In der hier vorgeschlagenen Begriffsbestimmung zeigen sich
strukturelle Ahnlichkeiten zum allgemeinen Rassismusbegriff, wie wir ihn oben
ausfithrlich hergeleitet haben. Diese betreffen 1) die differenzierende Macht, wie sie
Terkessidis (vgl. 2004: 98, 1998: 78) einfithrt, also den mit einer machtvollen Position
einhergehenden Artikulationsort des Rassismus, 2) die Rassifizierung des >muslimi-
schen Anderen« durch die Essenzialisierung, Homogenisierung und Naturalisierung
von >Muslim*innen« als Gruppe sowie 3) die Dialektik dieses Prozesses, der gleich-
zeitig eine Bestimmung der Eigengruppe ermoglicht (weif’, christlich/atheistisch,
deutsch/europiisch). Nicht zuletzt ist es 4) die Produktion eines Wissens iiber den
>Anderen«< — dhnlich einem ideologischen Diskurs bestehend aus Kategorien, Konzepten,
Interpretationsrahmen — welches dessen Identifikation als nichtzugehorig erméglicht
und ihn als anders beschreibt und erklirt. Reduktionistische Erklirungsansitze, die das
Verhalten von >Muslim*innen< aus ihrer (vermeintlichen) kulturellen oder religiésen
Gruppenzugehorigkeit ableiten, fungieren als zentraler Bestandteil dieses Wissens.

2.1.4 Zusammenfassung

Ziel des ersten Theoriekapitels war es, den Begriff des Rassismus als theoretisches Kern-
konzept dieser Arbeit zu bestimmen. Die gewihlte Vorgehensweise sah dabei eine Dis-
kussion und Erweiterung des klassischen Begriffsverstindnisses von Miles vor. Von be-
sonderer Bedeutung waren zwei Aspekte: einmal die Klirung des Verhiltnisses von

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access

99


https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Grauzonen des Alltagsrassismus

symbolischen und praktischen Komponenten im Rassismus (Verflechtung) sowie die
Offnung des Konzepts fiir Formen der Veranderung, die weniger mit biologistischen
als mit kulturalistischen Zuschreibungen operieren. Letzteres wird im Konzept des
Neo-Rassismus gefasst, das statt auf explizite Hierarchisierungen auf essentialistische
Differenzmarkierungen und latente Abwertungen des >Anderenc setzt. Unter Rickgrift’
auf Halls Rassismusverstindnis konnte zudem der Ideologiebegriff geschirft und fir
das eigene Analysevorhaben konkretisiert werden: Ideologie wird hier nicht 6konomis-
tisch verstanden als repressive Doktrin einer herrschenden Klasse. Wir verwenden das
Konzept aus kultursemiotischer Perspektive, in der es fiir jene Interpretationsrahmen,
Konzepte, Kategorien und Denkbilder steht, die von den Leuten im Alltag benutzt wer-
den, um sich soziale Wirklichkeit erklirbar zu machen. Ideologien stellen ihnen die
Deutungsressourcen zur Verfugung, mit denen sie in alltiglichen Kontexten aktiv Sinn
produzieren. Jene subjektiven Bedeutungsproduktionen finden stets in konkreten his-
torischen Situationen statt; sie sind sowohl von der sozialen Positionierung des bzw. der
Einzelnen, als auch von lokalen gesellschaftlichen Umstinden geprigt. Als gesellschaft-
lich verankerte Wissensbestinde haben rassistische Ideologien zudem einen dominan-
ten Charakter: Sie sind verbreitet, gelten als plausibel, unproblematisch und >normalc
und werden aus diesem Grund im Alltagshandeln der Leute reproduziert. Gramscis He-
gemonie-Konzept zeigte sich hilfreich, um diesen Aspekt symbolischer Vorherrschaft
theoretisch nachzuvollziehen. Hegemoniale, gesellschaftlich verbreitete Vorstellungen
tiber den >Anderen< werden dabei nicht top-down erzwungen, sondern sie basieren auf
impliziten Konsensen und erlangen insbesondere iiber ihre Plausibilitit praktische Zu-
stimmung.

Der Begrift des antimuslimischen Rassismus lisst sich an diese makrotheoretischen
Grundlegungen nahtlos anschliefRen. In ihm werden >Muslim*innen«< durch essentiali-
sierende Konstruktionen abgrenzend zu >Anderenc« erklirt. Dieser Veranderungspro-
zess erfolgt in dialektischer Logik, sodass antimuslimische Diskurse immer auch zur
kollektiven Identititsbildung und -festigung beitragen. Neben historischen Tradierun-
gen, aus denen sich aktuelle antimuslimische Zuschreibungen speisen, sind diese stets
auch mit praktischen Ausgrenzungsmechanismen verflochten: Antimuslimische Dis-
kurse und Praktiken ergeben dabei einen sich selbsterhaltenden, relativ stabilen Appa-
rat.

2.2 Alltag: Die lebensweltliche Aneignung rassistischen Wissens

Den hier zentralen Gegenstand des kommunikativen Alltagsrassismus konnten wir
bis zu diesem Punkt hinsichtlich seiner rassismusspezifischen Dimension theore-
tisch beleuchten. Wir wissen nun sowohl um seine Drei-Komponenten-Struktur:
Rassifizierung — Ausgrenzungspraxen — Macht als auch um seine neo-rassistischen
Erscheinungsformen. Auf dieser Grundlage wenden wir uns im folgenden theoreti-
schen Teilkapitel der Alltagsdimension von Rassismus zu. Dabei gilt zunichst, mithilfe
einer phinomenologisch orientierten Wissenssoziologie zu kliren, unter welchen Be-
dingungen rassistische Wissensbestinde iiber den >muslimischen Anderen« itberhaupt
entstehen. Wie kommt es, dass uns rassifizierende Ideen als Bedeutungsressourcen

https://dol.org/1014361/9783839460535-004 - am 14.02.2026, 10:22:54. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

