
El
ha

us

Kirche und Zivilgesellschaft 
im Wandel
Zwischen Staat, Markt und öffentlicher Verantwortung

Philipp Elhaus

Ki
rc

he
 u

nd
 Z

iv
ilg

es
el

ls
ch

af
t i

m
 W

an
de

l

SI-Studien aktuell | 6

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SI-Studien aktuell

herausgegeben vom 
Sozialwissenschaftlichen Institut
der Evangelischen Kirche in Deutschland (SI)

Band 6

In der Reihe SI-Studien aktuell werden empirische Studien aus dem Sozialwissenschaftlichen 
Institut der EKD sowohl als gedrucktes Buch als auch über Open Access zur Verfügung gestellt.
Die Studien bewegen sich an der Schnittstelle von Theologie, Sozialwissenschaften und Sozial-
ethik beziehungsweise Kirche, Gesellschaftspolitik und Öffentlichkeit.

Das Sozialwissenschaftliche Institut der EKD (SI) bearbeitet empirisch in interdisziplinärer Ver-
bindung von Theologie und Sozialwissenschaften kirchen- und religionssoziologische, gesell-
schaftspolitische und soziale Fragen. Die Forschungsergebnisse der Projekte werden als Bro-
schüren, in Buchreihen und auf der Institutswebseite (www.siekd.de) veröffentlicht. Träger des 
SI ist die EKD in Kooperation mit der Evangelisch-lutherischen Landeskirche Hannovers.
 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philipp Elhaus

Kirche und Zivilgesellschaft 
im Wandel
Zwischen Staat, Markt und öffentlicher Verantwortung

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


© Titelbild: Foto von Claudio Schwarz auf Unsplash

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

1. Auflage 2025

© Philipp Elhaus

Publiziert von 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden 
www.nomos.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print):	 978-3-7560-3652-3 
(Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG, Baden-Baden)

ISBN (ePDF):	978-3-7489-6713-2 
(Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG, Baden-Baden)

ISBN (Print):	978-3-374-08084-7	  
(Evangelische Verlagsanstalt)

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748967132

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung –
Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International Lizenz.

Gedruckt auf Papier aus verantwortungsvoller und nachhaltiger Forstwirtschaft.

Onlineversion
Nomos eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5

Inhaltsverzeichnis

Geleitwort | Georg Lämmlin	�  7

1.	 Zivilgesellschaft – Annäherungen  
an einen facettenreichen Begriff	�  13

2.	 Kirche und Zivilgesellschaft – Anmerkungen 
zu einer interdisziplinären Debatte	�  19

3.	 Vielschichtige Wechselbeziehung – historische  
Beobachtungen zu Interdependenzen zwischen 
Kirche und Zivilgesellschaft	�  23

4.	 Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und  
Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung� 33

4.1	 Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche Sphäre� 33
4.2	 Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchen und der Staat	� 42
4.3	 Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen –  

Kirchen als intermediäre Organisationen	�  52
4.4 	 Fazit	�  59

5. 	 Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen –  
handlungstheoretische Zuordnungsversuche	� 63

5.1	 Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen	�  63
5.2	 Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkitt 

und Segmentierung	� 68

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6

Inhaltsverzeichnis

6. 	 Die Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft? –  
Ein Zwischenfazit	�  77

6.1 	 Kirchen und Zivilgesellschaft in historischer Perspektive	�  78
6.2 	 Kirchen und Zivilgesellschaft in bereichslogischer Perspektive	�  79
6.3 	 Kirchen und Zivilgesellschaft in handlungstheoretischer Perspektive� 82
6.4 	 Organisationsaufbau der Kirchen und zivilgesellschaftliche  

Potenziale	�  84

7. 	 Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit –  
zu theologischen Verortungen und dem kirchlichen 
Selbstverständnis	�  87

7.1 	 Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus,  
Öffentliche Kirche – theologische Konzepte	�  88
a)	 Öffentliche Theologie	�  89

b)	 Öffentliche Kirche	�  92

c)	 Öffentlicher Protestantismus	�  96

d)	 Positionen, Horizonte und Reflexionsebenen – ein Vergleich	�  101

7.2 	 Kirchliche Stellungnahmen und Zukunftsthesen	�  104
e)	 „Das rechte Wort zu rechten Zeit“ – Positionsbestimmung  

im Gegenüber zur Gesellschaft	�  105

f)	 „Vielfalt und Gemeinsinn“ – der Beitrag der Kirchen 
zum gesellschaftlichen Gemeinwohl	�  109

g)	 „Hinaus ins Weite – Kirche auf gutem Grund“ –  
Kirche als zivilgesellschaftliche Organisation?	�  113

8.	 „Ungetrennt und unvermischt“ – ein Fazit  
zur Verhältnisbestimmung von Kirche und  
Zivilgesellschaft	�  117

Literaturverzeichnis	�  123

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7

Geleitwort

Georg Lämmlin

Die hier abgehandelte Thematik hat im April 2025 eine ungeahnte politische 
Brisanz gewonnen. In einem Interview mit der CDU-Bundestagsabgeordneten 
Julia Klöckner zu ihrer Aufgabe als neugewählte Bundestagspräsidentin kam 
das Interview auch auf Klöckners Sicht der Rolle der Kirchen zu sprechen. 
Nach einem Hinweis auf ihre Verbundenheit mit der Katholischen Kirche 
formulierte sie ihre grundsätzliche Sicht so: „Ich halte es zum einen für nicht 
immer sinnvoll, wenn Kirchen glauben, eine weitere NGO zu sein und sich 
zur Tagespolitik äußern. Man kann für Tempo 130 sein, aber ich weiß nicht, ob 
die Kirchen dazu etwas schreiben müssen.“ (Klöckner 2025). Während Äuße-
rungen zu klimapolitischen Fragen kritisch bewertet werden (obwohl Klöck-
ner im Fortgang von den Kirchen erwartet „mit Blick auf die Bewahrung der 
Schöpfung“ die Stimme zu erheben), sieht sie die Kirchen bei bioethischen 
Fragen zu öffentlicher Stellungnahme gefordert.

Im Nachgang wurde Klöckner für diese Interviewpassage vielseitig kritisiert. 
Grundsätzlich wurde von ihr in der Rolle der Bundestagspräsidentin eine 
größere Zurückhaltung bei politischen Fragen mit parteipolitischer Färbung 
gefordert. Ihre Unterscheidung bei der Bewertung kirchlicher Äußerungen 
nach Themen wurde kritisiert, etwa auch dahin gehend, dass sie zwar Fra-
gen des Umgangs mit Anfang und Ende des menschlichen Lebens unter der 
Perspektive der Menschwürde genannt hatte, aber nicht den Umgang mit 
geflüchteten Menschen. Und die Zuschreibung „eine weitere NGO“ wurde 
als eine Beschreibung der Rolle der Kirchen zurückgewiesen, etwa weil darin 
eine Abwertung der Rolle von NGOs zum Ausdruck komme, die wiederum 
der Bundestagspräsidentin nicht zustehe und die im Zusammenhang mit 
der Großen Anfrage der CDU-Fraktion zur Finanzierung von NGOs gesehen 
wurde. Diskursanalytisch lässt sich dieser Vorgang in vielfältiger Weise inter-
pretieren: Die Interviewäußerung kann als Teil einer Kampagne gegen die 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8

Geleitwort

Zivilgesellschaft gesehen werden, sie kann als verspätete Reaktion auf die 
kritische Intervention bei der umstrittenen gemeinsamen Abstimmung von 
CDU und AfD zur Migrationspolitik gedeutet werden. Sie kann aber ebenso 
als überempfindliche Reaktion auf eine unterkomplexe, wenn nicht unglück-
liche Formulierung gesehen werden, die weder den sachlichen Kern trifft, wel-
che Rolle Kirchen in der Zivilgesellschaft und mit politischen Äußerungen 
haben, noch zur Klärung dieser Frage beiträgt, in welcher Weise Kirche in der 
Zivilgesellschaft zu verorten oder als ihr Teil zu verstehen sind.

Genau dazu aber trägt die hier vorgelegte Meta-Studie von Philipp Elhaus 
bei. Sie überblickt die Literatur und Studien zu diesem Themenfeld, um das 
Verhältnis von Kirche und Zivilgesellschaft oder anders: Kirche in der Zivil-
gesellschaft, zu beschrieben. Die Reihe SI-Studien | aktuell wird damit um 
eine Variante erweitert, weil sich die Studie nicht unmittelbar auf empirische 
Daten bezieht. Sie untersucht unterschiedliche Konzepte der Zivilgesellschaft, 
fragt historisch und handlungstheoretisch nach zivilgesellschaftlichen Funk-
tionen der Kirche und nach theologischen Konzeptionierungen Öffentlicher 
Theologie, Öffentlicher Kirche und eines Öffentlichen Protestantismus, um 
zu einer Positionsbestimmung des Verhältnisses zu gelangen. Und sie kann 
dabei ganz unbefangen zeigen, dass sich die Kirche auf dem Weg von einer 
obrigkeitsstaatlich eingebundenen, staatsanalogen Organisation zu einer 
zivilgesellschaftlichen Organisation, eben einer NGO oder NPO, befindet. 
Als NGO, Non-Governmental-Organisation, ist sie stärker auf eine öffentli-
che, zivilgesellschaftliche Rolle bezogen, als NPO, Non-Profit-Organisation, 
wird dabei ihre Dimension wirtschaftlichen Handelns betont, auf die sie 
angewiesen ist.

Ausgehend von einer historischen Betrachtung werden Kirchen als inter-
mediäre Institutionen bestimmt, die zwischen der Privatsphäre und der 
Öffentlichkeit vermitteln, wobei Öffentlichkeit sowohl für die staatliche Sphä-
re wie für die (zivil)gesellschaftliche Sphäre stehen kann. Je nachdem, welche 
Form diese Vermittlungsfunktion und -rolle annimmt, bewegt sich die kirch-
liche Institution dann eher auf der Seite des Staates (und damit der Ebene des 
Allgemeinen) oder auf der Seite der Zivilgesellschaft (und damit der Ebene 
von Pluralität und Individualität). Für die gegenwärtige Situation kann Phil-
ipp Elhaus mit den Leitsätzen der EKD von 2021 diese Position eindeutig auf 
der Seite der Zivilgesellschaft verorten, indem die evangelische Kirche aktu-
ell und zukünftig in ihrer organisatorischen Form „weniger einer staatsana-
logen Behörde, sondern mehr … einer handlungsstarken zivilgesellschaft-
lichen Organisation ähneln wird (EKD 2021b: 32).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


9

Geleitwort

Während die Äußerung von Bundestagspräsidentin Klöckner den Vergleich 
von Kirche und NGO problematisiert, ist für kirchliche Reformperspektiven 
die Analogie zu einer NGO unproblematisch oder sogar wünschenswert. Darin 
kommen die vielfältigen Spannungen zum Tragen, die mit den Erwartungen 
an die Kirchen einerseits, mit den Vorstellungen von der Zivilgesellschaft 
andererseits verbunden sind. Da kann auf der Seite der Kirche die Spannung 
zwischen der Erwartung einer heiligen Institution von transzendentaler Sinn-
stiftung und dem Anspruch eines ethischen und sozialen gesellschaftlichen 
Akteurs stehen. Und auf der Seite der Zivilgesellschaft die zwischen dem 
normativen Verständnis einer auf das Gemeinwohl gerichteten Handlungs-
logik und dem deskriptiven Konzept einer zwischen Staat, Markt und Fami-
lie angesiedelten Bereichslogik, deren normative Implikationen je erst zu klä-
ren und zu bestimmen sind.

Weiterführend ist die hier vorgelegte Studien insofern, als sie diese Spannungs-
dimensionen ausführlich aufnimmt und behandelt. Sie geht nicht von einem 
normativ aufgeladenen Begriff und Konzept der Zivilgesellschaft aus, der 
je schon ein unhinterfragter Beitrag zum Gemeinwohl unterstellt und 
zugeschrieben wird. Sie konstatiert, dass es sich nicht nur beim Gemeinwohl 
um ein erst aus politischer Deliberation hervorgehendes Ergebnis handelt, 
sondern auch eine „dunkle Seite“ der Zivilgesellschaft in Rechnung gestellt 
werden muss. Als zivilgesellschaftliche Organisation ist die Kirche auch von 
dieser Ambivalenz betroffen, die durch die „dunkle Seite der Zivilgesellschaft“ 
begründet ist: „Zivilgesellschaftliche Öffentlichkeiten sind nicht unbedingt 
progressiv, demokratisch oder kosmopolitisch, sie können auch reaktionär, 
antidemokratisch, intolerant und aggressiv eigenwohlorientiert sein“ (Quent 
2021: 99). Auch wenn diese Gegenüberstellung eine klare Bezugnahme auf 
ein progressiv, demokratisch und kosmopolitisch verstandenes Gemeinwohl 
anzunehmen scheint, muss einkalkuliert werden, dass sich das Verständnis 
des Gemeinwohls aus einer anders Sicht anders darstellt, die hier als auch 
reaktionär, antidemokratisch, intolerant und aggressiv eigenwohlorientiert 
charakterisiert wird.

Daher ist es begrüßenswert, dass die Studie an den EKD-Text „Vielfalt und 
Gemeinsinn“ von 2021 anschließt, der den „Beitrag der evangelischen Kirche zu 
Freiheit und gesellschaftlichem Zusammenhalt“ expliziert. Darin wird die zen-
trale Herausforderung darin gesehen, das titelgebende Verhältnis von Vielfalt, 
nämlich der Interessen von Einzelnen, und Gemeinsinn in den gesellschaft-
lichen Prozessen in eine Balance zu bringen. Die eigene Rolle der Kirche sieht 
sich darin begründet, „dass eine freiheitliche Demokratie mit einer zugrunde-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10

Geleitwort

liegenden demokratischen Haltung, einem Ethos und eben einem Sinn für 
das Gemeinsame unterlegt sein muss“ (EKD 2021a, 24 f.). Hier kommt der 
Begriff Gemeinsinn ins Spiel, der im Gegensatz zu einem missverstandenen 
Gemeinwohlbegriff den deliberativen und dynamischen Charakter betont: 

„‚Gemeinsinn‘ bezeichnet genau diesen dynamischen und unabschließba-
ren Prozess, eine Einstellung, die auf das Gemeinsame und den Zusammen-
halt ausgerichtet ist, ohne doch diesen Zusammenhalt dauerhaft fixieren zu 
können.“ (EKD 2021a, 18). Die Bezugnahme auf eine Einstellung, die für die 
Ausrichtung auf einen Gemeinsinn-orientierten Prozess grundlegend ist, 
erinnert an die Annahme von Voraussetzungen, von denen der demokratische 
Staat lebt, wie sie Wolfgang Böckenförde in einer bekannten Formulierung 
geprägt hat: „Der freiheitliche, säkularisierte Statt lebt von Voraussetzungen, 
die er selbst nicht garantieren kann. Das ist das große Wagnis, das er um der 
Freiheit willen eingegangen ist“ (Böckenförde 1967: 112). Die Formulierung 
begründet den Begriff eines gesellschaftlichen Demokratieverständnisses, das 
Demokratie nicht allein als Form des politischen Systems versteht, sondern 
als Praxisform gesellschaftlicher Institutionen und des öffentlichen Lebens. 
Im Zitat spiegelt sich das Verständnis einer demokratischen Zivilgesellschaft 
als Voraussetzung und Grundlage der Demokratie als freiheitliche, säkulari-
sierte Staatsform. In dieses Verständnis ist die von „Vielfalt und Gemeinsinn“ 
intendierte und explizierte Rolle der Kirche in der Zivilgesellschaft hinein 
entworfen. Das entspricht auch der Intention, mit der Böckenförde die Rolle 
der Christen in seinem Schlusssatz in der Weise charakterisiert hat, „daß die 
Christen diesen Staat in seiner Weltlichkeit nicht länger als etwas Fremdes, 
dem Glauben Feindliches Erkennen, sondern als die Chance der Freiheit, die 
zu erhalten und zu realisieren auch ihre Aufgabe ist“ (Böckenförde 1967: 114). 
Böckenfördes Konzept der demokratischen Gesellschaft impliziert insofern 
eine Rolle und Aufgabe der Kirchen in diesem Zusammenhang. Gleichwohl 
dürfen die Voraussetzungen, von denen der freiheitliche, säkulare Staat lebt 
und die er nicht selbst garantieren kann, gerade nicht auf diese Rolle und 
Aufgabe hin enggeführt werden, als sei sie die einzige Institution, die zu zivil-
gesellschaftlichen Ressourcen beitragen würde und hätte darüber hinaus auch 
keine andere Funktion. Vielmehr betrifft sie die Mitwirkung der Kirche in 
einer pluralistischen, freiheitlich verfassten und säkular grundierten demo-
kratischen Zivilgesellschaft. Wichtig ist allerdings auch, dass Böckenförde 
diese Mitwirkung den Kirchen tatsächlich als Aufgabe zuschreibt.

Unter dieser Voraussetzung ergibt sich eine doppelte Perspektive auf die 
Rolle der Kirchen im freiheitlichen, säkularen Staat und der demokratischen 
Zivilgesellschaft. Aus der Perspektive der Kirche sieht sie sich, jedenfalls in 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


11

Geleitwort

der Sicht, die wir im Sozialwissenschaftlichen Institut der EKD vertreten, in 
ihrem Auftrag in einer öffentlichen Rolle der Mitgestaltung. Die Freiheit eines 
Christenmenschen, die christliche Praxis von Glaube, Liebe, Hoffnung hat 
ihren Raum nicht abseits von sondern inmitten der Gesellschaft, im Raum 
der demokratischen Zivilgesellschaft. Dieser Raum ist, so sehr er auch von der 
Vorgeschichte einer Transformation des christlichen Staates in den modernen, 
demokratischen Staat herkommt, doch freiheitlich und säkular grundiert. Die 
Perspektive der öffentlichen Kirche kann diesen Raum daher nicht mehr hege-
monial für sich beanspruchen und beispielsweise Deutungshoheit über poli-
tische Verfahren oder Verfassungsbestimmungen ausüben wollen. Sie wird 
mit ihrer Perspektive gleichwohl auch der zweiten, demokratie- und staats-
theoretischen Perspektive, die diese Rolle der Mitgestaltung der Demokratie 
einfordert, dann gerecht, wenn sie sich mit ihrer Deutung in den pluralistisch 
verfassten, säkular grundierten Diskurs pluralitätsaffin einbringt. Diese dop-
pelte Perspektive in ihren vielfältigen Aspekten und der komplexen Struk-
tur zu klären, ist Absicht und Verdienst der hier vorgelegten Studie. Sie bildet 
gleichsam die Hintergrundfolie für die Perspektive einer zukünftigen Kirche, 
die sich zwischen „Adaption und Innovation“ in den gesellschaftlichen Ver-
änderungsprozessen (neu) verorten muss (Lämmlin et al. 2026).

Literatur

Böckenförde, Ernst-Wolfgang (1967): Die Entstehung des Staates als Vorgang 
der Säkularisation (uspr. in: Säkularisation und Utopie, Stuttgart 1067, 
75–94), in: Böckenförde, Ernst-Wolfgang (1991): Recht, Staat, Freiheit. Stu-
dien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte, 
Frankfurt, 92–114.

Klöckner, Julia (2025): „Nicht immer sinnvoll, eine weitere NGO zu sein“. Inter-
view, Domradio 08.04.2025, https://www.domradio.de/artikel/bundestags-
praesidentin-kloeckner-wuenscht-sich-starke-kirchliche-stimme (23.07.2025).

Lämmlin, Georg; Schendel, Gunther & Elhaus, Philipp (2026): Adaption und 
Innovation. Evangelische Kirchen in gesellschaftlichen Veränderungs-
prozessen, Baden-Baden (im Erscheinen).

Quent, Matthias (2021): Keynote: Die dunklen Seiten des Engagements und 
das Ende der Kontroverse (?), in: Ahrens, Petra-Angela et al. Hrsg. (2021): 
Geflüchtete willkommen? Einstellungen und Engagement in der Zivil-
gesellschaft (SI-Studien Band 2), Baden-Baden, 93–110.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.domradio.de/artikel/bundestagspraesidentin-kloeckner-wuenscht-sich-starke-kirchliche-stimme
https://www.domradio.de/artikel/bundestagspraesidentin-kloeckner-wuenscht-sich-starke-kirchliche-stimme
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.domradio.de/artikel/bundestagspraesidentin-kloeckner-wuenscht-sich-starke-kirchliche-stimme
https://www.domradio.de/artikel/bundestagspraesidentin-kloeckner-wuenscht-sich-starke-kirchliche-stimme


https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


13

1.	 Zivilgesellschaft – Annäherungen  
an einen facettenreichen Begriff

Mit dem Begriff der Zivilgesellschaft wird ein ebenso traditions- wie facetten-
reiches Konzept bezeichnet. Die Theorieentwicklung reicht von den histo-
rischen Ursprüngen der Zivilgesellschaftsforschung in der Antike über das 
Bürgertum des 19. Jh. und die angloamerikanische Civil-Society-Discussion des 
20. Jh. bis hin zu den europäischen Zivilgesellschaftsdiskursen mit ihren demo-
kratietheoretischen Ansätzen und den Forschungen zu den Neuen Sozialen 
Bewegungen und den Bürgerbewegungen in Mittel- und Osteuropa (Strach-
witz / Priller / Triebe 2020a: 9–101).1 Eine einheitliche Definition des Kon-
zeptes existiert nicht, die inhaltliche Ausgestaltung fällt je nach Forschungs-
disziplin sehr unterschiedlich aus (Priemer et al. 2019: 8).

Trotz der langjährigen Tradition wurde der Begriff der Zivilgesellschaft lange 
Zeit primär im akademischen Kontext und hier besonders innerhalb der poli-
tischen Philosophie und der Ideengeschichte diskutiert. Seinen begrifflichen 
Höhenflug verdankt der Begriff zwei unterschiedlichen Dynamiken. Ab Mitte 
der 1970er Jahre griffen die osteuropäischen Dissidentenbewegungen sowie 
die oppositionellen Kräfte gegen die Militärdiktaturen in Lateinamerika den 
Begriff auf und fassten ihn als Gegenentwurf zum autoritären Staat. In diesem 
Verständnis von Zivilgesellschaft dominierte ein emanzipatorischer Impe-
tus, der sich gegen einen ungerechten und antidemokratischen Staat rich-
tet. Wenn in den Medien von Zivilgesellschaft als Alternative zu autoritären 
und antidemokratischen Regimen im globalen Süden oder in Nachfolge-

1	 Eine historische Rekonstruktion anhand von Quellentexten bietet Schmidt 2007, allerdings kon-
zentriert auf das bürgerschaftliche Engagement. Vgl. die Fallstudien zum 19. und 20. Jh. in Jessen / 
Reichardt / Klein 2004 und die historischen Beiträge in Bauerkämper / Borutta / Kocka 2003. Zu 
einzelnen Stationen und den Diskurslinien vgl. die grundlegenden Arbeiten von Klein 2001 und 
Adloff 2005, sowie die prägnanten Zusammenfassungen von Klein 2019, Evers 2020 und Zimmer 
2021: 1053–1059.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14

Zivilgesellschaft – Annäherungen an einen facettenreichen Begriff

republiken der ehemaligen Sowjetunion die Rede ist, wird auf dieses Ver-
ständnis Bezug genommen.

Die zweite Dynamik verdankt sich den Sozialbewegungen und Reform-
projekten mit direkter politischer Beteiligung in etablierten Demokratien. 
Insbesondere die Neuen Sozialen Bewegungen wie die Umwelt-, die Frie-
dens-, die damals sogenannte Dritte-Welt-Bewegung und die neuen Frauen-
bewegungen galten „als Ausdruck einer Zivilgesellschaft, die Reformen ein-
forderte, sich dabei aber durch Gewaltfreiheit und Toleranz auszeichnete“ 
(Zimmer 2021: 1055). Hier wurde Zivilgesellschaft nicht als Alternative zu 
staatlicher Repression gesehen, sondern als Raum gesellschaftlicher Initiativen, 
die mehr Partizipation in der Politikgestaltung einforderten und für eine 
offene, von Respekt und Toleranz getragene Gesellschaft eintraten. Konstitu-
tiv für dieses zivilgesellschaftliche Konzept ist die Teilhabe am öffentlichen 
Raum. Wie sich die moderne Gesellschaft über eine Arbeits- und Wirtschafts-
gesellschaft hinaus als Bildungsgesellschaft mit einer Sphäre des öffentlichen 
Räsonnements und der öffentlichen Meinung als Medium der Selbstver-
gewisserung und Sozialintegration herausgebildet hat, hat Jürgen Habermas 
mit seiner deliberativen Demokratietheorie entfaltet. Für ihn setzt sich die 
Zivilgesellschaft aus jenen „Vereinigungen, Organisationen und Bewegungen 
zusammen, welche die Resonanz, die die gesellschaftlichen Problemlagen in 
den privaten Lebensbereichen finden, aufnehmen, kondensieren und laut-
verstärkend an die politische Öffentlichkeit weiterleiten. Den Kern der Zivil-
gesellschaft bildet ein Assoziationswesen, das problemlösende Diskurse zu 
Fragen allgemeinen Interesses im Rahmen veranstalteter Öffentlichkeiten 
institutionalisiert“ (Habermas 1998: 443).

Der Öffentlichkeitsbezug reicht von lokalen Versammlungsöffentlichkeiten, 
über die klassischen Medien und dem digitalen Raum (Seeliger / Sevigna-
ni 2021 und Habermas 2022) bis hin zu Öffentlichkeiten auf nationaler und 
transnationaler Ebene (Herkenrath 2011). Im Rahmen der politischen Philo-
sophie und Theorie wird Zivilgesellschaft darüber hinaus als politische Uto-
pie thematisiert. Der Begriff dient als normative Leitlinie für ein gewaltfreies 
und tolerantes Zusammenleben. Die Handlungsfelder der Zivilgesellschaft, 
die politischen Foren und Initiativen, Netzwerke sowie soziale Selbsthilfe-
gruppen umfassen, „bilden die zentrale soziale Gelegenheitsstruktur für die 
stete Erneuerung der ethischen Grundwerte, für die Bildung von Sozialkapital 
und Vertrauen“ (Meyer 2017: 117). Zusammenfassend gesagt:

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


15

Zivilgesellschaft – Annäherungen an einen facettenreichen Begriff

„Die Vorstellung von ‚Zivilgesellschaft‘ ist in den Sozialwissenschaften ein auf 
die empirische Erforschung ausgerichtetes Theoriekonzept zur Verfassung der 
Struktur und Kultur des Raums zwischen Staat, Markt und Privatheit mit mehr 
oder weniger starken normativen Implikationen“ (Liedhegener 2016: 100).

Quantitativ kann Zivilgesellschaft in ihrer akteur:innenzentrierten Dimension 
erfasst werden. Hierbei gerät das Engagement von Personen sowie das Spek-
trum von Leistungen in den Blick, erstellt durch freiwillige Vereinigungen 
bzw. Organisationen. Doch können aus der quantitativen Deskription der Ver-
einigungen weder normative Rückschlüsse auf die zivile Qualität der Organi-
sation noch auf die Gesellschaft, der sie angehören, gezogen werden. Auch die 
Ausprägung und die Stabilität des Demokratiecharakters des staatlichen und 
gesellschaftlichen Bezugsrahmens liegt jenseits der formalen Beschreibung 
einer akteur:innenzentrierten Zivilgesellschaft. Zivilgesellschaften sind plu-
ral strukturiert. Sie umfassen zahlreiche Organisationen, Bewegungen, Netz-
werke und Projekte sowie spontane Aktivitäten und Interaktionen. Sie unter-
liegen keiner zentralen Steuerung. Sie können daher sowohl von innen heraus 
durch einzelne zivilgesellschaftliche Akteur:innen zersetzt als auch von außen 
durch autokratische Staatssysteme instrumentalisiert werden.

Die Rede von den ,dunklen Seiten‘ der Zivilgesellschaft weist auf die normative 
Leerstelle der bereichslogischen Definitionsdimension hin (Roth 2003 und 
Walter / Geiges / Marg 2015).2 Mit der ,dunklen Seite‘ wird auf national-iden-
titäre Gruppen und rechtspopulistische Bewegungen Bezug genommen, die 
sich durch antidemokratische Werte sowie Intoleranz und Fremdenfeindlich-
keit bis hin zum militanten Rassismus auszeichnen. Ob dieses Spektrum über-
haupt der Zivilgesellschaft zugerechnet werden kann, ist je nach Definitions-
ansatz jedoch umstritten. Die Rede von der ,dunklen Seite‘ zeigt daher die 
prinzipielle Gefährdung an, die mit der Pluralität und Offenheit der Zivil-
gesellschaft gegeben ist. In dem Maß, in dem die soziale Integrationskraft 
der großen zivilgesellschaftlichen Akteure wie Gewerkschaften und Kirchen, 
Wohlfahrts- und Naturschutzverbände, Fußball- oder Schützenvereine, die frei-
willige Feuerwehr oder kulturelle Institutionen nachlassen, wächst die Gefahr 
einer verstärkten rechtspopulistischen Einflussnahme. Unter dem Deckmantel 
von Freiheit und Pluralität oder als vermeintlich demokratisch Teilhabende 
versuchen rechtspopulistische Kräfte ihre politischen Ziele entweder inner-
halb bestehender Organisationen zu verfolgen, oder sie entwickeln mit eige-

2	 Der Begriff der „dunklen Seite“ wurde auch in der Dritte-Sektor-Forschung angewendet, vgl. Ste-
cker / Nährlich 2005.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16

Zivilgesellschaft – Annäherungen an einen facettenreichen Begriff

nen, exkludierend und antidemokratisch konzipierten Initiativen eine ent-
sprechende Konkurrenz (Schroeder et al. 2022).

Hilfreich für die konzeptionelle Klärung des Begriffs der Zivilgesellschaft ist 
ein dreidimensionales Konzept, das der Historiker Jürgen Kocka entwickelt 
hat (Kocka 2003). Er unterscheidet zwischen einer normativen, einer habitu-
ellen sowie einer deskriptiv-analytischen Komponente von Zivilgesellschaft.

Die normative Komponente ist Thema der politischen Theorie und Philosophie. 
Ihr zentrales Anliegen stellt eine theoriegeleitete Basierung von politischer 
und gesellschaftlicher Teilhabe und Gerechtigkeit dar.

Mit der habituellen Komponente gerät ein bestimmter Typus sozialen Handelns 
in den Blick. Er zeichnet sich durch einen zivilen Umgang miteinander aus, 
der von Gewaltfreiheit und Kompromissbereitschaft geprägt ist und sich an 
den bürgerlichen Freiheitsrechten orientiert. Unterstützt und gewährleistet 
wird der zivile Umgang durch politische Rahmenbedingungen, die ebenfalls 
durch ,Zivilität‘ geprägt sind. Hierzu zählen die verfassungsrechtlich garantier-
ten Menschen- und Grundrechte ebenso wie die Gleichheit vor dem Gesetz 
sowie die Ermöglichung menschenwürdiger Lebensumstände.

Die dritte, deskriptiv-analytische Dimension von Zivilgesellschaft ist akteur:in-
nenzentriert. Hier geht es um konkret handelnde Personen, die jenseits der 
traditionellen Familienstrukturen, privatwirtschaftlichen Unternehmen oder 
staatlichen Behörden selbstorganisiert tätig werden. Die Engagementformen 
finden einerseits spontan, andererseits im Kontext von Vereinen, Netzwerken, 
informellen Zirkel, sozialen Beziehungen und Nicht-Regierungs-Organisa-
tionen und damit primär in einem gesellschaftlichen Bereich jenseits von 
Markt, Staat und Privatsphäre ihren Ort. Hierzu ist dann auch der Dritte bzw. 
NPO-Sektor zu rechnen.

Die Zivilität sowohl im Blick auf Zielsetzungen als auch im Blick auf die 
Aktionsformen ist für Kocka jedoch das Kriterium, ob die entsprechenden 
Organisationen zur Zivilgesellschaft gerechnet werden können. Damit fallen 
z. B. Pegida als antiliberale Bewegung ebenso wie die Mafia als selbstorganisierte 
Vereinigung aus dem zivilgesellschaftlichen Definitionsrahmen heraus.

Die Trias von normativen, habituellen und deskriptiv-analytischen Komponen-
ten führt über die klassische Zweiteilung in raumtheoretische bzw. bereichs-
logische und handlungstheoretische Dimension der Zivilgesellschaft hinaus 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


17

Zivilgesellschaft – Annäherungen an einen facettenreichen Begriff

(Birkhölzer 2005: 12).3 Sie weist auf die Responsivität und dialektische Bezogen-
heit von politischer Kultur und staatlichen Rahmenbedingungen hin und 
bildet eine wichtige Brücke zwischen reiner Normativität und Deskription. 
Zugleich sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass die deskriptiv-analytische 
Beschreibungsebene, die die Zivilgesellschaft vor allem raumtheoretisch bzw. 
sektoral analog zum Dritten Sektor zwischen Staat, Wirtschaft und Privat-
sphäre platziert, auch normative Zuordnungskategorien beinhaltet. Raum
logische Definitionen bauen ihrerseits auf impliziten Axiomen auf (Ohlendorf / 
Rebenstorf 2019: 34–36). So werden die Grenzen zwischen Zivilgesellschaft 
und Ökonomie von wirtschaftsliberalen und konservativen Theoretiker:in-
nen wesentlich durchlässiger gefasst als von linksliberalen Vertreter:innen, 
die die Trennung der beiden Sphären betonen. Während liberale Positionen 
die Zivilgesellschaft stärker als unpolitischen Schutzraum gegenüber einem 
tendenziell übergriffigen staatlichen Handeln akzentuieren, wird im Zuge 
republikanischer und postmarxistischer Ansätze der politische Charakter der 
Zivilgesellschaft unterstrichen. Auch die inhaltliche Bestimmung des Werte-
kanons der handlungslogischen Definitionen ist zeitlich und räumlich vola-
til und daher prinzipiell kontrovers (Ohlendorf / Rebenstorf 2019: 35). Ihr 
normativer Gehalt muss erkannt und expliziert werden. Zudem ist sowohl 
bei raum- wie handlungslogischen Definitionen nicht ausreichend berück-
sichtigt, dass zivilgesellschaftlichen Partizipationsmöglichkeiten faktisch in 
hohem Maße vom sozialen Status abhängig sind (Schleifenbaum 2021: 117–
154).4 Soziale Ungleichheit ist mit Exklusionsmechanismen verbunden und 
konterkariert damit grundlegende Werte der handlungslogischen Definition 
der Zivilgesellschaft wie Teilhabe und Mitbestimmung.

Bezogen auf das Verhältnis von Zivilgesellschaft und Drittem bzw. Nonprofit-
Sektor ist dieser der akteur:innenzentrierten Komponente der Zivilgesellschaft 
zuzuordnen. Jedoch mit der Einschränkung, dass die Zivilgesellschaft nicht 
nur formale Organisationen, sondern auch spontane und informelle soziale 

3	 Die Trias wurde von Degens / Lapschieß 2021: 20–33 aufgenommen und leicht variiert als drei 
Dimensionen des zivilgesellschaftlichen Diskurses dargestellt: im Blick auf einen zivilgesellschaft-
lichen Sektor, eine entsprechende Handlungsweise (hier ist die Zivilität im Sinne Kockas ge-
meint) sowie ein utopisches Moment. Evers 2020: 19 f. führt unterschiedliche Definitionsansätze 
ebenfalls auf drei Typen zurück, deren Stärken und Schwächen er diskutiert: ein sektorales Ver-
ständnis, ein kommunikationstheoretisches bzw. interaktionales Verständnis („Öffentlichkeit als 
Medium“) im Anschluss an Habermas, das mit dem utopischen Moment bei Kocka zusammen-
fällt, und das Verständnis, das nach den Bedeutungsgehalten von Zivilität fragt. Dem „engen“ Ver-
ständnis im Sinne der raumlogischen bzw. bereichslogischen Definition als Dritter Sektor stellt 
er ein „weites“ Verständnis gegenüber, das sich auf Zivilität konzentriert.

4	 Schleifenbaum erweitert den zivilgesellschaftlichen Diskurs um die Liquiditäts-Ansätze von  
Ulrich Beck und Zygmunt Baumann.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18

Zivilgesellschaft – Annäherungen an einen facettenreichen Begriff

Formen und Transaktionsformen im analogen wie digitalen Raum umfasst, 
wie z. B. Demonstrationen oder Petitionen. Im Rahmen eines deskriptiv-ana-
lytischen Verständnisses bilden die Organisationen des Dritten Sektors den 
organisatorischen Kern und die infrastrukturelle Basis der Zivilgesellschaft 
(Birkhölzer 2005: 12 sowie Rentzsch 2018: 22). NPOs stellen daher das infra-
strukturelle Gerüst der Zivilgesellschaft dar. Ob und inwieweit Dritte-Sektor-
Organisationen bzw. NPOs auch unter dem normativen und habituellen 
Konzept der Zivilgesellschaft zu fassen sind, bedarf der konkreten Gegenstand-
untersuchung und kann nicht über eine rein raumtheoretische Zuordnung 
beantwortet werden. Wo sie sich in ihren Zielen und ihren Aktionsformen am 
Allgemeinwohl ausrichten und zugleich Partizipationsformen öffnen, dürf-
ten sie der Zivilgesellschaft in allen Dimensionen zuzurechnen sein. Wenn 
sie sich allein auf die Dienstleistungserbringung konzentrieren oder jenseits 
der normativen Grenzen der Zivilität liegen, bleibt ihre Zuordnung zur Zivil-
gesellschaft umstritten (Simsa 2022: 131 f.). Der NPO-Bereich ist daher ein Teil-
bereich der umfassenden Zivilgesellschaft. Darüber hinaus bilden die meisten 
mitgliedschaftlichen Organisationen des Dritten Sektors bzw. des NPO-
Bereichs die Meso-Ebene ab, während die Zivilgesellschaft die gesellschaft-
liche Dimension und damit die Makro-Ebene repräsentiert. Auf die Mikro-
ebene konzentriert sich die Engagementforschung (Klie / Klie 2017), wie z. B. 
der Freiwilligensurvey, der alle fünf Jahre das Feld des freiwilligen Engage-
ments vermisst (Simonson et al. 2022).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


19

2.	 Kirche und Zivilgesellschaft – Anmerkungen 
zu einer interdisziplinären Debatte

Der Diskurs zum Verhältnis von Kirchen und Zivilgesellschaft ist in den letz-
ten Jahren sehr angewachsen (Ohlendorf / Rebenstorf 2019: 36–45).5 Die unter-
schiedlichen Beiträge reflektieren sowohl retrospektiv historische Phänomene 
und analysieren in religions- und organisationssoziologischer Perspektivie-
rung anhand von empirischem Material die Relation von Zivilgesellschaft und 
Religionsgemeinschaften. In anderen Beiträgen steht die reflexive Selbstver-
ortung der Kirchen in einem sich wandelnden religionskulturellem Feld im 
Mittelpunkt. Dieses Feld ist von zunehmender Heterogenität geprägt ist und 
bewegt sich zwischen multiplen Säkularitäten und Privatisierung der Religion 
einerseits und interreligiöser Pluralität und neuem Interesse an Religion im 
öffentlichen Raum andererseits (Gabriel 2022: 20–66 u. 154–196). Die Debat-
ten können hier nicht in ihren unterschiedlichen Linien und Facetten nach-
gezeichnet werden.6 Es werden lediglich Positionslichter vorgestellt, die wichtige 
Markierungen bilden. Dabei werden die unterschiedlichen Ebenen von Mikro-, 

5	 Da sich die Untersuchung auf die evangelische Kirche in Deutschland konzentriert, soll an die-
ser Stelle zumindest darauf hingewiesen werden, dass sich international die Kirchen – auch auf-
grund ihres NGO-Status in vielen Ländern – sehr klar als zivilgesellschaftliche Akteurinnen in 
gesellschaftlichen Transformationsprozessen positionieren lassen. Vgl. die Beiträge in Lienemann / 
Lienemann-Perrin 2006 mit Länderstudien aus Südafrika, Mosambik, Brasilien, Korea, Philippi-
nen und Indonesien.

6	 Vgl. exemplarisch die auch historische Beiträge umfassenden Sammelbände von Bauernkämper / 
Nautz 2009 und Damberg / Jähnichen 2015 sowie die interdisziplinären Beiträge in Liedhege-
ner / Werkner 2011 und Klein / Zimmermann 2017, bes. 107–196, die sich auf beide Großkirchen 
beziehen und auch auf die entsprechenden Differenzen eingehen. Aus genuin theologischer Per-
spektive im Blick auf evangelische Kirchen vgl. u. a. die Beiträge von Fischer 2004 und 2008, die 
explorativen Fallstudien zu Kirchengemeinden von Ohlendorf / Rebenstorf 2019, bes. 30–49, die 
Beiträge von Wegner 2010: 46–80, 2017 und 2020 sowie Jähnichen 2012 und 2018, der sowohl sys-
tematisch-theologisch argumentiert (2012) als auch das öffentliche Reden der evangelischen Kir-
che untersucht (EKD-Denkschriften, 2018) und die Beiträge von Rebenstorf et al. 2021 und Re-
benstorf 2023 sowie Lämmlin 2022: 70–76. Die letztgenannten Beiträge bringen die 
zivilgesellschaftliche Ausrichtung mit der Sozialraumorientierung in Verbindung. Die Zivilge-
sellschaft ist der Referenzrahmen des kirchentheoretischen Entwurfs von Schleifenbaum 2021: 
bes. 117–206.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20

Kirche und Zivilgesellschaft – Anmerkungen zu einer interdisziplinären Debatte

Meso- und Makroperspektiven verschränkt, die sich im zivilgesellschaftlichen 
Diskurs dem Fokus auf freiwilliges Engagement, Organisationsformen (NPOs) 
und gesamtgesellschaftliche Bedeutung im Sinne des sozialen Zusammen-
halts (soziale und moralische Ressourcen, Sozialkapital) zuordnen lassen. Im 
Abgleich mit dem kirchlichen Feld steht daher die Bedeutung von Engage-
ment, die unterschiedlichen kirchlichen Organisationsformen und die Rolle 
der Kirchen als religiöse Organisationen für die Bildung von Sozialkapital auf 
der Basis ihrer religionsverfassungsrechtlich verbürgten strukturellen Hand-
lungsmöglichkeiten im Vordergrund. Soziologische, politologische und histo-
rische Außenperspektiven und theologische Innensichten werden miteinander 
gespiegelt, um einerseits Interdependenzen zwischen dem kirchlichen System 
und seinen Umwelten deutlich zu machen und andererseits zu skizzieren, wie 
sich die Kirchen theologisch-reflexiv und handlungspraktisch im Zusammen-
hang mit der Zivilgesellschaft verorten lassen.

Das Thema Kirche und Zivilgesellschaft betrifft die grundlegende Beziehung 
von organisierter Religion im Gegenüber und innerhalb der Gesellschaft 
(Rebenstorf 2020: 107). Zur Debatte steht zum einen die religionssoziologische 
Frage nach dem Ort der Religion in der Moderne. Liegt dieser Ort primär 
im Privatbereich, der Öffentlichkeit, bei der Generierung von Sozialkapital 
oder ist er primär mit dem kirchlichen System selbst verbunden?7 Ist Reli-
gion eher explizit oder implizit präsent? Ein religionspolitischer Fokus sucht 
das Verhältnis im Rahmen des politischen Ordnungsgefüges zu bestimmen. 
Wie stellt sich das Verhältnis von Staat und Religionsgemeinschaften dar? 
Auf welcher staatsrechtlichen Basis und in welchem Rahmen können Kir-
chen als organisierte und rechtlich verfasste Religionsgemeinschaften in pri-
vaten und öffentlichen Feldern agieren? Historische Analysen bringen eine 
geschichtliche Tiefendimension in die Verhältnisbestimmung ein, die gegen-
wärtige Konstellationen erhellt. Welche Dynamiken der Entwicklung zwi-
schen den Kirchen und der sich aus der bürgerlichen Gesellschaft des 19. Jh. 
entwickelnden Zivilgesellschaft lassen sich historisch rekonstruieren? Binnen-
kirchlich verbindet sich die Frage der reflexiven Selbstverortung innerhalb 
und im Gegenüber zur Gesellschaft mit einer pragmatischen Ausrichtung. 
Wie kann dem sichtbaren Relevanzverlust der Kirchen entgegengewirkt wer-

7	 Den jeweiligen Orten lassen sich religionssoziologische Theorieansätze zuordnen, die das religi-
öse Feld aus unterschiedlichen Perspektiven wahrnehmen. Je nach Theorierahmen ergeben sich 
daher unterschiedliche Bildausschnitte im Blick auf das soziokulturelle Phänomen der Religion. 
Insofern sind sie nicht prinzipiell als Gegensätze aufzufassen, sondern können sich überlappen, 
verschränken und ergänzen. Vgl. den Überblick anhand unterschiedlicher Fassungen des Religi-
onsbegriffs bei Pollack 2018 und die Darstellung fünf unterschiedlicher Theorietypen der Reli-
gionstheorie in Pollack et al 2018: 97–222.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


21

Kirche und Zivilgesellschaft – Anmerkungen zu einer interdisziplinären Debatte

den? Welchem strategischen Horizont sollen der organisatorische Umbau, die 
Förderung von neuen Formen kirchlichen Lebens, die Ausrichtung auf den 
Sozialraum und die Stärkung der Gemeinwesendiakonie sowie der Ausbau 
der digitalen Kommunikation folgen – um nur vier aktuelle Tendenzen kirch-
licher Organisationsentwicklung zu benennen (Lämmlin 2022).

Die vier unterschiedlichen Perspektiven – eine religionssoziologische, eine 
religionspolitische und eine historische sowie eine theologische, bei der sich 
kirchentheoretisch Außen- und Innenperspektiven mischen – werden in 
Gestalt von sehr verdichteten Skizzen durchgespielt, um bestimmte Facetten 
der Verhältnisbestimmung von Kirche und Zivilgesellschaft zu beleuchten.

Zunächst macht ein historischer Einblick in das Verhältnis von Kirchen und 
Zivilgesellschaft bzw. ihrer Vorstufen auf Interdependenzen in den jewei-
ligen Entwicklungen aufmerksam. Kirchliche Entwicklungen werden von 
zivilgesellschaftlichen Dynamiken beeinflusst und diese wirken wiederum 
auf zivilgesellschaftliche Prozesse ein.

Anschließend sucht eine primär raumtheoretisch orientierte Erörterung die 
Kirchen dem triadisch strukturierten Feld von Staat, Wirtschaft und Zivil-
gesellschaft zuzuordnen. Dabei spielt das staatskirchliche Erbe der Kirchen, 
das sich im verfassungsrechtlichen Status manifestiert, eine besondere Rolle. 
Ein Blick auf die Kirchen als intermediäre Institutionen bzw. Organisatio-
nen weist auf Vermittlungsfunktionen zwischen Privatsphäre und (zivil)
gesellschaftlicher Öffentlichkeit hin.

In einem dritten Schritt werden handlungstheoretische Bezüge zwischen den 
Kirchen und der Zivilgesellschaft untersucht und am Beispiel der Ortskirchen-
gemeinde als der dominanten kirchlichen Organisationsform exemplarisch 
vertieft. Im nächsten Abschnitt steht unter dem Leitbegriff des Sozialkapitals 
die Bedeutung des freiwilligen Engagements und die sozialen Wirkungen im 
Mittelpunkt, die sich auf den unterschiedlichen kirchlichen Organisations-
ebenen abbilden lassen bzw. über sie generiert werden.

Diese primär religions- und kirchensoziologische Außenperspektive wech-
selt nach einem summierenden Zwischenfazit zu einer Innenperspektive, die 
theologische Konzepte und strategische Entwicklungshorizonte mit Bezug 
auf den Öffentlichkeitsbegriff bzw. der zivilgesellschaftlichen Öffentlichkeit 
aus Theologie und Kirche aufnimmt und analysiert.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


23

3.	 Vielschichtige Wechselbeziehung – historische 
Beobachtungen zu Interdependenzen zwischen 
Kirche und Zivilgesellschaft

Die Entwicklung von modernen Zivilgesellschaften in demokratischen Kon-
texten und die Entwicklung der Kirchen als Akteurinnen im öffentlichen 
Raum, die damit aktiv zur Ausbildung der Zivilgesellschaft beitragen, vollzog 
sich historisch in einem konfliktreichen Wechselverhältnis (Meyer 2015). Das 
Bild in der Forschungslandschaft hat sich innerhalb der vergangenen 20 Jahre 
deutlich gewandelt. Dominierten um die Jahrtausendwende noch antagonisti-
sche Gegenüberstellungen von Kirche und Zivilgesellschaft (Borutta 2005: 1 ff. 
und 38),8 so hebt man mittlerweile vielschichtige Wechselbeziehungen her-
vor, die in unterschiedlichen Detailstudien herausgearbeitet wurden (Borutta 
2005, Bauernkämper / Nautz 2009, Hermle / Lepp / Oelke 2012 und Dam-
berg / Jähnichen 2015).

Ambivalenzen und Widersprüche kennzeichneten das Verhältnis seit dem 
späten 18. Jahrhundert (Bauernkämper / Nautz 2009: 14 f.). Die Grenzen zwi-
schen beiden Größen waren variabel und offen und wurden evangelischerseits 
durch die Struktur des landesherrlichen Kirchenregimentes geprägt, das einen 
langen, wirkungsgeschichtlichen Schatten warf (Wendebourg 2003). Einer-
seits wurden durch kirchliche Akteur:innen im Rahmen des konfessionellen 
Vereinswesens die Ausbreitung von zivilgesellschaftlichen Werten und Struk-
turen gefördert. Andererseits wiesen die Kirchen durch ihr staatskirchliches 
Erbe staatsanaloge Züge und korporatistische Tendenzen auf und haben vor 
allem in Gestalt ihrer Amtsträger:innen ein Deutungsmonopol und einen 
Machtanspruch auf ihre Mitglieder artikuliert, der mit dem Pluralismus von 
Zivilgesellschaften in Widerspruch geriet. Markante Einschnitte für das Ver-

8	 Dies führt Borutta primär auf den dominanten Einfluss der Säkularisierungstheorie bei der his-
torischen Rekonstruktion des Verhältnisses von Religion bzw. Kirchen und Zivilgesellschaft zu-
rück, die den Einfluss der Kirchen auf zivilgesellschaftliche Prozesse nicht angemessen wahrneh-
men und würdigen könne.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

hältnis von Zivilgesellschaft und Kirchen stellten die Weimarer Republik mit 
der „hinkenden“ Trennung von Kirche und Staat dar, die sich in der Bundes-
republik fortsetzte (Germann 2019, Großbölting 2023), sowie die kulturellen 
Umbrüche in den späten 1960er Jahren. Der Schwerpunkt der ausgewählten 
Beobachtungen bezieht sich dabei auf den Zeitraum, der für diese Arbeit von 
besonderer Relevanz ist: die Entwicklung ab den 1960er Jahren, in denen der 
Zusammenhang von zivilgesellschaftlichen Dynamiken und kirchlichen Ent-
wicklungen besonders greifbar wird (Hermle / Lepp / Oelke 2012 und Dam-
berg / Jähnichen 2015).

Historisch ist die Entstehung der diakonischen, missionarisch und kultu-
rell orientierten konfessionellen Organisationen im 19. Jahrhundert eng mit 
bürgerlichem Engagement verknüpft. Im 19. Jh. waren es Bürger:innen, die 
die Freiräume zur assoziativen Vergemeinschaftung, die das neue Vereinsrecht 
bot, für sozialkaritative, missionarische und konfessionelle Anliegen nutz-
ten. Dabei ging es darum, Menschen in Not zu helfen und dem christlichen 
Glauben tatkräftig Ausdruck zu verleihen (Hofmann 2016, 221 f. ). Auf diese 
Weise füllten die protestantischen Vereine die Lücken, die sowohl staatliche 
wie amtskirchliche Strukturen bei der Armenfürsorge angesichts der sozio
strukturellen Umbrüche der industriellen Revolution und die Amtskirche im 
Blick auf die kirchliche Entfremdung des neu entstehenden Proletariats und 
Teilen des liberalen Bürgertums ließen. Das Verhältnis zwischen protestanti-
schem Vereinswesen und Amtskirche gestaltete sich tendenziell kritisch, da 
Organisationsstrukturen jenseits landeskirchlich-territorialer Grenzen, eine 
innerevangelische Ökumene und das Zurückdrängen des kirchliche Amtes 
und der entsprechenden Hierachie zugunsten des freiwilligen Engagements 
sowie Vereinsstrukturen generell von der Amtskirche beargwöhnt wurden.

Durch den Kompensationseffekt der vereinsmäßig getragenen sozial-
diakonischen und religiösen Initiativen wurden die Weichen für unterschied-
liche Varianten der Verhältnisbestimmung zwischen verfassten Kirchen und 
Vereins- bzw. Verbandsprotestantismus gelegt, die von verschärfter Konkur-
renz über synergetische Kooperation bis hin zur Integration reichten (Jäh-
nichen 2020). Historisch ist für diese Phase neben der langen Tradition des 
sozialen und karitativen Engagements die Rolle der protestantischen Bildungs-
organisationen für die Entwicklung der bürgerlichen, gebildeten Mittelschicht 
sowie die Verbreitung der Zivilität hervorzuheben. Zugleich wird Religion 
als Motiv für zivilgesellschaftliche Selbstorganisation jenseits der klassisch-
säkularen Bürgergesellschaft manifest; hierbei sind besonders die Rolle der 
Frau, des Judentums und des Katholizismus betroffen (Borutta 2005, 22–34). 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


25

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Insofern hat das evangelische Vereinswesen und hier insbesondere die Inne-
re Mission Impulse zur Entstehung der modernen Zivilgesellschaft im Blick 
auf erweiterte Partizipationsmöglichkeiten geliefert. Denn sie zählt zu den 
Institutionen, die Bevölkerungsgruppen bzw. -schichten in die karitative und 
religiös-missionarische Arbeit einbezogen, die zuvor weitgehend davon aus-
geschlossen waren. Dazu gehörte die Beteiligung von Frauen, zunächst aus 
dem Bürgertum, später auch aus klein- und unterbürgerlichen Schichten 
sowie junge Menschen und Handwerker sowie Arbeiter (Hitzer 2009).

„Mit ihrem Eintreten für das Gemeinwohl, ihrem weitgespannten, oft ehrenamt-
lichen Engagement, der Vermittlung von Werten wie Nächstenliebe und Solidari-
tät, der Einübung demokratischer Vereinsformen ebenso wie der schrittweisen 
Inklusion immer größerer Kreise in die Wohltätigkeitsarbeit gehört die Arbeit der 
Inneren Mission mithin zweifellos zu den historischen Wurzeln dessen, was man 
gemeinhin mit dem Begriff der Zivilgesellschaft umschreibt“ (Hitzer 2009: 126).

Drei Entwicklungspfade differenzierten sich im Protestantismus in unterschied-
lichen historischen Prozessen aus diesem gemeinsamen Ursprung heraus, der 
sich historisch der Bürgergesellschaft zuordnen lässt. Die organisierte Diako-
nie ist aus dem bürgerschaftlichen Engagement neben der verfassten evange-
lischen Kirche entstanden, die damals noch Staatskirche war. Sie entwickelte 
sich in der Weimarer Republik und im bundesrepublikanischen Sozialstaat 
nach der repressiven Phase im Nationalsozialismus zunehmend in Richtung 
unternehmerisch tätiger Einzelorganisationen mit Verbandsstrukturen wei-
ter. Nach der Ablösung vom klassisch korporatistischen Modell der Sub-
sidiarität mit dem Staat und der zunehmenden Ökonomisierung des Wohl-
fahrtsbereichs agiert die Diakonie zugleich als gemeinwohlorientierte NPO 
im Rahmen der Sozialwirtschaft und bringt über den Dienstleistungssektor 
religiöse Grundwerte und karitative sowie anwaltschaftliche Funktionen in 
die Zivilgesellschaft ein (mit unterschiedlichen Akzenten Bedford-Strohm 
2016 und Albrecht 2018 sowie 2020).

Parallel entwickelten sich Vereine, die stärker ständisch orientiert waren (Frau-
en-, Männer-, Kinder- und Jugendarbeit) sowie welt- und volksmissionarische 
Anliegen vertraten und sich unter dem Dach der Inneren Mission in Vereins- 
und Verbandsstrukturen organisierten. In unterschiedlichen und wechsel-
haften historischen Phasen wurden diese ursprünglich freien Organisations-
formen weitgehend in die verfassten Kirchen integriert. Sie bildeten die Basis 
der rechtlich verfassten landeskirchlichen Dienste und Werke (Elhaus 2024: 
24–34 und Borck 2016: 15–68).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Der dritte Entwicklungstyp neben Diakonie und landeskirchlichen Dienste, 
Werke und Einrichtungen sind die sogenannten freien Werke, die in Kontinuität 
zu ihrer organisationalen Selbstständigkeit und ihres oftmals pietistischen Ent-
stehungsprofils sowohl diakonisch, kulturell als auch missionarisch tätig sind 
und über unterschiedliche Netzwerke und ein loses Dachwerknetz, dem Gna-
dauer Verband, verbunden sind (Hempelmann 1997). Alle drei Entwicklungs-
typen weisen auf die Bürgergesellschaft und die dominante zivilgesellschaft-
liche Organisationsform des Vereins als ihren historischen Ursprung zurück. 
Insofern lassen sich sowohl Diakonie, die landeskirchlichen Dienste, Werke 
und Einrichtungen und die freien Werke als Folge zivilgesellschaftlicher Pro-
zesse verstehen, die als gemeinsames historisches Strukturmerkmal die freie 
Assoziation von Bürger:innen aufweisen.

Auch wenn sich im Katholizismus deutliche Unterschiede zum Protestantis-
mus zeigen (Schneider 2009, Damberg 2014 und Damberg/Jähnichen 2015: 
23–27) hat die katholische Selbstorganisation über Vereine und Verbände 
im 19. Jahrhundert mit ihren antimodernistischen Zügen nicht intendier-
te Demokratisierungseffekte bewirkt und kontrafaktisch zur Herausbildung 
einer zivilgesellschaftlich konturierten Öffentlichkeit im Sinne von pluralen 
Aushandlungsprozessen beigetragen (Große Kracht 1997 und 2009).

„Mit dem Eintritt in die Arena der Öffentlichkeit hat der Katholizismus zwar 
nicht theoretisch, aber praktisch und performativ auf seinen Anspruch auf 
Repräsentation der einzig wahren Weltanschauung verzichtet“ (Bauernkäm-
per / Nautz 2009: 15).9

Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil wandelte sich das Verhältnis von Kir-
che zum Staat (Jäger 2019, 134). Der Staat wird nun als öffentliche Gewalt in der 
Gesellschaft verstanden. Auch Katholik:innen werden dazu aufgefordert, am 
zivilgesellschaftlichen Meinungs- und Weiterbildungsprozess teilzunehmen, 
in dem das Gemeinwohl nicht normativ abgeleitet, sondern diskursiv gene-
riert wird (Gabriel 2023, 91–93 u. 146–15). Damit sind auch Herausforderungen 
für die kirchliche Organisationsgestalt verbunden: „Zur Krise der katholi-
schen Kirche gehört, dass sie heute vor der Entscheidung steht, entweder am 
Modell sakralisierter, monokratischhierarchische Bürokratie festzuhalten oder 
den Durchbruch zur Intermediarität einer entsakralisierten Sozialgestalt zu 
schaffen“ (Gabriel 2023: 156).

  9	 Vgl. zum Verhältnis von katholischer Kirche und Zivilgesellschaft in historischer Sicht Weich-
lein 2009 sowie zu aktuellen Herausforderungen Gabriel 2023: 139–156.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


27

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Zeitgleich zu den weltkirchlichen Dynamiken im katholischen Raum erlebten 
die Kirchen in der Bundesrepublik im Kontext der politischen Umwälzungen 
und der Neuen Sozialen Bewegungen einen Transformationsschub, der in 
unmittelbarem Zusammenhang mit zivilgesellschaftlichen Entwicklungen 
stand (Nolte 2015, Damberg / Bösch 2011 und Damberg / Jähnichen 2015).10 

„Sozioökonomischer und soziokultureller Wandel, und nicht zuletzt der Wan-
del politischer Organisation und Artikulation in der ,Zivilgesellschaft‘ ließen 
die kirchliche Sphäre nicht unberührt“ (Nolte 2015: 55).

Die unterschiedlichen Faktoren der wechselseitigen Beeinflussung von zivil-
gesellschaftlicher Öffentlichkeit und den Kirchen in der Bundesrepublik 
strukturiert der Historiker Paul Nolte in drei Phasen (Nolte 2014: 138–148 
und Nolte 2015: 62–69). Der traditionellen Phase ordnet er den volkskirch-
lichen Charakter der beiden großen Konfessionen in der Nachkriegszeit 
zu, in der sich die Kirchen angesichts einer Kirchenmitgliedschaft von über 
90 %, die wie selbstverständlich generational weitergegeben wurde, als Kir-
chen der Gesellschaft verstanden.11 Diese christliche Homogenität der west-
deutschen Nachkriegsgesellschaft basierte noch auf den langsam bröckelnden 
drei Milieusäulen aus dem späten 19. Jahrhundert, in denen sich Konfession, 
politische Orientierung und soziales Engagement weitgehend überlappten. 
Nolte meint damit für den katholischen Raum die Zentrumspartei, für die 
evangelischen Milieus die konservative Partei und versteht auch das Milieu 
der sozialdemokratischen Arbeiterbewegung quasi-religiös – allerdings eher 
kirchenkritisch (Nolte 2015: 63). Durch die geografische Zersplitterung der 
homogenen konfessionellen Milieus aufgrund der Geflüchteten im und nach 
dem 2. Weltkrieg sowie staatskritischen Tendenzen im Protestantismus in der 
Debatte um die Westorientierung und die Wiederbewaffnung wandelte sich 
mit dem Kontext auch die Rolle der evangelischen Kirche zumindest partiell 

„vom Bestätiger von Konsens und Integration hin zum Produzenten von Dis-
sens“ (Nolte 2015: 64). Dabei hatten die Evangelischen Akademien als Ort und 
Verstärker von pluralen, kritischen Aushandlungsprozessen eine besondere 
Bedeutung (Mittmann 2011: 68–147).

10	 Aus der zeitgeschichtlichen Forschungsliteratur zur Entwicklung der Kirchen im Zusammen-
hang mit Politik und Gesellschaft in diesem Zeitraum sind besonders Großbölting 2013: 95–180 
sowie Brechenmacher 2021 hervorzuheben. Aus religionsgeschichtlicher Perspektive zu den Ent-
wicklungen vgl. Bräunlein 2015. Summarisch bieten aus interdisziplinärer Sicht die Beiträge in 
Hermle / Oelke 2023 einen guten Überblick über den Zeitraum.

11	 Vgl. zu dieser Phase Hermle / Oelke 2021: bes. 34–77.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Mit der Bewegungsphase wird die Transformation des zivilgesellschaftlichen 
Modells ab Ende der 1960er Jahre bezeichnet, bei der die Neuen Sozialen 
Bewegungen zum Seismografen und Antreiber der gesellschaftlichen Ent-
wicklung wurden. Es wuchs innerhalb spezifischer Bevölkerungsgruppen 
die Bereitschaft, für die Mitgestaltung der gesellschaftlichen Ordnung Ver-
antwortung zu übernehmen. Universalistische oder kollektive Werte wie 
Solidarität, Frieden und Gerechtigkeit gewannen an Relevanz. Parallel dazu 
nahm die Kritik an den institutionellen und sozialen Ordnungen der Bundes-
republik und der westlichen Gesellschaft zu. Intensiv wurde über die ,Demo-
kratisierung‘ der Gesellschaft debattiert. Ein breites Geflecht von politischen 
Reformbewegungen rief entsprechende konservative Gegenreaktionen her-
vor. „Ein Kampf um die Hegemonie politischer Deutungsmuster, um Lebens-
stile und Wertesysteme entbrannte“ (Lepp 2014: 18). Auf der Verlustseite für 
die Kirchen ist die zunehmende und bis in die Gegenwart anhaltende Ero-
sion der konfessionellen Verankerung und der generational tradierten kirch-
lichen Zugehörigkeit zu verbuchen (Pollack 2016). Auf der anderen Seite 
standen die Neuen Sozialen Bewegungen für ein dezidiertes Gemeinschafts-
gefühl, das eine hohe Affinität zu kirchlich-religiösen Gemeinschaftsmustern 
und -codes aufwies. Der kulturelle Umbruch mit seinen neuen Handlungs- 
und Organisationsformen eröffnete unterschiedliche religiöse wie kirch-
liche Anschlussmöglichkeiten, für die die Kirchentage ein exponiertes Bei-
spiel darstellen. Sie erscheinen aus heutiger Perspektive als „paradigmatische 
Marktplätze der neuen Zivilgesellschaft mit Raum für religiöse (oder para-
religiöse) Vergewisserung der ,commmunio‘ ebenso wie für die politische 
Großkundgebung und für den Austausch vielfältigster Initiativen und Issues“ 
(Nolte 2015, 66).

Zugleich veränderten sich die Muster der privaten Lebensführung (Lepp 
2016). Christsein gerät in unterschiedlichen Ebenen und Artikulationsformen 
in einen Veränderungsmodus (Schmidtmann 2021). Insgesamt ist eine Inter-
nationalisierung des Protestantismus feststellbar, die wesentlich durch die 
ökumenische Bewegung vermittelt war und zu einer Ausdifferenzierung im 
politischen Bereich führte (Damberg/Jähnichen 2015: 19 f.). Der Einsatz für 
weltweite Gerechtigkeit, das Anti-Apartheid-Engagement, die Überwindung 
der Blockkonfrontation zwischen Ost und West und die damit verbunden 
Schritte zu einer neuen Friedenspolitik sowie das ökologische Anliegen wur-
den vor allem in der ökumenischen Bewegung profiliert, die 1983 im auf der 
Vollversammlung in Vancouver ins Leben gerufenen „Konziliaren Prozess für 
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung“ gipfelte (Schmitthen-
ner 1998). Generell lässt sich von einer Politisierung der Kirche ,von unten‘ 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


29

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

sprechen, die in unmittelbarer Wechselbeziehung zur Politisierung der Gesell-
schaft stand (Lepp 2014: 18–20). Über die neuen Konflikt- und Dissensmuster 
im Verhältnis von Kirche zur Gesamtgesellschaft und insbesondere zum 
Staat entstanden neue Formen der zivilgesellschaftlichen Binnenintegration.

„Religiöse Motivlagen und Handlungsmuster diffundierten in den neuen sozia-
len Bewegungen, ja trieben diese zum Teil maßgeblich voran; und das wirkte 
wiederum auf den Binnenraum der Kirchen zurück und veränderte ihr Selbst-
verständnis, auch das Bild von ihrer eigenen Rolle in Staat und Gesellschaft. So 
begann zugleich ein Wandel der Kirchen auf dem Weg von anstaltlichen, para-
staatlichen Verbänden zu zivilgesellschaftlichen Akteuren einer pluralistischen 
Gesellschaft“ (Nolte 2015: 67).

Der damit deutliche Mentalitätswechsel bei Hauptamtlichen z. B. beim Thema 
Geschlechterrollen in evangelischer Kirche und Diakonie ist ein Indikator für 
die Prägung durch Werte und Leitbilder der Neuen Sozialen Bewegungen 
(Damberg / Jähnichen 2015: 21 f.). Das sozialkritische Verhalten vollzog sich 
auf unterschiedlichen Ebenen. Ausgehend von engagierten Individuen setz-
te es sich über lokale Gruppen fort – hier sind vor allem die sogenannten 
3. Welt- und Anti-Apartheid-Gruppen zu nennen (Tripp 2011 und 2015a) – und 
diffundierte zuletzt in die Großorganisation, die die größten konservativen 
Beharrungskräfte aufwiesen. In diesem Zusammenhang fungierten Individu-
en und Kleingruppen als ,Agents of Change‘.

„Innovative kirchliche Gruppen haben – sehr häufig im Kontakt mit Neuen 
Sozialen Bewegungen – insbesondere innerkirchlich, z. T. auch gesamtgesellschaft-
lich erheblich zur Akzeptanz von neuen Werthaltungen und vor allem neuen 
Handlungsmustern beigetragen. Dabei haben sie in einer längerfristigen Pers-
pektive auch die Ebene der Großorganisation verändert“ (Damberg / Jähni-
chen 2015: 19).

Ein Beispiel für die Affizierung der Großorganisation war der Ausbau der funk-
tionalen Dienste, der zeitlich in die Bewegungsphase fiel und sich in ihrem 
Kontext als organisationaler Reflex auf die Neuen Sozialen Bewegungen ver-
stehen lässt. Zum einen entstanden neue Arbeitsfelder und Dienststellen. So 
wurden z. B. die zivilgesellschaftlich relevanten Themen Umwelt (Schramm 
2017 und Hoffmann 2019) und Frieden über eigene Beauftragte in die kirch-
liche Organisation strukturell verankert. Zum anderen wirkten sich die Impulse 
auf das Themenportfolio und Handlungsformen bereits existierender Diens-
te, Werke und Einrichtungen aus. Die traditionellen Frauenwerke rezipier-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

ten z. B. Anstöße aus der Frauenbewegung in Form von feministischer Theo-
logie und zivilgesellschaftlichem Engagement (Paulus 2015 und Tripp 2015a).

Die Politisierung der kirchlichen Handlungsfelder spiegelte sich auch in 
einer veränderten Semantik wider, die unter dem Begriff der Säkularisierung 
deskriptiv beschrieben (Höscher 2011) und mit der Bezeichnung der „Selbst-
säkularisierung“ kritisch beleuchtet wurde (Huber 1998: 10). Huber konstatiert, 
dass die evangelische Kirche auf den Prozess der gesellschaftlichen Differen-
zierung mit einer entsprechenden Differenzierung der eigenen Tätigkeiten 
geantwortet und auf diese Weise die gesellschaftliche Säkularisierung „in 
gewissem Umfang als Selbstsäkularisierung in sich aufgenommen“ (Huber 
1998: 10) habe. Diese Einschätzung übersieht jedoch, dass die Ethisierung 
auch zu einer Veränderung von klassischen sozialen Praktiken im Bereich von 
Liturgie und Frömmigkeit führte und mit Innovationen im Blick auf neue 
liturgische Formen und Formate verbunden war. So lässt sich eine interes-
sante Verschiebung bei der Semantik im Blick auf eine „Säkularisierung der 
Kirchensprache“ (Höscher 2011: 112) feststellen. Dabei ging es darum, traditio-
nell kirchliche Begriffe in gesellschaftlich gängige Begriffe und Sprechweisen 
(und umgekehrt) zu übersetzen. Die Sprache der Bibel und der Theologie 
wurde dabei einerseits oft als traditioneller Ballast empfunden, andererseits 
über Verfremdungseffekte und Konfrontationen für neue hermeneutische 
Zugänge und Lesarten erschlossen. Dieser gesellschaftliche Öffnungsprozess 
über neue sprachliche Codierungen richtete sich aber primär weniger nach 
außen, sondern nach innen, und spielte sich vor allem auf das Feld der Litur-
gie ab. So verband das „Politische Nachtgebet“ Information und Aktion in 
einem besonderen liturgischen Format (Cornehl 2012) und wurde später in 
Gestalt der Liturgischen Nacht und des Feierabendmahl auf den Evangelischen 
Kirchentagen transformiert und popularisiert (Schroeter-Wittke 2020: 120 f.).

Die Bewegungsphase wurde laut Nolte seit den 1990er Jahren von der post-
säkularen oder multireligiösen Phase abgelöst (Nolte 2015: 53–59).12 Das neue 
Modell der Zivilgesellschaft als einer vorpolitischen Sphäre mit bürgerlich 
artikulierten Interessen etablierte, institutionalisierte und regulierte sich. 
Damit geriet „der Protest vom Störfall der Demokratie zu ihrem Normalfall“ 
(Nolte 2015: 67). Die wachsende Bedeutung von Religion in Öffentlichkeit 
und Zivilgesellschaft resultierte nicht nur aus der paradox wirkenden Auf-
lösung der Selbstverständlichkeit des Konnexes von (Staats)Bürger:in und 

12	 Die Einteilung dieser dritten Phase korrespondiert mit der religionsgeschichtlichen Rekonstruk-
tion von Schlamelcher 2015.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


31

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Kirchenmitglied – christliche und religiöse Identität wird dadurch profilier-
ter eingebracht und wahrnehmbarer – sondern auch aus einer zunehmend 
religiösen Pluralisierung aufgrund der Migrationsbewegungen. Damit wan-
delte sich nicht nur der Ort von Religion in der Zivilgesellschaft, sondern 
auch die Wahrnehmung der Zivilgesellschaft selbst. Sie erschien nun nicht 
mehr primär als Protestraum und Ort des Konfliktes zwischen Bürger und 
Staat wie in der Bewegungsphase, sondern als „Aushandlungsraum kultureller 
Identitäten verschiedener Gruppen“ (Nolte 2015: 6). Gegenüber den Konflikt-
mustern traten wieder die der Integration und die Betonung des Gemeinwohls 
in den Vordergrund, wobei sich die Konfliktlinien nun eher in Abgrenzung 
gegenüber der dunklen Seite der Zivilgesellschaft bewegten. Kirchlicher-
seits ist dies mit entsprechendem Engagement gegen Rechtspopulismus ver-
bunden und schlug sich im Rahmen der Organisation u. a. in einem Ausbau 
bzw. einer Veränderung der klassisch dialogischen Arbeitsfelder der Diens-
te, Werke und Einrichtungen im Kontext von Interkulturalität, Interreligiosi-
tät und Friedensarbeit oder den diversitätsbewussten Arbeitsbereichen in 
der Frauen- und Männerarbeit sowie aktuell in der queeren Seelsorge nieder.

In der Retrospektive auf die verschiedenen Phasen lassen sich fördernde und 
hemmende Faktoren für die Überlappungen zwischen Zivilgesellschaft und 
dem religiös-kirchlichen Feld benennen (vgl. Nolte 2015: 53–59). So führte 
die zunehmend postmaterielle Lebensorientierung zu einer neuen Offen-
heit für Transzendenz und Spiritualität, von der auch das religiöse Feld und 
die Kirchen profitierten. Paradigmatisch ist hier das Pilgern als mittlerweile 
etablierte soziale Praxis zu nennen (Kunz 2020). An die verstärkt ausgeprägte 
ethische Orientierung an der Stelle von ökonomischer Rationalität im Sinne 
einer „Moralpolitik“ konnten die Kirchen mit ihren religiös fundierten Werten 
andocken. Die gesellschaftliche Umorientierung des politischen Engagements 
von der Verfolgung eigener Interessen zum anwaltschaftlichen Engagement 
für Andere im Sinne von Advocacy wirkte sich positiv auf das gemeinwohl-
orientierte kirchliche Engagement aus. Das mit den Grenzen des Wachstums 
in den gesellschaftlichen Diskurs wandernde Thema der Umwelt bzw. des 
Umweltschutzes und der Umweltbewegung wurde vom innerkirchlichen 
konziliaren Prozess „Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der Schöpfung“ 
aufgegriffen und verstärkt. Organisational greifbar wurden diese Effekte in 
der Einrichtung von entsprechenden Beauftragungen und Arbeitsstellen im 
Rahmen der funktionalen Dienste. Diese stellten daher die Organisations-
einheiten dar, in denen sich die positiven Wechselbeziehungen von sich aus-
bildender Zivilgesellschaft und Kirchen unmittelbar strukturell manifestier-
ten. Mittelbar sind Demokratisierungstendenzen in Gestalt der ausgebauten 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

synodalen Strukturen auf den klassischen Organisationsebenen Landeskirche, 
mittlere Ebene und Kirchenkreis greifbar (Hermelink 2012: 296 f.). Schließ-
lich ist als weiterer fördernder Faktor ein Sprach- und Kommunikationsstil zu 
nennen, der auf religiöse Elemente rekurrierte und diese aktualisierte (Dam-
berg 2011 und Hölscher 2011).

Hemmend für das Verhältnis von religiös-kirchlichem Feld und Zivilgesellschaft 
wirkten sich folgende Entwicklungen aus: Mit der Wohlstandsgesellschaft 
schwand der ,Religionsbedarf‘ und die Kirchenbindung. Die Erosion sozia-
ler Milieus und ihrer Organisationsformen führte zu einem gesellschaftlichen 
Relevanzverlust der Kirchen. Das wachsende urbane Lebensgefühl mit ten-
denziell säkularen Tendenzen wurde auch in ländlichen Regionen greif-
bar. Zugleich lässt sich an diesem Beispiel die Ambivalenz der Entwicklung 
veranschaulichen. Denn es kam auch zu wachsenden Schnittmengen und 
positiver Affizierung von Großstadt und zivilgesellschaftlicher Religions-
kultur, z. B. in Gestalt der Kirchentage oder der sich herausbildenden, funk-
tional ausgerichteten City-Kirchenarbeit (Löwe 1999 und rückblickend Sig-
rist 2022: 91–150).

Als Ergebnis der historischen Rekonstruktionsversuche des Verhältnisses von 
Zivilgesellschaft und den Kirchen kann festgehalten werden, dass sich das viel-
schichtige und ambivalente Verhältnis seit den 1960er Jahren zunehmend in 
Richtung von breiteren Überlappungen und wechselseitigen Interdependenzen 
entwickelt hat. Dies gilt insbesondere für Transformationsprozesse innerhalb 
der Kirchen.

„Zugespitzt könnte man sogar sagen, dass sich die Kirchen – die evangelische 
wohl mehr als die römisch-katholische – in den letzten drei bis vier Jahrzehnten 
überhaupt in die Zivilgesellschaft hinein transformiert haben: Sie sind von quasi-
korporativen, hierokratischen Anstaltsverbänden (im Sinne Max Webers) zu 
zivilgesellschaftlichen Akteuren im bunten Flickenteppich eines neuen demo-
kratischen Pluralismus geworden“ (Nolte 2015: 52).

Dabei lässt sich feststellen, dass die Kirchen nicht nur an der Zivilgesellschaft 
partizipierten. Sie bildeten auch intern zivilgesellschaftliche Strukturen und 
Handlungsfelder heraus. Dazu gehörten Engagementkulturen, Handlungs-
formen und Symboliken, neue, in Diensten und Werken organisierte Arbeits-
felder, sowie Formen von Diskurs und Dissens zu kirchlichen Autoritäten und 
Lehrmeinungen sowie entsprechende Einstellungsmuster bei den hauptamt-
lichen Mitarbeitenden (Mulia 2018 und Braune-Krickau 2018).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


33

4.	 Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und 
Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

4.1	 Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche 
Sphäre

In der internationalen sozialwissenschaftlichen Literatur werden die Kir-
chen weitgehend der Zivilgesellschaft zugeordnet, wenn dem Begriff eine 
raumtheoretische Definitionsvariante zugrunde gelegt ist (Liedhegener 2011: 
133 und 2016: 101 sowie Strachwitz 2014: 150 f.). Diese Einschätzung bestätigt 
sich auch im Blick auf europäischen Beispiele, die sich jedoch nicht nur auf 
den Raum der Kirchen beschränken, sondern auch andere Religionsgemein-
schaften umfassen (Strachwitz 2019 und 2020b sowie 2025).

Die Grenzlinien zwischen den Kirchen und der wirtschaftlichen Sphäre schei-
nen allgemein evident zu sein (Schleifenbaum 2021: 162 f.).13 Natürlich müssen 
Kirchen auch wirtschaftliche Logiken berücksichtigen, um ihren Organisations-

13	 Grundlegend reflektiert Meyns 2013 das Verhältnis von Wirtschaftsbereich und Kirche im Zu-
sammenhang von Kirchenreform und betriebswirtschaftlichem Denken, bes. 92–188 und 233–241. 
Er distanziert sich entschieden von der einseitigen Übernahme wirtschaftswissenschaftlicher 
Zweckrationalität für die kirchliche Strategieentwicklung bei den aktuellen Rückbauprozessen 
und zieht bei den von ihm favorisierten, systemtheoretisch orientierten Managementansätzen 
vor allem das Management von NPOs heran, a. a. O. 222–227, vgl. Meyns 2009: 169–173 und 2014: 
145–152. Ihm folgt Karle 2015: 321–323 und 2021: 114–117. Allerdings bleibt auch für Meyns „das be-
triebswirtschaftliche Denken zur Ausleuchtung blinder Flecke und produktiver Irritationen zu 
Entwicklung eigener Lösungen“ (2013: 238) relevant, die er u. a. für die sparsame Bewirtschaftung 
angesichts sinkender Ressourcen und ihres sinnvollen Einsatzes reklamiert. Ökonomische Logi-
ken sensibilisieren darüber hinaus für das traditionelle Defizit der Reflexion von organisatori-
schen Rahmenbedingungen des kirchlichen Handelns, vgl. Meyns 2014: 148 f. und 2016: 38 f. In 
dieser Lücke setzt die umfangreiche Studie von Schramm 2015 an. Schramm versteht kirchliche 
Leitung als theologisches Management und entwickelt Grundzüge eines theologischen Manage-
ments in Anlehnung an das St. Gallener Managementmodell, 2015: 95–107 u. 597–692. Vgl. als 
komprimierte Fassung seines Ansatzes, den er in einen dreigliedrigen Kirchenbegriff einbettet 
und der ethischen Dimension von Kirche als Rechtsgemeinschaft/ Organisation zuordnet, 
Schramm/Hoffmann 2017: 17–72.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

zweck erfüllen zu können (vgl. Bassler 2006). Der besteht aber nicht primär 
in der Erstellung von Produkten, deren Angebot und Nachfrage über Markt-
mechanismen geregelt werden sowie entsprechenden Geschäftsmodellen, son-
dern in der Gewährleistung von Gelegenheitsstrukturen und Vollzügen der 
religiösen Kommunikation, die sich den Entscheidungsprozessen der kirch-
lichen Organisation entziehen und ihr daher – nach eigenem Selbstverständ-
nis – institutionell vorgegeben sind. „Das, was Kirche konstituiert, [kann] 
nicht selbst als Gegenstand kirchlicher Entscheidungsprozesse verstanden 
werden.“ (Laube 2011: 166)

Zudem liegen den Kategorien der Wirtschaftlichkeit für kirchliche Organi-
sationen nicht die Maxime der Gewinnmaximierung zugrunde, sondern der 
Refinanzierung bzw. dem verantwortlichen Ressourceneinsatz zur Erfüllung 
der zentralen inhaltlichen Funktionen der kirchlichen Organisation: „Geld ist 
Mittel zum Zweck“ (Schnell 2017: 80), es bildet Rahmen, Ressource und Risi-
ko für kirchliches Handeln und dient als „Transmissionsriemen“ (ebd). einer 
von Menschen verantworteten kirchlichen Selbststeuerung. Bei den Kirchen 
dominieren, wenn man die Rede von Zielen zur Beschreibung der kirch-
lichen Handlungsintentionen heranziehen will, analog zu NPOs die Sach-
ziele gegenüber den Formalzielen der Gewinnmaximierung bzw. dem Erhalt 
der Organisation (Meyns 2009: 171 und Hauschildt / Pohl-Patalong 2013: 186).

Aufgrund des Kirchensteuersystems ist keine unmittelbare monetäre 
Steuerungsfunktion zwischen Angebot und Nachfrage bzw. Produzent:in / 
Dienstleister:in und Konsument:in / Dienstleistungsempfänger:in gegeben. Der 
Zusammenhang wird nur mittelbar über Teilnahmeverhalten und Kirchen-
austritte manifest, wenn er nicht – wie in den Jahrzehnten zwischen 2000 
und 2020 – von konjunkturellen Entwicklungen abgepuffert wird, was zum 
paradox anmutenden Konnex von sinkender Mitgliederzahl und steigenden 
Kirchensteuereinnahmen führte (Gutmann / Peters 2021: 40–42).14

Die bruchlose Anwendung von ökonomischen Logiken auf Prozesse kirch-
licher Organisationsentwicklung kann sogar mit kontraproduktiven Wirkun-
gen verbunden sein, weil die einseitige Orientierung an Effektivität und Effi-
zienz nach marktförmigen Gesichtspunkten dem komplexen Verhältnis von 
formalen und informellen Organisationsstrukturen in den Kirchen und dem 

14	 Angesichts von sinkenden Mitgliederzahlen der Kirchen im Zeitraum von 2000 bis 2019 in Höhe 
von 19 % stiegen die Kirchensteuereinnahmen kaufkraftbereinigt um 2 % leicht an, was mit den 
gesamtwirtschaftlichen Entwicklungen in Deutschland zu erklären ist.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


35

Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche Sphäre

Zusammenspiel von Religion, Organisation und Gemeinschaft (Interaktion) 
nicht gerecht wird (vgl. Henkel 2009 und Meyns 2013: 119–140).

„Die unreflektierte Übertragung betriebswirtschaftlicher Instrumente auf die 
evangelische Kirche übersieht mit ihrer einseitigen Konzentration auf die Profes-
sionalisierung organisationsförmiger Kommunikationsprozesse die Zusammen-
hänge der organisatorischen mit der religiösen und der interaktionalen Dimen-
sion des kirchlichen Lebens“ (Meyns 2013: 231).

Auch wenn ökonomische Logiken „produktive Irritation“ (Meyns 2016: 28) 
auslösen können und angesichts des zu erwartenden Rückgangs von Mit-
gliederzahlen und Finanzvolumen und des zu erwartenden Ausbaus von Fund-
raisingstrukturen an Bedeutung in der Kirche gewinnen werden, bleibt die 
ökonomische Rationalität der religiösen funktional zugeordnet (Dietz 2018a 
und Dietz 2018 b). Es sei an dieser Stelle ausdrücklich darauf hingewiesen, dass 
auch bei der Rede von ,Kirche als Unternehmen‘ bzw. vom ,Kirchenmarketing‘ 
in der Regel das Verhältnis von Theologie und Ökonomie kritisch reflektiert 
und das theologische Verständnis von Kirche als diakritischem Prinzip für 
die Rezeption betriebswirtschaftlicher Kategorien angewendet wurde. Beim 
Begriff einer „auftragsbestimmten Bedürfnisorientierung“ wird z. B. der Pri-
mat des Auftrags deutlich unterstrichen bzw. herausstellt (Famos 2005: 277 ff. 
und Famos / Kunz 2006: 12).15

Der Diskurs um die Rezeption wirtschaftlicher Kategorien innerhalb der Kir-
che vollzog sich in zwei Phasen ab Mitte der 90er Jahre, die jeweils auf Krisen-
phänomene der Evangelischen Kirche im Blick auf Mitgliedschaft, Finanzen 
und Relevanz reagierten (Huber 1998: 223–234 und Hauschildt/Pohl-Patalong 
2013: 108–110). Stand in der ersten Phase in den 1990er Jahren begrifflich die 
,Kirche als Unternehmen‘ (Brummer / Nethöfel 1997, Fetzer / Grabenstein / 
Müller 1999) im Vordergrund und verband sich mit dem Begriff des Kirchen-
marketings (Hillebrecht 1997), so bewegte sich die zweite Phase ab Anfang 
der Jahrtausendwende im Kontext der Reformprogramme der Landeskirchen 
(Karle 2009). Beide Diskurse trafen sich in der Debatte um das EKD-Impuls-
papier „Kirche der Freiheit“ 2006 (Kirchenamt 2006), das dezidiert betriebs-
wirtschaftliches Vokabular verwendete, ohne diese allerdings stringent in 
ökonomische Logiken einzubetten. Im aktuellen kirchentheoretischen Dis-
kurs wird auf die Rede von der ,Kirche als Unternehmen‘ fast nicht mehr 

15	 Einen umfangreichen Forschungsüberblick mit dem Fokus auf dem Dienstleistungsbegriff für 
den evangelischen wie katholischen Diskurs bietet Szymanowski 2023: 111–216.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

rekurriert.16 Der Begriff erlebt aber in der sprachlichen Variante einer „unter-
nehmerischen Kirche“ (affirmativ Fresh X-Netzwerk 2022, kritisch Böttcher 
2022) eine interessante Renaissance mit deutlicher Verschiebung in Richtung 
Kirche als einer Akteurin, die mit entsprechenden ,unternehmerischen‘ Hal-
tungen in einer Marktsituation Risiken eingeht oder als „Sozialunternehmen 
für eine lebenswerte Gesellschaft“ (Hoyer 2020: 132) gemeinwohlorientiert im 
Kontext der Zivilgesellschaft agiert

Rückblickend lässt sich festhalten:

„,Unternehmen Kirche‘ ist ein pointierter Begriff für die Wahrnehmung, dass die 
großen Kirchen nicht nur intensiv in Wirtschaftskreisläufe eingebunden sind, 
sondern sich in manchen Hinsichten ähnlich wie Wirtschaftsunternehmen orga-
nisieren – bzw. das tun oder nicht tun sollten“ (Moos 2020: 202).

Die Formulierung weist darauf hin, dass weder eine antagonistische Gegenüber-
stellung noch eine Identifikation dem Verhältnis von religiösen und wirtschaft-
lichen Logiken im Blick auf die Kirchen als Organisationen gerecht werden.

„Sinnvoller als die Frage, ob die Kirche ein Unternehmen ist oder nicht, ist die 
Frage, in welcher Hinsicht sie mit welchem Unternehmen verglichen werden 
kann und in welcher Hinsicht sie sich von den anderen Unternehmen unter-
scheidet“ (Hauschildt/Pohl Patalong 2013: 186 f.).

Hauschildt und Pohl-Patalong ziehen als Vergleichsfolie NPOs heran und stel-
len zahlreiche Analogien heraus, die sie im Blick auf die betriebswirtschaft-
lichen Kategorien wie Ziele, Leitbilder, Strategie, Management, Marketing, 
Portfolio-Analyse, Qualität, Personalmanagement, Controlling, Finanz-
management und Projektmanagement durchdeklinieren (2013: 194–211). Ihr 
Fazit formulieren sie in Anlehnung an Gerhard Wegners Definition von Kirche 

16	 Ausnahmen stellen die Ausführungen von Hauschildt und Pohl-Patalong dar, die den Begriff 
„Unternehmen Kirche“ jedoch bewusst in Anführungsstriche setzen und die Rolle der Betriebs-
wirtschaft einer kritischen Relecture auf dem Hintergrund theologischer Kriterien und im Ab-
gleich zu NPOs unterziehen, vgl. Hauschildt / Pohl-Patalong 2013, 181–215, bes. 194–213. Einen kir-
chentheoretischen Entwurf, der in seinem organisations- und leitungstheoretischen Teil 
ausdrücklich ökonomische Logiken integriert, hat Steffen Schramm vorgelegt. Er rekurriert auf 
das St. Gallener Managementmodell für NPOs, das aufgrund seiner normativen Dimension eine 
größere Adaptionsfähigkeit für kirchliche Kontexte aufweist, Schramm 2015: 95–107 u. 597–692. 
Auf die erste Fassung dieses Modells hatte sich schon Alfred Jäger bezogen, der Mitte der 1980er 
im Zuge der einsetzenden Transformation des Wohlfahrtsbereiches die Rede von der „Diakonie 
als ökonomisches Unternehmen“ prägte, dabei aber an der Theologie als normative „innere Ach-
se“ einer unternehmerischen Diakonie festhielt, vgl. Jäger 1984 sowie 1993: 163.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


37

Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche Sphäre

als „passiver Organisation“ (Wegner 2008: 293–305), die über die Ausrichtung 
ihrer religiösen Ziele nicht verfügen kann, weil sie – im Rahmen des theo-
logischen Selbstverständnisses gesprochen – der unverfügbaren Wirksamkeit 
Gottes und damit, anthropologisch gewendet, der Freiheit des aneignenden 
Subjektes unterliegen. Diesem theologisch konturierten Verständnis der eige-
nen Organisationsgestalt entspricht eine realistische Selbstrelativierung hin-
sichtlich einer zweckrationalen Optimierung nach betriebswirtschaftlichen 
Kategorien, denn die Kirche ist „eine Organisation so, dass sie zugleich den 
Abstand zur Betriebswirtschaft organisatorisch anzeigen will“ (Hauschildt/
Pohl-Patalong 2013: 213).

Die Selbsttranszendierung der kirchlichen Organisation erfolgt daher in dop-
pelter Weise: Zum einen nach innen in Richtung auf den Glauben als indi-
viduelle Selbstdeutung im religiösen Sprachzusammenhang, zum anderen 
nach außen im Blick auf eine spezifische Lebensform, deren Wirksamkeit 
sich nicht auf einen binnenkirchlichen Bereich beschränkt. Diese hier stär-
ker auf das religiöse Subjekt fokussierte Zusammenhang lässt sich auch klas-
sisch dogmatisch fassen. Kirche transzendiert sich dann nach innen auf den 
ihr entzogenen Grund, den sich im Geist vergegenwärtigenden Christus und 
zugleich nach außen auf das die jeweilige Kirchengestalt transzendierende, 
anbrechende Reich Gottes hin. Die Selbstorganisationsfähigkeit der Protes-
tanten beruht daher „vor allem auf der Unterscheidung zwischen dem, was 
im kirchlichen Leben organisierbar ist – und dem, was sich dem Medium der 
Organisation prinzipiell entzieht und ihnen voraus liegt: dem Eigensinn der 
christlich-religiösen Kommunikation“ (Wegner 2008: 282).17

Die Rezeption betriebswirtschaftlicher Logiken, die auf zweckrationale Opti-
mierung der Organisation zielen, verlangt reflexive Vermittlungsleistungen 
mit der theologischen Identität und der auf religiöse Kommunikation aus-
gerichteten Handlungspragmatik der Kirche. Betriebswirtschaftliche Theorien 
und theologische Selbststeuerung der Kirchen müssen kritisch aufeinander 
bezogen werden. So könnte ein interdisziplinärer Mehrwert generiert wer-
den, der (nicht nur) für Kirchentheorie und kirchliche Kybernetik produktive 

17	 Ähnlich argumentiert Hermelink, wenn er von einer indirekten Selbststeuerung der evangeli-
schen Kirche spricht, die „ihre Dynamik durch den beständigen Bezug auf informelle Vorausset-
zungen [gewinnt]: auf eine Praxis des Glaubens, die gerade nicht entscheidbar oder steuerbar er-
scheint, die aber zu einer realistischen Beschreibung der Kirche unbedingt dazugehört“, 
Hermelink 2011: 103. Er versteht Organisation aber nicht primär zweckrational im Sinne eines 
Unternehmens, sondern in Anlehnung an Luhmann und vor allem Nassehi systemtheoretisch 
und arbeitet die spezifische Dialektik zwischen Organisationsgestalt der Kirche, der ihr vorgege-
benen Institutionalität und den ihr entzogenen Interaktionen heraus, vgl. 2011: 89–103.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

Perspektiven öffnet (vgl. Famos / Kunz 2006, Fendler 2019: 32–45 und Szyma-
nowski 2023: 466–714). Das setzt fachkundige Expertise im Blick auf betriebs-
wissenschaftliche Diskurse voraus.

In der aktuellen Debatte um Innovation in der Kirche zeigt sich, wie im 
Zusammenhang eines kritischen Rezeptionsprozesses wirtschaftswissenschaft-
liche und organisationstheoretische Konzepte weiterführende Impulse liefern 
können. So lassen sich der Entrepreurshipbegriff (Sobetzko 2021), die Debat-
te um Open Innovation (Theiss 2022), das organisationstheoretische Kon-
zept der Ambidextrie (Elhaus / Schendel 2021) oder agile Methoden wie das 
Design-Thinking (Barth et al. 2022 und Graef et al. 2022) für den kirchlichen 
Kontext fruchtbar machen.

Vor diesem Hintergrund lässt sich die Debatte um den Begriff der „Kirche als 
Unternehmen“ nicht nur als Ökonomisierung der Kirchen unter neoliberalem 
Vorzeichen verstehen (Schlamelcher 2013) oder im Sinne eines Entwurfs als 
unternehmerisches Selbst (Klostermeier 2011) deuten. Im Diskurs zeigt sich 
darüber hinaus ein reflexiver Niederschlag der Dynamik, dass Kirchen auf-
grund religionskultureller Entwicklungen ihren institutionellen Charak-
ter zunehmend verlieren und als Reaktion stärker organisationsförmigere 
Strukturen herausbilden und sich (auch) als zweckrationale Organisation 
verstehen (Hauschildt/Pohl-Patalong 2013, 181–185 und Ludwig 2010: 176–
272). So erhielten die Methoden von Leitbildentwicklung und die Arbeit 
mit strategischen Zielen seit Mitte der 1990er Jahre vermehrt Einzug in die 
kirchliche Organisationsentwicklung, um die kirchlichen Handlungsvoll-
züge zweckrationaler nach Zielen auszurichten (Breitenbach 1994 und Lind-
ner 2000: 49–58 sowie Scherle 2007: 100–114). Die nachlassende Binde- und 
Integrationskraft der Kirche als Institution (greifbar z. B. im Rückgang von 
Gottesdienstbesuch und der Inanspruchnahme von Kasualien von Kirchen-
mitgliedern, Mitgliederverlust) verlangte nach verstärkter organisationaler 
Anstrengung, um Kontaktflächen zur Kirche zu schaffen und zu vertiefen 
(Mitgliederorientierung und -bindung (Auksutat 2010) sowie die Qualität 
der Angebote zu verbessern (Qualitätsentwicklung, Binder / Fendler 2012). 
Die Konkurrenzsituation mit anderen Anbietern auf dem Freizeitmarkt bzw. 
dem religiösen Markt führte zu vermehrten Anstrengungen, die Attraktivi-
tät der eigenen Angebote herauszustellen.

Der durch demografischen Wandel und die Austritte bedingte Mitglieder-
schwund führte zu geringer werdenden finanziellen Ressourcen, die wiederum 
Strukturanpassungsprozesse auf organisationaler Ebene nach sich zogen. Diese 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


39

Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche Sphäre

stehen oft vor der paradoxen Herausforderung, mit weniger Ressourcen eine 
qualitativ bessere Arbeit sichern zu wollen. Dem zunehmenden gesellschaft-
lichen Reputations- und Relevanzverlust versuchen die Kirchen durch eine 
profiliertere Form der Öffentlichkeitsarbeit im Sinne von strategischer Kom-
munikation (Public Relation) zu begegnen (Wiesenberg 2019: 231–292). Dieser 
Wandel lässt sich organisationssoziologisch als Vorgang einer ,externen Vermarkt-
lichung‘ verstehen, „bei der ausgeprägt der finanzielle Selbsterhalt bewusst als 
Ziel erkannt wird und die Aktivitäten als Dienstleistungsangebote und Mit-
glieder als Dienstleistungsabnehmer erscheinen“ (Hauschild/Pohl-Patalong 2013: 
184 im Anschluss an Schlamelcher 2008: 149–152). Der externen korrespondiert 
eine ,interne Vermarktlichung‘, bei der mittels Zielvereinbarungsgesprächen 
und Qualitätsentwicklungsprozessen Leistungen erfasst und optimiert wer-
den sollen. Die intensive Adaption betriebswirtschaftlicher Logiken seit Mitte 
der 1990er weist daher auf die forcierte Organisationswerdung der Kirche im 
Sinne eines zweiten Modernisierungsschubs hin, einer „von der Großkirche 
nachgeholten Modernisierung“ (Hauschildt/Pohl-Patalong 2013: 184), und ver-
schiebt diese stärker in die Nähe der wirtschaftlichen Arena. Kirche auch unter 
zweckrationalen Gesichtspunkten zu betrachten und zu gestalten, rückt diese 
jedoch nicht zwangsläufig in den Bereich von gewinnorientierten Organisa-
tionen und kommerziellen Unternehmen.

„Vielmehr ist es common sense unter den meisten Beiträgen zu Themen des 
Kirchenmarketing, Kirche in Analogie zu Nonprofit-Organisation zu sehen 
und damit die Anwendung betriebswirtschaftlicher Modelle und Methoden 
unter der Prämisse eines nicht verhandelbaren Auftrags und komplexer Struk-
turen zwischenmenschlicher Kommunikation und Interaktion zu betrachten“ 
(Fendler 2019: 48).

Die Adaption von wirtschaftlichen Logiken lässt sich daher als eine Art 
Inkulturation von zweckrationalen Organisationselementen in die institu-
tionalisierte Kirche begreifen, die auch kritische, kontrakulturelle Aspekte 
umfasst (vgl. Grethlein 2018: 42 f.).

In einer qualitativ angelegten Studie hat Stefanie Brauer-Noss herausgearbeitet, 
dass der finanzielle Druck der Anlass für eine verstärkte Rezeption wirtschafts-
wissenschaftlicher Theorien in den Kirchenleitungen bzw. landeskirchlichen 
Reformprogrammen innerhalb der von ihr untersuchten Landeskirchen dar-
stellte (Brauer-Noss 2016). Die Zielperspektive wechselte jedoch von einem 
Formalziel im Sinne der effektiven und effizienten Verwendung der Ressour-
cen hin zu einem inhaltlichen Ziel. Im Vordergrund stand die Hoffnung, einen 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

Relevanzgewinn im Sinne einer Öffnung der Kirche zur Gesellschaft hin zu 
erzielen (Brauer-Noss 2016: 20). Aus neoinstitutioneller Perspektive lässt sich 
die verstärkte Rezeption betriebswirtschaftlicher Logiken in Kombination 
mit diesem Zielhorizont als Isomorphie verstehen: aus Legitimationsgründen 
übernehmen die kirchlichen Organisationen Logiken aus ihrer Umwelt (Wal-
genbach / Meyer 2008: 35 ff.). In dem Maß, in dem spezifisch wirtschaftliche 
Logiken den öffentlichen Diskurs dominieren, bilden sie sich auch inner-
halb der Kirchen ab. Dieser Theorieansatz rückt die Kirchen damit erneut 
in Nähe der NPOs, bei denen sich die zunehmende Ökonomisierung (Zim-
mer 2014) nicht nur aus wirtschaftlichen Notwendigkeiten, sondern auch aus 
gesellschaftlichen Legitimationsinteressen verstehen lässt.

Die verstärkte Adaption von wirtschaftswissenschaftlichen Logiken im Rah-
men einer forcierten Organisationswerdung lässt sich auch als Absatzbewegung 
der evangelischen Kirche von ihrem staatskirchlichen Erbe deuten, da diese 
für die klassische Institutionalität von Kirche steht. Im Rahmen der Debat-
ten über eine verstärkte Organisationswerdung der Kirchen tauchen auch 
vermehrt NPOs als Referenzgröße für die Rolle von wirtschaftlichen Logi-
ken innerhalb der Kirche auf (Hauschildt 2006 und Beckmann 2007: 199–
209). Damit verschiebt sich die Verortung bereits stärker in Richtung Zivil-
gesellschaft, allerdings mit der dezidierten Wahrnehmungsbrille von Kirche 
als einer Organisation, in der auch zweckrationale Logiken wirken, wenn-
gleich nicht dominieren.

Am Ende des Disputes um die Ökonomisierung der Kirche im Kontext der 
Reformprozesse erlahmte die Orientierung der Diskussion zum Organisations-
charakter der Kirche. Als Alternative dazu ist eine Bewegung in Richtung 
Zivilgesellschaft festzustellen, die sich in den aktuellen Debatten zur seit 2015 
zunehmend dominanter werdenden Sozialraumorientierung niederschlägt 
(Hübner 2023). Diese Debatte orientiert sich stärker an der intentionalen Aus-
richtung kirchlichen Handelns als zivilgesellschaftliche Akteurin, nicht am 
Organisationscharakter der Kirchen selbst. Doch auch mit der Verortung als 
Akteurin innerhalb der Zivilgesellschaft lassen sich die Kirchen ebenfalls als 
hybride NPOs konzeptualisieren, die auch wirtschaftlichen Logiken unter-
liegen und diese permanent mit ihrer theologischen Steuerungslogik und den 
auf Kommunikation ausgerichteten Sachzielen auszutarieren haben.

Die finanziellen Probleme der Kirchen und damit die Fragen nach Effektivität 
und Effizienz des Einsatzes der geringer werdenden finanziellen Ressourcen 
aufgrund von demographischen Entwicklungen und Austrittsbewegungen 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


41

Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche Sphäre

bleiben jedoch virulent (Gutmann/Peters 2021: 17–44 u. 93–120). Dies wird in 
den letzten Jahren vor allem in der wachsenden Bedeutung des Fundraisings 
innerhalb der Kirchen als Ergänzung zur Kirchensteuer deutlich (Weyen 
2012).18 Es ist also damit zu rechnen, dass die kontroversen Debatten um die 
Rolle betriebswirtschaftlicher Theorien und Konzepte wieder in dem Maße 
aufflammen, wie sich die Finanzierungskrise und damit der Einsatz der gerin-
ger werdenden Ressourcen in den Vordergrund der kircheninternen Agenda 
spielt. In den aktuellen Finanzdebatten in den landeskirchlichen Synoden 
wird diese Entwicklung bereits sichtbar (Hermelink 2025).

Aufschlussreich ist, dass sich im Gegensatz zur verfassten Kirche im Kontext 
der diakonischen Einrichtungen die Rede von einer „unternehmerischen 
Diakonie“ fest etabliert hat (Eurich 2016 und 2022). Das weist darauf hin, dass 
die Diakonie im Kontext der raumtheoretischen Zuordnung von Staat, Wirt-
schaft und Zivilgesellschaft aktuell starke Überlappungen mit der wirtschaft-
lichen Sphäre aufweist, da sich die Steuerungsfunktion des Staates für den 
Wohlfahrtsbereich vom klassischen Subsidiaritätsprinzip zu marktförmigen 
Logiken verschoben hat. Die aktuelle Rede von einer „unternehmerischen 
Kirche“ (Fresh X-Netzwerk 2022, Böttcher 2022) deutet eine Tendenz an, wie 
sich die Kirchen selber im Sinne eines sozialen Entrepreneurship in Rich-
tung Nutzer:innenorientierung und Gemeinwohlorientierung neu aufstellen 
(Hoyer 2020). Die hybriden Zonen der verfassten Kirchen liegen jedoch, wie 
die folgenden Ausführungen zeigen, traditionell stärker in Richtung der 
staatlichen Sphäre.

Festzuhalten bleibt, dass sich im Rahmen der Bereichslogik die Kirchen von 
der wirtschaftlichen Sphäre unterscheiden lassen, weil in beiden gesellschaft-
lichen Subsystemen unterschiedliche Codes bzw. Rationalitäten dominieren. 
Die Kirchen weisen jedoch organisationstheoretisch Schnittmengen mit öko-
nomischen Logiken auf, die sie sowohl kirchentheoretisch zu begreifen als 
auch kybernetisch zu adaptieren haben.

Damit finden sich die Kirchen als Organisationen in einem Spannungs-
feld wieder, in dem sich auch NPOs bewegen und sich steuern müssen: zwi-
schen Ursprungsidentität, wertebasierter Mission, zivilgesellschaftlicher Aus-
richtung, wirtschaftlichen Notwendigkeiten und staatlicher Zusammenarbeit 
bzw. Refinanzierung. Kirchentheoretisch spiegelt sich dies z. B. in der Hybrid-

18	 Eine digitale Netzwerkplattform bietet einen guten Einblick in aktuelle Themen und Tenden-
zen: www.fundraising-evangelisch.de (10.7.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.fundraising-evangelisch.de
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.fundraising-evangelisch.de


42

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

theorie im Blick auf das Verhältnis von kontrastreichen Kirchenbildern wider, 
deren Widersprüche prinzipiell nicht aufzuheben sind. Hierbei müssen die 
unterschiedlichen Dynamiken und Wechselwirkungen der drei Logiken von 
Institution, (zweckrationaler) Organisation und Bewegung (Gruppe) perma-
nent miteinander austariert werden (Hauschildt Pohl-Patalong 2013: 117–219). 
Für das Hybridmodell als Theoriefigur stand wiederum der NPO-Diskurs 
Pate (Hauschildt 2006 und 2022: 99–104).

Auch die spannungsvolle Vermittlung der drei systemtheoretisch inspirierten 
Theorieebenen von Interaktion, Organisation und Religion führt zu einer 
Konzeptualisierung der evangelischen Kirchen als NPO, weil NPOs über 
ein pluralismussensibles Management verfügen, das in der Lage ist, multiple 
Erwartungen auszuhalten und konstruktiv aufeinander zu beziehen (Meyns 
2013: 222–227 und Karle 2015: 321–324 und 2021: 111–117). „Versteht sich die Kir-
che als Non-Profit-Organisation, entwickelt sie ein konstruktives Verhält-
nis zur Komplexität ihrer Binnenstruktur“ (Karle 2021: 116). So bringen die 
Überlappungen der Kirchen als Organisation mit der wirtschaftlichen Sphä-
re diese in die Nähe des NPO-Sektors und damit auch zur organisationalen 
Infrastruktur der Zivilgesellschaft.

4.2	 Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchen 
und der Staat

Die Trennung von Religionsgemeinschaften und Staat sind in der inter-
nationalen Zivilgesellschaftsforschung deutlich konturiert, auch wenn dafür 
nicht immer laizistische Zuordnungsmodelle verantwortlich gemacht wer-
den (Strachwitz 2014 sowie, im europäischen Vergleich, Traunmüller 2011 
und Nox 2020). Religionsgemeinschaften werden fast durchgängig der zivil-
gesellschaftlichen Sphäre zugeordnet. Sämtliche Religionsgemeinschaften 
in den USA sind z. B. privatrechtlich konstituiert. Umstritten ist diese ein-
deutige Zuordnung jedoch in Deutschland. Verantwortlich hierfür wird 
die Tatsache gemacht, dass die Kirchen in der Bundesrepublik über einen 
verfassungsrechtlich besonders geschützten und privilegierten Status ver-
fügen (Strachwitz 2009), der im Bereich der evangelischen Kirche durch das 
landesherrliche Kirchenregiment und das spezifische Verhältnis von Thron 
und Altar historisch gewachsen ist (Link 2007 und 2017: 107–114 und 159–172) 
und sich in der Bundesrepublik durch ein korporatives Verständnis von Kir-
che und Staat als „asymmetrischen religionspolitischen Ordnung“ (Wimmer 
2011: 423) ausgeformt hat (Beymer 2015: 99–132). Die Besonderheit dieser ver-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


43

Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchen und der Staat

fassungsrechtlichen Rahmenbedingungen des Grundgesetztes werden im 
gesamteuropäischen Vergleich besonders deutlich (Robbers 2019: 109–124) 
und mit der Rede von der ,hinkenden Trennung‘von Kirche und Staat illus-
triert (Großbölting 2023).

Charakteristisch für die Bundesrepublik Deutschland ist eine „partnerschaft-
liche Kooperation, die das Grundgesetz auf Basis von Religionsfreiheit und 
Neutralitatsgebot als massgeblich für die vielschichtigen Interaktionen zwi-
schen Staat und Religionsgemeinschaften bestimmt“ (Hidalgo 2023: 143 f.) 
Die religionspolitische Logik des Grundgesetzes kann „darin gesehen wer-
den, „dass zwischen religiöser und politischer Sphäre Trennungen und Ver-
bindungen koexistieren“ (Hidalgo 2023: 145, vgl. 146 f.).

Als trennende Regelungen sind generell der Ausschluss einer Legitimation poli-
tischer Macht und Verfügungsgewalt durch religiöse Wahrheitsansprüche zu 
nennen (vgl. Art 20 Abs. 1 GG), dem die Sicherung des bekenntnisunabhängigen 
Zugangs zu öffentlichen Ämtern entspricht (Art 33. Abs. 3 GG). Das Prinzip 
der Religionsfreiheit (Art. 4 Abs. 1 und 22 GG) und die freie Selbstentfaltung 
der Individuen (Art 2 Abs. 1 GG) sowie das Diskriminierungsverbot wegen 
religiöser Anschauungen (Art 3 Abs. 3 GG) markieren die Grenze von Ein-
griffen des Staates gegenüber Religionsgemeinschaften. Konversionen werden 
nicht staatlich sanktioniert. Es existiert keine Staatsreligion oder eine Staats-
kirche (Art 140 GG und Art 137 Abs, 1 WRV). Formal gesehen sind daher alle 
Religionsgemeinschaften gleichberechtigt. Dies unterstreicht der vom Bundes-
verfassungsgericht „in ständiger Rechtsprechung entwickelte Grundansatz der 
weltanschaulichen Neutralität des Staates“ (Hidalgo 2023: 146). Über das Selbst-
bestimmungsrecht wird die Selbstorganisation der Religionsgemeinschaften 
prinzipiell respektiert (Art. 140 GG und Art. 137 Abs. 3 WRV). Im Gegensatz 
zu politischen Parteien (Art 21 Abs. 1 S. 3 GG) muss jedoch die innere Ord-
nung von Kirchen nicht demokratischen Grundsätzen entsprechen. Dabei ist 
vorausgesetzt, dass die Religionsgemeinschaften das staatliche Gewaltmonopol 
anerkennen und über keine Mittel verfügen, um Zwangsgewalt auszuüben.

Ein verbindendes Element zwischen Staat und Kirche ist zunächst die 
Gewährung der positiven Religionsfreiheit und damit die staatlich geschützte 
Ausübung der eigenen Religiosität (Art. 4 und 140 GG). Dies wird unterstrichen 
durch den gesetzlichen Schutz des Sonntags und der staatlich anerkannten 
(religiösen) Feiertage (Art.  140 GG und Art. 139 WRV). Zudem wird in Art. 7 
der Religionsunterricht als ordentliches Lehrfach an öffentlichen Schulen ver-
bürgt. Der Staat erkennt damit die Relevanz der Religion im Rahmen seines 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

öffentlichen Erziehungsauftrages an (Art. 7 Abs 3 S. 1 GG). Außerdem können 
Religionsgemeinschaften gemäß dem in Art. 140 eingefügten Art. 137 Abs 5 
der Reichsverfassung von 1919 (Weimarer Reichsverfassung) den Status einer 
Körperschaft des öffentlichen Rechtes verliehen bekommen, sofern sie durch 
ihre Verfassung und die Anzahl ihrer Mitglieder die Gewähr der Dauer bie-
ten können, was bei den beiden großen Kirchen der Fall ist.

Mit dem Status der Körperschaft des öffentlichen Rechtes verbindet sich wie-
derum die Dienstherreneigenschaft, d. h. das Recht, Beamte zu beschäftigen. 
Weitere ausdrückliche Rechtsfolgen sind die Berechtigung, Steuern zu erheben 
(Art. 140 GG), die in der Regel vom Staat eingezogen werden, sowie die 
Organisationsgewalt, d. h. die Berechtigung, Untergliederungen oder Ein-
richtungen mit ebenfalls öffentlich-rechtlichem Charakter zu begründen. 
Besonders die Kirchensteuer wird als deutliches Indiz für die Staatsnähe 
der Kirchen wahrgenommen, weil hier laut Kritiker:innen eine Ungleichbe-
handlung religiöser und zivilgesellschaftlicher Assoziationen vorliegt (Klein 
2017: 186 f.). Der Rahmen des so genannten Selbstbestimmungsrechtes impli-
ziert das Recht auf eigene Rechtssetzung, z. B. beim Arbeits- oder Stiftungs-
recht. Kirchen weisen als Körperschaften des öffentlichen Rechtes, die sich 
über das Parochieprinzip gleichsam gebietskörperschaftlich über die ganze 
Bundesrepublik erstrecken, daher durchaus staatsanaloge Züge auf, die sich 
auch in ihrem bürokratischen Organisationsaufbau widerspiegeln. Sie han-
deln in zahlreicher Hinsicht wie öffentlich-rechtliche Gebietskörperschaften, 

„ohne solche zu sein und schon gar, ohne über eine vergleichbare demo-
kratische Legitimation zu verfügen“ (Strachwitz 2014: 145).

Darüber hinaus hat der Gesetzgeber den Kirchen weitere Aktionsmöglich-
keiten eingeräumt, die nicht aus dem spezifischen Körperschaftsstatus abzu-
leiten sind. Dazu gehört die Möglichkeit der Seelsorge in öffentlichen Ein-
richtungen (z. B. Krankenhäusern, Justizvollzugsanstalten, der Bundeswehr, 
der Polizei und Krankenhäusern, vgl. Art 140 GG und Art 141 WRV) sowie des 
konfessionellen Religionsunterrichtes an öffentlichen Schulen.19 Kirchlichen 
Amtsträger:innen wird ein Zeugnisverweigerungsrecht eingeräumt und sie 

19	 Religionsunterricht an öffentlichen Schulen wird im Zuge der Religionspluralisierung seit ers-
ten Pilotprojekten Anfang der 2000er Jahre auch islamischen Religionsgemeinschaften einge-
räumt, mittlerweile als bekenntnisorientierter Religionsunterricht in sieben Bundesländern, vgl. 
dazu die Beiträge in Kubik et al. 2022: bes. 273–290. Die religionsverfassungsrechtlichen Fragen, 
die damit verbunden sind, analysieren und diskutieren die Beiträge in Bock 2007. Zum Hambur-
ger Modell des „Religionsunterrichtes für alle“ mit religionspluraler Trägerschaft vgl. aus religi-
onsverfassungsrechtlicher Perspektive Wißmann 2019: 68–84. Zukünftige Modelle eines religi-
onspluralen Religionsunterrichtes erörtern von Scheliha / Wißmann 2024.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


45

Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchen und der Staat

waren im Wesentlichen von der Wehrpflicht bis zu deren Abschaffung frei-
gestellt. Ein weiteres Element der religionspolitischen Ordnung stellen die 
Konkordate und Kirchenverträge dar, die die westlichen Bundesländer in 
den 1950er und 1960er Jahren und die fünf neuen Bundesländer Anfang der 
1990er Jahre mit den beiden großen christlichen Kirchen geschlossen haben. 
In diesen Verträgen werden u. a. die theologischen Fakultäten an staatlichen 
Universitäten garantiert und die Staatsleistungen an die Kirchen, der Kirchen-
steuereinzug, die Einrichtungsseelsorge sowie die Ausgestaltung des Religions-
unterrichtes an öffentlichen Schulen geregelt (Anke 2016). Daneben werden 
durch weitere Gesetze und die politische Praxis die Beteiligung der Kirchen 
an Rundfunkräten, Ethikkommissionen und anderen gesellschaftspolitisch 
bedeutsamen Gremien gewährleistet.

Lassen sich die Kirchen in Deutschland raumlogisch klar von der wirtschaft-
lichen Sphäre abgrenzen und sich aufgrund ihres formalen Organisations-
grades eher mit NPOs vergleichen und dem Dritten Sektor zuordnen, so 
weisen sie in ihrem Status sowie ihren Strukturen traditionell deutliche Par-
allelen zum Staat auf, auch wenn sie natürlich nicht unmittelbar an staatlicher 
Gewalt partizipieren. Die Kirchen sind religionsverfassungsrechtlich nicht als

„dem Staat gleichgeordnete souveräne Größe, sondern als freiheitsberechtigter 
Akteur innerhalb der staatlichen Ordnung zu begreifen. Die für den Staat ent-
scheidenden Momente von Souveränität und Gewaltmonopol sind bei der Kir-
che explizit nicht gegeben“ (Munsonius 2023: 66).

Aufgrund der Verschiebungen im religionskulturellen Feld ist jedoch damit 
zu rechnen, dass auch religionspolitisch die Distanz zwischen Staat und Kir-
chen bzw. Religionsgemeinschaften zunehmen wird. „Die kirchliche Reli-
gion hat ihren Charakter als ‚zwingende‘ Primärinstitution verloren und ist 
zu einer (ab)wählbaren Sekundärinstitution geworden“ (Gabriel 2014a: 14.). 
Christliche Religion wird zur Option (Joas 2013), wandelt sich vom domi-
nanten kulturellen Erbe zur Möglichkeit unter anderen. Mit dem Verlust 
des religiösen Monopols büßen die Kirchen gegenüber den dominierenden 
Sphären von Politik und Wirtschaft an Einfluss ein. „Die Selbstverständlich-
keit, mit der bis dahin die kirchlich institutionalisierte Religion in der sym-
bolisch verfassten Integration der Gesellschaft eine zentrale Rolle gespielt hat, 
löst sich auf“ (Gabriel 2014a: 14.). Auf der Rückseite dieses Prozesses haben 
sich neue, individualisierte Sozialformen der christlichen Religion heraus-
gebildet. Trotz der Tatsache, dass die Kirchen nach wie vor die mitglieder-
stärksten Organisationen in Deutschland darstellen, verlieren sie aufgrund 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

der durch Globalisierungs- und Migrationseffekte gewachsenen Religions-
pluralität und der zunehmenden Deinstitutionalisierung und dem damit kor-
respondierenden Mitgliederverlust zunehmend ihre exklusive Stellung in der 
staatlichen Ordnungspolitik (von Beyme 2015: 33–61). „Der kulturelle Wandel 
verändert die Wahrnehmung des Rechtsgestalt der Kirchen“ (Tanner 2011: 520). 
Indiz dafür ist die semantische Verschiebung vom Staatskirchenrecht hin zu 
einem Religionsverfassungsrecht, in dem sich die religionsplurale Situation 
der bundesrepublikanischen Gesellschaft widerspiegelt (Heinig / Walter 2007 
und Heinig 2018 sowie Heinig 2023: 22).

In Einzelfallentscheidungen wird deutlich, dass die Kirchen vom Gesetz-
geber und den Gerichten zunehmend nicht mehr primär in ihrer Sonderrolle, 
sondern als egalitärer, wenngleich explizit religiöser Teil des Gemeinwesens 
betrachtet werden. Dies gilt vor allem für die Bereiche, in denen kirchliches 
Handeln in gewerblichen und wohlfahrts-ökonomisierten Zonen stattfindet. 
So scheint sich die aus kirchentheoretischer Perspektive attestierte plakative 
Rollenverschiebung der Kirchen von der staatsanalogen Institution hin zur 
zivilgesellschaftlichen Organisation (Grethlein 2013: 23, 38 ff. und 2015: 211 ff.) 
auch auf rechtlichem Feld nieder zu schlagen. Für die zukünftige Entwicklung 
des Religionsverfassungsrechtes und damit des institutionell gesicherten Sta-
tus der Kirchen und ihrer Handlungsspielräume stellt sich die offene Frage, 
ob die Rolle von Minderheitenkirchen als herausgehobene Akteure in der 
Öffentlichkeit weiterhin vom gesellschaftlichen Konsens getragen werden 
(Schönberger 2017: 346). Damit steht zur Debatte, ob die Religionspolitik in 
ihrer pluralen Diktion langfristig dem Pfad der positiven Religionsfreiheit mit 
privilegierter rechtlicher Stellung der Religionsgemeinschaften folgt oder – wie 
die EU – die Religionsgemeinschaften konsequent in den Bereich der Zivil-
gesellschaft einordnet (Schreiber 2012: 65–102 und Liedhegener / Pickel 2016).

Jenseits dieser Alternative zeichnet sich jetzt bereits ab, dass die Akzeptanz 
einer exklusiven, staatlich garantierten Stellung der Kirchen in dem Maß 
erodiert, in dem die beiden großen Kirchen an gesellschaftlicher Reputation 
bzw. Relevanz verlieren. So scheint angesichts einer bipolaren Alternative von 
staatlicher oder gesellschaftlicher Nähe nur der Weg in Richtung einer ,Ver-
gesellschaftung‘ offen, in der die Kirchen sich als gesellschaftliche Akteurin-
nen unter anderen in einer zunehmend pluralen und heterogenen gesellschaft-
lichen Öffentlichkeit verstehen und positionieren.

„Mit der Sphäre bzw. dem sozialen Raum jenseits der bürgerlich-liberalen Privat-
heit einerseits, aber auch der staatlichen wie parteipolitischen Öffentlichkeit 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


47

Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchen und der Staat

andererseits lässt sich ein Ort ausmachen, der den Kirchen im Kontext des reli-
giösen Pluralismus entspricht“ (Gabriel 2014a, 25).20

Mit der zivilgesellschaftlichen Öffentlichkeit öffnet sich daher ein Raum, in 
dem sich die Kirchen als organisierte Religionsgemeinschaften jenseits von 
religiöser Privatsphäre und erodierendem staatskirchlichem Erbe einbringen 
können (Gabriel 2011). Gabriel sieht den Weg in den öffentlichen Raum als eine 
wichtige Zukunftsoption für Religion angesichts der Säkularisierungseffekte:

„Wo die moderne Ausdifferenzierung von Religion und Politik nicht gleichzeitig 
zur Privatisierung der Religion führt, sondern die Religion den Status eines 
lebendigen Faktors im öffentlichen Raum erringt, hat sie offenbar die besten 
Entwicklungschancen“ (2006: 95).

Dieser Tendenz schließen sich im Blick auf die beiden Großkirchen – mit 
jeweils unterschiedlichen Argumentationsketten – zahlreiche Autor:innen 
an (Fischer 2004 und 2008, Anhelm 2009, Strachwitz 2014, Kreutzer 2017, Jäger 
2019, Hoyer 2020 und Schleifenbaum 2021). Der Verlust des staatskirchlichen 
Erbes und die zunehmende Dysfunktionalität einer hierarchischen Bürokratie 
könnten sich angesichts dieser Verortung als Gewinn erweisen.

„In dem Verlust der Monopolstellung bietet sich für die Kirchen die Chance, ihre 
Beiträge für die Zivilgesellschaft profilierter darstellen zu müssen und über die 
verlorenen Sicherheiten Verhaltensweisen, die als distinktiv und exkludierend 
bewertet werden können, endlich abzulegen. Kirche und Zivilgesellschaft kön-
nen so beide hinzugewinnen, Kirche an gesellschaftlicher Relevanz und die Zivil-
gesellschaft einen qualitativen starken Partner, der in der Lage ist, unterschied-
lichste Milieus mit ihren jeweiligen Lebenswirklichkeiten, -fragen und religiösen 
Bedürfnissen institutionell einzubinden und sie an Fragen individueller wie auch 
kollektiver Sinnstiftung und Wertebildung zu beteiligen“ (Fischer 2008: 118).

Schon bei Tocqueville, einem frühen Theoretiker der Zivilgesellschaft aus 
dem 19. Jahrhundert, klingt diese Perspektive an:

20	 Religionssoziologisch betrachtet stellt die Verortung von Religion im öffentlichen Raum der Zi-
vilgesellschaft einen Mittelweg zwischen Säkularisierungs- und Individualisierungstheorie dar. 
Die massiven Säkularisierungseffekte werden nicht geleugnet, ohne die Sphäre des Religiösen 
auf den Privatbereich einzugrenzen. Die Rede von der Relevanz von Religion im öffentlichen 
Raum bezieht sich oft auf die religionssoziologischen Entwürfe von José Casanova, vgl. exemp-
larisch Gabriel 2006: 89 ff. und Ebertz 2019: 149–154.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

„In Europa hat es das Christentum zugelassen, eng mit den weltlichen Mäch-
ten verknüpft zu werden. Heute stürzen diese Mächte, und es liegt unter ihren 
Trümmern begraben. Man zerreiße die Bande, die ihn halten, und er richtet 
sich wieder auf“ (Tocqueville 1984: 344).

Für Tocqueville ist Religion das Fundament vorpolitischer Ordnung (Küppers 
2017). Er rechnet sie der Sphäre der freien Assoziationen mit intermediären 
Funktionen in der Vermittlung von Individuum und Gesellschaft zu und 
wird damit zu einem prototypischen Vertreter der Zuordnung der Kirchen 
zur Zivilgesellschaft (Hidalgo 2020: 135 u. 155).

Toqueville macht genuin politische Gründe der Staatsferne für die Attraktivi-
tät der christlichen Religion geltend. Anstatt durch Anbiederung an den Staat 
Überzeugungskraft und Legitimität zu verlieren, könne sich christliche Reli-
gion in der Moderne ganz auf religiöse Kommunikation und die moralisch-
ethische Orientierung im vorpolitischen, öffentlichen Raum konzentrieren. 
Empirische Untersuchungen im europäischen Kontext haben gezeigt, dass 
die traditionelle Staatsnähe von Kirchen mit einem geringerem Engagement-
grad ihrer Mitglieder verbunden ist. „Staatlich finanzierte religiöse Organisa-
tionen scheinen ihren potentiellen Mitgliedern gegenüber weniger respon-
siv und dadurch weniger attraktiv zu sein“ (Traunmüller 2011: 156). Die Nähe 
von Staat und Kirche generiere strukturelle und kulturelle Bedingungen, die 
zivilgesellschaftliche Wirkungen verhindere. Eine andere empirische Stu-
die unterstreicht jedoch die positive Bedeutung von staatlicher Privilegie-
rung und korporatistischen Strukturen der Kirchen für die Zivilgesellschaft 
im europäischen Raum (Roßteutscher 2009).21 Im Blick auf die deutsche 
Situation ist der vermittelnden Position Detlef Pollacks zuzustimmen, der 
bemerkt, dass eine rechtliche und finanzielle Deprivilegierung den Kirchen 
ihrem Charakter als zivilgesellschaftliche Akteurinnen wenig nutzen dürfte, 
ihre Privilegierung ihr aber schaden könnte (Pollack 2002: 38 f.). Wo die Kir-
chen als Teil der zivilen Gesellschaft und nicht als unmittelbares Gegenüber 
zum Staat verstanden werden, steigt der Akzeptanzgrad in der Gesellschaft. 

„Zugleich spricht aber nichts dagegen, dass sie aus staatlicher Unterstützung 
Vorteil zieht, die ihre organisatorische Wirksamkeit und Gestaltungsfähigkeit 
zu erhören vermögen.“ (Pollack 2002, 39) Wird diese Unterstützung allerdings 
als eine staatliche Privilegierung wahrgenommen, dürfte die gesellschaftliche 
Akzeptanz der Kirchen schwinden. Deshalb liegt es nahe, gerade angesichts 

21	 Diese Differenz mag auch am Untersuchungsdesign gelegen haben, da Roßteutscher im Gegen-
satz zu Traunmüller auch die Rolle staatlicher Subventionen bzw. Refinanzierungen im Wohl-
fahrtsbereich untersuchte.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


49

Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchen und der Staat

des staatskirchlichen Erbes neben Analogien auch auf die Differenzen zwi-
schen Staat und Kirchen hinzuweisen und von der Kategorie der Staatsana-
logie abzusehen (Munsonius 2023).

„Als öffentlich-rechtlich verfasste Organisation ist die Kirche dem Staat, aber auch 
vielen anderen Organisationen in manchen Handlungs- und Organisations-
formen vergleichbar. Doch verfolgt sie dabei eine eigene inhaltliche Ausrichtung 
und hat eigene Gründe für die Wahl dieser Formen“ (Munsonius 2023: 66).

Die kirchenrechtliche Bezeichnung der res mixta weist begrifflich auf die Über-
lappung von staatlichen und kirchlichen Angelegenheiten hin (Mager 2020). 
Sie umfassen über die Seelsorge in öffentlichen Einrichtungen wie Militär, 
Polizei, Bundespolizei und Gefängnis und den konfessionellen Religions-
unterricht an öffentlichen Schulen hinaus auch Schulpfarrämter bzw. Schul-
seelsorge und im Bereich von Krankenhäusern und Betreuungseinrichtungen 
in öffentlicher Hand sowie die Theologischen Fakultäten. Im großen Bereich 
der Einrichtungsseelsorge haben die Kirchen daher auch Anteil an den Ver-
schiebungen im religionskulturellen Feld. Wird die Präsenz der Kirche über 
die jeweilige kirchlich verantwortete Tätigkeit als Ausdruck des staatskirch-
lichen Erbes und damit im Rahmen eines korporativen Verhältnisses von 
Staat und Kirche verstanden, so wird dies mit Kritik am religiösen Monopol-
anspruch der Kirchen verbunden. Dies zeigen unterschiedliche Momentauf-
nahmen in der langen Diskussion um die Militärseelsorge, insbesondere die 
Diskussion um die Einführung der Militärseelsorge in den östlichen Bundes-
ländern auf dem Hintergrund der Erfahrung der Kirchen in der DDR (Werk-
ner 2001) sowie die Debatten um den konfessionellen Religionsunterricht an 
öffentlichen Schulen. Er befindet sich im permanenten „Plausibilisierungs-
stress“ (Domsgen / Witten 2022). Entsprechend wächst die gesellschaftliche 
Akzeptanz für eine kirchliche Präsenz in öffentlichen Einrichtungen da, wo 
sich diese nicht mehr exklusiv sondern inklusiv unter Vorzeichen genereller 
religiöser Pluralität präsentiert. Dies gilt insbesondere für den konfessionell 
getragenen Religionsunterricht an öffentlichen Schulen (EKD 2023: 55–57). 
Auf diesem Hintergrund lässt sich die Einführung des sogenannten Hambur-
ger Modells („Religionsunterricht für alle“, Bauer 2019: 85–145 und Bauer 2022: 
34–36) sowie die Überlegungen zu einem christlichen Religionsunterricht 
in Niedersachsen (Heinig et al. 2024) als affirmative Bejahung der religions-
pluralen Situation seitens der Kirchen verstehen, wobei sich der Hamburger 
Ansatz interreligiös, das niedersächsische Modell ökumenisch weitet.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

Festzuhalten bleibt, dass die Kirchen die Möglichkeit nutzen sollten, die 
die staatlich legitimierte und garantierte positive Religionsfreiheit und die 
ordnungspolitischen Rahmenbedingungen des Verfassungsrechtes für sie bie-
tet. Dies jedoch unter der Voraussetzung, dabei den religionspluralen Kontext 
der Gesellschaft zu berücksichtigen und auf religiöser Monopolansprüche zu 
verzichten (Witschen 2017: 27). Mit dieser Haltung und Strategie lässt sich das 
historische Erbe als zivilgesellschaftlicher Mehrwert einbringen. „Gerade die 
historisch gewachsene Nähe zum Staat ermöglicht der Kirche dabei Zugang 
zu zivilgesellschaftlicher Auseinandersetzung, die anderen Akteurinnen ver-
wehrt bleiben“ (Schleifenbaum 2021: 198). Die Kirchen verfügen wie kaum 
ein anderer zivilgesellschaftlicher Akteur über eine Fülle von materiellen und 
immateriellen Ressourcen wie Räume, Mitarbeitende und Finanzen (Jäger 
2019: 139 und Fischer 2008: 95 ff.). Mit ihren Organisationsstrukturen reichen 
sie über die landeskirchliche, die mittlere Ebene und die Ortsgemeinden bis 
in die nachbarschaftlichen Lebensräume, in denen die Generierung von zivil-
gesellschaftlichen Haltungen besonders wichtig sind (Meyer 2017) und gestalten 
mit ihren Diensten und Werken zugleich intersektionale Dialog- und Hand-
lungsfelder mit staatlichen, wirtschaftlichen und zivilgesellschaftlichen Ein-
richtungen, Organisationen und Akteur:innen. Gemeinsame Voraussetzung 
für die zivilgesellschaftliche Wirkung auf der Grundlage des staatskirchlichen 
Erbes ist, dass die Kirchen jeweils gemeinwesenorientiert agieren und als sol-
che wahrgenommen werden und nicht in Anwaltschaft organisationaler Eigen-
interessen noch mit der Reklamierung von Deutungshoheit für die Gesamt-
gesellschaft. Dies zeigt sich in dem Maße, ob und wie die Kirchen an ihrem 
spezifischen Rechtsstatus im Verteidigungsmodus festhalten oder selbst Lösun-
gen suchen, mit denen sie sich affirmativ in einer religionspluralen Situation 
jenseits staatlicher Privilegierung einfinden. Die offen signalisierte Bereitschaft 
der Kirchen, auf die Staatsleistungen zu verzichten, deren Ablösung schon 
in der Weimarer Reichsverfassung angezeigt worden war, weist in die zweite 
Richtung (Gienke / Landwehrs 2024).

Auch von politologischer Seite gibt es die Tendenz, die Kirchen stärker dem 
Raum der zivilgesellschaftlichen Öffentlichkeit zuzuweisen. Religiöse Wahr-
heiten können keine unmittelbare politische Autorität beanspruchen. Nur 
die Grundrechte und Institutionen der liberalen Demokratie sind in der Lage, 
die institutionellen Bedingungen der Möglichkeit für die Selbstbehauptung 
unterschiedlicher weltanschauliche Wahrheitsansprüche und ihren gewalt-
freien Aushandlungsprozess zu schaffen.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


51

Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchen und der Staat

„Darum müssen die Grenzen zwischen Religion und Politik klar gezogen bleiben, 
auch wenn die Politisierung der Religion als Stimme der Zivilgesellschaft im 
demokratischen Rechtsstaat notwendig, unvermeidlich und willkommen ist, aber 
eben nicht als Zivilreligion und schon gar nicht im Gewand des Fundamentalis-
mus, sondern als die eines Akteurs unter anderen“ (Meyer 2015, 14).

Das bedeutet nicht, dass die Kirchen sich jeglicher Positionierung in relevan-
ten politischen Fragen enthalten müssen. Aber sie können diese weder mit 
dem Anspruch verbinden, sich qua religiöser Autorität den konflikthaften 
Meinungsbildungsprozessen der öffentlichen Diskurse zu entziehen noch 
die Stimme des Ganzen zu repräsentieren. Der Einfluss der Kirchen auf die 
Öffentlichkeit muss daher im kritischen Dialog und in Partnerschaft mit ande-
ren ausgeübt werden. Damit können auch positive Rückwirkungen und kons-
truktiv kritische Lernerfahrungen für die Kirchen selbst verbunden sein, die 
erhellend für das christliche Selbstverständnis und die Wahrnehmung des 
christlichen Auftrages wirken (Fergusson 2009: 61).

„Anstatt sich direkten oder indirekten Zugang zu politischer Macht zu ver-
schaffen, vermögen religiöse Gruppierungen auf diese Weise politische Kritik, 
Sozialprogramme und Bildung in öffentlich wirksamer Weise zu unterstützen“ 
(Fergusson 2009: 48).

Das bedeutet eine Selbstrelativierung bei gleichzeitiger Selbstwertschätzung der 
eigenen Position. Mit dieser Haltung tragen die Kirchen aktiv zur Gestaltung 
eines öffentlichen Raumes bei, in dem partikulare Interessen sich auf all-
gemeine Aushandlungsprozesse hin öffnen. Wechselseitige Anerkennung 
und Bildungsimpulse für eine reflexive Individualität, die den konstruktiven 
Umgang mit Unterschieden fördert, sind der genuine Beitrag der Kirchen zur 
modernen Zivilgesellschaft (Danz 2018: 14), gerade angesichts der Tatsache, 
dass sich in ethischen Positionen eine innerkirchliche Pluralität abbildet, die 
oftmals gesellschaftliche Debattenlagen widerspiegelt.

Mit ihrem Beitrag zur wertebasierten Kultur gesellschaftlicher Aushandlungs-
prozesse leisten die Kirchen als starke Kraft in der Zivilgesellschaft einen 
wichtigen Beitrag zur Generierung der sozialmoralischen Ressourcen für das 
Gemeinwesen, auf die sowohl Demokratie wie Rechtsstaat angewiesen sind 
(Meyer 2017). Für die institutionelle Organisationsstruktur der Zivilgesellschaft 
bilden die assoziativ angelegten Religionsgemeinschaften – analog zu NPOs – 
daher eine wichtige infrastrukturelle Basis. Denn die Zivilgesellschaft ist auf 
die „Bildung von institutionell und organisatorisch relativ dauerhaften, frei-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

willigen Zusammenschlüssen, wie sie Religionsgemeinschaften und Kirchen 
darstellen, angewiesen“ (Kreutzer 2017: 340 f.). Diese Funktion kommt den 
Kirchen auch angesichts ihrer schwindenden Mitgliedszahl und des gesamt-
gesellschaftlichen Reputations- und Relevanzverlustes zu. Je mehr die Kir-
chen ihrer alten Hegemonialansprüche als institutionelle Vertreterinnen von 
Religion der Gesellschaft entkleidet werden, desto intensiver können sie als 
eine wichtige Repräsentantin von Religion neben anderen innerhalb einer 
zunehmend heterogener werdenden Gesellschaft zum Vorschein kommen. 
Dies kann mit innerkirchlichen, „kenotischen Lernprozessen“ (Späth 2025: 217–
376) verbunden sein, wenn die Kirchen ihre Situation jenseits alter Monopol-
stellungen und -ansprüche im Blick auf das Ganze der Gesellschaft annehmen.

Daher ist zu erwarten, dass die Deinstitutionalisierung der Kirchen bzw. die 
Entkirchlichung der Gesellschaft den zivilgesellschaftlichen Status der Kirchen 
eher forciert, als mindert. Allerdings unter dem Vorzeichen von kontrover-
sen und kritischen Aushandlungsprozessen mit entsprechendem Gegenwind, 
bei dem sich die Kirchen nicht mehr auf ihr religionsverfassungsrechtlich 
garantiertes, staatskirchlich konturiertes Erbe zurückziehen oder mit reli-
giös begründeten Exklusiv- sowie Deutungsansprüchen für die Gesamtgesell-
schaft auftreten können.

4.3	 Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen –  
Kirchen als intermediäre Organisationen

Wird die Raumlogik auf die Kirchen als Organisationen angewandt, so besteht 
ein besonderes Charakteristikum in ihren Überlappungen zur Privatsphäre 
(Schleifenbaum 2021: 17 u. 198 f.). Christliche Religion wird sowohl privat wie 
auch öffentlich gelebt. Die Kirchen sind einerseits der Ort, an dem die religiö-
sen Erfahrungen der Einzelnen aus der Welt des Privaten in den Raum einer 
Kommunikationsgemeinschaft treten können. Zugleich konturieren die Kir-
chen als Tradierungs-, Interpretations- und Kommunikationsgemeinschaften 
die religiösen Erfahrungswelten der Individuen, indem sie sprachliche und 
andere kulturelle Deutungsmuster sowie soziale Praktiken zur Verfügung 
stellen. Auf der anderen Seite bringen sie Inhalte, Werte und Praxisformen 
des christlichen Glaubens in die Sphäre zivilgesellschaftlicher Öffentlich-
keit als dem Raum öffentlicher Auseinandersetzung sowohl auf lokaler als 
auch überregionaler Ebene ein und nehmen so aktiv an den Aushandlungs-
prozessen um die Identität und die Zukunft der Gesellschaft teil. Sie wir-
ken in wissensoziologischer Perspektive als „intermediäre Institution“ (Ber-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


53

Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen

ger/Luckmann 2021: 59).22 Die Kirchen sind in der Lage, Themen, die ihnen 
im privaten Raum begegnen, wie z. B. Einsamkeit (Giebel 2022) oder Kinder-
armut in öffentlichen Diskursen platzieren. Dabei können sie auf ihre Präsenz 
in fast allen Städten und Dörfern, ihre funktionalen Organisationseinheiten 
(Dienste und Werke) und ihre Netzwerkverbindungen mit anderen zivil-
gesellschaftlichen Akteur:innen z. B. bei gemeinsamen Kampagnen zurück-
greifen. Damit reichen sie bis in die kleinräumige Lebenswelten, die für die 
Pflege von Zivilität als Ressource für den herausfordernden Umgangs mit 
Diversität besonders wichtig sind (Meyer 2017: 118). Ein aktuelles Beispiel für 
das Zusammenwirken von bundesweiter Kampagne und lokal verankerter 
Veranstaltung ist die von evangelischer Kirche und Diakonie getragene Ini-
tiative der „#VerständigungsOrte“23 als Plattform für Begegnung und Dialog 
auf der Basis der Anerkennung von Differenzen.

Im evangelischen Raum hat Wolfgang Huber bereits 1998 die Kirche als „inter-
mediäre Institution“ beschrieben, deren Aufgabe darin besteht „auf Grund 
der ihr eigenen Botschaft und unter Inanspruchnahme ihrer spezifischen 
Kompetenz eine Vermittlungsaufgabe wahrzunehmen“ (Huber 1998: 269).24 
Huber erweitert die Funktion der Kirchen über die Vermittlung zwischen 
den Einzelnen und den gesamtgesellschaftlichen Zusammenhängen hinaus 
auf das Verhältnis zwischen den Einzelnen und der geglaubten Wirklich-
keit Gottes, um das Spezifikum der Kirche als intermediärer Institution zu 
benennen. Damit wechselt er jedoch bruchlos aus einer sozialwissenschaft-
lichen in eine theologische Perspektive, die zudem dem evangelischen Prop-
rium der Gottesunmittelbarkeit der Glaubenden nicht gerecht wird und in 

22	 Nach Berger und Luckmann haben sie in wissenssoziologischer Perspektive Anteil an der dia-
lektisch vermittelten Sinnkonstruktion zwischen Individuen und gesellschaftlichen Institutio-
nen. Die Funktion der Intermediarität hatte bereits Tocqueville dem freien Assoziationswesen 
zugeordnete, das er in der amerikanischen Gesellschaft gegen Mitte des 19. Jh. vorfand, dazu rech-
nete er auch die christlichen Religionsgemeinschaften, vgl. Küppers 2017.

23	 https://www.mi-di.de/verstaendigungsorte (10.7.2025); vgl. Hörsch 2025.
24	 Huber selbst hat den Begriff der intermediären Institution von Berger und Luckmann übernom-

men und in sein Konzept von öffentlicher Kirche eingezeichnet, vgl. ders. 2000, 2001 u. 2016: 1152. 
Der Ansatz Hubers wurde breit rezipiert und diskutiert, von Fingerle 2001 über Ludwig 2010: 
106–126 bis hin zu Schleifenbaum 2021: 161. Auch die kirchentheoretischen Entwürfe und Skiz-
zen von Hauschildt / Pohl-Patalong 2013: 172–174 und Schlag 2012: 45–48 sowie Weyen 2016: 278 f. 
u. 389 f. beziehen sich affirmativ auf Huber bzw. die intermediäre Funktion der Kirche. Auch Kar-
le bezeichnet die Kirche als intermediäre Institution, greift aber dabei nicht auf Huber, sondern 
direkt auf Berger und Luckmann zurück und bezieht die intermediäre Funktion zwischen Kir-
che und Gesellschaft primär auf die Sozialform der Ortsgemeinde, Karle 2014: 231 f. Ohne Ver-
wendung des Begriffs hebt Anselm die vermittelnde Funktion der Kirche zwischen religiöser In-
dividualität und der Aufgabe eines öffentlichen Christentums hervor und beschreibt damit eine 
intermediäre Funktion, vgl. Anselm 2020: bes. 38–40.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.mi-di.de/verstaendigungsorte
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.mi-di.de/verstaendigungsorte


54

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

der Betonung der Kirche als Vermittlungsinstanz zwischen geglaubter Gottes-
wirklichkeit und den Einzelnen eher an klassische katholische Positionen 
erinnert. Huber selbst präzisiert diese spezifische Form der religiösen Ver-
mittlung, indem er im Sinne der Wissenssoziologie an anderer Stelle davon 
spricht, dass die Kirche einen Deutungshorizont anbietet,

„der die verschiedenen Felder persönlichen und gesellschaftlichen Lebens in einem 
inneren Zusammenhang erkennen lässt. Als Interpretationsgemeinschaft ermög-
licht sie es den einzelnen, selbst die Deutung der gesellschaftlichen Wirklichkeit 
mitzuprägen und an der Weiterentwicklung gesellschaftlicher Sinnmuster mit-
zuarbeiten. So schafft sie Verbindungen zwischen den einzelnen und vermittelt 
zwischen ihnen und dem Leben in der Gesellschaft“ (Huber 2000).

Hier steht primär die Einzelperson und ihre gesellschaftliche Teilhabe im 
Mittelpunkt. Das Konzept der intermediären Institution fokussiert den Bei-
trag der Kirche also nicht nur auf öffentlichkeitswirksame Äußerungen ihrer 
leitenden Amtsträger:innen und ihre repräsentativen Funktionen,25 sondern 
auch auf einen wichtigen Bildungsaspekt, der Kirchenmitglieder zu kom-
petenten und engagierten Bürger:innen befähigen möchte. Beide Aspekte 
ergänzen einander und liegen religionssoziologisch auf unterschiedlichen 
Ebenen. Gesamtkirchliche Stellungnahmen und die öffentliche Wirkung zen-
traler Repräsentant:innen, zu denen mit der Präses der EKD-Synode, Anna 
Nicole Heinrich, auch eine Ehrenamtliche gehört, liegen auf der gesellschaft-
lichen Makroebene. Die Identifikation von singulären Positionen mit ,der 
Kirche‘ folgt dabei nicht nur der Logik des kirchlichen Organisationsrechts, 
sondern auch einer Medienlogik der Öffentlichkeit, die von institutioneller 
Repräsentanz geprägt ist. Der Fokus auf die Einzelnen gehört zum Bereich 
der Mikrosoziologie. Wirksam werden religiöse Deutungsmuster und bürger-
schaftliches Engagement im Mesobereich der relationalen Soziologie, kon-
kret z. B. in Landeskirchen, Kirchengemeinden, Diensten und Werke, oder in 
religiösen Netzwerken. Die Präsenz der Kirchen auf den unterschiedlichen 
Ebenen macht daher das Potenzial ihrer intermediären Funktion sichtbar.26

25	 Dies unterstellt Thomas 2021: 113 der darin eine „enorm problemschaffende Lösung“ sieht, da 
sich hier nicht nur die Tür zu einem „katholischen moralischen Lehramt“ öffnet, bei dem Exper-
ten und Bischöfe verbindlich für „die Kirche“ sprechen, sondern auch der „tagtägliche Beitrag 
von Millionen von Laien […] systematisch und nachhaltig entwertet“ wird. Thomas verkennt 
dabei jedoch, dass die von ihm zu Recht angemahnte Bildungsdimension ein Implikat der inter-
mediären Funktion darstellt.

26	 Die unterschiedlichen Ebenen und die damit verbundenen Aspekte im Blick auf die öffentliche 
Präsenz und Wirksamkeit treten in den Konzepten von Öffentlicher Theologie und Öffentlichem 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


55

Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen

Dezidiert beziehen sich auf die Kategorisierung der Kirchen als intermediäre 
Instanzen die kirchentheoretischen Entwürfe und Skizzen von Hauschild 
und Pohl-Patalong (Hauschildt / Pohl-Patalong 2013: 172–174) und Schlag 
(Schlag 2012: 45–48). Für Hausschild und Pohl-Patalong modernisiert der 
Theorierahmen der intermediären Institution die Beschreibung von Kirche 
als Kirche in einer Gesellschaft, die plural strukturiert ist. Die Kirche reprä-
sentiere weder das Ganze der Gesellschaft noch steht sie ihr dual gegenüber, 
sondern hat als Teil der Gesellschaft in ihr eine intermediäre Funktion zwi-
schen Einzelnen und Gesellschaft. Zudem mache die Theoriefigur plausibel, 
warum sowohl Öffentlichkeit wie Gemeinschaft konstitutiv für die Kirche 
sind. Innerhalb der kirchlichen Gemeinschaft werden die Werte gebildet und 
profiliert, die die Kirchen in den öffentlichen Diskurs einbringt und damit 
zur Generierung der sozialen Ressourcen beiträgt, auf die ein Gemeinwesen 
wie der Staat angewiesen ist, ohne sie selbst reproduzieren zu können. (Haus-
childt / Pohl-Patalong 2013: 174).

Für Schlag ist der Theorierahmen der Intermediarität in Rekurs auf Huber 
und über ihn hinausgehend nicht nur relevant für die Positionierung der 
Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen in der Öffentlichkeit, sondern 
auch für den spezifischen Charakter in „Form einer auf Mündigkeit setzenden 
Intermediarität“ (2012: 47, vgl. 57). Bei den kirchlichen Vermittlungsprozessen 
sind Beteiligung und Mitverantwortung der Einzelnen fundamental. Zudem 
bezieht er den Begriff der Intermediarität auch auf Vermittlungsprozesse zwi-
schen den unterschiedlichen Ebenen der kirchlichen Organisationsgestalten 
und spricht von einer „innerkirchlich-subsidiären Intermediarität“ (2012: 47 
vgl. 69).

In der Organisationsforschung wird die intermediäre Vermittlungsfunktion 
zwischen Einzelnem:r und der Gesellschaft aufgenommen und um eine wei-
tere Relation erweitert (Gabriel 2008, 2014 b: 52–56 und 2023: 153–155).27 Inter-

Protestantismus stärker auseinander und werden vom kirchentheoretischen Entwurf einer Öf-
fentlichen Kirche von Thomas Schlag wieder stärker aufeinander bezogen, vgl. 7.1.

27	 Hauschildt und Pohl-Patalong greifen die intermediäre Funktion im Rahmen der Organisations-
theorie ebenfalls auf – allerdings ohne expliziten Bezug auf Gabriel. Sie unterstreichen damit ihr 
Verständnis von Kirchen als NPOs im Blick auf ihren hybriden Charakter. Bei den Kirchen fin-
den sich angesichts der Ausprägung der unterschiedlichen Logiken analog zum NPO-Bereich 
wirtschaftsnähere, verwaltungsnähere und basisnähere Varianten, vgl. Hauschildt/Pohl-Patalong 
2013: 187–189. Meyns bezieht sich affirmativ auf ein systemtheoretisch orientiertes Verständnis im 
Sinne von Kirche als intermediärer Organisation, die in „ihrer Arbeit die Botschaft des Evange-
liums mit der Lebenswelt ihrer Mitglieder und dem Gefüge der sie umgebenden gesellschaftli-
chen Organisationen“ vermittelt, Meyns 2013: 231. Karle 2021: 99 f. rekurriert auf Gabriels Defini-
tion der intermediären Organisation und betont die Konkurrenz der unterschiedlichen Logiken 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

mediäre Organisationen überbrücken als Vermittlungsinstanzen die Kluft zwi-
schen Individuum und Gesellschaft, indem sie mindestens mit zwei Umwelten 
agieren. Als mitgliedschaftsbasierte Organisationen gestalten sie zum einen 
das Verhältnis zu den eigenen Mitgliedern und folgen einer Mitgliedschafts-
logik, bei der es wesentlich um Integration der Mitglieder in die Organisa-
tion geht. Als Organisation agieren sie zugleich in einem gesellschaftlichen 
Umfeld, in dem sie eine Organisation unter anderen sind. „Im Netz der Orga-
nisationen folgen sie den Maximen einer Einflusslogik, die an der Sicherung 
der Position in der Gesellschaft, dem Zugang zu Ressourcen und der Durch-
setzung von Interessen orientiert ist“ (Gabriel 2014 b: 53). Eine dritte organi-
sationale Logik neben der Mitgliedschafts- und der Einflusslogik bilden die 
Sozial- und Wertestrukturen, die der Organisation in der Regel inhärent vor-
gegeben sind. Diese lassen sich als Traditions- oder Ursprungslogik bezeichnen. 
Gabriel reklamiert die Traditions- oder Ursprungslogik exklusiv als Spezi-
fikum für die Kirchen (2014 b: 54–56). Da diese Dimension jedoch auch in 
Wirtschaftsunternehmen (z. B. bei Familienbetrieben oder im Rahmen der 
Gemeinwohlökonomie) sowie bei NPOs mit ihrer wertebasierten Mission 
zu finden ist, kann sie auch auf andere Organisationstypen angewendet wer-
den. Das Spezifikum der christlichen Ursprungslogik macht ihre inhaltliche 
Füllung und deren Verbindlichkeitsgrad aus (klassisch: Das Evangelium 
von Jesus Christus, wie es in der Schrift gegeben und von den Bekenntnis-
schriften bekannt und bezeugt ist28). Die Ursprungslogik kirchlicher Organi-
sationen konkretisiert sich in der Vielfalt von liturgischen, hermeneutischen 
und handlungspraktischen Vergegenwärtigungen. Sie lässt sich nicht über 
eine Auftragssemantik bruchlos operationalisieren, sondern muss im Rah-
men der kirchlichen Interpretations- und Handlungsgemeinschaft immer 
wieder neu kommunikativ aktualisiert werden.

Intermediäre Organisationen handeln im triangulären Spannungsfeld von 
Mitgliedschafts-, Einfluss und Ursprungslogik. Angesichts der Pluralisierung 
von Mitgliedschaftsverhalten und der Transformationen der gesellschaftlichen 
Öffentlichkeit(en) wird das Ausbalancieren der unterschiedlichen Logiken 

(Einfluss-, Mitgliedschafts- und Ursprungs- bzw. Traditionslogik) im Sinne der Organisationsthe-
orie. Diese bildet für sie einen Hinweis, dass die Kirche nicht bruchlos dem Organisationssektor 
zugerechnet werden kann, ohne dabei ihren besonderen religiösen Charakter zu verlieren.

28	 Vgl. die Präambelformulierung der Verfassung der Evangelisch-lutherischen Landeskirche Han-
novers von 2020: „Grundlage der Verkündigung in der Landeskirche ist das in Jesus Christus of-
fenbar gewordene Wort Gottes, wie es in der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments ge-
geben, wie es in den Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche maßgebend bekannt 
und wie es aufs Neue in der Theologischen Erklärung der Bekenntnissynode von Barmen be-
zeugt worden ist.“ https://www.kirchenverfassung2020.de/artikel/artikel-00-Praeambel (10.7.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kirchenverfassung2020.de/artikel/artikel-00-Praeambel
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kirchenverfassung2020.de/artikel/artikel-00-Praeambel


57

Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen

zunehmend anspruchsvoller. Für die Kirchen bedeutete dies, im Rahmen der 
Mitgliedschaftslogik den immer stärker individualisierten Formen der Kirchen-
mitgliedschaft gerecht zu werden und zugleich individualisierte Religiösität 
und Motivation auf den Raum einer Deutungsgemeinschaft hin zu öffnen 
und zu vermitteln. Im Rahmen der Einflusslogik steht die „Vermittlung von 
Religiösität, Glaube und Motivation zum sozialen Engagement in die Gesell-
schaft hinein im Zentrum“ (Gabriel 2023: 155). Gabriel benennt die spezifisch 
religiöse Dimension der Kirche als intermediärer Organisation mit der Tra-
ditions- bzw. Ursprungslogik, bei der die Kirche die Aufgabe hat, sich immer 
wieder reflexiv auf ihren eigenen Ursprung zu beziehen und ihre Identität im 
Vollzug zwischen Mitgliedschafts- und Einflusslogik zu regenerieren.

„Den Menschen und ihren individuellen Erfahrungen der Selbsttranszendenz 
überzeugende Deutungen anzubieten, für den Glauben eine öffentliche Reso-
nanz zu sichern und die Kette der Erinnerungen nicht abreißen zu lassen, dies 
zusammen macht die Aufgabe der Kirche als intermediäre Organisationen aus“ 
(Gabriel 2014 b: 55).

Damit führt der Theorierahmen von Kirche als intermediärer Institution 
(Huber) bzw. Organisation (Gabriel) zu einer Platzierung der Kirchen in 
der zivilgesellschaftlichen Öffentlichkeit als dem Raum, der eine reine Pri-
vatisierung des Glaubens aufbricht. Die unterschiedliche Begrifflichkeit von 
intermediärer Institution bzw. Organisation ist primär der jeweiligen Pers-
pektive geschuldet. Für Huber ist die Figur der Intermediarität wichtig für 
sein Konzept der Volks- bzw. Gesellschaftskirche, das an einen institutionel-
len Begriffsrahmen anknüpft. Gabriel betrachtet Intermediarität stärker aus 
organisationstheoretischer Sicht. Im Blick auf die intermediäre Funktion im 
gesellschaftstheoretischen Horizont, die Vermittlung zwischen Einzelnen 
und gesellschaftlichen Gesamtzusammenhängen, kongruieren beide Perspek-
tiven. Organisationstheoretisch bezeichnet Intermediarität das Austarieren 
von unterschiedlichen Logiken innerhalb einer Organisation im Blick auf 
ihre Umwelten.

Beide Begriffe lassen sich mit dem NPO-Diskurs verknüpfen. Der Begriff der 
institutionellen Intermediarität verweist auf die Funktion der freien Asso-
ziationen im Zwischenraum von privatem Bereich und gesellschaftlicher 
Öffentlichkeit. Der Begriff der organisationstheoretischen Intermediarität 
nimmt Bezug auf das Ausbalancieren unterschiedlicher Logiken hinsicht-
lich relevanter Umwelten (Mitglieder, andere Organisationen, eigene Identi-
tät). Bei der wissenssoziologisch unterlegten Rede von den Kirchen als inter-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

mediären Institutionen vermitteln die Kirchen zwischen den Einzelnen und 
den gesellschaftlichen Öffentlichkeiten, indem sie Deutungsmuster und 
Symbolbestände zur Verfügung stellen und soziale Praktiken vermitteln, die auf 
partizipative Teilhabe an Kirche und Gesellschaft zielen. In der organisations-
theoretischen Perspektivierung stellen Kirchen intermediäre Organisationen 
dar, die sich zu ihren unterschiedlichen Umwelten und der eigenen Identi-
tät zu verhalten haben und dabei Mitgliedschafts-, Umwelt- und Ursprungs-
logik miteinander auszutarieren müssen.29

Die ekklesiologischen, kirchentheoretischen und organisationssoziologischen 
Aspekte bestätigen die Bedeutung der intermediären Funktion der Kirche bei 
der Vermittlung zwischen Einzelnen und Gesellschaft. Zugleich wird deutlich, 
wie das religiöse Profil der Kirchen über Vergemeinschaftung, Partizipation 
und Empowerment zivilgesellschaftlich relevant werden kann. Diese inter-
mediäre Funktion ist nicht abhängig von der Größe der kirchlichen Organisa-
tionen, da sie sich grundlegend auf die Vermittlung von Individuen und grö-
ßeren Sozialzusammenhängen bzw. institutionellen Umwelten bezieht. Auch 
für Organisationen im NPO-Bereich wie z. B. Vereine werden intermediäre 
Funktionen geltend gemacht (Zimmer 2018: 778 f. und Simsa 2021: 139 f.) – und 
diese umfassen in den Einzelfällen bei weitem nicht die Mitgliedszahlen der 
Kirchen, auch wenn diese weiterhin kontinuierlich abnehmen.

Im Blick auf die Ursprungslogik lässt sich über die soziologischen Außen-
perspektiven hinaus eine weitere, spezifisch theologische Facette des Interme-
diaritäts-Begriffs formulieren. Im Blick auf ihr theologisches Selbstverständnis 
eignet der evangelischen Kirche eine gleichsam intermediäre Institutionalität 
im Sinne einer mit ihrer theologischen Identität vorgegeben intermediären 
Struktur, die sie zugleich mit ihren organisationalen Grenzen konfrontiert. 
Denn der Kirche ist als Traditions-, Interpretations- und Handlungsgemein-
schaft die Verbindung von Individuum, Sozialgestalt und Öffentlichkeits-
anspruch theologisch eingeschrieben. Die religiöse Individualität gründet 
theologisch in der Gottesunmittelbarkeit des Glaubens, die durch keine ande-
re Instanz vermittelt wird. Sie liegt jenseits organisationaler Verfügbarkeit, ist 
jedoch in ihren Entstehungszusammenhängen und Vollzügen eingebettet 
in eine soziale Bezugsgröße mit ihren kulturellen Praktiken und Symbol-
beständen, die kirchliche Organisationen über Gelegenheitsstrukturen zu 
Verfügung stellt. Der in der unmittelbaren Gottesbeziehung gegebene Frei-

29	 Wie sich die drei Logiken im Zusammenhang mit Kirchenreformprogrammen der Landeskir-
chen identifizieren und gewichten lassen, zeigen Gabriel, Karl / Karle, Isolde / Pollack, Detlef 
2016: 65–67.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


59

Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen

heit führt zur praxeologischen Bewährung dieser Freiheit im Form einer akti-
ven Mitgestaltung der Gesellschaft im Horizont universalistischer Werte wie 
Menschenwürde und Nächstenliebe, an der neben den Christenmenschen in 
ihren privaten und öffentlichen Rollen auch die Kirche als kollektive Akteu-
rin teilhat. Dieses Selbstverständnis hängt nicht vom gesellschaftlichen Sta-
tus oder der jeweiligen konkreten kirchlichen Sozialgestalt ab und kann auch 
nicht im Rahmen organisationaler Entscheidungsprozesse zur Disposition 
gestellt werden.30

In allen Facetten der kirchlichen Intermediarität ist der Öffentlichkeitsbezug 
ein Moment, das konstitutiv mit einer spezifisch religiös konnotierten sozia-
len Integration verbunden ist. Der in den zivilgesellschaftlichen Raum ver-
weisende Öffentlichkeitsbezug der Kirche wächst in seinen wertebasierten 
Gehalten aus dem Reservoir der religiösen Gemeinschaftsvollzüge und For-
men. Diese wiederum bilden Strukturelemente der individuellen Religiosi-
tät, ohne diese determinieren bzw. normieren zu können.

4.4 	 Fazit

Als Ergebnis der raumlogischen Untersuchungen kann festgehalten werden, 
dass sich die Kirchen als religiöse Organisationen zunehmend der Sphäre 
der Zivilgesellschaft zuordnen lassen, ohne in der Rolle als zivilgesellschaft-
liche Akteurinnen aufzugehen. Sie weisen zwar aufgrund ihrer Geschichte in 
Form ihres staatskirchlichen Erbes und der entsprechenden Strukturen noch 
deutliche Überlappungen zum staatlichen Bereich auf, diese verringern sich 
jedoch aufgrund der Verschiebungen im religionskulturellen Feld. Die hybri-
den Zonen mit der Sphäre des Marktes sind traditionell geringer ausgeprägt, 
spielen aber aufgrund von fortschreitenden Finanzkrisen und entsprechender 
Strukturanpassungen im Rahmen der forcierten Organisationswerdung der 
Kirchen als auch zweckrational handelnde, kollektive Akteurinnen eine wach-
sende Rolle und sind mit der Herausforderung einer theologisch vermittelten 
Selbststeuerung verbunden. In dem Maß, wie sich die Kirchen als NPOs kon-
zeptualisieren, werden wirtschaftliche Logiken für die Kirchentheorie wie für 
das kirchliches Handeln an Bedeutung gewinnen.

30	 Der Verfasser ist sich bewusst, dass diese hier als institutionelle Vorgabe formulierte Aussage Aus-
druck einer spezifischen theologischen Position ist und insofern einen axiomatischen Charakter 
bildet, der selbstverständlich Gegenstand kritischer Reflexion zu bleiben hat.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

Neben das Kirchenbild einer staatsnahen Institution mit korporatistischer 
Tradition tritt als neues Bild eine zivilgesellschaftliche Akteurin mit einem 
privilegiertem ordnungspolitischem Status und einem kulturell verankerten, 
institutionellen Erbe, das jedoch langsam verblasst. Dieser Prozess ist nicht 
als schlichte Ablösung, sondern als komplexe Verschiebung zu verstehen. 
Alte Formen und Muster bleiben weiterhin präsent, wandern als Sediment-
schichten gleichsam mit, auch wenn sie nach unten rutschen. Die Kirchen 
können auch in einer zunehmenden Minoritätssituation zukünftig zwischen 
Staat, Markt und Privatsphäre eine wichtige Rolle einnehmen, wenngleich 
stärker als Akteurin im zivilgesellschaftlichen Feld. Und dies nicht nur aus 
Gründen wachsender Entkirchlichung aufgrund von Säkularisierungs- wie 
Individualisierungsprozessen, die sich mit einer gesellschaftlichen Akzeptanz 
für ihre sozial-karitativen Seiten verbindet. Sondern auch aus Gründen der 
eigenen, theologischen Identität. „Denn zivilgesellschaftliche Prinzipien wie 
Selbstorganisation oder Gemeinwohlorientierung sind in hohem Maße mit 
christlichen Überzeugungen vereinbar“ (Hoyer 2020: 128).

Der Theorierahmen der intermediären Institution (Huber) bzw. intermediären 
Organisation (Gabriel) nimmt die Kirchen in ihrer Vermittlungsfunktion 
zwischen der Privatsphäre und den gesellschaftlichen Öffentlichkeiten bzw. 
ihren diversen Umwelten wahr. Auf diese Weise wird die Rolle der Kirche als 
zivilgesellschaftliche Akteurin profiliert und diese an die Seite anderer inter-
mediären Organisationen gestellt, zu denen auch NPOs gehören. Die Kirchen 
lassen sich im Spannungsgeflecht von Mitgliedschaftslogik (Kirchenmitglieder), 
Einflusslogik (Rolle als zivilgesellschaftliche Akteurin) und Traditions- bzw. 
Ursprungslogik (rituell geprägte Erzähl- und Interpretationsgemeinschaft) ver-
orten. Die Gleichzeitigkeit dieser unterschiedlichen Logiken weist auf den hyb-
riden Charakter hin, der sich auch bei den NPOs konstatieren lässt. Die kon-
krete Wirkung der Logiken spiegelt wiederum gesellschaftliche Entwicklungen 
und Transformationen wider, wie z. B. die Pluralisierung des Mitgliedschafts-
verhalten und die zunehmende digitale Mediatisierung der Öffentlichkeit.

Die intermediären Funktionen der Kirchen können daher nicht bloß struk-
turell vorausgesetzt, sondern müssen immer wieder in actu durch kirchliches 
Handeln regeneriert werden. Die Arbeit als intermediäre Organisation bringt 
die mühsame Aufgabe mit sich, einerseits ein christliches Wirklichkeitsver-
ständnis als normative Fundierung zu vertreten und andererseits in der Reali-
tät der Organisationspraxis durch Teilhabe, Ko-Produktion und Gestaltungs-
willen der Engagierten zur Geltung kommen zu lassen. Das kollidiert auch 
heute noch erlebbar mit einer hierarchisch verfassten Struktur und einem 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


61

Fazit

Habitus, der dazu neigt, Teilhabe und Engagement instrumentell zu betrachten, 
anstatt materiell zu ermöglichen.

Das Agieren im intermediären Vermittlungsfeld zwischen der Heterogeni-
tät der Kirchenmitglieder mit ihren sehr unterschiedlichen Erwartungen 
und den graduell verschiedenen Partizipationsformen am kirchlichen Leben 
und der Vielfalt von Öffentlichkeiten und deren digitalem Strukturwandel 
ist sehr anspruchsvoll. Die Bereitschaft, sich auf die veränderten Situationen 
im Mikro- und Makrobereich einzustellen, führt zu einer zunehmenden Fle-
xibilisierung und Fluidisierung der Großkirchen im Sinne einer „liquiden 
Organisation“ (Gabriel 2014: 49), die sich durch Anpassungsbereitschaft an 
sich verändernde Umwelten und Wandlungsfähigkeit auszeichnen muss. Auf 
diese Weise wird deutlich, wie die Kirchen den historischen Pfad staatsana-
loger bürokratisch-hierarchischer Organisationen zu verlassen suchen und 
sich in den zivilgesellschaftlichen Raum hineinbewegen.

Besonders greifbar wird der liquide Organisationscharakter bei den Diensten 
und Werken, die in ihren Arbeitsfeldern Anpassungen im Blick auf die Mit-
gliedschaftslogik und die Umweltlogik an sich verändernde Umwelten vor-
nehmen und diese implizit wie explizit mit der Ursprungslogik ins Verhältnis 
setzen. So haben die Kirchen bei der Implementierung des Umweltthemas in 
ihren Organisationsaufbau über die Einrichtung von entsprechenden Fach-
stellen innerhalb funktionaler Dienste sowohl auf engagierte Initiativgruppen 
eigener Mitglieder reagiert (Mitgliedschaftslogik) als auch sich gesellschaft-
lich erkennbar als Organisation positioniert (Einflusslogik) sowie schöpfungs-
theologische Ansätze vitalisiert (Ursprungslogik). Dabei wird der hybride Cha-
rakter der Dienste und Werke hinsichtlich der Kombination der drei Logiken 
deutlich. Es macht ihre Arbeit

„in den ,Zwischenräumen‘ und als ,Schnittstellen zu anderen gesellschaftlichen 
Teilsystemen‘ im Kontext der Zivilgesellschaft aus, dass in ihnen diese inhalts-
bezogenen profilierten Formen der Kommunikation des Evangeliums nicht in 
den ,klassischen‘ Semantiken erfolgen, sondern selbst von pluraler, wort- und 
bzw. oder tatbezogener Gestalt sind“ (Schlag 2024: 74).

Diese eher impliziten Muster lassen sich theologisch beschreiben im Sinne 
eines inklusiven Gemeinwohlverständnisses oder der Konzeption eines guten 
Lebens für möglichst viele (buen vivir, Bauer 2022), das neben der besonderen 
Sensibilität für vulnerable Gruppen auch Teilhabegerechtigkeit, ökonomische 
und ökologische Aspekte umfasst (Gabriel 2023: 153 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


63

5. 	 Die Kirchen als zivilgesellschaftliche 
Akteurinnen – handlungstheoretische 
Zuordnungsversuche

Unter handlungstheoretischer Perspektive geht es um das Frage, ob und wie 
die Kirchen zivilgesellschaftliche Funktionen wie Dienstleistungen, Themen-
anwaltschaft, Wächterfunktionen, Selbsthilfe, Mittlerinnen, Solidaritätsstiftung 
wahrnehmen und als Orte der politischen Deliberation und der persönlichen 
Sinnstiftung übernehmen (Strachwitz 2015: 51 und Strachwitz. / Priller / Trie-
be 2020: 174–182) sowie zivilgesellschaftliche Werte wie Respekt und Toleranz 
sowie einen zivilen Umgang miteinander verwirklichen bzw. fördern.31 Dar-
über hinaus stellt sich die Frage, ob die Kirchen einen zivilgesellschaftlichen 
Mehrwert in Form von Inklusion, Teilhabegerechtigkeit, Erzeugung von sozia-
lem Kapital u. a. generieren.

5.1	 Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen

Die Forschung ist sich weitgehend einig, dass sich Kirchen auch handlungs-
logisch als zivilgesellschaftliche Akteurinnen beschreiben lassen (Borutta 
2005: 5, Roßteutscher 2009: 22 f., Strachwitz 2015, Ohlendorf / Rebenstorf 
2019: 38, Jäger 2019, Hoyer 2020: 128, Wegner 2020: 317–320 und Schleifenbaum 
2021: 159–296). Die zivilgesellschaftlichen Prinzipien wie Freiwilligkeit, Selbst-
organisation und Gemeinwohlorientierung sind in hohem Maße mit christ-
lichen Grundüberzeugungen vereinbar. Auch der Organisationsaufbau mit den 
unterschiedlichen Ebenen von Landeskirchen, mittlerer Ebene und Kirchen-
gemeinden, die presbyterialen und synodalen Elemente und das kirchliche 

31	 Ich inkludiere im Folgenden die beiden Dimensionen des normativen und habituellen Verständ-
nisses der Zivilgesellschaft, wie ich sie auf S. 16 f. skizziert habe. Beide Dimensionen lassen sich 
zwar beim Theoriekonstrukt, nicht jedoch in der nun folgenden Rezeption der Forschungslite-
ratur angemessen unterscheiden. Hier verweisen sie vielmehr wechselseitig aufeinander. Die Zi-
vilität bezeichnet dabei die Grundhaltung für die entsprechenden Handlungsfunktionen.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

Handeln weisen Züge einer zivilgesellschaftlich agierenden Organisation mit 
lokalen, regionalen und überregionalen Organisations- und Partizipations-
strukturen auf. So besitzen die Kirchen aufgrund der hohen Zahl an Ehren-
amtlichen und der ortsgemeindlichen Strukturen beste Voraussetzungen für 
einen aktiven Beitrag zur Sozialraumentwicklung.32 Auf kirchengemeind-
licher Ebene können sich Einzelne im Rahmen einer Fülle von ehrenamt-
lichen Gelegenheitsstrukturen einbringen und ihre lokalen und regionalen 
Umwelten mitgestalten. Auf diese Weise tragen sie in den kleinräumigen 
Lebenswelten zur Belebung von Zivilität bei, was für den Politologen Thomas 
Meyer eine zentrale Bedeutung der Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteu-
rinnen ausmacht (Meyer 2017). Denn in diesen kleinräumigen Lebenswelten, 
in denen Menschen ihre Lebensbedingungen, oft auch ihre Probleme und 
Sorgen kennen und teilweise auch teilen, wird Vertrauen gebildet und damit 
der Ausgrenzung vorgebeugt,

„weil Verantwortung und Rechenschaft, Bekanntheit und Vertrautheit zur Regel 
werden. Dazu können in unserer Gesellschaft die christlichen Gemeinschaften 
und Bürger einen entscheidenden Beitrag leisten“ (Meyer 2017: 118).

Auch der Soziologe und Zivilgesellschaftstheoretiker Ansgar Klein hebt her-
vor, dass Gemeinschaftsvorstellungen und ihre gelebte Praxis in den Kirchen 
für das Gemeinwesen und die Gemeindepolitik sehr wichtig sind (Klein 2017: 
191). Gerhard Wegner stellt fest, dass Kirchengemeinden durch soziales Enga-
gement im gemeindlichen Umfeld einen wichtigen Erfolgsfaktor ihrer Arbeit 
neu entdecken (Wegner 2017: 171).

„Mit diesem Trend entwickeln sich Kirchengemeinden deutlich hin zu anderen 
Partnern in der Zivilgesellschaft, gehen mit anderen Kooperationen ein und 
entwickeln praktisch vor Ort Strukturen, die mit dem staatskirchlichen Erbe 
nichts mehr zu tun haben, sondern Kirche als Kirche in der Gesellschaft und 
nicht mehr als Kirche der Gesellschaft praktisch gestalten“ (Wegner 2017: 171).

Wegner interpretiert diese Entwicklung auch als Kompensation des spür-
baren Rückgangs des Interesses an religiöser Kommunikation in den Kirchen-
gemeinden und fragt an anderer Stelle, wie sich zivilgesellschaftliches Engage-

32	 Hierauf haben Beiträge aus dem Sozialwissenschaftlichen Institut der EKD vielfach hingewiesen, 
vgl. Wegner: 2019: bes. 293–296 und 2020 sowie explorative Studie von Ohlendorf / Rebenstorf 
2019, ihre Zusammenfassung bei Rebenstorf 2020, den kompakten Überblick von Rebenstorf / 
Schendel / Wegner 2021 und Lämmlin 2022: 72–76 sowie Rebenstorf 2023.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


65

Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen

ment im Sozialraum als religiöser Vollzug begreifen und praktisch vermitteln 
lässt (Wegner 2020: 321–333).

Der Frage, wie Kirchengemeinden in den konkreten Sozialräumen zivil-
gesellschaftliche Funktionen ausüben, geht die explorative Studie von Ohlen-
dorf und Rebenstorf nach (2019: bes. 229–238, vgl. Rebenstorf 2020: 114–119). 
In der Studie werden fünf verschiedenen Typen bzw. Cluster unterschieden, 
mit denen sich die Funktionen von Kirchengemeinden in den lokalen Zivil-
gesellschaften differenzieren lassen: Kompensation, Integration, Intervention, 
Moderation und Sozialisation.

Beim Typus der Kompensation treten Kirchengemeinden in die Aufgaben-
lücken, die z. B. durch kommunale Träger, kommerzielle Anbieter:innen oder 
andere zivilgesellschaftliche Akteure:innen hinterlassen werden. Wichtig sind 
hierfür räumliche und personale Ressourcen. Diese Funktion ist primär in 
schrumpfenden oder ländlichen Räumen relevant.

Die zweite Funktion wird als Integration bezeichnet und dient der Stärkung 
des sozialen Zusammenhaltes durch unterschiedliche Aktionsformen (z. B. 
Feste für Zugezogene oder Einrichtungen wie ein Welt-Laden, ein Café oder 
ein Mehrgenerationenprojekt).

Mit einer anwaltschaftlichen Funktion agieren Kirchengemeinden im Rah-
men des Typs der Intervention. Sie bringen sich aktiv mit eigenen Positionen 
in lokale gesellschaftliche Diskurse ein, z. B. im Bereich von Stadtentwicklung, 
bei Energie- und Umweltthemen oder dem Community Organizing oder im 
Engagement für spezifische Gruppen wie Geflüchtete.

Eine Moderationsfunktion ist dem vierten Typ zuzuordnen. Kirchengemeinden 
fungieren hierbei als Plattformen, die verschiedenen Initiativen und Mei-
nungen eine Stimme geben. Voraussetzung dafür ist eine spezifische Offen-
heit und Gastfreundschaft der Kirchengemeinde, die sich u. a. in der Öffnung 
kirchlicher Räume ausdrückt.

Die fünfte Funktion ist die Sozialisation. Sie zieht sich als integrale Funktion 
durch alle vier anderen Typen. Kirchengemeinden bieten aufgrund ihrer auf 
Ehrenamtlichkeit basierten formalen Leitungs- und Partizipationsstrukturen 
vielfältige Gelegenheitsstrukturen zum Erwerb von civic skills. Diese sind 
relevant für zivilgesellschaftliche Formen von Selbstorganisation, Interessen-
artikulation und Vernetzung. Sie werden durch die Zusammenarbeit in Krei-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

sen und in Projekten und bei der Planung von Projekten vor allem in der 
Begegnung mit Dritten jenseits innerkirchlicher Bezüge und sozialer Milieu-
zugehörigkeit erworben. „Solche Begegnungen und gemeinsame Arbeit dienen 
der Vermittlung von Eigeninteresse und Gemeinwohl, sie sensibilisieren für 
andere Lebenswelten“ (Rebenstorf 2020: 118) und üben den herausfordernden 
Umgang mit Alterität. Hier sind besonders interreligiöse Begegnungen hervor-
zuheben. Über Kooperationsprojekte werden die civic skills in den Sozialraum 
hineingetragen und entfalten dort Wirkung.

Die fünf Funktionstypen lassen sich hervorragend mit den oben aufgeführten 
Funktionsbereichen von zivilgesellschaftlichen Akteur:innen nach Strachwitz 
abgleichen (Strachwitz 2015: 51). So entspricht die kompensatorische Funk-
tion der des Dienstleisters. Die Integration lässt sich mit dem Funktions-
bereich der Solidaritätsstifterin vergleichen. Die Interventionsfunktion 
taucht bei den Stichworten Themenanwält:innen und Wächter:innen auf. 
Die Moderationsfunktion ist dem Funktionsbereich der Mittler:innen zuzu-
ordnen. Das Sozialisationscluster findet sich als Querschnittsthema im Begriff 
des Sozialkapitals wieder. Umgekehrt dürfte sich die Funktion als persön-
liche Sinnstiftung und Ort erfahrener Selbstwirksamkeit durch alle Cluster 
der Kirchengemeindestudie ziehen. Diese hohe Parallelität weist daraufhin, 
dass und wie sich Kirchengemeinden auch nach handlungslogischen Para-
metern als zivilgesellschaftliche Akteurinnen verstehen und einordnen lassen.

Im Rahmen von netzwerktheoretischen Untersuchungen wird deutlich, dass 
viele Kirchenmitglieder in pluralen Bereichen der örtlichen Zivilgesellschaft 
aktiv sind, schwerpunktmäßig im sozialkaritativen Bereich (Roleder / Weyel 
2019: 161–163). Dem Sozialraum bzw. dem Gemeinwesen und damit der Zivil-
gesellschaft vor Ort sind auch die verstärkten Kooperationsformen von ver-
fasster Kirche in Gestalt von Kirchengemeinden und der Diakonie bzw. Cari-
tas zuzuordnen. Kirche und Diakonie werden hier gemeinsam mit anderen 
Kooperationspartner:innen zivilgesellschaftlich tätig (Lämmlin / Wegner 
2020 und Hübner 2023).

Über die Kirchengemeinden hinaus benennt die Forschung auch andere 
kirchliche Einrichtungen und Handlungsfelder mit zivilgesellschaftlichen 
Funktionen. So hebt Klein die kirchlichen Akademien als wichtige Diskurs-
orte heraus, die als Ausdruck von „Kirche in der Welt“ an den „Zonen des 
Lernens und der Konflikte“ (Klein 2017: 192) wirken und sowohl als moderie-
rende Plattformen wie als Ort kirchlicher Anwaltschaft fungieren. Auch die 
Kirchentage lassen sich als exponierte zivilgesellschaftliche Foren verstehen, 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


67

Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen

auf denen politische Kultur, gesellschaftlicher Zusammenhalt und solidari-
sches Verhalten gefördert wird. Auf diese Weise manifestiert sich – hier bezogen 
auf die evangelischen Kirchentage – „exemplarisch ein sich zivilgesellschaft-
lich verstehender, selbstbewusster Protestantismus“ (Aus der Au 2017: 285) mit 
sowohl sozialtheoretischen (Gemeinschaftsbildung und Sozialkapital, Renner 
2020: 221–241) als auch bildungstheoretischem Charakter (Räume informellen 
Lernens, Renner 2020: 253–272).

Im kirchlichen Bildungsbereich heben internationale Studien zur Kon
firmandenarbeit hervor, dass diese zu wichtigen sozialen Werten beiträgt 
und insbesondere die Verpflichtung zu sozialem, ethischen und freiwilligen 
Einsatz stärkt (Petterson / Simojoki 2010 , Moos 2013: 198–201 und Schlag / 
Greuter 2024). Es wird „eine Diskurskultur über grundlegende Fragen des 
Menschseins und der Welt gelernt und eingeübt […], die von Respekt, Ver-
bindlichkeit, Toleranz und Rationalität geprägt ist“ (Moos 2013: 200). Aktuell 
wird daraus gefolgert: „Die Konfirmandenarbeit liefert dann im besten Fall 
einen grundlegenden Beitrag zur Orientierung in der Gesellschaft, zur Aus-
bildung einer reflektierten religiösen Identität und zur Sensibilisierung des 
Zusammenlebens – im Sinne der Förderung einer demokratischen Dialog-
kultur“ (Schlag / Greuter 2024: 171).

Als weiteres Feld ist die internationale Entwicklungsarbeit der Kirchen zu nen-
nen (Märkle 2012), deren inhaltliche Arbeit mit zivilgesellschaftlichen Wer-
ten korrespondiert und von den Entwicklungsdynamiken der internationalen 
Zivilgesellschaft ebenso abhängig ist wie sie ihrerseits darauf Einfluss nimmt.33 
Zudem bringen sich internationale Dienste wie Ökumene- und Missionswerke, 
Facheinrichtungen für Umweltfragen oder Frieden in Allianzen und Bünd-
nisse mit anderen zivilgesellschaftlichen Akteur:innen ein und gestalten mit 
ihnen gemeinsam öffentliche Kampagnen (Jäger 2019, 141). Kirchliche Formen 
der Selbstorganisation auf internationalen Ebenen wie der Ökumenische Rat 
der Kirchen, der Lutherische Weltbund oder die Konferenz Europäischer Kir-
chen tragen zur Infrastruktur der internationalen Zivilgesellschaft bei und 
bieten den Kirchen die Möglichkeit, aktiv an der Ausformung der jeweili-
gen Zivilgesellschaften mitzuwirken (Anhelm 2017: 389 f. und Jäger 2019: 141).

33	 Vgl. exemplarisch den jährlich von Brot für die Welt herausgegebenen „Atlas der Internationa-
len Zivilgesellschaft“, www.brot-fuer-die-welt.de/themen/atlas-der-zivilgesellschaft/. Die Hervor-
hebung des zivilgesellschaftlichen Horizonts für die kirchliche Entwicklungsarbeit korrespon-
diert der staatlichen Wertschätzung von Religionsgemeinschaften für die entwicklungspolitische 
Arbeit durch das Bundesministerium für wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung, vgl. 
Gräb / Öhlmann 2022.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.brot-fuer-die-welt.de/themen/atlas-der-zivilgesellschaft/
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.brot-fuer-die-welt.de/themen/atlas-der-zivilgesellschaft/


68

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

Im Bereich kultureller Diversität engagieren sich kirchliche Einrichtungen 
und einzelne Akteur:innen gegen Rassismus in Kirche und Gesellschaft und 
geschlechtliche Vielfalt (Vecera 2025) und „für eine Kirche der gelebten inter-
sektionalen Verbundenheit“ (Ceasar 2025).

Auch wenn kirchliche Organisationskulturen und Interaktionen aufgrund ihres 
bürokratischen Erbes, ihrer binnenkirchlichen Fixierung und ihrer Milieu-
verengung noch exkludierende Wirkungen aufweisen (generell und pauschal 
Fischer 2008: 74, 92 f., 138, 151 ff., 162, 175 und 205; moderater Schleifenbaum 
2021: 166–170, 186–188 sowie 191 f.) und sich die Kirchen bzw. ihre Mitglieder 
empirisch durchaus als Spiegelbild der politischen Kultur der Gesellschaft 
inklusive der dort wirksamen Vorurteile und Ausgrenzungsmechanismen 
erweisen – virulent vor allem im Bereich des Rechtspopulismus – (EKD 2022b: 
240–259 und Lämmlin / Rebenstorf / Weisheit 2023), so lassen sich die Kirchen 
als Organisationen handlungstheoretisch deutlich den zivilgesellschaftlichen 
Funktionen zuordnen. Angebote, Netzwerke und die Fähigkeit zur Selbst-
organisation sowie die öffentliche, über private und kollektive Partikular-
interessen hinausgehende inhaltliche Orientierung sind zentrale Merkmale 
des kirchlichen Handelns. Dies entspricht zudem dem protestantischen Selbst-
verständnis. Kirchliche Akteur:innen sind aufgerufen, Welt mitzugestalten 
und sich zu Themen der Teilhabe und Gerechtigkeit, Frieden und Umwelt 
gesellschaftlich einzubringen.

„Dazu speist sich der zivilgesellschaftliche Impetus von Kirche aus einer Plurali-
tät säkularer und religiöser Motive nicht nur durch seine partizipatorische Art 
der Selbstorganisation, sondern vor allem durch die normativ-gestalterische zivi-
lisatorische Kultur, die von ihm ausgeht“ (Anhelm 2017, 390).

5.2	 Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkitt 
und Segmentierung

Soziologische Untersuchungen haben vermehrt in den letzten 15 Jahren auf 
förderliche Funktionen von Religion bzw. Religionsgemeinschaften für die 
Zivilgesellschaft hingewiesen. Hintergrund ist die gewachsene Sensibilität 
und das gesteigerte Interesse an Religion im öffentlichen Raum, die zwar 
die wachsenden Säkularisierungseffekte im deutschsprachigen und gesamt-
europäischen Raum nicht abmildern, aber auf markante Art und Weise flan-
kieren (Gabriel 2022: 154–216). Dabei lag der Fokus auf der Rolle von Religions-
gemeinschaften als Agenturen für freiwilliges Engagement und Quellen von 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


69

Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkitt und Segmentierung

Sozialkapital (Traunmüller 2009, 2014 und 2018, Roßteutscher 2009 und 2011 
und Liedhegener / Werkner 2011, von Beymer 2015 sowie Arens et al. 2016 und, 
speziell für die Schweiz, Odermatt 2023).34

Unter Sozialkapital versteht man in Anlehnung an die von Robert Putnam 
entwickelten Kategorien die Integration von einzelnen Individuen oder kol-
lektiven Gemeinschaften in ein größeres, umfassendes Gemeinwesen (Put-
nam 2001). Sozialkapital wird primär über seine produktive Funktion definiert. 
Es handelt sich daher nicht um ein einheitliches, klar abgegrenztes Gebilde, 
sondern um unterschiedliche strukturelle und kulturelle Phänomene, die 
mit einem begrifflichen Bezugsrahmen erfasst werden (Traunmüller 2008, 
438–440 und Pickel/Gladbeck 2011). Die strukturellen Phänomene beziehen 
sich auf unterschiedliche Interaktionsformen und lassen sich z. B. operatio-
nal über Netzwerkanalysen darstellen. Die kulturellen Phänomene schlagen 
sich vor allem im Vertrauen nieder, das sich zwischen Akteur:innen ausbildet 
und soziale Räume verändert. Putnam unterscheidet zwischen sozialem „bon-
ding“-(gruppenintern, also homophil angelegtes) und „bridging“-Kapital (zwi-
schen verschiedenen Gesellschaftsgruppen Brücken bildend). Beide Formen 
des Sozialkapitals hält er für die Integrationskraft der demokratischen Gesell-
schaft für sehr wichtig. Dabei kommt dem zivilgesellschaftlichen Bereich 
mit seiner Fülle an Interaktionen sowie freiwilligen Assoziationen in Form 
von Vereinen und anderen Organisationsformen eine zentrale Bedeutung zu.

„In und durch die Partizipation in Vereinen und Netzwerken üben Bürger kom-
munikative Fähigkeiten und demokratische Tugenden, sensibilisieren sich hin-
sichtlich einer allgemeineren Kollektivgutorientierung, entwickeln Sinn für das 
Gemeinwohl, üben sich in Toleranz und – ganz allgemein – in den Grund-
prinzipien demokratischer Entscheidungsfindung“ (Roßteutscher 2011: 133).

Die bonding-Funktion des Sozialkapitals ist allerdings ambivalent. So kön-
nen sich aufgrund von Exklusionsmechanismen gegenüber anderen Grup-
pen soziale Spannungen verschärfen und das innergesellschaftliche Konflikt
potential erhöhen. Gesellschaftlicher Zusammenhalt wird dann gefährdet, 
nicht gefördert. Es kommt zu Segmentierungen innerhalb der Gesellschaft, bei 
der sich kollektive Identitäten aufgrund von spezifischen Markern voneinander 
abgrenzen. Die Integrationsfunktion des Sozialkapitals im Sinne von bonding 
lässt sich daher auch auf die dunklen Seiten der Zivilgesellschaft beziehen – 

34	 Eine kirchentheoretische Relecture und empirische Erweiterung der religionssoziologischen An-
sätze hat Roleder unter der Netzwerkperspektive vorgelegt, vgl. Roleder 2020: 117–196.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

auch Neonazigruppen vermögen zu integrieren und ein Gruppenbewusst-
sein zu schaffen. Eine eindeutig positive gesellschaftliche Integrationsfunktion 
lässt sich daher nur beim brückenbildenden Sozialkapital veranschlagen. In 
einer zunehmend heterogener werdenden Gesellschaft ist brückenbildendes 
Sozialkapital nötiger denn je, um einen konstruktiven Umgang mit Differen-
zen und Alteritäten zu üben und einen Raum zu schaffen, in dem man ohne 
Angst verschieden sein kann.35 Neben Vertrauen ist daher brückenbildende 
Solidarität das Signum für die kulturellen Wirkungen von Sozialkapital in 
der Zivilgesellschaft, die nicht nur raumlogisch, sondern auch handlungs-
logisch konturiert und damit gemeinwohlorientiert sind.

Der Begriff der Gemeinwohlorientierung umfasst die drei zentralen Dimen-
sionen Solidarität und Hilfsbereitschaft, Anerkennung sozialer Regeln und 
gesellschaftliche Teilhabe (Gräb-Schmidt 2015, vgl. Hiebaum 2022). Was unter 
Gemeinwohl zu verstehen ist, kann nicht aus einer Perspektive abschließend 
und für alle anderen Diskursteilnehmenden definiert werden. Die Begriffs-
bedeutung ist immer wieder neu diskursiv und in Anerkennung unterschied-
licher Perspektiven auszuhandeln (Bollongino 2023). Was die Kirchen dabei 
einbringen können, ist nicht nur eine spezifisch inhaltliche Füllung aus ihrer 
Perspektive, sondern das theologisch begründete Vertrauen in die Gleich-
ursprünglichkeit von Vielfalt der Individuen und Perspektiven und der Einheit 
des gesellschaftlichen Lebens. Auf dieser Basis kann Verständigung beginnen 
und sich prozesshaft ereignen, ohne abgeschlossen werden zu können oder 
zu müssen (Herms 2010: 269–275 und Polke 2023). So kann deutlich werden, 
dass Kirche in ihrem Beitrag zur Gemeinwohlorientierung mehr als Lobby-
arbeit leistet (Schaede 2011).

Zwischen Religiosität und aktiver zivilgesellschaftlicher Einbindung besteht 
laut Traunmüller generell ein positiver Zusammenhang. Kirchen und reli-
giöse Organisationen stellen eine bedeutende Quelle der sozialen Ressour-
ce dar, die mit dem Begriff des Sozialkapitals bezeichnet wird (Traunmüller 
2011: 139 ff.).36 Er benennt drei Gründe, warum ein spezifisch religiös kontu-
riertes, „glaubensbasiertes“ Sozialkapital als wichtige Ressource für den sozia-
len Zusammenhalt einer Gesellschaft betrachtet werden kann.

35	 Diese semantische Anspielung an das berühmte Diktum von Adorno, Politik sollte „den besseren 
Zustand aber denken als den, in dem man ohne Angst verschieden sein kann“ (1969: 114), unterstreicht 
die Bedeutung des utopischen Momentes im Begriff des brückenbildenden Sozialkapitals, der 
nicht auf egalisierende Gleichförmigkeit, sondern auf konstruktiven Umgang mit Alterität qua 
Anerkennung ausgelegt ist.

36	 Vgl. zur Theoriediskussion und zum Forschungsstand Odermatt 2023: 71–98.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


71

Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkitt und Segmentierung

Erstens sind Kirchen und kirchennahe Organisationen auf dem Feld von Kul-
tur, Sozialem und Bildung engagiert und erfüllen hier eine große Zahl von 
Aufgaben. Damit agieren sie als zentrale Akteurinnen und bilden Pfeiler der 
Gesellschaft.

Zweitens stellen Kirchen und religiöse Einrichtungen wichtige Katalysatoren 
zivilgesellschaftlichen Engagements dar. Sie bieten Gelegenheitsstrukturen, 
in denen Menschen über freiwilliges Engagement die Möglichkeit finden, 
wichtige soziale Fähigkeiten einzuüben, die sie wiederum in andere, säkula-
re Bereiche der Zivilgesellschaft einfließen lassen. So können Kirchen – wie 
andere Organisationen der Zivilgesellschaft auch – durch die Ausbildung 
von civic skills als „Schulen der Demokratie“ (Traunmüller 2011: 140) dienen.

Drittens bieten religiöse Organisationen auch sozial benachteiligten und 
marginalisierten Gruppen Engagementmöglichkeiten und damit aktive 
gesellschaftliche Teilhabe. Im konfessionellen Vergleich bringen sich religiö-
se Protestant:innen stärker zivilgesellschaftlich ein als Angehörige anderer 
Religionsgemeinschaften. Eine hohe kirchliche Verbundenheit in Form von 
häufigen Besuchen von Gottesdiensten und anderen Veranstaltungen korre-
liert mit einem größeren Freundesnetzwerk und vermehrten sozialen Inter-
aktionen (Traunmüller 2008: 5 f. und Pickel / Gladkirch 2011: 84 f.).

Die netzwerktheoretischen Untersuchungen im Rahmen der fünften EKD-
Mitgliedschaftsstudie bestätigen diese These.

„Kirchenverbundene Mitglieder sind im Vergleich zu Kirchenmitgliedern ohne 
regelmäßige Beteiligung im Durchschnitt deutlich häufiger in den karitativen 
Einrichtungen der Netzwerkarbeit aktiv – beispielsweise im Tafelladen, im 
Caritasverband, im Förderverein für ein Kinderheim, in Vereinen für chronisch 
Kranke, Behinderte und ihre Angehörige, im DRK etc. Daraus resultieren über-
proportionale dichte Verknüpfungen zwischen der Kirchengemeinde und dem 
sozialdiakonischen Bereich der Zivilgesellschaft“ (Roleder/Weyel 2019: 161 f.).

Im Auswertungsband zur V. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung wird die 
besondere Bedeutung des Sozialkapitals bzw. des zivilgesellschaftlichen Enga-
gements evangelischer Kirchenmitglieder als gesellschaftliche Ressource 
bestätigt (Pickel 2015, vgl. Pickel 2014). Mitgliedschaft in der evangelischen 
Kirche stellt laut Pickel positive Ressourcen für das gemeinsame Zusammen-
leben bereit und trägt damit zum gesellschaftlichen Gemeinwohl bei. Pickel 
rechnet mit einem spezifisch religiösen Sozialkapital, das im Zusammenspiel 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

zwischen christlichen Werten, Gruppeneffekten im Rahmen des Engagements 
mit anderen und der Kirchenmitgliedschaft besteht. Er ist davon überzeugt, 

„dass die evangelische Kirche ein wesentliches Ausmaß an ‚Kitt für die Gesell-
schaft‘ bereitstellt“ (Pickel 2015: 299), das gesellschaftlich unterschätzt wird.

„Die religiöse und sozialethische Kommunikation im Horizont des Christen-
tums bindet offensichtlich Menschen an ein Interesse für das Gemeinwohl und 
verpflichtet sie zu einem Einsatz für andere, was dann direkt Motivationen für 
Engagement, nicht nur in der Kirche, sondern weit darüber hinaus in der Poli-
tik und anderen Bereichen in der Zivilgesellschaft bereitstellt“ (Wegner 2017: 
172 im Anschluss an Pickel).

Die Zahlen der aktuellen 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung unter-
streichen diese Einschätzung. Der höhere Anteil des ehrenamtlichen Enga-
gements bei evangelischen Kirchenmitgliedern (46 %) im Vergleich zu 
Konfessionslosen (32 %) sowie der hohe Anteil des ehrenamtlichen Engage-
ments beim Typus der Kirchlich-Religiösen deuten den gesellschaftlichen 
Mehrwert der Kirche an (EKD 2023: 86 f.). „Kirchen sind zur Mitarbeit ein-
ladende Organisationen, die den sozialen Zusammenhalt empirisch nachweis-
bar wesentlich stärken“ (EKD 2023: 92). Insofern ermöglichen die Kirchen über 
ihre Strukturen freiwilliges Engagement als Stärkung der Zivilgesellschaft. 
Darüber hinaus haben Kirchenmitglieder ein deutlich höheres Vertrauen in 
andere Menschen und gesellschaftliche Institutionen (z. B. Justiz, Bundestag, 
politische Parteien u. a.) als Konfessionslose (EKD 2023: 92).

Diese affirmative These von der Kirche als Sozialkitt der Gesellschaft mit 
ihren leicht apologetischen Untertönen wird jedoch durch andere Unter-
suchungen relativiert. So weisen mehrere Studien darauf hin, dass der hohe 
Engagementgrad evangelischer Kirchenmitglieder im Vergleich zur katholi-
schen Kirche, Konfessionslosen oder anderen Religionsgemeinschaften mit 
dem Organisationsgefüge und der Sozialstruktur zusammenhängen kann 
(Ohlendorf / Sinnemann 2017: 154 u. 160 f. sowie Sinnemann 2022: 29). Dar-
über hinaus werden bei den binnenkirchlichen Interaktionen im Sinne 
des bonding-Kapitals auch exklusive Effekte festgestellt. Das hier aufgebaute 
Sozialkapital nützt dabei auf den ersten Blick primär den Menschen, die sich 
aktiv in das Netzwerk einbringen. Dies wird vor allem im Blick auf Milieu-
verengung und Sozialstruktur geltend gemacht (Fischer 2008 und Roßteut-
scher 2009, vgl. zu den Ergebnissen der KMU 6 zum Verhältnis von Religiosi-
tät und soziostrukturelle Ungleichheiten Kläden / Wunder 2024). In beiden 
Fällen dominiert die bürgerliche Mitte, was für Angehörige anderer Milieus 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


73

Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkitt und Segmentierung

und sozialer Schichten exkludierend wirkt. Dies betrifft zum einen Personen 
mit anderem Bildungsgraden und niedrigeren Einkommen, was auf den Dis-
kurs zum Thema Klassismus in der Kirche verweist (Mayert 2023 und Vece-
ra 2025), als auch Menschen mit Migrationshintergrund und Geflüchtete 
(Sinnemann 2022: 53–59).

Das Potential von Religionsgemeinschaften, auch Netzwerke über spezi-
fische Status- und Identitätsgrenzen hinaus auszubilden und damit brücken-
bildendes Sozialkapital zu generieren, wird damit zum Lackmustest für die 
zivilgesellschaftliche Wirksamkeit der Kirchen (Traunmüller 2014: 64 vgl. zur 
Theoriediskussion und zum Forschungsstand Odermatt 2023: 71–98). Die Rede 
von den „dunklen Seiten“ des Sozialkapitals (Odermatt 2023, 67) weist auf 
die Ambivalenz hin, die Religionsgemeinschaften im Blick auf Sozialkapital 
und gesellschaftlichen Zusammenhalt haben. Religionsgemeinschaften mit 
einer exklusiven religiösen Identität bzw. ein spezifisch fundamentalistischer 
Religionstyp können dem sozialen Vertrauen schaden und den gesellschaft-
lichen Zusammenhalt belasten (Pickel 2020 und Liedhegener 2023). Diese Phä-
nomene werden in empirischen Untersuchungen zu Kirchenmitgliedschaft 
und politischer Kultur variantenreich bestätigt (EKD 2022 b und Lämmlin / 
Rebenstorf / Weisheit 2023).

Über Netzwerkanalysen wird deutlich, dass von den binnenkirchlichen Inter-
aktionen auch weitere Beziehungsformen in die nachbarschaftlichen Räume 
ausgehen.

„Kirche findet interaktional bereits an Orten wie Kindertagesstätten, Chören oder 
Nachbarschaftshilfen statt, die weit über die genuin kirchlichen Räume hinaus-
gehen. Hierin liegt ein großes Potenzial, sich als Kirche und Zivilgesellschaft 
gegenseitig zu bereichern“ (Schleifenbaum 2021, 192).

Kirchengemeinden weisen in ihrem Angebotsspektrum eine polyzentrische 
Struktur auf, die unterschiedliche Formen von Partizipation und Nähe bzw. 
Distanz ermöglichen. So hält die Netzwerkanalyse zur KMU V fest:

„Einige Kirchenmitglieder schaffen Verbindungen zwischen der evangelischen 
Kirchengemeinde und anderen religiösen Gemeinschaften am Ort. Viele Kirchen-
mitglieder sind in vielfältigen Bereichen der örtlichen Zivilgesellschaft aktiv. Die 
kirchlich stärker Beteiligten sind im Durchschnitt auch zivilgesellschaftlich stär-
ker engagiert. Dieser Konnex betrifft vor allem den sozial-karitativen Bereich 
der Zivilgesellschaft“ (Roleder / Weyel 2019: 63, vgl. 138–169).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

Untersuchungen zur Sozialkapitalbildung in Kirchengemeinden als Akteurin-
nen im Gemeinwesen bestätigen Potenzial und Wirksamkeit für die Bildung 
von grenzüberschreitenden Beziehungsmustern und Vertrauensbildungen, 
insbesondere im Gemeinwesen (Horstmann / Park 2014). Als Dimensionen 
gemeindlichen Sozialkapitals werden Kontaktnetzwerk und Gemeinschafts-
plattform, die öffentliche Dimension und die Verwobenheit mit dem Gemein-
wesen, kooperationsfördernde Werte und die Ermöglichung gemeindlicher 
Teilhabe in pluralen Formen genannt (Horstmann / Park 2014: 2747). Im 
Rahmen von örtlich verankerten Kirchengemeinden wirken Gelegenheits- 
und Möglichkeitsräume von Partizipation und Engagement, die Chance als 
zentraler Akteur vor Ort, die Vielzahl unterschiedlicher Sozialformen sowie 
die Balance aus verlässlicher Präsenz und flexibler Beteiligung produktiv 
zusammen (Horstmann / Park 2014: 48–50).

Einen sozio-theologischen Zugang unter dem Stichwort des Faith Capital 
in Anlehnung an Diskussionen in Großbritannien sucht Wegner, indem er 
auf den Zusammenhang von religiösem Selbstverständnis und sozial wirk-
samen Haltungen hinweist (Wegner 2019: 293–333, bes. 327–331).37 Während 
der Glaubensbegriff die prinzipielle Unverfügbarkeit der Innenseite der reli-
giösen Erfahrung anzeigt, steht der Sozialkapitalbegriff für die sozial verob-
jektivierbare Außenseite der entsprechenden Haltungen. Gedeutete Gottes-
erfahrungen bergen aufgrund ihrer Unverfügbarkeit zugleich ein irritierendes 
Moment. Gott wird damit zur Chiffre von Alterität – und die Umstellung 
von homophilen Normalitätskonstruktionen auf Alteritätsanerkennung lässt 
sich als Ausdruck einer spezifischen religiösen Kontur des sozialen Verhaltens 
begreifen. Mit „Glaube“ wäre dann die Motivation und Kraftquelle für die 
Umstellung auf eine „Gemeinschaft“ bezeichnet, die sich durch eine größe-
re Offenheit, Heterogenität und zugleich Integrationskraft ohne Exklusions-
effekte auszeichnet.

Dort, wo es den Kirchen gelingt, sich nicht nur auf eine kirchliche Binnen-
kultur zurückzuziehen, sondern Brücken zu nicht-kirchlichen Akteur:in-
nen, Organisationen und Institutionen zu schlagen, sind sie starke zivil-
gesellschaftliche Akteurinnen (Schleifenbaum 2021: 18). Dies geschieht aber 
nicht nur in lokalen Kontexten und Sozialräumen über intensive Bindungen 
in Gruppen und Kreisen einerseits sowie lockeren Beziehungen über Projek-
te, Events und zu anderen Akteur:innen wie Vereinen oder Runden Tischen 

37	 Wegner umschreibt an anderen Stellen die Wirkung des christlichen Glaubens im Sozialraum 
mit dem Begriff der Inszenierung des Christlichen (2021) und der Epiphanie im Sinne erschei-
nender Kraftfelder des Geistes (2023 und 2024).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


75

Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkitt und Segmentierung

andererseits, sondern auch an den kirchlichen Orten jenseits der Kirchen-
gemeinde und natürlich in den Bereichen der Diakonie. Im Rahmen der ver-
fassten Kirchen können insbesondere die dialogisch ausgerichteten Dienste 
und Werke der Kirchen über ihre Schnittstellen zu institutionalisierten Ver-
treter:innen anderer Religionsgemeinschaften, Kommunen und Land, der 
Wirtschaft sowie der Zivilgesellschaft die zivilgesellschaftliche Wirkung der 
Kirchen über die Bildung von sozialem Brücken-Kapital stärken und damit 

– als Nebeneffekt – zu Resonanz und Relevanz der Kirche und ihrer religiösen 
Ursprungstradition innerhalb der Gesellschaft beitragen. Dies steigert sich in 
dem Maße, in dem sich die jeweiligen Vertreter:innen der unterschiedlichen 
kirchlichen Organisationsebenen als Teil eines umspannenden kirchlichen 
Netzwerkes begreifen und entsprechend agieren.

Auf eine weitere, kriteriologische Facette der zivilgesellschaftlichen Wirkung 
macht aus politologischer Perspektive Thomas Meyer aufmerksam. Er weist 
darauf hin, dass Kirchen und Religionsgemeinschaften nur in dem Maße 

„Foren, Fermente, Initiatoren und Energiequellen für eine lebendige Zivil-
gesellschaft“ (Meyer 2017: 118) sein können, indem sie für andere Kulturen 
und kollektive Akteur:innen offenbleiben. Eine Rückbindung der jeweiligen 
Angehörigen der Religionsgemeinschaften in eine hermetisch abgeschlossene, 
homogene ethnische oder religiöse Gemeinschaft erzeugt dagegen sozialen 
Sprengstoff. In dieser Wirkung liegt die Ambivalenz von Religionsgemein-
schaften begründet.

„Den größten zivilisierenden Wert entfalten zivilgesellschaftliche Initiativen dort, 
wo sie Menschen, die sich in anderen Hinsichten – wie Religion, Abstammung 
und Lebenskultur – unterscheiden, zu gemeinsamen sozialen, kulturellen, eth-
nischen oder politischen Zielen zusammenführen und damit die Solidarität 
zwischen ihnen festigen und gegenseitige Anerkennung füreinander als Ver-
schiedene einüben“ (Meyer 2017: 118).

Dieses utopische Moment eines zivilisierten Umgangs mit Diversität setze 
allerdings die handlungsleitende Unterscheidung zwischen unterschiedlichen 
Räumen bzw. Sphären voraus. Meyer unterscheidet zwischen dem religiö-
sen Raum der Kirchen selbst, den religionsneutralem Raum der Gesellschaft 
und den sozialen Schauplätzen der zivilgesellschaftlichen Arena. Im religiö-
sen Raum der Kirchen selbst kommunizieren und inszenieren die Kirchen 
als Traditions-, Interpretations- und Handlungsgemeinschaften ihre Wahr-
heitsansprüche. In den religionsneutralen Raum der Gesellschaft bringen 
die Kirchen im Rahmen der staatsrechtlich garantierten Religionsfreiheit in 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

diversen Öffentlichkeiten ihr christliches Wirklichkeitsverständnis im Sinne 
glaubensbegründeter Weltsichten und Handlungsmotive ein. Hier zehren 
die Kirchen noch vom staatskirchlichen Erbe, finden sich zunehmend jedoch 
sowohl religionspolitisch als auch kulturell als eine Religionsgemeinschaft 
neben anderen wieder. In den sozialen Schauplätzen der zivilgesellschaft-
lichen Arena ringen die Kirchen als eine Organisation neben anderen um die 
Fragen des guten, gerechten und friedlichen öffentlichen Zusammenlebens.

Diese Unterscheidung ist Teil der Modernisierungsprozesse, denen sich die 
Kirche in forcierter Form seit Ende der 1960er Jahre ausgesetzt sieht. Diese 
Modernisierung und die damit zusammenhängende Säkularisierung in Gestalt 
der Ausdifferenzierung von Staat, Kirche und anderen gesellschaftlichen Teil-
bereichen Wirtschaft, Wissenschaft und Kultur ist mit paradox anmutenden 
Effekten verbunden. Während die kirchlich gebundene Religion als Sozial-
form abnimmt, wächst die Bedeutung religiöser Netzwerke (von Beyme 2015: 
230 und Pickel / Gladkirch 2011: 101). Die binnenkirchlichen religiösen Netz-
werkstrukturen „drohen jedoch im Kontakt mit einer säkularisierten Gesell-
schaft einer immanenten Säkularisierung zu unterliegen“ (von Beyme 2015: 
230). Dies deckt sich mit der Beobachtung,

„dass zwar das Reden über Religion als gesellschaftlicher Faktor wieder 
zugenommen hat, es gleichzeitig aber der Thematisierung der eigenen Religion 
und Frömmigkeit an gesellschaftlicher Akzeptanz, an sozialen Orten und nicht 
zuletzt an den dafür notwendigen individuellen Kompetenzen fehlt. Denn 
gegenüber der öffentlichen Rede von Religion, auch von Religion als Faktor für 
die individuelle Motivation und gesellschaftliche Orientierung ist eine signi-
fikante Sprachlosigkeit im Blick auf die Thematisierung eigener Religiosität zu 
verzeichnen“ (Anselm 2020: 33).

Wo jedoch sozial öffentliche Erscheinungsformen des Christentums von der 
individuellen Religiosität abgekoppelt werden, verlieren die öffentlich wirk-
samen Formen ihre Basis (Anselm 2020: 34). Wie sich religiöse Sozialformen, 
intersubjektive Artikulationsfähigkeit, öffentliche Wirksamkeit und Sozial-
kapitalbildung produktiv zueinander verhalten können, zeigt Schleifenbaum 
in seiner Untersuchung zu den neuen kirchlichen Sozialformen der Fresh 
Expressions of church und der Gemeinwesendiakonie (Schleifenbaum 2021: 
207–280, bes. 220–227 und 256–262).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


77

6. 	 Die Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft? –  
Ein Zwischenfazit

Die bisherigen Analysen haben gezeigt, dass ein dichotomisches Verhält-
nis zwischen den Kirchen und der Zivilgesellschaft im Sinne einer schlich-
ten Kongruenz oder Inkongruenz dem komplexen Verhältnis nicht gerecht 
wird. Dieses Verhältnis hängt neben dem jeweiligen Beurteilungsstandpunkt 
und der damit implizierten inhaltlichen Perspektive von „international und 
zeitlich variierenden politischen und gesellschaftlichen Konstellationen ab“ 
(Ohlendorf / Rebenstorf 2019: 29).

Neben diesen externen Perspektiven und den äußeren Rahmenbedingungen 
ist zudem ausschlaggebend, ob und wie sich die Kirchen als Religionsgemein-
schaften in ihrem Selbstverständnis affirmativ in die Trennung von Reli-
gion und Politik in der Moderne einzeichnen und sich als Religionsgemein-
schaft neben anderen im Kontext von rechtlich legitimierter wie geschützter 
Religionsfreiheit und damit auch Religionspluralität begreifen. Anhand von 
drei Schulen der politischen Theorie in den USA (liberal, kommunitaristisch 
und demokratisch bzw. republikanisch) hat Young (2007) jeweils destrukti-
ve wie produktive Wirkungen von Religion und Religionsgemeinschaften 
für die Zivilgesellschaft aufzeigt. Seine Kategorisierung wird von deutsch-
sprachigen Autor:innen aufgenommen (Liedhegener / Werkner 2011: 16 f. 
sowie Oldendorf / Rebenstorf 2019: 46 f.) und kann als Heuristik für relatio-
nale Verhältnisbestimmungen und Wirkungen von Religion(sgemeinschaf-
ten) in der Zivilgesellschaft dienen.

Zudem sind mit kultureller Differenz und religiöser Ungleichheit Konflikt-
potentiale im Leben moderner Gesellschaft verbunden, die von der politi-
schen Kultur der Zivilgesellschaft bis Anfang der 2000er Jahre oftmals aus-
geklammert wurden (Rüsen 2006). Auf die Ambivalenz von Religion bzw. 
kollektiver religiöser Identitäten für den gesellschaftlichen Zusammenhalt 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78

Die Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft? – Ein Zwischenfazit

wird in aktuelleren Untersuchungen immer wieder hingewiesen (Liedhege-
ner et al. 2019 und 2023).

Damit stehen die Kirchen vor der Herausforderung, ihr universal ausgerichtetes 
Wirklichkeitsverständnis auf der einen Seite in partikularer Repräsentanz 
und damit prinzipiell in Konkurrenz mit anderen Wirklichkeitsverständ-
nissen einzubringen und andererseits das eigene Wirklichkeitsverständnis 
zugleich als auf das Gemeinwohl aller ausgerichtet sowohl theoretisch wie 
auch praktisch zu plausibilisieren, ohne damit einen hegemonialen Deutungs-
anspruch zu verbinden. Kirchen sind daher nicht eo ipso und prinzipiell der 
zivilgesellschaftlichen Sphäre zuzurechnen, sondern nur unter bestimmten 
Bedingungen. Diese sollen nun unter historischen, bereichslogischen und 
handlungstheoretischen Gesichtspunkten rekapituliert und theologisch fun-
diert werden.

6.1 	 Kirchen und Zivilgesellschaft in historischer Perspektive

Die historischen Rekonstruktionen des Verhältnisses von den Kirchen und der 
sich aus der Bürgergesellschaft entwickelnden Zivilgesellschaft verweisen auf 
eine wechselvolle Geschichte mit vielschichtigen Spannungen, Überlappungen 
und Interdependenzen. Sind die evangelischen Landeskirchen seit der Tren-
nung von Kirche und Staat mit der Weimarer Verfassung erst langsam aus 
dem Schatten des staatskirchlichen Erbes herausgewachsen, so hat sich die 
Politisierung der Gesellschaft seit Ende der 1960er Jahre auch innerkirchlich 
in Semantik, Einstellungen und Arbeitsfeldern wie Organisationseinheiten 
niedergeschlagen und ihrerseits gesellschaftliche Dynamiken verstärkt und 
auf sie eingewirkt. Die Themen Frieden, Feminismus, Eine-Welt und Umwelt, 
die über die Neuen Sozialen Bewegungen in die Gesellschaft eingespielt wur-
den und diese nachhaltig verändert haben, wurden von Initiativgruppen in 
den Kirchen aufgenommen und führten in einem zweiten Schritt zur Trans-
formation funktionaler Dienste und zur Einrichtung von neuen Fach- bzw. 
Arbeitsstellen. Die Kirchen sicherten sich Anschluss- und Dialogfähigkeit mit 
gesamtgesellschaftlichen Entwicklungen. Die Überlappungen zwischen Kir-
chen und der sich herausbildenden Zivilgesellschaft wurden über Aktions-
gruppen als bewegungsförmiges Element und die Organisationsebene sowie 
Arbeit der Dienste, Werke und Einrichtungen strukturell verstärkt.

Säkularisierung und Religionspluralität stellen zwei weitere historische Fakto-
ren dar, die sich auf das Verhältnis von Kirche und Zivilgesellschaft auswirkten. 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


79

Kirchen und Zivilgesellschaft in historischer Perspektive

Beide Entwicklungen führten auf der einen Seite dazu, dass das staatskirch-
liche Erbe als staatskonforme, bürokratische Institution zunehmend erodiert 
und auf der anderen Seite die zivilgesellschaftlich konturierte Öffentlich-
keit zunehmend zum Ort von kirchlicher Präsenz und kirchlichem Engage-
ment wird.

6.2 	 Kirchen und Zivilgesellschaft in bereichslogischer 
Perspektive

Die bereichslogischen Analysen haben ergeben, dass sich die evangelischen Kir-
chen in der Bundesrepublik Deutschland (auch – nicht nur) als zivilgesellschaft-
liche Organisation verstehen lassen, die hybride Zonen zur wirtschaftlichen 
und – historisch bedingt – zur staatlichen Sphäre aufweisen. Kirchen sind 
zwar keine gewinnorientierten Organisationen, müssen aber ihre Ressourcen 
nach wirtschaftlichen Kriterien bezogen auf ihre Organisationszwecke und 
-aufgaben einsetzen. Wirtschaftliche Logiken haben innerhalb der Kirchen 
in den letzten Jahrzehnten an Bedeutung gewonnen, weil mit ihnen über 
eine forcierte Organisationswerdung der Deinstitutionalisierung der evan-
gelischen Kirche begegnet wird. Die Krise der Kirche als Institution manifes-
tiert sich primär als Relevanz- und Finanzkrise. Im Blick auf die Relevanzkrise 
versuchen sich die Kirchen in ihrer Mitgliedschaftslogik stärker vom Grund-
muster des institutionellen Erbes im Sinne einer generationalen Nachwuchs-
kirche auf das Angebot im Sinne religiöser Dienstleistungen für individuel-
le und soziale Bedarfe umzustellen (Szymanowski 2023: 466–705). Der damit 
verbundene Dienstleistungsgedanke muss jedoch mit der eigenen, traditions-
geleiteten Ursprungslogik verbunden werden, z. B. in Form eines Framing von 
Kasualien als „Segensdienstleistung“ (Moos 2020). Hinsichtlich der Finanz-
krise werden alternative Finanzierungsquellen jenseits der Kirchensteuer in 
Zukunft eine bedeutendere Rolle spielen, sodass wirtschaftliche Logiken 
innerhalb der Kirche voraussichtlich an Relevanz gewinnen. Dies bedeutet 
nicht, dass die Kirchen nun primär als wirtschaftlich agierende Unternehmen 
zu begreifen wären, aber es rückt sie stärker in die Nähe von NPOs, die sich 
ebenfalls einer forcierten Ökonomisierung ausgesetzt sehen und vermehrt 
wirkungsorientiert arbeiten

Die stärker ausgeprägten hybriden Bereiche der evangelischen Kirchen zum 
Staat sind auf dem Hintergrund des staatskirchlichen Erbes und der dadurch 
bedingten korporativen Tradition zwischen Staat und Kirche zu verstehen. Die 
Kirchen können nicht nur in öffentlichen Räumen wie Schule, Bundeswehr, 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80

Die Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft? – Ein Zwischenfazit

Gefängnis und Polizei mit rechtlich privilegiertem Status agieren, sondern wei-
sen in ihrem eigenen Aufbau und Verwaltungsvollzügen parastaatliche Züge 
auf, für die insbesondere die Kirchensteuer steht, deren Status als Mitglied-
schaftsbeitrag in der öffentlichen Wahrnehmung von der Steuerlogik über-
deckt wird (Grethlein 2016, differenziert Germann 2023). Die religionsrechtlich 
hochgradig abgesicherte institutionelle Integrität der Kirchen steht jedoch in 
Diskrepanz zu ihrer permanent nachlassenden sozialen Integrationskraft, die 
sich u. a. in der geringer werdenden Nachfrage nach den klassischen Kasua-
lien (Taufe, Konfirmation, Trauung und Beerdigung) und den Austrittszahlen 
manifestiert (Gutmann / Peters 2021: 19–26 u. 93–112 und EKD 2023: 37–57–59).

Die gesamtgesellschaftliche Akzeptanz für den staatlich privilegierten Sta-
tus schwindet aufgrund von religionskulturellen Verschiebungen innerhalb 
der Gesellschaft (Grethlein 2018: 129–147 und Domsgen 2019: 288–298). Seit 
dem „Kipppunkt“ im Jahr 2022, an dem der Anteil der Mitgliedschaft in den 
beiden großen Kirchen unter 50 % der Gesamtbevölkerung rutschte, kann 
man auch statistisch von einer dominanten „Kultur der Konfessionslosig-
keit“ (Domsgen 2019: 292) sprechen, zumal Konfessionslose sowohl die sta-
bilste als auch die am intensivsten wachsende Bevölkerungsgruppe bilden 
(Wunder 2023: 349–353). Daher bietet sich für Gegenwart und Zukunft die 
zivilgesellschaftliche Sphäre als primärer Ort öffentlicher Präsenz für die Kir-
chen an. Hier können sie mit ihrer symbolischen Religionskultur und ihrem 
auf Gemeinwohl basiertem Handeln einen wichtigen Beitrag für eine vita-
le, demokratische Zivilgesellschaft leisten, wenn sie sich konsequent auf die 
Rahmenbedingungen gesellschaftlicher Pluralität einstellen.

Noch nicht abzusehen sind für die Zivilgesellschaft ebenso wie für die Kir-
chen die Konsequenzen der Transformation der Öffentlichkeit durch die Digi-
talisierung (Merle 2019 und Merle / Nord 2022). Sie tendieren in Richtung 
einer öffentlichen Partizipationskultur, in der sich Menschen als potenziel-
le Akteur:innen adressiert sehen wollen, verstärken durch Kommunikations-
blasen jedoch auch gesellschaftliche wie religiöse Segmentierungen und Frag-
mentierungen.

Für die evangelischen Kirchen ist insgesamt zu konstatieren, dass sich die 
hybriden Zonen zwischen Kirche und Staat verkleinern und die Kirchen 
daher theoretisch wie handlungspraktisch zunehmend im zivilgesellschaft-
lichen Bereich zu lokalisieren sind. Parallel dazu wird die Bedeutung von 
wirtschaftlichen Logiken bei der Gewinnung finanzieller Ressourcen und 
der Kopplung zwischen religiöser Dienstleistungserbringung und Nutzer:in-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


81

Kirchen und Zivilgesellschaft in bereichslogischer Perspektive

nenperspektive wachsen, auch wenn die Differenzen der Rationalitäten zwi-
schen Gewinnmaximierung und religiöser Kommunikation gravierend blei-
ben. Insgesamt werden sich die Kirchen damit stärker als bisher als hybride 
NPOs konfigurieren lassen (Zimmer 2025), die wie NPOs die Dynamik unter-
schiedlicher Logiken auszutarieren haben (Zimmer 2018 und 2024: 103–107). 
Als intermediäre Organisationen vermitteln die Kirchen zugleich zwischen 
Einzelnen und den gesellschaftlichen Öffentlichkeit(en) in ihren unterschied-
lichen Ausprägungen. Diese Funktion üben die Kirchen auch angesichts 
ihrer schwindenden Mitgliederzahlen als weiterhin mitgliederstarke Orga-
nisation innerhalb der Gesellschaft aus, wenngleich sie ihren Charakter als 
intermediäre Organisation stärker zivilgesellschaftlich refigurieren müssen. 
Der intermediäre Charakter erweist sich dann vor allem darin, ob und wie 
die Kirchen als „prinzipiell auf Partizipation hin ausgelegte und angewiesene 
Kommunikations- und Diskursgemeinschaft“ (Schlag 2012: 57) auftreten und 
Teilhabe und Engagement im Sinne von Empowerment ermöglichen. Die 
Kirchen verfügen inklusive der Diakonie bzw. Caritas über eine trisektorale 
Verankerung in Gestalt von Einrichtungsseelsorge, Religionsunterricht und 
Vertretung in kommunalen Ausschüssen (Staat), in der Trägerschaft gemein-
wohlorientierter Unternehmen (Markt) und in ehrenamtlichen Verbänden 
und Initiativen (Zivilgesellschaft).

„Als eine der wenigen Organisationen haben die Kirchen die Chance, Engage-
ment und Beruflichkeit, Gemeinwesen, Quartier und soziale Unternehmen, Basis-
arbeit und politische Reflexion zu verknüpfen. Eine der wichtigsten Zukunfts-
fragen ist, wie sich freiwilliges Engagement und Subsidiarität zwischen Staat, 
Markt und Zivilgesellschaft entwickeln und welche Aufgabe die Kirchen dabei 
als Impulsgeber übernehmen können“ (Coenen-Marx 2015: 112).

Das Schrumpfen der Kirchen und ihre abnehmende Bedeutung in der gesamt-
gesellschaftlichen Öffentlichkeit rückt das Verhältnis von Kirche und Zivil-
gesellschaft in den Fokus. Die ihr zufallende wachsende zivilgesellschaftliche 
Rolle stellt die Kirche selbst vor große Herausforderungen.

„Angesichts des Ausblutens von Kommunen und des Verlustes an Gemeingütern 
ist zudem die Frage von wachsender Bedeutung, wie die Kirchen mit ihren 
Immobilien, ihren politischen Zugängen und letztlich mit ihrem öffentlichen 
Auftrag umgehen“ (Coenen-Marx 2015, 112).

Damit lässt sich ein kirchlichen Paradigmenwechsel zum „Sozialunternehmen 
für eine lebenswerte Gesellschaft“ (Hoyer 2020, 132) verbinden, das an sei-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82

Die Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft? – Ein Zwischenfazit

ner religiösen Identität arbeitet, die nicht in gesellschaftlicher Funktionali-
tät aufgeht. Denn die Kirche braucht zweckfreie Räume, um das eigene zivil-
gesellschaftliche Engagement um ihrer theologischen Identität willen mit 
ihrer Ursprungslogik zu verbinden. Denn diese muss religiös, reflexiv und in 
Handlungsvollzügen vergegenwärtigt werden, um immer wieder neu wirk-
sam werden zu können. Auch der zivilgesellschaftliche Beitrag der Kirche 
lebt von Voraussetzungen, die sich nicht über ihre öffentliche Wirksamkeit 
herstellen lassen können.

Einer rein exzentrischen Kirche fehlt der Regenerationsraum der religiö-
sen Vergewisserung bzw. der kritischen Neuausrichtung der eigenen Sen-
dung. Gegenüber dem exzentrischen Grundzug der Sendung das Moment 
der Sammlung einzufordern (Thomas 2021: 106 f.) greift jedoch zu kurz. Ver-
kennt eine duale Gegenüberstellung doch die theologische Dynamik zwi-
schen Sammlung und Sendung, in denen sich die Dimensionen von Innen 
und Außen, Kirche und Welt brechen. Denn in beiden Dynamiken geht es 
um die Entdeckung der unverfügbaren Präsenz des Evangeliums in jeweils 
unterschiedlichen Vollzügen und an unterschiedlichen Orten als sich je neu 
einstellendes Ereignis (Schüssler 2013: 268–293).

Auf der anderen Seite stellt sich bei den Kirchen generell die Frage, inwieweit 
sie selbst den Kriterien einer zivilgesellschaftlich agierenden Organisation ent-
sprechen, d. h. konkret Teilhabe und Engagement ermöglichen, auf Empower-
ment ausgerichtet sind und soziale Integration im Sinne des Gemeinwohls 
stärken. Mit dieser Frage wechselt die Perspektive aus dem bereichslogischen 
in die handlungstheoretische Konzeptualisierung der Zivilgesellschaft.

6.3 	 Kirchen und Zivilgesellschaft in handlungstheoretischer 
Perspektive

Handlungstheoretisch ist die Rolle der Kirchen für die Zivilgesellschaft pri-
mär funktionalistisch zu fassen. Denn

„für das gesellschaftspolitische Engagement der Bürgerinnen und Bürger jenseits 
staatlicher und ökonomischer Zwänge sind Institutionen hilfreich, die Sinn-
ressourcen zur Verfügung stellen, gemeinwohlorientierte Werte hochhalten und 
ihre weltanschaulichen Grundlagen und Ethiken auf universitärem Niveau zu 
kommunizieren und zu reflektieren wissen“ (Kreutzer 2017: 343).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


83

Kirchen und Zivilgesellschaft in handlungstheoretischer Perspektive

Entsprechende analytische und empirische Studien zeigen, dass sich die evan-
gelischen Kirchen diesen Kriterien zuordnen lassen.38

Religiöse Artikulation in den öffentlichen Diskursen einzuschränken oder 
prinzipiell auszuschließen, würde einen gegenteiligen, negativen Effekt ver-
stärken. Eine solche Ausgrenzung ist mit der Gefahr verbunden, die Widers-
tändigkeit gegen einen säkularistisch erlebten gesellschaftlichen Mainstream 
seitens religiöser Akteur:innen zu erhöhen und die Tendenz zur Bildung von 
exklusiven Parallelgesellschaften zu steigern. Damit würde der zivilgesellschaft-
liche Diskurs untergraben (Anhelm 2009: 366). Zudem gehen mit der Ver-
drängung der religiösen Stimmen der Zivilgesellschaft auch

„jene religiösen Motive verloren, auf die ein aufgeklärtes Gesellschaftsverständ-
nis angewiesen bleibt, um der eigenen Selbstgefährdung entgegenzuwirken: der 
Verweis auf die Endlichkeit und Begrenztheit menschlichen Gestaltungsver-
mögens und der Hinweis auf die Grundlagen sozialer Beziehungen, die recht-
licher Regulierung nicht zugänglich sind“ (Anhelm 2009: 366).

Die Reklamierung göttlicher Autorität für die eigenen Weltgestaltungs-
ansprüche und die theologisch begründete normative Reglementierung 
von Sozialverhalten sind jedoch mit dem handlungstheoretischen Konzept 
der Zivilgesellschaft inkompatibel, weil sie sich prinzipiell Aushandlungs-
prozessen entziehen und sich nicht pluralismusfähig zeigen – was übrigens 
auch für ihre säkularisierten Varianten gilt. Daher sollte die Zivilgesellschaft 
ein prinzipielles Interesse haben, Religionsgemeinschaften in ihren Diskurs 
einzubeziehen und damit einer destruktiven Wirkung der oben skizzierten 
negativen Dynamiken vorzubeugen.

Ambivalent stellt sich jedoch die Diskussion im Blick auf freiwilliges Enga-
gement und Sozialkapital dar. So ist umstritten, ob die staatlichen Privile-
gien bzw. der besondere Rechtsstatus der Kirchen für das Engagement aus 
Reputationsgründen eher hinderlich oder im Blick auf die damit zusammen-
hängende Infrastruktur für Engagementformen förderlich ist. Im Blick auf 
das Sozialkapital ist die wichtige Rolle der Kirchen bei der Generierung 
von bonding-Kapital eindeutig, was sich auch mit ihrem Charakter als inter-
mediärer Organisation deckt. Relevant für eine Zuordnung zum handlungs-
theoretischen Konzept ist jedoch die Frage, ob und inwieweit die Kirchen 
auch grenzüberschreitendes Kapital (bridging-Kapital) herausbilden, also zu 

38	 Vgl. die Hinweise unter 5.1.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84

Die Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft? – Ein Zwischenfazit

einem konstruktiven Umgang mit Heterogenität bzw. Alterität beitragen 
und auf diese Weise das Gemeinwohl fördern. Dies stellt sich empirisch bei 
Kirchenmitgliedern aufgrund von unterschiedlichen Faktoren, bei dem auch 
die religiös-theologische Ausrichtung des jeweiligen Frömmigkeitsmilieus 
eine Rolle spielt, unterschiedlich dar (EKD 2022: 24–98 und 240–257), auch 
wenn offizielle kirchliche Stimmen der EKD stets einen über die eigenen 
kirchlichen Organisationsinteressen und deren Mitglieder hinausreichenden 
Gemeinsinn bzw. ein Gemeinwohlinteresse unterstreichen und dieses theo-
logisch begründen (vgl. EKD 2021a). Generell kann jedoch dem Fazit Roleders 
zugestimmt werden, dass „der Konnex von Sozialkapital, Religion und Kir-
che einen weiteren, wichtigen Aspekt von Kirche in der Gesellschaft [mar-
kiert], insofern Kirche auch in dieser Form eine Funktion für die Gesellschaft 
erfüllt“ (Roleder 2020: 195), die empirisch belegt werden kann.

6.4 	 Organisationsaufbau der Kirchen und zivilgesellschaftliche 
Potenziale

In den bisherigen Passagen zieht sich eine weitere Differenzierung der 
Zuordnungsmöglichkeit zwischen Kirchen und Zivilgesellschaft durch, die 
bislang nicht explizit benannt wurde. Sie hängt mit der (religions)sozio-
logischen Perspektive auf drei gesellschaftliche Ebenen zusammen (Ohlen-
dorf / Rebenstorf 2019: 48 f.). Auf der Mikroebene kommt die individuelle 
Religiosität in den Blick. Hier geht es um den Zusammenhang von persön-
licher Religiosität und religiösen Werten einerseits und die Bereitschaft zum 
zivilgesellschaftlichen Engagement andererseits. Im Vordergrund steht die 
Förderung von Soziabilität, die Bereitschaft zum ehrenamtlichen Engage-
ment und Förderung von zivilen Normen. Auf der Mesoebene der Sozial- 
und Organisationsgestalten (institutionalisierte Religionsgemeinschaften 
und relationale Netzwerke) geht es um karitativ-diakonische Angebote, um 
Begegnungsorte als Quellen für Sozialkapital und um Beiträge in lokalen Dis-
kursen. Bei der gesamtgesellschaftlichen Makroebene liegt der Fokus auf Reli-
gion als kulturellem Gesamtsystem sowie den religiösen Dachorganisationen. 
Der Konnex zur Zivilgesellschaft verläuft hier über religiöse Repräsentant:in-
nen und Beiträge in überregionalen Diskursen wie z. B. EKD-Denkschriften 
und Veröffentlichungen oder Ad-hoc-Kommissionen.

Die Ebenen und Zuordnungsmuster verschränken sich über die intermediären 
Funktionen der kirchlichen Gesamtorganisation. So wirken sich Gelegenheits-
strukturen auf der Ebene der Sozialgestalten förderlich für ehrenamtliches Enga-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


85

Organisationsaufbau der Kirchen und zivilgesellschaftliche Potenziale

gement aus und das gesamtgesellschaftlich präsente religiöse Symbolsystem 
wie z. B. Sakralgebäude hat Auswirkungen für die kirchlichen Sozialgestalten 
wie für die individuelle Religiosität. Eine religiöse Repräsentanzfunktion von 
kirchlichen Amtsträger:innen liegt nicht nur im gesamtgesellschaftlichen 
Bereich vor, sondern findet sich auch auf der Mesoebene in Gestalt der Pfarr-
personen in Sozialräumen oder von kirchlichen Funktionsträge:innen in zivil-
gesellschaftlichen und anderen Netzwerken, die über den binnenkirchlichen 
Raum hinausgehen. Die Wirkungsmöglichkeiten der verfassten Kirchen als 
Mehrebenenorganisation auf Mikro-, Meso- und Makroebene weist auf das 
zivilgesellschaftliche Potenzial hin, das sie entfalten können.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


87

7. 	 Kirche und (zivilgesellschaftliche) 
Öffentlichkeit – zu theologischen Verortungen 
und dem kirchlichen Selbstverständnis

Wie verhält sich nun diese vornehmlich aus der Außenperspektive ana-
lysierte Verschiebung der Kirche in die Sphäre der Zivilgesellschaft zur Innen-
perspektive der theologischen Theoriebildung? Die Kirchen stehen hierbei 
vor der Herausforderung, den universalen Horizont ihres Auftrages mit dem 
partikularen Ort innerhalb eines pluralistisch strukturierten Gemeinwesens 
zu vermitteln. Die damit verbundene Selbstrelativierung darf jedoch nicht 
nur als Zugeständnis und Anpassung an veränderte gesellschaftliche Rahmen-
bedingungen ausfallen, sondern muss sich als Entfaltung der eigenen theo-
logischen Identität in einem neuen Kontext plausibilisieren lassen.

Die Tatsache, dass der Begriff der Öffentlichkeit die semantische Klammer 
unterschiedlicher theologischer Konzepte wie Öffentliche Theologie (Höhne 
2020), Öffentlicher Protestantismus (Albrecht / Anselm 2017) und Öffentli-
che Kirche (Schlag 2012) bildet, weist auf eine gemeinsame Suchbewegung 
im Horizont des Öffentlichkeitsbegriffs hin (Höhne 2020, 45–48).39 Der public 
turn der Religion findet im „Going public“ (Arens 2016) seinen spezifischen 
Reflexionsort. In unterschiedlichen, durchaus kontroversen Facetten spie-
gelt sich die Bedeutung der öffentlichen Sphäre der Zivilgesellschaft als theo-
logische Verortung für die Kirchen, die im Folgenden anhand ihrer profilier-
testen Protagonisten kurz vorgestellt werden sollen (vgl. Körtner / Anselm / 
Albrecht 2020). Anschließend wird in zwei EKD-Publikationen zu den The-
men Öffentlichkeitsauftrag der Kirche (EKD 2008) und dem Verhältnis zum 
Gemeinsinn bzw. Gemeinwohl in einer pluralistischen Gesellschaft (EKD 
2021a) die dortige Verhältnisbestimmung von Kirche und Zivilgesellschaft 
nachgezeichnet. Ein Ausblick auf die sogenannten Zukunftsthesen der EKD 

39	 Auch theoretische Entwürfe zur Diakonie nehmen den Öffentlichkeitsbegriff auf und themati-
sieren damit das Selbstverständnis von Diakonie bzw. Kirche, vgl. Kehlbreier 2009 und Bedford-
Strohm 2016 sowie Albrecht 2018.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

(EKD 2021b) deutet an, wie sich die evangelische Kirche strategisch im Blick 
auf ihr Verhältnis zur Zivilgesellschaft aufstellen will.

7.1 	 Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, 
Öffentliche Kirche – theologische Konzepte

Nach einer vielfach rezipierten Definition Wolfgang Vögeles bezeichnet 
Öffentliche Theologie die „Reflexion des Wirkens und der Wirkungen des 
Christentums in die Öffentlichkeiten der Gesellschaft hinein“ (Vögele 1994: 
421 f.) Diese Definition bringt sehr allgemein die Kontextualität sowohl der Kir-
che als auch der Theologie zur Geltung. Die wechselseitige Bezogenheit von 
religiöser Gemeinschaft und gesellschaftlichem Umfeld prägt das Christen-
tum seit seinen Ursprüngen. Die Reflexion dieser Wechselbeziehung ist daher 
nicht zu trennen von der Beteiligung an Prozessen gesellschaftlicher Selbst-
verständigung.

„Kontrovers ist, inwiefern damit die Aufgabe verbunden ist, zur gesellschaftlichen 
Orientierung beizutragen, ob und auf welche Weise sich also christliche Kirchen 
und Stimmen christlicher Theologie zu gesellschaftspolitischen Fragen äußern 
sollen und inwiefern es dazu einer programmatisch verstandenen ,Öffentlichen 
Theologie‘ bedarf“ (Wabel 2019: 17).

Aus dieser Konstellation ergibt sich für die Bestimmung des Verhältnisses zwi-
schen Theologie bzw. Kirche und Öffentlichkeit die dreifache Aufgabe von 
Reflexion, Beteiligung und Orientierung. Angesichts der Weite des Themas, 
der unterschiedlichen, auch interkulturellen Kontexte und der Vielfalt der 
Dimensionen erscheint es nicht verwunderlich, dass „ein gemeinsames Nar-
rativ öffentlicher Theologie […] gegenwärtig nicht zu bestimmen ist.“ (van 
Oorschot 2014: 15).40 Auch Florian Höhne weist darauf hin, dass eine norma-
tive Definition nicht existiert und von Öffentlicher Theologie im Plural zu 
sprechen sei (Höhne 2020: 35).

Aus diesem pluralen Feld werden drei Ansätze vorgestellt und miteinander ver-
glichen, die im Diskurs sowohl spezifische Positionen markieren als auch brei-
ter rezipiert werden. Sie greifen in unterschiedlicher Weise und Gewichtung 
die drei Aspekte öffentlicher Theologie auf – Glaubensbezug, allgemeine Ver-
nünftigkeit und Gemeinwohlorientierung – und verknüpfen sie miteinander. 

40	 Vgl. den instruktiven Überblick zum Thema Öffentlicher Theologie bei Scherle 2013.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


89

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

Der Begriff der Öffentlichen Theologie nimmt dabei primär die Universität 
als öffentlichen Ort als Bezugspunkt in den Blick, weitet die Artikulations-
formen und ihrer Träger:innen jedoch deutlich über den akademischen 
Bereich hinaus in kirchliche und lebensweltliche Kontexte. Beim Konzept des 
Öffentlichen Kirche steht die verfasste Kirche und ihr vielfältiges öffentliches 
Wirken im Mittelpunkt, mit besonderer Berücksichtigung auf Vermittlungs-
funktionen zwischen Individuen, Kirche und gesellschaftlichen Öffentlich-
keiten. Das Programm des Öffentlichen Protestantismus fragt dezidiert über 
den Bereich der verfassten Kirche hinaus und legt seinen Schwerpunkt auf 
die Gemeinwohlfunktion des Protestantismus.

a)	 Öffentliche Theologie
Der ehemalige Ratsvorsitzende der EKD, Heinrich Bedford-Strohm, hat auf-
grund der öffentlichen Wirkung in seiner Amtszeit wesentlich zur Popularität 
der Öffentlichen Theologie beigetragen. Dieses aus dem angloamerikanischen 
Raum stammende Konzept hat er ab 1998 in Rekurs auf Wolfgang Huber früh-
zeitig auf die Zivilgesellschaft bezogen (Bedford-Strohm 1998). Sein damali-
ger Grundansatz zieht sich mit leichten Veränderungen bis in seine aktuellen 
Publikationen durch (Bedford-Strohm 2019 und 2022 sowie Bedford-Strohm 
2023). Seine Beiträge haben eine neue Phase im Diskurs um Begriff und Sache 
der Öffentlicher Theologie eröffnet (Höhne 2015: 15–33 mit Hinweis auf die 
Begriffsgeschichte), der als internationaler Diskurs Beiträge aus zahlreichen 
Kulturkreisen und Kontinenten umfasst (Höhne/van Oorschot 2015).

Huber selber hat seit seiner Habilitationsschrift das Verhältnis von Kir-
che und Öffentlichkeit reflektiert (Huber 1973) und seit 1993 die Buchreihe 

„Öffentliche Theologie“ herausgegeben. Huber setzt sich bewusst von dem 
Begriff des „Öffentlichkeitsanspruchs der Kirche“ ab und betont dezidiert 
den „Öffentlichkeitsanspruch des Evangeliums bzw. Jesu selbst“, dem er dann 
den „Öffentlichkeitsauftrag der Kirche“ nachordnet (Huber 1973: 619 f.). In sei-
nem 1998 erschienenen Buch „Kirche in der Zeitenwende“ bestimmt er den 
Ort der Kirche im triadischen Verhältnis von Staat, Kirche und Gesellschaft 
und skizziert ihren Wandel von einer staatsanalogen zu einer intermediären 
Institution als Teil der Zivilgesellschaft (Huber 1998: bes. 267–328).41 Dabei 
kommt die Kirche als Kirche in der Gesellschaft jenseits der Bilder von Kir-
che als Kontrastgesellschaft oder einer funktional integrierten Gesellschafts-
kirche im Sinne einer civil religion zu stehen. Die Kirche „muss sich selbst als 

41	 Vgl. die Rekonstruktionen von Hubers Ansatz durch Meireis 2022 und Höhne 2022.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

Teil der gesellschaftlichen Strukturen und als Element in den vielfältig kul-
turellen – also symbolisch vermittelten – Verständigungsprozessen dieser 
Gesellschaft verstehen“ (Huber 1998: 269). Diese vollziehen sich innerhalb 
der Zivilgesellschaft als einem „freien Raum für den öffentlichen Austausch 
von Ideen“ (Huber 1998: 272), der von strukturellem Pluralismus, autonomen 
Organisationen im Sinne eines freien Assoziationswesens und Zivilcourage 
geprägt ist. Die Rolle der Kirchen in der zunehmend medial geprägten Zivil-
gesellschaft – Medien steuern und präfigurieren öffentliche Wahrnehmungen 
und Urteilsbildungen – besteht aufgrund ihrer intermediären Funktion darin, 
als Kommunikations-, Interpretations- und Handlungsgemeinschaft Anwäl-
tin der jeweils blinden Flecke in den öffentlichen Diskursen zu sein. Das zivil-
gesellschaftliche Engagement gründet dabei in der Gestaltung der auf einen 
transzendenten Grund verweisenden Gemeinschaft innerhalb der Kirche und 
wird konkret in der Anwaltschaft für gesellschaftlich Marginalisierte, für das 
Lebensrecht zukünftiger Generationen und für die nichtmenschliche Natur 
(Huber 1998: 280). Es geht Huber um eine öffentliche Wirksamkeit der Kir-
che in zivilgesellschaftlicher Anwaltschaft, die in ihren wertebasierten Inhal-
ten auf ihren Gemeinschaftsvollzügen beruht. Auch wenn die Kirche ihren 
Schwerpunkt in der kulturellen Kommunikation und damit im Bereich 
zivilgesellschaftlicher Verständigung hat, so ist sie aufgrund von Ressourcen-
gewinnung bzw. -einsatz auch in die wirtschaftliche Sphäre und in die politi-
sche Selbstorganisation der Gesellschaft einbezogen. Eine diese Wirksamkeit 
begleitende kritische wie orientierungsgebende ‚Öffentliche Theologie‘ „meint 
die kritische Reflexion über das Wirken und die Wirkungen des Christen-
tums in die gesellschaftliche Öffentlichkeit hinein sowie die dialogische Teil-
nahme am Nachdenken über die Identität und die Krisen, die Ziele und die 
Aufgaben der Gesellschaft“ (Huber 1998: 117).

Bedford-Strohm nimmt die Perspektive von Huber auf und profiliert sie wei-
ter. Für Bedford-Strohm besteht die primäre Funktion der Zivilgesellschaft 
darin, „kritische Kraft und Nährboden für eine politisch-soziale Infrastruktur“ 
und damit „eine notwendige Voraussetzung für staatliches Handeln“ (Bedford-
Strohm 2015: 215) zu bieten. Den Beitrag von Theologie und Kirche sieht er 
in einem christlichen Wirklichkeitsverständnis begründet, das die Welt als 
Ganze mit allen Lebensbereichen als Raum des Handelns Gottes begreift. 
Dieses mit Bonhoeffer begründete Weltverhältnis (Bedford-Strohm 2009) 
impliziert ein affirmatives Verhältnis zur Öffentlichkeit und den sich darin 
vollziehenden demokratischen Willensbildungsprozessen mit ihren partizi-
patorischen Möglichkeiten. In diesem zivilgesellschaftlichen Kontext wirken 
auch die Kirchen mit. Indem sie sozialethische Fragen von Armut, Gewalt 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


91

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

und Ungerechtigkeit thematisieren, weisen sie zugleich auf Gefährdungs-
potentiale für die gesellschaftlichen Prozesse hin und leisten so einen origi-
nären Beitrag zu einer vitalen Zivilgesellschaft.

Versteht sich die Kirche dabei als „Zeugin des Reiches Gottes und Botschaf-
terin von Gottes Versöhnung in der Weltwirklichkeit“ (Bedford-Strohm 2011: 
6), so muss sie sich in ihrer Artikulation in den öffentlichen Debatten auf die 
dortigen Diskurssprachen einlassen und eine „Zweisprachigkeit“ (Bedford-
Strohm 2011: 6) entwickeln, um die theologische Semantik in die jeweilige 
andere Diskurssemantik zu übersetzen. Mit der Rede von der „Zweisprachig-
keit“ nimmt Bedford-Strohm Bezug auf die Forderung von Jürgen Habermas 
nach einer Übersetzung religiöser Gehalte in säkulare Sprache (Habermas 
2005: 119–145). Bedford-Strohm sieht in der Zweisprachigkeit die Voraus-
setzung, dass sich theologische Gesichtspunkte als grundlegende Orientie-
rung für ein gesellschaftlich plurales Gemeinwesen plausibilisieren lassen. 
Als öffentliche Kirchen in der Zivilgesellschaft „brauchen sie als Basis und 
Gegenüber eine ‚Öffentliche Theologie‘, die sie immer wieder herausfordert 
und ihnen dadurch theologische Orientierung gibt.“ (Bedford-Strohm 2011: 
6 vgl. ders. 2008: 349 und ders. 2009: 53). Der Beitrag der Öffentlichen Theo-
logie konzentriert sich auf die Reflexion der normativen Dimensionen des 
Öffentlichkeitsauftrags des Evangeliums, die die Kirchen in die öffentlichen 
Diskurse einer pluralistischen Gesellschaft einbringen. Ein demokratischer 
Diskurs lebt von der Diversität der eingebrachten Positionen, die jeweils auch 
die entsprechenden Wahrheitsansprüche implizieren. „Nicht also dass die Kir-
chen sich in den öffentlichen Diskurs um politische Fragen einmischen, die 
grundlegende ethische Orientierungen berühren, kann in Frage stehen, son-
dern nur, wie sie es tun“ (Bedford-Strohm 2011: 6).

Dieses Wie ist zum Gegenstand einer kontroversen Debatte geworden. Denn 
der scheinbar bruchlose Übergang von Wahrheitsansprüchen aus der sub-
jektiven Gewissheitssphäre des Glaubens in sozialethische Orientierungen 
innerhalb der Gesellschaft hat heftige Kritik provoziert. Bemängelt wird eine 
Moralisierung der Kirche ebenso wie eine erneute kirchliche Bevormundung 
der Gesellschaft. In beiden Fällen entwerfe sich Theologie und Kirche wieder 
als vermeintlich besseres Betriebssystem für die Gesellschaft und damit im 
Gegenüber zur Gesellschaft und unterlaufe dabei auch die ihr eigene, konsti-
tutive Pluralität, insbesondere im Bereich ethischer Positionierung. Die Kritik 
erfolgte sowohl aus klassisch lutherischer Perspektive, (Leonhardt 2021: 165–
176 und Roth 2022: 75–92) als auch aus christentumstheoretischer Perspekti-
ve (Albrecht/Anselm 2017: 27–36 u. 58).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

Diese pauschale Kritik verkennt jedoch, dass die öffentliche Rede der Kir-
che für Bedford-Strohm neben einer diskursiven Dimension (Äußerungen von 
kirchlichen Repräsentant:innen in gesellschaftlichen Debatten), einer politik-
beratenden Dimension (z. B. in Gestalt der Arbeit der Kammern der EKD) und 
einer prophetischen Dimension (situative Rede angesichts aktueller Heraus-
forderungen) auch eine pastorale Dimension umfasst (Bedford-Strohm 2011: 
10–14). Hier geht es z. B. um Gottesdienste angesichts von öffentlichen Katas-
trophen oder um symbolische Handlungen, die zur Bewältigung von Trauer 
und Fassungslosigkeit in Grenzsituationen einen Beitrag leisten. An diesem 
Beispiel wird deutlich, dass Öffentliche Theologie nicht nur hermeneutisch 
wie doktrinär christliche Beiträge in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit mit 
sozialethischem und politischem Fokus zum Gegenstand hat, die natürlich 
im Blick auf ihre Begründungsmuster und theologischen Axiome angefragt 
werden können. Sie umfasst auch die Weite kultureller Präsenz, die gottes-
dienstliches, bildungsmäßiges und diakonisches Handeln umgreift.

Der Schwerpunkt der Öffentlichen Theologie liegt für Bedford-Strohm jedoch 
eindeutig auf ihrer Orientierungsfunktion in den öffentlichen Debatten, die 
von institutionalisierten Vertreter:innen über Medien der Amtskirche ein-
gebracht werden. Die Zivilgesellschaft als Rahmen für die diskursiven Ver-
ständigungsprozesse im vorpolitischen Raum ist entsprechend über ihre 
institutionelle Ebene im Sinne von geregelten Verfahren und institutiona-
lisierten Orten sowie deren personale Repräsentant:innen konzipiert. Die-
ser Fokus macht zugleich die Grenze dieses Entwurfes aus, da damit andere 
Dimensionen der Zivilgesellschaft ausgeblendet und die Rolle der Kirchen 
nur über ihre institutionelle bzw. organisatorische Dimension, nicht aber 
über ihre kommunikativen und rituellen Vollzüge, das religiöse Symbol-
kapital und das freiwillige Engagement ihrer Mitglieder konzeptualisiert 
werden. An dieser Leerstelle setzt der Entwurf einer Öffentlichen Kirche von 
Thomas Schlag an.

b)	 Öffentliche Kirche
Thomas Schlag knüpft an das ethische Profil einer Öffentlichen Theologie 
an, wenn er betont, dass

„im Leitbild einer öffentlichen Kirche […] sozusagen eine Art hoffnungsvoller 
und zugleich doch klug abwägender Weltgestaltungsanspruch zum Vorschein 
[erg. kommt], der sich der Grenzen des eigenen Handelns, aber eben auch der 
Möglichkeiten und Notwendigkeiten kirchlichen Eintretens für die Würde des 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


93

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

Menschen und die Bewahrung der Lebenskontexte überaus bewusst ist“ (Schlag 
2014: 182).

Diesen primär sozialethischen Zugang basiert Schlag im „Selbstverständnis 
einer Öffentlichen Kirche als inhaltlich profilierter Vermittlungsinstanz zwi-
schen Individuum und Gesellschaft“ (Schlag 2024: 73) und ergänzt es um den 
Aspekt der umfassenden Partizipation. Damit profiliert er sein Verständnis von 
öffentlicher Kirche als einen kirchlichen Beitrag zur demokratischen Bildung. 
Er dynamisiert den Öffentlichkeitsbegriff, indem er Öffentlichkeit nicht pri-
mär als eindeutige Größe fasst, die über ihre institutionellen Strukturen zu 
beschreiben wäre, sondern „auf den immer wieder neu zu deutenden zivil-
gesellschaftlichen Gestaltungsraum des Öffentlichen, der seine Bedeutung 
und Profilierung erst durch diese Deutungs- und Handlungsaktivitäten selbst 
gewinnt“ (Schlag 2012: 15).

Schlag entfaltet unterschiedliche Grunddimensionen des Begriffs der 
Öffentlichkeit (Schlag 2018: 332 f., 2019 und 2020: 89–93). Er unterscheidet 
zwischen dem Erscheinungsbild mit den Teilaspekten Sichtbarkeit, Profil und 
Raum und der Grunddimension Praxis mit den Teilaspekten Kommunikation 
und Sprache, diskursiver Interaktion sowie Partizipation sowie der Grund-
dimension Instanzen mit den Teilaspekten Legitimation, Macht und Autori-
tät auf. Die Grunddimension Beobachtung enthält die Teilaspekte Transparenz, 
Kontrolle und Supervision; bei der Grunddimension Zielsetzungen geraten Teil-
aspekte wie Relevanz, Nachhaltigkeit und Vision in den Fokus. Die alles fun-
dierende Grunddimension bildet die Inhaltlichkeit, die die Aspekte von Wis-
sen, Suche nach Sinn und die Perspektive öffentlicher Vernunft zum Thema 
hat. Öffentlichkeit fungiert daher als Chiffre und „Signatur unterschiedlicher 
Diskursorte und zugleich als Möglichkeitsraum alternativer und politischer 
Gegenöffentlichkeiten“ (Schlag 2012: 20).

Schlags Anliegen ist es, den konstruktiven Beitrag der Kirche zur Zivil-
gesellschaft nicht nur beschreibend und handlungsleitend zu verorten, son-
dern mit ihrem theologischen Selbstverständnis in Beziehung zu setzen. Die 
möglichen Schnittstellen von Individuum, Kirche und Gesellschaft bringt er 
in Rekurs auf Huber mit der Denkfigur von Kirche als einer intermediären 
Institution in der Zivilgesellschaft in Verbindung (Schlag 2012: bes. 45–48 
sowie Schlag 2014: 181 f.). Als theologische Leitperspektiven identifiziert er 
Freiheit, Verantwortung und Hoffnung, die „in einer Volkskirche für alle mit 
der besonderen Aufmerksamkeit auf die Schwachen als Kirche für Andere [ …] 
im Sinn solidarischer Gemeinschaft“ (Schlag 2012: 61) zur Geltung zu brin-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

gen sind.42 Er erweitert jedoch Hubers Verständnis theologisch-inklusiv auf 
eine „intermediäre Institution der Befreiten, Verantwortlichen und Hoffen-
den“ (Schlag 2012: 54) und hebt auf den dynamischen Gestalt- und Vollzug-
charakter ihrer pluralen Sozialformen ab, in denen sich der öffentliche Cha-
rakter der Kirche jeweils neu aktualisiert. Die Rede von einer Öffentlichen 
Kirche hat daher „weniger mit einer Eindeutigkeit in kirchenorganisatorischen 
oder in politisch-ethischen Fragen, als vielmehr mit der Schärfung des indi-
viduellen und gemeinschaftlich-institutionellen Wahrnehmungs- und Hand-
lungssinns zu tun“ (Schlag 2020: 101).

Eine Öffentliche Kirche zeichnet sich daher im Sinne der theologischen Leit-
idee des Priestertums aller Gläubigen durch einen starken Subjektbezug aus. 
Sie „ermächtigt durch ihre institutionellen Formationen im Grenz-, Schwel-
len- und Vermittlungsbereich zwischen Kirche und Gesellschaft die einzel-
nen Akteurinnen und Akteure dazu, im Licht der Deutung des Evangeliums 
aktuelle Gefährdungen zu benennen und zu bearbeiten“ (Schlag 2020: 101). 
Dies impliziert auch die selbstkritische Analyse von Deutungsmacht im Blick 
auf die Kirchen selbst, ihrer Repräsentant:innen und ihrer Kommunikations-
muster (Schlag 2021 und 2022), insbesondere angesichts des gesellschaftlichen 
Relevanz- und Vertrauensverlustes. „Die Vermischung von wirkmächtigem 
zivilgesellschaftlichem Engagement und dem kirchlich-autoritativen Anspruch 
auf Zukunftsgestaltung ist zumindest kritisch zu bedenken und zu reflektie-
ren“ (Schlag 2024: 79).

Produktiv für die entsprechenden zivilgesellschaftlichen Möglichkeiten einer 
Öffentlichen Kirche erweist sich nicht nur das komplexe Zusammenspiel der 
drei Dimensionen von privatem, kirchlichem und öffentlichem Christentum 
(Schlag 2012: 55),43 sondern auch die Ebenenvielfalt ihrer Sozialformen (Schlag 
2012: 62–75). In dieser synthetischen Zusammenschau lässt der Begriff einer 
Öffentlichen Kirche das sonst oft als Spannung wahrgenommene Verhältnis 
von Kirchenleitung, mittlerer Ebene und Ortsgemeinde „gleichsam als For-
men ekklesiologischer Subsidiarität“ (Schlag 2014: 184) erscheinen.

Auf der Makroebene sind es Kirchengemeinschaft und Kirchenbund, die über 
eine gesamtkirchliche Artikulation eine Orientierungs-, Ermöglichungs- und 

42	 Über den theologischen Kirchenbegriff leitet Schlag auch die global ausgerichtete öffentliche 
Verantwortung der Kirche ab, die sich im Diskurs der globalen Zivilgesellschaft einbringt, vgl. 
2012: 68.

43	 Hier greift Schlag die christentumstheoretische Unterscheidung von Dietrich Rössler auf (Röss-
ler 1994: 89–105, bes. 90–94).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


95

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

Koordinierungsfunktion erfüllen. Hier knüpft Schlag an die reformierte Tra-
dition eines kirchlichen „Wächteramtes“ an, betont zugleich aber, dass sich der 
Orientierungsbeitrag der Kirche nicht in Gesellschaftskritik erschöpft, son-
dern in konkreten Vermittlungsmedien von der Pressemeldung bis hin zur 
Kampagne sowohl affirmative wie kritische Haltungen zu gesellschaftlichen 
Dynamiken einnehmen kann (Schlag 2012: 67).

Auf der Mesoebene werden Öffentlichkeitsdimensionen der mittleren Ebene 
beleuchtet, zu denen für Schlag angesichts seines Schweizer Hintergrundes 
die Kantonalkirchen gehören. Hier sind die öffentlichen Dimensionen kon-
kreter, da die Interaktionsformen deutlicher personale Formen annehmen. Zur 
Mesoebene zählt Schlag auch einzelne Dienste und Werke wie Bildungsein-
richtungen und Akademien, die er als „intermediäre dritte Orte“ bezeichnet 
(Schlag 2012: 69). Die mittlere Ebene hat für ihn das Potential, ein „inter-
mediärer Transmissionsriemen zwischen den unterschiedlichen überregionalen, 
regionalen und lokalen Ebenen zu sein“ (Schlag 2012: 70).

Auf der Mikroebene werden die Öffentlichkeitsdimensionen der lokalen 
Kirchengemeinden vorgestellt, ohne allerdings ihre sozialräumliche Verortung 
und den damit zusammenhängenden Konnex zur lokalen Zivilgesellschaft 
aufzugreifen.

Die anschließenden Konsequenzen für die kirchliche und gemeindliche 
Praxis machen deutlich, wie die Konzeptualisierung als Öffentliche Kirche 
die Handlungsfelder Bildung, diakonisches Engagement, partizipatorische 
Gemeindeentwicklung, freiwilliges Engagement sowie den Pfarrberuf profi-
lieren können (Schlag 2012: 77–111).

Schlag reflektiert das Verhältnis von Kirche und Öffentlichkeit sowohl hand-
lungslogisch wie kommunikationstheoretisch primär im Blick auf eine plu-
rale und umfassende Beteiligungsdimension. In ihr verortet er die Förderung 
gelebter Theologie und sieht in der Ermöglichung von Partizipation sowohl 
die theologische Identität der Kirche als umfassende Interpretationsgemein-
schaft als auch ihren substanziellen Beitrag für eine demokratische Zivil-
gesellschaft gewährleistet. Eine so verstandene Öffentliche Kirche wird zum 

„Ermöglichungsraum pluraler Such- und Orientierungsdynamiken“ (Schlag 
2020: 97), der gerade durch die permanente Selbstüberprüfung nach innen 
und die Dauerreflexion nach außen offen für Alterität und damit vital bleibt.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

„Kirche vermittelt im Modus prägnanten Fragens und der substanziell grundier-
ten Offenheit für dringliche persönliche und gesellschaftliche Suchbewegungen 
Orientierung und sensibilisiert so für die bestehenden Komplexitäten. Öffentli-
che Kirche hat ihre Relevanz dann darin, dass entscheidende Bruchlinien und 
Gefährdungen des individuellen und gesellschaftlichen Lebens überhaupt erst 
einmal thematisiert werden können. Dies geschieht von der Grundfrage aus, 
was dem Leben selbst dient und was zu seiner elementaren Gefährdung führt“ 
(Schlag 2020: 97).

Der Horizont der Lebensdienlichkeit führt dazu, eine stärkere Vernetzung 
mit anderen individuellen wie kollektiven Akteur:innen aus Zivilgesellschaft, 
Wirtschaft und Staat anzustreben.

c)	 Öffentlicher Protestantismus
Mit dem Programm eines Öffentlichen Protestantismus haben Christian Albrecht 
und Reiner Anselm eine Variante des protestantischen Beitrags zur öffent-
lichen Verantwortung vorgelegt, die sich ganz auf die Grundlagen und den 
Vollzug der diskursiven Austragungsprozesse von gesellschaftlichen und poli-
tischen Differenzen konzentriert (Albrecht / Anselm 2017).44

„Der Öffentliche Protestantismus ist derjenige Modus des evangelischen Christen-
tums, in dem die Voraussetzungen des gesellschaftlichen Zusammenhalts und 
Hintergrundüberzeugungen, die für ein liberales Gemeinwesen unabdingbar 
sind, bedacht und kultiviert werden“ (Albrecht / Anselm 2020: 58).

Das Konzept beantwortet die Frage nach der Gemeinwohlfunktion des 
Protestantismus angesichts der Tatsache, dass der Staat selbst zwar als 
Regulationsinstanz von Gemeinwohl fungiert, aber nicht Gemeinwohl bil-
den kann, weil er selbst – wie alle kollektiven Akteur:innen – auch partikula-
re Interessen verfolgt. Aber der Öffentliche Protestantismus dient auch nicht 
dazu, den demokratischen Staat theologisch zu legitimieren.

„Öffentlicher Protestantismus ist nicht zu verstehen als Neuauflage alter ordnungs-
theologischer Vorstellungen einer Legitimationsbedürftigkeit des modernen Staa-
tes oder der Politik. Der Verfassungsstaat verfügt über seine eigene Legitimations-
grundlage, bedarf aber der Pflege eines Bewusstseins des gemeinsam Verbindenden 

44	 Vgl. Albrecht / Anselm 2019 und 2020 sowie die Einzelstudien in 2020b und die theologische Fun-
dierung von Anselm 2024.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


97

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

und Verbindlichen, die erst eine Kultur der demokratischen Auseinandersetzung 
ermöglicht. Diese Pflege des Politischen liegt nicht auf derselben Ebene wie das 
Politische, sondern ermöglicht es erst“ (Albrecht/Anselm 2020: 62).

Daher ist der Öffentliche Protestantismus dem vorpolitischen Raum zuzu-
ordnen. Er trägt mit zu einer politischen Kultur bei, die demokratische Aus-
handlungsprozesse überhaupt erst möglich macht.

„Der Öffentliche Protestantismus will diejenigen Überzeugungsressourcen bereit-
stellen, die die Voraussetzung dafür bilden, strittige Fragen unter dem Verzicht 
auf Absolutheitsansprüche und unter der Anerkennung aller Beteiligten als 
Gleichberechtigten auszutragen“ (Albrecht / Anselm 2020: 62).

Dieser Ansatz deckt sich mit der resonanztheoretischen Funktion, die Hart-
mut Rosa der Religion im Allgemeinen und den Kirchen im Besonderen 
für die Demokratie zuschreibt: Über ihre Narrationen, Riten, Praktiken und 
Räume erzeugen und kultivieren sie eine Haltung, die sich durch Ansprech-
barkeit und grundsätzliche Bereitschaft zum Hören auszeichnet und damit 
eine Grundakzeptanz des jeweiligen Gegenübers zum Ausdruck bringt. Diese 
Haltung bilde die Grundlage einer demokratischen Kultur, die aktuell in 
Gefahr steht, angesichts von Polarisierungen die Resonanzfähigkeit im Blick 
auf anderen Meinungen und Positionen zu verlieren – und damit die Basis 
für diskursive Aushandlungsprozesse (Rosa 2022: 54–57 u. 74 f).

In der Grundhaltung der Anerkennung von Gleichwertigkeit als Anerkennung 
von Verschiedenheit koinzidieren Traditionen des christlichen Glaubens mit 
Werten und Prinzipien einer liberalen, rechts- und sozialstaatlichen Demo-
kratie. Damit leistet der Öffentliche Protestantismus einen Beitrag zu den 
Ermöglichungsbedingungen von Politik. Pointiert gesagt und zugleich in 
impliziter Abgrenzung zu Programmen der Öffentlichen Theologie formu-
liert: Der Öffentliche Protestantismus „will nicht Politik machen, sondern 
Politik möglich machen“ (Albrecht / Anselm 2017: 43).

Als grundlegendes Koordinatensystem des programmatischen Ansatzes fungiert 
die christentumstheoretische Differenzierung von privatem, kirchlichem und 
gesellschaftlichem Christentum, die wechselseitig aufeinander bezogen sind. 
An dieser Stelle greifen Albrecht und Anselm die Unterscheidung von Diet-
rich Rössler auf (Rössler 1994: 89–105, bes. 90–94). Rössler selbst bezeichnet das 
gesellschaftliche auch als das öffentliche Christentum und verwendet beide 
Begriffe synonym (Rössler 1994: 93 u. 96 f.). Das gesellschaftliche Christen-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

tum wird von Albrecht und Anselm mit dem Öffentlichen Protestantismus 
gleichgesetzt und als die dem Protestantismus eigene Sphäre des Politischen 
bestimmt. Die christentumstheoretische Perspektive ist eingebettet in eine 
historisch rekonstruierte Beschreibung der aktuellen Herausforderung des 
Protestantismus im Blick auf den eigenen Beitrag zum Gemeinwohl (Abrecht / 
Anselm 2017: 13–25).

Die drei zentralen ethischen Leitgedanken – die Weltlichkeit der Welt zu res-
pektieren, die Freiheit in Gemeinschaft zu ermöglichen und die Zukunfts-
fähigkeit des menschlichen Lebens zu gewährleisten – werden trinitarisch 
fundiert und dem schöpferischen, versöhnenden und erlösenden Wirken 
Gottes zugeordnet (Albrecht / Anselm 2017: 51–54 sowie Anselm 2024: 185–
191). Theologiegeschichtlich steht eine Synthese von lutherischer Zwei-Rei-
che-Lehre und reformierter Königsherrschaft Christi im Hintergrund, die 
ihre Pointe in der Abgrenzung in Bezug auf bevormundenden Tendenzen 
der Theologie gegenüber der Gesellschaft bzw. dem Staat findet. Dies wird 
sowohl gegenüber einem interpretativen Übergriff auf Sinn und Zweck des 
politischen Raumes in lutherischer Tradition als auch gegenüber einer offen-
barungstheologisch fundierten Ethik geltend gemacht.

Als roter Faden und entscheidendes Kriterium zieht sich das freiheits-
theoretische Kennzeichen des liberalen Protestantismus durch. So bedeutet 
die Befreiung der Welt zur Weltlichkeit, sie einerseits von Sakralisierungen 
zu entlasten und andererseits als Rahmen für die Realisierung individueller 
und kollektiver Freiheit der Lebensführung zu begreifen. Der Versöhnungs-
gedanke bringt die konstitutive Sozialität des Menschseins in Einklang mit 
dem Prinzip der Freiheit zur individuellen Lebensgestaltung zur Geltung. Die 
Zukunftsfähigkeit des menschlichen Lebens sehen die beiden Autoren nicht 
nur gewährleistet durch die Gewährung von Freiheitsspielräumen durch den 
Verzicht auf Absolutheitsansprüche, sondern auch durch die Bereitstellung 
und Weiterentwicklung von Strukturen, die es dem Einzelnen ermöglichen, 
seinen individuellen Lebensentwurf zu realisieren. Das Freiheitsverständnis 
bewegt sich in allen drei Leitgedanken zwischen den Polen negativer Frei-
heit im Sinne der Freiheit von autoritativer Bevormundung und positiver 
Freiheit im Sinne von Unterstützung und Befähigung von Einzelnen. Hier-
in ist auch die dezidiert christliche Parteinahme für gesellschaftlich Margi-
nalisierte inkludiert.

Der Öffentliche Protestantismus umfasst daher zwei Aufgabenbereiche: Zum 
einen die Betonung der Vorläufigkeit und Partikularität menschlich-geschicht-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


99

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

licher Ordnungen und – damit zusammenhängend – ihre Gestaltbarkeit; zum 
anderen die gemeinwohlverpflichtende Formulierung von Vorstellungen des 
gemeinsam geteilten Guten als eines Korridors für politische Auseinander-
setzung. Er besteht – dies wird als Abgrenzungsfolie gegenüber Konzepten 
der Öffentlichen Theologie immer wieder betont – nicht in der positionel-
len Einbringung eines bestimmten Wertekanons.

Angesichts dieser sehr im Abstrakten bleibenden Programmatik und Auf-
gabenbestimmung eines Öffentlichen Protestantismus stellt sich die Frage 
nach seinen Träger:innen und spezifischen Orten. Vor dem Hintergrund der 
Verschränkung der drei Ebenen des Christentums lässt sie sich nicht mehr 
an eine einzelne Instanz der Amtskirche delegieren, sondern ist „bei aller 
Verschiedenheit der Verantwortungsebenen jedem einzelnen Protestanten 
ebenso wie der Kirche als ganzer aufgetragen“ (Albrecht / Anselm 2020: 64). 
Als Aufgabe jedes Einzelnen in seinen Lebenskontexten bedarf diese ver-
stärkte Repräsentation durch Laien der „institutionellen Stützung und Rah-
mung“ sowie eine „verstärkte Aufmerksamkeit auf diejenigen Orte des All-
gemeinen, an denen Grundsätze des Christentum – im Sinne des Öffentlichen 
Protestantismus – als Sensibilität für das Gemeinsame zum Tragen kommen“ 
(Albrecht / Anselm 2020: 64).45

Darüber hinaus gelte es, symbolische Ausdrucksformen und Orte zu ent-
wickeln, in denen ein Öffentlicher Protestantismus sichtbar wird, der über 
den kirchlichen Protestantismus und die legitime Artikulation seiner Eigen-
interessen hinausreicht. Kirchliche Publizistik, Kirchentag und die Akade-
mien als einstmals klassische Orte eines Öffentlichen Protestantismus sehen 
die beiden Autoren schon zu sehr in binnenkirchlichen Logiken im Sinne 
der Artikulation eigener Interessen gefangen. Als neuen Formen identifizieren 
sie die sozialpolitische Diakonie, überkonfessionelle Kasualien nach Groß-

45	 In diesem Zusammenhang verweisen beide Autoren auf den Gottesdienst, der in seiner Struk-
tur (äußerer Rahmen für die innere Pluralität) dem Beitrag des Öffentlichen Protestantismus im 
Blick auf die Gesellschaft entspricht: den verbindlichen und verbindenden Rahmen zu markie-
ren, innerhalb dessen sich sowohl Gemeinschaft vollziehen als auch Individualität leben lässt; 
Albrecht / Anselm 2017: 44. Auch Schlag hebt die Bedeutung des Gottesdienstes hervor. Er illus-
triert damit aber nicht nur den Zusammenhang von verbindlichem Rahmen und Pluralität, son-
dern betont seine konstitutive Bedeutung für die Herausbildung von kirchlichen Öffentlichkei-
ten: „Kirchliche Öffentlichkeiten leben insofern auch vom immer wieder neuen Rückbezug auf 
dieses Verkündigungszentrum im Sinn des eigenen Hörens und der Ermächtigung zu eigenem 
Handeln. So dient gerade das symbolisierende Handeln der Darstellung des eigenen Glaubens-
lebens – was notwendigerweise sogleich wieder die Pluralität unterschiedlicher Weltdeutungen 
aus sich entlässt“, Schlag 2020: 100.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

katastrophen oder die offeneren Formen der protestantischen Präsenz im 
Kranken- und Pflegebereich wie Spiritual Care (Albrecht / Anselm 2020: 64).

Mit der Ausrichtung auf ein prozessual auszuhandelndes Gemeinwohlverständ-
nis lässt sich schließlich auch das Konzept der Volkskirchlichkeit refigurieren. 
Es besteht in einer spezifischen Ausrichtung auf das Gemeinwohl, nicht 
einer bestimmten Mitgliederstruktur oder einer besonderen Organisations-
form. Das qualitative Merkmal des Gemeinwohls erweist seine im Begriff 
der Volkskirche mitschwingende Bezogenheit auf das Ganze eines Gemein-
wesens darin, dass es partikulare Interessen transzendiert, sowohl die der eige-
nen Organisation als auch die einer anderen gesellschaftlichen Gruppe (Alb-
recht / Anselm 2017: 35).

Albrecht und Anselm greifen in keinem ihrer Texte begrifflich die Zivil-
gesellschaft affirmativ auf, sondern stehen ihr eher reserviert gegenüber. Mit 
der Rolle der Kirche als Akteurin in der Zivilgesellschaft verbinden sie eher die 
Dimension eines kirchlichen Protestantismus, deren Variante einer „öffentli-
chen Theologie“ sie dezidiert ablehnen (Albrecht / Anselm 2017: 27 u. 41). Dies 
hängt offensichtlich damit zusammen, dass sie zivilgesellschaftliche Organi-
sationen nur die exklusive Wahrnehmung von Eigeninteressen und nicht die 
Ausrichtung auf das größere Ganze des Gemeinwohlinteresses unterstellen 
und damit das handlungsorientierte sowie das habituelle Verständnis von 
Zivilgesellschaft ausblenden.

Die Aufgabenbereiche des Öffentlichen Protestantismus verweisen jedoch deut-
lich auf zivilgesellschaftliche Öffentlichkeiten. Arbeit am Gemeinwohl unter 
Anerkennung von Diversität der Positionen ist dem handlungstheoretischen 
Konzept der Zivilgesellschaft zuzuordnen. Der Öffentliche Protestantismus 
generiert und kultiviert die Haltungen, die demokratischen Aushandlungs-
prozessen zugrunde liegen und ist damit im vorpolitischen Raum der Zivil-
gesellschaft zu verorten. Der Fokus auf die Laien als Repräsentant:innen des 
Öffentlichen Protestantismus weist zudem auf die Bedeutung von freiwilligem 
Engagement in der Zivilgesellschaft hin. Die Kirche als zivilgesellschaftliche 
Akteurin wird mit diesem Konzept jedoch nicht greifbar, weil seine Poin-
te – bei aller wechselseitiger Bezogenheit – auf der Unterscheidbarkeit des 
Öffentlichen Protestantismus zu seiner kirchlichen Variante liegt, die stär-
ker den organisationalen Eigeninteressen zugeordnet wird. Dies weitet den 
Blick über die Grenzen der verfassten Kirche hinaus, weist jedoch im Blick 
auf die konkrete Praxis puristische Tendenzen auf. Organisationale Eigen-
interessen und partikulare Standpunkte lassen sich zwar kategorial von der 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


101

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

Ausrichtung auf Gemeinwohl unterscheiden, faktisch sind die Grenzen hier 
jedoch fließender als im Rahmen des Theoriekonstrukts. Das Konzept des 
Öffentlichen Protestantismus kann jedoch der verfassten Kirche als Kriterium 
dienen, inwieweit sie substanziell Beiträge zu den Möglichkeitsbedingungen 
einer demokratischen, am Gemeinwohl ausgerichteten Zivilgesellschaft leis-
tet, die über die Verfolgung von organisationalen Eigeninteressen hinausgeht.

d)	 Positionen, Horizonte und Reflexionsebenen – ein Vergleich
Im Vergleich der drei Ansätze fällt auf, dass sich Bedford-Strohms Verhält-
nisbestimmung von Kirche und Zivilgesellschaft stark auf die institutionel-
le Ebene fokussiert. In dieser Konstellation schimmert noch die klassische 
Gegenüberstellung und Kooperation von Kirche und Staat durch, die sich nun 
auf das zivilgesellschaftliche Feld hin öffnet, das für die Kirche zunehmend 
an Relevanz gewinnt. Hier findet sich Kirche als eine Stimme unter anderen 
wieder, wird aber tendenziell immer noch in der Konstellation eines Gegen-
übers konzeptualisiert. Die Kirche bringt ihre eigenen Wahrheitsansprüche 
in mehrsprachigen Varianten in die unterschiedlichen gesellschaftlichen 
Öffentlichkeiten ein. Kritisch anzufragen ist hier die Annahme, dass eine 
religiöse Sprache eindeutig zu identifizieren ist und ihr eine entsprechende 

„säkulare Sprache“ oder gar eine kollektive allgemeine Vernunft gegenüber-
steht (Oorschot/Ziemann 2019: bes. 17–56). Zudem ist im Blick auf die Über-
setzungsmetapher daran zu erinnern, dass semantische Bedeutungsgehalte 
immer auch von ihren pragmatischen wie kontextuellen Kontexten ihre 
Zuspitzung erhalten und zudem einen kreativen Sprachgewinn implizieren 
können (Laube 2019).

Als Funktion der Verhältnisbestimmung von Kirche und Öffentlichkeit domi-
niert eindeutig die Frage der eigenen Positionsbestimmung. Dem Ansatz einer 
solchen ,Öffentlichen Theologie‘ liegt eine konstruktiv-kritische Grundhaltung 
gegenüber gesellschaftlichen Gestaltungskräften zugrunde, „die sich mit einer 
hohen Sensibilität für die jeweiligen regionalen Kontexte einerseits, globa-
len Entwicklungen und Missstände andererseits“ (Schlag 2014: 181) verbindet. 
Dies wird kombiniert mit der Forderung nach kirchlicher Verantwortungs-
übernahme im Nah- und Fernbereich sowie der dezidierten Forderung nach 
umfassender Teilhabe. In inhaltlicher Hinsicht zeichnet sich der theologische 
Ansatz durch besondere prophetische Sensibilität für die Armen und Mar-
ginalisierten aus.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

Das Konzept des Öffentlichen Protestantismus konzentriert den Beitrag der 
Protestantismus zu den öffentlichen Debatten auf den zivilen Modus der kon-
troversen Aushandlungsprozesse innerhalb einer zunehmend heterogenen 
und polarisierten Gesellschaft. Der Öffentliche Protestantismus stellt eine 
Ressource für die Haltungen dar, auf die eine demokratisch verfasste, plu-
ralistische Gesellschaft angewiesen ist. Dabei wird die Bedeutung der inter-
mediären Funktionen der verfassten Kirchen mit ihren unterschiedlichen 
Organisationsebenen und -einheiten allerdings abgeblendet, auf die explizit 
Schlag hinweist. In seinem Entwurf kann er den Zusammenhang zwischen 
ethischer Positionalität, komplexer Repräsentation und aktualer Generie-
rung einsichtig machen.

Den Entwürfen der Öffentlichen Theologie wie des Öffentlichen Protestantis-
mus eint jedoch eine gewisse Kompensationsstrategie in Reaktion auf die 
gesellschaftliche Marginalisierung der Kirchen und die Zunahme der 
gesellschaftlichen Polaritäten. Denn beide Ansätze arbeiten mit der Unter-
stellung, die hervorgehobene öffentliche Verantwortung

„fülle gleichsam (normative) Orientierungsdefizite des öffentlichen Raumes 
bzw. der diskursiven Selbstverständigungspraxis der bundesrepublikanischen 
Gesellschaft. Sei es nun, dass diese Gesellschaft moralische Orientierungsdefizite 
hat, die durch ein vom Geist der universalistischen Nächstenliebe getragenes 
‚Wächteramt‘ der Öffentlichen Kirche korrigiert werden sollen (Bedford-Strohm); 
sei es, dass diese Gesellschaft in ihren radikalen Pluralisierungs- und Diversi-
fizierungstendenzen von der Gefahr einer Zerstreuung und mithin von einer 
‚Krise des Allgemeinen‘ bedroht ist, welche durch ein möglichst vielfältig auf-
gestelltes und zugleich im Geist der versöhnten Einheit ökumenisch geleitetes 
(Kultur-)Christentum protestantischer Provenienz stabilisiert werden soll (Alb-
recht /Anselm)“ (Klein 2020: 32 f.).

In diesen beiden Spielarten einer Verantwortung von Kirche und Protestantis-
mus „wird Religion funktional betrachtet, nämlich als nützliches Deside-
rat einer moralisch, religiös und vielleicht sogar politisch orientierungslos 
gewordenen Gesellschaft in den Dynamiken der Spätmoderne“ (Klein 2020: 33.).

Mit der primär ethischen Orientierung, die von einer dezidiert Öffentlichen 
Theologie eingetragen wird und der diskursiven Stärkung der Ausrichtung am 
Gemeinwohl des Öffentlichen Protestantismus reagieren beide Entwürfe auf 
gesamtgesellschaftliche Entwicklungen – mit allerdings unterschiedlichen Stra-
tegien. Bedford-Strohm will zur Absicherung der öffentlichen Bedeutsamkeit 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


103

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

des Christentums die kirchliche Organisation stärken, Albrecht und Anselm 
dagegen die Foren fördern, in denen gemeinwohlorientierte Haltungen geübt 
und gepflegt werden. Diese bewegen sich für sie jenseits der verfassten Kirche. 
Während die Öffentliche Theologie innerhalb der Zivilgesellschaft einen posi-
tionellen Beitrag leistet und sich damit auch in konflikthafte Auseinander-
setzungen begibt, leistet der Öffentliche Protestantismus seinen Beitrag zur 
Ermöglichung einer demokratischen Zivilgesellschaft über werteorientierte 
Grundhaltungen als Ressource für Aushandlungsprozesse.

Thomas Schlags Entwurf einer Öffentlichen Kirche ist mit dem Konzept 
der Öffentlichen Theologie primär auf die Funktion der Vermittlung mit 
den gesellschaftlichen Prozessen ausgerichtet, dynamisiert die Vermittlungs-
funktion jedoch über die Betonung der Partizipationsoffenheit und aktualen 
Generierung von Öffentlichkeiten und weitet sie über die Möglichkeiten der 
kirchlichen Organisationsebenen. Ein institutioneller Ansatz wird durch indi-
viduelle und soziale Zugänge ergänzt. Die drei Dimensionen von privatem, 
kirchlichen und öffentlichem Christentum werden intensiv miteinander in 
Beziehung gesetzt, ohne eine Dimension zu priorisieren und sich damit von 
anderen abzugrenzen. Individuelles und kirchliches Christentum sind auch 
in ihrer öffentlichen Dimension zu betrachten, wie das öffentliche Christen-
tum im Blick auf seine individuelle und kirchliche Dimension (Schlag 2012: 
55). Zugleich bezieht er über seine theologischen Leitkategorien auch eine 
inhaltliche Positionierung in sein Konzept mit ein. Im Zentrum seines Ent-
wurfes einer Öffentlichen Kirche steht die Ermächtigung der Individuen für 
die Teilhabe an der Bildung und Gestaltung von Öffentlichkeiten. Daher hat 
sein Ansatz einen starken Fokus auf Bildung.

Neben den Abgrenzungslinien im Blick auf die theologischen Begründungs-
muster und Strategien der drei Entwürfe – Schlag weist in seinen ethischen 
Positionen eine größere Nähe zu Bedford-Strohm und im Blick auf die Rolle 
von Transparenz, Partizipation und Diskurs eine größere Nähe zu Albrecht 
und Anselm auf – lassen sich auch komplementäre Felder im Blick auf die 
unterschiedlichen Aspekte von Öffentlichkeit benennen. So steht im Fokus 
von Programmen Öffentlicher Theologie der Pluralismus von Werthaltungen 
und Überzeugungen sowie die öffentliche Auseinandersetzung um ethische 
und politische Positionen, an der sich Kirche und Theologie beteiligen sollen. 
Das Programm des Öffentlichen Protestantismus richtet seine Aufmerksam-
keit stärker auf eine gemeinsam geteilte Hintergrundkultur und ihre symboli-
schen Bestände, die nach wie vor in starkem Maße durch das Christentum bzw. 
den Protestantismus geprägt sind und gepflegt werden (Albrecht / Anselm / 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

Körtner 2020: 17 und Polke 2020: 101 f.). Das Konzept der Öffentlichen Kirche 
betont das Empowerment zur Teilhabe an der Gestaltung von gesellschaft-
lichen Öffentlichkeiten. Alle drei Entwürfe bieten zudem explizit reflexive 
Varianten zur Verhältnisbestimmung von Kirche und Öffentlichkeit, indem sie 
auf theologische Theoriebildung zurückgreifen. Dabei wirkt Bedford-Strohms 
Ansatz, der stark auf Bonhoeffer rekurriert, eher klassisch deduktiv, während 
Albrecht und Anselm sowie Schlag die gesellschaftliche Verortung und das 
theologische Selbstverständnis stärker relational bzw. kontextuell entfalten. 
So spielt bei beiden die christentumstheoretische Dreiteilung in individu-
elles, kirchliches und öffentliches Christentum sowohl für die theologische 
Rekonstruktion als auch für die zivilgesellschaftliche Wirksamkeit eine Rolle. 
Auf die zentrale Bedeutung eines öffentlichen Christentums hatte Jähnichen 
bereits 2015 hingewiesen und seine Aufgabe umfassend kulturell bestimmt:

„Der besondere Beitrag des öffentlichen Christentums besteht darin, christliche 
Welt- und Lebensdeutungen als Hintergrundwissen in der Alltagskultur prä-
sent zu halten und die Lebenswelt in diesem Sinn mitzuprägen. christliche Welt- 
und Lebensdeutungen als Hintergrundwissen in der Alltagskultur präsent zu 
halten und die Lebenswelt in diesem Sinn mitzuprägen“ (Jähnichen 2015: 178).

Als exemplarische Handlungsfelder eines solchen Öffentlichen Christen-
tums benennt er die Gedenkkultur am Beispiel von Erinnerungsorten und 
sozialethische Stellungnahmen (Jähnichen 2015: 175 f.), verwischt damit aber 
die Unterscheidungen zwischen kirchlichem und öffentlichem Christentum.

Nur am Rande – am ausführlichsten bei Schlag (Schlag 2018, 2019 und 2020) – 
wird eingehender auf die Klärung des Öffentlichkeitsbegriffs selbst eingegangen 
und damit auf die Voraussetzungen, dass und wie sich religiös kommunika-
tives Handeln auf die konkreten Konstitutionsbedingungen von Öffentlich-
keit einlassen kann und wie sich eine Theorie öffentlich-religiöser Kommu-
nikation angesichts einer pluralen Öffentlichkeit entwirft (Merle 2021: 227 f.).

7.2 	 Kirchliche Stellungnahmen und Zukunftsthesen

Zwei kirchliche Stellungnahmen sowie Zukunftsthesen aus der EKD werden 
im Folgenden herangezogen, um das Verhältnis der evangelischen Kirche zur 
Zivilgesellschaft exemplarisch zu bebildern.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


105

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

e)	 „Das rechte Wort zu rechten Zeit“ – Positionsbestimmung  
im Gegenüber zur Gesellschaft

Die 2008 erschienene Denkschrift „Das rechte Wort zur rechten Zeit“ (EKD 
2008) reflektiert den Öffentlichkeitsauftrag der Kirche angesichts sich wan-
delnder gesellschaftlicher Kontexte, zu denen auch mediale und kommuni-
kative Rahmenbedingungen gehören.46

In der Denkschrift ist die Zivilgesellschaft semantisch nur ein Randthema, 
der Begriff kommt lediglich an zwei Stellen vor (EKD 2008: 23 und 55). Das 
Thema Öffentlichkeit ist jedoch ein wichtiger Bestandteil des zivilgesellschaft-
lichen Diskurses, da Zivilgesellschaft und Öffentlichkeit eng miteinander ver-
woben sind (Könemann 2017: 122–126 mit Rekurs auf Jürgen Habermas und 
Volker Gerhards.) Seine im Blick auf die Verhältnisbestimmung von Kirche 
und Zivilgesellschaft besondere Pointe erhält der Text durch seine Reflexion 
auf die Pluralismusfähigkeit der kirchlichen Äußerungen.

Theologisch wird der Öffentlichkeitsauftrag der Kirche vom Öffentlichkeits-
anspruch des Evangeliums abgeleitet.

„Weil der Gott, an den Christenmenschen glauben, sich von der Welt nicht ab-, 
sondern ihr zuwendet, hat das Evangelium stets politische Bedeutung. Daraus 
erklären sich sowohl der Öffentlichkeitsanspruch des Evangeliums als auch der 
Öffentlichkeitsauftrag der Kirche“ (EKD 2008: 60).

Im Begründungsmuster mischen sich freiheitstheoretische Motive in lutheri-
scher Tradition (starke Betonung des Dienstes an der Welt sowie die kategorialen 
Unterscheidungen der Zwei-Regimenten-Lehre) mit einem Rekurs auf die Bar-
mer Theologische Erklärung. Mit Barmen VI wird die inklusive Weite betont, in 
der die Kirche die ihr aufgetragene Botschaft zugänglich zu machen hat. „Die 
Kirche ist daher nicht nur berechtigt, sondern sogar verpflichtet, die ihr auf-
getragene Botschaft so umfassend und allgemein zugänglich, also öffentlich, zu 
Gehör zu bringen, dass deren Bedeutung für alle Menschen und Völker und für 
alle Bereiche unseres Lebens vernehmbar wird“ (EKD 2008: 60). Aus dem von 
Barmen her übernommenen Motiv der „weltumspannenden Herrschaft Chris-
ti“ wird kein Herrschaftsanspruch abgeleitet, sondern – analog zum Dienst als 
Herrschaftsmodus Christi – ein Dienst an der Welt und für die Welt, der diese 

46	 Erhellend ist der Abgleich mit der EKD-Vorgängerdenkschrift „Aufgaben und Grenzen kirchli-
cher Äußerungen zu gesellschaftlichen Fragen“ aus dem Jahr 1979 (Merle 2021: 221–224) sowie die 
Analyse bei Jähnichen (2018: 60–64) unter der Überschrift „Pluralismusfähigkeit als neues Kenn-
zeichen des öffentlichen Redens evangelischer Kirchen.“

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

„in ihrer Weltlichkeit respektiert und zugleich den Glauben als eine Kraft zur 
Bildung und Zivilisierung erweist“ (EKD 2008: 60). Mit dem Hinweis auf Bil-
dung und Zivilisierung klingt der Beitrag der Kirche zur Zivilgesellschaft an.

Zunächst wird der Öffentlichkeitsbeitrag der Kirche im Gegenüber und im 
Zusammenwirken mit dem Staat erörtert. Der Staat gewährleistet mit der ver-
fassungsmäßig verankerten Religions- und Meinungsfreiheit die kirchliche Aus-
übung des Öffentlichkeitsauftrags und verstärkt diese ermöglichende Funktion 
des ordnungspolitischen Rahmens noch durch den besonderen Rechtsstatus 
hinsichtlich des Selbstbestimmungsrechtes der Kirchen und ihrer Stellung als 
Körperschaften des öffentlichen Rechts. Das exklusiv wirkende Kirche-Staat-
Verhältnis wird in einem zweiten Schritt im Blick auf eine vielfältige plura-
le und gegensätzliche Positionen umgreifende pluralistische Gesellschaft nun 
inklusiv geweitet und ausdifferenziert (EKD 2008: 43–48). Diese gesellschafts-
theoretische Unterscheidung wird auch – allerdings mit anderen Vorzeichen – 
für die Kirche selbst geltend gemacht. Hier unterscheidet die Denkschrift zwi-
schen einer „legitime[n], sachgemäße[n] Pluralität in Kirche und Theologie“, die 
in der Vielstimmigkeit des biblischen Zeugnisses und seiner Multiperspektivi-
tät auf das Heilshandeln Gottes gründet und einem weltanschaulichen bzw. 
religiösen Pluralismus, durch den die im „gemeinsamen Glaubensinhalt 
gegebene Einheit der evangelischen Kirche und Theologie in Frage gestellt 
würde“ (EKD 2008: 45). Die theologisch angemessene Unterscheidung zwi-
schen prinzipieller Pluralität theologischer wie kirchlicher Positionen und 
dem als Glaubensinhalt gegeben Einheit der Kirche verkennt jedoch, dass die 
Einheit in Form des Glaubensinhaltes sich nur plural artikulieren bzw. dar-
stellen lässt und nicht zu einer „Überzeugungsgemeinschaft“ (EKD 2008: 45) 
stilisiert werden kann, weil damit die Kategorien von entzogenem Glaubens-
gegenstand und ethischer Positionierung unsachgemäß verwechselt werden.

Nicht nur die Unterscheidung von Religion und Politik wird bejaht, sondern 
auch die von gesellschaftlicher Pluralität und Pluralismus als Merkmale von 
Freiheit und demokratischem Zusammenleben. Damit erweitert sich der Ort 
des kirchlichen Öffentlichkeitsauftrages über das traditionelle Staat-Kirchen-
Verhältnis hinaus hin zu einer „gesellschaftlich breit angelegten Kommuni-
kation, in der die jeweiligen Kompetenzen und Erfahrungen aus politischen, 
ökonomischen, zivilgesellschaftlichen und religiös-kulturellen Bereichen 
Berücksichtigung finden“ (EKD 2008: 23).47 Der zivilgesellschaftliche Bereich 

47	 Diese Erweiterung hebt Jähnichen als wichtige Neuorientierung hervor: „Somit werden hier von 
der evangelischen Kirche erstmals die Bedingungen des gesellschaftlichen Pluralismus als Kon-
text des eigenen Redens reflektiert“ (Jähnichen 2018: 64).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


107

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

kommt hier als ein Bereich neben Politik, Ökonomie und Religionskultur 
zu stehen. Verbucht man den Letzteren auch bereichslogisch unter die zivil-
gesellschaftliche Sphäre, so wird der Öffentlichkeitsauftrag der Kirche hier 
trisektoral verortet. Damit ist die Kirche zwar nicht exklusiv als Teil der Zivil-
gesellschaft gefasst, aber auf sie als Diskursort bezogen. Mit ihren Äußerun-
gen zu den Fragen des öffentlichen Lebens erfüllt die evangelische Kirche 

„einen Teil ihrer Mitverantwortung für das Gemeinwesen“ und „nimmt dabei 
teil am öffentlichen demokratischen Prozess“ (EKD 2008: 23). Hier werden 
deutlich zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirche beschrieben. Dezidiert 
betont die Denkschrift, dass die Rezeption kirchlicher Äußerungen unter 
den Bedingungen des gesellschaftlichen Pluralismus erfolgt, sie also nur als 
eine, wenngleich gewichtige Stimme in der Öffentlichkeit erscheint. Die Kir-
che muss sich daher pluralismusfähig äußern und sich einlassen auf „einen 
Wettbewerb und Streit um die Gestaltung unserer Gesellschaft im Interesse 
der Suche nach Lösungen, die dem Leben in Gegenwart und Zukunft die-
nen“ (EKD 2008: 47). Dies impliziert, sowohl die Ausdifferenzierung im Blick 
auf diverse Öffentlichkeiten ernst zu nehmen als auch verstärkt nach Fakto-
ren für gesellschaftliche Integration zu suchen. Ausdrücklich wird jedoch im 
bewussten Kontrast zur strukturell pluralistischen Gesellschaft auf der Kir-
che als „Überzeugungsgemeinschaft“ insistiert, weil nur diese Identitätsform 
garantiere, „der pluralistischen Gesellschaft eine klare Orientierung anzu-
bieten“ (EKD 2008: 45).

Bei der Bestimmung der Subjekte des kirchlichen Öffentlichkeitsbeitrages 
fällt auf, wie stark die Denkschrift sich auf die institutionellen Strukturen 
konzentriert. „Das kirchliche Recht bestimmt, wer für die Kirche spricht 
und sprechen darf. Dadurch wird die Kirche in der Öffentlichkeit sichtbar 
und klar nach außen und innen identifizierbar“ (EKD 2008: 30). Amtsträ-
ger:innen und offizielle Organe sind also das genuin kirchliche Sprachrohr 
in der Öffentlichkeit. Konkret geschieht dies in einer Vielfalt der Formen 
von schriftlichen und mündlichen Äußerungen, zu denen neben klassisch 
institutionalisierten Formen (Bekenntnisse, Kundgebungen, Denkschriften, 
Impulspapiere, Orientierungshilfen, Argumentationshilfen, gemeinsame Öku-
menische Texte) auch Voten auf Akademien und Kirchentagen oder in den 
Medien zählen. Die Gattung der Denkschriften trage durch ihren argumen-
tativen, unpolemischen Stil „gerade durch diese Form zum differenzierten 
Diskurs in der Zivilgesellschaft bei“ (EKD 2008: 59).

Der durch die Digitalisierung einsetzende Strukturwandel der Öffentlichkeit 
wird tendenziell eher kritisch beurteilt und affirmativ vor allem im Blick auf 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

eine entsprechende mediale Vermarktung der offiziellen kirchlichen Reprä-
sentant:innen bezogen. Die Bedeutung der Laien bzw. der Kirchenmitglieder 
wird mit diesem Fokus ausgeblendet und der Öffentlichkeitsbeitrag der Kir-
chen stark von der theologischen Figur des institutionalisierten Amtes und 
nicht des Priestertums aller Gläubigen entworfen. Dieser Akzentsetzung auf 
die institutionelle Vertretung korrespondiert ein Öffentlichkeitsbegriff, der sich 
offensichtlich stark an institutionalisierten Verfahren orientiert, die sich im Rah-
men der digitalen Transformation der Öffentlichkeit aktuell stark verflüssigen.

Bei den Anlässen und Themenfeldern, zu denen sich die Kirche äußert, unter-
scheidet die Denkschrift zwischen einer seelsorgerlich-pastoralen und einer 
sozialethisch-politischen Dimension. Die seelsorgerlich-pastorale Dimen-
sion bezieht sich auf Äußerungen „im Kontext individueller und kollektiver 
Erschütterungen“ (EKD 2008: 33). Die sozial-ethische Dimension konzent-
riert sich zunächst auf das fundamentale Thema der Menschenwürde, das 
es auch als kritischen Widerspruch gegenüber gesellschaftlichen Trends ein-
zubringen gilt. Dies führt zur Bereitschaft einer Parteinahme und Anwalt-
schaft mit einer deutlichen Option für die Armen und Schwachen, aber auch 
für die kommenden, noch nicht geborenen Generationen und ihre Lebens-
möglichkeiten im Sinne von Teilhabegerechtigkeit. Die Denkschrift bezieht 
sich dabei positiv auf den konziliaren Prozess für Gerechtigkeit, Frieden und 
Bewahrung der Schöpfung.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Denkschrift den öffentlichen Bei-
trag der Kirche in zwei unterschiedlichen Konstellationen im Blick auf das 
Verhältnis zur pluralistischen Gesellschaft bestimmt: zum einen exklusiv im 
Gegenüber, zum anderen inklusiv als deren Teil. Die theologische Begründung 
operiert stark mit der Gegenüberstellung der sprachlichen Chiffren von Kir-
che und Welt, was sich auch in der Identität der Kirche als Überzeugungs-
gemeinschaft im Gegenüber zu einer pluralistischen Gesellschaft niederschlägt. 
Die Kirche vermag laut Denkschrift nur in offensichtlicher Eindeutigkeit eine 
Orientierungsfunktion für die Gesellschaft zu leisten. Hier scheint sich die 
klassische Orientierungsfunktion der Kirche, wie sie traditionell gegenüber 
dem Staat reklamiert wurde (Huber 1998: 286), nun auf die Gesellschaft zu 
übertragen. Nicht ausreichend berücksichtigt bleibt die prinzipielle Pluralität 
theologischer Theoriebildung zu sozialethischen Fragen, so dass die Gegen-
überstellung von Kirche und Gesellschaft normativ überdeterminiert erscheint.

Als Teil der Gesellschaft positioniert sich die Kirche als eine Akteurin unter 
anderen in einer pluralistischen Gesellschaft, deren öffentlichen Aushandlungs-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


109

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

prozesse sich auch im Rahmen zivilgesellschaftlicher Prozesse kontrovers voll-
ziehen. Hier wirkt die Kirche durch ihre pastoralen wie sozialethischen Bei-
träge an Gemeinwohl und Zivilität mit und übernimmt damit eine Rolle als 
zivilgesellschaftliche Akteurin. Deutlich wird damit der Shift der kirchlichen 
Selbstverortung aus einem exklusiven Gegenüber zum Staat hin in den Raum 
zivilgesellschaftlicher Öffentlichkeiten.

Sowohl Kirchenbegriff als auch Öffentlichkeitsbegriff sind jedoch stark auf 
den Makrobereich bezogen und im Blick auf die Kirche ganz auf ihre insti-
tutionellen Repräsentant:innen konzentriert. Daher ist der Öffentlichkeits-
begriff auch auf institutionelle Ebenen im Sinne von Verfahren, Strukturen 
und kollektive Akteur:innen fokussiert und nicht auf interaktionale Dyna-
miken in großer Bandbreite von Ebenen und Orten bzw. Partizipant:innen. 
Die Weite des zivilgesellschaftlichen Beitrags der Kirche, die auch Meso- und 
Mikroebene umfasst, und der Aspekt der Partizipationsformen geraten so 
nicht in den Blick.

f)	 „Vielfalt und Gemeinsinn“ – der Beitrag der Kirchen 
zum gesellschaftlichen Gemeinwohl

Das für die handlungstheoretische Zuordnung zur Zivilgesellschaft wichti-
ge Kriterium des Gemeinwohls greift ein Grundlagentext der Kammer für 
Öffentlichkeit der EKD unter dem Titel „Vielfalt und Gemeinsinn“ (EKD 
2021) auf. Als Vorstufe können die im Jahr 2017 veröffentlichten zehn Impulse 
der Kammer für Öffentliche Verantwortung der EKD zu aktuellen Heraus-
forderungen der Demokratie in Deutschland unter dem Titel „Konsens und 
Konflikt: Politik braucht Auseinandersetzung“ gelesen werden (EKD 2017). 
Die Impulse reagieren auf das damals aktuelle Phänomen eines erstarkenden 
Populismus und tragen der zunehmenden Polarisierung innerhalb der Gesell-
schaft Rechnung, die durch eine digitale Kommunikationskultur zusätzlich 
verstärkt wird. Sie weisen auf Repräsentationslücken und Exklusionsmechanis-
men in Politik und Zivilgesellschaft hin und sensibilisieren für Responsivi-
tät im Blick auf Hörbereitschaft und Stärkung des Erlebens von Beteiligung. 
Die Kirchen werden als Orte demokratischer Beteiligungskultur profiliert:

„Die Kirchen mit ihrer tiefen und breiten sozialen Verankerung sollen und wol-
len damit Foren sein, auf denen Konflikte ausgetragen werden, Ängste gehört 
und bearbeitet, Gespräche geführt und Menschen einbezogen werden: Sie sind 
Orte demokratischer Beteiligung. Als Kirchen sind wir mitverantwortlich für 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

die politische Kultur unseres Landes und für die Gestaltung unseres Gemein-
wesens“ (EKD 2017: 28).

Der Grundlagentext „Vielfalt und Gemeinsinn“ zeigt exemplarisch, wie sich 
die Kirche aufgrund interner Begründungsmuster handlungslogisch zur 
Zivilgesellschaft hin öffnet. Gemeinsinn bezieht sich referenziell wie kriterio-
logisch auf den Gemeinwohlbegriff.48 Gemeinwohl wird als regulativer Begriff 
gefasst, der der individuellen Artikulation von Interessen sowohl vorausliegt 
als auch über sie hinausgeht, weil er einerseits zukünftige Generationen mit-
einschließt und andererseits immer wieder neu auszuhandeln ist. „Das not-
wendige Gemeinwohl als Referenz und Korrektiv für den Gemeinsinn bleibt 
ein Horizontbegriff, zur Orientierung unverzichtbar und zugleich unerreich-
bar, nie feststehend zu bestimmen“ (EKD 2021: 29). Dieses Paradox zwischen 
horizontaler Vorgabe und inhaltlicher Liquidität ist nicht aufzulösen, aber 
über diskursive Verfahren innerhalb einer pluralistischen Gesellschaft immer 
wieder neu einzuholen. Daher können die Momentaufnahmen des jeweils 
auszuhandelnden Gemeinwohls nur über den öffentlichen Diskurs, die demo-
kratischen Verfahren und die Beteiligung der Zivilgesellschaft gewonnen wer-
den. Der Beitrag der evangelischen Kirche an der jeweiligen situativen Füllung 
des Gemeinsinnbegriffs hat sich daher primär über den öffentlichen Diskurs 
und eine Beteiligung an der Zivilgesellschaft zu vollziehen.

„Gemeinsinn bildet sich durch Konsensfindung darüber, welche Koordinaten 
für eine Gemeinschaft in Vielfalt maßgeblich bleiben oder neu werden sol-
len. Belebt wird Gemeinsinn durch Durchlässigkeit und Austausch innerhalb 
der Vielfalt, die über das Partikulare hinaus für Gemeinsames wirksam wird“ 
(EKD 2021: 87).

Der transzendente Grund für das Ethos des Gemeinsinns, der den Ideen, 
Orten und Praktiken der evangelischen Kirche zugrunde liegt, ist selbst kom-
patibel mit der konstitutiven Pluralität der Zivilgesellschaft. Denn er impli-
ziert „gerade keine Autoritätsverstärkung für eine konkrete Position, sondern 
umgekehrt deren Relativierung. Religiöse Sprache und religiöse Praktiken ver-
pflichten Glaubende in besonderer Weise, aber sie bleiben doch stets mehr-
deutig“ (EKD 2021: 27), da ihr Grund „als transzendente Kategorie immer 
nur in vielfältigen Auslegungen zugänglich und dadurch letztlich unverfüg-
bar ist“ (EKD 2021: 28).

48	 Zwischen „Gemeinsinn“ und der grenzüberschreitenden Bildung von Sozialkapital im Sinne des 
bridging-Kapitals gibt es inhaltliche Überschneidungen, weil beide Begriffe auf die Vermittlung 
und Verbindung von heterogenen Positionen bzw. sozialen Gruppen abzielen.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


111

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

Die konstitutiv plurale Struktur der eigenen Wahrheitsgewissheit, die sowohl 
die eigene Selbstrelativierung als auch die prinzipielle Anerkennung anderer 
impliziert, erweist sich daher andockfähig für einen zivilgesellschaftlichen 
Diskurs, der von Diversität geprägt ist und sich zugleich durch Zivilität aus-
zeichnet. Mit dieser theoretischen Figur wird der Anspruch eingelöst, ein affir-
matives Verhältnis zur plural verfassten, freiheitlichen demokratischen Gesell-
schaft aufgrund der eigenen Überzeugungen und nicht aus bloßer Anpassung 
zu gewinnen (EKD 2021: 27).

Das theologische Pendant zum paradoxen Charakter des Gemeinwohlbegriffs 
ist die Botschaft vom Reich Gottes, das in die Lebenswirklichkeit hineinwirkt, 
aber in seiner endgültigen Gestalt noch aussteht. Die Botschaft vom Reich 
Gottes bildet damit den Horizont, vor dem und in dem die Kirchen in der 
ihnen eigenen Pluralität und Vielfalt zum gesellschaftlichen Gemeinsinn bei-
tragen (EKD 2021: 92 u. 28).

Die kirchlichen Beiträge zum Gemeinsinn bzw. Gemeinwohl werden in die 
Metapher „das Paradies erproben“ (EKD 2021: 90) gekleidet. Nicht nur, um 
einen eschatologischen Vorbehalt geltend zu machen, sondern um auf die 
prinzipielle Mehrdeutigkeit hinzuweisen und die Pluralität verschiedener 
Vorstellungen vom guten Leben und die jeweilige Verwirklichung dieses 
Ethos anzuerkennen (EKD 2021: 90–92). Dieser theologische Ansatz lässt sich 
unschwer dem Programm des „Öffentlichen Protestantismus“ zurechnen, wie 
er von Anselm und Albrecht vertreten wird. „Der Öffentliche Protestantismus 
verkörpert nicht, im Sinne einer societas perfecta, den Gemeinsinn, sondern 
trägt, gerade in Rücksicht auf die eigene, innere Pluralität, zu ihm bei“ (Alb-
recht/Anselm 2020: 10).49

Als exemplarische Praxisfelder für die evangelischen Ressourcen des Gemein-
sinns werden das Bildungshandeln, das diakonische Hilfehandeln sowie das 
Friedenshandeln benannt (EKD 2021: 61–88). Unter den jeweiligen Orten für 
diese drei Bereiche tauchen neben der gemeindlich verankerten Konfirmand:in-
nenarbeit im Bereich Bildung der öffentliche Religionsunterricht sowie im 
Bereich des Hilfehandelns neben der Diakonie die Arbeit in Justizvollzugs-
anstalten und im Feld der Friedensarbeit die kirchlichen Friedensdienste auf. 
Damit geraten hinsichtlich der die (zivil)gesellschaftlichen Aushandlungs-
prozesse des Gemeinwohls sowie der Generierung von Gemeinsinn unterschied-
liche Orte bzw. Arbeitsfelder von verfasster Kirche und Diakonie in den Blick.

49	 Reiner Anselm findet sich unter den Mitgliedern der damaligen Kammer für Öffentliche Verant-
wortung der EKD, die für den Grundlagentext verantwortlich zeichnen, vgl. EKD 2021: 93.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

Im Vergleich zur Denkschrift von 2008 fällt auf, dass die Dualität von Kirche 
gegenüber der Gesellschaft und Kirche in der Gesellschaft zugunsten einer 
egalisierenden Tendenz eingezogen wird. Theologische Begründungsmuster 
führen aus theologisch reklamierten Gründen eher zu Selbstrelativierungen 
der eigenen Position und der Beitrag der Kirchen konzentriert sich primär auf 
den zivilen Modus der notwendigen vorpolitischen Aushandlungsprozesse 
als auf das Einbringen von Positionen in exponierter Anwaltschaft.

Unschwer lassen sich diese Unterschiede den Entwürfen der Öffentlichen 
Theologie bzw. der entsprechend konfigurierten Öffentlichen Kirche in der 
Fassung von Bedford-Strohm und des Öffentlichen Protestantismus von Alb-
recht und Anselm zuordnen. Während im erstgenannten Entwurf die Funktion 
der Positionierung durch Vertreter:innen der kirchlichen Institution domi-
niert, tritt im zweiten die Konzentration auf die Interaktions- und Kommuni-
kationsmodi und damit auf die Funktion der Beteiligung in den Vordergrund.

Beide Denkschriften tragen damit der Rolle der Kirche als zivilgesellschaft-
licher Akteurin auf unterschiedlichen Ebenen, mit diversen inhaltlichen 
Akzenten und über unterschiedliche Repräsentant:innen Rechnung. Wie 
komplementär oder konflikthaft man die jeweiligen Ansätze einstuft, hängt 
mit der Einschätzung der jeweiligen theologischen Begründungsmuster für 
das öffentliche Wirken der Kirche zusammen. Lässt sich an die Denkschrift 
von 2008 die Kritik einer mangelnden hermeneutischer Wertschätzung für 
die eigene, innerkirchliche Pluralität adressieren, so kann an den Ansatz „Viel-
falt und Gemeinsinn“ der Vorwurf erhoben werden, dass er sich auf modale 
Kategorien im vorpolitischen Raum beschränkt und inhaltlich-positionell 
unterbestimmt bleibt. Beide Ansätze ergänzen sich jedoch durch wechsel-
seitige Grenzmarkierungen. Eine Kirche, die sich als Akteurin innerhalb der 
Zivilgesellschaft versteht, darf eine prinzipielle Anwaltschaft für bestimmte 
ethische Anliegen wie Verteilungsgerechtigkeit oder der Anwaltschaft für 
marginalisierte Bevölkerungsgruppen nicht ausschließen. In bestimmten Situ-
ationen kann parteiliche Advocacy-Arbeit und damit auch die Mitwirkung an 
bewussten Gegenöffentlichkeiten geboten sein. Doch die Art und Weise, wie 
sie begründet und vertreten werden, darf sich nicht durch theologische oder 
moralische Überhöhung sowohl dem kritischen kircheninternen bzw. theo-
logischem als auch dem (zivil)gesellschaftlichen Diskurs entziehen.

In der Gesamtschau auf beide EKD-Veröffentlichungen ist dem konzilianten 
Urteil von Jähnichen zuzustimmen:

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


113

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

„Die evangelischen Kirchen haben sich lange Zeit schwergetan, ihre Herkunft 
und Tradition als staatsanaloge Institutionen in Frage zu stellen oder gar zu 
überwinden. Erst seit dem Ende der 1990er Jahre lassen sich klarere Selbst-
positionierungen im zivilgesellschaftlichen Feld und eine entsprechend pluralis-
musfähige Grundhaltung erkennen. Dabei steht eine gemeinwohlorientierte 
Suche nach konsensfähigen Lösungen nach wie vor im Mittelpunkt des eige-
nen Selbstverständnisses. Allerdings wird, anders als in der Vergangenheit, die 
hohe Bedeutung produktiver Konflikte explizit benannt und gewürdigt“ (Jäh-
nichen 2018: 65).

Jähnichen untersucht in seinem Beitrag die EKD-Denkschriften und Veröffent-
lichungen zum öffentlichen Reden der evangelischen Kirche bis einschließ-
lich 2017 (2018: 55–67). Die von ihm analysierte Tendenz setzt sich mit „Vielfalt 
und Gemeinsinn“ von 2021 fort und drückt sich in einer affirmativen Haltung 
der evangelischen Theologie bzw. der evangelischen Kirchen zur Pluralität 
als hermeneutische und kulturelle Aufgabe aus (Jähnichen 2023: 270–272).

g)	 „Hinaus ins Weite – Kirche auf gutem Grund“ –  
Kirche als zivilgesellschaftliche Organisation?

In ihren auf der EKD-Synode im November 2020 beschlossenen zwölf Leit-
sätzen zur Zukunft hat die EKD Vorschläge für eine strategische Ausrichtung 
der Entwicklungsprozesse innerhalb der evangelischen Kirche vorgelegt (EKD 
2021b). An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass die Thesen einen Hori-
zont aufspannen, der viel weiter reicht als die Handlungshoheit der EKD 
selbst. Sie gleichen eher einer ausführlichen Leitbildformulierung als einer 
umsetzungsorientierten gesamtkirchlichen Strategie. Hier präsentiert sich 
die EKD als moderne, an die gesellschaftlichen Dynamiken anschlussfähige 
Organisation, die mit dem johanneischen Dreiklang von „Christusbildung, 
Geistverheißung und Liebesgebot“ (EKD 2021b: 7) die eigenen Zukunftsbilder 
mit theologischen Kategorien unterlegt. Daher lassen sich die Thesen der auf 
Legitimation ausgerichteten „Schauseite“ von Organisationen zuordnen (Kühl 
2020: 121–140). Als solche dienen sie als Orientierungspunkte innerhalb der 
kontroversen Diskussionen, die den notwendigen Entscheidungen in den 
jeweils kirchenleitenden Ebenen der Gliedkirchen vorausgehen – und soll-
ten nicht mit ihnen verwechselt werden. Sie tragen im Vorfeld der ,harten‘ 
Entscheidungen zum dafür notwendigen konziliaren Raum des Diskurses 
bei. Das ist ihre Stärke – und zugleich ihre Grenze.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

Die Zukunftsthesen gehen von einem Krisenstatus der bisherigen Kirchen-
gestalt aus. Mitgliederverlust und schwindende finanzielle Ressourcen ver-
weisen auf einen grundsätzlichen Plausibilitäts- und Relevanzverlust inner-
halb der Gesellschaft (EKD 2021b: 7). Damit stellen sich drei strategische 
Herausforderungen im Blick auf Koordination, Gemeinschaftsbildung und 
Ausstrahlung, die mit drei biblischen Metaphern verbunden werden. Mit 
dem Bild des Leibes Christi (vgl. 1. Kor 12,12 ff.) wird die Bedeutung des stell-
vertretenden und gemeinschaftlichen Handelns auf allen Ebenen und damit 
der Netzwerkcharakter von Kirche unterstrichen. Das Bild vom wandernden 
Gottesvolk (vgl. u. a. Lev 19,33 f.) betont die Inklusivität der Gemeinschafts-
formen und rückt Zugehörigkeitsformen jenseits der binären Mitgliedschaft 
in den Fokus. Mit den Bildern von Salz und Licht (vgl. Mt 5,13 ff.) wird die 
Wirksamkeit der Kirche in der Öffentlichkeit und die Bedeutung der öffent-
lichen Präsenz hervorgehoben (EKD 2021b: 7 f.).

Im Kontext des öffentlichen Wirkens wird nun der Zusammenhang von Kir-
che und Zivilgesellschaft thematisiert. Bereits der erste Leitsatz hebt die wach-
sende Bedeutung der öffentlichen Sichtbarkeit des kirchlichen Zeugnisses in 
Wort und Tat hervor. In der „Bindung an Christus, der Verheißung des Geis-
tes und dem Gebot der Nächstenliebe“ (EKD 2021b: 12) soll daher nicht nur 
die Kirche selbst, sondern auch ihr Beitrag am zivilgesellschaftlichen Dialog 
gestaltet werden. Im dritten Leitsatz unter der Überschrift „Öffentliche Ver-
antwortung“ ist zwar nicht explizit von der Zivilgesellschaft die Rede, jedoch 
von einem konstruktiven Beitrag der Kirche zur öffentlichen Diskussion, der 
auf einen bevormundenden Habitus verzichtet (EKD 2021b: 17). Diese Hal-
tung stimmt mit der einer zivilgesellschaftlichen Akteurin überein. Der Hin-
weis, dass „die Kirche die Politik verantwortungsbewusst und kritisch“ (EKD 
2021b: 17) begleitet, lässt sich ebenfalls im Kontext der Zivilgesellschaft ver-
orten. Der Verweis auf die bleibende Bedeutung von kirchlichen Kammern 
und Kommissionen für das Gespräch mit Politik, Kultur und Wissenschaft 
zeigt jedoch, dass man sich im Blick auf das Öffentlichkeitsverständnis noch 
stark im institutionellen Rahmen bewegt (EKD 2021b: 17). Expliziter wird 
es beim konkreten Engagement für gesellschaftlich marginalisierte und aus-
gegrenzte Gruppen. Hier soll die Kirche Kooperationen mit geeigneten Part-
ner:innen aus der Zivilgesellschaft eingehen, um mit ihnen Themenallianzen 
zu bilden. Als gemeinsames Motiv für die kooperative Offenheit wird die 
Liebe zu den Menschen benannt; als Spezifikum des kirchlichen Beitrags das 
Zeugnis für die Liebe Gottes (EKD 2021b: 19).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


115

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

Beim Ausblick auf ihre zukünftige strukturelle Gestalt betonen die Thesen, 
dass „die evangelische Kirche […] in Zukunft organisatorisch weniger einer 
staatsanalogen Behörde, sondern mehr einem innovationsorientierten Unter-
nehmen oder einer handlungsstarken zivilgesellschaftlichen Organisation 
ähneln“ wird. (EKD 2021b: 32). Auch wenn sich hinter dem Zukunftsentwurf 
als innovationsorientiertem Unternehmen oder einer zivilgesellschaftlichen 
Organisation mehr unverbindliche Leitbildkommunikation als operational 
umzusetzende Zielvorgabe verbergen dürfte, so wird die Grundausrichtung 
deutlich. Die Selbstverortung der Kirche verschiebt sich deutlich von der 
Sphäre des Staates hin zur Sphäre der Wirtschaft bzw. der Zivilgesellschaft.

Auf dem Hintergrund der bereichslogischen Zuordnungen der Kirche in 
dieser Arbeit weist die Tendenz eindeutig zur zivilgesellschaftlichen Sphä-
re, denn hier ist – zumindest im Blick auf die Konzeptualisierung als NPO – 
auch der Aspekt des innovativen Unternehmens im Sinnen von Social Entre-
preneurship inkludiert, ohne dabei zu dominieren. Von einem unmittelbaren 
Vergleich mit einem innovationsorientierten Unternehmen ist dagegen abzu-
raten, weil sich die evangelische Kirche im Blick auf ihr theologisches Selbst-
verständnis nicht bruchlos als zweckrationales Unternehmen verstehen und 
entwerfen sollte. Das Primat des Auftrags bzw. des theologischen Selbstvoll-
zugs als Kirche ist im evangelischen Kirchenverständnis mit einer Selbst-
transzendenz der Organisationsgestalt verbunden. Der Auftrag lässt sich daher 
nicht zielführend operationalisieren, wohl aber die organisationalen Rahmen-
bedingungen für die grundlegenden Vollzüge, in denen sich Kirche ereignen 
und im theologischen Sinne wirksam werden kann, anpassen, verbessern und 
auch innovieren. Dies gilt im Blick auf Organisationsaufbau und Abläufe, 
Ressourcensteuerung und Strategie, Formen und Formate sowie Responsivi-
tät und Partizipation. Dabei können Innovationstheorien aus der Wirtschaft 
hilfreiche Impulse liefern, müssen aber mit der theologischen Selbststeuerung 
vermittelt und daher immer kritisch adaptiert werden.

Als Fazit lässt sich festhalten: Kirchliche Selbstverständnisse im Kontext öffent-
licher Theologie und gesellschaftlicher Öffentlichkeit sind heute durch fol-
gende Leitlinien geprägt:

•	 Öffnung zur Gesellschaft: Kirche versteht sich als dialogische, partizipa-
tive und pluralismusfähige Akteurin in der Öffentlichkeit.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

•	 Beitrag zum Gemeinwohl: Sie bringt religiöse und ethische Ressour-
cen in gesellschaftliche Debatten ein und engagiert sich für Demokratie, 
Menschenwürde und Solidarität.

•	 Selbstkritische Reflexion: Die Kirche reflektiert ihre Rolle, ihre Sprache 
und ihre Wirkung im öffentlichen Raum kontinuierlich und sucht die 
Verständigung mit anderen gesellschaftlichen Akteuren.

Damit entwirft sich Kirche heute weniger als eine staatsanaloge Institution, 
sondern vielmehr als eine zivilgesellschaftliche Organisation, die als „Lob-
byistin für Gottoffenheit“, zivilgesellschaftliche „Teamplayerin“ und „Agentin 
des Wandels“ innerhalb der gesellschaftlichen Transformationsprozesse50 im 
öffentlichen Diskurs Verantwortung übernimmt und ihre religiöse Identität 
im Dienst des Gemeinwohls zur Geltung bringt. Ihr Beitrag muss sich immer 
wieder neu im Spannungsfeld von christlicher Tradition und theologischer 
Identität, gesellschaftlicher Offenheit und demokratischer Teilhabe bewähren.

50	 In Aufnahme einer Beschlussvorlage zum öffentlichen Auftrag einer Minderheitenkirche aus der 
Ev. Kirche im Rheinland aus dem Jahr 2020, https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/
sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf (10.7.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf
https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf
https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf


117

8.	 „Ungetrennt und unvermischt“51 – ein Fazit 
zur Verhältnisbestimmung von Kirche und 
Zivilgesellschaft

Die unterschiedlichen Varianten der Verhältnisbestimmung von Theologie, 
Kirche bzw. Protestantismus und Öffentlichkeit sowie die offiziellen kirch-
lichen Beiträge der Kirche auf EKD-Ebene zeigen – bei allen Unterschieden – 
eine deutliche Verlagerung der Selbstverortung der evangelischen Kirche aus 
dem parastaatlichen Bereich im exklusiven Gegenüber zum Staat in den zivil-
gesellschaftlichen Bereich als eine zivilgesellschaftliche Akteurin unter ande-
ren im Rahmen eines prinzipiell pluralistisch strukturierten Gemeinwesens. 
Dem Ort im Rahmen der Zivilgesellschaft lassen sich sowohl die Funktion 
der Generierung und Pflege von gemeinwohlorientierten Ressourcen in Form 
von Haltungen und Werten als auch konkrete Stellungnahmen und Posi-
tionierungen zuordnen. Diese sind jedoch prinzipiell nicht eindeutig und 
müssen immer wieder neu ausgehandelt werden. Dabei können kirchliche 
Akteur:innen sowohl eigene Traditionsbestände eintragen als auch gesellschaft-
liche Diskurse von autoritativen Mustern entlasten, auch – durchaus selbst-
kritisch – von religiösen Mustern.

Im Hintergrund dieser wachsenden zivilgesellschaftlichen Ausrichtung steht 
ein Kirchenbild, das eine kommunikative, auf die Gesellschaft ausgerichtete 
Gestalt mit den veränderten Rahmenbedingungen eines zunehmenden Minori-
tätsstatus verbindet.

„Das Ziel der Kirche ist nicht der Rückzug in die Situation einer selbstgenüg-
samen Minderheit, die sich im eigenen religiösen Milieu etabliert, sondern das 
Bild einer Kirche, die auch nach dem Auslaufen der überkommenen Kirchlich-

51	 Die Überschrift greift eine dogmatische Formulierung des Glaubensbekenntnisses des vierten 
ökumenischen Konzils von Chalkedon (451) auf. Was dort ontologisch auf das Verhältnis von 
göttlicher und menschlicher Natur in der Person Christi bezogen wurde, wird hier metapho-
risch auf das Verhältnis von Kirchen und Zivilgesellschaft gewendet (Tiefensee 2009: 9).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118

„Ungetrennt und unvermischt“ – ein Fazit zur Verhältnisbestimmung

keit einen relevanten und erkennbaren Beitrag zur kulturellen und sozialen 
Bereicherung der Gesellschaft leistet und damit ihren eigenen Auftrag immer 
wieder neu und durchaus riskant wahrnimmt“ (Rebenstorf et al 2021: 354).

Dass die Kirchen nicht in ihrer zivilgesellschaftlichen Funktion aufgehen 
oder ausschließlich als zivilgesellschaftliche Organisationen begriffen werden 
können, sei jedoch an dieser Stelle noch einmal unterstrichen. Dagegen spre-
chen nicht nur die ausgeprägten Überlappungen mit dem staatlichen Bereich 
(z. B. Religionsunterricht an öffentlichen Schulen) und auch der wirtschaft-
lichen Sphäre (Bewirtschaftungslogik und Umstellung auf Dienstleistungs-
logiken) im Blick auf die raumlogischen Zuordnungen. Auch ein Blick in 
die Systemtheorie weist auf entsprechende Differenzen zwischen Kirchen 
als religiösen Organisationen und der Zivilgesellschaft als gesellschaftlicher 
Sphäre hin, in der sich sehr unterschiedlichen gesellschaftliche Funktions-
systeme wie Gesundheitsbereich, Bildung, Wirtschaft, Politik u. a. mit ihren 
Logiken überlagern, was sich in der Figur der Hybridität als generelles Cha-
rakteristikum der zivilgesellschaftlichen Organisationen ausdrückt (Rentzsch 
2018: 12–15, bes. 14).

Systemtheoretisch formuliert ist Religion generell Teil der Gesamtgesellschaft 
wie jedes andere Funktionssystem in der funktional ausdifferenzierten Gesell-
schaft auch. Diese Verortung schließt aber die Differenz der Kirche als religiö-
se Organisation und anderen Funktionssystemen bzw. ihren organisationalen 
Repräsentanzen nicht aus, sondern ein und lässt sich im Blick auf die klassische-
theologische Unterscheidung von ,Kirche‘ und ,Welt‘ reformulieren. Denn

„mit der Unterscheidung von Kirche und Welt markiert die Kirche ihre Differenz 
zur innergesellschaftlichen sozialen Umwelt und macht damit zugleich deut-
lich, dass ihre Ordnung und Gestalt als Organisation von den Inhalten, die sie 
zu vermitteln, und der Transzendenz, die sie zu symbolisieren sucht, geprägt 
ist und sie deshalb nicht wie eine säkulare Organisation operieren und ent-
scheiden kann“ (Karle 2011: 31).

In systemtheoretischer Perspektive haben die Kirchen am Funktionssystem 
der Religion Anteil und unterscheiden sich daher von anderen Funktions-
systemen wie Wirtschaft, Recht, Bildung u. a.52

52	 An die Relevanz der Unterscheidung von Kirche und Welt aus systemtheoretischer Sicht erin-
nert Maren Lehmann mit dem Begriffspaar Differenzerfahrung und Entscheidungserwartung 
(Lehmann 2018: 81–109).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


119

„Ungetrennt und unvermischt“ – ein Fazit zur Verhältnisbestimmung

Auch aus dezidiert theologischer Perspektive muss festgehalten werden, dass 
die Kirchen in der Beschreibung als zivilgesellschaftliche Akteurin und Teil der 
Zivilgesellschaft nicht aufgehen (Kehlbreier 2009: 339 und Jäger 2019: 129 u. 142). 
Dies gilt nicht nur im Blick auf die hybriden Zonen, die sie bereichslogisch 
zur staatlichen und wirtschaftlichen Zone aufweisen, sondern vor allem im 
Blick auf ihren transzendenten Grund, auf den sie sich beziehen. Die evange-
lischen Kirchen entwerfen sich in ihrer theologischen Identität nicht von der 
Zivilgesellschaft her, sondern als „creatura evangelii“ (Härle 2008) aus einem 
unverfügbaren Gotteswirken: „Ecclesia enim creatura est Euangelii“, (Luther, 
WA 2, 430, 6 f.). Dieses vollzieht sich in klassisch-lutherischer Terminologie 
über die Kommunikationsmedien von Wort und Sakrament in der Spannung 
von verheißener Erwartung und Unverfügbarkeit des göttlichen Handlungs-
subjektes. Über die Programmformel der „Kommunikation des Evangeliums“ 
kann das unverfügbare Gotteswirken kommunikationstheoretisch auf die Brei-
te von verbalen und nonverbalen Ausdrucksformen als ein ergebnisoffener 
Kommunikationsprozess geweitet sowie subjektorientiert vertieft werden. In 
dieser kommunikationstheoretischen Fassung der klassischen Bestimmung 
von Identität und Selbstvollzug der Kirche werden zugleich die Grenzen der 
verfassten Kirche verflüssigt und überschritten, da sich die entsprechenden 
Kommunikationsprozesse nicht nur im Rahmen verfasster Kirchlichkeit voll-
ziehen. Dies hebt insbesondere der kirchentheoretische Entwurf von Chris-
tian Grethlein hervor (Grethlein 2018). Grethlein bezieht die Kommunika-
tion des Evangeliums als mimetische Bezogenheit auf Jesus von Nazareth als 
Grundimpuls für das Christsein zurück. Zugleich öffnet er die Kommunika-
tion des Evangeliums kulturell über ihre drei Modi als elementare Ausdrucks-
formen menschlichen Lebens (gemeinschaftliches Feiern, Helfen zum Leben, 
Lehren und Lernen) und macht sie damit kontextuell anschlussfähig (Gre-
thlein 2018: 36–40 und Grethlein 2018b, 23–48).

Das spezifische Wirklichkeitsverständnis des christlichen Glaubens impli-
ziert einen öffentlichen Charakter, da sich das zu kommunizierende Evange-
lium durch eine universale bzw. inklusive Weite auszeichnet. Diese universale 
Weite und die damit zusammenhängende inklusive Zugänglichkeit ist der 
sachliche Hintergrund für das publice docere in CA 14 (Reuter 2008: 54 f.). 
Es erschließt sich ko-kreativ in Interaktionen und subjektiven Aneignungs-
prozessen. Die Kommunikationsintention des Evangeliums zielt auf die freie 
Zustimmung des Herzens im Modus des Glaubens und entlässt die ,Welt‘ als 
Bewährungsraum christlicher Nächstenliebe aus einem exklusiv religiösen 
Geltungsanspruch.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120

„Ungetrennt und unvermischt“ – ein Fazit zur Verhältnisbestimmung

Die Kirche ist als Glaubens-, Handlungs- und Rechtsgemeinschaft (Reuter 
2008, 33–55) also in zweifacher Weise an die sie umgebende ,Welt‘ als Chiffre für 
ihre öffentlichen Kontexte gewiesen: als Zeugnis- und Interpretationsgemein-
schaft des ihr zugrunde liegenden und zugleich unverfügbaren Evangeliums 
sowie als Handlungs- und Rechtsgemeinschaft im Blick auf die Mitwirkung 
an der Gestaltung des öffentlichen Lebens, dessen Teil sie als spezifisch reli-
giöse Organisation selbst ist.

Die konkreten Mitwirkungsmöglichkeiten der Kirche an der Gestaltung 
des öffentlichen Lebens sind wiederum von gesellschaftlichen Rahmen-
bedingungen und den medialen und interaktionalen Konturen der jeweili-
gen öffentlichen Gestaltungsräume geprägt. Je nachdem, in welchem Maße 
diese mit den eigenen ethischen Grundprinzipien übereinstimmen oder dif-
ferieren, werden sich die kirchlichen Beiträge eher affirmativ oder in kriti-
scher Negation gestalten (Witschen 2017: 33). Eine alternative Lebenspraxis 
der Kirche ist daher „nicht Selbstzweck [ist], sondern hat – anders als eine 
Kontrastgesellschaft – eine kommunikative Absicht“ (Tiefensee 2005: 17), sie 
sucht Öffentlichkeit. Wichtig ist daher der auf Öffentlichkeit bezogene kom-
munikative Modus, der die Kirche in den zivilgesellschaftlichen Bereich weist.

Die gegenwärtigen Rahmenbedingungen für die Gestaltung der kirchlichen 
Mitwirkung an der Gesellschaft verschieben sich eindeutig in Richtung Zivil-
gesellschaft, ohne dass damit Kirche in ihrem zivilgesellschaftlichen Status auf-
geht. Die Kirche entwirft sich theologisch nicht von der Zivilgesellschaft her, 
aber als öffentliche Kirche auf sie hin. Sie ist, um mit dem Johannesevangelium 
zu sprechen, nicht „von dieser Welt“, aber „in dieser Welt“ (Joh 17,12–14) und 
folgt daher dem inkarnatorischen Gefälle der Sendung Christi.

Wie theologische Selbstbestimmung der Kirche und ihre zivilgesellschaftliche 
Bedeutung zusammenklingen können, zeigt der Entwurf der Öffentlichen 
Kirche von Thomas Schlag. Die Aufgabe der Kirche ist es hierbei, auf allen 
Ebenen ihrer Organisationsgestalt auch über ihre religiösen Selbstvollzüge 
und religiösen Narrationen Menschen als zivilgesellschaftliche Akteur:in-
nen zu ermächtigen. In Anlehnung an Hans Joachim Höhn ließen sich die 
Kirchen daher als „Bürgerinitiative des Heiligen Geistes“ (Tiefensee 2005, 17) 
bezeichnen – oder mit aktueller Begrifflichkeit, die den Organisationscharakter 
aufnimmt, als Non-Governmental-Organisation (NGO) des Heiligen Geistes.

Die Kirchen haben sowohl als inklusiver Teil der Zivilgesellschaft als auch als 
ihr Gegenüber zugleich ihre Bezogenheit wie ihre Transzendenz zum Aus-

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


121

„Ungetrennt und unvermischt“ – ein Fazit zur Verhältnisbestimmung

druck zu bringen. Als Teil der Zivilgesellschaft ist ihre kontextuelle Bezogen-
heit ein Vollzugmodus ihrer theologischen Identität. Als Salz der Erde und 
Licht der Welt (Mt 5,13 f.) wirkt die Kirche in die sie umgebenden Öffentlich-
keiten hinein, ohne in dieser Funktion aufzugehen. Denn diese ist im Indikativ 
der Zusage „ihr seid das …“ begründet und weist zurück auf Christus als 
entzogener Grund von Ausstrahlung (Licht) und Fermentierung (Salz). Als 
Gegenüber zur Zivilgesellschaft kann die theologische Identität als Modus 
ihrer kontextuellen Bezogenheit begriffen werden. Das Licht, das Kirche aus-
strahlt, weil und indem sich Christus im Modus der Zusage als Licht der Welt 
in ihr spiegelt, soll der öffentlichen Wirksamkeit nicht vorenthalten werden. 
Es gehört nicht ,unter den Scheffel gestellt‘, sondern auf eine Lampe, um in 
der Umgebung leuchten zu können (Mt 5,14).

Durch den ihr eingeschriebenen religiösen Transzendenzbezug zeichnet 
sich das kirchliche Handeln zudem mit einem Hoffnungsüberschuss in 
Richtung auf das Reich Gottes aus und ist sich zum anderen der Grenzen 
menschlicher Gestaltungsfähigkeit bewusst (Jähnichen 2012). So weist auch 
die eschatologische Selbsttranszendenz der Kirchen auf den pluralen Ort der 
Zivilgesellschaft zurück. Insofern sind Kirche und Zivilgesellschaft, gerade 
weil sie aus theologischen Gründen unterschieden werden müssen, in ihrer 
wechselseitigen Bezogenheit nicht voneinander zu trennen.

Für die kirchliche Praxis ist damit der Raum eines umfassenden Dazwischen 
verbunden, „zwischen Immanenz und Transzendenz, zwischen Gott und 
Mensch, zwischen Drinnen und Draußen, zwischen Privatheit und Öffentlich-
keit“ (Grözinger 1998: 33).53 Ein solcher Ort überwindet falsche Dichotomien 
und lässt die Kirche in Räumen der anderen unterwegs sein, um den christ-
lichen Glauben als offene Ressource (Julien 2019 und Domsgen 2022: 265) unter 
Verzicht auf die eigene Deutungshoheit einzuspielen und damit auch selber 
wieder neu im Sinne eines Creativen Commons zu entdecken (Schendel 2026).

53	 Den Hinweis verdanke ich meinem Kollegen Dr. Gunther Schendel.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


123

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor. W. (1969): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten 
Leben, Frankfurt a. M.

Adloff, Frank (2005): Zivilgesellschaft. Theorie und politische Praxis, Frank-
furt a. M.

Albrecht, Christian (Hg.) (2018): Was leistet die Diakonie fürs Gemeinwohl? 
Diakonie als gesellschaftliche Praxis des Öffentlichen Protestantismus, 
Tübingen.

Albrecht, Christian / Anselm, Reiner (2017): Öffentlicher Protestantismus. Zur 
aktuellen Debatte um gesellschaftliche Präsenz und politische Aufgaben 
des evangelischen Christentums (Theologische Studien NT 4), Zürich.

Albrecht, Christian / Anselm, Reiner (2019): Öffentlicher Protestantismus, 
in: Kracht, Hermann Josef / Schreiber, Gerhard (Hg.): Wechselseitige 
Erwartungslosigkeit? Die Kirchen und der Staat des Grundgesetzes – ges-
tern, heute, morgen, Berlin/Boston, 299–308.

Albrecht, Christian / Anselm, Reiner (2020): Verantwortung für das Gemeinsame. 
Die Aufgaben eines Öffentlichen Protestantismus, in: Körtner, Ulrich H.J. / 
Anselm, Reiner / Albrecht, Christian (Hg.): Konzepte und Räume Öffentli-
cher Theologie. Wissenschaft – Kirche – Diakonie (ÖTh, 39), Leipzig, 57–66.

Albrecht, Christian (2020): Präsenzdienst. Die Bedeutung der Diakonie für die 
öffentliche Wahrnehmbarkeit christlicher Einstellungsmuster, in: ders. / 
Anselm, Reiner (2020): Differenzierung und Integration. Fallstudien zu Prä-
senzen und Praktiken eines Öffentlichen Protestantismus, Tübingen, 75–92.

Anhelm, Fritz Erich (2009): Kirchen und Zivilgesellschaft: Anmerkungen zu 
einem komplexen Verhältnis, in: Bauerkämper, Arnd / Nautz, Jürgen (Hg.): 
Zwischen Fürsorge und Seelsorge. Christliche Kirchen in den europäi-
schen Zivilgesellschaften seit dem 18. Jahrhundert, Frankfurt a. M., 353–366.

Anhelm, Fritz Erich (2017): Zivilgesellschaft, in: Wegner, Georg (Hg.): Von 
Arbeit bis Zivilgesellschaft. Zur Wirkungsgeschichte der Reformation, 
Leipzig, 380–390.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124

Literaturverzeichnis

Anke, Hans Ulrich (2016): Rechtsquellen und kirchliche Gesetzgebung, in: 
ders. / Wall, Heinrich de / Heinig, Hans Michael (Hg.): Handbuch des 
evangelischen Kirchenrechts, Tübingen, 162–198.

Anselm, Reiner (2020): Die Kirche als Vermittlungsinstanz zwischen der 
individuellen Religiosität und der Aufgabe des Öffentlichen Protestantis-
mus, in: Albrecht, Christian / ders.: Differenzierung und Integration. Fall-
studien zu Präsenzen und Praktiken eines Öffentlichen Protestantismus, 
Tübingen, 23–40.

Anselm, Reiner (2024): Öffentlicher Protestantismus. Eine Skizze, in: Jähni-
chen, Traugott et al. (Hg.): Evangelische Sozialethik. Traditionen und Per-
spektiven (Jahrbuch Sozialer Protestantismus 15), Leipzig, 177–194.

Arens, Edmund / Baumann, Martin / Liedhegener, Antonius (Hg.) (2016a): 
Integrationspotenziale von Religion und Zivilgesellschaft: Theoretische und 
empirische Befunde (Religion – Wirtschaft – Politik, Band 14), Baden-Baden.

Arens, Edmund (2016): Going public – Öffentliche Religionen und Öffentli-
che Theologie, in: ders. / Baumann, Martin / Liedhegener, Antonius (Hg.) 
(2016a): Integrationspotenziale von Religion und Zivilgesellschaft: Theo-
retische und empirische Befunde (Religion – Wirtschaft – Politik, Band 14), 
Baden-Baden, 19–70.

Auksutat, Ksenija (2010): Gemeinde nah am Menschen: Praxisbuch Mitglieder-
orientierung, Göttingen.

Aus der Au, Christina (2017): Der Deutsche Evangelische Kirchentag als 
Ausdruck eines sich international und zivilgesellschaftlich verstehenden 
Protestantismus, in: Klein, Ansgar / Zimmermann, Olaf (Hg.): Impulse 
der Reformation. Der zivilgesellschaftliche Diskurs (Bürgergesellschaft 
und Demokratie), Wiesbaden, 285–294.

Barth, Florian et al. (2022): „Don’t wait: Innovate!“ Design Thinking als 
Beratungsinstrument im kirchlichen Raum am Beispiel der Evangeli-
schen Kirche in Heidelberg, in: Johannes Eurich / Dorothea Schweizer 
(Hg.): Diakoniewissenschaft in Forschung und Lehre 2020/2021 (DWI Jahr-
buch 47), Heidelberg, 150–162.

Bassler, Karin (2006): Finanzmanagement als Chance kirchlichen Lernens. 
Betriebswirtschaftliche und praktisch-theologische Analysen zu neuen 
Steuerungsinstrumenten der evangelischen Kirchen in Baden-Württem-
berg (APTH 30), Göttingen.

Bauer, Christian (2022): Buen vivir – gutes Leben? Pastoraltheologie im Zei-
chen der Klimakatastrophe, in: ZPhT 42, 7–18.

Bauer, Jochen (2019): Religionsunterricht für alle. Eine multitheologische 
Fachdidaktik, Stuttgart.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


125

Literaturverzeichnis

Bauer, Jochen (2022): Religionsunterricht für alle 2.0, in: RpB 45 (3), 33–43.
Bauerkämper, Arnd / Borutta, Manuel / Kocka, Jürgen (Hg.) (2003): Die Praxis 

der Zivilgesellschaft. Akteure, Handeln und Strukturen im internationalen 
Vergleich, Frankfurt a. M.

Bauerkämper, Arnd / Nautz, Jürgen (Hg.) (2009): Zwischen Fürsorge und 
Seelsorge. Christliche Kirchen in den europäischen Zivilgesellschaften 
seit dem 18. Jahrhundert, Frankfurt a. M.

Beckmann, Jens (2007): Wohin steuert die Kirche? Die evangelischen Landes-
kirchen zwischen Ekklesiologie und Ökonomie, Stuttgart.

Bedford-Strohm, Heinrich (1998): Kirche in der Zivilgesellschaft, in Weth, 
Rudolf (Hg.): Was hat die Kirche heute zu sagen? Auftrag und Freiheit 
der Kirche in der pluralistischen Gesellschaft, Neukirchen-Vluyn, 92–108.

Bedford-Strohm, Heinrich (2008): Öffentliche Theologie in der Zivilgesellschaft, 
in: Gabriel, Ingeborg (Hg.): Politik und Theologie in Europa. Perspekti-
ven ökumenischer Sozialethik, Mainz, 340–366.

Bedford-Strohm, Heinrich (2009): Dietrich Bonhoeffer als öffentlicher Theo-
loge, in: EvTh 69, 329–341.

Bedford-Strohm Heinrich (2011): Öffentliche Theologie und Kirche. Abschieds-
vorlesung an der Universität Bamberg am 26. Juli 2011, https://landesbischof.
bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_ Bedford_Strohm.
pdf (10.7.2025).

Bedford-Strohm Heinrich (2015): Öffentliche Theologie in der Zivilgesellschaft, 
in: Höhne, Florian: Öffentliche Theologie. Begriffsgeschichte und Grund-
fragen (ÖTH 31), Leipzig, 211–226.

Bedford-Strohm, Heinrich (2016): Diakonie in der Perspektive „öffentlicher 
Theologie“. Gegenwärtige Entwürfe, in: Eurich, Johannes / Schmidt, Heinz 
(Hg.): Diakonik. Grundlagen – Konzeptionen – Diskurse, Göttingen, 145–161.

Bedford-Strohm, Heinrich (2019): Öffentliche Kirche in den Herausforderungen 
der Zeit, in: EvTh 79, 9–16.

Bedford-Strohm, Heinrich (2022): Kirchenleitung als Praxis der Gesellschafts-
kritik? In: Ders ./Bubmann, Peter / Meireis, Thorsten (Hg.): Kritische Öffent-
liche Theologie (ÖTH 42), Leipzig, 65–78.

Bedford-Strohm, Heinrich (2023): Öffentliche Theologie, in: Dieckmann, Det-
lef et al., (Hg.): Führen und Leiten in der Kirche. Ein Handbuch für die 
Praxis, Göttingen, 282–291.

Berger, Peter L. / Luckmann, Thomas (2021): Die gesellschaftliche Konstruk-
tion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a. M. 
28. Aufl.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://landesbischof.bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_%20Bedford_Strohm.pdf
https://landesbischof.bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_%20Bedford_Strohm.pdf
https://landesbischof.bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_%20Bedford_Strohm.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://landesbischof.bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_%20Bedford_Strohm.pdf
https://landesbischof.bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_%20Bedford_Strohm.pdf
https://landesbischof.bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_%20Bedford_Strohm.pdf


126

Literaturverzeichnis

Beyme, Klaus von (2015): Religionsgemeinschaften, Zivilgesellschaft und 
Staat, Wiesbaden.

Binder, Christian / Fendler, Folkert (Hg.) (2012): Gottes Güte und mensch-
liche Gütesiegel: Qualitätsentwicklung im Gottesdienst (KiA 3), Leipzig.

Birkhölzer, Karl et al. (Hg.) (2005): Dritter Sektor/Drittes System, Wiesbaden.
Bock, Wolfgang (Hg.) (2007): Islamischer Religionsunterricht? Rechtsfragen, 

Länderberichte, Hintergründe (Religion und Aufklärung 13), Tübingen 
2. Aufl.

Böttcher, Herbert (2022): Auf dem Weg zur unternehmerischen Kirche, Würz-
burg.

Bollongino, Judith et al. (Hg.) (2023): Umkämpftes Gemeinwohl: Deutungs-
machtkonflikte um das gemeinsame Wohl, Frankfurt a. M.

Borck, Sebastian (2016): „Gottes kräftiger Anspruch auf unser ganzes Leben“. 
Die Kirche und ihre Dienste und Werkle in den Herausforderungen der 
Gesellschaft, Kiel.

Borutta, Manuel (2005): Religion und Zivilgesellschaft: Zur Theorie und 
Geschichte ihrer Beziehung, WZB Discussion Paper, No. SP IV 2005–404, 
Wissenschaftszentrum Berlin für Sozialforschung (WZB), Berlin, https://
www.econstor.eu/handle/10419/49615 (10.7.2025).

Bräunlein, Peter J (2015): Die langen 1960er Jahre, in: Höscher, Lucian / Krech, 
Vorkhard (Hg.): 20. Jahrhundert – Epochen und Themen (Handbuch der 
Religionsgeschichte im deutschsprachigen Raum, 6.2), Wien/Köln, 175–220.

Braune-Krickau, Tobias (2018): Wie der Pfarrer ‚anders‘ wurde. Pastoraltheo-
logische Umbrüche in den langen 1960er Jahren, in: Greifenstein, Johan-
nes (Hg.): Praxisrelevanz und Theoriefähigkeit. Transformationen der 
Praktischen Theologie um 1968 (Praktische Theologie in Geschichte und 
Gegenwart, 27), Tübingen, 59–84.

Brechenmacher, Thomas (2021): Im Sog der Säkularisierung. Die deutschen Kir-
chen in Politik und Gesellschaft (1945–1990) (Die geteilte Nation, Band 2), 
Berlin.

Breitenbach, Günter (1994): Gemeinde leiten. Eine praktisch-theologische 
Kybernetik, Stuttgart.

Brummer, Arnd / Nethöfel, Wolfgang (Hg.) (1997): Vom Klingelbeutel zum 
Profitcenter? Strategien und Modelle für das Unternehmen Kirche, Ham-
burg.

Ceasar, Quinton (2025): Eintreten für eine Kirche der intersektionalen Ver-
bundenheit, in: Vecera, Sarah (Hg.): Gemeinsam Anders. Für eine viel-
fältige und gerechte Zukunft, München, 28–37.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.econstor.eu/handle/10419/49615
https://www.econstor.eu/handle/10419/49615
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.econstor.eu/handle/10419/49615
https://www.econstor.eu/handle/10419/49615


127

Literaturverzeichnis

Coenen-Marx, Cornelia (2015): Engagement und Berufung: Die Kirchen als 
profilierte Bündnispartner in der Zivilgesellschaft, Forschungsjournal 
Soziale Bewegungen 28, 107–112.

Cornehl, Peter (2007): Dorothee Sölle, das „Politische Nachtgebet“ und die Fol-
gen, in: Hermle, Siegfried / Lepp, Claudia / Oelke, Harry (Hg.): Umbrüche. 
Der deutsche Protestantismus und die sozialen Bewegungen in den 1960er 
und 70er Jahren (Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte, 47), Göttingen 
2. Auflage, 265–284.

Damberg, Wilhelm / Bösch, Frank (Hg.) (2011): Soziale Strukturen und Seman-
tiken des Religiösen im Wandel. Transformationen in der Bundesrepublik 
Deutschland 1949–1989, Essen.

Damberg, Wilhelm (2014): Katholische Kirche und Katholizismus in Deutsch-
land im 18./19. Jahrhundert zwischen Abschottung und Integration, in: 
Arens, Edmund et al. Integration durch Religion? (Religion – Wirtschaft – 
Politik 10), 117–131.

Damberg, Wilhelm / Jähnichen, Traugott (Hg.) (2015): Neue Soziale Bewegungen 
als Herausforderung sozialkirchlichen Handelns. Stuttgart.

Danz, Christian (2018): Die Bedeutung der Religion für die Zivilgesellschaft. 
In: Bundesnetzwerk Bürgerschaftliches Engagement, Dossier Nr. 4, Ber-
lin, 12–14.

Degens, Philipp / Lapschieß, Lukas (2021): Zivilgesellschaftliches Wirtschaf-
ten. Ein konzeptioneller Vorschlag, Wiesbaden.

Dietz, Alexander (2018a): Theologie und Ökonomie: zur aktuellen Debatte um 
die „moralischen Grenzen des Marktes“, in: Fuchs, Monika E./Hofheinz, 
Marco (Hg.): Theologie im Konzert der Wissenschaften, Stuttgart, 217–231.

Dietz, Alexander (2018 b): Mit Herz und Geld. Die Spannung zwischen kirch-
lichem Auftrag und ökonomischen Rahmenbedingungen, in: Begemann, 
Verena et al. (Hg.) (2018): Ethik als Kunst der Lebensführung, Stuttgart, 72–88.

Domsgen. Michael (2019): Zwischen einem „Mia San Mia“-Gefühl und der 
Ahnung von der Nacktheit des Kaisers: Irritationen und Perspektiven 
kirchlicher Arbeit heute, in: PTh 108, 287–311.

Domsgen, Michael (2022): Kirchenentwicklungsprozesse quergelesen, in: 
EvTh 82, 256–265.

Domsgen, Michael / Witten, Ulrike (Hg.) (2022): Religionsunterricht im 
Plausibilisierungsstress. Interdisziplinäre Perspektiven auf aktuelle Ent-
wicklungen und Herausforderungen (Religionswissenschaft 26), Bielefeld.

Ebertz, Michael (2019): Das kreative Potenzial religiöser Akteure für die Zivil-
gesellschaft, in: Kordesch, Ramona Wieland, Josef / ders.: Die Arbeit der 
Zivilgesellschaft, Weilerswist-Metternich, 149–166.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128

Literaturverzeichnis

Echter, Herbert (2022): Auf dem Weg zur unternehmerischen Kirche, Würzburg.
Elhaus, Philipp / Schendel, Gunther (2021): Mit beiden Händen geht es bes-

ser. Innovation in der Kirche am Beispiel von Erprobungsräumen und 
Ambidextrie, SI-Kompakt 1/2021, digital abrufbar unter www.siekd.de/wp-
content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-
besser.pdf (10.7.2025).

Elhaus, Philipp (2024): Vermessung eines komplexen Feldes. Dienste, Werke 
und Einrichtungen als landeskirchliche Organisations- und Sozialform – 
ein Überblick, in: ders. / Pohl-Patalong, Uta, Fluide Formen von Kirche. 
Dienste, Werke und Einrichtungen in Gesellschaft und Kirche des 21. Jahr-
hunderts, Stuttgart, 21–46.

Eurich, Johannes (2016): Unternehmerische Diakonie, in: ders. / Schmidt, 
Heinz (Hg.): Diakonik. Grundlagen – Konzeptionen – Diskurse, Göttin-
gen, 188–219.

Eurich, Johannes (2022): Caritas / Diakonie als Unternehmen, in: Lob-Hüde-
pohl, Andreas / Schäfer, Gerhard (Hg.): Ökumenisches Kompendium Cari-
tas und Diakonie, Göttingen, 410–419.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2008): Das rechte Wort 
zur rechten Zeit. Eine Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche 
in Deutschland zum Öffentlichkeitsauftrag der Kirche, Gütersloh, http://
www.ekd.de/download/denkschriftendenkschrift.pdf (10.7.2025).

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2017): Konsens und Kon-
flikt: Politik braucht Auseinandersetzung. Zehn Impulse der Kammer für 
Öffentliche Verantwortung der EKD zu aktuellen Herausforderungen der 
Demokratie in Deutschland, Hannover, https://www.ekd.de/ekd_de/ds_
doc/20170814_konsens_und_konflikt.pdf (10.7.2025).

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2021 a): Vielfalt und Gemein-
sinn. Der Beitrag der evangelischen Kirche zu Freiheit und gesellschaft-
lichem Zusammenhalt, Leipzig, https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/viel-
falt_EVA_2021.pdf (10.7.2025).

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2021b): Hinaus ins 
Weite – Kirche auf gutem Grund. Zwölf Leitsätze zur Zukunft einer auf-
geschlossenen Kirche, Hannover, www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/zwoelf_leit-
saetze_zukunft_kirche_ES_2021.pdf (10.7.2025).

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2022): Zwischen Nächsten-
liebe und Abgrenzung Eine interdisziplinäre Studie zu Kirche und poli-
tischer Kultur, Leipzig, https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Naechstenlie-
be_EVA_2022.pdf (10.7.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.siekd.de/wp-content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-besser.pdf
http://www.siekd.de/wp-content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-besser.pdf
http://www.siekd.de/wp-content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-besser.pdf
http://www.ekd.de/download/denkschriftendenkschrift.pdf
http://www.ekd.de/download/denkschriftendenkschrift.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/20170814_konsens_und_konflikt.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/20170814_konsens_und_konflikt.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/vielfalt_EVA_2021.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/vielfalt_EVA_2021.pdf
http://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/zwoelf_leitsaetze_zukunft_kirche_ES_2021.pdf
http://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/zwoelf_leitsaetze_zukunft_kirche_ES_2021.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Naechstenliebe_EVA_2022.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Naechstenliebe_EVA_2022.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.siekd.de/wp-content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-besser.pdf
http://www.siekd.de/wp-content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-besser.pdf
http://www.siekd.de/wp-content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-besser.pdf
http://www.ekd.de/download/denkschriftendenkschrift.pdf
http://www.ekd.de/download/denkschriftendenkschrift.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/20170814_konsens_und_konflikt.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/20170814_konsens_und_konflikt.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/vielfalt_EVA_2021.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/vielfalt_EVA_2021.pdf
http://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/zwoelf_leitsaetze_zukunft_kirche_ES_2021.pdf
http://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/zwoelf_leitsaetze_zukunft_kirche_ES_2021.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Naechstenliebe_EVA_2022.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Naechstenliebe_EVA_2022.pdf


129

Literaturverzeichnis

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2023): Wie hältst du’s mit 
der Kirche? Zur Bedeutung der Kirche in der Gesellschaft. Erste Ergeb-
nisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leipzig 2023, https://
www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/07490_EKD_KMU_Web_neu.pdf (10.7.2025).

Evers, Adalbert (2020): Die Zivilgesellschaft und ihre Organisationen. Ein 
Vergleich verschiedener Ansätze, in: Schröer, Andreas et al. (Hg.): Organi-
sation und Zivilgesellschaft (Organisation und Pädagogik, Bd. 24), Wies-
baden, 9–32.

Famos, Cla Reto (2005): Kirche zwischen Auftrag und Bedürfnis. Ein Bei-
trag zur ökonomischen Reflexionsperspektive in der praktischen Theo-
logie, Münster.

Famos, Cla Reto / Kunz, Ralph (2006): Kirche und Marketing. Beiträge zu 
einer Verhältnisbestimmung. Zürich.

Fendler, Folkert (2019): Kundenhabitus und Gottesdienst. Zur Logik protestan-
tischen Kirchgangs (Arbeiten zur Pastoraltheologie, Band 94), Göttingen.

Fergusson, David (2009): Theologie und Zivilgesellschaft, in: Bauerkämper, 
Arnd / Nautz, Jürgen P. (Hg.): Zwischen Fürsorge und Seelsorge. Christ-
liche Kirchen in den europäischen Zivilgesellschaften seit dem 18. Jahr-
hundert, Frankfurt a. M., 47–62.

Fetzer, Joachim / Grabenstein, Andreas / Müller, Eckhard (1999): Kirche in der 
Marktgesellschaft, Gütersloh.

Fingerle, Jörg (2000): Die Kirche als intermediäre Institution. Grundlinien 
einer theologischen Theorie zur Sozialgestalt der Kirche, Diss. Berlin.

Fischer, Ralph (2004): Ehrenamtliche Arbeit, Zivilgesellschaft und Kirche: 
Bedeutung und Nutzen unbezahlten Engagements für Gesellschaft und 
Staat, Stuttgart.

Fischer, Ralph (2008): Kirche und Zivilgesellschaft. Probleme und Potenzia-
le, Stuttgart.

Fresh X-Netzwerk e. V. (2022): Explorationsstudie Unternehmerisch Kirche 
sein, Berlin, https://freshexpressions.de/wp-content/uploads/2022/11/fx-
Unternehmerisch-Kirche-sein.pdf (10.06.2025).

Gabriel, Karl (2006): Auf dem Weg in den öffentlichen Raum, in: Kretzsch-
mar, Gerald / Pohl-Patalong, Uta / Müller, Christoph (Hg.): Kirche, Macht, 
Kultur. (VWGTh, 27), Gütersloh, 81–96.

Gabriel, Karl (2008): Religion und Politik zwischen Fundamentalismus und 
Zivilgesellschaft, in: Ethik und Gesellschaft 2/2008, 1–24.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/07490_EKD_KMU_Web_neu.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/07490_EKD_KMU_Web_neu.pdf
https://freshexpressions.de/wp-content/uploads/2022/11/fx-Unternehmerisch-Kirche-sein.pdf
https://freshexpressions.de/wp-content/uploads/2022/11/fx-Unternehmerisch-Kirche-sein.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/07490_EKD_KMU_Web_neu.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/07490_EKD_KMU_Web_neu.pdf
https://freshexpressions.de/wp-content/uploads/2022/11/fx-Unternehmerisch-Kirche-sein.pdf
https://freshexpressions.de/wp-content/uploads/2022/11/fx-Unternehmerisch-Kirche-sein.pdf


130

Literaturverzeichnis

Gabriel, Karl (2011): Kirche in der Zivilgesellschaft, in: Eurich, Johannes / 
Barth, Florian / Baumann, Klaus / Wegner, Gerhard (Hg.): Kirchen aktiv 
gegen Armut und Ausgrenzung. Theologische Grundlagen und prakti-
sche Ansätze für Diakonie und Gemeinde, Stuttgart, 381–394.

Gabriel, Karl (2014a): Alte Probleme und neue Herausforderungen, in: Becker, 
Patrick / Diewald Rodriguez, Ursula (Hg.): Die Zukunft von Religion und 
Kirche in Deutschland, Freiburg, 13–28.

Gabriel, Karl (2014b): Liquid Church? Organisationssoziologische Anmerkungen, 
in: PThI 34, 45–56.

Gabriel, Karl / Karle, Isolde / Pollack, Detlef (2016): Irritierte Kirchen, in: 
EvTh 76, 58–67.

Gabriel, Karl (2022): Die vielen Gesichter der Religion. Religionssoziologische 
Analysen jenseits der Säkularisierung (Schriftenreihe Religion und Moder-
ne 22), Frankfurt a. M.

Gabriel, Karl (2023): Häutungen einer umstrittenen Institution. Zur Sozio-
logie der katholischen Kirche (Religion und Moderne 26), Frankfurt a. M.

Germann, Michael (2019): Säkularisierung und Religion in der Perspekti-
ve des Religionsverfassungsrechts, in: Dingel, Irene et al. (Hg.): Säkulari-
sierung und Religion: europäische Wechselwirkungen. Veröffentlichungen 
des Instituts für Europäische Geschichte Mainz (Band 123. Abteilung für 
Abendländische Religionsgeschichte), Tübingen, 183–213.

Germann, Michael (2023): Die Finanzierung der Kirchen in Deutschland. 
Gegenstand und Faktor kirchlicher Freiheit, in: Aus Politik und Zeit-
geschichte 73 /39, 41–47.

Giebel, Astrid et al. (2022): Einsam. Gesellschaftliche, kirchliche und diako-
nische Perspektiven, Leipzig.

Gienke, Claus / Landwehrs, Tim (2024): Die Ablösung der Staatsleistungen 
im Dienst der Freiheit, in: ZevKR 69, 183–194.

Gräb, Wilhelm / Öhlmann, Philipp (2022): Religion und Entwicklung. Die 
Herausforderungen staatlicher Entwicklungspolitik in der Zusammenarbeit 
mit religiösen Gemeinschaften, in: Eurich, Johannes / Schweizer Dorothea 
(Hg.): Diakoniewissenschaft in Forschung und Lehre 2020/2021(DWI Jahr-
buch 47), Heidelberg, 88–94.

Gräb-Schmidt, Elisabeth (2015): Gemeinwohl. Rückgewinn eines antiquier-
ten Begriffs in der pluralen modernen Gesellschaft, in: ZEE 59, 163–167.

Graef, Michael / O’Mahony, Niamh / Vortisch, Johannes (2022): Wie kann Kir-
che attraktiver werden? Eine Design Thinking-Fallstudie, PrTh 57, 168–178.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


131

Literaturverzeichnis

Grethlein, Christian (2013): Probleme hinter den Bemühungen um Kirchen-
reform. Kirche im Übergang von einer staatsanalogen Institution zu einer 
zivilgesellschaftlichen Organisation, in: PrTh 48, 36–42.

Grethlein, Christian (2015): Evangelisches Kirchenrecht. Eine Einführung, 
Leipzig.

Grethlein, Christian (2016): Kirchensteuer im Transformationsprozess heu-
tiger evangelischer Landeskirchen in Deutschland, in: KuR 22, 188–195.

Grethlein, Christian (2018a): Kirchentheorie. Kommunikation des Evange-
liums im Kontext, Berlin/Boston.

Grethlein, Christian (2018b): Christsein als Lebensform. Eine Studie zur Grund-
legung der Praktischen Theologie (ThLZ.F), 35), Leipzig.

Grözinger, Albrecht (1998): Die Kirche. Ist sie noch zu retten? Gütersloh.
Großbölting, Thomas (2013): Der verlorene Himmel. Glaube in Deutschland 

seit 1945, Göttingen.
Großbölting, Thomas (2023): „Hinkende Trennung“ von Staat und Kirchen 

als Erfolgsmodell? In: Rau, Vanessa / Nicoubin, Mahyar (Hg.): Religions-
verfassungsrecht revisited. Religion, Säkularität und Gesellschaft im Wan-
del (bpb Bd. 10822), Bonn, 129–142.

Große Kracht, Hermann-Josef (1997): Kirche in ziviler Gesellschaft. Studien zur 
Konfliktgeschichte von katholischer Kirche und demokratischer Öffentlich-
keit, Paderborn.

Große-Kracht, Hermann-Josef (2009): „[…] weder die Kirche allein, noch der 
Staat allein“ – Zur ungewollten Wohlfahrtsstaatsproduktivität des sozialen 
Katholizismus in Deutschland, in: Bauerkämper, Arnd / Nautz, Jürgen P. 
(Hg.): Zwischen Fürsorge und Seelsorge. Christliche Kirchen in den euro-
päischen Zivilgesellschaften seit dem 18. Jahrhundert, Frankfurt a. M., 131–154.

Gutmann, David / Peters, Fabian (2021): #projektion2060 – die Freiburger Stu-
die zu Kirchenmitgliedschaft und Kirchensteuer. Analysen – Chancen – 
Visionen, Neukirchen-Vluyn.

Habermas, Jürgen (1998): Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie 
des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a. M.

Habermas, Jürgen (2005): Religion in der Öffentlichkeit. Kognitive Voraus-
setzungen für den „öffentlichen Vernunftgebrauch“ religiöser und säkula-
rer Bürger, in: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Auf-
sätze, Frankfurt a. M., 119–154.

Habermas, Jürgen (2022): Ein neuer Strukturwandel der Öffentlichkeit und 
die deliberative Politik, Berlin.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132

Literaturverzeichnis

Härle, Wielfried (2008): Creatura Evangelii. Die Konstitution der Kirche durch 
Gottes Offenbarung nach lutherischer Lehre, in: Herms, Eilert / Žák, Lubo-
mir (Hg.): Grund und Gegenstand des Glaubens nach römisch-katholi-
scher und evangelisch-lutherischer Lehre. Theologische Studien, Tübin-
gen, 482–502.

Hauschildt, Eberhard (2006): Zur Bedeutung der Theorie des „Dritten Sek-
tors“ für die Praktische Theologie. Kirchliches und öffentliches Christen-
tum in einer anderen Perspektive, in: PThI 26, 282–297.

Hauschildt, Eberhard / Pohl-Patalong (2013): Uta, Kirche (Lehrbuch Prakti-
sche Theologie Bd. 4), Gütersloh.

Hauschildt, Eberhard (2022): Kirche und Gemeinde. Fünf Schritte zu einer 
einfallsreichen Theologie, in: Meyns, Christoph / Raatz, Georg (Hg.): Was 
braucht die Gemeinde? Zum Wechselspiel zwischen kirchlichen Trans-
formationsprozessen und Ekklesiologie, Leipzig, 89–107.

Heinig, Hans Michael / Walter, Christian (Hg.) (2007): Staatskirchenrecht 
oder Religionsverfassungsrecht? Ein begriffspolitischer Grundsatzstreit, 
Tübingen.

Heinig, Hans Michael (2018): Säkularer Staat – viele Religionen. Religions-
politische Herausforderungen der Gegenwart, Freiburg.

Heinig, Hans (2023): Pluralisierung – Säkularisierung – Europäisierung. 
Dynamiken im Verhältnis von Staat und Kirche, in: Aus Politik und Zeit-
geschichte 73 /39, 21–26.

Heinig, Hans Michael et al. (Hg.) (2024): Christlicher Religionsunterricht 
(CRU). Rechtswissenschaftliche und theologisch-religionspädagogische 
Perspektiven auf ein Reformmodell in Niedersachsen, Tübingen.

Hempelmann, Reinhard et al. (Hg.) (1997): Handbuch der Evangelistisch-mis-
sionarischen Werke, Einrichtungen und Gemeinden, Deutschland – Öster-
reich – Schweiz, Stuttgart.

Henkel, Anna (2009): Die Funktion der Gemeinde. Zum Verhältnis von 
Religion, Kirche und Gemeinde aus systemtheoretischer Perspektive, in: 
Karle, Isolde (Hg.): Kirchenreform. Interdisziplinäre Perspektive (APrTh, 
41), Leipzig, 293–307.

Herkenrath, Mark (2011): Die Globalisierung der sozialen Bewegungen. Trans-
nationale Zivilgesellschaft und die Suche nach einer gerechten Welt-
ordnung, Wiesbaden.

Hermelink, Jan (2011): Kirchliche Organisation und das Jenseits des Glaubens. 
Eine praktisch-theologische Theorie der evangelischen Kirche, Gütersloh.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


133

Literaturverzeichnis

Hermelink, Jan (2012): Einige Dimensionen der Strukturveränderung der deut-
schen evangelischen Landeskirchen, in: Hermle, Siegfried / Lepp, Clau-
dia / Oelke, Harry (Hg.): Umbrüche. Der deutsche Protestantismus und die 
sozialen Bewegungen in den 1960er und 70er Jahren (Arbeiten zur Kirch-
lichen Zeitgeschichte, 47), Göttingen 2. Auflage, 285–302.

Hermelink, Jan (2025): Konsenssuche im Sinkflug. Die aktuelle Praxis syno-
daler Finanzsteuerung inszeniert landeskirchliche Machtverhältnisse, in 
ThPr 60, 157–162.

Hermle, Siegfried / Lepp, Claudia / Oelke, Harry (Hg.) (2012): Umbrüche. Der 
deutsche Protestantismus und die sozialen Bewegungen in den 1960er und 
70er Jahren (AKZ 47), Göttingen 2. Auflage.

Hermle, Siegfried / Oelke, Harry (Hg.) (2021): Kirchliche Zeitgeschichte_
evangelisch. Band 3: Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945–1961), 
(CuZ S9), Leipzig.

Hermle, Siegfried / Oelke, Harry (Hg.) (2023): Kirchliche Zeitgeschichte_evan-
gelisch. Band 4: Protestantismus im Umbruch (1962–1992) (CuZ 10), Leipzig.

Herms, Eilert (2010): Gemeinwohl. Probleme eines Lebenskonzepts der Sozial-
ethik, in: Spiess, Christian (Hg): Freiheit – Natur – Religion. Studien zur 
Sozialethik (FS A. Anzenbacher), Paderborn, 263–276.

Hidalgo, Oliver (2020): Religion, Staat und Zivilgesellschaft – Anmerkungen 
zu einem komplexen Dreieck, in: Nix, Andreas (Hg.): Staat und Zivil-
gesellschaft. Permanente Opposition oder konstruktives Wechselspiel? 
(Staatsverständnisse, Bd. 143), Baden Baden, 137–160.

Hidalgo, Oliver (2023): Religion und Politik in der Logik des Grundgesetzes, 
in: Rau, Vanessa / Nicoubin, Mahyar (Hg.): Religionsverfassungsrecht revi-
sited. Religion, Säkularität und Gesellschaft im Wandel (bpb Bd. 10822), 
Bonn, 143–160.

Hiebaum, Christian (Hg.) (2022): Handbuch Gemeinwohl, Wiesbaden.
Hitzer, Bettina (2009): Protestantische Philanthropie und Zivilgesellschaft in 

Deutschland. Ein vieldeutiges Verhältnis, in: Bauerkämper, Arnd / Nautz, 
Jürgen (Hg.): Zwischen Fürsorge und Seelsorge: Christliche Kirchen in 
den europäischen Zivilgesellschaften seit dem 18. Jahrhundert, Frank-
furt a. M., 113–130.

Hillebrecht, Steffen W. (Hg.) (1997): Kirchliches Marketing, Paderborn.
Höhne, Florian (2015): Öffentliche Theologie. Begriffsgeschichte und Grund-

fragen (ÖTH 31), Leipzig.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134

Literaturverzeichnis

Höhne, Florian (2020): Wo noch? Kirche in gesellschaftlichen Öffentlich-
keiten. Anmerkungen zu theopolitischen Imaginationen, in: Jähnichen, 
Traugott et al. (Hg.): Krisen – Aufbrüche – Transformationen. Zur Soziali-
tät der Evangelischen Kirche (Jahrbuch Sozialer Protestantismus, Band 12), 
Leipzig, 255–282.

Höhne, Florian (2022): Die Verantwortung kritischer Öffentlicher Theologie, 
in: Bedford-Stroh, Heinrich / Bubmann, Peter / Meireis, Thorsten (Hg.): 
Kritische Öffentliche Theologie (ÖTH 42), Leipzig, 111–126.

Hölscher, Lucian (2011): Die Säkularisierung der Kirchen. Sprachliche Trans-
formationsprozesse in den langen 1960er Jahren, in: Damberg, Wilhelm / 
Bösch, Frank (Hg.): Soziale Strukturen und Semantiken des Religiösen 
im Wandel. Transformationen in der Bundesrepublik Deutschland 1949–
1989, Essen, 203–214.

Hörsch, Daniel (2025): Verständigungsorte in polarisierenden Zeiten. Studie 
zur Stimmungslage der Gesellschaft, Berlin.

Hoffmann, Anne Friederike (2019): Verantwortung für die Umwelt. Das Bei-
spiel der kirchlichen Umweltbeauftragten, in: Albrecht,Christian / Anselm, 
Reiner (Hg.): Aus Verantwortung. Der Protestantismus in den Arenen 
des Politischen (Religion in der Bundesrepublik Deutschland, 3), Tübin-
gen, 187–206.

Hofmann, Beate (2016): Zivilgesellschaftliches Engagement von Diakonie und 
Kirche, In: Eurich, Johannes / Schmidt, Heinz (Hg.): Diakonik. Grund-
lagen – Konzeptionen – Diskurse, Göttingen, 220–241.

Horstmann, Martin; Park, Heike (2014): Gott im Gemeinwesen. Sozialkapital-
bildung durch Kirchengemeinden (SI konkret 6), Berlin.

Hoyer, Birgit (2020): Gemeinwohlorientierung im Unternehmen Kirche, in: 
Bucher, Rainer (Hg.): Pastoral im Kapitalismus, Würzburg, 127–140.

Huber, Wolfgang (1973): Kirche und Öffentlichkeit, Stuttgart.
Huber, Wolfgang (1998): Kirche in der Zeitenwende. Gesellschaftlicher Wan-

del und Erneuerung der Kirche, Gütersloh.
Huber, Wolfgang (2000): Die Rolle der Kirchen als intermediärer Institutio-

nen in der Gesellschaft, 2000. https://www.ekd.de/die-rolle-der-kirchen-
als-intermediaerer-institutionen-in-der-gesellschaft-45358.htm. (10.07.2025).

Huber, Wolfgang (2001): Die Kirche als intermediäre Institution in der Medien-
gesellschaft, in:, in: Drägert, Christian / Fricke-Hein, Hans Wilhelm: Medien-
ethik. Freiheit und Verantwortung; Festschrift zum 65. Geburtstag von 
Manfred Kock, Stuttgart, 137–150.

Huber, Wolfgang (2016): Art. Öffentlichkeit und Kirche, in: Hübner, Jörg u. a.: 
Evangelisches Soziallexikon, Stuttgart 9. überarbeitete Aufl., 1144–1153.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ekd.de/die-rolle-der-kirchen-als-intermediaerer-institutionen-in-der-gesellschaft-45358.htm
https://www.ekd.de/die-rolle-der-kirchen-als-intermediaerer-institutionen-in-der-gesellschaft-45358.htm
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ekd.de/die-rolle-der-kirchen-als-intermediaerer-institutionen-in-der-gesellschaft-45358.htm
https://www.ekd.de/die-rolle-der-kirchen-als-intermediaerer-institutionen-in-der-gesellschaft-45358.htm


135

Literaturverzeichnis

Hübner, Ingolf et al. (Hg.) (2023): Religion im Sozialraum. Sozialwissenschaft-
liche und theologische Perspektiven, Stuttgart.

Jäger, Alfred (1984): Diakonie als ökonomisches Unternehmen (Beiträge aus 
der Arbeit der v. Bodelschwinghschen Anstalten in Bethel bei Bielefeld, 
28), Bielefeld-Bethel.

Jäger, Alfred (1993): Diakonie als christliches Unternehmen. Theologische 
Wirtschaftsethik im Kontext diakonischer Unternehmenspolitik. Güters-
loh 4. Aufl. 

Jäger, Sarah (2019): Kirchen als Akteurinnen in der Zivilgesellschaft – eine 
theologische Perspektive, in: I.–J. Werkner, Ines-Jaqueline / Dembinski, 
Matthias (Hg.): Gerechter Frieden jenseits des demokratischen Rechts-
staates, Wiesbaden, 127–149.

Jähnichen, Traugott (2012): Die Dynamik der Reich-Gottes-Hoffnung als Impuls 
für zivilgesellschaftliches Handeln – eine systematisch-theologische Per-
spektive, in: Bauer, Lothar / Eurich, Johannes / Schmidt, Wilhelm (Hg.): 
Zukunft verantworten – Teilhabe gestalten. Zivilgesellschaftliche Impulse 
Gustav Werners, Heidelberg, 11–26.

Jähnichen, Traugott (2015): ,Öffentliches Christentum‘. Eine unterschätzte 
Dimension christlicher Präsenz im Kontext der Kirchenmitgliedschafts-
untersuchungen, in: EvTh 75, 166–178.

Jähnichen, Traugott (2018): Von der Moralagentur zum zivilgesellschaftlichen 
Impulsgeber. Konstellationen und Funktionen des öffentlichen Redens 
der Evangelischen Kirche in Deutschland, in: Emunds, Bernhard (Hg.): 
Christliche Sozialethik – Orientierung welcher Praxis? Baden-Baden, 55–67.

Jähnichen, Traugott (2020): Transformation kirchlicher Organisationsstrukturen 
des deutschen Protestantismus in Geschichte und Gegenwart, in: ders. et al. 
(Hg.): Krisen – Aufbrüche – Transformationen. Zur Sozialität der Evangeli-
schen Kirche (Jahrbuch Sozialer Protestantismus, Band 12), Leipzig, 188–207.

Jähnichen, Traugott (2023): Evangelischer Glaube in der pluralen Religions-
kultur der Moderne. Fundamentaltheologische Perspektiven, Stuttgart.

Jessen, Ralph / Reichardt, Sven / Klein, Ansgar (2004): Zivilgesellschaft als 
Geschichte. Studien zum 19. und 20. Jahrhundert (Bürgergesellschaft und 
Demokratie, 13), Wiesbaden.

Joas, Hans (2013): Glaube als Option. Zukunftsmöglichkeiten des Christen-
tums, Freiburg 2. Aufl.

Karle, Isolde (2009): Kirchenreform. Interdisziplinäre Perspektive (APrTh, 41), 
Leipzig.

Karle, Isolde (2011): Kirche im Reformstress, Gütersloh 2. Aufl. 

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136

Literaturverzeichnis

Karle, Isolde (2014): Kirche in der späten Moderne. Herausforderungen und 
Perspektiven, in: Abmeier, Karlies / Borchard, Michael (Hg.): Öffentliche 
Religion – religiöse Öffentlichkeit, Paderborn, 225–234.

Karle, Isolde (2015): Reformprozesse in der evangelischen Kirche der Gegenwart. 
Realität und Visionen, in: Damberg, Wilhelm et al. (Hg.): Gottes Wort in 
der Geschichte. Reformation und Reform in der Kirche, Freiburg, 317–330.

Karle, Isolde (2021): Praktische Theologie (Lehrwerk Evangelische Theologie, 
Band 7), Leipzig 2. Auflage.

Kehlbreier, Dietmar (2009): „Öffentliche Diakonie“. Wandlungen im kirch-
lich-diakonischen Selbstverständnis in der Bundesrepublik der 1960er- und 
1970er-Jahre (ÖTRH 23), Bochum.

Kirchenamt der Ev. Kirche in Deutschland, EKD (Hg.) (2006): Kirche der 
Freiheit. Perspektiven für die evangelischer Kirche im 21. Jahrhundert. Ein 
Impulspapier des Rates der EKD, Hannover.

Kläden, Tobias / Wunder, Edgar (2024): Sozialstrukturelle Ungleichheiten 
und ihre Beziehungen zur Religiösität, in: Sozialwissenschaftliches Insti-
tut der EKD / Katholische Arbeitsstelle für missionarische Pastoral (Hg.): 
Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Relevanz von Religion und Kirche in 
der pluralen Gesellschaft. Analysen zur 6. Kirchenmitgliedschaftsunter-
suchung, Gütersloh, 342–254.

Klein, Ansgar (2001): Der Diskurs der Zivilgesellschaft. Politische Kontexte und 
demokratietheoretische Bezüge der neueren Begriffsverwendung (Bürger-
schaftliches Engagement und Nonprofit-Sektor, 4). Wiesbaden.

Klein, Ansgar / Zimmermann, Olaf (Hg.) (2017): Impulse der Reformation. 
Der zivilgesellschaftliche Diskurs, Wiesbaden

Klein, Ansgar (2017): Kirchen in der zivilgesellschaftlichen Praxis – persönliche 
Reflexionen eines zivilgesellschaftlichen Netzwerkers, in: ders. / Zimmer-
mann, Olaf (Hg.): Impulse der Reformation. Der zivilgesellschaftliche Dis-
kurs, Wiesbaden, 185–196.

Klein, Ansgar (2019): Überlegungen zum Begriff der Zivilgesellschaft, in: Werk-
ner, Ines-Jaqueline / Dembinski, Matthias (Hg.): Gerechter Frieden jenseits 
des demokratischen Rechtsstaates (Politisch-ethische Herausforderungen, 
Bd. 5), Wiesbaden, 79–95.

Klein, Rebecca A. (2020): Von der Mehrheit zur Minderheit. Öffentliche Ver-
antwortung der Kirche in einer sich radikal pluralisierenden Gesellschaft, 
in: Kämper, Burkhard / Treseler, Tobias (Hg.): Veränderungen in der Kir-
che gestalten. Jubiläumsschrift für Arno Schilberg, Berlin, 29–37.

Klie, Thomas / Klie, Anna Wiebke (Hg.) (2017): Engagement und Zivil-
gesellschaft. Expertisen und Debatten zum Zweiten Engagementbericht, 
Wiesbaden.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


137

Literaturverzeichnis

Klostermeier, Birgit (2011): Das unternehmerische Selbst der Kirche. Eine 
Diskursanalyse. (Praktische Theologie im Wissenschaftsdiskurs 10), Ber-
lin/Boston.

Kocka, Jürgen (2003): Zivilgesellschaft in historischer Perspektive, in: 
Forschungsjournal Neue Soziale Bewegungen 14, 29–37.

Könemann, Judith (2017): Kirchen in der Öffentlichkeit – Mediale Präsenz, 
inhaltliche Positionierungen und Rollenverständnis in pluraler Gesell-
schaft, in: Dingel, Irene et al. (Hg.): Die europäische Integration und die 
Kirchen, Teil 3. Personen und Kontexte (Veröffentlichungen des Instituts 
für Europäische Geschichte Mainz Bd. 115), Göttingen, 121–144.

Körtner, Ulrich H.J. / Anselm, Reiner / Albrecht, Christian (Hg.): Konzep-
te und Räume Öffentlicher Theologie. Wissenschaft – Kirche – Diakonie 
(ÖTh, 39), Leipzig.

Kreutzer, Ansgar (2017): Kirche und Theologie im Rahmen der Zivilgesellschaft, 
in: Krieger, Gerhard (Hg.): Zur Zukunft der Theologie in Kirche, Uni-
versität und Gesellschaft, Freiburg.

Kubik, Andreas / Klinger, Susann / Sağlam, Coşkun (Hg.) (2022): Neuver-
messung des Religionsunterrichts nach Art. 7 Abs. 3 GG. Zur Zukunft 
religiöser Bildung (Veröffentlichungen des Instituts für Islamische Theo-
logie der Universität Osnabrück 11), Göttingen.

Kühl, Stefan (2020): Organisationen. Eine sehr kurze Einführung, Wiesbaden 
2. Aufl.

Küppers, Arnd (2017): Alexis de Tocqueville – Religion als das vorpolitische 
Fundament freiheitlicher Ordnung, in: Hidalgo, Oliver / Polke, Christian 
(Hg.): Staat und Religion. Zentrale Positionen zu einer Schlüsselfrage des 
politischen Denkens, Wiesbaden, 279–296.

Kunz, Ralph (2020): Pilgern. Glauben auf dem Weg (ThLZ.F), 36), Leipzig.
Lämmlin, Georg / Wegner, Gerhard (Hg.) (2020): Kirche im Quartier: Die 

Praxis. Einhandbuch, Leipzig.
Lämmlin, Georg (2022): Schlüsselfaktoren für Gemeindeentwicklung. Empiri-

sche Beobachtungen und weiterführende Überlegungen, in: Meyns, Chris-
toph / Raatz, Georg (Hg.): Was braucht die Gemeinde? Zum Wechselspiel 
zwischen kirchlichen Transformationsprozessen und Ekklesiologie, Leip-
zig, 63–87.

Lämmlin, Georg / Rebenstorf, Hilke / Weisheit, Jil (2023): Religion – Kirche – 
Vorurteil. Diskussion eines Forschungsprojektes zu Kirchenmitgliedschaft 
und politischer Kultur (SI-Diskurse 6), Baden-Baden.

Laube, Martin (2011): Die Kirche als ,Institution der Freiheit‘, in: Albrecht, 
Christian (Hg.): Kirche. (Themen der Theologie 1), Tübingen, 131–170.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138

Literaturverzeichnis

Laube, Martin (2019): Öffentliches Christentum. Überlegungen zum Prob-
lem der „Übersetzung“ religiöser Gehalte, in: Jäger, Sarah / Anselm, Rai-
ner (Hg.): Ethik in pluralen Gesellschaften, Wiesbaden, 47–69.

Lehmann, Maren (2018): Zwei oder drei. Kirche zwischen Organisation und 
Netzwerk, Leipzig.

Leonhardt, Rochus (2021): Kirchlich-politischer Aktionismus als Ausdruck 
protestantischer Religionsvergessenheit, in: Neugebauer, Georg / Plaul, 
Constantin / Priesemuth, Florian (Hg.): May God Grant Growth. Histo-
rical and Systematic Studies on Protestant Business Ethics According to 
Max Weber, Berlin/Boston, 147–176.

Lepp, Claudia (2014): Einleitung, in: Fitschen, Klaus et al. (Hg.): Die Politisie-
rung des Protestantismus. Entwicklungen in der Bundesrepublik Deutsch-
land während der 1960er und 70er Jahre (AzkZ 52), Göttingen.

Lepp, Claudia / Oelke,Harry / Pollack, Detlef (Hg.) (2016): Religion und 
Lebensführung im Umbruch der langen 1960er Jahre (AzKZ 65), Göttingen.

Liedhegener, Antonius (2010): Churches and Denominations, in: Anheier, Hel-
mut K. / Toepler, Stefan (Hg.): International Encyclopedia of Civil Socie-
ty. Band 1, New York, 133–138.

Liedhegener, Antonius / Werkner, Ines Jaqueline (2011): Religion zwischen 
Zivilgesellschaft und politischem System. Befunde – Positionen – Pers-
pektiven, Wiesbaden.

Liedhegener, Antonius (2016): Religion in Zivilgesellschaft, Öffentlichkeit und 
Politik in demokratischen politischen Systemen. Sechs Fallbeispiele und 
ein heuristisches Modell der empirischen politischen Theorie, in: Köne-
mann, Judith / Wendel, Saskia (Hg.): Religion, Öffentlichkeit, Moderne. 
Transdisziplinäre Perspektiven (Religionswissenschaft), Bielefeld, 93–126.

Liedhegener, Antonius / Pickel, Gerd (Hg.) (2016): Religionspolitik und Poli-
tik der Religionen in Deutschland. Fallstudien und Vergleiche, Wiesbaden.

Liedhegener, Antonius / Pickel, Gert / Odermatt, Anastas / Yendell, Alexander / 
Jaeckel, Yvonne (2019): Wie Religion „uns“ trennt – und verbindet. Befunde 
einer Repräsentativbefragung zur gesellschaftlichen Rolle von religiösen 
und sozialen Identitäten in Deutschland und der Schweiz 2019 (Forschungs-
bericht). Luzern / Leipzig 2019, https://resic.info/wp-content/uploads/2019/12/
KONID-Bericht-2019_Religion-trennt-verbindet.pdf (10.7.2019).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://resic.info/wp-content/uploads/2019/12/KONID-Bericht-2019_Religion-trennt-verbindet.pdf
https://resic.info/wp-content/uploads/2019/12/KONID-Bericht-2019_Religion-trennt-verbindet.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://resic.info/wp-content/uploads/2019/12/KONID-Bericht-2019_Religion-trennt-verbindet.pdf
https://resic.info/wp-content/uploads/2019/12/KONID-Bericht-2019_Religion-trennt-verbindet.pdf


139

Literaturverzeichnis

Liedhegener, Antonius / Pickel, Gert / Odermatt, Anastas / Jaeckel, Yvonne 
(2023): Herausgeforderter gesellschaftlicher Zusammenhalt. Soziale Identi-
täten, Religion und die Zukunft liberaler Demokratien, in: Verhandlungs-
band des 41. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie in 
Bielefeld (2023), 1–24, file:///C:/Users/phile/Downloads/1602_Liedhegener-
Pickel-Odermatt-Jaeckel_2023_DGS_def_Fahne2-1.pdf (10.07.2025).

Lienemann, Wolfgang / Lienemann-Perrin (2006): Kirche und Öffentlichkeit 
in Transformationsgesellschaften, Stuttgart.

Lindner, Herbert (2000): Kirche am Ort. Ein Entwicklungsprogramm für 
Ortsgemeinden. Stuttgart völlig, überarb. Neuauflage

Link, Christoph (2007): Thron und Altar oder freiheitliche Religionsver-
fassung? – Das Verhältnis von Staat und Kirche in einer säkularisier-
ten Gesellschaft, in: Zehetmair, Hans (Hg.): Politik aus christlicher Ver-
antwortung, Wiesbaden, 251–263.

Link, Christoph (2017): Kirchliche Rechtsgeschichte. Kirche, Staat und Recht 
in der europäischen Geschichte von den Anfängen bis ins 21. Jahrhundert 
Frankfurt a. M. 3. Auflage.

Löwe, Frank W. (1999): Das Problem der Citykirchen unter dem Aspekt der 
urbanen Gemeindestruktur. Eine praktisch-theologische Analyse unter 
besonderer Berücksichtigung von Berlin (Ästhetik – Theologie – Litur-
gik, 10), Münster.

Ludwig, Holger (2010): Von der Institution zur Organisation. Eine grund-
begriffliche Untersuchung zur Beschreibung der Sozialgestalt der Kirche 
in der neueren evangelischen Ekklesiologie (ÖTh, 26), Leipzig.

Märke, Erika (2012): Zivilgesellschaft – Ein starkes Stück Demokratie. Studie 
zur Rolle der Zivilgesellschaft in der Arbeit des EED, Bonn.

Mager, Ute (2020): Förderung von Kirchen und anderen Religionsgemein-
schaften durch den Staat, in: Pirson, Dietrich et al. (Hg.): Handbuch des 
Staatskirchenrechtes, Bd. 3, Berlin 3. Aufl., 2880–2782.

Mayert, Andreas (2023): Abwertende Blicke: über Klassismus in seiner kirchen-
spezifischen Ausprägung, in: Zeitzeichen 24, Heft 5, 29–31.

Meireis, Torsten (2022): Berliner Realismus: Wolfgang Hubers Begründung der 
kritischen Funktion Öffentlicher Theologie, in: Bedford-Strohm, Heinrich / 
Bubmann, Peter / ders. (Hg.): Kritische Öffentliche Theologie (ÖTH 42), 
Leipzig, 13–30.

Merle, Kristin (2019): Religion in der Öffentlichkeit. Digitalisierung als Heraus-
forderung für kirchliche Kommunikationskulturen (Praktische Theologie 
im Wissenschaftsdiskurs 22), Berlin/Boston.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

file:/C:/Users/phile/Downloads/1602_Liedhegener-Pickel-Odermatt-Jaeckel_2023_DGS_def_Fahne2-1.pdf
file:/C:/Users/phile/Downloads/1602_Liedhegener-Pickel-Odermatt-Jaeckel_2023_DGS_def_Fahne2-1.pdf
https://www.eva-leipzig.de/reihen.php?id=24
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.eva-leipzig.de/reihen.php?id=24


140

Literaturverzeichnis

Merle, Kristin (2021): Was bringt Religion Öffentlichkeit? Gesellschaftliche 
Pluralität als Motiv praktisch-theologischen Nachdenkens, in: ZThK 118, 
216–240.

Merle, Kristin / Nord, Ilona (Hg.) (2022): Mediatisierung religiöser Kultur. 
Praktisch-theologische Standortbestimmungen im interdisziplinären Kon-
text (VWGTh 58), Leipzig.

Meyer, Thomas (2015): Religion, Politik, Demokratie, in: Forschungsjournal 
Soziale Bewegungen 28, 8–17.

Meyer, Thomas (2017): Die Bedrohung der Zivilität – die zivilgesellschaft-
liche Mission der Religion, in: Klein, Ansgar / Zimmermann, Olaf (Hg.): 
Impulse der Reformation. Der zivilgesellschaftliche Diskurs (Bürgergesell-
schaft und Demokratie), Wiesbaden, 107–120.

Meyns, Christoph (2009): Management als Mittel der Kirchenreform. Model-
le der Begegnung von Theologie und Ökonomie, in: Karle, Isolde (Hg.): 
Kirchenreform. Interdisziplinäre Perspektive (APrTh, 41), Leipzig, 161–175.

Meyns, Christoph (2013): Kirchenreform und betriebswirtschaftliches Den-
ken. Modelle – Erfahrungen – Alternativen, Gütersloh.

Meyns, Christoph (2014): Zwischen Aktivismus und Resignation. Leitungs-
handeln im Rahmen kirchlicher Rückbauprozesse, in: Weyel, Birgit / Bub-
mann, Peter (Hg.): Kirchentheorie. Praktisch-theologische Perspektiven 
auf die Kirche. (VWGTh 41), 145–157.

Meyns, Christoph (2016): Produktive Irritation. Zum angemessenen Umgang 
mit betriebswirtschaftlichen Handlungsempfehlungen im Kontext kirch-
licher Veränderungsprozesse, in: Popkes, Enno Edzard / Landmesser, Chris-
tof (Hg.) (2016): Kirche und Gesellschaft. Kommunikation. Institution. 
Organisation, Leipzig, 28–40.

Mittmann, Thomas (2011): Kirchliche Akademien in der Bundesrepublik 
Deutschland. Gesellschaftliche, politische und religiöse Selbstverortungen 
(Geschichte der Religion in der Neuzeit, 4), Göttingen.

Moos, Thorsten (2013): Die Konfirmation als öffentliche Anreizung zum Evan-
gelisch-Sein, in: Heinemann, Lars / Höfle, Katrin / Scherle, Peter (Hg.): 
Gott in der Öffentlichkeit. Die mediale Gestalt der Kirche und ihre Pra-
xis, Münster, 177–205.

Moos, Thorsten (2020): Segensdienstleistungen. Über die Kirche als Unter-
nehmen und einen theologischen Dienstleistungsbegriff, in: ThPr 55, 202–
207.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


141

Literaturverzeichnis

Mulia, Christian (2018): Kirche im Übergang – Regionalisierung, Demo-
kratisierung und volkskirchliche Pluralität. Kybernetische Reformansätze 
in den 1960er- und 1970er-Jahren, in: Greifenstein, Johannes (Hg.): Praxis-
relevanz und Theoriefähigkeit. Transformationen der Praktischen Theo-
logie um 1968 (Praktische Theologie in Geschichte und Gegenwart, 27), 
Tübingen, 27–58.

Munsonius, Hendrik (2023): Kirche – „staatsanalog“? In: ZevKR 68, 52–68.
Nix, Andreas (Hg.) (2020): Staat und Zivilgesellschaft. Permanente Opposition 

oder konstruktives Wechselspiel? (Staatsverständnisse, Bd. 143), Baden Baden.
Nolte, Paul (2014): Religion als zivilgesellschaftliche Ressource. Integration 

und Konflikt seit den 1950er-Jahren – das Beispiel der Bundesrepublik,in: 
Arens, Edmund et al. (Hg.): Integration durch Religion? Geschichtliche 
Befunde, gesellschaftliche Analysen, rechtliche Perspektiven. (Religion – 
Wirtschaft – Politik, 10), Baden-Baden, 133–154.

Nolte, Paul (2015): Vorreiter oder Verlierer? Das religiös-kirchliche Feld in den 
Umbrüchen der westdeutschen Zivilgesellschaft seit den 1960er Jahren, in: 
Damberg, Wilhelm / Jähnichen, Traugott (Hg.): Neue Soziale Bewegungen 
als Herausforderung sozialkirchlichen Handelns, Stuttgart 49–72.

Odermatt, Ansastas (2023): Religion und Sozialkapital in der Schweiz. Zum 
eigenwilligen Zusammenhang zwischen Religiosität, Engagement und 
Vertrauen, Wiesbaden.

Ohlendorf, David; Sinnemann, Maria (2017): Religiöse Motive als Antrieb zu 
freiwilligem Engagement? In: Klein, Ansgar / Zimmermann, Olaf (Hg.): 
Impulse der Reformation. Der zivilgesellschaftliche Diskurs, Wiesbaden, 
153–163.

Ohlendorf, David / Rebenstorf, Hilke (2019): Überraschend offen. Kirchen-
gemeinden in der Zivilgesellschaft, Leipzig.

Paulus, Julia (2015): „Da muss man doch ’was machen!“ Bewegungs-Gründe 
von Frauenprotestformen in der Bundesrepublik der 1970er und 1980er 
Jahre, in: Damberg, Wilhelm /Jähnichen, Traugott (Hg.): Neue Sozia-
le Bewegungen als Herausforderung sozialkirchlichen Handelns, Stutt-
gart, 91–102.

Petterson, Pet / Simojoki, Henrik (2010): Does Confirmation Work Contribute 
to Civil Society? In: Schweitzer, Friedrich et al. (Hg.): Confirmation Work 
in Europe: Empirical Results, Experiences and Challenges. Am Compera-
tive Study in Sevene Countries, Gütersloh, 265–275.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142

Literaturverzeichnis

Pickel, Gert / Gladkich, Anja (2011): Säkularisierung, religiöses Sozialkapital 
und Politik – Religiöses Sozialkapital als Faktor der Zivilgesellschaft und 
als kommunale Basis subjektiver Religiosität? In: Liedhegener, Antonius / 
Werkner, Ines Jaqueline: Religion zwischen Zivilgesellschaft und politi-
schem System. Befunde – Positionen – Perspektiven, Wiesbaden, 81–109.

Pickel, Gerd (2014): Religiöses Sozialkapital – Integrationsressource für die 
Gesellschaft und die Kirchen? In: Arens, Edmund et al. (Hg.): Integration 
durch Religion? (Religion – Wirtschaft – Politik 10), Baden-Baden, 41–61.

Pickel, Gert (2015): Sozialkapital und zivilgesellschaftliches Engagement evan-
gelischer Kirchenmitglieder als gesellschaftliche und kirchliche Ressour-
ce, in: Bedford-Strohm, Heinrich / Jung, Volker (Hg.): Vernetzte Vielfalt. 
Kirche angesichts von Individualisierung und Säkularisierung. Die fünfte 
EKD-Erhebung über Kirchenmitgliedschaft, Gütersloh, 279–301.

Pickel, Gert  / Liedhegener, Antonius / Odermatt, Anastas / Yendell, Alexan-
der /Jaeckel, Yvonne (2020): Religiöse Identitäten und Vorurteil in Deutsch-
land und der Schweiz – Konzeptionelle Überlegungen und empirische 
Befunde, in: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 4, 149–196.

Polke, Christian (2020): „Öffentliche Kirche“. Zum Innovationspotenzial eines 
klärungsbedürftigen Begriffs, in: Körtner, Ulrich H.J. / Anselm, Reiner / 
Albrecht, Christian (Hg.): Konzepte und Räume Öffentlicher Theologie. 
Wissenschaft – Kirche – Diakonie (ÖTh, 39), Leipzig, 103–114.

Polke, Christian (2023): Deutung und Gestaltung des Gemeinwohls als Auf-
trag an die Kirchen? In: Bollongino, Judith et al. (Hg.) (2023): Umkämpftes 
Gemeinwohl: Deutungsmachtkonflikte um das gemeinsame Wohl, Frank-
furt a. M., 101–122.

Pollack, Detlef (2002): Kirche zwischen Staat und Zivilgesellschaft, in: Strach-
witz, Rubert Graf (Hg.): Kirche zwischen Staat und Zivilgesellschaft, Ber-
lin, 21–41.

Pollack, Detlef (2016): Religiöser und gesellschaftlicher Wandel in den 1960er 
Jahren, in: Lepp, Claudia / Oelke, Harry / ders. (Hg.): Religion und Lebens-
führung im Umbruch der langen 1960er Jahre (AzKZ 65), Göttingen, 31–64.

Pollack, Detlef (2018): Probleme der Definition von Religion, in: ders./ Krech, 
Volkhard / Müller, Olaf / Hero, Markus. (Hg.): Handbuch Religionssozio-
logie, Wiesbaden, 17–50.

Pollack, Detlef / Krech, Volkhard / Müller, Olaf / Hero, Markus. (Hg.) (2018): 
Handbuch Religionssoziologie, Wiesbaden.

Putnam, Robert D. (Hg.) (2001): Gesellschaft und Gemeinsinn. Sozialkapital 
im internationalen Vergleich. Gütersloh.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


143

Literaturverzeichnis

Priemer, Jana et al. (2019): Organisierte Zivilgesellschaft, in: Krimmer, Hol-
ger (Hg.): Datenreport Zivilgesellschaft (Bürgergesellschaft und Demo-
kratie), Wiesbaden.

Rebenstorf, Hilke (2020): Kirche und Zivilgesellschaft. Der Beitrag der Kir-
che vor Ort zur Sozialraumentwicklung, in: Brunn, Frank Martin / Kel-
ler, Sonja (Hg.): Teilhabe und Zusammenhalt. Potentiale von Religion im 
öffentlichen Raum, Leipzig, 105–122.

Rebenstorf, Hilke / Schendel, Gunther / Wegner, Gerhard (2021): Kirchen als 
Akteurinnen im Sozialraum, in: Z‘GuG, 44. (3), 341–358.

Rebenstorf, Hilke (2023): Kirchengemeinden im Sozialraum, in: Hübner, 
Ingolf et al. (Hg.): Religion im Sozialraum: sozialwissenschaftliche und 
theologische Perspektiven, Stuttgart, 224–238.

Renner, Christiane (2020): Phänomen Kirchentag. Event, Hybrid, Gemeinde? 
Praktisch-theologische Erkundungen (Praktische Theologie heute 173), 
Stuttgart.

Rentzsch, Christina (2018): Strategien zivilgesellschaftlicher Organisationen 
im Umgang mit Veränderungen, Wiesbaden.

Reuter, Hans-Richard (2008): Der Begriff der Kirche in theologischer Sicht, 
in: ders.: Botschaft und Ordnung. Beiträge zur Kirchentheorie (ÖTh 22), 
Leipzig, 13–55.

Rössler, Dietrich (1994): Grundriss der praktischen Theologie. Berlin/Bos-
ton 2. erw. Aufl.

Roleder, Felix / Weyel, Birgit (2019): Vernetzte Kirchengemeinde: Analysen 
zur Netzwerkerhebung der V. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung der 
EKD, Leipzig.

Roleder, Felix (2020): Die relationale Gestalt von Kirche. Der Beitrag der 
Netzwerkforschung zur Kirchentheorie (Praktische Theologie heute, 169), 
Stuttgart.

Rosa, Hartmut (2022): Demokratie braucht Religion. Über ein eigentümliches 
Resonanzverhältnis, München.

Roßteutscher, Sigrid (2009): Religion, Zivilgesellschaft, Demokratie. Eine inter-
national vergleichende Studie zur Natur religiöser Märkte und der demo-
kratischen Rolle religiöser Zivilgesellschaften, Baden-Baden.

Roßteutscher, Sigrid (2011): Religion, Organisationsstrukturen und Aktiv-
bürger – oder: Ist der Protestantismus demokratischer als der Katholizis-
mus? In: Liedhegener, Antonius / Werkner, Ines Jaqueline (Hg.): Religion 
zwischen Zivilgesellschaft und politischem System. Befunde – Positionen – 
Perspektiven, Wiesbaden, 110–137.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144

Literaturverzeichnis

Roth, Michael (2022): Über kirchliche Propheten mit Tarifvertrag. Plädoyer 
für eine moralische Abrüstung, Stuttgart.

Roth, Roland, (2003): Die dunklen Seiten der Zivilgesellschaft, in: Forschungs-
journal Soziale Bewegungen 16, 59–73.

Rüsen, Jörn (2006): Zivilgesellschaft und Religion — Idee eines Verhältnisses, 
in: Augustin, Christian / Wienand, Johannes / Winkler, Christiane (Hg.): 
Religiöser Pluralismus und Toleranz in Europa, Wiesbaden, 248–259.

Schaede, Stephan (2011): Gemeinwohl definieren; Politik begleiten. Auf welchen 
Politikfeldern ist Begleitung durch die Kirche „mehr“ als eine Lobbyarbeit? 
In: Weber, Friedrich / Otte, Hans (Hg.): Eigenständig und kooperativ – evan-
gelisch in Niedersachsen: 40 Jahre Konföderation Evangelischer Kirchen 
in Niedersachsen, Hannover, 12–23.

Scheliha, Arnulf von / Wißmann, Hinnerk (2024): Religionsunterricht 4.0. 
Eine religionspolitische Erörterung in rechtswissenschaftlicher und ethi-
scher Perspektive. Tübingen.

Schendel, Gunter (2026): Sozialraum, in: Lämmlin, Georg / Schendel, Gun-
ther / Elhaus, Philipp): Adaption und Innovation. Evangelische Kirchen 
in gesellschaftlichen Veränderungsprozessen, Baden-Baden (erscheint im 
Frühjahr 2026).

Scherle, Peter (2007): Selbst-Steuerung und Gott-Offenheit. Strategieent-
wicklung in der Kirche Jesu Christi, in: Nethöfel, Wolfgang / Grunwald, 
Klaus-Dieter (Hg.): Kirchenreform strategisch! Konzepte und Berichte. 
Glashütten, 86–127.

Scherle, Peter (2013): Öffentliche Theologie, in: Heinemann, Lars / Höfle, Kat-
rin / Scherle, Peter (Hg.) (2013): Gott in der Öffentlichkeit. Die mediale 
Gestalt der Kirche und ihre Praxis, Münster, 29–61.

Schlag Thomas (2012): Öffentliche Kirche. Grunddimensionen einer praktisch-
theologischen Kirchentheorie (Theologische Studien 5), Zürich.

Schlag, Thomas (2014): Öffentliche Kirche, in: Kunz, Ralph / Schlag, Tho-
mas (Hg.): Handbuch für Kirchen- und Gemeindeentwicklung, Göttin-
gen, 179–188.

Schlag, Thomas (2018): „Öffentlichkeit 4.0“. Kirchentheoretische Überlegungen 
zur Gestalt und Gestaltung von Kirche in der digitalen Gesellschaft, in: 
Merzyn, Konrad / Schnelle, Ricarda / Stäblein, Christian (Hg.): Reflektier-
te Kirche. Beiträge zur Kirchentheorie. (APrTh 73), Leipzig, 321–335.

Schlag, Thomas (2019): Wie konstituieren sich kirchliche Öffentlichkeiten? 
In: Brunn, Frank Martin / Keller, Sonja (Hg.): Raum. Kirche. Öffentlich-
keit. Dynamiken aktueller Präsenz, Leipzig: 45–58.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


145

Literaturverzeichnis

Schlag, Thomas (2020): Reeimaging „Öffentliche Kirche». Zum Innovations-
potenzial eines erklärungsbedürftigen Begriffs, in: Körtner, Ulrich H.J. / 
Anselm, Reiner / Albrecht, Christian (Hg.): Konzepte und Räume Öffentli-
cher Theologie. Wissenschaft – Kirche – Diakonie (ÖTh, 39), Leipzig, 83–103.

Schlag, Thomas (2021): Konflikte um die Deutungsmacht, in: Klie, Thomas / 
Kumlehn, Martina / Kunz, Ralph / Schlag, Thomas (Hg.): Machtvergessen-
heit. Deutungsmachtkonflikte in praktisch-theologischer Perspektive (Prak-
tische Theologie im Wissenschaftsdiskurs, 25), Berlin/Boston, 201–218.

Schlag, Thomas (2022): Öffentliche Gottes-Rede in der digitalen Gesellschaft. 
Herausforderungen für die Praktische Theologie, in: Merle, Kristin /Nord, 
Ilona (Hg.): Mediatisierung religiöser Kultur. Praktisch-theologische Stand-
ortbestimmungen im interdisziplinären Kontext (VWGTh 58), Leipzig, 
385–404.

Schlag, Thomas (2024): Dienste, Werke und Einrichtungen im Horizont einer 
Öffentlichen Kirche, in: Elhaus, Philipp / Pohl-Patalong, Uta (Hg.): Flui-
de Formen von Kirche. Dienste, Werke und Einrichtungen in Gesellschaft 
und Kirche des 21. Jahrhunderts, Stuttgart, 73–82.

Schlag, Thomas / Greuter, Fabienne (2024): Konfirmationsarbeit und zivil-
gesellschaftliches Engagement, in: Grasser, Patrick (Hg.): Demokratie-
bildung. Heilbronn: Religionspädagogisches Zentrum Heilbronn, 161–177.

Schlamelcher, Jens (2008): Ökonomisierung der Kirchen? in: Hermelink, 
Jan / Wegner, Gerhard (Hg.): Paradoxien kirchlicher Organisation. Nik-
las Luhmanns frühe Kirchensoziologie und die aktuelle Reform der Kir-
che, Würzburg, 145–177.

Schlamelcher, Jens (2013): Ökonomisierung der protestantischen Kirche? 
Sozialgestaltliche und religiöse Wandlungsprozesse im Zeitalter des Neo-
liberalismus (Religion in der Gesellschaft, Band 36), Würzburg.

Schlamelcher, Jens (2015): Der Zeitraum seit 1989, in: Hölscher, Lucian / Krech, 
Volkhard (Hg.): 20. Jahrhundert – Epochen und Themen (Handbuch der 
Religionsgeschichte im deutschsprachigen Raum, 6.2), Wien/Köln, 246–268.

Schleifenbaum, Adrian Micha (2021): Kirche als Akteurin in der Zivilgesellschaft. 
Eine zivilgesellschaftliche Kirchentheorie dargestellt an der Gemeinwesen-
diakonie und den Fresh Expressions of Church (APTLH 97), Göttingen.

Schmidt, Jürgen (2007): Zivilgesellschaft. Bürgerschaftliches Engagement von 
der Antike bis zur Gegenwart. Texte und Kommentare, Hamburg.

Schmidtmann, Christian (2021): Christsein in den 1960er Jahren, in: Wissen-
schaftlich Religionspädagogisches Lexikon im Internet, 1–10, https://doi.
org/10.23768/wirelex.Christsein_in_den_1960er_Jahren.200939 (02.09.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.23768/wirelex.Christsein_in_den_1960er_Jahren.200939
https://doi.org/10.23768/wirelex.Christsein_in_den_1960er_Jahren.200939
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.23768/wirelex.Christsein_in_den_1960er_Jahren.200939
https://doi.org/10.23768/wirelex.Christsein_in_den_1960er_Jahren.200939


146

Literaturverzeichnis

Schmitthenner, Ulrich (1998): Der Konziliare Prozess: Gemeinsam für Gerechtig-
keit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung. Ein Kompendium, Idstein.

Schneider, Bernhard (2009): Katholische Armutsdiskurse und Praktiken der 
Armenfürsorge im gesellschaftlichen Wandel des 19. Jahrhunderts und das 
Paradigma der Zivilgesellschaft, in: Bauerkämper, Arnd / Nautz Jürgen 
P. (Hg.): Zwischen Fürsorge und Seelsorge. Christliche Kirchen in den 
europäischen Zivilgesellschaften seit dem 18. Jahrhundert. Frankfurt a. M.

Schnell, Heidrun (2017): Geld in den evangelischer Landeskirchen in der 
Gegenwart, in: PrTh 52, 74–80.

Schönberger, Christoph (2017): Etappen des deutschen Religionsrechts von 
der Reformation bis heute, in: ZevKR 62, 333–347.

Schramm, Luise (2017): Evangelische Kirche und Anti-AKW-Bewegung (Arbei-
ten zur kirchlichen Zeitgeschichte, 70), Göttingen.

Schramm, Steffen (2015): Kirche als Organisation gestalten. Kybernetische Ana-
lysen und Konzepte zu Struktur und Leitung evangelischer Landeskirchen, 
Bd. 1 und 2 (LLG, Theologie und Ökonomie, Bd. 35), Berlin.

Schramm, Steffen / Hoffmann, Lothar (2017), Gemeinde geht weiter. Theorie- 
und Praxisimpulse für kirchliche Leitungskräfte, Stuttgart.

Schreiber, Monica (2012): Kirche und Europa. Protestantische Ekklesiologie 
im Horizont europäischer Zivilgesellschaft, Berlin/Boston.

Schroeder, Wolfgang et al. (2022): Einfallstor für rechts? Zivilgesellschaft und 
Rechtspopulismus in Deutschland, Frankfurt a. M.

Schroeter-Wittke, Harald (2020): Einladung an Unbekannt und nicht-identi-
täre Frömmigkeit: die Bedeutung von Kirchentagen für die Praxis evan-
gelischer Spiritualität, in: Zimmerling, Peter (Hg.): Handbuch Evangeli-
sche Spiritualität. Band 3 Praxis, Göttingen, 116–132.

Schüssler, Michael (2013): Mit Gott neu beginnen. Die Zeitdimension von 
Theologie und Pastoral in ereignisbasierter Gesellschaft (Praktische Theo-
logie heute, Bd. 134), Stuttgart.

Seeliger, Martin / Sevignani, Sebastian (Hg.) (2021): Ein neuer Strukturwandel 
der Öffentlichkeit? Sonderband Leviathan 37, Baden-Baden.

Sigrist, Christoph (2022): Transformationen – 30 Jahre CityKirchenKonferenz 
(Kirche in der Stadt), Berlin.

Simonson, Julia et al. (Hg.) (2022): Freiwilliges Engagement in Deutschland. 
Der Deutsche Freiwilligensurvey 2019 (Empirische Studien zum bürger-
schaftlichen Engagement), Wiesbaden.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


147

Literaturverzeichnis

Simsa, Ruth (2022): Gesellschaftliche Restgröße oder treibende Kraft? Sozio-
logische Perspektiven auf NPOs, in: Meyer, Michael / Simsa, Ruth / Badelt, 
Christoph (Hg.): Handbuch der Nonprofit-Organisation. Strukturen und 
Management, Stuttgart 6. Auflage, 131–147.

Sinnemann, Maria (2022): Kirche, Religion und Engagement in der Zivil-
gesellschaft. Sonderauswertung des fünften Freiwilligensurveys (SI aktu-
ell 2), Baden-Baden.

Sobetzko, Florian (2021): Kirche neu gründen. Kairologische Pastoral-
entwicklung zwischen Krise und Gelegenheit (Angewandte Pastoral-
forschung 05), Würzburg.

Späth, Martin (2025): Liquidierung der Religion. Säkularisierung als Heraus-
forderung zu einem theologischen Lernprozess (Studien zu Religion, Philo-
sophie und Recht 8), Baden-Baden.

Stecker, Christina / Nährlich, Stefan (2005): Die ‚dunkle Seite‘ von Dritte-Sek-
tor-Organisationen. Funktionen, Effekte und Konsequenzen, in: Birkhöl-
zer, Karl et al. (Hg.): Dritter Sektor / Drittes System, Wiesbaden, 177–198.

Strachwitz, Rupert Graf (2009): Das Problem der Staatsbindung bei der 
Zuordnung der Kirchen zur Zivilgesellschaft, in: Bauerkämper, Arnd / 
Nautz, Jürgen (Hg.) (2009): Zwischen Fürsorge und Seelsorge. Christliche 
Kirchen in den europäischen Zivilgesellschaften seit dem 18. Jahrhundert, 
Frankfurt a. M., 331–352.

Strachwitz, Rupert Graf (2014): Zivilgesellschaftliche Organisation Kirche? In: 
Zimmer, Annette / Simsa, Ruth / Rentzsch, Christina (Hg.): Forschung zu 
Zivilgesellschaft, NPOs und Engagement. Quo vadis? (Bürgergesellschaft 
und Demokratie, 46), Wiesbaden, 149–162.

Strachwitz, Rupert Graf (Hg.) (2020): Religious Communities and Civil Socie-
ty in Europe. Analyses and Perspectives on a Complex Interplay, Vol I (Mae-
cenata Schriften 14), Berlin/Boston.

Strachwitz, Rupert Graf / Priller, Eckhard / Triebe, Benjamin (2020a): Hand-
buch Zivilgesellschaft, Berlin/Boston.

Strachwitz, Rupert Graf (Hg.) (2020b): Religious Communities and Civil 
Society in Europe. Analyses and Perspectives on a Complex Interplay, Vol II 
(Maecenata Schriften 16), Berlin/Boston.

Strachwitz, Rupert Graf (2025): The Relationship Between the Third Sector 
and Religion, in: Bassi, Andrea / Alves, Mario Aquino / Cordery, Caro-
lyn (Hg.): The Future of Third Sector Research, Cham, 189–201.

Szymanowski, Björn (2023): Die Pfarrei als Dienstleistungsorganisation 
(Angewandte Pastoralforschung, 10), Würzburg.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148

Literaturverzeichnis

Tanner, Klaus (2011): Ekklesiologie – Sensible Schnittstelle von Empirie und 
Theologie , in: Polke, Christian et al. (Hg.): Niemand ist eine Insel. Mensch-
sein im Schnittpunkt von Anthropologie, Theologie und Ethik (Theo-
logische Bibliothek Töpelmann, 156), Berlin, 509–530.

Theis, Teresa (2022): Charisma als externe Lösungsenergie. Das Open-Innovation-
Paradigma in einer charismenorientierten Pastoral (Angewandte Pastoral-
forschung 06), Würzburg.

Thomas, Günter (2021): Im Weltabenteuer Gottes leben. Impulse zur Ver-
antwortung für die Kirche, Leipzig.

Tiefensee, Eberhard (2005): Kirche in der Zivilgesellschaft, in: Mitteilungen, 
Veröffentlichungen des Bundes Katholischer Deutscher Akademikerin-
nen (BDKA), 87, 6–19.

Tocqueville, Alexis de (1984): Über die Demokratie in Amerika, München 2. Aufl.
Traunmüller, Richard (2008): Religion als Ressource sozialen Zusammenhalts? 

Eine empirische Analyse der religiösen Grundlagen sozialen Kapitals in 
Deutschland, SOEPpapers on Multidisciplinary Panel Data Research 144, 
Berlin, https://www.econstor.eu/handle/10419/150691 (10.7.2025).

Traunmüller, Richard (2009): Religion und Sozialintegration, In: Berlin J  
Soziol 19, S. 435–468.

Traunmüller, Richard (2011): Segen oder Fluch? Zum Einfluss von Staat-Kirche-
Beziehungen auf die Vitalität religiöser Zivilgesellschaften im europäi-
schen Vergleich, Wiesbaden.

Traunmüller, Richard (2014): Religiöse Vielfalt, Sozialkapital und gesellschaft-
licher Zusammenhalt, Religionsmonitor, Gütersloh.

Traunmüller, Richard (2018): Religion und Sozialkapital, in: Pollack, Detlef / 
Krech, Volkhard / Müller, Olaf / Hero, Markus. (Hg.) (2018): Handbuch 
Religionssoziologie, Wiesbaden, 911–933.

Tripp, Sebastian (2011): Die Weltkirche vor Ort. Die Globalisierung der Kir-
chen und die Entstehung christlicher „Dritte-Welt“-Gruppen, in: Dam-
berg, Wilhelm / Bösch, Frank (Hg.): Soziale Strukturen und Semanti-
ken des Religiösen im Wandel. Transformationen in der Bundesrepublik 
Deutschland 1949–1989, Essen, 123–136.

Tripp, Sebastian (2015a): Fromm und politisch. Christliche Anti-Apartheid-
Gruppen und die Transformation des westdeutschen Protestantismus 
1970–1990, Göttingen.

Tripp, Sebastian (2015b): „Frauen gegen Arpartheid“ – Die Evangelische Frauen-
arbeit zwischen kirchlichem Verband und Neuer Sozialer Bewegung, in: 
Damberg, Wilhelm / Jähnichen, Traugott (Hg.): Neue Soziale Bewegungen 
als Herausforderung sozialkirchlichen Handelns, Stuttgart, 263–278.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.econstor.eu/handle/10419/150691
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.econstor.eu/handle/10419/150691


149

Literaturverzeichnis

van Oorschot, Frederike (2014): Öffentliche Theologie angesichts der Globali-
sierung. Die Public Theology von Max L. Stackhouse (ÖTh 30), Leipzig.

van Oorschot, Frederike / Höhne, Florian (2015): Grundtexte Öffentliche 
Theologie, Leipzig.

van Oorschot, Frederike / Ziermann, Simone (Hg.) (2019): Theologie in Über-
setzung? Evangelische Verlagsanstalt (ÖTh 36), Leipzig.

Vecera, Sarah (2025): Die heilige Kluft – über Klassismus in Kirche und Gesell-
schaft, in: dies. (Hg.): Gemeinsam Anders. Für eine vielfältige und gerechte 
Zukunft, München, 126–140.

Vecera, Sarah (Hg.) (2025): Gemeinsam Anders. Für eine vielfältige und gerechte 
Zukunft, München.

Vögele, Wolfgang (1994): Zivilreligion in der Bundesrepublik Deutschland 
(ÖTH 5), Gütersloh.

Wabel, Thomas (2019): Öffentliche Theologie. Impulse zu einer methodischen 
Neubesinnung, in: EvTh 79, 17–30.

Walter, Franz / Geiges, Lars / Marg, Stine (2015): Pegida. Die schmutzige Seite 
der Zivilgesellschaft? (Texte zu Kultur und Gesellschaft, Bd. 10), Bielfeld 2015.

Walgenbach, Peter / Meyer, Renate E. (2008): Neoinstitutionalistische Orga
nisationstheorie, Stuttgart.

Wegner, Gerhard (2006): Organisationskulturen. Eine Ideenskizze zum 
Verhältnis von Religion und moderner Organisation, in: Kretzschmar, 
Gerald / Pohl-Patalong, Uta / Müller, Christoph (Hg.): Kirche, Macht, Kul-
tur. (VWGTh, 27), Gütersloh, 97–114.

Wegner, Gerhard (2008): Selbstorganisation als Kirche? Probleme geistlicher 
Leitung im Protestantismus, in: Hermelink, Jan / ders (Hg.): Paradoxien 
kirchlicher Organisation. Niklas Luhmanns frühe Kirchensoziologie und 
die aktuelle Reform der Kirche, Würzburg, 277–332.

Wegner, Gerhard (2010): Teilhabe fördern – christliche Impulse für eine gerechte 
Gesellschaft. Stuttgart.

Wegner, Gerhard (2017): Kirchengemeinde und Zivilgesellschaft, in: Klein, 
Ansgar / Zimmermann, Olaf (Hg.): Impulse der Reformation. Der zivil-
gesellschaftliche Diskurs (Bürgergesellschaft und Demokratie), Wiesbaden 
165–174.

Wegner, Gerhard (2019): Re-Sozialisierung der Religion? Die Rolle der Kirchen 
in inklusiven Sozialräumen, in: Z Religion Ges Polit 3, 235–264.

Wegner, Gerhard (2020): Kirche und Zivilgesellschaft, in: Jähnichen, Trau-
gott et al. (Hg.): Krisen – Aufbrüche – Transformationen. Zur Sozialität 
der Evangelischen Kirche (Jahrbuch Sozialer Protestantismus, Band 12), 
Leipzig, 309–324.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150

Literaturverzeichnis

Wegner, Gerhard (2021): Zur Inszenierung des Christlichen im Sozialraum, 
in: Schlegel, Thomas / Reppenhagen, Martin (Hg.): Kirche in der Diaspo-
ra. Bilder für die Zukunft der Kirche. FS Michael Herbst, Leipzig, 191–210.

Wegner, Gerhard (2023): Epiphanes Quartier? In: PrTH 58, 110–117.
Wegner, Gerhard (2024): Kraftfelder des Geistes. Suchbewegungen nach einer 

Spiritualität der Stadtteilgestaltung, in: Eurich, Johannes / Lämmlin, Georg / 
ders. (Hg.): Gott im Quartier. Sozialraumorientierung und Spiritualität 
(SI Diskurse 8), Baden-Baden, 65–94.

Weichlein, Siegfried (2009): Die katholische Kirche und die Zivilgesellschaft 
in historischer Sicht, in: Köhnemann, Judith / Loretan, Adrian: Religiöse 
Vielfalt und der Religionsfrieden: Herausforderung für die christlichen 
Kirchen (Beiträge zur Pastoralsoziologie 11), 31–47.

Wendebourg, Dorothea (2003): Der lange Schatten des Landesherrlichen 
Kirchenregiments: Aporien der kirchlichen Neuordnung im deutschen 
Protestantismus nach 1945, in: ZThK 100, 420–465.

Werkner, Ines-Jacqueline (2001): Soldatenseelsorge versus Militärseelsorge. 
Evangelische Pfarrer in der Bundeswehr, Baden-Baden.

Weyen, Frank (2012): Kirche in der finanziellen Transformation. Fundraising 
für evangelische Kirchengemeinden (APrTh, 50), Leipzig.

Weyen, Frank (2016): Kirche in der strukturellen Transformation. Identität, 
Programmatik, organisatorische Gestalt, Göttingen.

Wiesenberg, Markus (2019): Strategische Kommunikation deutscher 
Großkirchen. Von kirchlicher Publizistik zur strategischen Kirchen-
kommunikation, Wiesbaden.

Witschen, Dieter (2017): Ethische Kommunikation. Zivilgesellschaft – Kir-
che – Sozialethik, Paderborn.

Wißmann, Hinnerk (2019): Religionsunterricht für alle? Zum Beitrag des 
Religionsverfassungsrechts für die pluralistische Gesellschaft, Tübingen.

Wunder, Edgar (2023): Die aktuelle Verteilung der Religionszugehörigkeiten 
in Deutschland, in: ZRW 86, 346–358.

Young, John F. (2007): Rapture or Ruptur? Religion and Cicil Society, in: Marga, 
Irimie (Hg.): Religion zwischen Kirche, Staat und Gesellschaft. Religion 
between church, state and society, (SMOEI 5), Hamburg, 11–21.

Zimmer, Annette (2014): Money makes the world go round! Ökonomisierung 
und die Folgen für NPOs, in: Dies. / Simsa, Ruth / Rentzsch, Christina (Hg.): 
Forschung zu Zivilgesellschaft, NPOs und Engagement. Quo vadis? (Bürger-
gesellschaft und Demokratie, 46), Wiesbaden, 163–180.

Zimmer, Annette (2018): Non-Profit-Organisationen, in: Voigt, Rüdiger (Hg.): 
Handbuch Staat, Wiesbaden, 775–788.

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


151

Literaturverzeichnis

Zimmer, Annette (2021): Zivilgesellschaft, in: Andersen, Uwe et al. (Hg.): 
Handwörterbuch des politischen Systems der Bundesrepublik Deutsch-
land, 8. Auflage Wiesbaden, 1053–1059.

Zimmer, Annette (2022): Herausforderungen für die Zivilgesellschaft und 
wie NPOs damit umgehen, in: Zeitschrift für das Recht in Nonprofit-
Organisationen 14, 45–83.

Zimmer, Annette (2024): Zwischen Marktlogik und Ursprungsidentität. Zur 
Zukunft der Diakonie und ihre Bedeutung für die kirchlichen Dienste, 
Werke und Einrichtungen, in: Elhaus, Philipp / Pohl-Patalong, Uta (Hg.): 
Fluide Formen von Kirche. Dienste, Werke und Einrichtungen in Gesell-
schaft und Kirche des 21. Jahrhunderts, Stuttgart, 95–107.

Zimmer, Miriam (2025): Auf die Wirkung kommt es an. Warum Kirche künf-
tig weder als Unternehmen noch als Körperschaft agieren sollte, in: Zeit-
zeichen 1.2025, https://zeitzeichen.net/node/11615 (10.7.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://zeitzeichen.net/node/11615
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://zeitzeichen.net/node/11615


https://doi.org/10.5771/9783748967132 - am 28.01.2026, 07:08:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Geleitwort | Georg Lämmlin

	1. Zivilgesellschaft – Annäherungen an einen facettenreichen Begriff
	2. Kirche und Zivilgesellschaft – Anmerkungenzu einer interdisziplinären Debatte
	3. Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen zwischen Kirche und Zivilgesellschaft
	4. Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung
	4.1 Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche Sphäre
	4.2 Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchenund der Staat
	4.3 Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen – Kirchen als intermediäre Organisationen
	4.4  Fazit

	5. Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen – handlungstheoretische Zuordnungsversuche
	5.1 Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen
	5.2. Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkittund Segmentierung

	6. Die Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft? – Ein Zwischenfazit
	6.1 Kirchen und Zivilgesellschaft in historischer Perspektive
	6.2 Kirchen und Zivilgesellschaft in bereichslogischer Perspektive
	6.3 Kirche und Zivilgesellschaft in handlungstheoretischer Perspektive
	6.4 Organisationsaufbau der Kirchen und zivilgesellschaftliche Potenziale

	7. Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit – zu theologischen Verortungen und dem kirchlichen Selbstverständnis
	7.1 Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche – theologische Konzepte
	a) Öffentliche Theologie
	b) Öffentliche Kirche
	c) Öffentlicher Protestantismus
	d) Positionen, Horizonte und Reflexionsebenen – ein Vergleich

	7.2 Kirchliche Stellungnahmen und Zukunftsthesen
	e) „Das rechte Wort zu rechten Zeit“ – Positionsbestimmung im Gegenüber zur Gesellschaft
	f) „Vielfalt und Gemeinsinn“ – der Beitrag der Kirchenzum gesellschaftlichen Gemeinwohl
	g) „Hinaus ins Weite – Kirche auf gutem Grund“ – Kirche als zivilgesellschaftliche Organisation?


	8. „Ungetrennt und unvermischt“ – ein Fazit zur Verhältnisbestimmung von Kirche und Zivilgesellschaft
	Literaturverzeichnis

