
Ästhetische Implikationen

 

Autonomie und Heteronomie  

in der Ästhetik 

Überlegungen zur Autonomie der Kunst sind immer im Zusammen-
hang mit bzw. in Abgrenzung von der jeweiligen gesellschaftlichen 
Wirklichkeit zu verstehen. Die Anfänge der Forderung nach einer 
Autonomie der Kunst und damit der Freiheit der Künstler*innen, 
d. h. die Selbstbehauptung des Individuums gegenüber gesell-
schaftlichen Interessen, fällt in die Zeit der Aufklärung. Am Beginn 
stand eine Befreiungsbewegung der Kunst von Naturnachah-
mungen, moralischen Zwängen und gesellschaftlichen Einflüssen; 
im Weiteren entwickelten sich Emanzipationsbewegungen aus der 
Einflusssphäre von Kirche und Adel und später der bürgerlichen 
Gesellschaft.40 

Als neuerlicher Ausgangspunkt dieser — bisweilen hochpoli-
tischen — Debatte kann die Entstehung der Ästhetik als Teildiszi-
plin der Philosophie mit der Schrift Aesthetica (1750) des Philoso-
phen Alexander Gottlieb Baumgarten verstanden werden. Seither 
lässt sich das Programm der philosophischen Ästhetik als Analyse 
der Eigengesetzlichkeit der sinnlichen Anschauung und ihrer Rele-
vanz für die menschliche Weltorientierung beschreiben; erst einmal 
unabhängig von der diskursiven Rationalität.41 Die Autonomie 
der Kunst ist bis heute ein zentraler Bestandteil des ästhetischen 
Diskurses.

Kant subjektiviert die Empfindung des Schönen in seiner 
Schrift Kritik der Urteilskraft (1790) radikal. Die Überschrift des 
zentralen Paragraphen (§2) lautet: „Das Wohlgefallen, welches 
das Geschmacksurteil bestimmt, ist ohne alles Interesse“42; damit 
entkoppelt bzw. enthebt Kant die Wahrnehmung und Empfindung 
von Schönheit, d. h. die wahre (autonome) ästhetische Erfahrung 
jeglicher Vorkenntnisse und Wissen über die Entstehungsbedin-

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

gungen, sowie den Nutzen und Gebrauch (Inhalt) eines Gegen-
standes (Form).

Kaum später prägt der Dichter Friedrich Schiller im 15. Brief 
seiner gesellschaftsanalytischen Schriftenreihe Über die ästhe-
tische Erziehung des Menschen (1795) die berühmte These, dass 
„[…] der Mensch [nur] spielt […], wo er in voller Bedeutung des 
Worts Mensch ist, und er […] nur da ganz Mensch [ist], wo er 
spielt.“43 Für die ästhetische Theorie bedeutet die Schiller’sche 
These im Wesentlichen, dass die „spezifische Deformation der 
bürgerlichen Gesellschaft“, d.  h. das System der Arbeitsteilung, 
nur durch die Kunst (als Selbstzweck) kompensiert werden kann.44 
In der darauffolgenden Zeit liegt die treibende Kraft der Kunst in 
ihrem Abgrenzungsbedarf — „l’art pour l’art“ — von der verein-
nahmenden bürgerlichen Gesellschaft. 

Verallgemeinernd lässt sich sagen, dass Autonomiebestre-
bungen immer als Befreiungsbewegungen bzw. Auflehnung gegen-
über vereinnahmenden (äußeren) Kräften entstehen. Der Impuls 
des In-Sich-Zurückziehens, d. h. „keine Beziehung auf irgend 
etwas außer sich zu haben“45 kann einerseits als Schutzmecha-
nismus verstanden werden, z. B. in gesellschaftlichen Krisenzeiten 
oder auch in Krisenzeiten einer ästhetischen Disziplin; anderer-
seits zeugt ein solcher Widerstand aber auch von einem Rückzug 
aus gesellschaftlicher Verantwortlichkeit. Dies kann wiederum eine 
Bewegung motivieren, die sich gegen den Autonomiestatus selbst 
richtet. So geschah es, dass das Befreiungspostulat der Autonomie 
der Kunst im 20. Jahrhundert von den Avantgardebewegungen der 
10er und 60er Jahre umgekehrt wurde. Sie forderten programma-
tisch die „Humanisierung der Welt durch Liquidation der Differenz 
von ‚Kunst‘ und ‚Leben‘“.46

Adorno wies der Kunst eine zentrale Stellung in der bürger-
lichen Gesellschaft zu, indem er sie als Feld theoretisierte, das 
Menschen in die Lage versetze eine Versöhnung mit dem „beschä-
digten Leben“ anzustreben. Er beschreibt die Kunst als Wesen mit 
Doppelcharakter, d. h. als dialektisches Phänomen. Der „Doppel-
charakter der Kunst: fait social und Autonomie“47 bedeutet für ihn, 
dass die Kunst zugleich eine soziale Tatsache (fait social) und ein 
autonomes Gebilde (Autonomie) ist. Der Gedanke der Kunstauto-
nomie solle Adorno zufolge also weder verabsolutiert, noch einfach 
weggestrichen werden; Kunstwerke seien sozial produziert und 
zugleich autonom. Gerade dort, wo die Werke der Moderne nichts 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Implikationen

anderem verpflichtet sind als den Erfordernissen ihrer eigenen 
Formgesetze, können sie am differenziertesten historische und 
gesellschaftliche Erfahrungen ausdrücken und soziologische Refle-
xionen ermöglichen.48

Im Gegensatz dazu stehen heutige künstlerische Strategien, die 
eine kritische Haltung gegenüber dem Kunstwerk als autonomes, 
selbstreferentielles Objekt einnehmen und die Rezipient*innen 
aktiv miteinbeziehen. Diese werden z.  B. als Socially engaged 
practice, Activist art, Community art oder auch New genre public 
art bezeichnet.49 Sie beschäftigen sich mit relationalen Taktiken, 
d. h. der Verbindung von menschlichem Handeln und raumbil-
dender Materie, wobei die Urheberschaft der Künstler*innen nur 
eine katalytische Funktion einnimmt.50

Das Interesse an sozialen Prozessen keimte bereits in den 
1990er Jahren verstärkt wieder auf; im deutschsprachigen Raum 
z.  B. durch die Initiative Park Fiction des Künstlers Christoph 
Schäfer (seit 1995) (Abb. 20) oder in der Kleinstpartei Chance 2000 

20	 Park Fiction, Hamburg, seit 1995

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

des Künstlers Christoph Maria Schlingensief (1998). Die Kasseler 
documenta X (1997) nahm dabei, unter der künstlerischen Leitung 
von Catherine David und unter Rückbezug auf Themen der 1960er 
Jahre, eine Schlüsselrolle ein.51 In Debatten des aktuellen Kunstdis-
kurses geht es auch um die Revision der „jüngsten Geschichte“52, 
d. h. der 1990er Jahre. Beispielsweise gehörte in der Berliner Nach-
wendezeit gesellschaftliches Engagement — insbesondere auch die 
kritische Beschäftigung mit der Stadtentwicklung — als selbstver-
ständlicher Teil zur projektbasierten künstlerischen Alltagspraxis.53 
Die soziale Relevanz der Kunst wurde zum Credo des kulturellen 
Handelns, wobei die interdisziplinäre Organisation eine Grund-
bedingung darstellt, zu der Architekt*innen genauso wie andere 
„außerakademische[n] ‚Kulturproduzent*innen‘“ beitrugen54 (Abb. 
21).

Die Übertragung bzw. der kritische Einbezug von kunsttheo-
retischen Aspekten auf die aktuelle Architekturdebatte ist sinnfällig 
für die Theoriebildung der Mikro-Utopie.

21: b_books, Buchladen, Veranstaltungsort, Verlag und poli-

tisches Zentrum in Berlin-Kreuzberg seit 1996; entsprang 

Projekten der Berliner Nachwendezeit, die sich für eine 

Repolitisierung der Kultur im Rahmen von Gegenöffentlich-

keitskonzepten einsetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Implikationen

Dazu werden Positionen der 1990er, 1960/70er und 1930er Jahre 
herangezogen, d. h. es werden Verbindungen hergestellt, die soziale 
Ein- und Ausgrenzungsmechanismen thematisieren (Bourriaud/
Bishop); es werden historische Fenster in die 1960er Jahre (Beuys/
Eco) und in die 1930er Jahre (Benjamin/Brecht) geöffnet, worin 
Fragestellungen der gesellschaftlichen Teilnahme und Teilhabe 
aufgeworfen werden, die bis heute nicht an Aktualität verloren 
haben. Und zum Abschluss dieses Kapitels wird eine Gegenüber-
stellung von autonomer Architektur (zugunsten einer Selbstverge-
wisserung der Disziplin) und heteronomer Architektur (zugunsten 
einer gesellschaftlichen Einmischung) vorgenommen (Rossi/
Kroll).

Bourriaud/Bishop: Kritik der „relationalen Ästhetik“ Ein hetero-
nomer Theorieansatz mit Signalwirkung ging in den 1990er Jahren 
von dem französischen Kunstkritiker und Kurator Nicolas Bour-
riaud aus. Er entwickelte seine Theorie der „relationalen Ästhetik“ 
vor dem Hintergrund der Kunstkritik jener Zeit, die die partizipa-
tive Kunstproduktion mit überholten Kategorien der 1960er Jahre 
dekodierte, in denen das Publikum lediglich durch Handlungs-
befehle der Künstler*innen einbezogen wurde z.  B. Fluxus und 
Happening. In der Praxis der relationalen Ästhetik hingegen werde 
die Möglichkeit geboten sich politisch-aktiv zu betätigen, denn 
dem Publikum würde ein eigener Handlungsspielraum gewährt, so 
Bourriaud. Er führt in seiner Schrift künstlerische Positionen an, 
die Modelle der Interaktion verfolgen und schlägt folgende Typo-
logien vor: „connections/meetings“, „conviviality/encounters“, 
„collaborations/contracts“, „professional relation: clienteles“ und 
„how to occupy a gallery“.55

In solchen Modellprojekten werden alternative Formen der 
Kommunikation angeboten; der Zusammenhang von der Mate-
rialität eines Artefakts und seinem monetären Wert befragt; das 
Verhältnis von Kund*innen und Unternehmen thematisiert, wobei 
das kapitalistische System en passant zur Sprache kommt, d. h. als 
gegeben akzeptiert wird. Die künstlerischen Aktivitäten würden 
als soziale Zwischenräume platziert und erprobten so alternative 
Formen des Zusammenlebens inmitten der Konsensgesellschaft, 
der sie sich gleichzeitig entgegensetzten.

Die ästhetisch-relational arbeitenden Künstler*innen wendeten 
sich — im Unterschied zu den Avantgarden des 20. Jahrhunderts, 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

die noch eine umfassende Emanzipation des Individuums aus 
der repressiven Gesellschaft verfolgten — von radikalen Gesell-
schaftsutopien ab. Sie schlagen minimalinvasive Modifikationen 
vor, d. h. Kleinsteingriffe in die gesellschaftliche Realität der Post-
moderne, in der das aufklärerische Ideal und Ziel einer radikalen 
Emanzipation aufgegeben wurde. Gerade in dieser Nüchternheit 
liege die Chance einer Renaissance des Politischen in der Kunst;56 
aber, so muss man ergänzen, auch das Risiko ihrer Entpolitisierung.

Für Bourriaud bildet der französische Philosoph Louis 
Althusser und seine Theorie des „Materialismus der Begegnung“ 
den Ausgangspunkt für weitere Überlegungen. Althusser beschreibt 
die zwischenmenschliche Begegnung bzw. Kommunikation als an 
sich risikobehaftet, d. h. sie werde von Intersubjektivität geformt, 
sprich, sie ist nicht planbar bzw. ihr Resultat ist immer ergebnis-
offen.57 Nach Bourriaud führe der von den Künstler*innen gege-
bene Anstoß zu Diskussionen in intersubjektiven Begegnungen, 
die dann durch ergebnisoffene Debatten — erstmal innerhalb des 
künstlerischen Feldes —, eine neue gemeinschaftliche Weltsicht 
formen könnten.58 Über diese Grenzen hinausgetragen könne dies 
dann in einen breiteren Konsens verwandelt werden, d. h. schluss-
endlich reale Veränderungen im gesellschaftlichen Gefüge hervor-
bringen, so seine Hoffnung.59

Die in den 1990er Jahren entsprechend poststrukturalistisch 
informierte Kritik daran lautet, dass der Ausgangspunkt solcher 
Debatten nicht in befriedeten Orten wie Kunsträumen und Galerien 
stattfinden könne, weil in solchen konsensorientierten Feldern60 
keine radikale Meinungsverschiedenheit herrsche. Aber gerade 
konfliktreiche Diskussionen sind eine wichtige Voraussetzung für 
die demokratische Meinungsbildung. Demokratie erfordert, dass 
Exklusion, d. h. Ausschluss sozialer Gruppen aus dem Kreis derer, 
die sich als Mehrheitsgesellschaft verstehen, sichtbar gemacht 
und so zur Disposition gestellt wird, wenn man eine pluralistische 
Demokratie, d. h. die Herrschaft aller anstrebe, so nimmt die ameri-
kanische Kunsthistorikerin Rosalyn Deutsche Stellung mit der 
poststrukturalistischen Hegemonietheorie von Ernesto Laclau und 
Chantal Mouffe.61

Die britische Kunsthistorikerin Claire Bishop gibt ebenfalls zu 
bedenken, dass die relationale Ästhetik als künstlerisch-partizipa-
tive Praxis der Form nach zwar eine neue Plattform für zwischen-
menschliche Begegnungen schaffe, die aber eher affirmativ, d. h. 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Implikationen

harmonie- und konsensorientiert ist. Nicht in der „äußeren Form 
des Relationalen“ stecke das politische Potential, sondern in einem 
„inhaltlichen Typus zwischenmenschlicher Relation“. Wenn die 
künstlerische Praxis als politisch deklariert werden soll, dann 
genügt ein solcher Austausch nicht. Der Schritt vom „Labor künst-
lerischer Produktion“ zum Freizeit- und Unterhaltungsort ist sehr 
klein. Worin besteht also die „Mikroutopie“, fragt Bishop und fährt 
fort: Was ist das Surplus der künstlerischen Kochaktion gegen-
über nachbarschaftlichen Kochabenden außerhalb des Kunstkon-
textes?62 

Hier werden Fragen angestoßen, die seit den 1990er Jahren im 
Kunstdiskurs als Künstlerkritik verhandelt werden. Der Soziologe 
Luc Boltanski und die Wirtschaftswissenschaftlerin Ève Chiapello 
unterscheiden in ihrem Buch Le nouvel Ésprit du Capitalisme (Frz. 
Der neue Geist des Kapitalismus, 1999) zwischen zwei historisch 
gewachsenen kapitalismuskritischen Tendenzen: der Künstler- und 
Sozialkritik. Ihr kritisches Potential entwickeln sie dabei dialek-
tisch: Die Künstlerkritik sei antimodernistisch, wenn sie den 
„Entzauberungsaspekt“ hervorhebt und modernistisch, wenn sie 
sich mit „Emanzipationsbelangen“ auseinandersetzt. Demgegen-
über sei die Sozialkritik eher modernistisch, wenn sie Ungleich-
heiten in den Mittelpunkt stellt und eher antimodernistisch, wenn 
sie die mangelnde Solidarität in den Blick nimmt und als Individu-
alismuskritik auftritt.63

Daran anschließend lässt sich fragen, ob sich im Architektur-
diskurs derzeit eine Architektenkritik etabliert, in der sich Künstler- 
und Sozialkritik in einer übergreifenden Kapitalismuskulturkritik 
vereinen. Die Vermutung knüpft daran an, dass sich in den Mikro-
Utopoi unterschiedliche Empörungsthematiken der Künstlerkritik 
(Entzauberung und Emanzipation) und der Sozialkritik (soziale 
Ungleichheit und mangelnde Solidarität) zeigen und in ihrem kriti-
schen Potential nicht unvereinbar scheinen.

Beuys/Eco: „Soziale Plastik“ als „offenes Kunstwerk“ In der 
Moderne wird das künstlerische Tätigsein zur Kritik mit utopi-
scher Bedeutung. Die Kunst lässt die Mannigfaltigkeit mögli-
cher Lebensformen anschaulich werden und kann zur Suche nach 
humaneren Lösungen motivieren. Dabei werden die Unterschiede 
zwischen dem Ästhetischen und dem Wirklichen akzentuiert und 
die utopischen, realitätsverändernden Dimensionen des Ästheti-

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

schen artikuliert: Wie sind die Möglichkeiten ästhetischer Erfah-
rung gesellschaftlich bedingt?64 

Diese Frage spielt auch in der Kultur der 1960–70er 
Jahre — zwischen Engagement und Selbstbezogenheit — eine zent-
rale Rolle. In dieser Zeit werden ästhetische und performative 
Qualitäten des Offenheitsprinzips erprobt, die für die vorliegende 
Arbeit von Interesse sind.

In der Gesellschaft des Spektakels der späten 1960er Jahre 
waren Individuen in reglementierten Räumen noch zur Passivität 
gezwungen, anstatt die eigene Lebensform aktiv und kreativ zu 
gestalten, so das Verständnis des situationistischen Künstlers und 
Philosophen Guy Debord. Zur selben Zeit kritisiert der Künstler 
Joseph Beuys, dass der herkömmliche Kunstbegriff ein inhaltsleerer 
Akademismus geworden sei, der nicht mehr wisse, was „Kunst 
ihrem Wesen nach“ sei. Über den mithin als tradiert empfundenen 
Begriff der Plastik entwickelt er einen neuen, erweiterten Kunst-
begriff — einen anthropologischen „Jedermannbegriff“ —, der sich 
auf jeden einzelnen auf der Erde lebenden Menschen beziehen 
kann. 

„	Wie kann jedermann, ein Gestalter, ein Plastiker, ein Former 
[der lebendigen Substanz des] […] sozialen Organismus 
werden?“65

In Beuys‘ Werk, das eine Einheit aus künstlerischem und lebens-
weltlichem Denken als „Geflecht von Ganzheitsvorstellungen“ 
mit „unsystematische[r] Offenheit“66 bildet, fließen spiritualisti-
sches Sendungsbewusstsein und politische Realität unweigerlich 
zusammen. Im Kontext der Realwirtschaft müsse nun vor allem 
Arbeit zugunsten des Wachstums der „sozialen Skulptur“ geleistet 
werden. An der Stelle, wo

„	die Entfremdung zwischen den Menschen sitzt — man könnte 
fast sagen als eine Kälteplastik —, da muß eben die Wärme-
plastik hinein. Die zwischenmenschliche Wärme [Liebe] muß 
da erzeugt werden.“67

Er versteht die soziale Skulptur als neue Grundlagenwissenschaft. 
Erst im Anschluss an diese Erweiterung des Kunstbegriffes werde 
es für die Menschen überhaupt erst wieder einen Grund geben, 
Etwas aus Eisen, Holz oder Ton auszudrücken oder Bilder zu 
malen, zuvor habe „die Kunst […] keinen Anlass.“68

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Implikationen

Das kognitive Potential von Kunst, d. h. ihre kritische Funktion 
wird durch Beuys‘ künstlerische Praxis in anschaulichen Orien-
tierungsvorschlägen vergegenwärtigt. Er begegnet der Entfrem-
dungssituation der Moderne mit sozialem Engagement, d. h. unter 
Einbezug der Menschen als aktiv Teilhabende und eingedenk aller 
gesellschaftlichen Sphären (Wirtschafts-, Rechts-, Staats- und 
Geistesleben).69

Ähnlich dazu formuliert der Philosoph und Semiotiker 
Umberto Eco in einem mit „Form als Engagement“ übertitelten 
Abschnitt, dass sich der Mensch nicht im „Tempel seiner Inner-
lichkeit“ verschließen darf. Denn tut er dies und kultiviert „seine 
Reinheit und absolute spirituelle Unabhängigkeit […], so rettet er 
sich nicht, sondern löscht sich selbst aus.“ Eco empfiehlt, dass sich 
der Mensch in seinem Werk veräußerlichen soll, denn obwohl er 
sich damit auch an das Werk entfremdet, könne die entfremdende 
Situation nicht überwunden werden, wenn man sich dem Werk 
verwehrt. Darin sei die „einzige Bedingung unseres Menschseins“ 
zu erkennen. Hingegen ist „die ‚schöne Seele‘ […] eine Bewußt-
seinsform, die sich dieser Erkenntnis verweigert.“70

Eco expliziert diese Theorie in seiner Schrift Das offene 
Kunstwerk (1962) als Grundmotiv. Ist ein Werk offen, dann ist 
die Kommunikation zwischen Produzent*in und Rezipient*in 
nicht determiniert. Das Werk vervollständigt sich erst im Prozess 
der Rezeption. Im hypothetischen Modell der Offenheitsästhetik 
herrscht Freiheit für die Interpret*innen zum Interpretierten beizu-
tragen was sie eben möchten, d. h. die Formen der subjektiven 
Aneignung sind unbegrenzt; das Werk konstituiert sich mit dezi-
diert handlungsbezogenem Aspekt durch den Faktor der Mit-Reali-
sierung.71

Dieses modernistische Modell kann zwar prinzipiell auf alle denk-
baren Zeiten, Formen und Genres der Kunst angewendet werden,72 
aber häufig entstehen Konzepte ästhetischer Selbstbestimmung im 
Kontext von soziokultureller Selbstbestimmung.73

Das Schaffen von denjenigen, die der Avantgarde zugerechnet 
werden, widmete sich vorzugsweise neuen Lebensformen, z. B. die 
russischen Konstruktivisten; sie wollten keine Kunst im Dienste der 
Politik bzw. überhaupt Kunstwerke schaffen. An erster Stelle stand 
bei ihnen der Versuch neue Formen der Kunst als neue Formen 
der Existenz zu denken. Sie wollten die Grenzen zwischen Kunst, 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

Leben und Politik, sowie zwischen Arbeit, Erholung und Freizeit 
einreißen und folgten dabei einer bestimmten ästhetischen Logik, 
die im Gegensatz zu einer im Dienste politischer Ziele stehenden 
repräsentativen Logik steht,74 denn im utopischen Denken gibt es 
noch nichts zu repräsentieren. 

So  gesehen lässt sich — mit Benjamin — zwischen einer 
Vereinnahmung des Künstlerischen durch die Politik (Ästhetisie-
rung der Politik) und einer Emanzipation menschlicher Lebens-
formen durch die Kunst (Politisierung der Kunst) unterscheiden.75

Benjamin: Trias „Tendenz — Qualität — Technik“  Der Kulturkri-
tiker Walter Benjamin reflektiert in seinem Aufsatz Der Autor als 
Produzent (1934) die Autonomie des Künstlers. Er widmet sich 
zunächst dem Schaffen des Dichters/Schriftstellers, überträgt seine 
These im Textverlauf aber auch auf andere Kunstformen, z. B. das 
Theater. Diese Übertragung lässt sich auch auf die Mikro-Utopoi 
anwenden.

Benjamin schreibt, dass auf der einen Seite des Dichters „Frei-
heit zu dichten, was er eben wolle“ steht, auf der anderen Seite aber 
die Entscheidung, abhängig von der jeweiligen politischen Lage, 
seine Aktivität in den gesellschaftlichen Dienst — eine Tendenz 
verfolgend — zu stellen.76

Benjamin stellt dem Begriff der Tendenz (Leistung des Künst-
lers) den Begriff der Qualität (Leistung des Werkes) gegenüber. Der 
„richtige“ Zusammenhang liege aber in der Kombination beider, 
denn gute Kunst könne nur mit kritischem Anspruch gelingen. Ein 
Werk, das die richtige Tendenz aufweist, muss also notwendig jede 
sonstige Qualität aufweisen,77 so Benjamins Eingangsthese, die in 
seinen Worten ausführlicher lautet:

„	[D]ie Tendenz einer Dichtung [kann] politisch nur stimmen 
[…], wenn sie auch literarisch stimmt. Das heißt, daß die poli-
tisch richtige Tendenz eine literarische Tendenz einschließt. 
[…] [D]iese literarische Tendenz, die implicit oder explicit 
in jeder richtigen politischen Tendenz enthalten ist — die und 
nichts anderes macht die Qualität des Werks. Darum also 
schließt die richtige politische Tendenz eines Werkes seine 
literarische Qualität ein, weil sie seine literarische Tendenz 
einschließt.“78 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Implikationen

In dieser mäandernden Formulierung wird Benjamins Verständnis 
eines dialektischen Zusammenhangs von Tendenz und Qualität 
deutlich. Demnach muss sich ein Werk in die „lebendigen, gesell-
schaftlichen Zusammenhänge einstellen“79 und steht damit der 
Betrachtung von einem „starren isolierten Dinge: Werk, Roman, 
Buch“ entgegen. 

Je nachdem wie ein Werk zu den gesellschaftlichen Produk-
tionsverhältnissen der Epoche steht, ist es von reaktionärem oder 
revolutionärem Charakter, so die historisch-materialistische Kritik. 
Das sei aber nicht immer unmissverständlich zu beantworten, 
deswegen schlägt Benjamin eine abgewandelte Fragestellung zur 
Funktion des Werkes vor: Wie steht ein Werk in den Produktions-
verhältnissen der jeweiligen Zeit?80

Anfänglich formulierte er, dass die „richtige politische Tendenz 
eines Werks seine literarische Qualität einschließt, weil sie seine 
literarische Tendenz einschließt“, und definiert nun genauer, dass 
„diese literarische Tendenz […] in einem Fortschritt oder in einem 
Rückschritt der literarischen Technik bestehen [kann].“81

Alleine die Tendenz, also die politische Gesinnung, reiche 
nicht aus, um revolutionär wirken zu können, die Wandlung vom 
Autor zum Produzenten müsse vollzogen werden. Dabei ist der 
Modellcharakter der Produktion maßgebend. Erstens, um andere 
Produzenten zur Produktion anzuleiten und zweitens, um ihnen 
einen „verbesserten Apparat“ zur Verfügung zu stellen. Dieser 
Apparat ist umso besser, je mehr er aus Lesern oder Zuschauern 
Mitwirkende macht, also die Konsumenten der Produktion zuführt. 
Das epische Theater von Bertolt Brecht dient Benjamin dabei als 
Hauptreferenz: Im Zentrum dieses Modells steht die Veränderung 
des Funktionszusammenhangs zwischen Bühne und Publikum, 
Text und Aufführung, Regisseur und Schauspieler.82

Entsprechend der ihr zur Verfügung stehenden technischen 
Möglichkeiten, bringt jede Zeit ihre eigenen künstlerischen 
Formate hervor, z. B. den Roman, die Tragödie, die Rhetorik oder 
andere Spielformen am Rande der Literatur. Beispielsweise leiste 
das Medium Zeitung der „Literarisierung der Lebensverhältnisse“ 
Vorschub. Die Unterscheidung zwischen Autor und Publikum 
verschwinde, der Lesende wird zum Schreibenden, er wird Sach-
verständiger und gewinne damit Zugang zur Autorschaft.83 Darin 
begründet Benjamin den „Umschmelzungsprozeß“ vom Autor zum 
Produzenten.84

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

Die jeweils im Werk verwendete Technik stellt einen neuen Ansatz-
punkt dar, um die dabei entstehenden künstlerischen Produkte 
einer gesellschaftlichen Analyse zugänglich zu machen, d. h. der 
Technik-Begriff nimmt eine vermittelnde Position ein, zur rich-
tigen Bestimmung des Verhältnisses von Tendenz und Qualität 
eines Werkes. Benjamin sieht die herkömmliche, aber unfrucht-
bare Unterscheidung von Form und Inhalt damit dialektisch über-
wunden.85

Außerdem überträgt er seine These auf verschiedene 
Genres: Literatur > Fotografie > Musik > Theater. Eine erwei-
ternde Übertragung ist auch auf die Produktion von Architektur 
und Stadt möglich, denn schlussendlich geht es um die Stellung 
der Produzent*in im Produktionsprozess und die Teilhabe an der 
Gesellschaft.

Übertragen auf die Mikro-Utopoi heißt das: die politische 
Tendenz (humanistische Utopie) ist zwar eine notwendige, aber 
nicht hinreichende Bedingung für die Qualität des Werks (ästhe-
tische und politische Funktion/Wirksamkeit). Erst wenn die einge-
setzte Technik (architektonische Minimaltechniken, d. h. Auswahl 
und Einsatz der Mittel und Methoden, z. B. transdisziplinäre Praxis 
als Brechen von Kompetenzschranken) stimmt, kann die sozialpo-
litische Funktion dieses kritischen Architekturansatzes Wirksam-
keit erlangen.

Die gegenwärtige kritische Architekturpraxis entsteht als Reak-
tion auf gesellschaftliche Missverhältnisse und lässt sich als souve-
räne Kritik der Disziplin an diesen Missverhältnissen verstehen. 
Aktualisiert man das Konzept „Autor*in als Produzent*in“, kann 
eine zweifache Solidarität für die Gegenwart zurückgewonnen 
werden: 1) Der*die Autor*in wird vom Selbst- zum Mitgestal-
tenden; 2) der*die Betrachter*in ändert seine Rolle vom rezeptiv 
Teilnehmenden zum produktiv Teilhabenden. 

Die „Alphabetisierung/Literarisierung der Lebenswelt“ wurde 
einst als „Transformationsriemen“ der Revolution bezeichnet.86 
Heute lässt sich vielleicht von der „Alphabetisierung/Qualifizie-
rung der Gesellschaft“ im Sinne des sozialräumlichen Denkens als 
„Souveränisierung“ sprechen. Souveränität ist hier im Sinne der 
Selbstbestimmung gemeint. Im vorliegenden Zusammenhang heißt 
das, dass Souveräne jene sind, die eine sozialräumliche Frage-
stellung oder Aufgabe selbstbestimmt, d. h. sicher und überlegen 
erkennen, benennen, beherrschen und lösen können.

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Implikationen

Autonome Architektur und partizipatorisches Bauen Im 
Vergleich zur Kunst steht die Architektur in einem konkreteren 
Verhältnis zur gesellschaftlichen Wirklichkeit. Der ästhetische 
Diskurs um Autonomie und Engagement künstlerischer Praktiken 
findet sich insbesondere in der Architektur der 1970er Jahre wieder. 
Dort wird der Autonomiebegriff dem partizipatorischen Bauen 
gegenübergestellt. Der Architekt und Theoretiker Ingo Bohning 
differenziert in seinem Buch „Autonome Architektur“ und „parti-
zipatorisches Bauen“ (1981) die wesentlichen Unterschiede der 
beiden Ansätze; diese Differenzierung ist von besonderer Relevanz 
für die Diskussion der vorliegenden Arbeit.

Wenn die Architekturdisziplin sich auf ihre „inneren Werte“ 
beruft, dann geschieht dies meist auf Grundlage der Geometrie87, 
wie z. B. in der Revolutionsarchitektur im 18. Jahrhundert, oder bei 
neueren Entwicklungen der 2000er Jahre, so etwa im sogenannten 
Parametrismus, dessen Protagonisten dezidiert mit der neoliberalen 
Wirtschaftsideologie koalieren, oder, obwohl auf gänzlich andere 
Weise, in DOGMAs „Project of Autonomy“, das sich dezidiert 
gegen das kapitalistische Ganze wendet.88

Ähnliches vollzog sich Anfang 1970er Jahre. Die architektoni-
schen Autonomiebestrebungen dieser Zeit sind als Fliehbewegung 
vor den vereinnahmenden Tendenzen des Bauwirtschaftsfunktiona-
lismus, d. h. einer kapitalistischen Verwertungslogik, zu verstehen, 
z.  B. zelebrierte die XV. Mailänder Triennale (1973) die Unab-
hängigkeit der Architektur von jedweder außerarchitektonischen 
Bindung. 

Die Architektur sollte, nachdem die Erfolglosigkeit der funk-
tionalistischen Methode zutage getreten war, nun wieder in den 
künstlerischen Bereich zurückkehren und ihre Aufgaben als eine 
Disziplin, die ihren ganz eigenen Regeln bzw. Logiken folgt und 
den Architekturentwurf ins Zentrum des Schaffens rückt, lösen.89 
Radikal ließe sich formulieren, dass eine autonome Formensprache 
sich dem sozialen Anspruch der Architektur und ihrer integrie-
renden Ästhetik entledigt; aber das bleibt zu hinterfragen.

Aldo Rossi konstatiert in seinem Buch L’Architettura della 
Città (Ital. Die Architektur der Stadt, 1966), dass nicht die sozi-
alen Aktivitäten und Funktionen einer Stadt ihre konstituie-
renden Merkmale seien, sondern die architektonischen Formen 
eine Stadt entstehen lassen, womit jedes Bauwerk einen wesentli-
chen Bestandteil der städtebaulichen Realität ausmacht. Rossi trat 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

1972–74 seine Architekturlehre als Gastdozent an der ETH Zürich 
zwar an, um „die wissenschaftlichen und methodischen Grund-
lagen einer autonomen Architektur neu zu formulieren“90, er nahm 
aber „vielmehr eine poetische, ganzheitliche Stellung zwischen 
Architektur und Gesellschaft ein, und zwar durch das Medium der 
Stadt“91, damit oszillierte er zwischen einer Autonomie der Form 
und einem Funktionalismus der Architektur. Rossi legte „eine 
Architekturtheorie der Stadt [vor], die er als Reaktion und Opposi-
tion gegenüber einer funktionalistischen Haltung in der Architektur 
und im Städtebau, die irgendwo ohne Standpunkt war, entwickelt 
hatte.“92

Während bei der autonomen Architekturästhetik die Rein-
heit der Form, die Geschlossenheit des architektonischen Werks 
und die Künstlerpersönlichkeit des Architekten eine zentrale Rolle 
spielt — wozu Rossi oftmals beispielhaft und etwas undifferenziert 
herangezogen wird —, kommt es beim partizipatorischen Bauen 
gerade auf die „Zerstörung des geschlossenen Werkcharakters und 
die Dezentralisierung der ästhetischen Erfahrung an.“93

Zur Beschreibung dessen eignet sich Lucien Krolls Gebäude-
komplex der Universität Leuven besonders gut, denn hier findet das 
partizipatorische Moment zu seinem formensprachlichen Ausdruck 

22	 Gebäudekomplex der Universität Leuven/Belgien, medizini-

sche Fakultät (Studentenwohnheim, Restaurants, Geschäfte, 

Schule, Kindergarten und weitere Sozialeinrichtungen), 

Lucien Kroll, 1970–76

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Implikationen

in der realen Umsetzung. Die Ästhetik der Bricolage bzw. Patch-
workarchitektur erscheint als Ausdruck einer kollektiven Anstren-
gung, d.  h. zivilgesellschaftlicher Teilhabe, inbegriffen eines 
Bewusstseins für Ökologie und soziale Diversität. Das Fehlen einer 
durchgängigen Ordnung, der Mangel an Komposition, Verstöße 
gegen die Gesetze der Logik und das Nebeneinander heterogener 
Elemente tragen maßgeblich dazu bei (Abb. 22); diesem Gestal-
tungsprinzip folgen z. B. auch die Berliner Ökohäuser von Frei 
Otto (IBA 1987).

Aber die Absichten Krolls liegen auf einer anderen Ebene, die 
ebenfalls in der äußeren Erscheinung zum Ausdruck kommt. In 
der Gesamtschau sind die Fassadenoberflächen der Bauwerke in 
Zonen unterteilt, die sich in ihrer plastischen Beschaffenheit unter-
scheiden. Kroll vergleicht diese Zonen mit organischen Strukturen, 
z.  B. Pilz- oder Schwammkulturen, die einem Wachstums- und 
Veränderungsprozess unterliegen und damit ein geeignetes Milieu 
für mikrokosmisches Leben bieten, d. h. günstige Bedingungen für 
die Entfaltung weiteren Lebens schafften. Das vegetative Prinzip 
korrespondiere mit Freiheit und individueller Selbstbestim-
mung und einer emanzipierten und selbstbewussten Haltung des 
Menschen. Form wird hier im unmittelbaren Zusammenhang mit 
der Reaktion menschlichen Verhaltens verstanden.94 Dementspre-
chend ist auch die angewandte Planungsmethodik und Arbeitsor-
ganisation strukturiert; wobei verschiedene Arten der Partizipation 
(subjekt-, aktions- und objektorientiert) zum Einsatz kommen.95 
Während autonome Bestrebungen die revolutionäre Aktion bevor-
zugen, sind heteronome Bestrebungen durchdrungen von utopi-
scher Vorstellungskraft.96

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839451977-019 - am 14.02.2026, 22:32:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

