I.
REPRASENTATION UND KORPERBILD

Was ist das Korperbild? | Auf3en und Innen, Sichtbares und
Unsichtbares | Die drei Register Symbolisches, Reales,
Imagindres | Offenheit der menschlichen Natur | Spiegelstadium und
Anthropomorphisierung der Realitdit

Die erneute Einladung zu einem Seminar erfiillt mich mit grofBer
Freude. Das letzte Mal hie3 das Thema ,,Angst™; dabei hatte ich mich
an Lacans Seminar X orientiert. Diesmal werden wir uns mit dem
Korperbild beschiftigen, das in der psychoanalytischen Theorie wie
auch in der Praxis von grofler Bedeutung ist. Im Unterschied zum
Kurs vor drei Jahren orientiere ich mich diesmal nicht an einem be-
stimmten Seminar Lacans, am ehesten nehme ich auf das zweite Be-
zug, das iibrigens ins Japanische tibersetzt worden ist. Ich werde je-
doch meine Gedanken freier entwickeln. Aullerdem werde ich mich
moglichst oft auf Fragen der Pathologie beziehen. Dennoch wird
nicht alles anders sein in diesem Seminar: Auch diesmal mochte ich
Thnen Zeit fiir Fragen, Diskussionen und Einwénde geben — Sie kon-
nen mich jederzeit unterbrechen. Das Seminar ist fiir mich eine Art
Werkstatt, nicht die Ausbreitung einer abgeschlossenen Lehre.

Es scheint so, als ob das Thema sehr eng gesteckt wire. Wenn
man sich aber etwas in es hineindenkt, sieht man, wie viele Dimensi-
onen es hat. Wenn man zum Wort Korperbild assoziiert, kommen
einem verschiedene Worter in den Sinn. Man konnte an eine Photo-
graphie denken; in der Tat gibt eine Photographie das Bild eines Kor-
pers wieder. Oder, man konnte an die Vorstellungen denken, die man
von seinem eigenen Korper — oder von dem eines andern Menschen
hat. Auch wenn man den eigenen Korper dem Blick anderer Men-
schen aussetzt, ist das Korperbild mit im Spiel, wenn man sich fragt,
wie die andern einen sehen. SchlieBlich sind auch Beziige von Kor-
perbild und Psychosomatik denkbar.

Alle diese Assoziationen sind irgendwo mitgemeint im Thema,
aber sie treffen es nur am Rande. Es geht um Grundsitzlicheres. Es
gibt verschiedene Ausdriicke, die sehr dhnlich sind wie das, was ich

13

- am 14.02.2026, 07:57:57. R


https://doi.org/10.14361/9783839404676-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

mit Korperbild meine, z.B. das Koérperschema. Wie liele sich das
Korperschema vom Korperbild unterscheiden? Einige Autoren spre-
chen vom Korperselbst, andere sagen, das Koérperbild sei nichts an-
deres als das Ich. Wobei man hier anfiigen muss, dass das Ich ver-
schiedene Dimensionen hat: Es gibt die sprachliche Dimension des
Ichs, also das Ich, das spricht; es gibt die bildliche Dimension des
Ichs, die man im Franzosischen moi nennt. Im Franzosischen ist das
sprechende Ich das je. Es ist interessant zu sehen, dass nicht alle
Sprachen, nicht einmal alle westeuropdischen Sprachen, diese Unter-
scheidung kennen.

Das Korperbild hat zu tun mit dem Imagindren. Nun kann man
sich fragen, warum sich die an Freud und Lacan orientierte Psycho-
analyse ausgerechnet mit einem Bild beschiftigt? Geht es in der Psy-
choanalyse nicht eher um das Sprechen? Geht es nicht vielmehr um
die Auflosung der Bilder? Wenn man so denkt, macht man einen un-
dialektischen Gegensatz von Sprechen und Bild. Auch das Bild kann
sprechen. Das Sprechen erzeugt wiederum Bilder. Man muss davon
Abstand nehmen, die beiden als Alternativen, als Entweder Oder zu
denken. Gewiss gibt es Differenzen zwischen Bild und Sprechen.
Aber ebenso wichtig sind die Zusammenhénge zwischen beiden.

Worin liegt nun die Bedeutsamkeit des Korperbildes? Wir nghern
uns einer ersten Antwort {iber den Dualismus von Auflen und Innen,
die — wie Bild und Sprechen — miteinander verkniipft sind. In der
Psychoanalyse denkt man oft das Aulen nur als Projektion des In-
nen. Das Innen ist jedoch auch ein Effekt des Auflen. Bemerkenswert
ist vor allem, dass das Subjekt sich zuerst im Aullen erfdhrt. Noch
bevor es von sich selber weil3, erfihrt es sich im Aul3en.

Das Auflen ist auch sonst von grofler Bedeutung: Wenn wir mit
etwas Innerem, Unsichtbarem zu tun haben, mdchten wir es sichtbar
machen. Das Unsichtbare ertragen wir nicht so gut wie das Sichtbare.
Der Grund liegt darin, dass das Auflen, das Sichtbare eher beherrsch-
bar ist. Denken wir nochmals an die Angst. Wenn wir nicht wissen,
was uns Angst macht, haben wir den Wunsch, der Angst ein Objekt
zu geben. In der Phobie zum Beispiel ist das Objekt ziemlich belie-
big. Es ist so, als ob der Phobiker sagen wiirde: ,,Es ist besser, sich
vor etwas Bestimmtem zu dngstigen, als vor etwas Unbestimmtem.*
Man kann das als eine Art Politik der Angst bezeichnen. Wenn ein
Land oder eine Gesellschaft in Unordnung oder in Gefahr ist, dann
werden auch irgendwelche Objekte genannt, die als Ursache fiir die
Unruhe genannt werden. Das Innen ist zwar unsichtbar, aber es ist
spiirbar. Das Spiirbare wiederum hat einen Bezug zum Sprechen.

14

- am 14.02.2026, 07:57:57. R


https://doi.org/10.14361/9783839404676-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. REPRASENTATION UND KORPERBILD

Aber manchmal ist es schwieriger, iiber das zu sprechen, was man
spiirt, als tiber das, was man sicht.

Wir werden in der Folge immer wieder drei Begriffe antreffen, die
das lacansche Werk strukturieren. Das sind das Reale, das Symboli-
sche und das Imagindre. Diese drei Konzepte, oder diese drei Kate-
gorien, oder diese drei Register — Lacan spricht vor allem von Regis-
tern — sind miteinander verwoben. Es ist — wie beim Sprechen und
dem Bild, beim Innen und dem AuBlen — so, dass wir die drei Regis-
ter nicht scharf voneinander trennen konnen. Der spéite Lacan hat
diese drei Register in einer Topologie dargestellt, im Borroméischen
Knoten. Die drei Register werden als Ringe, Kreise gezeichnet, die
so miteinander verflochten sind, dass das Herauslosen des einen die
Vereinzelung der beiden anderen zur Folge hat. Es ist nicht so, dass
zunichst zwei miteinander verkniipft sind, und dann kommt der dritte
dazu, sondern einer ist iber den anderen gelegt, und ein Dritter ver-
bindet sie so, dass wenn man einen der drei wegnimmt, jeder von
ihnen frei wird. Das klingt sehr theoretisch, aber es wird sofort an-
schaulich, wenn wir an irgendeine Aussage denken. In jeder Aussage
sind ndmlich diese drei Register enthalten: Beginnen wir mit der E-
bene der énonciation, des Aktes des Aussprechens. Dieses Register
des Symbolischen wird fiir mich erfahrbar, wenn ich hore, dass der
andere spricht und wie der andere spricht; was er sagt, wird dagegen
vernachldssigt, gleichsam iiberhort. Das zweite Register, das Imagi-
nédre — die Reihenfolge ist beliebig — beinhaltet eine Vorstellung, ein
inneres Bild, das ich von einer Sache habe. Um dieses Register er-
fahrbar zu machen, hore ich nicht auf die Stimme, wie jemand etwas
sagt, sondern was er damit sagt. Das dritte Register wird als das Rea-
le bezeichnet. Es ist das, worauf sich das Sprechen und der Inhalt des
Sprechens beziehen. In der Linguistik spricht man von der Referenz.
Linguistisch ausgedriickt entsprechen das Symbolische, das Ima-
gindre und das Reale dem Signifikant, dem Signifikat und der Refe-
renz. Aus dem Zusammenwirken von Signifikant und Signifikat re-
sultiert fir uns eine Vorstellung. Ich kann keine Vorstellung haben,
die nicht irgendwie mit dem Sprechen verkniipft ist. Sie kénnen mir
sagen: ,,Ich kann doch etwas zeichnen, dann muss ich nicht spre-
chen.” Dazu ist zu sagen, dass in das Zeichnen die Voraussetzung
des Sprechens miteinfliet. Damit ein Kind zeichnen kann, muss es
schon sprechen konnen. Jetzt kann man erneut einwenden, dass es
Kinder gibt, die nicht sprechen kénnen und doch zeichnen. Das trifft
zwar zu; gleichwohl sind diese Kinder in einem Zeichensystem drin,

15

- am 14.02.2026, 07:57:57. R


https://doi.org/10.14361/9783839404676-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

das sich nicht dem Realen verdankt, sondern autonom ist. Das zeigt
sich darin, dass ein Wort — oder eben ein Zeichen — fiir eine Sache
austauschbar ist. Ich kann mich in einer anderen Sprache ausdriicken
und damit andere Worter verwenden, aber auch irgendein Zeichen
machen, z.B. mit einer Hand. Die Taubstummensprache funktioniert
so, dass sie mit Gestik operiert. Es gibt keine notwendige Verkniip-
fung zwischen einem Zeichen und der Sache. Oder anders gesagt: die
Verkntipfung ist konventionell. Damit man sich in einer Gemein-
schaft verstindigen kann, braucht es eine Konvention. Wenn sie ein-
mal festgelegt ist, kann man nicht mehr aus ihr austreten, es sei denn,
man wire nicht mehr verstindlich. Es gibt eine Kindergeschichte von
einem Schweizer Autor namens Peter Bichsel,l der einen Mann be-
schreibt, der auf die Idee kam, die Verknlipfungen zwischen Wortern
und Sachen zu dndern. Er sagte seinem Bett Bild, den Stuhl nannte er
Wecker, den Tisch Teppich, die Zeitung Bett und so fort. So lange er
alles in die konventionelle Sprache zuriickiibersetzen konnte, ging es
gut. Aber der Mann machte so viele Verkniipfungen, dass er am En-
de die Zuordnungen innerhalb der konventionellen Sprache vergal.
Von dem Moment an konnte er sich nicht mehr verstdndlich machen.
Das zeigt die Bedeutung der Konvention. Jede Sprachgemeinschaft
braucht sie. An den Randern dieser Konvention kann man Spiele ma-
chen; der Witz lebt davon, auch Traume und Fehlleistungen.

Sprechen wir vom Imagindren. Wir konnen uns alles Mogliche
vorstellen, solches, das es in der Realitdt gibt und solches, das wir
tiberhaupt nie gesehen oder gehort haben. Deshalb ist das Imaginire
auch der Bereich der Phantasie. Das Korperbild gehort sehr wohl
auch zum Imagindren. Wenn Sie an die Verkniipfung mit dem Spre-
chen denken, so sehen Sie, dass damit nicht bloB das Visuelle ge-
meint ist; das Bildhafte kann auch ins Sprechen iibergehen.

Nun zum Realen. Das Reale wire in einer ersten Annidherung der
Bezugspunkt, worauf sich das Sprechen mit der Vorstellung bezieht.
In diesem Sinne ldsst sich das Reale auch wiederum versprachlichen.
Ich kann etwas, das noch nicht ein sprachliches Gewand hat, in eine
Sprache einkleiden. Unsere Kérper werden in ihren Teilen benannt;
es gibt das Geschlecht, die GroBe, die Statur, u.s.w. Das ist noch
nicht die brisante Dimension des Realen. Ich begegne ihr auch nicht,
wenn ich mit dem Kopf gegen eine Wand anrenne und auf diese Art
die Widerstdandigkeit des Realen erfahre. Dann merke ich zwar, dass
die Wand nicht bloB vorgestellt wird, sondern etwas Wirkliches ist,

1 Vgl. dazu Peter Bichsel, ,,Ein Tisch ist ein Tisch®. In: Kindergeschich-
ten. Darmstadt und Neuwied: Luchterhand 1977, S. 18-27

16

- am 14.02.2026, 07:57:57. R


https://doi.org/10.14361/9783839404676-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. REPRASENTATION UND KORPERBILD

aber das ist wenig aufregend. Das Reale, das in der lacanschen Psy-
choanalyse immer wieder Thema ist, ist das, was vom Symbolischen
nicht erreicht wird, was sich ihm entzieht.

Wir miissen also davon ausgehen, dass das Sprachliche, das man
in einer ersten Anndherung das Symbolische nennen kann, Grenzen
hat. Wir begegnen hier dem Nicht-Alles, es gibt einen Rest. Er spielt
z.B. in der Kunst eine Rolle, etwa wenn ein Kiinstler versucht, etwas
von diesem nicht zu Versprachlichenden wiederzugeben. In der Psy-
choanalyse ist dieses Reale von sehr grofler Bedeutung. Ich erfahre
es z.B. als Analysant, wenn ich spreche. Dann habe ich das Gefiihl,
ich konne alles sagen, aber etwas entzieht sich immer wieder meinem
Sprechen. Das hatte Freud entdeckt, er sprach in diesem Zusammen-
hang vom Urverdriingten.” Man kann es eigentlich nur von der Spra-
che her denken, obwohl es genau das ist, was von ihr nicht aufge-
nommen sondern ausgeschlossen wird. Gleichwohl wirkt es als dy-
namisches Moment in der Sprache. Es ist wie ein Kern, von dem her
es spricht. Wenn ich sage ,,es spricht”, so ist dieses Es nicht nur
grammatisch, Freud hat daraus eine Instanz gemacht.” Lacan hat in
diesem Zusammenhang eher vom Anderen gesprochen, wobei dieses
Andere mehrere Dimensionen hat. Einerseits ist auch die Sprache das
Andere, weil die Sprache von aulen kommt, sich nicht biologischen
Gegebenheiten verdankt. Andererseits ist aber auch dieses Urver-
drangte das Andere, man konnte sagen, das reale Andere.

In Bezug auf die Nicht-Erreichbarkeit des Anderen erscheint die
Ebene des Sprechens als diejenige der Reprisentation. D.h. es gibt
keinen unmittelbaren, wissbaren Bezug zwischen dem Realen und
der Ebene des Sprechens. Wir konnen diese Aussage anwenden auf
den Trieb. Der Trieb ist etwas, das immer wieder insistiert, d.h. im
Kern gehort er zum Realen. Er heftet sich an Vorstellungen. Freud
sagte, dass der Trieb nie Objekt des Bewusstseins werden konne, nur
die Vorstellungen, die ihn reprisentierten.* Geben wir ein einfaches
Beispiel dazu: Was wir als Nahrung zu uns nehmen, hat mit dem ora-
len Trieb zu tun. Thn kdnnen wir nie ganz befriedigen. Statt dessen
haben wir die Moglichkeit, tausend verschiedene Nahrungsmittel zu
uns zu nehmen. Sie entsprechen der sprachlichen Représentation.
Das zeigt sich z.B. beim Anblick einer Menukarte. Wir haben ein
paar schwarze Zeichen vor uns, lesen sie und stellen uns vieles vor,
was wir jetzt essen konnten. Wenn das Essen gut war, sind wir nach-

2 Vgl. dazu Sigmund Freud, ,,.Die Verdrangung“. G.W. X, S. 250.
3 Vgl. dazu S. Freud, ,,.Das Ich und das Es*“. G.W. XIII, S. 251 ff.
4 Vgl. dazu S. Freud, ,,Das Unbewusste*. G.W. X, S. 275

17

- am 14.02.2026, 07:57:57. R


https://doi.org/10.14361/9783839404676-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

her zufrieden mit dem, was wir gegessen haben, aber ganz geséttigt
sind wir nicht.

Man konnte hier zur Bulimie bemerken, dass sie einem Versuch
gleichkommt, das was sich entzieht, oral zu erfiillen. Man kann auch
an den Drogenkonsum denken. Die Suche nach der totalen Befriedi-
gung scheint demzufolge ein Ubel zu sein. So kommt man dazu, zu
sagen, dass die unvollstdndige Befriedigung die viel bessere Befrie-
digung ist. Sie sehen, dass es wichtig ist, dem Realen einen Platz zu
geben. Aber es hat ein Janusgesicht: Einerseits setzt es meinem Wis-
sen, meinen Fiahigkeiten, meiner Befriedigung, meiner Kontrolle
immer wieder Grenzen. Andererseits hilt es das Begehren aufrecht.
Ich habe jetzt vom Begehren gesprochen, nicht vom Wunsch. Mit
Begehren ist gemeint, dass eben dieser Entzug des Realen stets ir-
gendwo mitanwesend ist; das Begehren hat kein eigentliches Objekt.
Es ist vom Bediirfnis und vom Verlangen zu unterscheiden. Das Be-
diirfnis wire etwas, was von der Natur gegeben wire. Wie steht es
denn mit der Natur des Menschen? Dadurch, dass wir sprechende
Wesen sind, ist uns die urspriingliche Natur weitgehend, nicht ganz
verloren gegangen. Man kann also sagen, die Natur wire das Reale —
sie fehlt weitgehend. Es gibt zwar noch gewisse Instinkte, aber der
Trieb ist etwas ganz anderes. Wir haben gesehen, dass im Trieb die
industrielle Produktion, eine Menge von Wissen mit im Spiel sind,
wenn z.B. die Nahrungsmittel hergestellt werden. Oder wir konnten
an den Schautrieb denken und auch da sehen, dass die Objekte indus-
triell hergestellt sind. Da die menschliche Natur ein X ist, weitgehend
fehlt, wird sich der Mensch selber zur Frage. Sie ist unabschlieB3bar,
wegen des sprachlich uneinholbaren Realen.

Nun mochte ich etwas nachtragen, was mit der Bitte zu tun hat,
die sich vom Bediirfnis unterscheidet. Die Bitte — das franzosische
Wort dafiir heilit demande, was sich auch mit ,,Verlangen* oder ,,An-
spruch* tibersetzen lédsst — ist geleitet von der Vorstellung einer vol-
len Erfillung. Vor allem kommt hier die Liebe mit ins Spiel. Dass
der eine ganz fiir den andern da sein soll, ist Ausdruck einer Bitte. In
jeder Beziehung ist diese Dimension der Bitte anwesend. Sowohl das
Bediirfnis wie die Bitte werden als artikulierte immer wieder durch-
quert von der Ebene der Représentation, so dass das Begehren die
eigentliche Dimension des Wunsches ist. Das Verlangen, die Bitte,
ist ein Versuch, dem Begehren einen Halt, eine Verankerung zu ge-
ben. Die Offenheit des Begehrens zeigt sich schon beim kleinen
Kind. Das Bild, das visuelle Bild, erscheint wie eine vorzeitige Erfiil-
lung der Frage nach sich selbst. Wenn wir Eltern mit ihren kleinen

18

- am 14.02.2026, 07:57:57. R


https://doi.org/10.14361/9783839404676-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. REPRASENTATION UND KORPERBILD

Kindern beobachten, so zeigen sie auf das Spiegelbild, in dem das
Kind erscheint, und sagen: ,,Dort bist du“. Die Freude, die das Kind
empfindet, driickt so etwas aus wie: Jetzt weil} ich, wer ich bin, oder
ich habe mich entdeckt. Es ist vergleichbar mit dem, was der Dichter
Ovid mit der Figur des Narcissus beschrieben hat.” Narcissus ent-
deckte sein Spiegelbild auf der Oberflache eines Teichs, ohne zu-
nichst zu wissen, dass er sein eigenes Bild sah. Erst auf Grund der
Bewegungen, die er machte — er wollte das Bild ergreifen — entdeckte
er, dass es sein Bild war.

Dieses Heranholen-Wollen weist auf einen Verlust hin, den jeder
Mensch erféhrt. Das Spiegelbild ist Ausdruck eines urspriinglichen
Verlustes, den der Mensch erfahren hat. Es ist eine Entzweiung, und
es gibt von da an immer wieder das Begehren nach dem Eins-
Werden. Solange aber die Ebene des Sprechens da ist, ist dieses
Eins-Werden unmoéglich. Es wére ja auch verhdngnisvoll, wenn die-
ses Eins-Werden moglich wire. Das kdme dem Verlust des Subjekts
gleich.

Machen wir nun einen Sprung und sprechen wir von Kinderzeich-
nungen. Wie zeichnen Kinder die Sonne? Sie zeichnen sie regelma-
Big mit einem Gesicht. Weshalb ist das so? Offenbar besteht ein Zu-
sammenhang mit dem Innen-Auflen-Bezug. Wir sehen unser eigenes
Gesicht nicht, hingegen sehen die andern unser Gesicht; aber im
Spiegel sehen wir das eigene Gesicht. Das Eigene sehen wir zuerst
auflen, und wir iibertragen es nachher auf andere Figuren.

Ein zweites Beispiel kommt aus Freuds Fallgeschichte des ,,Klei-
nen Hans“’. Eines Tages sieht der vier- oder fiinfjihrige Junge eine
Lokomotive. Sie miissen sich vorstellen, dass es damals noch keine
elektrischen Eisenbahnen gab, sondern Dampflokomotiven. Das sind
diese eindrucksvollen groflen Ungetiime, aus denen Dampf heraus-
zischt. Als der kleine Hans diesen Dampf herauszischen sah, fragte
er: ,,Hat die Lokomotive auch einen Wiwimacher?* Die Frage setzte
voraus, dass er schon um sein Geschlecht wusste, jedoch nicht, ob
auch die Lokomotive eines hatte. Er setzte seine Korperform in Be-
ziehung zur Lokomotive. Ist das eine Phantasie dieses Kindes? Ich
wiirde behaupten, es ist regelméBig so, dass die eigene Korperform in

5 Vgl. dazu Ovid, Metamorphosen. Miinchen: Goldmann, 3. Buch, S. 68-
72.

6 Vgl. dazu S. Freud, ,,Analyse der Phobie eines fiinfjahrigen Knaben®.
G.W. VII, S. 246 f.

19

- am 14.02.2026, 07:57:57. R


https://doi.org/10.14361/9783839404676-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

einen Bezug zu &duBleren Figuren gesetzt wird. In der Philosophie
spricht man dabei von Anthropomorphisierung.

Ein drittes Beispiel kommt aus einem Traum: Jemand traumt von
einem Schmetterling. Nun scheinen wir mit unserer Erkldrung auf
eine Schwierigkeit zu stoen, denn wie kann man einen Schmetter-
ling mit der Korperform in Beziehung setzen? Der Schmetterling hat
doch zwei Flugel, der Traumer hat keine. Gleichwohl hat diese Figur
des Schmetterlings etwas mit dem Trdumer zu tun, oder auch der
Traumer mit dem Schmetterling. Wir bertihren hier eine andere, viel
weitere Dimension des Korperbildes: diejenige der Metaphorik. Ein
Schmetterling geht von Blume zu Blume. Wenn uns jemand so etwas
erzéhlt, héren wir als Analytiker diese Aussage nicht in einem wort-
lichen Sinne, vielmehr weckt sie in uns ein Bild des Traumenden, das
mit seinen Wiinschen zu tun hat. Wir haben also hier wieder ein Bild
und das Sprechen, aber auch die Metaphorik. Dies erlaubt, zumindest
zwei verschiedene Dimensionen des Ko6rperbildes zu unterscheiden:
Die erste beinhaltet das Korperbild als Form, die zweite das Koérper-
bild als Inhalt. Ich gebe Ihnen dazu ein Schema:

Abbildung 1
Sprache (S)
Korperbild P g o Korperbild
als Form (S/)  © | " als Inhalt (I/S)
v
Korper (R)

Wir kénnen auch sagen, das Koérperbild als Form meint das Symboli-
sche des Imaginéren. Sie sehen im Schema an der Tafel die linke Sei-
te: Korperbild als Form, S von 1. Damit wird das Zusammenwirken
des Symbolischen mit dem Imagindren bezeichnet. Die Referenz ist
der Korper. Warum das Korperbild als das Symbolische des Imagina-
ren bezeichnen? Es gibt eine einleuchtende Definition eines franzosi-
schen Autors namens J.C. Milner, der die drei Register folgenderma-
en definiert hat: Das Symbolische ist das, was trennt; das Imaginére

20

- am 14.02.2026, 07:57:57. R



https://doi.org/10.14361/9783839404676-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. REPRASENTATION UND KORPERBILD

ist das, was verbindet; das Reale ist das, was persistiert.” Das Spie-
gelbild kommt zuerst einer Trennung des Subjekts gleich, auch wenn
es dies noch nicht weif}, das Kind sich im Gegeniiber des Spiegels
sicht und sich dabei — als abgebildetes — gleichsam vergisst. Fiir den
AuBlenstehenden erscheint es sich selber auflen. Mit diesem Verlust
wird das — trennende — Moment des Symbolischen bezeichnet. Das
visuelle Bild gehort zum Imaginéren, ein Ausdruck, der ja von ima-
go/Bild kommt. Demzufolge lésst sich die Entdeckung des Spiegel-
bildes als das Symbolische des Imaginéren auffassen.

Am Beispiel des Schmetterlings haben wir eine andere Dimension
gesehen: das Korperbild als Inhalt, was sich als das Imaginédre des
Symbolischen definieren lisst. Der Schmetterling stellt Ziige dar, die
der Triumende in einem Traumbild darstellt. Anders gesagt: Im
Symbolischen ist sein Begehren enthalten; es verkorpert sich in ei-
nem Traumbild. In einer Psychotherapie wire es auch moglich, eine
Figur zu formen oder ein szenisches Arrangement darzustellen. Das
weist auf die Notwendigkeit hin, S von I und I von S zu unterschei-
den.

Im Schema an der Tafel sehen wir des weiteren in der Vertikalen
die beiden anderen Elemente, zundchst die Sprache (langage), die
man anndherungsweise mit dem Symbolischen gleichsetzen kann.
Damit ist auch die Ebene der Reprédsentation gemeint. Auflerdem
wird im Schema der Koérper als das Reale bezeichnet. Ich habe die
Linie in der Vertikalen nicht durchgezogen, sondern gestrichelt, weil
es keine direkte Verbindung zwischen der Sprache und dem Korper
gibt. Die Verbindung lduft iiber das Imagindre. Wenn z.B. eine Mut-
ter die Korperteile ihres Kindes benennt, sind Vorstellungen mit im
Spiel — das ist der Daumen, der schiittelt Pflaumen, usf. Sie wissen,
dass kleine Kinder die Hénde zuerst als Fauste zeichnen. Es ist schon
ein Fortschritt, wenn sie Finger zeichnen konnen. Denken Sie an die
Worter, die es fiir die Bezeichnung der Geschlechter gibt. Der Korper
insgesamt ist besetzt mit vielen Vorstellungen. Es gibt Geschichten,
die das gerade darum veranschaulichen, weil Worter fehlen, weil
niemand da ist, der mit den Kindern spricht. Ich denke an zwei Fil-
me, ,,Das Wolfskind“ oder ,,Kaspar Hauser*, die deutlich zeigen, was
passiert, wenn niemand da ist, der mit dem Kind spricht, wenn nie-
mand den Korper symbolisiert.

7 Vgl. dazu Jean-Claude Milner, Les noms indistincts. Paris: Ed. du Seuil
1983,S.7

21

- am 14.02.2026, 07:57:57. R


https://doi.org/10.14361/9783839404676-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Ich habe im Schema noch etwas Ritselhaftes gezeichnet: das schréig
gestrichene Subjekt. Das Subjekt muss ja irgendwo einen Platz ha-
ben, sonst gébe es blof die Einwirkung der Sprache auf den Korper,
jedoch fiir niemanden. Vielleicht liee sich die Psychosomatik so
charakterisieren, dass das Subjekt fehlt und alle Vorginge gleichsam
ohne Beteiligung eines Subjekts, maschinenhaft ablaufen. Norma-
lerweise ist das Subjekt jedoch dort im Schnittpunkt, wo sich die bei-
den Achsen treffen. Der Schrégstrich durch den Buchstaben S bedeu-
tet: Das rohe, mythische Subjekt wird durchquert von der Ebene des
sprachlichen Anderen, die bewirkt, dass das Subjekt nicht in der Un-
mittelbarkeit verharrt, sondern in die Mittelbarkeit eingefiihrt wird.
Dieser Vorgang impliziert, dass das Reale ausgeschlossen wird. Das
ist die Einstiegspforte in die Thematik des Korperbildes.

Fiir mich wire es wichtig zu erfahren, ob die Ausfithrungen verstind-
lich waren oder zu schwierig.

Frage eines Studenten: ,Die Ausfithrungen waren insgesamt ver-
standlich, ich mochte aber zu zwei Punkten etwas fragen: Was ver-
steht man unter dem Realen? Was ist mit dem Kern des Sprechens
und dem Ubergang zum Anderen gemeint?*

Antwort. Zunichst etwas iiber die Bezichung des Sprechens und des
Anderen. Wenn wir denken und sprechen, haben wir den Eindruck,
dass wir iiber die Sprache verfiigen. Er ist das Resultat eines langen
Prozesses. Die Sprache ist uns nicht angeboren. Wir sprechen in der
Muttersprache; die Mutter ist erster Repriasentant des Anderen. Hitte
sie uns nicht eingefiihrt in ihre Sprache, hitten wir keinen Bezug zu
uns selber. Nun hat diese Ebene des Anderen die Eigenheit — ich ha-
be von Konvention gesprochen —, dass sie innerhalb einer Sprach-
gemeinschaft allen gemeinsam ist. Wenn ich mich ausdriicke, wenn
ich iiber andere oder mich spreche, so brauche ich Zeichen, die die
andern auch brauchen. Wie kann ich aber meine Subjektivitit im
Sinne meiner Singularitdt ausdriicken? Ich habe ja blof3 die Zeichen
zur Verfiigung, die andere auch verwenden. Zweifellos bin ich in vie-
lem gleich wie die andern, aber die Frage nach mir selbst gilt vor al-
lem dem, was unverwechselbar an mir selber ist. Man kann Ihre Fra-
ge also wohl so prézisieren, dass sie die nach der Singularitit mitent-
halt. Diese Singularitét erscheint stets als reprdsentierte, in Zeichen-
kombinationen, die allen zur Verfiigung stehen. Von da her stellt sich

22

- am 14.02.2026, 07:57:57. R


https://doi.org/10.14361/9783839404676-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. REPRASENTATION UND KORPERBILD

unabweisbar die Frage nach dem eigenen Sein. Ich kenne mich selber
nicht.

Vielleicht kann ich in diesem Zusammenhang die Frage nach
dem Sinn einer Therapie anfiigen. Liegt er darin, sich selber kennen-
zulernen, oder gerade im Gegenteil, die Bilder von sich selber zu a-
nalysieren, im Sinne von sie aufzulgsen? Bilder, die man von sich
selbst hat, geben eine Orientierung. Ist das aber nicht eine Liige? An-
dererseits: Wenn ich keine Bilder habe, bin ich frei. Diese Freiheit
hat etwas Beidngstigendes.

Man kann an dieser Stelle die Singularitdt mit dem Realen in
Verbindung bringen. Ich habe vorher immer wieder das Imaginire
mit dem Symbolischen in einen Zusammenhang gebracht. Das Ent-
sprechende gilt fiir den Bezug zum Realen. Das Reale des Symboli-
schen ist das, was sich als gleichbleibend im Symbolischen behaup-
tet. Es gibt eine interessante topologische Figur von Lacan, die die-
sen Sachverhalt beleuchtet: Stellen Sie sich vor, das Sprechen wire
eine Art Kreisbewegung, aus dem sich allmihlich ein Kranz bildet.
Die Mitte bleibt leer; sie ist einerseits das Resultat des Sprechens —
sie gibt Anlass, sie mit Sinn zu fiillen, so dass etwas entsteht, was
nicht in den ausgesprochenen Worten enthalten ist — andererseits
wirkt dieser Ort des Sinns auch als Agens des Sprechens.® Man konn-
te hier an die Metaphorik der Makkaroni denken. Man stellt sie her,
indem man ein Loch nimmt und um es herum den Teig wickelt. Das
Loch war natiirlich nicht zuerst da, es wird aber auch nicht nachher
hergestellt. Wir haben hier ein eigenartiges Verhiltnis von Gleichur-
spriinglichkeit. Das ist eine Illustration dessen, was die Kausalitdt im
Bereich des Psychischen so problematisch macht.

8 Vgl. dazu Jacques Lacan, Le séminaire IX, L’identification, Sitzung
vom 7.3.1962 (unveroffentl.)

23

- am 14.02.2026, 07:57:57. R


https://doi.org/10.14361/9783839404676-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 07:57:57.


https://doi.org/10.14361/9783839404676-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

