5 Die Kunst des kritischen Denkens:
Kritik der dsthetischen Urteilskraft

Mit der Kritik der Urteilskraft wird deutlich, dass sich das teleologische Denken nicht
nur auf bestimmte Gegenstandsbereiche wie jene der Rassentheorien oder der Ge-
schichtsphilosophie beschrinkt. Vielmehr wird in der Darlegung, Begriindung und
Diskussion der dritten Kritik klar, dass das teleologische Denken grundsitzlich eine
vermittelnde Rolle zwischen der Vernunft und dem Verstand einnimmt. Dieses ver-
mittelnde Moment des teleologischen Denkens wurde bereits in den Rassentheo-
rien deutlich, wie ich in Kapitel 3 durch den Rickgriff auf Passagen aus der Kritik
der reinen Vernunft herausgearbeitet habe. Dabei stand das Thema der transzenden-
talen Zeit im Fokus: Kant legt dar, dass einerseits eine potenziell unendliche Reihe
an Bedingtem und Bedingendem fiir die empirische Untersuchung angenommen
werden muss, sodass immer weiter empirisch geforscht werden kann und soll. An-
dererseits fithrt er den focus imaginarius ein, einen imaginiren Bezugspunkt, der
die Moglichkeit er6ffnet, die endlose Reihe von Bedingtem und Bedingendem den-
noch als abgeschlossen zu denken. Durch diesen imaginiren Fokus ergibt sich ein
anderer Blick auf das empirische Material, da nun von einem Anfangspunkt und
einem Zielpunkt ausgegangen wird und die Elemente in Bezug auf eine Einheit
gesetzt werden konnen. In Kapitel 4 stand ein weiterer Aspekt der Verbindung von
Natur und Venunft im Vordergrund: In Bezug auf die Geschichtsphilosophie kann
das Handeln von Menschen einerseits als Teil der kausalen Naturkette gelesen wer-
den, sodass das Handeln der Menschen als Phaenomenon erscheint. Andererseits
setzt Kant dieser Perspektive die Annahme dazu, dass Menschen aus Freiheit han-
deln konnen, also auch als Noumenon zu betrachten sind. Wie ich im vorherge-
henden Kapitel aufgezeigt habe, formuliert die Geschichtsphilosophie somit einen
Ubergang zwischen diesen beiden Perspektiven auf den Menschen.

Das teleologische Denken erdffnet somit ein Denken, das jene Grenzsetzung
zwischen Phaenomenon und Noumenon, die fiir die Kritik der reinen Vernunft fun-
damental war, nach wie vor respektiert. Dennoch liefert das teleologische Denken
eine nach Kant legitime Weise, wie diese Grenze tiberschritten werden kann. Im
vorliegenden Kapitel wird nun weiter verdeutlicht, welches Verstindnis von Kritik
mit diesem Denken verbunden ist. Diese Reflexion umfasst nicht nur den ersten

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Teil der Kritik der Urteilskraft, also die Kritik der dsthetischen Urteilskraft, sondern auch
die Kritik der teleologischen Urteilskraft, die im folgenden Kapitel behandelt wird. Aus
diesem Grund wird in diesem Kapitel ein Bogen erdfinet, der erst im folgenden
Kapitel seinen Abschluss findet.

Die Kritik der Urteilskraft ist in zwei sehr unterschiedliche Gegenstandsberei-
che aufgeteilt. Im vorliegenden Kapitel geht es um die dsthetische Dimension. Um
die Fragestellung nach der Verbindung von Kritik, Selbstaffirmation und Othering
herzuleiten, soll in einem ersten Schritt die Kontextualisierung des isthetischen
Diskurses im kolonialen 18. Jahrhundert sowie eine kurze Darstellung der femi-
nistischen Rezeption der Kritik der dsthetischen Urteilskraft erfolgen.

5.1 Post_koloniale und feministische Kontextualisierung

Inwiefern die Asthetik als Geschmackskultur im 18. Jahrhundert mit dem Sklaven-
handel und der Sklaverei in Verbindung steht, zeigt die Studie von Simon Gikandi
(2011) auf. Die Kultur des Geschmacks, die insbesondere in England eine neuartig
weite Verbreitung fand, bringt er in Verbindung mit ihrer materiellen Basis, also
dem Handel mit kolonialen Giitern und kolonisierten Menschen. Obwohl (ehema-
lige) Sklav_innen in dieser Kultur des Geschmacks nicht mitgemeint sind, war es
ihnen dennoch méglich, eine eigene Asthetik zu entwickeln. Diese musste sich
jedoch als Gegenisthetik entwickeln, die einen anderen Umgang mit den aufge-
zwungenen Ausdrucksmoglichkeiten auslotet. Durch Operationen des Verdrehens,
Negierens oder Invertierens konnte Raum geschaffen werden, um sich selbst und
die verlorene Kultur zum Ausdruck zu bringen. Kunstwerke standen so nicht fiir
ein Erleben des Schénen, sondern galten vielmehr als Uberbleibsel einer verlorenen
Kultur. Das Fragmentarische und Unvollstindige bot die Moglichkeit, die Erfah-
rung der Gefangenschaft und Verschleppung als Gleichzeitigkeit von Anwesenheit
und Abwesenheit in Zeit und Raum zu fassen (vgl. ebd.: 233ff.).

Gikandi geht in seiner eindriicklichen Studie davon aus, dass es in der mo-
dernen europiischen Asthetik und isthetischen Theorie eine »series of omissions,
repressions, and conceptual failures« (ebd.: 25) gibt, wenn es um die Sklaverei und
den Sklavenhandel geht. Im Gegensatz zu fritheren Gemilden wie jenen von Har-
menszoon van Rijn Rembrandt (1661) oder Albert Eckhout (1643) verschwinden Afri-
kaner_innen und Sklav_innen sukzessive aus den Darstellungen und die Sklaverei
erscheint in der Moderne zunehmend als Anachronismus. Die Moderne, welche
die Uberlegenheit des freien und selbstreflexiven Subjekts feiert, findet fiir die in
Gefangenschaft gehaltenen Korper keine Beachtung mehr:

»That the mass of African slaves who drove the European economies of the time
were not free was not a matter that bothered Kant or his British interlocutors,

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

such as David Hume, because the black was excluded from the domain of modern
reason, aesthetic judgment, and the culture of taste.« (Ebd.: 5)

Wie George Boulukos (2012) in seiner Rezension im foucaultschen Vokabular zu-
spitzt, geht Gikandi hauptsichlich von einer Repressionshypothese aus, die unter-
stellt, dass der dsthetische Mainstream von den kolonialen Ereignissen weitgehend
unberithrt blieb. Im Folgenden méchte ich aufzeigen, dass sich die dsthetische
Theorie durchaus als Feld verstehen lisst, das nicht nur durch Auslassungen, son-
dern auch durch das Thematisieren kolonialer Aspekte zu einer kolonialen moder-
nen Episteme beigetragen hat. So finden sich in der dsthetischen Urteilskraft Kants
durchaus Bemerkungen zu anderen Kulturen, sWilden< oder auch zum >schénen
Geschlecht«. In welcher Art und Weise nicht-europiische Menschen thematisiert
werden und welche Effekte das Aufscheinen und Verschwinden dieser Figuren fiir
die kantische isthetische Theorie produziert, soll in Bezug auf die dsthetische Ur-
teilskraft ausgelotet werden.

Aus feministischer Sicht wird die Kritik der Urteilskraft sehr unterschiedlich in-
terpretiert. Jane Kneller (1997) erkennt hier eine grundlegende Revision des mo-
ralischen Superhelden, den Kant in der Kritik der praktischen Vernunft und vor al-
lem in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten durch das Konzept der Autonomie
aufgebaut hat. In der Kritik der Urteilskraft entwickelt er demgegentber eine eher
relationale Perspektive, da er in dieser Schrift reflexive Urteile intrinsisch damit
verbindet, dass Menschen in einer Gemeinschaft leben. Sich ein Urteil zu bilden
bedeutet, mit anderen Menschen im Austausch zu stehen. Auch Marcia Moen (1997)
argumentiert, die Kritik der Urteilskraft halte mehrere Ankniipfungspunkee fiir femi-
nistische Philosoph_innen bereit: So gehe es nicht um das isolierte Ego oder Sub-
jekt, stattdessen werde das Gefithl der Verbundenheit wertgeschitzt. Darin erhalte
die Korperlichkeit eine weitergehende Bedeutung und es finde eine Rekonstrukti-
on narrativer Komplexitit statt (vgl. ebd.: 214). Diesen eher positiven Einschitzun-
gen gegeniiber weist Cornelia Klinger (1997) auf den geschlechtsspezifischen Sub-
text hin, den sie mit Verweis auf die Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schinen und
Erhabenen (1764) herausarbeitet. Diese geschlechtliche Dimension wird besonders
deutlich in Jean-Frangois Lyotards Auseinandersetzung mit dem kantischen Erha-
benen. Darin vermutet Klinger eine Kontinuitit eines geschlechtlich konnotierten,
binir-hierarchischen Denkens von der Moderne hin zur Postmoderne.

Kim Hall (1997: 257f.) fugt der feministischen Lektiire eine post_koloniale Per-
spektive hinzu und setzt den kantischen Text in Beziehung zu den Schriften von
Columbus und Cortés. Alle drei verortet sie in einem gemeinsamen ideologischen
Raum. Sie argumentiert, das fiir die Kritik der Urteilskraft zentrale Konzept des Sen-
sus communis, durch welches das isthetische Urteil an die menschliche Gemein-
schaft gekniipft wird, beruhe auf Gewalt, da Kant darin eine Vorherrschaft des
Mannes/Menschen iiber die Natur legitimiere. In Bezug auf Frauen verdeutlicht

14.02.2026, 09:44:19.

21


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

sie, europiische Frauen wiirden eine abgewertete und untergeordnete Position ein-
nehmen und nicht als urteilende Subjekte, sondern lediglich als beurteilte Objek-
te adressiert werden. Nicht-europdische Frauen wiirden gar keine Erwihnung in
der dritten Kritik finden. Hall fragt sich, ob Kant karibische und irokesische Frau-
en nicht als >richtige« Frauen gesehen habe und vergleicht dies mit der Mentali-
tit sklavenhaltender Minner, die ihre eigenen Frauen auf ein Podest hoben, den
schwarzen Frauen jedoch absprachen, richtige Frauen zu sein.

Damit zeichnet sich in der post_kolonialen und feministischen Rezeption ein
grundlegend ambivalentes Bild. Die folgende Auseinandersetzung mit der Kritik
der Urteilskraft verortet sich in diesen Ambivalenzen und will sie weiter ausloten.
Damit ergeben sich zwei unterschiedliche Fragerichtungen: Einerseits soll wie be-
reits in den vorhergehenden Kapiteln untersucht werden, welche Ausschliisse und
Abwertungen sich in der dsthetischen Urteilskraft verzeichnen lassen und welche Art
von Selbstaffirmation damit verbunden ist. Andererseits stellt sich die Frage, ob
Kant den Sensus communis, den er als »erweiterte Denkungsart« (KdU B:158/A:
159) versteht, so formuliert, dass dieses Konzept fiir eine post_koloniale und fe-
ministische Kritik anschlussfihig ist. Da jedoch diese erweiterte Denkart an die
Gemeinschaft der Menschen gebunden ist, stellt sich die Frage, welche Art von Ge-
meinschaft und menschlicher Pluralitit mit diesem kantischen Konzept verbunden
wird. In der kritischen Diskussion des Sensus communis werde ich argumentieren,
dass sich erst an dieses Konzept positiv ankniipfen lisst, wenn die koloniale und
rassistische Einteilung der Menschen (die ebenfalls durch die Urteilskraft begriin-
det wird) durch dieses Konzept unterlaufen wird. Zunichst muss jedoch geklart
werden, welches Verstindnis von Kritik Kant mit der Urteilskraft verbindet, da es
das Fundament fiir die 4sthetische und auch teleologische Urteilskraft bildet.

5.2 Der Abschluss der Kritik und innere Koharenz

Den Anspruch, den Kant in seiner Kritik der Urteilskraft verfolgt, ist kein geringer:
Er will zwei Perspektiven, die in der Kritik der reinen Vernunft und in der Kritik der
praktischen Vernunft formuliert wurden, miteinander in Verbindung bringen. Der
Mensch — als Teil der Natur den mechanischen Gesetzen unterworfen — soll mit
dem Menschen als verniinftiges Wesen, das sich selbst Gesetze geben kann, also
autonom ist, zusammengedacht werden. Wihrend fir die Kritik der reinen Vernunft
die Trennung des Noumenon vom Phaenomenon die Grundlage der Kritik war, so
stellt sich in der Kritik der Urteilskraft nun die Frage, wie das Noumenon und das
Phaenomenon wieder in Verbindung gebracht werden konnen. Die Verbindung,
die Kant sucht, soll nicht nur ein dusseres Zusammenfiigen zweier eigenstindi-
ger Teile sein, sondern eine innere Vermittlung herstellen, sodass ein geschlosse-
nes System daraus resultiert. Eine solche Vermittlung kann nicht dadurch erreicht

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

werden, dass ein neuer, eigenstindiger Teil hinzugefiigt wird — dadurch wiirde le-
diglich ein Aggregat entstehen, durch das sich die kritische Philosophie weniger
biindeln als vielmehr weiter ausweiten wiirde.

Damit ist auch schon gesagt, dass die Urteilskraft als vermittelnde Instanz also
keinen eigenstindigen Bereich (eine Dogmatik) beanspruchen kann. Sie muss den-
noch ein spezifisches Erkenntnisvermogen aufweisen, das auf einem der Urteils-
kraft eigenen Prinzip aufbaut und nicht von den beiden anderen Kritiken stammt.
Die Kritik der Urteilskraft verfolgt dadurch nicht nur den umfassenden Anspruch, die
kritische Philosophie als eine in sich geschlossene Philosophie zu biindeln, sondern
nimmt zugleich einen prekiren Status ein: Sie muss zwischen zwei Bereichen ver-
mitteln konnen und darf keinen weiteren er6ffnen. Sie muss ein Prinzip ausfindig
machen, das unabhingig von den beiden ersten Kritiken entwickelt wird, aber auf
dessen Grundlage diese Vermittlung moglich werden soll. Ist diese Vermittlung er-
folgreich, so vermag sie das kritische Geschift zu Ende zu bringen (vgl. KdU B: X/A:
X). In diesem Sinn kann sie als reinster Akt des kritischen Denkens gelesen wer-
den. Sie kann keine Dogmatik ausbilden und ist nur zur Kritik fihig (vgl. KdU H:
54, vgl. dazu auch Lyotard 1993: 16). Dies macht bereits der Titel der Schrift deut-
lich. Der Begriff Urteilskraft bezeichnet gerade das Vermdégen, etwas kritisch zu
beurteilen und damit vor den Gerichtshof der Vernunft zu bringen — um an die in
der Kritik der reinen Vernunft massgebliche Metapher zu erinnern.

Da es um eine Kritik an und von dieser Urteilskraft geht, kann dieses Buch auch
als Selbstreflexion der kritischen Philosophie Kants gelesen werden (vgl. Spivak
1999: 24f.). Umgekehrt ldsst sich aber auch sagen, dass es erst mit dem der Kritik der
Urteilskraft eigenen Prinzip moglich wird, so etwas wie »die kritische Philosophie<in
den Blick zu bekommen und als geschlossenes Ganzes zu denken. Kant reflektiert
hier also iiber seine Philosophie und versucht damit zugleich, diese Philosophie
als System herzustellen. Der Text problematisiert damit seine eigene Performanz
(vgl. Spivak 1999: 24f.). Gelingt dieser Abschluss, beendet Kant damit gleichzeitig
das kritische Geschift. Wenn es also die Kritik der Urteilskraft schafft, diesen An-
spruch tatsichlich zu erfilllen, dann ist sie zugleich die unkritischste Schrift: Der
Abschluss der kritischen Philosophie nimmt keine erneute Selbsteingrenzung vor,
da sich dadurch ein neuer Aussenbereich ergeben und sich das Problem der Ver-
mittlung nur verschieben wiirde. Somit kann ein Abschluss nur dann gelingen,
wenn keine Aussengrenze der kritischen Philosophie mehr besteht. Jegliche legiti-
me Sichtweise muss damit auf dieser kritischen Philosophie basieren, eine legitime
und verniinftige extrinsische Kritik ist nicht mehr denkbar.

Es wird jedoch (bspw. von Peter Fenves) stark bezweifelt, dass es Kant gelun-
gen ist, diesem Anspruch gerecht zu werden. Dies manifestiert sich nicht zuletzt
in der internen Gliederung der Kritik der Urteilskraft und deren Zusammenhalt. Das
Systeminteresse, das Kant darin verfolgt, ist gekoppelt an unterschiedliche Gegen-
stinde, die abgehandelt werden: Der erste Teil widmet sich einer Theorie der As-

14.02.2026, 09:44:19.

123


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

thetik, der zweite Teil einer Theorie der organisierten Natur. In beiden Bereichen
gilt es, jeweils genauer zu untersuchen, wie eine Verbindung des Noumenon mit
dem Phaenomenon skizziert wird. Es liegt aber dariiber hinaus auch nicht auf der
Hand, wie die beiden Gegenstandsbereiche zusammengehen und ob die Kritik der
Urteilskraft damit ein in sich kohirentes Buch bildet. Peter Fenves (2010) vermu-
tet, dass diese Kritik keine interne Kohirenz aufweist, sondern vielmehr in zwei
Teile zerfillt und damit das kritische Geschift nicht abgeschlossen wird. Hannah
Arendt (2015) sieht demgegeniiber durchaus Verbindungen zwischen den beiden
Teilen, auch wenn sie diese als schwache Fiden bezeichnet. Indem Arendt diese
verbindenden Fiden benennt, macht sie deutlich, worin sie das Charakteristische
der gesamten Schrift sieht. Aus ihrer Darstellung wird deutlich, dass jene Themen,
die zu Beginn dieses Kapitels aus feministischer Sicht als interessant eingestuft
wurden, das Charakteristische dieser Kritik ausmachen und sich damit im Zen-
trum der Schrift befinden: Sie betont, die Kritik der Urteilskraft behandele im Ge-
gensatz zu den beiden anderen Kritiken die Menschen nicht im Singular, sondern
im Plural. Dies betrifft auch das Denken an sich, da es laut Kant nur im Austausch
mit anderen moglich sei.

Pointiert findet sich dies im Konzept des Sensus communis, dem ich im Fol-
genden genauer nachgehen werde. Die Menschen werden jedoch auch im zweiten
Teil der Kritik der Urteilskraft im Plural betrachtet, und zwar insofern sie als Teil der
Gattung Mensch erfasst werden. Ein anderes Charakteristikum, das mit diesem
ersten verbundenen ist, liegt nach Arendt darin, dass es in der Kritik der Urteilskraft
nicht um Gesetze gehe, die fiir alle Wesen, die Vernunft haben, Geltung beanspru-
chen. Der Anspruch sei im Gegensatz zu den beiden vorhergehenden Kritiken be-
scheidener: Die Giiltigkeit dieser Kritik beziehe sich lediglich auf die menschlichen
Wesen auf der Erde, die also sowohl verniinftig denken konnen, als auch mit ih-
rem Korper Teil der Natur sind (vgl. Arendt 2015: 25). Eine universale Giiltigkeit sei
primir daran gebunden, dass eine konkrete sinnliche Erfahrung mit einem Begriff
verbunden werde. Die reflektierende Urteilskraft befasse sich jedoch mit jenem Be-
sonderen, zu dem der Begriff nicht einfach gegeben sei. Das Urteil, ob etwas als
schén oder erhaben zu kennzeichnen ist, sei kein logischer Schluss oder eine ein-
fache Anwendung einer Regel (vgl. ebd.: 26). Den reflektierenden Urteilen haftet
dadurch immer eine gewisse Zufilligkeit und Prekaritit an.

5.2.1 Von der Nutzbarmachung des Meeres: Kritik reconsidered

Das Prinzip, das eine Vermittlung herstellen und damit die kritische Philosophie
in ein System bringen soll, lokalisiert Kant in der Zweckmissigkeit. Sowohl die ge-
schichtsphilosophischen Schriften wie auch die Reflexionen zu den >Menschenras-
sen<konnen deshalb in eine Linie mit der Kritik der Urteilskraft gesetzt und als vorbe-
reitende Schriften angesehen werden, oder umgekehrt, die Kritik kann als kritische

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

Reflexion der Grundlagen fiir die Erméglichung einer Theorie der sMenschenras-
sen< und der Geschichtsphilosophie eingeordnet werden. Zudem greift Kant im
ersten Teil die Uberlegungen zum Schénen und Erhabenen auf, die er in seinen
vorkritischen Beobachtungen mit Geschlechtercharakterisierungen verbunden hat.

Hofte (2008b: 11) hilt fest, dass die Kritik der Urteilskraft mit einer Theorie der
Asthetik und einer Theorie des Lebendigen zwei Bereiche erfasst, die »weder im
Sinne der ersten noch der zweiten Kritik theoriefihig« (ebd.) sind. Wihrend das
Anliegen der ersten Kritik darin bestand, die Grenzen des Verstandes aufzuzeigen,
geht es in der letzten Kritik darum, herauszufinden, inwiefern diese Grenze iiber-
schritten werden kann:

»Die Geschmackskritik aber, welche sonst nur zur Verbesserung oder Befestigung
des Geschmacks selbst gebraucht wird, eréffnet, wenn man sie in transzendenta-
ler Absicht behandelt, dadurch, da sie eine Liicke im System unserer Erkenntnis-
vermogen ausfiillt, eine auffallende und wie mich diinkt viel verheifiende Aus-
sicht in ein vollstindiges System aller Gemlitskréfte, so fern sie in ihrer Bestim-
mung nicht allein aufs Sinnliche, sondern auch aufs Ubersinnliche bezogen sind,
ohne doch die Crenzsteine zu verriicken, welche eine unnachsichtliche Kritik dem
letzteren Cebrauche derselben gelegt hat.« (KdU H: 58)

Kant geht hier also im Gegensatz zur Kritik der reinen Vernunft davon aus, dass es
méglich ist, das Ubersinnliche miteinzubeziehen, ohne dass dies mit sich bringen
wiirde, dass die vorhergehenden Uberlegungen zu Kritik revidiert werden miissen.
Dennoch lisst sich eine Revision der Metapher verzeichnen: In der Kritik der reinen
Vernunft bildet die Insel die massgebliche Metapher, die das Unternehmen der Kri-
tik verdeutlicht. Die Insel ist das »Land der Wahrheit« (KdrV B: 294/A: 235), hier
trifft der Begriff auf die Anschauung und die Stelle jedes Dings kann bestimmt
werden. Umgeben ist die Insel von einem stiirmischen Ozean, dem Bereich des
Noumenon, auf dem Seefahrer orientierungslos herumirren, verflochten in Aben-
teuer, die sie nicht aufgeben, aber auch nicht zu Ende bringen kénnen (vgl. ebd.
B: 294f./A: 235f.). Das Landstiick im Ozean ist durch den definierten Umfang und
die gezogene Grenze klar umrissen und bezeichnet das, was man wissen kann (das
Phaenomenon) im Gegensatz zu dem, was man nicht wissen kann und was das
Ding an sich, das Noumenon, betriftt. Die Insel kennzeichnet damit Kritik als zen-
trisches Denken und den Bereich des Noumenon als jenen Bereich, in dem keine
Erkenntnis moglich ist: Der Ozean ist Anschauung ohne Begriffe oder Begriff ohne
Anschauung (vgl. Kapitel 3.2.2).

In der Einleitung der Kritik der Urteilskraft schildert Kant erneut sein kritisches
Unternehmen in einer dhnlichen Terminologie. Allerdings fillt nun der Gegensatz
von Insel und Meer weg. Stattdessen differenziert er zwischen Feld, Boden und
Gebiet:

14.02.2026, 09:44:19.

125


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

»Begriffe, sofern sie auf Gegenstidnde bezogen werden, unangesehen, ob ein Er-
kenntnis derselben moglich sei oder nicht, habenihr Feld, welches bloR nach dem
Verhiltnisse, das ihr Objekt zu unserem Erkenntnisvermdgen liberhaupt hat, be-
stimmt wird. — Der Teil dieses Feldes, worin fiir uns Erkenntnis moglich ist, ist ein
Boden (territorium) fiir diese Begriffe und das dazu erforderliche Erkenntnisver-
mogen. Der Teil des Bodens, worauf diese gesetzgebend sind, ist das Gebiet (ditio)
dieser Begriffe, und der ihnen zustehenden Erkenntnisvermégen.« (KdU B: XVI/A:
XVI)

Das Feld benennt den Ort, an dem Begriffe auf Gegenstinde bezogen werden. Das
ist eine vorsichtige Formulierung, da eine Erkenntnis durch die Anwendung von
Begriffen auf Gegenstinde der Erfahrung nicht unbedingt gegeben sein muss. Je-
ner Bereich, in dem eine solche Erkenntnis moglich ist und der damit den Bereich
der theoretischen Philosophie fasst, beschreibt Kant als Boden. Das Gebiet hinge-
gen bestimmt sich dadurch, dass hier Begriffe gesetzgebend sind. Dies kennzeich-
net den Bereich der praktischen Vernunft. Mit diesem Bild soll deutlich werden,
dass das Erkenntnisvermdgen zwar aus zwei Stimmen mit eigenen Gesetzen be-
steht, sie sich aber dennoch in einem gemeinsamen Feld befinden.

Die Insel in der Kritik der reinen Vernunft hat es Kant ermoglicht, eine Abgren-
zung des Noumenons vom Phaenomenon vorzunehmen und damit seine kritische
Philosophie zu begriinden. Die scharfe Abgrenzung, die Trennung zweier Elemen-
te — Land und Wasser —, weicht in der Kritik der Urteilskraft unterschiedlichen Ar-
ten von Land. Das deutlich zentrische Insel-Denken wird komplexer, die Grenze
zwischen innen und aussen pordser. Die Sicherung des Landes gegen die Skepti-
ker_/Nomad_en steht nicht mehr im Vordergrund, vielmehr scheint es, dass sich
Kant selbst nun als Nomade versucht und der Verlockung der Tauschungen, Liigen
und dem Drama, die jenseits des sicheren Bodens locken, nicht linger widersteht.!

Die Insel der Kritik der reinen Vernunft erhilt also in der Kritik der Urteilskraft eine
zweifache Modifikation, da nun einerseits auch jener Bereich erfasst wird, in dem
es moglich ist, gesetzgebend zu wirken. Andererseits werden dieser Bereich und
der Boden, der in der Kritik der reinen Vernunft die Insel war und der die theoretische
Philosophie kennzeichnet, durch den Bezug auf das Feld miteinander in Verbin-
dung gebracht. Das Gebiet der praktischen Vernunft muss ein Teil des Bodens sein,
weil eine Handlung, die moralischen Grundsitzen folgt, sich in die Natur, wie sie
durch den theoretischen Verstand wahrgenommen wird, eingliedern lassen und
sich so in die Naturgesetze einfiigen muss. Aus der Perspektive des theoretischen
Verstandes kann jedoch das Gebiet nicht genau lokalisiert werden; auch aus der
Perspektive der praktischen Vernunft kann eine Selbstverortung auf dem Boden

1 Es seian dieser Stelle auch kurz an die Beobachtungen erinnert, in denen Kantsich derswilden«
Dynamik der Verfithrung durch den weiblichen, schénen Reiz hingab und um eine Stabilisie-
rung des>wilden<Begehrens rang (vgl. Kapitel 2.2).

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

nicht gelingen. Erst durch das Feld kann genauer bestimmt werden, wie die bei-
den Perspektiven in Verbindung gebracht werden konnen.

Im Gegensatz zum Gebiet und zum Boden ist das Feld uneingeschrankt und die
Kritik der Urteilskraft unterliegt damit keiner Eingrenzung. Die Eingrenzung des Bo-
dens geschieht dadurch, dass in der Anschauung die Dinge nicht als Dinge an sich
erscheinen kénnen, sondern nur, insofern wir sie durch unsere Sinne wahrnehmen
kénnen. Das Ubersinnliche, das also die sinnliche Wahrnehmung iibersteigt, wird
mit dem Feld assoziiert. Dieses Feld des Ubersinnlichen ist

»ein Feld, welches wir zwar zum Behuf des theoretischen sowohl als praktischen
Gebrauchs der Vernunft mit Ideen besetzen missen, denen wiraber, in Beziehung
auf die Gesetze aus dem Freiheitsbegriffe, keine andere als praktische Realitat
verschaffen kénnen, wodurch demnach unser theoretisches Erkenntnis nicht im
mindesten zu dem Ubersinnlichen erweitert wird.« (KdU B: XIX)

Es gibt also ein Bediirfnis, itber den gesicherten Boden hinauszugehen.? Der Be-
reich des Ubersinnlichen wird angeeignet, indem es durch Ideen besetzt wird. Die-
se Besetzung soll keine Auswirkungen auf die theoretische Erkenntnis oder die
praktische Philosophie haben, sie kann keine von beiden erweitern. Dies verstarkt
Kant nochmals in der Dialektik der teleologischen Urteilskraft (vgl. KdU B: 331ff./A:
309fL.). Aber die Besetzung mit Ideen kann sich eine praktische Realitit verschaf-
fen. Damit klingt hier wie schon in Kants Uberlegungen zur Aufklirung an, dass
regulative Ideen nicht nur Tagtriume sind, sondern durchaus eine Wirkung ent-
falten kénnen und sollen.’ Zunichst stellt sich die Frage, inwiefern dieses gemein-
same Feld eine Vermittlung des Bodens und des Gebiets ermdglichen kann. Kant
erliutert in der Einleitung:

»[...] [S]o soll doch diese aufjenen einen Einfluf haben, namlich der Freiheitsbe-
griff soll den durch seine Gesetze aufgegebenen Zweck in der Sinnenwelt wirklich
machen; und die Natur muR folglich auch so gedacht werden kénnen, dafd die
Gesetzmafligkeit ihrer Form wenigstens zur Moglichkeit der in ihr zu bewirken-
den Zwecke nach Freiheitsgesetze zusammenstimme. — Also muf} es doch einen
Grund der Einheit des Ubersinnlichen, welches in der Natur zum Grunde liegt,

2 Hier schliesst Kantan die KdrV an, in der er schreibt: »Es gibt also eine natiirliche und unver-
meidliche Dialektik der reinen Vernunft, nicht eine, in die sich etwa Stiimper, durch Mangel
an Kenntnissen, selbst verwickelt, oder die irgendein Sophist, um verninftige Leute zu ver-
wirren, kinstliche ersonnen hat, sondern die der menschlichen Vernunft unhintertreiblich
anhingt, und selbst, nachdem wir ihr Blendwerk aufgedeckt haben, dennoch nicht aufho-
ren wird, ihr vorzugaukeln, und sie unablassig in augenblickliche Verirrungen zu stofien, die
jederzeit gehoben zu werden bediirfen.« (KdrV B: 354f./A: 298)

3 Diesen Aspekt werde ich vor allem in Bezug auf die Geniediskussion verdeutlichen und eror-
tern.

14.02.2026, 09:44:19.

127


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

mit dem, was der Freiheitsbegriff praktisch enthilt, geben, wovon der Begriff,
wenn er gleich weder theoretisch noch praktisch zu einem Erkenntnisse dessel-
ben gelangt, mithin kein eigentiimliches Gebiet hat, dennoch den Ubergang von
der Denkungsart nach den Prinzipien der einen, zu der nach Prinzipien der ande-
ren, moglich macht.« (KdU B: XIXf.)

Wie Kant wiederholt in seinen Schriften artikuliert, ist es notwendig, dass sich das
Handeln aus Freiheit, das den vernunftbegabten Menschen gegeben ist, potenziell
in die Natur und deren Gesetze einfiigen lassen muss. Kant verdeutlicht nun dar-
iber hinaus, dass eine solche Vermittlung jedoch nur méglich ist, wenn es Gemein-
samkeiten zu verzeichnen gibt. Diese Gemeinsamkeit, die Kant ausmacht, liegt im
Ubersinnlichen. Damit also eine Vermittlung zustande kommen kann, muss es ei-
ne Einheit des Ubersinnlichen geben; ein einziges Ubersinnliches, das sowohl dem
Naturbegriff als auch dem Freiheitsbegriff letztlich zugrunde liegt.

Daraus lisst sich in Bezug auf die Metapher des Feldes folgern: Das Feld ist
ein Teil dessen, was in der Kritik der reinen Vernunft noch das Meer war, und dieser
bodenlose, unfassbare Bereich erméglicht es erst, eine Vermittlung zweier ansons-
ten heterogen erscheinender Bereiche zu bewerkstelligen. Oder nochmals anders
gesagt: Es braucht also die Besetzung des Anderen mit Ideen, um die praktische
mit der theoretischen Philosophie in Verbindung zu bringen. Erst der aneignende
Einbezug des Ubersinnlichen erméglicht es, praktische und theoretische Philoso-
phie in einer Einheit zu biindeln. Diesem Akt der Besetzung und der Vermittlung
von Gebiet und Boden soll im Folgenden genauer nachgegangen werden.

5.2.2 Die lustvolle Verwechslung des reflektierenden Urteils

Kant trifft eine fiir den gesamten Text der Kritik der Urteilskraft zentrale Unterschei-
dung zwischen der bestimmenden und der reflektierenden Urteilskraft. Wahrend
bei der bestimmenden Urteilskraft das Allgemeine durch Begriffe gegeben ist und
das Besondere darunter subsumiert wird, ist bei der reflektierenden Urteilskraft
zunichst nur das Besondere gegeben; das Allgemeine dazu muss erst noch gefun-
den werden (vgl. KdU B: XXVI/A: XX1V). Die reflektierende Urteilskraft ist zentral
fur die Kritik der Urteilskraft und handelt damit letztlich von einer kontingenten
Verbindung von Begriffen mit dem Besonderen. Diese Verbindung ist jedoch in
einem transzendentalen Prinzip verankert, dem andere Prinzipien untergeordnet
werden*:

»Nun kann dieses Prinzip kein anderes sein, als: daf, da allgemeine Naturgesetze
ihren Grund in unserem Verstande haben, der sie der Natur [...] vorschreibt, die

4 Kant diskutiert dieses Verhdltnis ausfihrlicher in der Kritik der teleologischen Urteilskraft.

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

besondern empirischen Gesetze in Ansehung dessen, was in ihnen durch jene un-
bestimmt gelassen ist, nach einer solchen Einheit betrachtet werden missen, als
ob gleichfalls ein Verstand (wenn gleich nicht der unsrige) sie zum Behuf unserer
Erkenntnisvermégen, um ein System der Erfahrung nach besonderen Naturgeset-
zen moglich zu machen, gegeben hitte. Nicht, als wenn auf diese Art wirklich ein
solcher Verstand angenommen werden miifite (denn es ist nur die reflektierende
Urteilskraft, der diese Idee zum Prinzip dient, zum Reflektieren, nicht zum Be-
stimmen); sondern dieses Vermdgen gibt sich dadurch nur selbst, und nicht der
Natur, ein Gesetz.« (Ebd. B: XXVIIf./A: XXVf.)

Die Betrachtung der Welt aufgrund von Prinzipien, die eine empirische Kenntnis
der Natur ermoglichen, wie sie in der Kritik der reinen Vernunfi expliziert werden,
lisst eine Liicke zuriick. Denn es ist nicht klar, wie die einzelnen Phinomene nicht
nur in Bezug auf unsere Erkenntnis, sondern als miteinander in Bezug stehend ge-
dacht werden kénnen. Den Anspruch, einen solchen grésseren Zusammenhang zu
finden, verfolgt die Kritik der Urteilskraft mittels der reflektierenden Urteilskraft.
Um einen solchen Zusammenhang in der Erfahrung erkennen zu konnen, muss
die Welt so gesehen werden, als ob ein Verstand diese eingerichtet hitte. Dieses
als ob wird weiter prizisiert, insofern es um eine Idee geht, die als Prinzip an-
genommen und auf die Welt iibertragen wird. Kant macht deutlich, es gehe also
nicht um Gesetze der Natur oder um eine Bestimmung von Gegenstinden, sondern
viel eher um eine (Selbst-)Erfahrung einer reflektierenden Urteilskraft.” Es geht in
einem reflektierenden Urteil immer schon um eine Verwechslung: Wir betrach-
ten die Welt als einen Zusammenhang, obwohl wir nicht davon ausgehen kénnen,
dass ein solcher Zusammenhang tatsichlich gegeben ist.® Es findet sich in unserem
Gemiit ein Bediirfnis nach Totalitit und dieses Bediirfnis wird auf die Phinome-
ne iibertragen. Oder sprachtheoretisch mit Spivak (1999: 25) gefasst: Es geht nicht
um eigentliche Aussagen iiber die Welt, und auch nicht um das Erkennen oder
Zuschreiben von eigentlicher Bedeutung, sondern von uneigentlicher Bedeutung.
Dies hat auch insofern Konsequenzen fiir die Objektwahl, als dass sie in istheti-
scher Hinsicht uneingeschrinkt ist, da es im Urteil zunichst um den subjektiven
Bezug geht und nicht um eine isthetische Qualitit im Objekt (vgl. Cornell 2014:
79).

5 Diese (Selbst-)Erfahrung wird in Kapitel 6.1 erneut aufgegriffen.

6 Im Grunde zeigt sich dieses Verhiltnis bereits in den Begriffen Zweck (dem zentralen Be-
griff der Kritik der praktischen Vernunft) und zweckmassig, wenn Zammito (1992: 95f.) schreibt:
»The notion of >formal< purposiveness invokes similarity or analogy to purpose. It is a figura-
tive use of the language.« Zweckmadssig sein heisst demnach, etwas so zu betrachten, als ob
es einen Zweck hitte.

7 Diese Aussage wird jedoch bei der genaueren Diskussion des Schonen und des Sensus com-
munis weiter unten relativiert.

14.02.2026, 09:44:19.

129


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130  Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Durch ein Prinzip kann das Feld vom Boden und vom Gebiet iiberhaupt als dif-
ferent gekennzeichnet werden. Dieses Prinzip sieht Kant in der Zweckmassigkeit
gegeben:

»Dieser transzendentale Begriff einer Zweckmafiigkeit der Natur ist nun weder
ein Naturbegriff, noch ein Freiheitsbegriff, weil er gar nichts dem Objekte (der Na-
tur) beilegt, sondern nur die einzige Art, wie wir in der Reflexion tber die Gegen-
stinde der Naturin Absicht auf eine durchgiangig zusammenhingende Erfahrung
verfahren miissen, vorstellt, folglich ein subjektives Prinzip (Maxime) der Urteils-
kraft; daher wir auch, gleich als ob es ein gliicklicher unsre Absicht begiinstigen-
der Zufall ware, erfreuet (eigentlich eines Bediirfnisses entledigt) werden, wenn
wir eine solche systematische Einheit unter blofd empirischen Gesetzen antref-
fen: ob gleich notwendig annehmen mussten, es sei eine solche Einheit, ohne daf}
wir sie doch einzusehen und zu beweisen vermochten.« (KdU B XXXIV/A: XXXII,
Herv. KH)

In diesen fehlerhaften Zuschreibungen verfolgen wir also eine Absicht, welche
darin besteht, eine zusammenhingende Erfahrung, eine »Natureinheit« (ebd. B:
XXXIII/A: XXXI), und damit eine Totalitit zu erkennen. Dazu kommt, dass diese
Verwechslung zwar auf einem subjektiven Prinzip beruht, jedoch dennoch als
notwendig bestimmt wird. Dass die Natur mit unserer Absicht, sie als Einheit
sehen zu wollen, tibereinstimmyt, ist ein Zufall. Dennoch ist diese Vorstellung fiir
uns unentbehrlich, also notwendig und dariiber hinaus lustvoll:

»Die Erreichungjeder Absichtist mit dem Gefiihle der Lust verbunden; und, ist die
Bedingung der erstern eine Vorstellung a priori, wie hier ein Prinzip fiir die reflek-
tierende Urteilskraft iiberhaupt, so ist das Gefithl der Lust auch durch einen Grund
a priori und fiir jedermann giiltig bestimmt [...].« (Ebd. B: XXXIX/A: XXXVII)

Die Rolle der Lust in der Kritik der Urteilskraft bedarf einer ausfithrlicheren Unter-
suchung. Hier soll in einem kurzen Exkurs nur angedeutet werden, welche Kom-
plikationen und Thematiken damit verbunden sind. Wie das Zitat deutlich macht,
freuen wir uns, wenn eine solche Einheit erkannt wird — und dieses Wir hat durch-
aus den Anspruch, allgemeingiiltig zu sein. Es geht in der Kritik der Urteilskraft nicht
nur um die rationale Erkenntnis einer Einheit, stattdessen ist dies mit einem emo-
tionalen Zustand der Freude verbunden. Zwar reicht die Lust (oder auch Unlust)
alleine nicht fiir eine Erkenntnis aus, dennoch scheint das Gefiihl dafiir notwen-
dig zu sein: Die Zweckmissigkeit ist nur dann in Bezug auf Gegenstinde gegeben,
wenn sie mit dem Gefiihl der Lust verbunden ist (vgl. ebd. B: XLIII/A: XLI). Die-
ser Zusammenhang der Lust mit der Vorstellung der Zweckmdssigkeit ist jedoch
nicht a priori gegeben. Geschmacksurteile sind immer empirische Urteile und da-
mit auch Einzelurteile (vgl. ebd. B: 149f./A: 147f.).

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

Lyotard (1993: 43) betont, dass das Gefiihl der Lust fundamental sei: Er deutet
Lust als jenes Moment, bei dem sich das Denken selbst wahrnimmt. Es geht mit
der Lust gerade um das reine kritische Denken: Ein isthetischer Gedanke »[i]st
[...] der Gedanke eines Denkens, das sich denken und gleichzeitig gedacht fiihlt.
Und da denken urteilen ist: eines Denkens, das sich urteilend und beurteilt zugleich
fithlt.« (Ebd.) Diese Reflexion wird umso deutlicher, je mehr sich das Denken theo-
retischen Vernunftideen annihert — also dem Schénen und Erhabenen und noch
mehr dem historisch-politischen Urteil (vgl. ebd.: 45).

Fenves (2010) stellt in seiner Rekonstruktion der Spur der Rolle der Lust und
der Unlust fest, dass die Freude nicht bei jeder erfiillten Absicht gleich prisent zu
sein scheint. In Bezug auf die Einteilung der Natur in Gattungen und Arten scheint
nur noch eine latente Lust im Spiel zu sein. Er weist auf die Stelle hin, in der Kant
schreibt: Diese Lust »ist gewif3 zu ihrer Zeit gewesen, und nur weil die gemeinste
Erfahrung ohne sie nicht méglich sein wiirde, ist sie allmihlich mit dem blof3en Er-
kenntnisse vermischt, und nicht mehr besonders bemerkt worden« (KdU B: XL/A:
XXXVIII). Kant bemerkt jedoch weiter, ein Studium kénne diesen Zusammenhang
wieder aktivieren.® Fenves sieht hier die Einheit der Kritik der Urteilskraft in Gefahr,
da er im Moment der Lust das verbindende Moment der beiden Teile der Kritik der
Urteilskraft lokalisiert.

Demgegeniiber bezeichnet Spivak (1999: 14) die Lust/Unlust im Anschluss an
Derrida als Supplement, also als notwendige, aber zusitzliche Erginzung und liest
dies als Hinweis auf eine Unreinheit in der Philosophie, in der dieses Supplement
als eine heilsame Illusion eine funktionale Rolle einnimmt. Sie weist darauf hin,
dass die teleologische Urteilskraft in einer Ubersichtstabelle (vgl. KdU B: LVIII/A:
LVI), die Kant nach dem Verfassen des zweiten Teiles hinzugefuigt hat, keine Er-
wihnung findet. Daraus schlussfolgert sie, die teleologische Urteilskraft nehme
einen sonderbaren Status ein, da sie zugleich zur Kritik der Urteilskraft dazugehore,
sich aber auch ausserhalb von ihr befinde (vgl. Spivak 1999: 20). Es wird also deut-
lich, dass Gefiihle eine zentrale, systemrelevante Rolle im Gesamtwerk der Kritik
der Urteilskraft einnehmen.

Die Welt als Totalitit zu erkennen, ist also mit dem Gefiihl der Lust verbun-
den.’ Es scheint also so, dass die Zuschreibung der Zweckmissigkeit zu einem
Objekt nicht nur eine einseitige Ubertragung ist, sondern auch einen Effekt auf
das zuschreibende Subjekt haben kann:

8 Fenves (2010: 36f.) bemerkt, dieser Satz werde nicht, wie dies zu erwarten gewesen wire,
weiter analysiert. Er schldgt vor, diese These als Resultat der reflektierenden Urteilskraft zu
lesen: als subjektiv allgemeinen und nicht als objektiv giiltigen Satz.

9 Es lasst sich vermuten, dass auch die vorhergehende Diskussion, ob die Kritik der Urteilskraft
ein insich abgeschlossenes Werk darstellt, als reflexives Urteil gleichfalls Momente der Lust
enthalt.

14.02.2026, 09:44:19.

131


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

»Die Empfanglichkeit einer Lust aus der Reflexion lber die Formen der Sachen
(der Natur sowohl als der Kunst) bezeichnet aber nicht allein eine Zweckmaflig-
keit der Objekte in Verhiltnis auf die reflektierende Urteilskraft, gemaR dem Na-
turbegriffe, am Subjekt, sondern auch umgekehrt des Subjekts in Ansehung der
Cegenstidnde ihrer Form, ja selbst ihrer Unform nach, zufolge dem Freiheitsbe-
griffe; und dadurch geschieht es: daf das dsthetische Urteil, nicht blof3, als Ge-
schmacksurteil, auf das Schone, sondern auch, aus einem Geistesgefiihl entsprun-
genes, auf das Erhabene bezogen, und so jene Kritik der dsthetischen Urteilskraft in
zwei diesen gemafe Hauptteile zerfallen mufs.« (KAU B: XLVIII/A: XLVI)

Der Effekt auf das Subjekt ist je nach isthetischer Erfahrung differenziert. Kant
unterscheidet die beiden Bereiche des Schénen und des Erhabenen. Beim Schénen
bezieht sich die Lust auf die Zweckmassigkeit der Objekte, also auf den Verstand,
womit die Betonung auf dem Objekt bleibt. In der Erdrterung zum Schénen wird
spiter im Text jedoch deutlich, dass auch diese Erfahrung einen Effekt auf das
zuschreibende Subjekt hat, da diese die eigene Lebenskraft bestirkt. Bezieht sich
jedoch das isthetische Urteil verstirkt auf die Vernunft, riickt der Effekt des Ur-
teils auf das Subjekt ins Zentrum: Uber das Objekt erschliesst sich dem Subjekt
die eigene Zweckmissigkeit. Wie ich in den Ausfithrungen zum Erhabenen weiter
unten darlegen werde, kann diese Erfahrung der eigenen Zweckmassigkeit als Akt
der Legitimation des Urteils sowie des urteilenden Subjekts verstanden werden.
In beiden Unterbereichen der idsthetischen Urteile liegt damit ein doppelter
Prozess vor, indem ein Urteil des Subjekts auf das Objekt tibertragen wird. Zu-
gleich hat das Urteil eine Wirkung auf das Subjekt, auch wenn diese Effekte jeweils
unterschiedlich stark gewichtet werden. Diese Prozesse der Ubertragung kénnen
die reflexive Urteilskraft als genau diese Momente der Spiegelung prizisieren, al-
so als Reflexion des Subjekts im Objekt. Vor allem beim Schénen wird das Objekt
genutzt, das als Spiegel sichtbar machen und nach aussen bringen kann, was ei-
gentlich im Subjekt verborgen ist. Diese Verwechslungen, die fir die reflexive Ur-
teilskraft zentral sind, hatten in den fritheren Schriften eine andere Bedeutung.
So kritisierte Kant in seiner Dissertation Von der Form der Sinnen- und Verstandeswelt
und ihren Griinden bereits die Vertauschung des Sinnlichen mit dem Intellektuellen
und sah darin einen »metaphysische[n] Fehler der Erschleichung« (Von der Form
der Sinnen- und Verstandeswelt und ihren Griinden As: 31) und diskutierte die ver-
schiedenen Arten dieser Erschleichungen (vgl. ebd.: §26-$30). Auch in der Kritik der
reinen Vernunft hatten die Verwechslungen vorrangig eine andere Bedeutung. Dort
besteht das zentrale Anliegen darin, Ubertragungen der Vernunft auf sinnliche An-
schauungen als falsch zu kritisieren, da dadurch ein »Blendwerke einer Erweite-
rung des reinen Verstandes« (KdrV B: 352/A: 295) installiert werde und so Aussagen
iiber einen Bereich getroffen werden, iiber den jedoch nichts gewusst werden kon-
ne. Gerade durch diese Kritik an der falschen Verwendung von Vernunftbegriffen

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

kann Kant jenen Bereich kenntlich machen, iiber den es nicht méglich ist, Wissen
zu erlangen.

Doch Kant ist sich auch in der ersten Kritik bereits im Klaren, dass es dennoch
ein Bediirfnis der Vernunft gibt, iiber den Bereich des méglichen Wissens hinaus-
gehen zu wollen. In der Kritik der Urteilskraft ist von dieser negativen Bedeutung der
Ubertragung kaum noch die Rede, vielmehr konzentriert Kant sich nun aufjene Art
und Weise, durch welche solche Verwechslungen sinnvoll sein kénnen. Wichtig ist
dabei, dass die reflexive Urteilskraft angeleitet wird von einer Idee der Zweckmis-
sigkeit, welche jedoch kein konstitutives Urteil iiber das Objekt vornehmen kann.
Diese Idee liefert die Grundlage fiir das Hin und Her zwischen Subjekt und Objekt,
durch welche der tibersinnliche Bereich besetzt werden kann und die Vermittlung
zwischen Vernunft und Verstand in Gang gesetzt wird. Wie ich nun im folgenden
Abschnitt ausfithre, reicht fiir die Bestimmung des Urteils iiber das Schéne nicht
nur dieses Widerspiel zwischen dem Subjekt und dem Objekt, vielmehr braucht es
den Einbezug des Sensus communis.

5.3 Von der Einstimmung des Gemiits und der Zustimmung
der anderen: Das Schéne

Kant unterscheidet in der Analytik der dsthetischen Urteilskraft drei Urteile: iiber das
Angenehme, das Gute und das Schéne. Das Schéne bestimmt sich unter anderem
in Abgrenzung zum Angenehmen und Guten. Laut Kant bezieht sich, wenn wir
etwas als angenehm kennzeichnen, dies direkt auf Empfindungen der Sinne. Die-
se Empfindung wird durch den Gegenstand ausgeldst und das Subjekt empfindet
eine Neigung. In dieser Neigung ist enthalten, dass es ein Interesse am Objekt
gibt, das unser Empfinden ausgeldst hat. Dies dussert sich darin, dass wir eine
Begierde nach solchen Gegenstinden haben und das Gefiihl des Angenehmen ge-
bunden ist an die Existenz des Gegenstandes. Mit dieser Charakterisierung des
Angenehmen geht einher, dass das Urteil, etwas sei angenehm, keine weiteren Er-
kenntnisse generiert. Diese Empfindung ist auf die Sinne bezogen, was Kant auch
als »Privatgefithl« (KdU B: 18/A: 18) beschreibt. Daraus lassen sich keine universa-
len Regeln ableiten, sondern hdchstens generelle Regeln, die durch das Abgleichen
solcher einzelnen Urteile mit anderen entstehen kénnen (vgl. ebd. B: 20/A: 20). In
der Dialektik verdeutlicht Kant, dass das Angenehme die empiristische Position
der Geschmackskritik verkorpert (vgl. ebd. B: 246/A: 242f.).

Das Gute repridsentiert demgegeniiber eine Position des Rationalismus (vgl.
ebd.) und impliziert, dass es nicht bloss um eine Sinnesempfindung geht, son-
dern im Urteil ein Begriff auf den Gegenstand bezogen wird (vgl. ebd. B: 10/A: 10).
Gut kann man etwas nur nennen, wenn es »durch den Begriff eines Zwecks unter
Prinzipien der Vernunft gebracht« (ebd. B: 11/A: 11) wird — wenn es uns also da-

14.02.2026, 09:44:19.

133


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

durch gefillt, dass es ein Zweck oder ein Mittel zum Zweck ist. Das Urteil iiber
das Gute hat dadurch den Anspruch auf Giltigkeit fir jeden Menschen (vgl. ebd.
B: 21/A: 21), die Giiltigkeit liegt auch darin begriindet, dass dieses Urteil nicht nur
eine dsthetische (auf das Subjekt bezogene), sondern auch eine logische (auf das
Objekt bezogene) Allgemeinheit postuliert (vgl. ebd. B: 25/A: 25). Aus diesem Urteil
lassen sich durch den Bezug auf die Prinzipien der Vernunft im Gegensatz zum
Angenehmen deshalb auch universale Regeln ableiten.

Das Schone lokalisiert sich nun gewissermassen zwischen diesen beiden Berei-
chen und kann dem Idealismus zugeordnet werden: »Denn in einer solchen Beur-
teilung kommt es nicht darauf an, was die Natur ist, oder auch fir uns als Zweck
ist, sondern wie wir sie aufnehmen.« (Ebd. B: 252/A: 249) In der Wahrnehmung
des Schonen wird einem empirisch konkreten Gegenstand »ein intelligibles Sub-
strat (etwas Ubersinnliches, worin der Begriff nur Idee ist und keine eigentliche
Erkenntnis zulifRt)« (ebd. B: 243/A: 240), unterstellt.

Im Abschnitt zur Analytik wirft Kant ein paar Probleme auf, die zunichst als
Widerspriiche erscheinen: Das Schéne ist verbunden mit einer Lust am Objekt,
nicht aber mit einem Interesse oder einer Begierde nach dem Objekt. Das Schone
fordert eine allgemeine Giiltigkeit, ohne dass das Objekt einem Begriff unterge-
ordnet wird. Zudem stellt es das Objekt als zweckmissig dar, ohne dass es mit
einem bestimmten Zweck verbunden ist. Und schliesslich wird durch das Urteil
eine Notwendigkeit behauptet, ohne dass das Urteil objektiv sein will (vgl. Gins-
borg 2008: 59f.). Kant versucht, das Schéne gerade zwischen diesen Polen zu situ-
ieren. So gibt es beim Schonen kein Interesse am Gegenstand wie beim Angeneh-
men; damit griindet das Urteil nicht auf einer Neigung oder einer Privatbedingung
des Subjekts, wie Kant diese Abgrenzung auch umschreibt. Andererseits kann das
Schone auch nicht auf einen Begriff gebracht werden, wie dies beim Guten der Fall
ist. Welche Position es dazwischen gibt, macht Arendt (2015: 104) deutlich, wenn
sie betont, dass es sich beim Schonem um eine Reprisentation des Gegenstandes
handelt. Das Urteil, ob etwas schoén ist, bezieht sich nicht direkt auf den vorlie-
genden Gegenstand, sondern auf eine Vorstellung davon, die die Einbildungskraft
so zubereitet hat, dass man dariiber nachdenken kann. Dies bezeichnet Arendt als
»Operation der Reflexion« (ebd.), Kant selbst spricht vom »Reflexions-Geschmack«
(KdU B: 22/A: 22). In dieser Distanznahme zum Objekt liegt eine der Vorausset-
zungen, warum Kant trotz des Bezugs auf einen empirisch konkreten Gegenstand
eine Giiltigkeit des Urteils tiber diesen Gegenstand fiir jeden Menschen postulieren
kann.

Das Urteil, dass etwas schon ist, ist nun auch mit Lust verbunden und damit ein
reflexiv-affektives Verstehen (vgl. Rivera de Rosales 2008: 82). Denn insofern es sich
beim Schonen nicht um eine Anwendung eines Begriffs, sondern um ein reflektie-
rendes Urteil handelt, gibt es kein zwingendes Verhiltnis der Vorstellungskrifte
zueinander: »Die Erkenntniskrifte, die durch diese Vorstellung ins Spiel gesetzt

14.02.2026, 09:44:19.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

werden, sind hiebei in einem freien Spiel, weil kein bestimmter Begriff sie auf ei-
ne besondere Erkenntnisregel einschrinkt.« (KdU B: 28/A: 28) Dieses freie Spiel
reformuliert Kant auch als »Harmonie der Erkenntnisvermogen« (ebd. B: 29/A: 29)
(womit er das freie Spiel sogleich wieder einschrinkt), welche den Grund fiir das
Lustempfinden darstellt (vgl. ebd.). Durch die Reprisentation des Gegenstandes
wird also beim Subjekt ein bestimmter Gemiitszustand — ein Wohlbefinden - her-
vorgerufen. Dieses Wohlbefinden griindet auf einer freien Ubereinstimmung im
Genmiit, also der Einbildungskraft mit dem Verstand. Die Lust, die an dieser Uber-
einstimmung hervorgerufen wird, bezeichnet Kant auch als Lebensgefiihl (vgl. ebd.
B: 65f./A: 65). Wie Rivera de Rosales (2008: 82) betont, lisst das reflexiv-affekti-
ve Verstehen das Objekt in seiner Einmaligkeit stehen, womit die »endlosen Ket-
ten der instrumentellen Zweckmafligkeit [...] abgerissen [werden]« (ebd.) und das
konkrete In-der-Welt-Sein ohne anderen Zweck eine »fréhliche Behauptung der
Existenz um ihrer selbst willen [ist].« (Ebd.) Kant hilt fest, in der Betrachtung des
Schonen sei eine Lust enthalten, die dazu fithre, dass dieser Zustand sich selbst
stirkt und reproduziert, um ihn méglichst aufrechtzuerhalten (vgl. KdU B: 37/A:
37).

Obwohl sich also das Urteil iiber das Schone auf das Selbst bezieht, reklamiert
Kant fiir dieses Urteil eine Allgemeingiiltigkeit. Eine Evidenz fiir diesen Anspruch
auf Allgemeingiiltigkeit sieht er bereits darin gegeben, dass das Urteil zumeist so
gedussert werde, als ob die Schonheit eine Eigenschaft des Gegenstandes sei. Bei-
de Aspekte — der Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit und der Bezug auf das Subjekt
— vereint Kant im Begriff der subjektiven Allgemeingiiltigkeit (vgl. ebd. B: 23/A:
23). Er erklirt den Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit durch die allgemeine Mitteil-
barkeit des Urteils.”® Mit dem Schénheitsurteil ist eng verbunden, dass zu diesem
Urteil die Zustimmung von anderen gesucht wird. Es wird nicht postuliert, dass
empirisch alle Menschen beistimmen miissen oder werden, aber es wird auf die
Zustimmung »gesinnt« (ebd. B: 25f./A: 25f.). Dieses Ansinnen auf Zustimmung
ist dem Urteil nicht nachgehend, sondern mit dem Urteil selbst verbunden. Da-
mit kann das Schone nur unter einer bestimmten Voraussetzung beurteilt werden:
»Also nur unter der Voraussetzung, daf es einen Gemeinsinn gebe [...], nur unter
der Voraussetzung, sage ich, eines solchen Gemeinsinns kann das Geschmacks-
urteil gefillt werden.« (Ebd. B: 64f./A: 64) Ein solcher Gemeinsinn, wie Kant den
Sensus communis iibersetzt, muss deshalb vorausgesetzt werden, weil sonst keine
Mitteilbarkeit der »Stimmung der Erkenntniskrifte« (ebd. B: 65/A: 65) moglich ist.
Der Gemeinsinn ist eine »blofSe idealische Norm« (ebd. B: 67/A: 66), die das Urteil
anleitet. Das beurteilte Objekt erhilt durch den Bezug auf den Gemeinsinn keine

10 Auch dieses Momentist laut Kant mit einem Lustempfinden verbunden. Zu einer genaueren
Diskussion des Zusammenhangs dieser zweifachen Verankerungen der Lust siehe Ginsborg
(2008: 71ff).

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

allgemeine, sondern eine exemplarische Giiltigkeit (vgl. ebd.). Im Beispiel findet
eine Vereinigung der idealischen Norm mit einem besonderen Objekt statt. Und
da mit dem Urteil letztlich nur auf die idealische Norm hingedeutet werden kann,
fungiert das Beurteilte als ein Beispiel fiir diese Norm, indem es diese Norm ex-
emplifiziert. Das beurteilte Besondere erhebt so den Anspruch, fir mehr als nur
diesen Fall giiltig zu sein.”

Hannah Arendt (2015) sieht im Sensus communis einen der zentralen Momen-
te, an dem eine kantische politische Philosophie ausgemacht werden kénne, die er
so nie geschrieben habe. Die »Harmonie der Erkenntnisvermégen« (KdU B: 29/A:
29), die ein Lebensgefiihl hervorrufen, soll also kein rein subjektives Erleben blei-
ben, sondern ist der Uberpriifung durch andere unterworfen, deren Zustimmung
gesucht wird. Dadurch wird das reflexive Urteilen durch die Idee eines Gemeinsin-
nes an eine Vorstellung von menschlicher Gemeinschaft gebunden. Das politische
Potenzial, das durch den Einbezug des Sensus communis im Schénen enthalten
ist, soll im Folgenden ausgelotet werden.

Dass in Kants Reformulierung des Sensus communis ein politisches Potenzial lie-
gen konnte, ist nicht unumstritten. Ein Grund dafiir mag darin liegen, dass Kant
den Einbezug anderer Urteile nicht auf der empirischen Ebene lokalisiert:

»Unter dem sensus communis aber mufl man die Idee eines gemeinschaftlichen
Sinnes, d.i. eines Beurteilungsvermogens verstehen, welches in seiner Reflexion
auf die Vorstellungsart jedes andern in Gedanken (a priori) Riicksicht nimmt, um
gleichsam an die gesamte Menschenvernunft sein Urteil zu halten, und dadurch
der lllusion zu entgehen, die aus subjektiven Privatbedingungen, welche leicht
fiir objektiv gehalten werden kénnten, auf das Urteil nachteiligen Einflufs haben
wiirde. Dieses geschieht nun dadurch, dafl man sein Urteil an anderer, nicht so-
wohlwirkliche, als vielmehr bloR mogliche Urteile halt, und sich in die Stelle jedes
andern versetzt, indem man blofd von den Beschrankungen, die unserer eigenen
Beurteilung zufilliger Weise anhdngen, abstrahiert [...].« (KdU B: 157/A: 155)

Insofern es um die moglichen Urteile anderer geht, die im Urteil iiber das Schone
einbezogen werden, kann die Allgemeinheit des Urteils als eine interne, subjektive
Ubereinstimmung der Gemiitskrifte verstanden werden, die durch den Appell an
die Menschenvernunft erreicht wird. Lyotard (2004: 15ff.) versteht dies als internen
Prozess, der noch vor den Operationen der inneren Sinne stattfinde. Er lokalisiert
den Common Sense damit vor dem a priori gewonnenen Urteil und somit als der
Zeit vorgingig, wodurch ein moglichst grossen Abstand zur empirischen Ebene

b8 Insofern die ganze Kritik der Urteilskraft als Resultat eines reflexiven Urteils gesehen werden
kann, kann vermutet werden, dass sie ebenfalls den Status eines exemplarischen Beispiels
beansprucht. Kant dussert sich jedoch nicht dazu.

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

hergestellt wird (vgl. dazu auch Hicks 2012). Die Erkenntniskrifte geraten in eine
Euphonie, und in dieser Ubereinstimmung liegt der Anspruch auf Allgemeinheit
begriindet, da eine solche Ubereinstimmung von allen verlangt werden kann.

Arendt (2015: 69) hilt fest, dass es nicht um eine »aufergewdhnlich erweiterte
Empathie« (ebd.) geht, die Kant mit dem Sensus communis formuliert, sondern sie
betont die kantische Bestimmung des Sensus communis als eine erweiterte Denk-
art. Durch diesen »Sondersinn« (ebd.) fiigen wir uns in eine Gemeinschaft ein, da
wir mit dem Urteil einen Appell an alle anderen formulieren. Erst dadurch, dass das
Urteil diese Moglichkeit des appellativen Charakters hat, erhilt es seine spezifische
Giiltigkeit. Dies impliziert jedoch umgekehrt auch, dass man nur als Mitglied ei-
ner Gemeinschaft urteilen kann (vgl. ebd.: 109ff.). Auch Cornell (2014: 791t.) betont,
es handele sich bei dieser Gemeinschaft nicht um eine empirische Gesellschaft,
sondern durch das isthetische Urteil werde eine »imagined community« angeru-
fen.” Es gehe bei Kant immer um eine Ought-to-be-Gemeinschaft, in der es eine
Zukunft gebe, die offen bleibe.” Es geht also nach Cornell nicht um eine konkre-
te Gemeinschaft, sondern um alle, die in der Idee der Menschheit eingeschlossen
werden kénnen. Zudem betont sie, durch das Urteil werde die Gemeinschaft erst
kreiert und kénne demzufolge nicht vorausgesetzt werden (vgl. ebd.: 82). Da der
Anspruch auf Ubereinstimmung eine Voraussetzung ist, die nie direkt durch die
Vernunft bewiesen werden kann, kann auch dieser Anspruch nur durch eine is-
thetische Idee reprisentiert werden. Ein Abschliessen eines reflexiven Urteils ist
damit nicht méglich. Der Modus des reflexiven Urteils sei daher selbst dsthetisch
und verlange von uns eine erweiterte Denkart, die immer noch mehr erweitert
werden kénne (vgl. ebd.: 83).

Zur Erliuterung des Sensus communis nennt Kant drei Maximen, die in die-
ser Hinsicht verfolgt werden sollen: »1. Selbstdenken; 2. An der Stelle jedes ande-
ren denken; 3. Jederzeit mit sich selbst einstimmig denken.« (KdU B: 158/A: 159)
Diese Formulierung und vor allem den zweiten Aspekt bezeichnet Kant als spezifi-
sche Maxime der Urteilskraft. Sie scheint mir nach bestimmten Modifikationen ein
Potenzial der Philosophie in einer post_kolonialen Weltordnung darzustellen. Im
Folgenden sollen einige Punkte skizziert werden, die fiir eine Reformulierung des
Sensus communis als dekolonisierendes Denken zentral sind. Die folgenden Uber-
legungen sind nicht abschliessend und umfassend, sondern lediglich als Anregung
gedacht, die iiber den kantischen Rahmen hinausgehen.

12 Damit referiert Cornell auf das Buch Imagined Communities (2006) von Benedict Anderson.

13 Der Aufsatz von Cornell (2014: 79) dreht sich um die Rezeption Kants durch Spivak. Cornell
stellt bei Spivak insofern eine Kontinuitat zu Kant fest, als sie durch ihre Schriften eine Ge-
meinschaft anspricht, die sich am besten mit dem Sensus communis von Kant fassen l&sst.

14.02.2026, 09:44:19.

137


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

5.3.1 Standpunkt

Wenn Arendt (2015: 68f.) verdeutlicht, mit dem Sensus communis sei nicht eine
erweiterte Empathie gemeint, klirt sie zugleich, was einen Standpunkt ausmacht:
»[W]obei der Standpunkt genauer meint: der Platz, auf dem sie stehen; die Bedin-
gungen, denen sie [die Menschen, Anm. KH] unterworfen und die immer unter-
schiedlich sind, von Individuum zu Individuum, von einer Klasse oder Gruppe zur
anderen« (ebd.: 69). Mit diesem Verstindnis wird zum einen deutlicher, warum es
nicht um eine Erweiterung der Empathie geht. Doch zugleich fiihrt Arendt hier
nicht nur ein individualistisches Verstindnis einer Position, sondern auch Klas-
sen und Gruppen ein. Damit entfernt sie sich von Kants Formulierung, die na-
helegt, dass ein Standpunkt jeweils von einem Individuum eingenommen wird.
Ein Standpunke ist gerade auch durch iiberindividuelle Merkmale geprigt. Inter-
essanterweise befragt Arendt die kantischen Texte nicht weiter danach, ob sich im
kantischen Denken solche Standpunkte ausmachen lassen. Wie ich in den vorher-
gehenden Kapiteln aufgezeigt habe, finden sich bei Kant durchaus geohistorische
Positionen, die als Standpunkte gefasst werden kénnen — in den geschichtsphilo-
sophischen Schriften wie auch in den Theorien zu den >Menschenrassen. Also in
Schriften, die gerade durch ein teleologisches Denken geprigt sind. Nimmt man
diese Schriften in den Blick, ruft der Sensus communis — mit Kant und zugleich
gegen Kant — dazu auf; sich in jene Positionen hineinzuversetzen, die aus dem his-
torischen Narrativ verschwinden oder durch ihre geografische Verortung gepragt
sind.

Eine weitere wichtige Frage ist, was durch das Erweitern des Denkens mit dem
Urteil passiert. Arendt schreibt:

»)e weiter die Ausdehnung, je grésser der Bereich, in dem sich das aufgeklarte
Individuum von Standpunkt zu Standpunkt bewegen kann, desto »allgemeiner<
wird sein Denken sein. Diese Allgemeinheit ist [...] eng verbunden mit dem Be-
sonderen, mitden besonderen Bedingungen der Standpunkte, durch die mansich
hindurcharbeiten muss, um zu dem eigenenallgemeinen Standpunkt«zu gelan-
gen.« (Ebd.: 69)

Sie macht damit deutlich, dass es nicht so sehr um eine einfache Abstraktion der
privaten Bedingungen geht, wie das obige Zitat zunichst nahelegt. Eine komplette
Abstraktion der eigenen subjektiven Bedingungen wiirde letztlich dem urteilenden
Subjekt die Grundlage fiir ein reflexiv-affektives Urteil entziehen. Zudem macht
erst der Akt, sich in einen anderen Standpunkt zu versetzen, deutlich, welche As-
pekte als subjektiv zu gelten haben. Damit ist die aktive Verortung viel mehr ein Ef-
fekt als eine Voraussetzung des Urteils. Dennoch stellt sich die Frage, wie durch den
Prozess des Sensus communis eine allgemeinere Denkart entstehen kann. Folgt
man der Uberlegung Arendts, dann bleibt das dsthetische Urteil ein unabgeschlos-

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

sener Prozess, in dem Allgemeinheit kein absolutes Mass darstellt und damit ein
umfassendes Verstindnis unterschiedlicher Positionen letztlich nicht erreicht wer-
den kann.

Die Formulierung der Erweiterung der Denkart kann jedoch in dekolonialer
Absicht nicht nur eindeutige, bereits etablierte Positionen in den Blick nehmen,
sondern muss auch jene Standpunkte beriicksichtigen, die sich am Rande befin-
den. Es muss also auch das, was einen Standpunkt ausmacht, kritisch reflektiert
werden und danach gefragt werden, welche Positionen als hegemonial im Zentrum
stehen und welche als subaltern marginalisiert sind.

Spivaks Begriff der Subalternitit richtet das Augenmerk auf Positionen am Rande
von hegemonialen Diskursen. In ihrem berithmten und umstrittenen Aufsatz Can
the Subaltern Speak (1988) diskutiert sie, inwiefern Subalterne gehért werden kon-
nen. Subalternitit bildet sich nach Spivak an der Grenze der Wissensproduktion.
Die Handlungsfihigkeit Subalterner ist aufgrund der oppositionellen Position zur
Hegemonie nicht oder nicht vollstindig erfassbar. Damit bezeichnet diese Positi-
on eine unerreichbare Leere (vgl. Dhawan/Castro Varela 2015: 199), die nur durch
den Bezug auf einen hegemonialen Diskurs erscheint. Spivak verdeutlicht dies in
ihrem Aufsatz anhand der Witwenverbrennung, wie sie im kolonisierten Indien
praktiziert wurde.™ Eine intelligible Reprisentation einer subalternen Position ist
jedoch ohne Vereinnahmung nicht méglich: »Subalternitit ist eine singulire Ka-
tegorie, die unverifizierbar ist und sich daher jeglicher Exemplaritit entzieht, die
als Grundlage fiir universelle Propositionen dienen kénnte (vgl. Spivak 2005: 475).«
(Dhawan/Castro Varela 2015: 191) Subalternitit bezeichnet damit keine Identitit,
sondern eine Position, womit Subalternitit mit der Diskussion von Standpunkten
in Verbindung gebracht werden kann.

Wenn Kant davon spricht, an der Stelle jedes anderen zu denken, so hatte er
sicherlich kein Konzept von Subalternitit im Sinn, doch die Betonung auf jeden
anderen eroffnet die Moglichkeit, gerade auch jene Positionen in Betracht zu zie-
hen, die durch eine regulative Idee nicht als exemplarisches Beispiel erfasst werden
— also gerade jene, die durch ein reflexives Urteil an den Rand einer Welt- und Wis-
sensordnung gedringt oder ausgeschlossen werden. Uberblendet man in diesem
Sinne andere mit subalterne, so kann mit dem Sensus communis die Frage gestellt
werden, wie sich ein Denken aus einer hegemonialen Position heraus einer subal-
ternen Position annihern kann. Das An-der-Stelle-jedes-anderen-Denken wird in
diesem Sinne zu einer Aufforderung, eine Verbindung mit Standpunkten herzu-
stellen, die nur als Spur am Rande erkennbar sind. So verstanden, steckt in die-

14 Spivak greift diese Diskussion in A Critique of Postcolonial Reason (1999: 234ff.) wieder auf, wor-
aufich hierjedoch nicht weiter eingehen werde.

14.02.2026, 09:44:19.

139


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ser Aufforderung zugleich ein paradoxes Moment, da nach jenen gefragt wird, die
nicht unmittelbar zur Gemeinschaft gehorend gedacht werden.

Dieses Uberblenden des Standpunktes jedes anderen mit dem Begriff der Sub-
alternitit geht jedoch mit zwei Gefahren einher: Zum einen hat die Fokusverschie-
bung auf solche Randpositionen riickwirkend Konsequenzen fiir das Funktionieren
des idsthetischen Urteils. Bei einem Urteil, das diese Rinder thematisiert, besteht
die Gefahr fiir das Funktionieren der Urteilskraft. Kant formuliert, das dsthetische
Urteil erhalte durch den Bezug auf den Gemeinsinn einen exemplarischen Cha-
rakter. Dieser exemplarische Charakter ist in Gefahr, wenn der Bezug nicht mehr
die Mitte der Gemeinschaft adressiert, sondern deren Randpositionen. Dem Urteil
droht, als Privaturteil zu gelten, wodurch der Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit
briichig wird. Das beurteilte Objekt kann als singulir, als nicht verallgemeiner-
barer Einzelfall abgewertet werden. Durch diese Verschiebung steht der Akt des
Urteilens, den Kant als exemplarische Vorfithrung versteht, auf dem Spiel. Spivak
(1999) nimmt in ihrer Lektiire der Kritik der Urteilskraft eine solche Verschiebung
vor, wenn sie den textlichen Spuren einer Figur nachgeht, die sie als native infor-
mant”™ bezeichnet. Sie fithrt diesen der Ethnografie entlehnten Begriff in die Kritik
der Urteilskraft ein. Diese_ native informant ist in den Ausfithrungen zum Erhabenen
einerseits mit dem >rohen Menschenc« (der kein Gefiihl fiir das Erhabene hat), an-
dererseits im zweiten Teil zur teleologischen Urteilskraft mit »Neuhollinder« (dessen
Sinn der Existenz Kant infrage stellt) gleichzusetzen.'® Damit riickt sie Randfigu-
ren ins Zentrum, die im Rahmen der Kritik der Urteilskraft als vernachlissigbare
Beispiele erscheinen und diskutiert die Implikationen dieser Verschiebung.

Zum anderen wird an Spivaks Reflexionen deutlich: Die Fokussierung auf die_
native informant bedeutet nicht nur, dass das Urteil selbst singulir zu werden droht,
sondern auch, dass die Gefahr besteht, dass die_ native informant fir die Selbstrefle-
xion des aufgeklirten Subjekts vereinnahmt und dadurch instrumentalisiert wer-
den kann. Eine post_koloniale Kritik, die im Namen de_r native informant spricht,
lduft damit Gefahr, sie »zu vereinnahmen, zu kooptieren und [...] essentialisie-
render Gewalt zu unterwerfen« (Dhawan/Castro Varela 2015: 200, vgl. auch Dina
Al-Kassim 2014: 16). Wie also kann Kritik geiibt werden, die nicht ihrerseits ei-
ne gewaltvolle Aneignung wiederholt? Spivak bewegt sich in diesem Spannungs-
feld, wenn sie in ihrer Studie nicht nur den westlichen Kanon auf imperialistische
Axiome hin liest, sondern auch eine Dekonstruktion der post_kolonialen Theorie

15 Spivak (1999: 223) beschreibt in der Fussnote die Begriffe »native informant/colonial sub-
ject/postcolonial subject/globalized subject«als Reise (itinerary), die durch eine Geschichts-
schreibung begangen wird, die auf Transformation fokussiert: So wird native informant
durch die Kolonisierung zum kolonialen Subjekt.

16  Beide Stellen werde ich weiter unten einer genaueren Analyse unterziehen.

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

vornehmen will. Sie stellt damit nicht den Anspruch, fiir die_ native informant spre-
chen oder der_en Position vollstindig erfassen zu kénnen. Vielmehr will sie jenen
Akt aufzeigen, durch den sie_ an den Rindern der westlichen Vernunft konser-
viert wird. Der blosse Akt des Nachzeichnens dieses konstitutiven Ausschlusses
impliziert jedoch nicht, diesen Ausschluss aus der zivilisierenden Vermittlung der
Vernunft zu bejahen. Stattdessen nimmt Spivak diese Figur als Alibi, um die er-
michtigenden Fiktionen des Kanons zu brechen, neu zu erzihlen und dadurch
der_ native informant gegeniiber einen Affekt und damit eine ethische Beziehung
entwickeln zu kénnen (vgl. Al-Kassim 2014: 19).

Wihrend Spivak in der Aneignung anderer Positionen lediglich eine Gefahr fiir
die eigene Kritik sieht, zeigt Lloyds (2013: 82ff.) Auseinandersetzung mit dem Text
The Theory of Moral Sentiments von Adam Smith, dass eine solche Aneignung auch
einen positiven Effekt haben kann. So thematisiert sie eine andere Grenze, an die
die Aufforderung, sich an die Stelle von jemand anderem zu denken, geraten kann.
Auch Smith thematisiert das Erfassen der Situation, in der andere Personen sich
befinden und kennzeichnet dies als einen Akt der Sympathie” (vgl. ebd.: 86). Nach
Smith ist es moglich, sich in die Situation von Neugeborenen oder Toten zu ver-
setzen. In beiden Fillen wird deutlich, dass es in diesem Akt der Sympathie nicht
darum geht, wie der tote oder neugeborene Mensch sich selbst fithlt, sondern dass
wir uns an deren Stelle zu versetzen vermogen und in diesem Akt unsere eigenen
Vorstellungen mitnehmen. Diese Extrembeispiele verdeutlichen, dass eine strik-
te Grenze zwischen dem Ich und den Anderen nicht gezogen werden kann, da je-
der Akt des Sich-in-die-Position-einer-anderen-Versetzens eine Projektion enthilt.
Viel eher ist das Verhiltnis von Selbst und Anderem ein Kontinuum. Auch Smith
erkennt die Gefahr der Instrumentalisierung und Vereinnahmung in diesem Pro-
zess: So liegt dann eine Tduschung vor, wenn beispielsweise unsere eigene Not auf
jene der Toten projiziert wird oder eigene Angste vor der Zukunft in die Antizipa-
tion der Situation eines Neugeborenen eingehen. Es kann also passieren, dass das
eigene Bewusstsein lediglich grossziigig ausgebreitet wird (vgl. ebd.: 92). Smith
sieht dies jedoch weniger als Gefahr, denn als Chance, wie Lloyd am Beispiel von
Toten ausfiihrt. In diesem Akt werde das Diktum von Lucretius, der Tod sei nicht
prisent, wenn wir leben, und wenn er da sei, witrden wir nicht mehr existieren,
unterlaufen (vgl. ebd.: 87), denn erst durch eine solche Ubertragung kommt eine
Angst vor dem Tod auf. Diese Angst nimmt nun eine Funktion ein, indem sie die
Grundlage bildet, Grenzen fir das menschliche Verhalten zu setzen, das ansonsten
ungehindert destruktive Ziige annehmen konnte. In Lloyds Diskussion wird also
deutlich, dass ein Verkennen durchaus auch als produktiver Akt gefasst werden
kann, der fiir die eigene ethische Einstellung zentral ist.

17 Lloyd schldgt an einer Stelle eine Aktualisierung des Begriffs vor und iibersetzt ihn als Em-
pathie (ebd.: 92), ein Begriff, der Smith nicht zur Verfiigung stand.

14.02.2026, 09:44:19.

141


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Verbindet man diese Uberlegungen mit jener Position, die mit Spivak als sub-
altern bezeichnet werden kann, kann auch hier das Denken-an-der-Stelle-anderer
einen produktiven Effekt erzeugen. Mir ist jedoch wichtig, dass das Bewusstsein,
dass es sich um eine Projektion handelt, aktualisiert bleibt, damit dennoch keine
Aneignung stattfindet. Es darf in diesem Sinne keine vollstindige Identifizierung
der eigenen Angste mit der Situation Subalterner vorgenommen werden, da sonst
gerade jene Vereinnahmung und Instrumentalisierung stattfindet, vor der Spivak
warnt. Anders formuliert, beinhaltet die Position von Subalternen ein negatives
Moment, sodass diese Position nie vollstindig erfasst werden kann.

In Riickbindung an die Idee des Sensus communis bei Kant machen diese Re-
flexionen deutlich, dass das Denken-an-der-Stelle-anderer eine Verbindung zwi-
schen Selbst und anderen herstellt, wobei das Verhiltnis dieser beiden Positionen
zueinander unterschiedlich gestaltet sein kann. Wie die vorhergehenden Kapitel
bereits dargelegt haben und das folgende Kapitel zur teleologischen Urteilskraft wei-
ter verdeutlichen wird, kann die Veranderung (Othering) als Teil und als Effekt des
Denkens der Zweckmissigkeit nicht ohne ein Selbst verstanden werden, das ein
reflexives Urteil vornimmt und damit auch die eigene Position klirt. Die Idee des
Sensus communis enthilt jedoch dann die Moglichkeit, aus diesem Denken heraus
eine Kritik an diesen reflexiven Urteilen zu formulieren, wenn eine Erweiterung in
dekolonialer Hinsicht vorgenommen und nach jenen Positionen gefragt wird, die
von diesem Denken herabgestuft oder ausgeschlossen bleiben. Eine solche dekolo-
niale Kritik ist dann radikal, wenn der Fokus auf ausgeschlossene Positionen den
Effekt hat, dass die reflexiven Urteile in ihrer Konstitution hinterfragt werden.

Kritik zu iiben, wird so verstanden zu einem Balanceakt, indem ein Denken
aufgegriffen wird, der Fokus sich auf die Rinder richtet und mit diesem Fokus
das Denken selbst kritisch hinterfragt wird. Zentral ist jedoch, dass jene Figuren
am Rand durch die Kritik keine rein instrumentelle Rolle erhalten, da dies eine ge-
waltvolle Aneignung bedeuten wiirde. Die Positionen am Rande miissen deshalb als
letztlich nicht erfassbare Positionen begriffen werden, denen immer ein Moment
der Negativitit anhaftet. Die Aufforderung, an der Stelle anderer zu denken, wird
so zu einem Aufruf, der letztlich nicht einlésbar ist. Dadurch bleibt der Prozess des
An-der-Stelle-anderer-Denkens eine nicht abschliessbare Uberpriifung regulativer
Urteile.

5.3.2 Die Verbindung des Schénen mit dem Guten:
Zur moralischen Erweiterung des Sensus communis

Das Schone zeichnet sich nach Kant dadurch aus, dass es sich sowohl vom Ange-
nehmen wie auch vom Guten abgrenzt. Durch die Abgrenzung kann das Schone
einen eigenen, autonomen Bereich beanspruchen. Dennoch versucht Kant wieder-
holt, das Schéne in Verbindung mit dem Guten zu bringen und damit eine Bezie-

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

hung zwischen Asthetik und Moral herzustellen. Nach Zammito (1992: 7) miissen
diese Versuche einer spiteren Phase in der Ausarbeitung der Kritik der Urteilskraft
zugeordnet werden. Er unterscheidet in der Genese der Kritik der Urteilskraft drei
Phasen: In einer ersten Phase gehe es Kant um die transzendentale Grundlegung
der Asthetik. Die zweite Phase sei gekennzeichnet durch die Einfithrung des refle-
xiven Urteils und werde als kognitive Wende gesehen. Die dritte Phase bezeichnet
Zammito als ethische Wende, fiir die vor allem die Passagen zum Erhabenen zen-
tral seien. Dennoch gebe es auch mehrere Passagen, in denen das Schone in Bezie-
hung zur Vernunft gebracht werde, also jenem Vermégen, durch das moralisches
Handeln méglich sei.

Der Einbezug der Vernunft findet auf unterschiedlichen Ebenen statt. Einer-
seits wird der Mensch verstanden als Wesen, das Vernunft besitzt. Hier stellt sich
die Frage, inwiefern ein isthetisches Urteil, das Menschen als Objekte der Urtei-
le nimmt, diese Fihigkeit der Menschen beriicksichtigen kann oder auch muss.
Andererseits untersucht Kant die Rolle der Vernunft in der Kunstproduktion. Die
durch Menschen erschaffene Kunstobjekte miissen nach Kant auch als Ausserung
von Vernunft verstanden werden. In dieser zweiten Diskussion der Verbindung
von Asthetik und Moral sehe ich einen Ankniipfungspunkt zum Sensus commu-
nis, da hier eine andere Dimension der Erweiterung der Denkart formuliert wird,
die in dekolonialer Absicht genutzt werden kann. Demgegeniiber kann die erste Art
der Verbindung des Schénen mit der Vernunft als eine Einschrinkung des Sensus
communis charakterisiert werden, wie die folgenden Ausfithrungen verdeutlichen
sollen.

Kant unterscheidet im Paragrafen 16 zwischen freier und anhingender Schon-
heit. Mit freien Schénheiten sind beispielsweise Vigel, Schalentiere und Blumen
gemeint. Diese sind insofern frei, als dass ein Zweck einer Blume nicht bekannt
ist — oder selbst wenn sich Botaniker_innen genauer mit dem »Befruchtungsor-
gan der Pflanze« (KdU B: 49/A: 48) — also mit der Zweckmissigkeit — auskennen
wiirden, nihmen auch diese in einem isthetischen Urteil keinen Bezug darauf.
Anders ist dies nach Kant bei Menschen, Pferden und Gebiuden, da hier ein Be-
griff im Spiel ist, der einen Zweck fir diese angibt, der »bestimmt, was das Ding
sein soll« (KdU B: 50/A: 49). Damit ist das Urteil hier ein anhingendes Urteil, da
das Geschmacksurteil eine Verbindung eingeht mit der Vorstellung, wodurch der
Gegenstand erst gegeben ist. Die Beispiele, die Kant zur Veranschaulichung gibt,
mogen erstaunen. In Bezug auf Pferde und Menschen lisst sich vermuten, dass
Kant hier auf Uberlegungen zuriickgreift, die er in der teleologischen Urteilskraft fiir
organisierte Wesen anstellt, und das dsthetische Urteil dem teleologischen unter-
ordnet, auch wenn dies nicht deutlich wird. Es wird also nicht klar, warum bei
einer Blume von dessen teleologischer Betrachtung abstrahiert werden kann und
beim Pferd dies nicht moglich sein soll. Jedenfalls sieht Kant das dsthetische Urteil
als anhingendes Urteil, das sich einem anderen Urteil unterordnet, wodurch zwar

14.02.2026, 09:44:19.

143


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

das asthetische Urteil nichts gewinnt, so doch »das gesamte Vermégen der Vor-
stellungskraft, wenn beide Gemiitszustinde zusammen stimmen« (ebd. B: 52/A:
51), einen Gewinn daraus zieht — und damit die Vereinigung der Vernunft mit dem
Geschmack meint.

Etwas anschaulicher werden die Uberlegungen in Paragraf17. Kant schligt dort
vor, die Beurteilung eines Objekts solle als dem Urbild des Geschmacks entspre-
chend viel eher als Ideal denn als Idee bezeichnet werden. Die Idee benennt ledig-
lich eine Vernunftidee. Der Begriff des Ideals kann »die Vorstellung eines einzelnen
als einer Idee adiquaten Wesens« (ebd. B: 54/A: 54) besser fassen. Kant schrinkt
weiter ein, die Schonheit, zu der ein Ideal denkbar sei, miisse eine durch objektive
Zweckmaissigkeit fixierte Schonheit sein, das heisst, ein Ideal ist nur dann auf-
findbar, wenn es nicht um die freie Schonheit geht, sondern um eine anhingende
Schénheit, wobei er nun nur ein Beispiel von anhingender Schonheit vor Augen
hat:

»Nur das, was den Zweck seiner Existenz in sich selbst hat, der Mensch, der sich
durch Vernunft seine Zwecke selbst bestimmen, oder, wo er sie von der dufRern
Wahrnehmung hernehmen mufs, doch mit wesentlichen und allgemeinen Zwe-
cken zusammenbhalten, und die Zusammenstimmung mit jenen alsdann auch as-
thetisch beurteilen kann: dieser Mensch ist also eines Ideals der Schénheit, so wie
die Menschheit in seiner Person, als Intelligenz, des Ideals der Vollkommenheit
unter allen Cegenstianden in der Welt allein fahig.« (Ebd. B: 55f./A: 55)

Mit dem Begriff des Ideals nimmt Kant also eine Verbindung des isthetischen Ur-
teils mit der Vernunft vor, indem das Geschmacksurteil mit einer Bestimmung des
Menschen verbunden wird. Diese Bestimmung ist jedoch eine doppelte, denn zu-
nichst kommt hier der Mensch als Wesen vor, das seine Zwecke selbst bestimmen
kann, also autonom handeln kann. Doch Kant gibt noch eine zweite Moglichkeit:
Diese Zwecke konnen auch aus der dusseren Wahrnehmung entnommen werden,
womit eine teleologische Beurteilung der Welt kurz gestreift wird. Der Mensch
wird hier bestimmt als Wesen, das die »wesentlichen und allgemeinen Zwecke zu-
sammenbhalten kann« (ebd.), das also die Zweckhaftigkeit der Natur erkennen und
bestimmen vermag und durch diese Strukturierung tiber Zwecke einen grésseren
Zusammenhang oder gar eine Vollkommenheit herstellen kann. Dieses Urteil wird
jedoch im obigen Zitat mit dem Auch sogleich wieder iiberblendet mit einem &s-
thetischen Urteil. So erscheint der Mensch in einer doppelten Rolle, einerseits als
Objekt einer dsthetischen Beurteilung, andererseits ist dieses Objekt dariiber be-
stimmt, dass es selbst ein solches idsthetisches Urteil vornehmen kann. Und als
solchermassen aktives Wesen konne der Mensch als dsthetisches Objekt anders
beurteilt werden als beispielsweise Blumen oder eine schéne Aussicht (vgl. ebd.
B: 55/A: 55). Denn die Fahigkeit, sich selbst Gesetze zu geben oder die Natur als

14.02.2026, 09:44:19.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

zweckhaft zu erkennen, erlaubt es, dass das idsthetische Urteil iiber den Menschen
sich mit einer Vorstellung von Vollkommenheit vermengt.

Diese zweifache Bestimmung des Menschen, tiber den ein »intellektuierte[s]
Geschmacksurteil[]J« (ebd. B: 55/A: 54) gefillt werden kann, verfolgt Kant weiter,
indem er den Text in zwei Abschnitte aufteilt, die sich zum einen mit der Vernunft-
idee und zum anderen mit der dsthetischen Normalidee beschiftigen. In beiden
Abschnitten klingt an, dass es nicht nur um eine Beurteilung, sondern auch um
eine Darstellung von Menschen geht. Die Vernunftidee charakterisiert Kant als ei-
ne Idee, »welche die Zwecke der Menschheit, sofern sie nicht sinnlich vorgestellt
werden kénnen, zum Prinzip der Beurteilung einer Gestalt macht, durch welche,
als ihre Wirkung in der Erscheinung, sich jene offenbaren.« (Ebd. B: 56/A: 55f.).
Nur den Menschen wird also zugeschrieben, den Zweck der Menschheit, also das
Sittliche in sich zu tragen; dieser Zweck kann jedoch - als Vernunftidee — nicht
dusserlich in Erscheinung treten. Dennoch kann das Wissen um das Sittliche in
die isthetische Beurteilung einfliessen. Eine Anniherung an diese Vernunftidee
im empirischen Bereich ist durch bestimmte Personen moglich. So kann ein Aus-
druck des Moralischen, »[d]er sichtbare Ausdruck sittlicher Ideen, die den Men-
schen innerlich beherrschen [...]J« (ebd. B: 60/A: 59), von Personen erkannt oder
dargestellt werden, wenn diese einige Bedingungen erfilllen: Sie miissen »reine
Ideen der Vernunft und grofRe Macht der Einbildungskraft« (ebd. B: 60/A: 60) in
sich vereinigen.'®

Es braucht also nach Kant aufseiten der beobachtenden Person eine Vorstel-
lung von Autonomie, die durch die Verbindung mit der Einbildungskraft nun in
eine dsthetische Beurteilung des Gegeniibers einfliessen kann. Dieses konkrete Ur-
teil ist kein rein dsthetisches Urteil mehr, wie Kant zu Ende des Abschnittes betont
(vgl. ebd. B: 61/A: 59), wobei er im vorhergehenden Paragrafen betonte, das ge-
samte Vermdogen ziehe durch diese Verbindung einen Gewinn. Die Unreinheit des
isthetischen Urteils zeigt sich auch daran, dass nun mit dem Urteil ein Interesse
vermischt wird, wihrend sich das dsthetische Urteil gerade durch seine Interes-
senlosigkeit auszeichnet. Dieses Interesse stammt aus dem moralischen Bereich,
mit dem sich das dsthetische Urteil hier verbindet.

Diese Vernunftidee bildet jedoch nur eine Seite des dsthetischen Urteils iiber
Menschen. Auf der anderen Seite gibt es dsthetische Normalideen. Hier geht es
um eine einzelne Anschauung, »die das Richtmaf seiner Beurteilung, als eines zu
einer besonderen Tierspezies gehorigen Dinges, vorstellt« (ebd. B: 56/A: 55). Die
asthetische Beurteilung beruht aufseiten der beurteilenden Person auf einer Idee

18  Insbesondere die Ausfiihrungen zum Erhabenen werden verdeutlichen, dass diese Ideen der
Vernunft nach Kant eine Errungenschaft der Kultur sind und damit—entgegen der neutralen
Formulierung andieser Stelle—nicht ohne Vorbedingung bei allen Menschen vorauszusetzen
sind.

14.02.2026, 09:44:19.

145


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

der Zweckmissigkeit des Menschen als Naturwesen, womit es hier vielmehr um ein
teleologisches Urteil geht, das sich mit dem asthetischen verbindet. Kant bezeich-
net die folgenden Ausfithrungen als psychologische Erklirung dieser dsthetischen
Normalidee: Es gibt ein Mittelmass, das sich eruieren lisst, indem man beispiels-
weise viele Gesichter iibereinander legt. Diese ergeben dann eine Mitte, die schon
ist. Dies gilt jeweils fiir den Landstrich®, in dem dieser Vergleich angestellt wird,
das heisst, die Normalidee ist eine andere fiir sWeisse« als fiir Chines_innen oder
fir afrikanische Menschen:

»Wenn nun auf dhnliche Art fiir diesen mittlern Mann der mittlere Kopf, fir die-
sen die mittlere Nase u.s.w. gesucht wird, so liegt diese Gestalt der Normalidee
des schénen Mannes, in dem Lande, wo diese Vergleichung angestellt wird, zum
Crunde; daher ein Neger notwendig unter diesen empirischen Bedingungen eine
andere Normalidee der Schonheit der Gestalt haben muf, als ein Weifser, der Chi-
nese eine andere, als der Europder. Mit dem Muster eines schonen Pferdes oder
Hundes (von gewisser Rasse) wiirde es eben so gehen.« (Ebd. B: 58/A: 57f)

Kant geht in seiner Darstellung der Normalidee von einer gegebenen Einteilung der
Menschen aus, die an seine Uberlegungen zu den >Rassen< der Menschen erinnern
— auch wenn hier der Begriff >Rasse< nur in Bezug auf Hunde fillt. Diese Grenz-
ziehung zwischen den Menschen geht nicht von der Erfahrung aus, wie Kant im
Folgenden klirt, »sondern nach ihr werden allererst Regeln der Beurteilung mog-
lich.« (Ebd. B: 58/A: 58) Diese Eingruppierung, die dem &sthetischen Urteil vor-
ausgeht, ist das Resultat einer teleologischen Beurteilung. Kant springt von dieser
Stratifizierung zuriick zur Gattung:

»Sie [die Normalidee, Anm. KH] ist das zwischen allen einzelnen, auf mancher-
lei Weise verschiedenen, Anschauungen der Individuen schwebende Bild fiir die
ganze Gattung, welches die Natur zum Urbilde ihren Erzeugungen derselben Spe-
zies unterlegt, aber in keinem einzelnen vollig erreicht zu haben scheint.« (Ebd. B
58f./A: 59)

Wie genau jedoch der Ubergang von der jeweiligen Normalidee zu einer Norma-
lidee der Gattung aussehen konnte, dazu sagt Kant nichts — und legt damit auch
nicht nahe, dass eine Gruppe von Menschen niher am Bild der Gattung liegen wiir-
de als eine andere, sondern hilt explizit fest, dass kein Individuum das Urbild der
Schonheit in dieser Gattung erreicht zu haben scheint.

Mit diesen Ausfithrungen zur Normalidee und zur Vernunftidee zeigt Kant ei-
ne Verbindung der isthetischen Urteilskraft mit einem jeweils anderen Urteil auf.

19 Kantselbstspricht von Land, womit die Assoziation mit einem Staat niherliegt. Da erjedoch
im Folgenden nicht (nur) von Nationalstaaten oder Nationalcharakteren spricht, scheint mir
Land eher als >klimatische Zone< gemeint zu sein.

14.02.2026, 09:44:19.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

Die Normalidee beruht auf einer vorhergehenden Einteilung der Menschen, die
Kant im zweiten Teil der Kritik der Urteilskraft zur teleologischen Urteilskraft weiter
begriindet und die damit ausserhalb des dsthetischen Urteils liegt. Das teleologi-
sche Urteil dient hier dem isthetischen zur Grundlage und als Bedingung, »worauf
dieses Riicksicht nehmen muf3« (ebd. B:189/A:187), wie Kant in einem spiteren Ab-
schnitt verdeutlicht.”® Das dsthetische Urteil wird von Kant dem anderen Zweck-
urteil untergeordnet, sodass das idsthetische Urteil der Logik der Einteilung der
Natur nichts entgegensetzen kann. Im Gegenteil findet eine Verstirkung statt, da
die Einteilung der Menschen in Kategorien um eine Dimension erweitert wird.*

Die Vernunftidee macht hingegen eine Verbindung mit dem Menschen als No-
umenon kenntlich. Wenn an dieser Stelle der Mensch in Bezug auf seinen Zweck
beurteilt wird, dann hat dies zur Folge, dass sich dieses Urteil — wie weiter unten
genauer dargestellt wird — mit einem Fortschrittsnarrativ verbindet: Denn nur kul-
tivierte Menschen konnen jene reine Idee haben, die notwendig ist, um ein solches
Urteil fillen zu konnen. Auch in diesem Urteil findet eine Verbindung des dsthe-
tischen Urteils mit einer anderen Betrachtungsart statt. Kant dussert sich jedoch
nicht deutlich, in welchem Verhiltnis diese beiden Aspekte stehen, sodass es eher
naheliegend zu sein scheint, dass sich das moralische vom &sthetischen Urteil nicht
klar trennen lisst, sondern mit diesem vermengt.

Zudem lasst sich vermuten, dass dieses dsthetische Urteil zu vergessen be-
ginnt, dass jede Beurteilung eines Objekts als schon eigentlich eine Verwechslung
bedeutet. Wie oben ausgefiihrt, sind dsthetische Urteile in diesem Sinne immer
ein uneigentlicher Sprachgebrauch, da dem Objekt eine Eigenschaft zugeschrie-
ben wird, die jedoch auf der Urteilskraft des anschauenden Menschen beruht und
damit eigentlich nicht dem beurteilten Objekt selbst zukommt. Doch an dieser
Stelle scheint sich dieser metaphorische Sprachgebrauch der Grenze anzunihern.
Dem beurteilten Objekt wird nicht eine Zweckmissigkeit, sondern ein Zweck zu-
geschrieben, der durch ein Wesen, das seinerseits sich Zwecke setzen kann, er-
kannt und dargestellt werden kann. Hier steht der Anspruch auf einen eigentli-
chen Sprachgebrauch im Raum, wenn Kant behauptet, dass bestimmte Menschen
(mit den richtigen Ideen) erkennen kénnten, dass ein Ausdruck bei anderen Men-
schen als Erscheinung des Moralischen beurteilt werden miisse. Das Urteil bean-
sprucht hier nicht nur den Status einer subjektiven, sondern auch einer objektiven

20 InParagraf48erginzt Kant noch ein Beispiel, in dem nun das Geschlecht bertcksichtigt wird.
Das Urteil sDas ist ein schones Weib< bedeutet somit: »[D]ie Natur stellt in ihrer Gestalt die
Zwecke im weiblichen Bau schon vor« (B: 189/A: 187). Auch hier findet eine Engfiihrung der
Zweckmaissigkeit mit der Fortpflanzungsfihigkeit statt, wie dies bereits anhand der Blume
weiter oben aufgegriffen wurde. Hier wird dieser Zweck zudem nur der Frau zugeschrieben.

21 Interessantist, dass Kant an dieser Stelle eine Kategorisierung von Menschen vornimmt, die
in der teleologischen Urteilskraft meines Wissens nicht weiter aufgegriffen wird.

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Zweckmissigkeit, insofern es um das Moralische geht. Dieses Urteil in seiner Ex-
klusivitit erhilt seine Allgemeingiiltigkeit nicht iiber einen Austausch mit anderen
Standpunkten, sondern durch seinen Bezug auf diese objektive Eigenschaft.

Die Formen der Verbindung zwischen Asthetik und Vernunft haben also zur
Folge, dass sich das dsthetische Urteil entweder einem vorhergehenden Urteil un-
terordnet oder eine Einschrinkung stattfindet, wer von Kant als fihig beurteilt
wird, ein Urteil zu fillen, in dem die Vernunft im Schoénen sichtbar wird. In bei-
den Momenten findet keine Erweiterung der Denkart statt. Es finden sich in der
Kritik der Urteilskraft jedoch weitere, zu einem spiteren Zeitpunkt verfasste Stel-
len, in denen eine andere Art Verbindung des Schénen mit dem Guten hergestellt
wird. Auf der Grundlage dieser Ausfithrungen wird es maoglich zu verdeutlichen,
inwiefern isthetische Urteile eine ethische Erweiterung erfahren kénnen, die ge-
rade auch fiir eine dekoloniale Reformulierung des Sensus communis wichtig ist.

In der Dialektik und insbesondere im Paragrafen 59 bezeichnet Kant das Schone
als Symbol fiir das Moralische. Er vollzieht damit eine explizite Sprachreflexion, in-
dem er den Begrift des Symbols aufgreift und als »symbolische Hypotypose« (ebd.
B:255/A: 251) erdrtert, das heisst als »Ubertragung der Reflexion iiber einen Gegen-
stand der Anschauung auf einen ganz andern Begriff, dem vielleicht nie eine An-
schauung direkt korrespondieren kann« (ebd. B: 257/A: 254). Wenn also das Schone
und das Gute in einem Verhaltnis der Symbolisierung stehen, bedeutet dies, dass
das Schéne zwar das Gute nicht direkt ausdriicken oder darstellen kann, aber in ei-
nem Verhiltnis der Analogie zu ihm stehen kann. Das Schone wird dabei zu einem
intuitiven Ausdruck fiir eine unbestimmte, iibersinnliche Vernunftidee. Das Gute
kann so indirekt, vermittelt durch diese Analogie, in der Reflexion iiber das Sché-
ne Beriicksichtigung finden. Mit dieser Formulierung verschiebt Kant die Begriin-
dung des Anspruchs des dsthetischen Urteils auf Allgemeinheit, da er nun diesen
Bezug auf das Sittliche als Grundlage dafiir sieht, dass das Schéne einen Anspruch
auf die Beistimmung jedes anderen stellen kann. Er betrachtet nicht mehr die Har-
monie der Gemiitskrifte als Grundlage dafiir. Nur insofern das Schéne als Symbol
fiir das Gute steht, bezieht es sich auf das Intelligible, nur durch den Bezug auf
das Intelligible kann der Anspruch entstehen, dass andere dem Urteil zustimmen
(vgl. ebd. B: 258/A: 255).

Diese Beziehung des Asthetischen zur Vernunft erweist sich als eine Formu-
lierung, die im Gegensatz zum Konzept der Vernunftidee den sprachtheoretischen
Rahmen nicht verlisst, sondern im Gegenteil noch vertieft. Die Verwechslung, die
in jedem &sthetischen Urteil stattfindet, erhilt hier eine weitere Dimension, da
in der Verwechslung, durch die ein Gegenstand als schon beurteilt wird, dieses
Schoéne als unbestimmter Ausdruck des Guten verstanden wird. Dennoch miin-
det dieser Ansatz in keine Heteronomie des Asthetischen, da das isthetische Ur-
teil nicht durch den Bezug auf die Vernunft durch Vorannahmen eingrenzt oder

14.02.2026, 09:44:19.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

vorstrukturiert wird. Zudem ist diese Formulierung im engeren Sinne auch nicht
mit einem Fortschrittsnarrativ verbunden, da keine bestimmten Ideen als Bedin-
gung vorausgesetzt werden, um eine ethische Dimension tiberhaupt erkennen zu
konnen. Stattdessen erweitert sich hier die Bedeutungskraft des Schénen um die
Dimension des Ethischen.

Noch deutlicher lisst sich diese Erweiterung fassen, nimmt man Ausschnitte
aus der Geniediskussion dazu (vgl. Paragrafen 46-50).>* Wie Zammito (1992 35ff.)
darlegt, war Kant diesem Begriff gegeniiber eher skeptisch eingestellt, da er von
Herder und Hamann, wichtigen Vertretern der Sturm-und-Drang-Bewegung, ge-
prigt worden ist und in den Augen Kants in gefihrlicher Weise verwendet wurde.
Dennoch greift Kant in der spiteren Phase der Ausarbeitung der Kritik der Urteils-
kraft den Begrift auf und integriert ihn in sein Verstindnis der 4sthetischen Ur-
teilskraft. Mit dem Begriff geht es Kant zwar hauptsichlich um die Hervorbrin-
gung schéner Gegenstinde, jedoch hat dies zugleich Konsequenzen fiir die Rezep-
tion von Kunstwerken. Wichtig fiir sein Verstindnis von Genie ist dabei, dass eine
»andere Natur« (KdU B: 193/A: 190) erschaffen werden kann. Zwar sind die Stoffe
der Natur entnommen und unterliegen den Naturgesetzen, so wie die menschliche
Handlung sich an den Gesetzen der Freiheit orientiert, doch in der Schaffung von
Kunst erdffnet sich ein Bereich, der weder durch die einen noch die anderen Ge-
setze bestimmt ist. Oder wie Kneller es auf den Punkt bringt: »As natural physical
beings we are bound by the laws of nature, as moral agents by the law of practical
reason, but as imaginative creatures we are constrained by neither und thus have
creative power« (Kneller 2003: 189). In der Deduktion (vgl. Paragraf 49), schreibt
Kant zur Dichtkunst:

»Wenn nun einem Begriffe eine Vorstellung der Einbildungskraft unterlegt wird,
die zu seiner Darstellung gehort, aber fiir sich allein so viel zu denken veranlafit,
als sich niemals in einem bestimmten Begriff zusammenfassen 1afit, mithin den
Begriff selbst auf unbegrenzte Art dsthetisch erweitert: so ist die Einbildungskraft
hiebei schopferisch, und bringt das Vermdgen intellektueller Ideen (die Vernunft)
in Bewegung, mehr nimlich bei Veranlassung einer Vorstellung zu denken (was
zwar zu dem Begriffe des Gegenstandes gehort), als in ihr aufgefaRt und deutlich
gemacht werden kann.« (KdU B: 194f./A: 192)

Durch die kunstvolle Verwendung von Begriffen kénnen Ideen angesprochen wer-
den. Dadurch verbindet sich »mit der Sprache, als bloflem Buchstaben, Geist« (ebd.
B:197/A:195) und die engere Bedeutung von Begriffen wird ausgeweitet. So kénnen
beispielsweise religiése und rationale Ideen aufgerufen werden (vgl. Zammito 1992:
287 und 289f.). Ideen kdnnen nicht direkt ausgedriickt, aber durchaus angedeutet

22 Der Fokus liegt in den folgenden Ausfithrungen auf der Verbindung des Schénen mit Ideen;
es geht mir also nicht um eine umfassende Diskussion des Genies bei Kant.

14.02.2026, 09:44:19.

149


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

werden, da die »Vorstellungen der Einbildungskraft [...] mit einer solchen Mannig-
faltigkeit der Teilvorstellungen in dem freien Gebrauche derselben verbunden ist«
(KdU B:197/A: 195), dass es keine engere oder gar zwingende Beziehung zwischen
den Begriffen und den dariiber hinausgehenden Ideen gibt. In diesem freien Spiel
ist es moglich, dass sich eine neue Regel erdffnet, »die aus keinen vorhergehenden
Prinzipien oder Beispielen hat gefolgert werden konnen« (ebd. B: 199/A: 196).

Kneller (2003: 189f) sieht in diesem Verstindnis von Genie und der Fihigkeit,
eine andere Natur zu erschaffen, einen Bereich umrissen, in dem es maglich ist,
dass sich moralische Ideen in den Handlungen der Menschen ausdriicken. Durch
diesen Geniebegriff wird die Liicke zwischen den moralischen Gesetzen und den
Regeln der Natur iiberbriickt, da die Handlungen der Menschen nicht nur den Na-
turgesetzen folgen, sondern dariiber hinaus eine Anordnung von Dingen erstellen
konnen, die nur dann erfassbar ist, wenn sie in Beziehung zu Ideen gebracht wird.
Die Menschen erscheinen hier als Erschaffende ihrer Welt, sie konnen die physi-
sche und soziale Ordnung, von der sie Teil sind, zumindest zum Teil neu arrangie-
ren.”

Verbindet man dies nun mit der obigen Diskussion zum Sensus communis,
wird deutlich, dass das Schone als Symbol des Moralischen eine Erweiterung des
Sensus communis darstellt. Die Erweiterung der Denkart wird nun nicht mehr nur
extensiv (an der Stelle jedes anderen zu denken) gefasst, sondern das dsthetische
Urtelil selbst erweitert sich um eine neue Dimension. Dies findet dadurch statt,
dass im isthetischen Urteil eine Verbindung mit Ideen gesehen wird, die tiber das
Asthetische hinaus in den Bereich des Ethischen (oder auch Religiésen) reichen.
Dadurch erhilt der Austausch iiber konkrete Kunstwerke als Symbole eine tiefere
Bedeutung, da es in dieser Diskussion nicht nur um das konkrete Kunstobjekt, son-
dern um ein dahinter liegendes Werteverstindnis geht. Diese weitergehende Be-
deutung fasst Kant jedoch als unnennbar, das heisst, die angedeuteten Ideen sind
nicht vollstindig auf einen Begriff zu bringen oder in einem Objekt ausdriickbar.
Damit bleibt ein negativer Aspekt erhalten, der immer von neuem Antrieb geben
kann, zu einem Kunstprodukt mehr zu denken, zugleich jedoch die Offenheit und
letztliche Unbestimmtheit zu akzeptieren. Mit dieser Erweiterung erweist sich die
Asthetik als zentraler Ort, an dem eine Auseinandersetzung mit moralischen Ideen
stattfinden kann.

Eine solche Auseinandersetzung kann jedoch nicht nur als Prozess gesehen
werden, der innerhalb eines einzelnen Subjekts abliuft, sondern auch als ein in-
tersubjektives Streiten. In der Bestimmung des Sensus communis hat Kant betont,

23 Kneller (2003:192) sieht im Paragrafen 17 eine von Kant nicht genutzte Moglichkeit, die sinn-
lichen und moralischen Aspekte der menschlichen Natur (und die soziale Dimension der
Moralitdt) in die Einbildungskraft zu integrieren und damit eine moralische Cesellschaft zur
Darstellung zu bringen.

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

dass es sich um einen rein gedanklichen Akt handelt, wenn man sich in die Position
eines jeden anderen versetzt. Zhouhuang (2016: 120) verwendet diesbeziiglich den
Ausdruck »intrasubjektiv«, der vom »intersubjektiven« Austausch unterschieden
wird. In den Ausfithrungen Kants zur Auseinandersetzung mit 4sthetischen Urtei-
len kommt nun eine empirische Dimension dazu, das heisst, zur Reflexion, durch
welche ein 4sthetisches Urteil getroffen wird, tritt der Austausch iiber dieses Ur-
teil dazu und damit ein intersubjektives Moment. Kant erachtet diesen Austausch
als nachtrigliches Element, das fir die Bestimmung des Sensus communis nicht
zentral ist.

In dieser intersubjektiven Hinsicht wird der Sensus communis von Kant als
Prozess gedacht, der nicht immer harmonisch ablaufen muss. Kant selbst disku-
tiert dies als Streiten um isthetische Urteile. Unter welchen Bedingungen dieses
Streiten tiberhaupt méglich ist, erértert er im Abschnitt zur Antinomie des Ge-
schmacks und bringt damit eine grundsitzliche Positionierung des Sensus com-
munis nochmals auf den Punkt. So erliutert er, dass es auf der einen Seite einen
Anspruch auf die allgemeine Einstimmung jedes anderen im Geschmacksurteil
brauche, weil sonst das Urteil Privatsache bleiben wiirde. Auf der anderen Seite
sei das Geschmacksurteil kein bestimmendes Urteil, in dem Begriffe notwendig
auf Konkretes bezogen werden miissen. Das dsthetische Urteil befinde sich sozu-
sagen dazwischen, und gerade deshalb diirfe mit Recht um diese Urteile gestritten
werden:

»Denn worliber es erlaubt sein soll zu streiten, da muf Hoffnung sein, unter ein-
ander iiberein zu kommen: mithin muf; man auf Griinde des Urteils, die nicht
bloR Privatgiltigkeit haben und also nicht blof subjektiv sind, rechnen kénnen;
welchem gleichwohl jener Grundsatz: ein jeder hat seinen eigenen Geschmack,
gerade entgegen ist.« (KdU B: 233/A: 230)

Fasst man das ethische Moment im Sensus communis nicht als der Gemeinschaft
vorgiangiges Kriterium, so kann die Vernunft weder als Ausgangspunke fiir das
Streiten gesehen noch eingeklagt werden, dass jemand der Vernunft widerspricht.
Insofern der Sensus communis im Prozess dennoch einen Bezug auf Vernunft in
sich birgt, kann der Anspruch erhoben werden, dass andere Positionen grundsitz-
lich nachvollziehbar sind und deswegen auch die Aufforderung rechtfertigen, die-
se nachzuvollziehen. Dies beinhaltet, dass das Streiten letztlich auch ein Streiten
um die Vernunft selbst mit sich bringen kann, bei dem die Grenzen der eigenen
Vernunft thematisiert und kritisch hinterfragt werden. In dekolonisierender Hin-
sicht ist dieser Punkt zentral, da Positionen am Rande in den kantischen Schriften
gerade auch dadurch gekennzeichnet sind, dass Menschen in Bezug auf die Ent-
wicklung der Vernunft als riickstindig und damit randstindig deklariert werden,
wie meine Lektiire der Beobachtungen, der Rassentheorien und der Geschichtsphi-
losophie deutlich gemacht hat.

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Der Sensus communis kann reformuliert werden als Aufforderung, auch an
dieser Grenze zu denken. Dieser Art der Selbstkritik ist es zwar moglich, an die
Grenze dieses Denkens zu gehen, ein Uberschreiten der Grenze ist jedoch nicht
méglich. Denn wenn die intrasubjektive Ubereinstimmung der Erkenntniskrifte
als konstituierendes Merkmal fiir eine dsthetische Beurteilung vor dem intrasub-
jektiven Austausch vorrangig gesetzt wird oder gar die einzige Grundlage fir das
isthetische Urteil bildet, bleibt das Verstehen stets an die eigene Vernunft zuriick-
gebunden. Aus dieser Position konnen zwar die Grenzen der Vernunft abgetastet
werden, es bleibt jedoch unmdéglich, sich eine andere Vernunft vorstellen zu kén-
nen. Gerade vor dem kolonialen Hintergrund - zu Kants Zeit war es eine fort-
laufende Expansion Europas — bedarf der Sensus communis des grundlegenden
Einbezugs des intersubjektiven Austausches, womit erst Platz geschaffen werden
kann fiir ein anderes Denken und eine andere Vernunft, die vielleicht von der Kritik
der Urteilskraft her nicht denkbar ist, aber dennoch existiert. Erst dann kann auch
ein radikales Streiten um diese Vernunft iiberhaupt einsetzen, das dennoch von
der Idee geleitet ist, dass eine allgemeine Ubereinstimmung méglich ist. In deko-
lonisierender Hinsicht wire es deshalb zentral, die intersubjektive Ebene enger mit
der intrasubjektiven Ebene in Verbindung zu bringen und insbesondere denkbar
zu machen, dass der empirische Austausch eine Wirkung auf die intrasubjektive
Ubereinstimmung der Gemiitskrifte entfalten kann.>*

Setzt man das Streiten zentral fiir die Bestimmung des Sensus communis, wird
auch deutlicher, worin das politische Potenzial besteht. Politisch kann in dieser Hin-
sicht die gesellschaftliche Auseinandersetzung um Ideen meinen, die nicht nur
den Blick auf die Vergangenheit prigen, sondern die auch die Grundlage fir eine
mogliche Gestaltung der Zukunft bilden. Politische Handlungen bestehen in die-
sem Sinne als Vorstellungen, die dsthetisch gedacht, als kreativer Akt bezeichnet
werden konnen, durch den neue Regeln entstehen kénnen und in dem eine andere
Natur denkbar gemacht wird. Natur wird hier nicht mehr nur durch den theo-
retischen Blick als mechanische Natur verstanden, sondern meint vielmehr jenen
Bereich, in dem das menschliche Handeln eine Welt erschafft, die uns dennoch als
Natur gegeniibertritt. Diese Natur kann nur durch eine Perspektive erfasst werden,
die nach Zwecken und damit nach den dahinter liegenden Ideen fragt.

5.3.3 Das Fortschrittsnarrativ in der empirischen Entwicklung des Schénen

Zuletzt soll weiter ausgefiihrt werden, inwiefern Kants Asthetik eine Verbindung
mit einem Fortschrittsnarrativ eingeht. Dies wird besonders deutlich in der Skizze
der empirischen Seite der Asthetik. Die Zustimmung méglichst vieler Menschen
(»die Einhelligkeit, so viel moéglich, aller Zeiten und Vélker« [KdU B: 53/A: 53]) zu

24 Vgl. dazu auch der Text von Hicks (2012).

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

einem Geschmacksurteil ist nach Kant ein empirisches Kriterium, das fir die Be-
stimmung des Schonen nicht begriindend sein kann. Dennoch erwihnt er auch
hier, dass es einen »tief verborgenen allen Menschen gemeinschaftlichen Grunde
der Einhelligkeit in Beurteilung der Formen [gibt], unter denen ihnen Gegenstin-
de gegeben werden« (ebd. B: 53/A: 53). Es gibt nach Kant ein Urbild, eine Idee des
Geschmackes, und dieses ist in jeder Person angelegt, jedoch muss jede einzelne
Person es selbst hervorbringen. Das Urteil iiber das Schéne ist demnach mit einer
Logik verflochten, die eine bestimmte Veranlagung in allen Menschen voraussetzt
und damit verbunden eine Entwicklung oder Entfaltung dieser Idee verzeichnet.
In der Deduktion des isthetischen Urteils kommt Kant weiter auf diese empiri-
sche Entwicklung der Asthetik zu sprechen: »[N]ur in Gesellschaft kommt es ihm
ein, nicht blofd Mensch, sondern auch nach seiner Art ein feiner Mensch zu sein
(Anfang der Zivilisierung)« (ebd. B: 163/A: 161). Erst durch die Gesellschaft wird die
natiirliche >Anlage« entwickelt. Kant beschreibt die erforderlichen Etappen dieser
Zivilisierung: So fingt es an mit »Reizen, z.B. Farben, um sich zu bemalen (Rocou
bei den Karaiben und Zinnober bei den Irokesen), oder Blumen Muschelschalen,
schonfarbige Vogelfedern, mit der Zeit aber auch schéne Formen (als an Kanots,
Kleiderns, u.s.w.)« (ebd. B: 163/A: 161). Auf dem hochsten Punkt der Zivilisierung
entsteht dann ein Hauptwerk aus der verfeinerten Neigung. Dieser Fortschritt lisst
nach Kant einen Ubergang vom Sinnengenuss zum Sittengefiihl erkennen (vgl.
ebd. B: 164/A: 162). Es besteht jedoch die Gefahr, dass das Schone sich mit Nei-
gungen und Leidenschaften verbindet und damit wire der Ubergang zum Guten
»nur sehr zweideutig« (ebd. B: 165/A: 163). Die Entwicklung des Geschmacks in sei-
ner Reinheit kann jedoch das Gute beférdern.

In dekolonisierender Hinsicht stellt das Fortschrittsnarrativ eine Einschrin-
kung des Streitens um das Schéne dar, da es in diesem Modell Ausserungen und
Urteile tiber das Schone gibt, die mehr, weniger oder kaum in Verbindung mit
dem Guten stehen. Durch das Etablieren eines Anachronismus wird eine theo-
retische Kluft erschaffen zwischen unterschiedlichen Kunstiusserungen, wodurch
das Streiten unrechtmaissig eingegrenzt wird. Zudem wird deutlich, dass Kant hier
eine Position einnimmt, die ich in Bezug auf die Normalideen umrissen und kri-
tisiert habe: Sein Urteil zeigt, dass er sich in der Lage fiihlt, unterschiedliche Aus-
serungen als mehr oder weniger sittlich zu deklarieren. Er ist in der Lage zu er-
kennen, wann ein Phinomen sittliche Ziige andeutet. Damit verortet er sich in
einer bestimmten, >zivilisierten« Kultur, deren Vormacht er im Urteil behauptet. In
Bezug auf das Erhabene wird dieser Anspruch der Uberlegenheit noch deutlicher.

Wihrend ich also im Sensus communis nach einigen Modifikationen durchaus
einen Ankniipfungspunkt fir eine dekolonisierende und dekoloniale Philosophie
sehe, geht es im Folgenden um eine problematisierende Lektiire des Erhabenen.
Im Erhabenen findet eine engere Verbindung des isthetischen Urteils mit der Ent-
wicklung von Kultur statt, die sich der Offnung hin zu einer anderen Philosophie

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

verschliesst. Dariiber hinaus beginnt hier die kritische Philosophie, sich selbst zu
vergewissern und sich als einzig legitime Philosophie auszuzeichnen. Diese Selbst-
legitimierung wird jedoch erst in Bezug auf die teleologische Urteilskraft umfassender
thematisiert werden.

5.4 Das Erhabene

Das Urteil tiber das Schéne wird von Kant als eine ruhige Kontemplation der Er-
kenntniskrifte beschrieben, durch die die Lebenskrifte angeregt und zum Verwei-
len eingeladen werden. Die Erfahrung des Erhabenen ist demgegeniiber drama-
tischer, was auch damit zusammenhingt, dass weniger der Verstand als vielmehr
die Vernunft im Urteil involviert ist. Dies bedeutet, dass es im Erhabenen um den
Anspruch der Vernunft auf Totalitit und Unbegrenztheit geht. Lyotard (1993: 68f.)
fasst dies in dramatische Worte, wenn er die erhabene Gewalt als einen Blitzschlag
beschreibt, durch den das Denken mit sich selbst kurzgeschlossen werde. »Die Na-
tur, oder was davon tibrigbleibt, die Quantitit, dient nur als Wackelkontakt, von
dem aus der Funke iiberspringt. Die teleologische Maschine explodiert.« (Ebd.: 68)
Wihrend das Schéne zur Aufklirung beigetragen habe, ist das Erhabene »ein plotz-
liches Glithen ohne Zukunft« (ebd.), in dem das Denken von sich selbst mitgerissen
wird.

»Die Einbildungskraft tut sich an der Grenze defen, was sie darstellen kann, Ge-
walt an um zumindest darzustellen, daR sie nicht mehr darstellen kann; und die
Vernunft versucht unverniinftigerweise ihrerseits, das Verbot, das sie sich aufer-
legt und das im eigentlichen Sinne kritisch ist, zu verletzen.« (Ebd.)

Dadurch fordert das Denken seine eigene Endlichkeit heraus. Das erhabene Ge-
fihl ist damit, so Lyotard weiter, »das Einbrechen des dumpfen Begehrens nach
Grenzenlosigkeit in und fiir das Denkenc« (ebd.: 69). Kant selbst beschreibt das Er-
habene als Klimax, als eine »augenblickliche Hemmung der Lebenskrifte und dar-
auf sogleich folgenden desto stirkern ErgieRung derselben [...], mithin als Riih-
rung kein Spiel, sondern Ernst in der Beschiftigung der Einbildungskraft« (KdU
B: 75/A: 74). Beim Erhabenen kommt also ein negatives Moment dazu: die Unlust,
wiahrend beim Schoénen ein positives und gleichmassiges Lustgefiihl involviert ist.
Diese Unlust ist damit verbunden, dass es Momente der Zweckwidrigkeit gibt. Ein
Beispiel, das Kant gibt, dreht sich — vielleicht nicht ganz zufillig — um den Ozean:
Dieser konne nicht unmittelbar erhaben genannt werden, er sei grasslich,

»und man mufs das Gemiit schon mit mancherlei Ideen angefillt haben, wenn es
durch eine solche Anschauung zu einem Cefiihl gestimmt werden soll, welches
selbsterhabenist,indem das Gemiit die Sinnlichkeit verlassen und sich mit Ideen,

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

die hohere ZweckmaRigkeit enthalten, zu beschiftigen angereizt wird« (KdU B:
77/A: 76).

Was Kant genau impliziert, wenn er sagt, dass das Gemiit schon mit mancherlei
Ideen angefillt sein muss, wird weiter unten detailliert erdrtert. Das Zitat verdeut-
licht jedoch, dass ein bestimmter Anblick dazu anregt, sich mit Ideen zu beschif-
tigen, die so in der Natur nicht angetroffen werden kénnen.

Kant unterscheidet zwischen dem Mathematisch-Erhabenen und dem
Dynamisch-Erhabenen. In der Analytik bestimmt er das Mathematisch-Erhabene
als das, »was tiber alle Vergleichung grof3 ist« (ebd. B: 81/A: 80), und meint damit
eine Grosse, die nicht dariiber erkannt werden kann, dass sie mit anderen Grossen
verglichen wird. Fir das, was wir in dieser Art als gross bezeichnen, gibt es
»keinen thm angemessenen Mafistab aufler ihm, sondern blof in ihm [...]. Es
ist eine Grofde, die bloR sich selber gleich ist« (ebd. B: 84/A: 83). Das Erhabene
ist also nicht in den Dingen der Natur zu finden, sondern in unseren Ideen. Das
heisst, dass durch ein Ding der Sinnenwelt eine »Erweckung des Gefiihls eines
tibersinnlichen Vermdgens« (ebd. B: 85/A: 84) in uns hervorgerufen wird.

Es gibt also eine Wahrnehmung der Unangemessenheit des sinnlichen Mass-
stabes zur Grossenschitzung der Vernunft und hiermit verbunden eine Unlust.
Durch diese Unlust wird zugleich eine iibersinnliche Bestimmung in uns rege und
damit auch Lust, die damit verbunden ist, dass wir jeden Massstab der Sinnlich-
keit den Ideen des Verstandes gegeniiber unangemessen finden. In gewissem Sin-
ne befinden sich die Sinnlichkeit und die Vernunft in einem Widerstreit, in dessen
Verlauf die Vernunft auf die Beschrinktheit der Sinnlichkeit hinweist:

»Es ist namlich fiir uns Gesetz (der Vernunft) und gehort zu unserer Bestimmung,
alles, was die Natur als Gegenstand der Sinne fiir uns Grofies enthdlt, in Verglei-
chung mit Ideen der Vernunft fiir klein zu schitzen; und, was das Gefiihl dieser
libersinnlichen Bestimmung in uns rege macht, stimmt zu jenem Cesetz zusam-
men.« (Ebd. B: 97f./A: 96f)

Doch die Vernunft kann diese Einschitzung nur vornehmen, weil sie durch die
Sinnlichkeit angeregt wird. Im Gemiit wird die Stimme der Vernunft geweckt, die
nicht nur eine Addition, sondern eine

»[..] Zusammenfassung in eine Anschauung, und fiir alle jene Glieder einer fort-
schreitend-wachsenden Zahlreihe Darstellung verlangt, und selbst das Unendli-
che (Raum und verflossene Zeit) von dieser Forderung nicht ausnimmt, vielmehr
es unvermeidlich macht, sich dasselbe (in dem Urteile der gemeinen Vernunft) als
ganz (seiner Totalitit nach) gegeben zu denken« (ebd. B: 91f./A: 90f.).

Dadurch zeigt das Gemiit, dass es die Sinne iibertreffen kann, indem es der Welt
eine Idee des Noumenon unterlegt (vgl. ebd.). Zugleich regt sich die tibersinnliche

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Bestimmung in uns, die Einsicht in unsere subjektive Zweckmissigkeit, die Kant
mit dem Gefithl der Achtung identifiziert. Diese Achtung fir uns selbst wird auf
das Objekt der Natur iibertragen:

»Also ist das Geftihl des Erhabenen in der Natur Achtung fiir unsere eigene Be-
stimmung, die wir einem Objekte der Natur durch eine gewisse Subreption (Ver-
wechslung einer Achtung fiir das Objekt statt der fiir die Idee der Menschheit in
unserm Subjekte) beweisen, welches uns die Uberlegenheit der Vernunftbestim-
mungen unserer Erkenntnisvermdégen (iber das grofite Vermogen der Sinnlichkeit
gleichsam anschaulich macht.« (Ebd. B: 97/A: 96)

Im Urteil des Erhabenen findet sich ein Bezug zur Bestimmung der Menschen, das
heisst ein Bezug darauf, dass die Menschen durch ihre Vernunft Endzwecke sind.
Diese moralische Grundlage bleibt im isthetischen Urteil jedoch dunkel (vgl. ebd.
B: 154/A: 152), da Ideen nicht dargestellt werden konnen, wie bereits in Bezug auf
das Schone ausgefiihrt wurde. In der Natur, die uns als Erscheinung in Raum und
Zeit zuginglich ist, kann kein Unbedingtes erscheinen. Durch den Anblick von et-
was Erhabenem findet jedoch eine Verkniipfung mit einer Idee des Ubersinnlichen
statt, indem das Ubersinnliche hinzugedacht wird. Durch diese Idee wird die Ein-
bildungskraft bis zu ihrer Grenze hin erweitert, indem das Erhabene als subjektiv-
zweckmissig beurteilt wird (vgl. ebd. B: 115f./A: 114f.).

Beim Dynamisch-Erhabenen kommt ein Moment der Macht dazu. Kant fokus-
siert hier auf die Natur als eine Macht, die wir fiirchten und die unsere Ohnmacht
zu erkennen gibt. Zugleich entdecken wir jedoch durch diese Erfahrung, dass wir
unabhingig von der Natur sind: »worauf sich eine Selbsterhaltung von ganz andrer
Art grindet, als diejenige ist, die von der Natur aufer uns angefochten und in Ge-
fahr gebracht werden kann, wobei die Menschheit in unserer Person unerniedrigt
bleibt, obgleich der Mensch jener Gewalt unterliegen miif3te« (ebd. B: 105/A: 103f.).
Beim Dynamisch-Erhabenen fiihlt das Gemiit die eigene Uberlegenheit iiber die
Natur.

Aus feministischer Sicht wurde diese Uberlegenheit kritisiert und deren ge-
schlechtliche Konnotation herausgearbeitet. So zeigt Klinger (1997) auf, wie der Wi-
derstand gegen die Natur oder gar die Beherrschung der Natur mit Minnlichkeit
assoziiert ist — was insbesondere mit Bezug auf die Beobachtungen ein naheliegen-
der Schluss ist, wo das Erhabene explizit mit dem Minnlichen und das Schéne mit
dem Weiblichen in Verbindung gebracht wird. Deutlich wird die geschlechtliche
Konnotation in der Kritik der Urteilskraft auch durch Lyotards Reformulierung des
Erhabenen, das er in ein Familiendrama ummiinzt: Er personifiziert die Vorstel-
lungskraft als Mutter, die Vernunft als Vater. Beide bringen das Erhabene als Kind
hervor (vgl. Lyotard 1993: 200ft.). Klinger greift diese Interpretation auf und stellt
fest, Lyotard zeige damit zwar auf, wie der Geschlechtersymbolismus in Kants Ur-
teilskraft wirkmichtig sei, jedoch distanziere er sich an keiner Stelle davon. Statt-

14.02.2026, 09:44:19.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

dessen sieht Klinger bei diesem Denker der Postmoderne die sexistische Spur sogar
noch verstirkt und iibertrieben. Dieser Einschitzung stimme ich zu, jedoch blen-
det die Diskussion einen zentralen Aspekt aus, und zwar die Rolle der Kultur.*

Durch den Anblick der machtvollen Natur entdecken wir also nicht nur unsere
Abhingigkeit von der Natur, sondern auch die Kraft, die es uns ermdglicht, ihr zu
widerstehen. Diese Kraft nennt Kant eine Bestimmung unseres Vermdgens, eine
»Anlage« in unserer Natur, deren Entwicklung und Ubung jedoch uns selbst iiber-
lassen ist:

»Denn was ist das, was selbst dem Wilden ein Gegenstand der grofRten Bewunde-
rung ist? Ein Mensch der nicht erschrickt, der sich nicht fiirchtet, also der Gefahr
nicht weicht, zugleich aber mit vélliger Uberlegung riistig zu Werke geht. Auch
im allergesittesten Zustand bleibt diese vorziigliche Hochachtung fiir den Krie-
ger; nur daf man noch dazu verlangt, dafs er zugleich alle Tugenden des Friedens,
Sanftmut, Mitleid, und selbst geziemende Sorgfalt fiir seine eigne Person bewei-
se: eben darum, weil daran die Unbezwinglichkeit seines Gemiits durch Gefahr
erkannt wird.« (KdU B: 106/A: 105)

Kant skizziert in dieser Passage eine Begegnung zwischen eine_m >Wilden< und
einem Krieger, welche im Angesicht einer Gefahr standhilt und damit die eigene
Erhabenheit erkennt. Dass dabei die beobachtende Person als >wild« bezeichnet
wird, ist kein Zufall. In der Diskussion, welche Allgemeingiiltigkeit diesem Urteil
zugesprochen werden kann, bemerkt Kant:

»[...] aber mit unserm Urteile (iber das Erhabene in der Natur konnen wir uns
nicht so leicht Eingang bei andern versprechen. Denn es scheint eine bei wei-
tem groRRerer Kultur, nicht bloR der dsthetischen Urteilskraft, sondern auch der
Erkenntnisvermaégen, die ihr zum Grunde liegen, erforderlich zu sein, um iber
diese Vorziiglichkeit der Naturgegenstinde ein Urteil fallen zu kdnnen.« (Ebd. B:
110/A: 109) Und weiter: »In der Tat wird ohne Entwickelung sittlicher Ideen das,
was wir, durch Kultur vorbereitet, erhaben nennen, dem rohen Menschen blof
abschreckend vorkommen.« (Ebd. B: 110f./A: 109)

Kant verdeutlicht, das Erhabene kénne nur erfahren werden, wenn bereits eine
bestimmte Entwicklung sittlicher Ideen in der Gesellschaft stattgefunden habe.
Eine solche Entwicklung setzt er bei >Wilden« oder >rohen Menschen« gerade nicht
voraus. Sie haben somit zum Erhabenen nur indirekt Zugang, durch Beobachtung
einer Person, die ihrerseits das Erhabene erfihrt. Diese Beobachtung lisst dennoch

25  So erwihnt Klinger (1997: 208) in ihrem Text zwar >Wilde« und Kinder, unterstellt jedoch,
diese kénnten gleich wie das Weibliche mit der Natur identifiziert werden. Eine genauere
Riickbindung an den kantischen Text fehlt jedoch.

14.02.2026, 09:44:19.

157


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ein Gefithl anklingen, da es eine Grundlage in der menschlichen Natur gibt, die hier
angesprochen wird:

»Darum aber, weil das Urteil iiber das Erhabene der Natur Kultur bedarf (mehr
als das tber das Schoéne), ist es doch dadurch nicht eben von der Kultur zuerst
erzeugt, und etwa blof$ konventionsméafiigin der Gesellschaft eingefiihrt; sondern
es hat seine Grundlage in der menschlichen Natur, und zwar demjenigen, was
man mit dem gesunden Verstande zugleich jedermann ansinnen und von ihm
fordern kann, nimlich in der Anlage zum Gefiihl fiir (praktische) Ideen, d.i. zu
dem moralischen.« (Ebd. B: 111f./A: 110)

Wenn also Menschen mit dem Urteil iiber das Erhabene nicht iibereinstimmen,
wird dies durch die Markierung >wild< und >roh« nicht als eine Infragestellung
des Urteils angesehen, vielmehr wird daraus ein Entwicklungspotenzial abgelei-
tet respektive ein Noch-nicht-Zustand, der dadurch postuliert werden kann, weil ei-
ne gemeinsame >Anlage« unterstellt wird. Hall (1997: 267) erkennt hier jenen My-
thos, durch den die Kolonisierung als zivilisierende Mission gekennzeichnet werde.
Kants Krieger sei der Inbegriff des zivilisierten Mannes, der den >Wilden« Gesetze,
Moralitit und Wissenschaft bringe und von den >sWilden« respektiert werden wolle,
da er — aus seiner Sicht — Verbesserungen fiir diese eroberte Welt bringe.

Spivak (1999: 12ff.) zweifelt jedoch auch an diesem grundsitzlich moglichen
Einbezug der >Wilden«<und argumentiert, es sei nicht méglich, in dieser Kultur kul-
tiviert zu werden, wenn man ihr natiirlicherweise fremd sei. Sei man als ein >roher
Mensch« nicht durch diese — bestimmte, aber laut Kant einzig mogliche — Kultur
vorbereitet, erscheine einem das Erhabene als furchtbar. Demgegeniiber bereite
die >richtige« Kultur darauf vor, eine Naturerfahrung filschlicherweise als erhaben
zu benennen, womit eine Fehllektiire vorgenommen werde. Damit zielt Spivak auf
die grundlegende Operation der reflexiven Urteilskraft, nimlich die Verwechslung.
Sie erwihnt, Subreption konne iibersetzt werden mit Erschleichung, womit deut-
lich werde, dass die Ubertragung des Ubersinnlichen eigentlich unrechtmissig sei
und eine Unreinheit der Philosophie darstelle (vgl. dazu auch Lyotard 1993: 84).
Diese Erschleichung nimmt jedoch eine Funktion ein, die Kant in der teleologischen
Urteilskraft als heilsame Illusion bezeichnet. Spivak vermutet, dass sich aus dieser
Hlusion ideologische Konsequenzen ergeben wiirden, und zwar sieht sie hier die
Uberzeugung am Werk, dass die kulturelle Mission des Imperialismus zwar unbe-
dingt unternommen werden miisse, aber gleichzeitig nie wirklich erfolgreich sein
konne.

Diese Interpretationsansitze verdeutlichen, dass d_er >Wilde« die menschliche
Verkorperung der Natur bezeichnet. Wenn im Erhabenen ein Widerstand gegen
die Natur und damit auch eine Beherrschung von Naturkriften imaginiert wird,
dann richtet sich diese Beherrschung in gewissem Sinne auch gegen d_en >Wil-
deng, da seine_ Beurteilung der Situation mit der Beurteilung durch die >zivilisier-

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

te< Person nicht gleichgesetzt wird: »Hierauf griindet sich nun die Notwendigkeit
der Beistimmung des Urteils anderer vom Erhabenen zu dem unsrigen, welche wir
in diesem zugleich mit einschliefRen.« (Ebd. B: 112/A: 110) Im Gegensatz zum Urteil
iiber das Schone gibt es in Bezug auf das Erhabene kein Ansinnen auf Zustimmung,
sondern eine Notwendigkeit der Zustimmung anderer. Das Urteil unterliegt nicht
dem gleichen Aushandlungsprozess wie das Urteil iiber das Schone, wie Lyotard
festhilt: »Es gibt keinen erhabenen »sensus communis«, weil das Erhabene der
Vermittlung des moralischen Gefiihls bedarf und dieses ein subjektiv a priori ge-
fithlter Begriff der Vernunft (die Freiheit als absolute Kausalitit) ist.« (Lyotard 1993:
251) Weil das Erhabene sich letztlich auf moralische Ideen bezieht, liegt die Allge-
meinheit des Urteils in diesem Bezug begriindet und muss nicht durch einen Sen-
sus communis iiberpriift werden. Dennoch gibt es eine Forderung nach Mitteilung.
Diese entstammt jedoch nicht der Urteilskraft und ist damit auch nicht mit dem
Urteil intrinsisch verbunden, sondern entspringt aus dem Bezug zur praktischen
Vernunft (vgl. ebd.: 254). Die Forderung umfasst dadurch auch nicht jeden Aspekt,
den das Erhabene ausmacht, da nur ein Teil des Urteils in der Form der Analo-
gie in Beziehung zur Achtung (dem moralischen Gefiihl) steht. Das zweckwidrige
Moment im Erhabenen, das Gefiithle wie Entsetzen auslost, untersteht nicht dieser
Forderung nach Mitteilung. Damit macht Lyotard deutlich, dass die Mitteilung des
Gefiihls einen anderen Status einnimmt als in Bezug auf das Schéne.

So geht es beim Erhabenen also nicht mehr um eine erweiterte Denkart, viel-
mehr beansprucht dieses Urteil, das einzig legitime zu sein. Und diese Legitimi-
tat ist intrinsisch mit dem Urteil verbunden. Im Abschnitt zur Deduktion schreibt
Kant, die Analytik sei zugleich die Deduktion des Erhabenen, das heisst, die Recht-
missigkeit des Urteils konne nicht in Bezug auf das Objekt bestimmt werden (da
es sich um eine Ubertragung handelt). Die Legitimitit wird durch das Subjekt be-
stimmt, das im Erhabenen »ein zweckmifiges Verhiltnis der Erkenntnisvermo-
gen« (KdU B: 133/A: 131) findet. Das Gemiit erfihrt durch die Erhabenheit seine
eigene Bestimmung (vgl. ebd. B: 105/A: 104), wodurch uns bewusst wird, dass wir
der Natur in uns wie auch ausser uns iiberlegen sind (vgl. ebd. B: 109/A: 108). Es
regt sich also eine iibersinnliche Bestimmung, die Einsicht gibt in unsere subjek-
tive Zweckmassigkeit. Im Erhabenen erfihrt das Denken eine Selbstschitzung der
Menschheit in uns (vgl. ebd. B: 228/A: 225). Diese Selbstschitzung der Menschheit
erweist sich jedoch in Bezug auf d_en beobachtende_n >Wildens, d_er dieses Ur-
teil nicht teilt, als ausschliessend. Durch die Figur de_s beobachtenden >Wildenc
wird deutlich, dass sich im Erhabenen die kritische Philosophie selbst affirmiert,
indem sie sich gegeniiber anderen Weltanschauungen als iiberlegen deklariert —
wobei diese Selbstaffirmation der kritischen Philosophie in der teleologischen Ur-
teilskraft noch deutlicher hervortritt, wie das folgende Kapitel darlegen wird. Doch
bereits in Bezug auf das Erhabene lisst sich festhalten, dass jegliche andere Beur-
teilung, beispielsweise jene durch >Wildes, nicht beriicksichtigt werden muss. Und

14.02.2026, 09:44:19.

159


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

da sich dieses Urteil - wenn auch nicht direkt — auf die Vernunft bezieht und allen
die gleiche >Anlage« zu moralischen Gefithlen unterstellt wird, erscheinen andere
Urteile als nicht dieser Analogie fihig und insofern unverniinftig und kénnen so-
mit abgewertet werden. Der Beifall zum Urteil verwandelt sich so in ein Gebot -
und d_er >Wilde« darf einzig die Beherrschung und Standhaftigkeit des Kriegers
bewundern.

Doch mit dieser Interpretation ist diese Figurenkonstellation noch nicht aus-
geschopft. Auf der Grundlage von Arendts (2015) Interpretation lisst sie sich noch
aus einer anderen Perspektive reflektieren und kritisch hinterfragen. So findet sich
in anderen kantischen Schriften eine explizite Thematisierung der Rolle de_s Beob-
achter_s, wobei darin jedoch eine andere, umgekehrte Konnotation vorgenommen
wird. So schreibt Kant in Der Streit der Fakultiten im zweiten Abschnitt zur Franzo-
sischen Revolution:

»Die Revolution eines geistreichen Volks, die wir in unseren Tagen haben vor sich
gehen sehen, mag gelingen oder scheitern [...] diese Revolution, sage ich, findet
dochinden Cemiternaller Zuschauer (die nicht selbstin diesem Spiele mit verwi-
ckeltsind) eine Teilnehmung dem Wunsche nach, die nahe an Enthusiasm grenzt,
und deren AuRerung selbst mit Gefahr verbunden war, die als keine andere, als ei-
ne moralische Anlage im Menschengeschlecht zur Ursache haben kann.« (Streit A:
143f)

Die Bedeutung der Franzgsischen Revolution wird nach Kant weniger durch je-
ne deutlich, die an dieser Revolution beteiligt sind, als durch die Aufmerksambkeit
der Beobachter_. Damit findet die eigentliche Revolution viel eher dadurch statt,
dass durch die Ereignisse eine Idee in den Menschen geweckt wurde, die auf der
moralischen >Anlage< beruht. Arendt (2015: 74fF.) spitzt dies auf eine starke Ent-
gegensetzung von aktiver Involviertheit und distanzierter Kontemplation zu. Sie
betont, dass

»der Zuschauer eine Position hat, die es ihm erlaubt, das Ganze zu sehen; der Han-
delnde, als Teilnehmer an dem Spiel, mufd seine Rolle spielen; er ist per definitio-
nem parteilich. Der Zuschauer ist per definitionem unparteilich; keine Teilnahme,
keine Rolle wird ihm zugewiesen. Also ist der Riickzug aus der direkten Beteili-
gung auf einen Standpunkt auferhalb des Spiels eine conditio sine qua non allen
Urteils.« (Ebd.: 87)

Nach Arendt sind Handelnde insofern nicht autonom, als sie von der Meinung der
Zuschauenden abhingen. Den Handelnden sei also wichtig, wie sie wirken und
ob sie im Einklang mit dem handeln, was die Zuschauenden von ihnen verlangen.
Der Massstab seien die Zuschauenden und dieser Massstab sei autonom (vgl. ebd.).
Diese beiden Positionen miinden nach Arendt in einen Zusammenstoss von Prinzi-
pien. Kant ist gegen die Revolution, die er als jederzeit illegitim erklirt, da ein Auf-

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

stand nur im Geheimen, also unter Ausschluss der Offentlichkeit geplant werden
konne, womit ein Aufstand gegen das Prinzip der Publizitit verstosse (vgl. ebd.:
77). Dem entgegengesetzt befitrwortet Kant jedoch das Resultat der Revolution,
wenn er die Rolle de_s Beobachter_s einnimmt. Das Prinzip, nach dem man han-
delt, schlussfolgert Arendt, stimme in diesem Beispiel also nicht mit dem Prinzip
tiberein, nach dem die Beurteilung vorgenommen werde. In Bezug auf das Erha-
bene weist Arendt darauf hin, dass die Einsicht der Urteilskraft keine praktischen
Folgen fir das Handeln habe. Kant erwihnt einen Krieger und nicht etwa einen
Staatsmann, den Arendt in diesem Kontext wohl eher erwartet hitte. Sie sieht die
Begriindung dieser Wahl darin, dass nach Kant Kriege als Vorbereitung fiir den
weltbiirgerlichen Frieden dienen konnen. Dies habe jedoch keine praktischen Fol-
gen fiir das Handeln, da es nach Kant die Pflicht gebe, keine Kriege zu fithren (vgl.
ebd.: 84f.).

Es stellt sich die Frage, ob de_m >Wilden« in diesem Sinne die Rolle de_s kon-
templativen Beobachter_s zugeschrieben werden kann, und damit die Uberlegun-
gen zur Franzosischen Revolution auf das Erhabene tibertragen werden konnen.
Durch eine solche Ubertragung erhielte d_er >Wilde« eine viel bedeutendere Rolle.
Denn gerade als Beobachter_ von aussen vermag diese Person die Bedeutung der
Erfahrung des Erhabenen zu ermessen, mehr als jene Person, der dies widerfihrt.
D_er Krieger_ wire letztlich vom Urteil de_s >Wilden« abhingig. Es scheint also,
dass mit Arendt eine umgekehrte Konnotation der beiden Positionen moglich ist.
Dies trigt jedoch der verinderten Situation der beiden Szenen keine Rechnung.
Denn wihrend es nach Kant illegitim ist, einen Aufstand gegen einen bestehenden
Staat zu planen, beinhaltet demgegeniiber das Standhalten gegeniiber der Natur-
macht keinen solchen Aspekt der Illegitimitit. Dariiber hinaus scheint mir auch
eine klare Aufteilung zwischen der Position de_s aktiv Handelnden und der Posi-
tion eine_s passiv Beobachtenden nicht adiquat zu sein.

Die Aufteilung in aktiv und kontemplativ ist in den kantischen Schriften nicht
immer gegeben. So wurde im Kapitel 4.5 deutlich, dass im Begrift der Aufklirung
sowohl eine Entwicklung der Natur wie auch ein Aufruf zum selbstbestimmten
Handeln enthalten ist. Die Fortschrittsgeschichte, die Kant entwirft, wird dadurch
zu einem Beitrag zur Beforderung der Aufklirung. Damit enthilt die Philosophie
durchaus eine praktische Dimension, da die Ausserungen als Handlungen verstan-
den werden.?® Gerade die Kritik der Urteilskraft verdeutlicht dies in den Ausfithrun-
gen zum kreativen Schaffen und kann in diesem Sinne insgesamt selbst als Hand-

26  Dassdiese Bestimmung allgemeiner auf die Aufklarungsphilosophie bezogen werden kann,
verdeutlicht Genevieve Lloyd (2013: 13), indem sie Cassirer zitiert: »The epoch of the Enligh-
tenment, he said, >joined, to a degree scarcely ever achieved before, the critical with the pro-
ductive function and converted the one directly into the other.c Philosophy itself becomes
spractical«.

14.02.2026, 09:44:19.

161


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

lung verstanden werden. Der Akt des Beurteilens bedeutet nicht nur, Ereignissen
in Bezug auf einen grosseren Zusammenhang Bedeutung zu verleihen, sondern
damit verbunden dazu beizutragen, eine andere Realitit denkbar zu machen und
als erstrebenwert aufzuzeigen.

Dies mag ein Grund dafiir sein, warum es in der Szene zum Erhabenen ei-
ner radikaleren Aussenposition bedarf als in den Uberlegungen zur Franzosischen
Revolution: Insofern das isthetische Urteil nicht nur eine passive Kontemplation
ist, sondern von Kant als Aktivitit konzipiert wird, fillt eine klare Unterscheidung
in aktiv und passiv weg. Die Trennung in zwei unterschiedliche Positionen kann
dadurch nur noch entlang eines Unterschieds in der (noch nicht) erlangten Kultur
gezogen werden. Wahrend in Bezug auf die Franzosische Revolution d_er Beob-
achter_ die Ereignisse als historische Zeichen deuten kann (vgl. dazu Streit A: 142),
entzieht Kant d_em >Wildenc die kulturelle Grundlage, die Ereignisse eigenstindig
mit Bedeutung versehen zu kénnen. Es ist aus dem Blickwinkel der Kritik der Urteils-
kraft nicht moglich, eine Position ausserhalb der kritischen Philosophie einzuneh-
men. Die Kritik der Urteilskraft positioniert sich als machtvolle und ausschliessende
Weltsicht.

D_er >Wilde« kann von der Kritik der Urteilskraft ausgehend hochstens als Anzei-
chen gelesen werden, also als Erscheinung, die auf etwas Transzendentes, den Rah-
men der Kritik der Urteilskraft Uberschreitendes hindeutet. Er_kann jedoch nicht als
solches erscheinen. Damit iiberwiegt ein negativer Charakter dieses Anzeichens,
insofern es eine Prisenz anzeigt, die keine Darstellung sein kann (vgl. Lyotard 1993:
172). Auch kann dieses Anzeichen nicht fiir den Fortschritt der Menschheit stehen,
wie Kant dies im zweiten Abschnitt im Streit der Fakultiten formuliert, da ein Ein-
bezug dieser Position Kants Vorstellung von Fortschritt grundlegend unterliuft.
Vielmehr deutet d_er >Wilde« auf die koloniale Verflechtung der modernen Epis-
teme hin und nur ein dekolonial erweitertes reflexives Urteil, wie ich es auf der
Grundlage des Sensus communis skizziert habe, kann anfangen, d_en >Wilden« als
Anzeichen davon zu verstehen.

5.5 Fazit

Im Rahmen des Denkens der Zweckmissigkeit wird das Verstindnis von Kritik,
das Kant in der Kritik der reinen Vernunft in erster Linie als Einschrinkung in nega-
tiver Weise bestimmt hat, einer Revision unterworfen. Das Prinzip der Zweckmis-
sigkeit ermdglicht eine Vermittlung zwischen der praktischen Vernunft und dem
theoretischen Verstand und damit zwischen dem Noumenon und dem Phaenome-
non. Diese Vermittlung tiberschreitet die in der Kritik der reinen Vernunft etablierte
Grenze, die sie jedoch zugleich akzeptiert. Dieser Balanceakt gelingt nach Kant

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der dsthetischen Urteilskraft

dann, wenn die Urteilskraft als reflektierende verstanden wird, bei der konkrete
empirische Beobachtungen und eine Vernunftidee ineinander gespiegelt werden.

Richtet man die Aufmerksambkeit auf das Othering und die Selbstaffirmation,
dann erweist sich diese reflektierende Urteilskraft als zutiefst ambivalent. Denn
Kant formuliert mit dem Sensus communis ein Konzept, das sich aus post_kolo-
nialer und feministischer Sicht durchaus anschlussfihig erweist. Zentral ist da-
bei, dass dem Subjekt-Objekt-Verhiltnis von beobachtender Person und beobach-
tetem Gegenstand eine weitere Dimension hinzugefiigt wird, indem dieses Urteil
tiber das Schone auf das Urteil anderer bezogen wird. Damit bleibt das Urteil iiber
das Schéne kein individuelles Urteil, sondern ist immer schon ein gemeinschaft-
liches Urteil. Anschlussfihig fiir eine feministische und post_koloniale Reflexion
erweist sich dieses Konzept deshalb, weil das Urteil durch die Reflexion auf eine
Gemeinschaft und durch den Bezug auf eine konkrete empirische Beobachtung
an einen Standpunkt gebunden bleibt, der jedoch durch das Urteil wiederum re-
flektiert wird. Damit bleibt das Urteil grundsitzlich prozesshaft — was auch darin
kenntlich wird, dass es zwar allgemeiner werden kann, wenn verschiedene andere
Positionen beriicksichtigt werden, aber nie allgemein. Denn eine solche Allgemein-
heit konnte nur durch die Abstraktion des eigenen Standpunktes erreicht werden,
der jedoch eine Bedingung fiir das Urteil darstellt.

In der Diskussion des Sensus communis stand auch die Frage im Zentrum,
welche anderen Standpunkte beriicksichtigt werden sollten. Hierbei habe ich vor-
geschlagen, andere mit subaltern zu ersetzen, wodurch gerade auch Positionen be-
riicksichtigt werden, die sich am Rande befinden — ohne jedoch diese Positionen
zu vereinnahmen. Mit dieser Reformulierung kann der Sensus communis im Sinne
einer Hegemonieselbstkritik verstanden werden, durch die dazu aufgerufen wird,
das Urteil, das von dem eigenen hegemonialen Standpunkt aus getroffen wird,
mit dem Urteil zu konfrontieren, das von Subalternen formuliert wird. Diese He-
gemonieselbstkritik isst sich auch auf Kant anwenden. Dadurch wird die Ambiva-
lenz des Denkens der Zweckmaissigkeit erkennbar: Denn gerade jenes Denken der
Zweckmaissigkeit, das Menschen in unterschiedliche Kategorien wie >Menschen-
rassen«< oder Lebensstile einordnet, birgt in sich das Potenzial, diese Einordnung
infrage zu stellen und ein Vorgehen zu entwickeln, das dazu aufruft, jene Positio-
nen zu beriicksichtigen, die herabgestuft oder ausgelassen wurden.

Des Weiteren lassen sich in der Ausformulierung und Diskussion des dstheti-
schen Urteils selbst Momente von Othering und Selbstaffirmation feststellen. Wird
ein Mensch Objekt eines dsthetischen Urteils, so konnen andere Perspektiven auf
den Menschen mit dem 4sthetischen Urteil zusammenfliessen. Einerseits kann die
Darstellung von Menschen damit einhergehen, dass die Menschen als Teil des Tier-
reiches gesehen werden und sich ihre Gattung in Gruppen einteilen lisst. Hier baut
das isthetische Urteil auf einer teleologischen Einteilung der Menschen auf und
verstarkt somit die Einteilung der Menschen in Gruppen. Kant diskutiert anderer-

14.02.2026, 09:44:19.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

seits die Vorstellung, der Mensch sei ein zur Autonomie fihiges Wesen. Das Othe-
ring findet sich dabei in der Vorstellung, dass die beurteilende Person diese Ideen
der Sittlichkeit teilt und im dargestellten Gegeniiber zu erkennen vermag. Die-
se Vorstellung des Ausdrucks sittlicher Ideen in der Darstellung von Menschen ist
nicht zuletzt deshalb problematisch, weil Kant das Erlangen von sittlichen Ideen als
Resultat eines kulturellen Fortschritts versteht. Diese Idee eines Fortschritts, der
sich im dsthetischen Urteil zeigt, formuliert Kant weiter aus: So skizziert er ein Ur-
bild des Geschmacks, das sich iiber Generationen hinweg, durch unterschiedliche
Etappen hin zur Zivilisierung entwickeln kann. Dadurch werden isthetische Ur-
teile von aussereuropiischen Menschen, die nach Kant noch keinen héheren Grad
der Zivilisierung erreicht haben, herabgestuft.

Damit verwoben finden sich auch Momente der Selbstaffirmation, die vor al-
lem im Urteil iiber das Erhabene explizit werden. Bei diesem Urteil skizziert Kant
ein tiberwiltigendes Gefiithl durch eine Naturerfahrung. Diese Erfahrung erweckt
nach Kant das Gefiihl fiir ein iibersinnliches Vermdgen i_m Beobachtenden: die ei-
gene Zweckmaissigkeit, also das Vermogen zur Sittlichkeit. Gerade weil sich diese
dsthetische Erfahrung auf die Bestimmung des Menschen als zur Vernunft fihi-
ges Wesen stiitzt, ist nach Kant kein Austausch oder gar eine Relativierung dieser
Erfahrung durch eine andere Wahrnehmung vorgesehen. Vielmehr bleibt die beob-
achtende Position markiert als >wild< und damit kulturlos. Diese Position de_s >wil-
den« Beobachter_s macht kenntlich, dass das Denken der Zweckmissigkeit dazu
fithrt, dass sich die kritische Philosophie als einzig verniinftige Weltsicht selbstaf-
firmiert. Inwiefern das Denken der Zweckmaissigkeit die Selbstaffirmation der kri-
tischen Philosophie mit sich fithrt, lisst sich anhand des zweiten Teils der Kritik der
Urteilskraft weiter verdeutlichen.

14.02.2026, 09:44:19.



https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

