
5 Die Kunst des kritischen Denkens:

Kritik der ästhetischen Urteilskraft

Mit der Kritik der Urteilskraft wird deutlich, dass sich das teleologische Denken nicht

nur auf bestimmte Gegenstandsbereiche wie jene der Rassentheorien oder der Ge-

schichtsphilosophie beschränkt. Vielmehr wird in der Darlegung, Begründung und

Diskussion der drittenKritik klar, dass das teleologische Denken grundsätzlich eine

vermittelnde Rolle zwischen der Vernunft und demVerstand einnimmt.Dieses ver-

mittelnde Moment des teleologischen Denkens wurde bereits in den Rassentheo-

rien deutlich, wie ich in Kapitel 3 durch den Rückgriff auf Passagen aus der Kritik

der reinen Vernunft herausgearbeitet habe. Dabei stand dasThema der transzenden-

talen Zeit im Fokus: Kant legt dar, dass einerseits eine potenziell unendliche Reihe

an Bedingtem und Bedingendem für die empirische Untersuchung angenommen

werden muss, sodass immer weiter empirisch geforscht werden kann und soll. An-

dererseits führt er den focus imaginarius ein, einen imaginären Bezugspunkt, der

die Möglichkeit eröffnet, die endlose Reihe von Bedingtem und Bedingendem den-

noch als abgeschlossen zu denken. Durch diesen imaginären Fokus ergibt sich ein

anderer Blick auf das empirische Material, da nun von einem Anfangspunkt und

einem Zielpunkt ausgegangen wird und die Elemente in Bezug auf eine Einheit

gesetzt werden können. In Kapitel 4 stand ein weiterer Aspekt der Verbindung von

Natur und Venunft im Vordergrund: In Bezug auf die Geschichtsphilosophie kann

das Handeln vonMenschen einerseits als Teil der kausalen Naturkette gelesen wer-

den, sodass das Handeln der Menschen als Phaenomenon erscheint. Andererseits

setzt Kant dieser Perspektive die Annahme dazu, dass Menschen aus Freiheit han-

deln können, also auch als Noumenon zu betrachten sind. Wie ich im vorherge-

henden Kapitel aufgezeigt habe, formuliert die Geschichtsphilosophie somit einen

Übergang zwischen diesen beiden Perspektiven auf den Menschen.

Das teleologische Denken eröffnet somit ein Denken, das jene Grenzsetzung

zwischen Phaenomenon und Noumenon, die für die Kritik der reinen Vernunft fun-

damental war, nach wie vor respektiert. Dennoch liefert das teleologische Denken

eine nach Kant legitime Weise, wie diese Grenze überschritten werden kann. Im

vorliegenden Kapitel wird nun weiter verdeutlicht, welches Verständnis von Kritik

mit diesem Denken verbunden ist. Diese Reflexion umfasst nicht nur den ersten

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Teil der Kritik der Urteilskraft, also die Kritik der ästhetischen Urteilskraft, sondern auch

die Kritik der teleologischen Urteilskraft, die im folgenden Kapitel behandelt wird. Aus

diesem Grund wird in diesem Kapitel ein Bogen eröffnet, der erst im folgenden

Kapitel seinen Abschluss findet.

Die Kritik der Urteilskraft ist in zwei sehr unterschiedliche Gegenstandsberei-

che aufgeteilt. Im vorliegenden Kapitel geht es um die ästhetische Dimension. Um

die Fragestellung nach der Verbindung von Kritik, Selbstaffirmation und Othering

herzuleiten, soll in einem ersten Schritt die Kontextualisierung des ästhetischen

Diskurses im kolonialen 18. Jahrhundert sowie eine kurze Darstellung der femi-

nistischen Rezeption der Kritik der ästhetischen Urteilskraft erfolgen.

5.1 Post_koloniale und feministische Kontextualisierung

Inwiefern die Ästhetik als Geschmackskultur im 18. Jahrhundert mit dem Sklaven-

handel und der Sklaverei in Verbindung steht, zeigt die Studie von Simon Gikandi

(2011) auf. Die Kultur des Geschmacks, die insbesondere in England eine neuartig

weite Verbreitung fand, bringt er in Verbindung mit ihrer materiellen Basis, also

dem Handel mit kolonialen Gütern und kolonisierten Menschen. Obwohl (ehema-

lige) Sklav_innen in dieser Kultur des Geschmacks nicht mitgemeint sind, war es

ihnen dennoch möglich, eine eigene Ästhetik zu entwickeln. Diese musste sich

jedoch als Gegenästhetik entwickeln, die einen anderen Umgang mit den aufge-

zwungenen Ausdrucksmöglichkeiten auslotet. Durch Operationen des Verdrehens,

Negierens oder Invertierens konnte Raum geschaffen werden, um sich selbst und

die verlorene Kultur zum Ausdruck zu bringen. Kunstwerke standen so nicht für

ein Erleben des Schönen, sondern galten vielmehr als Überbleibsel einer verlorenen

Kultur. Das Fragmentarische und Unvollständige bot die Möglichkeit, die Erfah-

rung der Gefangenschaft und Verschleppung als Gleichzeitigkeit von Anwesenheit

und Abwesenheit in Zeit und Raum zu fassen (vgl. ebd.: 233ff.).

Gikandi geht in seiner eindrücklichen Studie davon aus, dass es in der mo-

dernen europäischen Ästhetik und ästhetischen Theorie eine »series of omissions,

repressions, and conceptual failures« (ebd.: 25) gibt, wenn es um die Sklaverei und

den Sklavenhandel geht. Im Gegensatz zu früheren Gemälden wie jenen von Har-

menszoon van Rijn Rembrandt (1661) oder Albert Eckhout (1643) verschwinden Afri-

kaner_innen und Sklav_innen sukzessive aus den Darstellungen und die Sklaverei

erscheint in der Moderne zunehmend als Anachronismus. Die Moderne, welche

die Überlegenheit des freien und selbstreflexiven Subjekts feiert, findet für die in

Gefangenschaft gehaltenen Körper keine Beachtung mehr:

»That the mass of African slaves who drove the European economies of the time

were not free was not a matter that bothered Kant or his British interlocutors,

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 121

such as David Hume, because the black was excluded from the domain ofmodern

reason, aesthetic judgment, and the culture of taste.« (Ebd.: 5)

Wie George Boulukos (2012) in seiner Rezension im foucaultschen Vokabular zu-

spitzt, geht Gikandi hauptsächlich von einer Repressionshypothese aus, die unter-

stellt, dass der ästhetischeMainstream von den kolonialen Ereignissen weitgehend

unberührt blieb. Im Folgenden möchte ich aufzeigen, dass sich die ästhetische

Theorie durchaus als Feld verstehen lässt, das nicht nur durch Auslassungen, son-

dern auch durch das Thematisieren kolonialer Aspekte zu einer kolonialen moder-

nen Episteme beigetragen hat. So finden sich in der ästhetischen Urteilskraft Kants

durchaus Bemerkungen zu anderen Kulturen, ›Wilden‹ oder auch zum ›schönen

Geschlecht‹. In welcher Art und Weise nicht-europäische Menschen thematisiert

werden und welche Effekte das Aufscheinen und Verschwinden dieser Figuren für

die kantische ästhetische Theorie produziert, soll in Bezug auf die ästhetische Ur-

teilskraft ausgelotet werden.

Aus feministischer Sicht wird die Kritik der Urteilskraft sehr unterschiedlich in-

terpretiert. Jane Kneller (1997) erkennt hier eine grundlegende Revision des mo-

ralischen Superhelden, den Kant in der Kritik der praktischen Vernunft und vor al-

lem in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten durch das Konzept der Autonomie

aufgebaut hat. In der Kritik der Urteilskraft entwickelt er demgegenüber eine eher

relationale Perspektive, da er in dieser Schrift reflexive Urteile intrinsisch damit

verbindet, dass Menschen in einer Gemeinschaft leben. Sich ein Urteil zu bilden

bedeutet,mit anderenMenschen imAustausch zu stehen. AuchMarciaMoen (1997)

argumentiert, dieKritik derUrteilskraft haltemehrere Anknüpfungspunkte für femi-

nistische Philosoph_innen bereit: So gehe es nicht um das isolierte Ego oder Sub-

jekt, stattdessen werde das Gefühl der Verbundenheit wertgeschätzt. Darin erhalte

die Körperlichkeit eine weitergehende Bedeutung und es finde eine Rekonstrukti-

on narrativer Komplexität statt (vgl. ebd.: 214). Diesen eher positiven Einschätzun-

gen gegenüber weist Cornelia Klinger (1997) auf den geschlechtsspezifischen Sub-

text hin, den sie mit Verweis auf die Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und

Erhabenen (1764) herausarbeitet. Diese geschlechtliche Dimension wird besonders

deutlich in Jean-François Lyotards Auseinandersetzung mit dem kantischen Erha-

benen. Darin vermutet Klinger eine Kontinuität eines geschlechtlich konnotierten,

binär-hierarchischen Denkens von der Moderne hin zur Postmoderne.

Kim Hall (1997: 257ff.) fügt der feministischen Lektüre eine post_koloniale Per-

spektive hinzu und setzt den kantischen Text in Beziehung zu den Schriften von

Columbus und Cortés. Alle drei verortet sie in einem gemeinsamen ideologischen

Raum. Sie argumentiert, das für die Kritik der Urteilskraft zentrale Konzept des Sen-

sus communis, durch welches das ästhetische Urteil an die menschliche Gemein-

schaft geknüpft wird, beruhe auf Gewalt, da Kant darin eine Vorherrschaft des

Mannes/Menschen über die Natur legitimiere. In Bezug auf Frauen verdeutlicht

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

sie, europäische Frauenwürden eine abgewertete und untergeordnete Position ein-

nehmen und nicht als urteilende Subjekte, sondern lediglich als beurteilte Objek-

te adressiert werden. Nicht-europäische Frauen würden gar keine Erwähnung in

der dritten Kritik finden. Hall fragt sich, ob Kant karibische und irokesische Frau-

en nicht als ›richtige‹ Frauen gesehen habe und vergleicht dies mit der Mentali-

tät sklavenhaltender Männer, die ihre eigenen Frauen auf ein Podest hoben, den

schwarzen Frauen jedoch absprachen, richtige Frauen zu sein.

Damit zeichnet sich in der post_kolonialen und feministischen Rezeption ein

grundlegend ambivalentes Bild. Die folgende Auseinandersetzung mit der Kritik

der Urteilskraft verortet sich in diesen Ambivalenzen und will sie weiter ausloten.

Damit ergeben sich zwei unterschiedliche Fragerichtungen: Einerseits soll wie be-

reits in den vorhergehenden Kapiteln untersucht werden, welche Ausschlüsse und

Abwertungen sich in der ästhetischen Urteilskraft verzeichnen lassen und welche Art

von Selbstaffirmation damit verbunden ist. Andererseits stellt sich die Frage, ob

Kant den Sensus communis, den er als »erweiterte Denkungsart« (KdU B:158/A:

159) versteht, so formuliert, dass dieses Konzept für eine post_koloniale und fe-

ministische Kritik anschlussfähig ist. Da jedoch diese erweiterte Denkart an die

Gemeinschaft der Menschen gebunden ist, stellt sich die Frage, welche Art von Ge-

meinschaft undmenschlicher Pluralitätmit diesem kantischen Konzept verbunden

wird. In der kritischenDiskussion des Sensus communiswerde ich argumentieren,

dass sich erst an dieses Konzept positiv anknüpfen lässt, wenn die koloniale und

rassistische Einteilung der Menschen (die ebenfalls durch die Urteilskraft begrün-

det wird) durch dieses Konzept unterlaufen wird. Zunächst muss jedoch geklärt

werden, welches Verständnis von Kritik Kant mit der Urteilskraft verbindet, da es

das Fundament für die ästhetische und auch teleologische Urteilskraft bildet.

5.2 Der Abschluss der Kritik und innere Kohärenz

Den Anspruch, den Kant in seiner Kritik der Urteilskraft verfolgt, ist kein geringer:

Er will zwei Perspektiven, die in der Kritik der reinen Vernunft und in der Kritik der

praktischen Vernunft formuliert wurden, miteinander in Verbindung bringen. Der

Mensch – als Teil der Natur den mechanischen Gesetzen unterworfen – soll mit

dem Menschen als vernünftiges Wesen, das sich selbst Gesetze geben kann, also

autonom ist, zusammengedacht werden. Während für die Kritik der reinen Vernunft

die Trennung des Noumenon vom Phaenomenon die Grundlage der Kritik war, so

stellt sich in der Kritik der Urteilskraft nun die Frage, wie das Noumenon und das

Phaenomenon wieder in Verbindung gebracht werden können. Die Verbindung,

die Kant sucht, soll nicht nur ein äusseres Zusammenfügen zweier eigenständi-

ger Teile sein, sondern eine innere Vermittlung herstellen, sodass ein geschlosse-

nes System daraus resultiert. Eine solche Vermittlung kann nicht dadurch erreicht

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 123

werden, dass ein neuer, eigenständiger Teil hinzugefügt wird – dadurch würde le-

diglich ein Aggregat entstehen, durch das sich die kritische Philosophie weniger

bündeln als vielmehr weiter ausweiten würde.

Damit ist auch schon gesagt, dass die Urteilskraft als vermittelnde Instanz also

keinen eigenständigen Bereich (eine Dogmatik) beanspruchen kann. Siemuss den-

noch ein spezifisches Erkenntnisvermögen aufweisen, das auf einem der Urteils-

kraft eigenen Prinzip aufbaut und nicht von den beiden anderen Kritiken stammt.

DieKritik derUrteilskraft verfolgt dadurch nicht nur den umfassenden Anspruch, die

kritische Philosophie als eine in sich geschlossene Philosophie zu bündeln, sondern

nimmt zugleich einen prekären Status ein: Sie muss zwischen zwei Bereichen ver-

mitteln können und darf keinen weiteren eröffnen. Sie muss ein Prinzip ausfindig

machen, das unabhängig von den beiden ersten Kritiken entwickelt wird, aber auf

dessen Grundlage diese Vermittlung möglich werden soll. Ist diese Vermittlung er-

folgreich, so vermag sie das kritische Geschäft zu Ende zu bringen (vgl. KdU B: X/A:

X). In diesem Sinn kann sie als reinster Akt des kritischen Denkens gelesen wer-

den. Sie kann keine Dogmatik ausbilden und ist nur zur Kritik fähig (vgl. KdU H:

54, vgl. dazu auch Lyotard 1993: 16). Dies macht bereits der Titel der Schrift deut-

lich. Der Begriff Urteilskraft bezeichnet gerade das Vermögen, etwas kritisch zu

beurteilen und damit vor den Gerichtshof der Vernunft zu bringen – um an die in

der Kritik der reinen Vernunft massgebliche Metapher zu erinnern.

Da es um eine Kritik an und von dieser Urteilskraft geht, kann dieses Buch auch

als Selbstreflexion der kritischen Philosophie Kants gelesen werden (vgl. Spivak

1999: 24f.). Umgekehrt lässt sich aber auch sagen, dass es erst mit dem der Kritik der

Urteilskraft eigenen Prinzipmöglichwird, so etwaswie ›die kritische Philosophie‹ in

den Blick zu bekommen und als geschlossenes Ganzes zu denken.Kant reflektiert

hier also über seine Philosophie und versucht damit zugleich, diese Philosophie

als System herzustellen. Der Text problematisiert damit seine eigene Performanz

(vgl. Spivak 1999: 24f.). Gelingt dieser Abschluss, beendet Kant damit gleichzeitig

das kritische Geschäft. Wenn es also die Kritik der Urteilskraft schafft, diesen An-

spruch tatsächlich zu erfüllen, dann ist sie zugleich die unkritischste Schrift: Der

Abschluss der kritischen Philosophie nimmt keine erneute Selbsteingrenzung vor,

da sich dadurch ein neuer Aussenbereich ergeben und sich das Problem der Ver-

mittlung nur verschieben würde. Somit kann ein Abschluss nur dann gelingen,

wenn keine Aussengrenze der kritischen Philosophie mehr besteht. Jegliche legiti-

me Sichtweisemuss damit auf dieser kritischen Philosophie basieren, eine legitime

und vernünftige extrinsische Kritik ist nicht mehr denkbar.

Es wird jedoch (bspw. von Peter Fenves) stark bezweifelt, dass es Kant gelun-

gen ist, diesem Anspruch gerecht zu werden. Dies manifestiert sich nicht zuletzt

in der internen Gliederung der Kritik der Urteilskraft und deren Zusammenhalt. Das

Systeminteresse, das Kant darin verfolgt, ist gekoppelt an unterschiedliche Gegen-

stände, die abgehandelt werden: Der erste Teil widmet sich einer Theorie der Äs-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

thetik, der zweite Teil einer Theorie der organisierten Natur. In beiden Bereichen

gilt es, jeweils genauer zu untersuchen, wie eine Verbindung des Noumenon mit

dem Phaenomenon skizziert wird. Es liegt aber darüber hinaus auch nicht auf der

Hand, wie die beiden Gegenstandsbereiche zusammengehen und ob die Kritik der

Urteilskraft damit ein in sich kohärentes Buch bildet. Peter Fenves (2010) vermu-

tet, dass diese Kritik keine interne Kohärenz aufweist, sondern vielmehr in zwei

Teile zerfällt und damit das kritische Geschäft nicht abgeschlossen wird. Hannah

Arendt (2015) sieht demgegenüber durchaus Verbindungen zwischen den beiden

Teilen, auch wenn sie diese als schwache Fäden bezeichnet. Indem Arendt diese

verbindenden Fäden benennt, macht sie deutlich, worin sie das Charakteristische

der gesamten Schrift sieht. Aus ihrer Darstellung wird deutlich, dass jeneThemen,

die zu Beginn dieses Kapitels aus feministischer Sicht als interessant eingestuft

wurden, das Charakteristische dieser Kritik ausmachen und sich damit im Zen-

trum der Schrift befinden: Sie betont, die Kritik der Urteilskraft behandele im Ge-

gensatz zu den beiden anderen Kritiken die Menschen nicht im Singular, sondern

im Plural. Dies betrifft auch das Denken an sich, da es laut Kant nur im Austausch

mit anderen möglich sei.

Pointiert findet sich dies im Konzept des Sensus communis, dem ich im Fol-

genden genauer nachgehen werde. Die Menschen werden jedoch auch im zweiten

Teil der Kritik der Urteilskraft im Plural betrachtet, und zwar insofern sie als Teil der

Gattung Mensch erfasst werden. Ein anderes Charakteristikum, das mit diesem

ersten verbundenen ist, liegt nach Arendt darin, dass es in der Kritik der Urteilskraft

nicht um Gesetze gehe, die für alle Wesen, die Vernunft haben, Geltung beanspru-

chen. Der Anspruch sei im Gegensatz zu den beiden vorhergehenden Kritiken be-

scheidener: Die Gültigkeit dieser Kritik beziehe sich lediglich auf die menschlichen

Wesen auf der Erde, die also sowohl vernünftig denken können, als auch mit ih-

rem Körper Teil der Natur sind (vgl. Arendt 2015: 25). Eine universale Gültigkeit sei

primär daran gebunden, dass eine konkrete sinnliche Erfahrung mit einem Begriff

verbundenwerde.Die reflektierende Urteilskraft befasse sich jedochmit jenemBe-

sonderen, zu dem der Begriff nicht einfach gegeben sei. Das Urteil, ob etwas als

schön oder erhaben zu kennzeichnen ist, sei kein logischer Schluss oder eine ein-

fache Anwendung einer Regel (vgl. ebd.: 26). Den reflektierenden Urteilen haftet

dadurch immer eine gewisse Zufälligkeit und Prekarität an.

5.2.1 Von der Nutzbarmachung des Meeres: Kritik reconsidered

Das Prinzip, das eine Vermittlung herstellen und damit die kritische Philosophie

in ein System bringen soll, lokalisiert Kant in der Zweckmässigkeit. Sowohl die ge-

schichtsphilosophischen Schriften wie auch die Reflexionen zu den ›Menschenras-

sen‹ können deshalb in eine Liniemit derKritik derUrteilskraft gesetzt und als vorbe-

reitende Schriften angesehen werden, oder umgekehrt, die Kritik kann als kritische

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 125

Reflexion der Grundlagen für die Ermöglichung einer Theorie der ›Menschenras-

sen‹ und der Geschichtsphilosophie eingeordnet werden. Zudem greift Kant im

ersten Teil die Überlegungen zum Schönen und Erhabenen auf, die er in seinen

vorkritischen Beobachtungenmit Geschlechtercharakterisierungen verbunden hat.

Höffe (2008b: 11) hält fest, dass die Kritik der Urteilskraft mit einer Theorie der

Ästhetik und einer Theorie des Lebendigen zwei Bereiche erfasst, die »weder im

Sinne der ersten noch der zweiten Kritik theoriefähig« (ebd.) sind. Während das

Anliegen der ersten Kritik darin bestand, die Grenzen des Verstandes aufzuzeigen,

geht es in der letzten Kritik darum, herauszufinden, inwiefern diese Grenze über-

schritten werden kann:

»Die Geschmackskritik aber, welche sonst nur zur Verbesserung oder Befestigung

des Geschmacks selbst gebraucht wird, eröffnet, wenn man sie in transzendenta-

ler Absicht behandelt, dadurch, daß sie eine Lücke im System unserer Erkenntnis-

vermögen ausfüllt, eine auffallende und wie mich dünkt viel verheißende Aus-

sicht in ein vollständiges System aller Gemütskräfte, so fern sie in ihrer Bestim-

mung nicht allein aufs Sinnliche, sondern auch aufs Übersinnliche bezogen sind,

ohne doch die Grenzsteine zu verrücken, welche eine unnachsichtliche Kritik dem

letzteren Gebrauche derselben gelegt hat.« (KdU H: 58)

Kant geht hier also im Gegensatz zur Kritik der reinen Vernunft davon aus, dass es

möglich ist, das Übersinnliche miteinzubeziehen, ohne dass dies mit sich bringen

würde, dass die vorhergehenden Überlegungen zu Kritik revidiert werdenmüssen.

Dennoch lässt sich eine Revision der Metapher verzeichnen: In der Kritik der reinen

Vernunft bildet die Insel die massgebliche Metapher, die das Unternehmen der Kri-

tik verdeutlicht. Die Insel ist das »Land der Wahrheit« (KdrV B: 294/A: 235), hier

trifft der Begriff auf die Anschauung und die Stelle jedes Dings kann bestimmt

werden. Umgeben ist die Insel von einem stürmischen Ozean, dem Bereich des

Noumenon, auf dem Seefahrer orientierungslos herumirren, verflochten in Aben-

teuer, die sie nicht aufgeben, aber auch nicht zu Ende bringen können (vgl. ebd.

B: 294f./A: 235f.). Das Landstück im Ozean ist durch den definierten Umfang und

die gezogene Grenze klar umrissen und bezeichnet das, was man wissen kann (das

Phaenomenon) im Gegensatz zu dem, was man nicht wissen kann und was das

Ding an sich, das Noumenon, betrifft. Die Insel kennzeichnet damit Kritik als zen-

trisches Denken und den Bereich des Noumenon als jenen Bereich, in dem keine

Erkenntnis möglich ist: Der Ozean ist Anschauung ohne Begriffe oder Begriff ohne

Anschauung (vgl. Kapitel 3.2.2).

In der Einleitung der Kritik der Urteilskraft schildert Kant erneut sein kritisches

Unternehmen in einer ähnlichen Terminologie. Allerdings fällt nun der Gegensatz

von Insel und Meer weg. Stattdessen differenziert er zwischen Feld, Boden und

Gebiet:

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

»Begriffe, sofern sie auf Gegenstände bezogen werden, unangesehen, ob ein Er-

kenntnis derselbenmöglich sei oder nicht, haben ihr Feld, welches bloß nach dem

Verhältnisse, das ihr Objekt zu unserem Erkenntnisvermögen überhaupt hat, be-

stimmt wird. – Der Teil dieses Feldes, worin für uns Erkenntnis möglich ist, ist ein

Boden (territorium) für diese Begriffe und das dazu erforderliche Erkenntnisver-

mögen.Der Teil des Bodens,worauf diese gesetzgebend sind, ist dasGebiet (ditio)

dieser Begriffe, und der ihnen zustehenden Erkenntnisvermögen.« (KdU B: XVI/A:

XVI)

Das Feld benennt den Ort, an dem Begriffe auf Gegenstände bezogen werden. Das

ist eine vorsichtige Formulierung, da eine Erkenntnis durch die Anwendung von

Begriffen auf Gegenstände der Erfahrung nicht unbedingt gegeben sein muss. Je-

ner Bereich, in dem eine solche Erkenntnis möglich ist und der damit den Bereich

der theoretischen Philosophie fasst, beschreibt Kant als Boden. Das Gebiet hinge-

gen bestimmt sich dadurch, dass hier Begriffe gesetzgebend sind. Dies kennzeich-

net den Bereich der praktischen Vernunft. Mit diesem Bild soll deutlich werden,

dass das Erkenntnisvermögen zwar aus zwei Stämmen mit eigenen Gesetzen be-

steht, sie sich aber dennoch in einem gemeinsamen Feld befinden.

Die Insel in der Kritik der reinen Vernunft hat es Kant ermöglicht, eine Abgren-

zung des Noumenons vom Phaenomenon vorzunehmen und damit seine kritische

Philosophie zu begründen. Die scharfe Abgrenzung, die Trennung zweier Elemen-

te – Land und Wasser –, weicht in der Kritik der Urteilskraft unterschiedlichen Ar-

ten von Land. Das deutlich zentrische Insel-Denken wird komplexer, die Grenze

zwischen innen und aussen poröser. Die Sicherung des Landes gegen die Skepti-

ker_/Nomad_en steht nicht mehr im Vordergrund, vielmehr scheint es, dass sich

Kant selbst nun als Nomade versucht und der Verlockung der Täuschungen, Lügen

und demDrama, die jenseits des sicheren Bodens locken, nicht länger widersteht.1

Die Insel der Kritik der reinen Vernunft erhält also in der Kritik der Urteilskraft eine

zweifache Modifikation, da nun einerseits auch jener Bereich erfasst wird, in dem

es möglich ist, gesetzgebend zu wirken. Andererseits werden dieser Bereich und

der Boden, der in der Kritik der reinen Vernunft die Insel war und der die theoretische

Philosophie kennzeichnet, durch den Bezug auf das Feld miteinander in Verbin-

dung gebracht. Das Gebiet der praktischen Vernunft muss ein Teil des Bodens sein,

weil eine Handlung, die moralischen Grundsätzen folgt, sich in die Natur, wie sie

durch den theoretischen Verstand wahrgenommen wird, eingliedern lassen und

sich so in die Naturgesetze einfügen muss. Aus der Perspektive des theoretischen

Verstandes kann jedoch das Gebiet nicht genau lokalisiert werden; auch aus der

Perspektive der praktischen Vernunft kann eine Selbstverortung auf dem Boden

1 Es sei an dieser Stelle auch kurz an die Beobachtungen erinnert, in denenKant sich der ›wilden‹

Dynamik der Verführung durch denweiblichen, schönen Reiz hingab und um eine Stabilisie-

rung des ›wilden‹ Begehrens rang (vgl. Kapitel 2.2).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 127

nicht gelingen. Erst durch das Feld kann genauer bestimmt werden, wie die bei-

den Perspektiven in Verbindung gebracht werden können.

ImGegensatz zumGebiet und zumBoden ist das Feld uneingeschränkt und die

Kritik derUrteilskraft unterliegt damit keiner Eingrenzung.Die Eingrenzung des Bo-

dens geschieht dadurch, dass in der Anschauung die Dinge nicht als Dinge an sich

erscheinen können, sondern nur, insofern wir sie durch unsere Sinne wahrnehmen

können. Das Übersinnliche, das also die sinnliche Wahrnehmung übersteigt, wird

mit dem Feld assoziiert. Dieses Feld des Übersinnlichen ist

»ein Feld, welches wir zwar zum Behuf des theoretischen sowohl als praktischen

Gebrauchs der Vernunftmit Ideen besetzenmüssen, denenwir aber, in Beziehung

auf die Gesetze aus dem Freiheitsbegriffe, keine andere als praktische Realität

verschaffen können, wodurch demnach unser theoretisches Erkenntnis nicht im

mindesten zu dem Übersinnlichen erweitert wird.« (KdU B: XIX)

Es gibt also ein Bedürfnis, über den gesicherten Boden hinauszugehen.2 Der Be-

reich des Übersinnlichen wird angeeignet, indem es durch Ideen besetzt wird. Die-

se Besetzung soll keine Auswirkungen auf die theoretische Erkenntnis oder die

praktische Philosophie haben, sie kann keine von beiden erweitern. Dies verstärkt

Kant nochmals in der Dialektik der teleologischen Urteilskraft (vgl. KdU B: 331ff./A:

309ff.). Aber die Besetzung mit Ideen kann sich eine praktische Realität verschaf-

fen. Damit klingt hier wie schon in Kants Überlegungen zur Aufklärung an, dass

regulative Ideen nicht nur Tagträume sind, sondern durchaus eine Wirkung ent-

falten können und sollen.3 Zunächst stellt sich die Frage, inwiefern dieses gemein-

same Feld eine Vermittlung des Bodens und des Gebiets ermöglichen kann. Kant

erläutert in der Einleitung:

»[...] [S]o soll doch diese auf jenen einen Einfluß haben, nämlich der Freiheitsbe-

griff soll den durch seine Gesetze aufgegebenen Zweck in der Sinnenwelt wirklich

machen; und die Natur muß folglich auch so gedacht werden können, daß die

Gesetzmäßigkeit ihrer Form wenigstens zur Möglichkeit der in ihr zu bewirken-

den Zwecke nach Freiheitsgesetze zusammenstimme. – Also muß es doch einen

Grund der Einheit des Übersinnlichen, welches in der Natur zum Grunde liegt,

2 Hier schliesst Kant an die KdrV an, in der er schreibt: »Es gibt also eine natürliche und unver-

meidliche Dialektik der reinen Vernunft, nicht eine, in die sich etwa Stümper, durch Mangel

an Kenntnissen, selbst verwickelt, oder die irgendein Sophist, um vernünftige Leute zu ver-

wirren, künstliche ersonnen hat, sondern die der menschlichen Vernunft unhintertreiblich

anhängt, und selbst, nachdem wir ihr Blendwerk aufgedeckt haben, dennoch nicht aufhö-

ren wird, ihr vorzugaukeln, und sie unablässig in augenblickliche Verirrungen zu stoßen, die

jederzeit gehoben zu werden bedürfen.« (KdrV B: 354f./A: 298)

3 Diesen Aspekt werde ich vor allem in Bezug auf die Geniediskussion verdeutlichen und erör-

tern.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

mit dem, was der Freiheitsbegriff praktisch enthält, geben, wovon der Begriff,

wenn er gleich weder theoretisch noch praktisch zu einem Erkenntnisse dessel-

ben gelangt, mithin kein eigentümliches Gebiet hat, dennoch den Übergang von

der Denkungsart nach den Prinzipien der einen, zu der nach Prinzipien der ande-

ren, möglich macht.« (KdU B: XIXf.)

Wie Kant wiederholt in seinen Schriften artikuliert, ist es notwendig, dass sich das

Handeln aus Freiheit, das den vernunftbegabten Menschen gegeben ist, potenziell

in die Natur und deren Gesetze einfügen lassen muss. Kant verdeutlicht nun dar-

über hinaus, dass eine solche Vermittlung jedoch nurmöglich ist, wenn es Gemein-

samkeiten zu verzeichnen gibt. Diese Gemeinsamkeit, die Kant ausmacht, liegt im

Übersinnlichen. Damit also eine Vermittlung zustande kommen kann, muss es ei-

ne Einheit des Übersinnlichen geben; ein einziges Übersinnliches, das sowohl dem

Naturbegriff als auch dem Freiheitsbegriff letztlich zugrunde liegt.

Daraus lässt sich in Bezug auf die Metapher des Feldes folgern: Das Feld ist

ein Teil dessen, was in der Kritik der reinen Vernunft noch das Meer war, und dieser

bodenlose, unfassbare Bereich ermöglicht es erst, eine Vermittlung zweier ansons-

ten heterogen erscheinender Bereiche zu bewerkstelligen. Oder nochmals anders

gesagt: Es braucht also die Besetzung des Anderen mit Ideen, um die praktische

mit der theoretischen Philosophie in Verbindung zu bringen. Erst der aneignende

Einbezug des Übersinnlichen ermöglicht es, praktische und theoretische Philoso-

phie in einer Einheit zu bündeln. Diesem Akt der Besetzung und der Vermittlung

von Gebiet und Boden soll im Folgenden genauer nachgegangen werden.

5.2.2 Die lustvolle Verwechslung des reflektierenden Urteils

Kant trifft eine für den gesamten Text der Kritik der Urteilskraft zentrale Unterschei-

dung zwischen der bestimmenden und der reflektierenden Urteilskraft. Während

bei der bestimmenden Urteilskraft das Allgemeine durch Begriffe gegeben ist und

das Besondere darunter subsumiert wird, ist bei der reflektierenden Urteilskraft

zunächst nur das Besondere gegeben; das Allgemeine dazu muss erst noch gefun-

den werden (vgl. KdU B: XXVI/A: XXIV). Die reflektierende Urteilskraft ist zentral

für die Kritik der Urteilskraft und handelt damit letztlich von einer kontingenten

Verbindung von Begriffen mit dem Besonderen. Diese Verbindung ist jedoch in

einem transzendentalen Prinzip verankert, dem andere Prinzipien untergeordnet

werden4:

»Nun kann dieses Prinzip kein anderes sein, als: daß, da allgemeine Naturgesetze

ihren Grund in unserem Verstande haben, der sie der Natur [...] vorschreibt, die

4 Kant diskutiert dieses Verhältnis ausführlicher in der Kritik der teleologischen Urteilskraft.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 129

besondern empirischen Gesetze in Ansehung dessen, was in ihnen durch jene un-

bestimmt gelassen ist, nach einer solchen Einheit betrachtet werden müssen, als

ob gleichfalls ein Verstand (wenn gleich nicht der unsrige) sie zum Behuf unserer

Erkenntnisvermögen, um ein Systemder Erfahrung nach besonderenNaturgeset-

zen möglich zu machen, gegeben hätte. Nicht, als wenn auf diese Art wirklich ein

solcher Verstand angenommen werdenmüßte (denn es ist nur die reflektierende

Urteilskraft, der diese Idee zum Prinzip dient, zum Reflektieren, nicht zum Be-

stimmen); sondern dieses Vermögen gibt sich dadurch nur selbst, und nicht der

Natur, ein Gesetz.« (Ebd. B: XXVIIf./A: XXVf.)

Die Betrachtung der Welt aufgrund von Prinzipien, die eine empirische Kenntnis

der Natur ermöglichen, wie sie in der Kritik der reinen Vernunft expliziert werden,

lässt eine Lücke zurück. Denn es ist nicht klar, wie die einzelnen Phänomene nicht

nur in Bezug auf unsere Erkenntnis, sondern als miteinander in Bezug stehend ge-

dacht werden können. Den Anspruch, einen solchen grösseren Zusammenhang zu

finden, verfolgt die Kritik der Urteilskraft mittels der reflektierenden Urteilskraft.

Um einen solchen Zusammenhang in der Erfahrung erkennen zu können, muss

die Welt so gesehen werden, als ob ein Verstand diese eingerichtet hätte. Dieses

als ob wird weiter präzisiert, insofern es um eine Idee geht, die als Prinzip an-

genommen und auf die Welt übertragen wird. Kant macht deutlich, es gehe also

nicht umGesetze derNatur oder um eine Bestimmung vonGegenständen, sondern

viel eher um eine (Selbst-)Erfahrung einer reflektierenden Urteilskraft.5 Es geht in

einem reflektierenden Urteil immer schon um eine Verwechslung: Wir betrach-

ten die Welt als einen Zusammenhang, obwohl wir nicht davon ausgehen können,

dass ein solcher Zusammenhang tatsächlich gegeben ist.6 Es findet sich in unserem

Gemüt ein Bedürfnis nach Totalität und dieses Bedürfnis wird auf die Phänome-

ne übertragen. Oder sprachtheoretisch mit Spivak (1999: 25) gefasst: Es geht nicht

um eigentliche Aussagen über die Welt, und auch nicht um das Erkennen oder

Zuschreiben von eigentlicher Bedeutung, sondern von uneigentlicher Bedeutung.

Dies hat auch insofern Konsequenzen für die Objektwahl, als dass sie in ästheti-

scher Hinsicht uneingeschränkt ist, da es im Urteil zunächst um den subjektiven

Bezug geht und nicht um eine ästhetische Qualität im Objekt (vgl. Cornell 2014:

79).7

5 Diese (Selbst-)Erfahrung wird in Kapitel 6.1 erneut aufgegriffen.

6 Im Grunde zeigt sich dieses Verhältnis bereits in den Begriffen Zweck (dem zentralen Be-

griff derKritik der praktischenVernunft) und zweckmässig,wennZammito (1992: 95f.) schreibt:

»The notion of ›formal‹ purposiveness invokes similarity or analogy to purpose. It is a figura-

tive use of the language.« Zweckmässig sein heisst demnach, etwas so zu betrachten, als ob

es einen Zweck hätte.

7 Diese Aussage wird jedoch bei der genaueren Diskussion des Schönen und des Sensus com-

munis weiter unten relativiert.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Durch ein Prinzip kann das Feld vom Boden und vom Gebiet überhaupt als dif-

ferent gekennzeichnet werden. Dieses Prinzip sieht Kant in der Zweckmässigkeit

gegeben:

»Dieser transzendentale Begriff einer Zweckmäßigkeit der Natur ist nun weder

einNaturbegriff, noch ein Freiheitsbegriff, weil er gar nichts demObjekte (derNa-

tur) beilegt, sondern nur die einzige Art, wie wir in der Reflexion über die Gegen-

stände der Natur in Absicht auf eine durchgängig zusammenhängende Erfahrung

verfahrenmüssen, vorstellt, folglich ein subjektives Prinzip (Maxime) der Urteils-

kraft; daher wir auch, gleich als ob es ein glücklicher unsre Absicht begünstigen-

der Zufall wäre, erfreuet (eigentlich eines Bedürfnisses entledigt) werden, wenn

wir eine solche systematische Einheit unter bloß empirischen Gesetzen antref-

fen: ob gleich notwendig annehmenmussten, es sei eine solche Einheit, ohne daß

wir sie doch einzusehen und zu beweisen vermochten.« (KdU B XXXIV/A: XXXII,

Herv. KH)

In diesen fehlerhaften Zuschreibungen verfolgen wir also eine Absicht, welche

darin besteht, eine zusammenhängende Erfahrung, eine »Natureinheit« (ebd. B:

XXXIII/A: XXXI), und damit eine Totalität zu erkennen. Dazu kommt, dass diese

Verwechslung zwar auf einem subjektiven Prinzip beruht, jedoch dennoch als

notwendig bestimmt wird. Dass die Natur mit unserer Absicht, sie als Einheit

sehen zu wollen, übereinstimmt, ist ein Zufall. Dennoch ist diese Vorstellung für

uns unentbehrlich, also notwendig und darüber hinaus lustvoll:

»Die Erreichung jeder Absicht istmit demGefühle der Lust verbunden; und, ist die

Bedingung der erstern eine Vorstellung a priori, wie hier ein Prinzip für die reflek-

tierendeUrteilskraft überhaupt, so ist das Gefühl der Lust auch durch einenGrund

a priori und für jedermann gültig bestimmt [...].« (Ebd. B: XXXIX/A: XXXVII)

Die Rolle der Lust in der Kritik der Urteilskraft bedarf einer ausführlicheren Unter-

suchung. Hier soll in einem kurzen Exkurs nur angedeutet werden, welche Kom-

plikationen und Thematiken damit verbunden sind. Wie das Zitat deutlich macht,

freuen wir uns, wenn eine solche Einheit erkannt wird – und diesesWir hat durch-

aus den Anspruch, allgemeingültig zu sein. Es geht in derKritik derUrteilskraft nicht

nur um die rationale Erkenntnis einer Einheit, stattdessen ist dies mit einem emo-

tionalen Zustand der Freude verbunden. Zwar reicht die Lust (oder auch Unlust)

alleine nicht für eine Erkenntnis aus, dennoch scheint das Gefühl dafür notwen-

dig zu sein: Die Zweckmässigkeit ist nur dann in Bezug auf Gegenstände gegeben,

wenn sie mit dem Gefühl der Lust verbunden ist (vgl. ebd. B: XLIII/A: XLI). Die-

ser Zusammenhang der Lust mit der Vorstellung der Zweckmässigkeit ist jedoch

nicht a priori gegeben. Geschmacksurteile sind immer empirische Urteile und da-

mit auch Einzelurteile (vgl. ebd. B: 149f./A: 147f.).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 131

Lyotard (1993: 43) betont, dass das Gefühl der Lust fundamental sei: Er deutet

Lust als jenes Moment, bei dem sich das Denken selbst wahrnimmt. Es geht mit

der Lust gerade um das reine kritische Denken: Ein ästhetischer Gedanke »[i]st

[...] der Gedanke eines Denkens, das sich denken und gleichzeitig gedacht fühlt.

Und da denken urteilen ist: einesDenkens, das sich urteilend und beurteilt zugleich

fühlt.« (Ebd.) Diese Reflexion wird umso deutlicher, je mehr sich das Denken theo-

retischen Vernunftideen annähert – also dem Schönen und Erhabenen und noch

mehr dem historisch-politischen Urteil (vgl. ebd.: 45).

Fenves (2010) stellt in seiner Rekonstruktion der Spur der Rolle der Lust und

der Unlust fest, dass die Freude nicht bei jeder erfüllten Absicht gleich präsent zu

sein scheint. In Bezug auf die Einteilung der Natur in Gattungen und Arten scheint

nur noch eine latente Lust im Spiel zu sein. Er weist auf die Stelle hin, in der Kant

schreibt: Diese Lust »ist gewiß zu ihrer Zeit gewesen, und nur weil die gemeinste

Erfahrung ohne sie nicht möglich sein würde, ist sie allmählichmit dem bloßen Er-

kenntnisse vermischt, und nicht mehr besonders bemerkt worden« (KdU B: XL/A:

XXXVIII). Kant bemerkt jedoch weiter, ein Studium könne diesen Zusammenhang

wieder aktivieren.8 Fenves sieht hier die Einheit der Kritik der Urteilskraft in Gefahr,

da er im Moment der Lust das verbindende Moment der beiden Teile der Kritik der

Urteilskraft lokalisiert.

Demgegenüber bezeichnet Spivak (1999: 14) die Lust/Unlust im Anschluss an

Derrida als Supplement, also als notwendige, aber zusätzliche Ergänzung und liest

dies als Hinweis auf eine Unreinheit in der Philosophie, in der dieses Supplement

als eine heilsame Illusion eine funktionale Rolle einnimmt. Sie weist darauf hin,

dass die teleologische Urteilskraft in einer Übersichtstabelle (vgl. KdU B: LVIII/A:

LVI), die Kant nach dem Verfassen des zweiten Teiles hinzugefügt hat, keine Er-

wähnung findet. Daraus schlussfolgert sie, die teleologische Urteilskraft nehme

einen sonderbaren Status ein, da sie zugleich zur Kritik der Urteilskraft dazugehöre,

sich aber auch ausserhalb von ihr befinde (vgl. Spivak 1999: 20). Es wird also deut-

lich, dass Gefühle eine zentrale, systemrelevante Rolle im Gesamtwerk der Kritik

der Urteilskraft einnehmen.

Die Welt als Totalität zu erkennen, ist also mit dem Gefühl der Lust verbun-

den.9 Es scheint also so, dass die Zuschreibung der Zweckmässigkeit zu einem

Objekt nicht nur eine einseitige Übertragung ist, sondern auch einen Effekt auf

das zuschreibende Subjekt haben kann:

8 Fenves (2010: 36f.) bemerkt, dieser Satz werde nicht, wie dies zu erwarten gewesen wäre,

weiter analysiert. Er schlägt vor, diese These als Resultat der reflektierenden Urteilskraft zu

lesen: als subjektiv allgemeinen und nicht als objektiv gültigen Satz.

9 Es lässt sich vermuten, dass auch die vorhergehende Diskussion, ob die Kritik der Urteilskraft

ein in sich abgeschlossenesWerk darstellt, als reflexives Urteil gleichfalls Momente der Lust

enthält.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

»Die Empfänglichkeit einer Lust aus der Reflexion über die Formen der Sachen

(der Natur sowohl als der Kunst) bezeichnet aber nicht allein eine Zweckmäßig-

keit der Objekte in Verhältnis auf die reflektierende Urteilskraft, gemäß demNa-

turbegriffe, am Subjekt, sondern auch umgekehrt des Subjekts in Ansehung der

Gegenstände ihrer Form, ja selbst ihrer Unform nach, zufolge dem Freiheitsbe-

griffe; und dadurch geschieht es: daß das ästhetische Urteil, nicht bloß, als Ge-

schmacksurteil, auf das Schöne, sondern auch, aus einemGeistesgefühl entsprun-

genes, auf das Erhabene bezogen, und so jene Kritik der ästhetischen Urteilskraft in

zwei diesen gemäße Hauptteile zerfallen muß.« (KdU B: XLVIII/A: XLVI)

Der Effekt auf das Subjekt ist je nach ästhetischer Erfahrung differenziert. Kant

unterscheidet die beiden Bereiche des Schönen und des Erhabenen. Beim Schönen

bezieht sich die Lust auf die Zweckmässigkeit der Objekte, also auf den Verstand,

womit die Betonung auf dem Objekt bleibt. In der Erörterung zum Schönen wird

später im Text jedoch deutlich, dass auch diese Erfahrung einen Effekt auf das

zuschreibende Subjekt hat, da diese die eigene Lebenskraft bestärkt. Bezieht sich

jedoch das ästhetische Urteil verstärkt auf die Vernunft, rückt der Effekt des Ur-

teils auf das Subjekt ins Zentrum: Über das Objekt erschliesst sich dem Subjekt

die eigene Zweckmässigkeit. Wie ich in den Ausführungen zum Erhabenen weiter

unten darlegen werde, kann diese Erfahrung der eigenen Zweckmässigkeit als Akt

der Legitimation des Urteils sowie des urteilenden Subjekts verstanden werden.

In beiden Unterbereichen der ästhetischen Urteile liegt damit ein doppelter

Prozess vor, indem ein Urteil des Subjekts auf das Objekt übertragen wird. Zu-

gleich hat das Urteil eineWirkung auf das Subjekt, auch wenn diese Effekte jeweils

unterschiedlich stark gewichtet werden. Diese Prozesse der Übertragung können

die reflexive Urteilskraft als genau diese Momente der Spiegelung präzisieren, al-

so als Reflexion des Subjekts im Objekt. Vor allem beim Schönen wird das Objekt

genutzt, das als Spiegel sichtbar machen und nach aussen bringen kann, was ei-

gentlich im Subjekt verborgen ist. Diese Verwechslungen, die für die reflexive Ur-

teilskraft zentral sind, hatten in den früheren Schriften eine andere Bedeutung.

So kritisierte Kant in seiner Dissertation Von der Form der Sinnen- und Verstandeswelt

und ihren Gründen bereits die Vertauschung des Sinnlichen mit dem Intellektuellen

und sah darin einen »metaphysische[n] Fehler der Erschleichung« (Von der Form

der Sinnen- und Verstandeswelt und ihren Gründen A2: 31) und diskutierte die ver-

schiedenen Arten dieser Erschleichungen (vgl. ebd.: §26-§30). Auch in der Kritik der

reinen Vernunft hatten die Verwechslungen vorrangig eine andere Bedeutung. Dort

besteht das zentrale Anliegen darin, Übertragungen der Vernunft auf sinnliche An-

schauungen als falsch zu kritisieren, da dadurch ein »Blendwerke einer Erweite-

rung des reinen Verstandes« (KdrV B: 352/A: 295) installiert werde und so Aussagen

über einen Bereich getroffen werden, über den jedoch nichts gewusst werden kön-

ne. Gerade durch diese Kritik an der falschen Verwendung von Vernunftbegriffen

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 133

kann Kant jenen Bereich kenntlich machen, über den es nicht möglich ist, Wissen

zu erlangen.

Doch Kant ist sich auch in der ersten Kritik bereits im Klaren, dass es dennoch

ein Bedürfnis der Vernunft gibt, über den Bereich des möglichen Wissens hinaus-

gehen zu wollen. In der Kritik der Urteilskraft ist von dieser negativen Bedeutung der

Übertragung kaumnoch die Rede, vielmehr konzentriert Kant sich nun auf jene Art

und Weise, durch welche solche Verwechslungen sinnvoll sein können. Wichtig ist

dabei, dass die reflexive Urteilskraft angeleitet wird von einer Idee der Zweckmäs-

sigkeit, welche jedoch kein konstitutives Urteil über das Objekt vornehmen kann.

Diese Idee liefert die Grundlage für das Hin und Her zwischen Subjekt und Objekt,

durch welche der übersinnliche Bereich besetzt werden kann und die Vermittlung

zwischen Vernunft und Verstand in Gang gesetzt wird. Wie ich nun im folgenden

Abschnitt ausführe, reicht für die Bestimmung des Urteils über das Schöne nicht

nur dieses Widerspiel zwischen dem Subjekt und dem Objekt, vielmehr braucht es

den Einbezug des Sensus communis.

5.3 Von der Einstimmung des Gemüts und der Zustimmung
der anderen: Das Schöne

Kant unterscheidet in der Analytik der ästhetischen Urteilskraft drei Urteile: über das

Angenehme, das Gute und das Schöne. Das Schöne bestimmt sich unter anderem

in Abgrenzung zum Angenehmen und Guten. Laut Kant bezieht sich, wenn wir

etwas als angenehm kennzeichnen, dies direkt auf Empfindungen der Sinne. Die-

se Empfindung wird durch den Gegenstand ausgelöst und das Subjekt empfindet

eine Neigung. In dieser Neigung ist enthalten, dass es ein Interesse am Objekt

gibt, das unser Empfinden ausgelöst hat. Dies äussert sich darin, dass wir eine

Begierde nach solchen Gegenständen haben und das Gefühl des Angenehmen ge-

bunden ist an die Existenz des Gegenstandes. Mit dieser Charakterisierung des

Angenehmen geht einher, dass das Urteil, etwas sei angenehm, keine weiteren Er-

kenntnisse generiert. Diese Empfindung ist auf die Sinne bezogen, was Kant auch

als »Privatgefühl« (KdU B: 18/A: 18) beschreibt. Daraus lassen sich keine universa-

len Regeln ableiten, sondern höchstens generelle Regeln, die durch das Abgleichen

solcher einzelnen Urteile mit anderen entstehen können (vgl. ebd. B: 20/A: 20). In

der Dialektik verdeutlicht Kant, dass das Angenehme die empiristische Position

der Geschmackskritik verkörpert (vgl. ebd. B: 246/A: 242f.).

Das Gute repräsentiert demgegenüber eine Position des Rationalismus (vgl.

ebd.) und impliziert, dass es nicht bloss um eine Sinnesempfindung geht, son-

dern im Urteil ein Begriff auf den Gegenstand bezogen wird (vgl. ebd. B: 10/A: 10).

Gut kann man etwas nur nennen, wenn es »durch den Begriff eines Zwecks unter

Prinzipien der Vernunft gebracht« (ebd. B: 11/A: 11) wird – wenn es uns also da-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

durch gefällt, dass es ein Zweck oder ein Mittel zum Zweck ist. Das Urteil über

das Gute hat dadurch den Anspruch auf Gültigkeit für jeden Menschen (vgl. ebd.

B: 21/A: 21), die Gültigkeit liegt auch darin begründet, dass dieses Urteil nicht nur

eine ästhetische (auf das Subjekt bezogene), sondern auch eine logische (auf das

Objekt bezogene) Allgemeinheit postuliert (vgl. ebd. B: 25/A: 25). Aus diesem Urteil

lassen sich durch den Bezug auf die Prinzipien der Vernunft im Gegensatz zum

Angenehmen deshalb auch universale Regeln ableiten.

Das Schöne lokalisiert sich nun gewissermassen zwischen diesen beiden Berei-

chen und kann dem Idealismus zugeordnet werden: »Denn in einer solchen Beur-

teilung kommt es nicht darauf an, was die Natur ist, oder auch für uns als Zweck

ist, sondern wie wir sie aufnehmen.« (Ebd. B: 252/A: 249) In der Wahrnehmung

des Schönen wird einem empirisch konkreten Gegenstand »ein intelligibles Sub-

strat (etwas Übersinnliches, worin der Begriff nur Idee ist und keine eigentliche

Erkenntnis zuläßt)« (ebd. B: 243/A: 240), unterstellt.

Im Abschnitt zur Analytik wirft Kant ein paar Probleme auf, die zunächst als

Widersprüche erscheinen: Das Schöne ist verbunden mit einer Lust am Objekt,

nicht aber mit einem Interesse oder einer Begierde nach dem Objekt. Das Schöne

fordert eine allgemeine Gültigkeit, ohne dass das Objekt einem Begriff unterge-

ordnet wird. Zudem stellt es das Objekt als zweckmässig dar, ohne dass es mit

einem bestimmten Zweck verbunden ist. Und schliesslich wird durch das Urteil

eine Notwendigkeit behauptet, ohne dass das Urteil objektiv sein will (vgl. Gins-

borg 2008: 59f.). Kant versucht, das Schöne gerade zwischen diesen Polen zu situ-

ieren. So gibt es beim Schönen kein Interesse am Gegenstand wie beim Angeneh-

men; damit gründet das Urteil nicht auf einer Neigung oder einer Privatbedingung

des Subjekts, wie Kant diese Abgrenzung auch umschreibt. Andererseits kann das

Schöne auch nicht auf einen Begriff gebracht werden, wie dies beim Guten der Fall

ist. Welche Position es dazwischen gibt, macht Arendt (2015: 104) deutlich, wenn

sie betont, dass es sich beim Schönem um eine Repräsentation des Gegenstandes

handelt. Das Urteil, ob etwas schön ist, bezieht sich nicht direkt auf den vorlie-

genden Gegenstand, sondern auf eine Vorstellung davon, die die Einbildungskraft

so zubereitet hat, dass man darüber nachdenken kann. Dies bezeichnet Arendt als

»Operation der Reflexion« (ebd.), Kant selbst spricht vom »Reflexions-Geschmack«

(KdU B: 22/A: 22). In dieser Distanznahme zum Objekt liegt eine der Vorausset-

zungen, warum Kant trotz des Bezugs auf einen empirisch konkreten Gegenstand

eine Gültigkeit des Urteils über diesen Gegenstand für jedenMenschen postulieren

kann.

Das Urteil, dass etwas schön ist, ist nun auchmit Lust verbunden und damit ein

reflexiv-affektives Verstehen (vgl. Rivera de Rosales 2008: 82).Denn insofern es sich

beim Schönen nicht um eine Anwendung eines Begriffs, sondern um ein reflektie-

rendes Urteil handelt, gibt es kein zwingendes Verhältnis der Vorstellungskräfte

zueinander: »Die Erkenntniskräfte, die durch diese Vorstellung ins Spiel gesetzt

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 135

werden, sind hiebei in einem freien Spiel, weil kein bestimmter Begriff sie auf ei-

ne besondere Erkenntnisregel einschränkt.« (KdU B: 28/A: 28) Dieses freie Spiel

reformuliert Kant auch als »Harmonie der Erkenntnisvermögen« (ebd. B: 29/A: 29)

(womit er das freie Spiel sogleich wieder einschränkt), welche den Grund für das

Lustempfinden darstellt (vgl. ebd.). Durch die Repräsentation des Gegenstandes

wird also beim Subjekt ein bestimmter Gemütszustand – ein Wohlbefinden – her-

vorgerufen. Dieses Wohlbefinden gründet auf einer freien Übereinstimmung im

Gemüt, also der Einbildungskraft mit dem Verstand. Die Lust, die an dieser Über-

einstimmung hervorgerufenwird, bezeichnet Kant auch als Lebensgefühl (vgl. ebd.

B: 65f./A: 65). Wie Rivera de Rosales (2008: 82) betont, lässt das reflexiv-affekti-

ve Verstehen das Objekt in seiner Einmaligkeit stehen, womit die »endlosen Ket-

ten der instrumentellen Zweckmäßigkeit [...] abgerissen [werden]« (ebd.) und das

konkrete In-der-Welt-Sein ohne anderen Zweck eine »fröhliche Behauptung der

Existenz um ihrer selbst willen [ist].« (Ebd.) Kant hält fest, in der Betrachtung des

Schönen sei eine Lust enthalten, die dazu führe, dass dieser Zustand sich selbst

stärkt und reproduziert, um ihn möglichst aufrechtzuerhalten (vgl. KdU B: 37/A:

37).

Obwohl sich also das Urteil über das Schöne auf das Selbst bezieht, reklamiert

Kant für dieses Urteil eine Allgemeingültigkeit. Eine Evidenz für diesen Anspruch

auf Allgemeingültigkeit sieht er bereits darin gegeben, dass das Urteil zumeist so

geäussert werde, als ob die Schönheit eine Eigenschaft des Gegenstandes sei. Bei-

de Aspekte – der Anspruch auf Allgemeingültigkeit und der Bezug auf das Subjekt

– vereint Kant im Begriff der subjektiven Allgemeingültigkeit (vgl. ebd. B: 23/A:

23). Er erklärt den Anspruch auf Allgemeingültigkeit durch die allgemeine Mitteil-

barkeit des Urteils.10 Mit dem Schönheitsurteil ist eng verbunden, dass zu diesem

Urteil die Zustimmung von anderen gesucht wird. Es wird nicht postuliert, dass

empirisch alle Menschen beistimmen müssen oder werden, aber es wird auf die

Zustimmung »gesinnt« (ebd. B: 25f./A: 25f.). Dieses Ansinnen auf Zustimmung

ist dem Urteil nicht nachgehend, sondern mit dem Urteil selbst verbunden. Da-

mit kann das Schöne nur unter einer bestimmten Voraussetzung beurteilt werden:

»Also nur unter der Voraussetzung, daß es einen Gemeinsinn gebe [...], nur unter

der Voraussetzung, sage ich, eines solchen Gemeinsinns kann das Geschmacks-

urteil gefällt werden.« (Ebd. B: 64f./A: 64) Ein solcher Gemeinsinn, wie Kant den

Sensus communis übersetzt, muss deshalb vorausgesetzt werden, weil sonst keine

Mitteilbarkeit der »Stimmung der Erkenntniskräfte« (ebd. B: 65/A: 65) möglich ist.

Der Gemeinsinn ist eine »bloße idealische Norm« (ebd. B: 67/A: 66), die das Urteil

anleitet. Das beurteilte Objekt erhält durch den Bezug auf den Gemeinsinn keine

10 Auch dieses Moment ist laut Kantmit einem Lustempfinden verbunden. Zu einer genaueren

Diskussion des Zusammenhangs dieser zweifachen Verankerungen der Lust siehe Ginsborg

(2008: 71ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

allgemeine, sondern eine exemplarische Gültigkeit (vgl. ebd.). Im Beispiel findet

eine Vereinigung der idealischen Norm mit einem besonderen Objekt statt. Und

da mit dem Urteil letztlich nur auf die idealische Norm hingedeutet werden kann,

fungiert das Beurteilte als ein Beispiel für diese Norm, indem es diese Norm ex-

emplifiziert. Das beurteilte Besondere erhebt so den Anspruch, für mehr als nur

diesen Fall gültig zu sein.11

Hannah Arendt (2015) sieht im Sensus communis einen der zentralen Momen-

te, an dem eine kantische politische Philosophie ausgemacht werden könne, die er

so nie geschrieben habe. Die »Harmonie der Erkenntnisvermögen« (KdU B: 29/A:

29), die ein Lebensgefühl hervorrufen, soll also kein rein subjektives Erleben blei-

ben, sondern ist der Überprüfung durch andere unterworfen, deren Zustimmung

gesucht wird. Dadurch wird das reflexive Urteilen durch die Idee eines Gemeinsin-

nes an eine Vorstellung von menschlicher Gemeinschaft gebunden. Das politische

Potenzial, das durch den Einbezug des Sensus communis im Schönen enthalten

ist, soll im Folgenden ausgelotet werden.

 

Dass in Kants Reformulierung des Sensus communis ein politisches Potenzial lie-

gen könnte, ist nicht unumstritten. Ein Grund dafür mag darin liegen, dass Kant

den Einbezug anderer Urteile nicht auf der empirischen Ebene lokalisiert:

»Unter dem sensus communis aber muß man die Idee eines gemeinschaftlichen

Sinnes, d.i. eines Beurteilungsvermögens verstehen, welches in seiner Reflexion

auf die Vorstellungsart jedes andern in Gedanken (a priori) Rücksicht nimmt, um

gleichsam an die gesamte Menschenvernunft sein Urteil zu halten, und dadurch

der Illusion zu entgehen, die aus subjektiven Privatbedingungen, welche leicht

für objektiv gehalten werden könnten, auf das Urteil nachteiligen Einfluß haben

würde. Dieses geschieht nun dadurch, daß man sein Urteil an anderer, nicht so-

wohlwirkliche, als vielmehr bloßmöglicheUrteile hält, und sich in die Stelle jedes

andern versetzt, indem man bloß von den Beschränkungen, die unserer eigenen

Beurteilung zufälliger Weise anhängen, abstrahiert [...].« (KdU B: 157/A: 155)

Insofern es um die möglichen Urteile anderer geht, die im Urteil über das Schöne

einbezogen werden, kann die Allgemeinheit des Urteils als eine interne, subjektive

Übereinstimmung der Gemütskräfte verstanden werden, die durch den Appell an

die Menschenvernunft erreicht wird. Lyotard (2004: 15ff.) versteht dies als internen

Prozess, der noch vor den Operationen der inneren Sinne stattfinde. Er lokalisiert

den Common Sense damit vor dem a priori gewonnenen Urteil und somit als der

Zeit vorgängig, wodurch ein möglichst grossen Abstand zur empirischen Ebene

11 Insofern die ganze Kritik der Urteilskraft als Resultat eines reflexiven Urteils gesehen werden

kann, kann vermutet werden, dass sie ebenfalls den Status eines exemplarischen Beispiels

beansprucht. Kant äussert sich jedoch nicht dazu.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 137

hergestellt wird (vgl. dazu auch Hicks 2012). Die Erkenntniskräfte geraten in eine

Euphonie, und in dieser Übereinstimmung liegt der Anspruch auf Allgemeinheit

begründet, da eine solche Übereinstimmung von allen verlangt werden kann.

Arendt (2015: 69) hält fest, dass es nicht um eine »außergewöhnlich erweiterte

Empathie« (ebd.) geht, die Kantmit dem Sensus communis formuliert, sondern sie

betont die kantische Bestimmung des Sensus communis als eine erweiterte Denk-

art. Durch diesen »Sondersinn« (ebd.) fügen wir uns in eine Gemeinschaft ein, da

wirmit demUrteil einen Appell an alle anderen formulieren. Erst dadurch, dass das

Urteil dieseMöglichkeit des appellativen Charakters hat, erhält es seine spezifische

Gültigkeit. Dies impliziert jedoch umgekehrt auch, dass man nur als Mitglied ei-

ner Gemeinschaft urteilen kann (vgl. ebd.: 109ff.). Auch Cornell (2014: 79ff.) betont,

es handele sich bei dieser Gemeinschaft nicht um eine empirische Gesellschaft,

sondern durch das ästhetische Urteil werde eine »imagined community« angeru-

fen.12 Es gehe bei Kant immer um eine Ought-to-be-Gemeinschaft, in der es eine

Zukunft gebe, die offen bleibe.13 Es geht also nach Cornell nicht um eine konkre-

te Gemeinschaft, sondern um alle, die in der Idee der Menschheit eingeschlossen

werden können. Zudem betont sie, durch das Urteil werde die Gemeinschaft erst

kreiert und könne demzufolge nicht vorausgesetzt werden (vgl. ebd.: 82). Da der

Anspruch auf Übereinstimmung eine Voraussetzung ist, die nie direkt durch die

Vernunft bewiesen werden kann, kann auch dieser Anspruch nur durch eine äs-

thetische Idee repräsentiert werden. Ein Abschliessen eines reflexiven Urteils ist

damit nicht möglich. Der Modus des reflexiven Urteils sei daher selbst ästhetisch

und verlange von uns eine erweiterte Denkart, die immer noch mehr erweitert

werden könne (vgl. ebd.: 83).

Zur Erläuterung des Sensus communis nennt Kant drei Maximen, die in die-

ser Hinsicht verfolgt werden sollen: »1. Selbstdenken; 2. An der Stelle jedes ande-

ren denken; 3. Jederzeit mit sich selbst einstimmig denken.« (KdU B: 158/A: 159)

Diese Formulierung und vor allem den zweiten Aspekt bezeichnet Kant als spezifi-

scheMaxime der Urteilskraft. Sie scheintmir nach bestimmtenModifikationen ein

Potenzial der Philosophie in einer post_kolonialen Weltordnung darzustellen. Im

Folgenden sollen einige Punkte skizziert werden, die für eine Reformulierung des

Sensus communis als dekolonisierendes Denken zentral sind. Die folgenden Über-

legungen sind nicht abschliessend und umfassend, sondern lediglich als Anregung

gedacht, die über den kantischen Rahmen hinausgehen.

12 Damit referiert Cornell auf das Buch Imagined Communities (2006) von Benedict Anderson.

13 Der Aufsatz von Cornell (2014: 79) dreht sich um die Rezeption Kants durch Spivak. Cornell

stellt bei Spivak insofern eine Kontinuität zu Kant fest, als sie durch ihre Schriften eine Ge-

meinschaft anspricht, die sich am besten mit dem Sensus communis von Kant fassen lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

5.3.1 Standpunkt

Wenn Arendt (2015: 68f.) verdeutlicht, mit dem Sensus communis sei nicht eine

erweiterte Empathie gemeint, klärt sie zugleich, was einen Standpunkt ausmacht:

»[W]obei der Standpunkt genauer meint: der Platz, auf dem sie stehen; die Bedin-

gungen, denen sie [die Menschen, Anm. KH] unterworfen und die immer unter-

schiedlich sind, von Individuum zu Individuum, von einer Klasse oder Gruppe zur

anderen« (ebd.: 69). Mit diesem Verständnis wird zum einen deutlicher, warum es

nicht um eine Erweiterung der Empathie geht. Doch zugleich führt Arendt hier

nicht nur ein individualistisches Verständnis einer Position, sondern auch Klas-

sen und Gruppen ein. Damit entfernt sie sich von Kants Formulierung, die na-

helegt, dass ein Standpunkt jeweils von einem Individuum eingenommen wird.

Ein Standpunkt ist gerade auch durch überindividuelle Merkmale geprägt. Inter-

essanterweise befragt Arendt die kantischen Texte nicht weiter danach, ob sich im

kantischen Denken solche Standpunkte ausmachen lassen. Wie ich in den vorher-

gehenden Kapiteln aufgezeigt habe, finden sich bei Kant durchaus geohistorische

Positionen, die als Standpunkte gefasst werden können – in den geschichtsphilo-

sophischen Schriften wie auch in den Theorien zu den ›Menschenrassen‹. Also in

Schriften, die gerade durch ein teleologisches Denken geprägt sind. Nimmt man

diese Schriften in den Blick, ruft der Sensus communis – mit Kant und zugleich

gegen Kant – dazu auf, sich in jene Positionen hineinzuversetzen, die aus dem his-

torischen Narrativ verschwinden oder durch ihre geografische Verortung geprägt

sind.

Eine weitere wichtige Frage ist, was durch das Erweitern des Denkens mit dem

Urteil passiert. Arendt schreibt:

»Je weiter die Ausdehnung, je grösser der Bereich, in dem sich das aufgeklärte

Individuum von Standpunkt zu Standpunkt bewegen kann, desto ›allgemeiner‹

wird sein Denken sein. Diese Allgemeinheit ist [...] eng verbunden mit dem Be-

sonderen,mit den besonderen Bedingungen der Standpunkte, durch dieman sich

hindurcharbeiten muss, um zu dem eigenen ›allgemeinen Standpunkt‹ zu gelan-

gen.« (Ebd.: 69)

Sie macht damit deutlich, dass es nicht so sehr um eine einfache Abstraktion der

privaten Bedingungen geht, wie das obige Zitat zunächst nahelegt. Eine komplette

Abstraktion der eigenen subjektiven Bedingungen würde letztlich dem urteilenden

Subjekt die Grundlage für ein reflexiv-affektives Urteil entziehen. Zudem macht

erst der Akt, sich in einen anderen Standpunkt zu versetzen, deutlich, welche As-

pekte als subjektiv zu gelten haben.Damit ist die aktive Verortung viel mehr ein Ef-

fekt als eine Voraussetzung des Urteils.Dennoch stellt sich die Frage,wie durch den

Prozess des Sensus communis eine allgemeinere Denkart entstehen kann. Folgt

man der Überlegung Arendts, dann bleibt das ästhetische Urteil ein unabgeschlos-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 139

sener Prozess, in dem Allgemeinheit kein absolutes Mass darstellt und damit ein

umfassendes Verständnis unterschiedlicher Positionen letztlich nicht erreicht wer-

den kann.

Die Formulierung der Erweiterung der Denkart kann jedoch in dekolonialer

Absicht nicht nur eindeutige, bereits etablierte Positionen in den Blick nehmen,

sondern muss auch jene Standpunkte berücksichtigen, die sich am Rande befin-

den. Es muss also auch das, was einen Standpunkt ausmacht, kritisch reflektiert

werden und danach gefragt werden, welche Positionen als hegemonial im Zentrum

stehen und welche als subaltern marginalisiert sind.

 

Spivaks Begriff der Subalternität richtet das Augenmerk auf Positionen am Rande

von hegemonialen Diskursen. In ihrem berühmten und umstrittenen Aufsatz Can

the Subaltern Speak (1988) diskutiert sie, inwiefern Subalterne gehört werden kön-

nen. Subalternität bildet sich nach Spivak an der Grenze der Wissensproduktion.

Die Handlungsfähigkeit Subalterner ist aufgrund der oppositionellen Position zur

Hegemonie nicht oder nicht vollständig erfassbar. Damit bezeichnet diese Positi-

on eine unerreichbare Leere (vgl. Dhawan/Castro Varela 2015: 199), die nur durch

den Bezug auf einen hegemonialen Diskurs erscheint. Spivak verdeutlicht dies in

ihrem Aufsatz anhand der Witwenverbrennung, wie sie im kolonisierten Indien

praktiziert wurde.14 Eine intelligible Repräsentation einer subalternen Position ist

jedoch ohne Vereinnahmung nicht möglich: »Subalternität ist eine singuläre Ka-

tegorie, die unverifizierbar ist und sich daher jeglicher Exemplarität entzieht, die

als Grundlage für universelle Propositionen dienen könnte (vgl. Spivak 2005: 475).«

(Dhawan/Castro Varela 2015: 191) Subalternität bezeichnet damit keine Identität,

sondern eine Position, womit Subalternität mit der Diskussion von Standpunkten

in Verbindung gebracht werden kann.

Wenn Kant davon spricht, an der Stelle jedes anderen zu denken, so hatte er

sicherlich kein Konzept von Subalternität im Sinn, doch die Betonung auf jeden

anderen eröffnet die Möglichkeit, gerade auch jene Positionen in Betracht zu zie-

hen, die durch eine regulative Idee nicht als exemplarisches Beispiel erfasst werden

– also gerade jene, die durch ein reflexives Urteil an den Rand einerWelt- undWis-

sensordnung gedrängt oder ausgeschlossen werden. Überblendet man in diesem

Sinne andere mit subalterne, so kann mit dem Sensus communis die Frage gestellt

werden, wie sich ein Denken aus einer hegemonialen Position heraus einer subal-

ternen Position annähern kann. Das An-der-Stelle-jedes-anderen-Denken wird in

diesem Sinne zu einer Aufforderung, eine Verbindung mit Standpunkten herzu-

stellen, die nur als Spur am Rande erkennbar sind. So verstanden, steckt in die-

14 Spivak greift diese Diskussion in ACritique of Postcolonial Reason (1999: 234ff.) wieder auf, wor-

auf ich hier jedoch nicht weiter eingehen werde.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ser Aufforderung zugleich ein paradoxes Moment, da nach jenen gefragt wird, die

nicht unmittelbar zur Gemeinschaft gehörend gedacht werden.

Dieses Überblenden des Standpunktes jedes anderen mit dem Begriff der Sub-

alternität geht jedoch mit zwei Gefahren einher: Zum einen hat die Fokusverschie-

bung auf solche Randpositionen rückwirkendKonsequenzen für das Funktionieren

des ästhetischen Urteils. Bei einem Urteil, das diese Ränder thematisiert, besteht

die Gefahr für das Funktionieren der Urteilskraft. Kant formuliert, das ästhetische

Urteil erhalte durch den Bezug auf den Gemeinsinn einen exemplarischen Cha-

rakter. Dieser exemplarische Charakter ist in Gefahr, wenn der Bezug nicht mehr

die Mitte der Gemeinschaft adressiert, sondern deren Randpositionen. Dem Urteil

droht, als Privaturteil zu gelten, wodurch der Anspruch auf Allgemeingültigkeit

brüchig wird. Das beurteilte Objekt kann als singulär, als nicht verallgemeiner-

barer Einzelfall abgewertet werden. Durch diese Verschiebung steht der Akt des

Urteilens, den Kant als exemplarische Vorführung versteht, auf dem Spiel. Spivak

(1999) nimmt in ihrer Lektüre der Kritik der Urteilskraft eine solche Verschiebung

vor, wenn sie den textlichen Spuren einer Figur nachgeht, die sie als native infor-

mant15 bezeichnet. Sie führt diesen der Ethnografie entlehnten Begriff in die Kritik

der Urteilskraft ein. Diese_ native informant ist in den Ausführungen zum Erhabenen

einerseits mit dem ›rohen Menschen‹ (der kein Gefühl für das Erhabene hat), an-

dererseits im zweiten Teil zur teleologischen Urteilskraft mit »Neuholländer« (dessen

Sinn der Existenz Kant infrage stellt) gleichzusetzen.16 Damit rückt sie Randfigu-

ren ins Zentrum, die im Rahmen der Kritik der Urteilskraft als vernachlässigbare

Beispiele erscheinen und diskutiert die Implikationen dieser Verschiebung.

Zum anderen wird an Spivaks Reflexionen deutlich: Die Fokussierung auf die_

native informant bedeutet nicht nur, dass das Urteil selbst singulär zu werden droht,

sondern auch, dass die Gefahr besteht, dass die_ native informant für die Selbstrefle-

xion des aufgeklärten Subjekts vereinnahmt und dadurch instrumentalisiert wer-

den kann. Eine post_koloniale Kritik, die im Namen de_r native informant spricht,

läuft damit Gefahr, sie »zu vereinnahmen, zu kooptieren und [...] essentialisie-

render Gewalt zu unterwerfen« (Dhawan/Castro Varela 2015: 200, vgl. auch Dina

Al-Kassim 2014: 16). Wie also kann Kritik geübt werden, die nicht ihrerseits ei-

ne gewaltvolle Aneignung wiederholt? Spivak bewegt sich in diesem Spannungs-

feld, wenn sie in ihrer Studie nicht nur den westlichen Kanon auf imperialistische

Axiome hin liest, sondern auch eine Dekonstruktion der post_kolonialen Theorie

15 Spivak (1999: 223) beschreibt in der Fussnote die Begriffe »native informant/colonial sub-

ject/postcolonial subject/globalized subject« als Reise (itinerary), die durch eine Geschichts-

schreibung begangen wird, die auf Transformation fokussiert: So wird native informant

durch die Kolonisierung zum kolonialen Subjekt.

16 Beide Stellen werde ich weiter unten einer genaueren Analyse unterziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 141

vornehmen will. Sie stellt damit nicht den Anspruch, für die_ native informant spre-

chen oder der_en Position vollständig erfassen zu können. Vielmehr will sie jenen

Akt aufzeigen, durch den sie_ an den Rändern der westlichen Vernunft konser-

viert wird. Der blosse Akt des Nachzeichnens dieses konstitutiven Ausschlusses

impliziert jedoch nicht, diesen Ausschluss aus der zivilisierenden Vermittlung der

Vernunft zu bejahen. Stattdessen nimmt Spivak diese Figur als Alibi, um die er-

mächtigenden Fiktionen des Kanons zu brechen, neu zu erzählen und dadurch

der_ native informant gegenüber einen Affekt und damit eine ethische Beziehung

entwickeln zu können (vgl. Al-Kassim 2014: 19).

Während Spivak in der Aneignung anderer Positionen lediglich eine Gefahr für

die eigene Kritik sieht, zeigt Lloyds (2013: 82ff.) Auseinandersetzung mit dem Text

The Theory of Moral Sentiments von Adam Smith, dass eine solche Aneignung auch

einen positiven Effekt haben kann. So thematisiert sie eine andere Grenze, an die

die Aufforderung, sich an die Stelle von jemand anderem zu denken, geraten kann.

Auch Smith thematisiert das Erfassen der Situation, in der andere Personen sich

befinden und kennzeichnet dies als einen Akt der Sympathie17 (vgl. ebd.: 86). Nach

Smith ist es möglich, sich in die Situation von Neugeborenen oder Toten zu ver-

setzen. In beiden Fällen wird deutlich, dass es in diesem Akt der Sympathie nicht

darum geht, wie der tote oder neugeborene Mensch sich selbst fühlt, sondern dass

wir uns an deren Stelle zu versetzen vermögen und in diesem Akt unsere eigenen

Vorstellungen mitnehmen. Diese Extrembeispiele verdeutlichen, dass eine strik-

te Grenze zwischen dem Ich und den Anderen nicht gezogen werden kann, da je-

der Akt des Sich-in-die-Position-einer-anderen-Versetzens eine Projektion enthält.

Viel eher ist das Verhältnis von Selbst und Anderem ein Kontinuum. Auch Smith

erkennt die Gefahr der Instrumentalisierung und Vereinnahmung in diesem Pro-

zess: So liegt dann eine Täuschung vor, wenn beispielsweise unsere eigene Not auf

jene der Toten projiziert wird oder eigene Ängste vor der Zukunft in die Antizipa-

tion der Situation eines Neugeborenen eingehen. Es kann also passieren, dass das

eigene Bewusstsein lediglich grosszügig ausgebreitet wird (vgl. ebd.: 92). Smith

sieht dies jedoch weniger als Gefahr, denn als Chance, wie Lloyd am Beispiel von

Toten ausführt. In diesem Akt werde das Diktum von Lucretius, der Tod sei nicht

präsent, wenn wir leben, und wenn er da sei, würden wir nicht mehr existieren,

unterlaufen (vgl. ebd.: 87), denn erst durch eine solche Übertragung kommt eine

Angst vor dem Tod auf. Diese Angst nimmt nun eine Funktion ein, indem sie die

Grundlage bildet, Grenzen für das menschliche Verhalten zu setzen, das ansonsten

ungehindert destruktive Züge annehmen könnte. In Lloyds Diskussion wird also

deutlich, dass ein Verkennen durchaus auch als produktiver Akt gefasst werden

kann, der für die eigene ethische Einstellung zentral ist.

17 Lloyd schlägt an einer Stelle eine Aktualisierung des Begriffs vor und übersetzt ihn als Em-

pathie (ebd.: 92), ein Begriff, der Smith nicht zur Verfügung stand.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Verbindet man diese Überlegungen mit jener Position, die mit Spivak als sub-

altern bezeichnet werden kann, kann auch hier das Denken-an-der-Stelle-anderer

einen produktiven Effekt erzeugen. Mir ist jedoch wichtig, dass das Bewusstsein,

dass es sich um eine Projektion handelt, aktualisiert bleibt, damit dennoch keine

Aneignung stattfindet. Es darf in diesem Sinne keine vollständige Identifizierung

der eigenen Ängste mit der Situation Subalterner vorgenommen werden, da sonst

gerade jene Vereinnahmung und Instrumentalisierung stattfindet, vor der Spivak

warnt. Anders formuliert, beinhaltet die Position von Subalternen ein negatives

Moment, sodass diese Position nie vollständig erfasst werden kann.

In Rückbindung an die Idee des Sensus communis bei Kant machen diese Re-

flexionen deutlich, dass das Denken-an-der-Stelle-anderer eine Verbindung zwi-

schen Selbst und anderen herstellt, wobei das Verhältnis dieser beiden Positionen

zueinander unterschiedlich gestaltet sein kann. Wie die vorhergehenden Kapitel

bereits dargelegt haben und das folgende Kapitel zur teleologischen Urteilskraft wei-

ter verdeutlichen wird, kann die Veranderung (Othering) als Teil und als Effekt des

Denkens der Zweckmässigkeit nicht ohne ein Selbst verstanden werden, das ein

reflexives Urteil vornimmt und damit auch die eigene Position klärt. Die Idee des

Sensus communis enthält jedoch dann die Möglichkeit, aus diesem Denken heraus

eine Kritik an diesen reflexiven Urteilen zu formulieren, wenn eine Erweiterung in

dekolonialer Hinsicht vorgenommen und nach jenen Positionen gefragt wird, die

von diesem Denken herabgestuft oder ausgeschlossen bleiben. Eine solche dekolo-

niale Kritik ist dann radikal, wenn der Fokus auf ausgeschlossene Positionen den

Effekt hat, dass die reflexiven Urteile in ihrer Konstitution hinterfragt werden.

Kritik zu üben, wird so verstanden zu einem Balanceakt, indem ein Denken

aufgegriffen wird, der Fokus sich auf die Ränder richtet und mit diesem Fokus

das Denken selbst kritisch hinterfragt wird. Zentral ist jedoch, dass jene Figuren

am Rand durch die Kritik keine rein instrumentelle Rolle erhalten, da dies eine ge-

waltvolle Aneignung bedeutenwürde.Die Positionen amRandemüssen deshalb als

letztlich nicht erfassbare Positionen begriffen werden, denen immer ein Moment

der Negativität anhaftet. Die Aufforderung, an der Stelle anderer zu denken, wird

so zu einem Aufruf, der letztlich nicht einlösbar ist. Dadurch bleibt der Prozess des

An-der-Stelle-anderer-Denkens eine nicht abschliessbare Überprüfung regulativer

Urteile.

5.3.2 Die Verbindung des Schönen mit dem Guten:

Zur moralischen Erweiterung des Sensus communis

Das Schöne zeichnet sich nach Kant dadurch aus, dass es sich sowohl vom Ange-

nehmen wie auch vom Guten abgrenzt. Durch die Abgrenzung kann das Schöne

einen eigenen, autonomen Bereich beanspruchen. Dennoch versucht Kant wieder-

holt, das Schöne in Verbindung mit dem Guten zu bringen und damit eine Bezie-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 143

hung zwischen Ästhetik und Moral herzustellen. Nach Zammito (1992: 7) müssen

diese Versuche einer späteren Phase in der Ausarbeitung der Kritik der Urteilskraft

zugeordnet werden. Er unterscheidet in der Genese der Kritik der Urteilskraft drei

Phasen: In einer ersten Phase gehe es Kant um die transzendentale Grundlegung

der Ästhetik. Die zweite Phase sei gekennzeichnet durch die Einführung des refle-

xiven Urteils und werde als kognitive Wende gesehen. Die dritte Phase bezeichnet

Zammito als ethische Wende, für die vor allem die Passagen zum Erhabenen zen-

tral seien. Dennoch gebe es auch mehrere Passagen, in denen das Schöne in Bezie-

hung zur Vernunft gebracht werde, also jenem Vermögen, durch das moralisches

Handeln möglich sei.

Der Einbezug der Vernunft findet auf unterschiedlichen Ebenen statt. Einer-

seits wird der Mensch verstanden als Wesen, das Vernunft besitzt. Hier stellt sich

die Frage, inwiefern ein ästhetisches Urteil, das Menschen als Objekte der Urtei-

le nimmt, diese Fähigkeit der Menschen berücksichtigen kann oder auch muss.

Andererseits untersucht Kant die Rolle der Vernunft in der Kunstproduktion. Die

durch Menschen erschaffene Kunstobjekte müssen nach Kant auch als Äusserung

von Vernunft verstanden werden. In dieser zweiten Diskussion der Verbindung

von Ästhetik und Moral sehe ich einen Anknüpfungspunkt zum Sensus commu-

nis, da hier eine andere Dimension der Erweiterung der Denkart formuliert wird,

die in dekolonialer Absicht genutzt werden kann.Demgegenüber kann die erste Art

der Verbindung des Schönen mit der Vernunft als eine Einschränkung des Sensus

communis charakterisiert werden, wie die folgenden Ausführungen verdeutlichen

sollen.

Kant unterscheidet im Paragrafen 16 zwischen freier und anhängender Schön-

heit. Mit freien Schönheiten sind beispielsweise Vögel, Schalentiere und Blumen

gemeint. Diese sind insofern frei, als dass ein Zweck einer Blume nicht bekannt

ist – oder selbst wenn sich Botaniker_innen genauer mit dem »Befruchtungsor-

gan der Pflanze« (KdU B: 49/A: 48) – also mit der Zweckmässigkeit – auskennen

würden, nähmen auch diese in einem ästhetischen Urteil keinen Bezug darauf.

Anders ist dies nach Kant bei Menschen, Pferden und Gebäuden, da hier ein Be-

griff im Spiel ist, der einen Zweck für diese angibt, der »bestimmt, was das Ding

sein soll« (KdU B: 50/A: 49). Damit ist das Urteil hier ein anhängendes Urteil, da

das Geschmacksurteil eine Verbindung eingeht mit der Vorstellung, wodurch der

Gegenstand erst gegeben ist. Die Beispiele, die Kant zur Veranschaulichung gibt,

mögen erstaunen. In Bezug auf Pferde und Menschen lässt sich vermuten, dass

Kant hier auf Überlegungen zurückgreift, die er in der teleologischen Urteilskraft für

organisierte Wesen anstellt, und das ästhetische Urteil dem teleologischen unter-

ordnet, auch wenn dies nicht deutlich wird. Es wird also nicht klar, warum bei

einer Blume von dessen teleologischer Betrachtung abstrahiert werden kann und

beim Pferd dies nicht möglich sein soll. Jedenfalls sieht Kant das ästhetische Urteil

als anhängendes Urteil, das sich einem anderen Urteil unterordnet, wodurch zwar

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

das ästhetische Urteil nichts gewinnt, so doch »das gesamte Vermögen der Vor-

stellungskraft, wenn beide Gemütszustände zusammen stimmen« (ebd. B: 52/A:

51), einen Gewinn daraus zieht – und damit die Vereinigung der Vernunft mit dem

Geschmack meint.

Etwas anschaulicher werden die Überlegungen in Paragraf 17. Kant schlägt dort

vor, die Beurteilung eines Objekts solle als dem Urbild des Geschmacks entspre-

chend viel eher als Ideal denn als Idee bezeichnet werden. Die Idee benennt ledig-

lich eine Vernunftidee. Der Begriff des Ideals kann »die Vorstellung eines einzelnen

als einer Idee adäquaten Wesens« (ebd. B: 54/A: 54) besser fassen. Kant schränkt

weiter ein, die Schönheit, zu der ein Ideal denkbar sei, müsse eine durch objektive

Zweckmässigkeit fixierte Schönheit sein, das heisst, ein Ideal ist nur dann auf-

findbar, wenn es nicht um die freie Schönheit geht, sondern um eine anhängende

Schönheit, wobei er nun nur ein Beispiel von anhängender Schönheit vor Augen

hat:

»Nur das, was den Zweck seiner Existenz in sich selbst hat, der Mensch, der sich

durch Vernunft seine Zwecke selbst bestimmen, oder, wo er sie von der äußern

Wahrnehmung hernehmen muß, doch mit wesentlichen und allgemeinen Zwe-

cken zusammenhalten, und die Zusammenstimmungmit jenen alsdann auch äs-

thetisch beurteilen kann: dieser Mensch ist also eines Ideals der Schönheit, so wie

die Menschheit in seiner Person, als Intelligenz, des Ideals der Vollkommenheit

unter allen Gegenständen in der Welt allein fähig.« (Ebd. B: 55f./A: 55)

Mit dem Begriff des Ideals nimmt Kant also eine Verbindung des ästhetischen Ur-

teils mit der Vernunft vor, indem das Geschmacksurteil mit einer Bestimmung des

Menschen verbunden wird. Diese Bestimmung ist jedoch eine doppelte, denn zu-

nächst kommt hier der Mensch als Wesen vor, das seine Zwecke selbst bestimmen

kann, also autonom handeln kann. Doch Kant gibt noch eine zweite Möglichkeit:

Diese Zwecke können auch aus der äusseren Wahrnehmung entnommen werden,

womit eine teleologische Beurteilung der Welt kurz gestreift wird. Der Mensch

wird hier bestimmt als Wesen, das die »wesentlichen und allgemeinen Zwecke zu-

sammenhalten kann« (ebd.), das also die Zweckhaftigkeit der Natur erkennen und

bestimmen vermag und durch diese Strukturierung über Zwecke einen grösseren

Zusammenhang oder gar eine Vollkommenheit herstellen kann. Dieses Urteil wird

jedoch im obigen Zitat mit dem Auch sogleich wieder überblendet mit einem äs-

thetischen Urteil. So erscheint der Mensch in einer doppelten Rolle, einerseits als

Objekt einer ästhetischen Beurteilung, andererseits ist dieses Objekt darüber be-

stimmt, dass es selbst ein solches ästhetisches Urteil vornehmen kann. Und als

solchermassen aktives Wesen könne der Mensch als ästhetisches Objekt anders

beurteilt werden als beispielsweise Blumen oder eine schöne Aussicht (vgl. ebd.

B: 55/A: 55). Denn die Fähigkeit, sich selbst Gesetze zu geben oder die Natur als

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 145

zweckhaft zu erkennen, erlaubt es, dass das ästhetische Urteil über den Menschen

sich mit einer Vorstellung von Vollkommenheit vermengt.

Diese zweifache Bestimmung des Menschen, über den ein »intellektuierte[s]

Geschmacksurteil[]« (ebd. B: 55/A: 54) gefällt werden kann, verfolgt Kant weiter,

indem er den Text in zwei Abschnitte aufteilt, die sich zum einenmit der Vernunft-

idee und zum anderen mit der ästhetischen Normalidee beschäftigen. In beiden

Abschnitten klingt an, dass es nicht nur um eine Beurteilung, sondern auch um

eine Darstellung von Menschen geht. Die Vernunftidee charakterisiert Kant als ei-

ne Idee, »welche die Zwecke der Menschheit, sofern sie nicht sinnlich vorgestellt

werden können, zum Prinzip der Beurteilung einer Gestalt macht, durch welche,

als ihre Wirkung in der Erscheinung, sich jene offenbaren.« (Ebd. B: 56/A: 55f.).

Nur den Menschen wird also zugeschrieben, den Zweck der Menschheit, also das

Sittliche in sich zu tragen; dieser Zweck kann jedoch – als Vernunftidee – nicht

äusserlich in Erscheinung treten. Dennoch kann das Wissen um das Sittliche in

die ästhetische Beurteilung einfliessen. Eine Annäherung an diese Vernunftidee

im empirischen Bereich ist durch bestimmte Personen möglich. So kann ein Aus-

druck des Moralischen, »[d]er sichtbare Ausdruck sittlicher Ideen, die den Men-

schen innerlich beherrschen [...]« (ebd. B: 60/A: 59), von Personen erkannt oder

dargestellt werden, wenn diese einige Bedingungen erfüllen: Sie müssen »reine

Ideen der Vernunft und große Macht der Einbildungskraft« (ebd. B: 60/A: 60) in

sich vereinigen.18

Es braucht also nach Kant aufseiten der beobachtenden Person eine Vorstel-

lung von Autonomie, die durch die Verbindung mit der Einbildungskraft nun in

eine ästhetische Beurteilung des Gegenübers einfliessen kann. Dieses konkrete Ur-

teil ist kein rein ästhetisches Urteil mehr, wie Kant zu Ende des Abschnittes betont

(vgl. ebd. B: 61/A: 59), wobei er im vorhergehenden Paragrafen betonte, das ge-

samte Vermögen ziehe durch diese Verbindung einen Gewinn. Die Unreinheit des

ästhetischen Urteils zeigt sich auch daran, dass nun mit dem Urteil ein Interesse

vermischt wird, während sich das ästhetische Urteil gerade durch seine Interes-

senlosigkeit auszeichnet. Dieses Interesse stammt aus dem moralischen Bereich,

mit dem sich das ästhetische Urteil hier verbindet.

Diese Vernunftidee bildet jedoch nur eine Seite des ästhetischen Urteils über

Menschen. Auf der anderen Seite gibt es ästhetische Normalideen. Hier geht es

um eine einzelne Anschauung, »die das Richtmaß seiner Beurteilung, als eines zu

einer besonderen Tierspezies gehörigen Dinges, vorstellt« (ebd. B: 56/A: 55). Die

ästhetische Beurteilung beruht aufseiten der beurteilenden Person auf einer Idee

18 Insbesondere die Ausführungen zum Erhabenenwerden verdeutlichen, dass diese Ideen der

Vernunft nach Kant eine Errungenschaft der Kultur sind und damit – entgegen der neutralen

Formulierung andieser Stelle – nicht ohneVorbedingungbei allenMenschen vorauszusetzen

sind.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

der Zweckmässigkeit desMenschen als Naturwesen,womit es hier vielmehr um ein

teleologisches Urteil geht, das sich mit dem ästhetischen verbindet. Kant bezeich-

net die folgenden Ausführungen als psychologische Erklärung dieser ästhetischen

Normalidee: Es gibt ein Mittelmass, das sich eruieren lässt, indem man beispiels-

weise viele Gesichter übereinander legt. Diese ergeben dann eine Mitte, die schön

ist. Dies gilt jeweils für den Landstrich19, in dem dieser Vergleich angestellt wird,

das heisst, die Normalidee ist eine andere für ›Weisse‹ als für Chines_innen oder

für afrikanische Menschen:

»Wenn nun auf ähnliche Art für diesen mittlern Mann der mittlere Kopf, für die-

sen die mittlere Nase u.s.w. gesucht wird, so liegt diese Gestalt der Normalidee

des schönen Mannes, in dem Lande, wo diese Vergleichung angestellt wird, zum

Grunde; daher ein Neger notwendig unter diesen empirischen Bedingungen eine

andereNormalidee der Schönheit der Gestalt habenmuß, als einWeißer, der Chi-

nese eine andere, als der Europäer. Mit dem Muster eines schönen Pferdes oder

Hundes (von gewisser Rasse) würde es eben so gehen.« (Ebd. B: 58/A: 57f.)

Kant geht in seinerDarstellung derNormalidee von einer gegebenen Einteilung der

Menschen aus, die an seine Überlegungen zu den ›Rassen‹ der Menschen erinnern

– auch wenn hier der Begriff ›Rasse‹ nur in Bezug auf Hunde fällt. Diese Grenz-

ziehung zwischen den Menschen geht nicht von der Erfahrung aus, wie Kant im

Folgenden klärt, »sondern nach ihr werden allererst Regeln der Beurteilung mög-

lich.« (Ebd. B: 58/A: 58) Diese Eingruppierung, die dem ästhetischen Urteil vor-

ausgeht, ist das Resultat einer teleologischen Beurteilung. Kant springt von dieser

Stratifizierung zurück zur Gattung:

»Sie [die Normalidee, Anm. KH] ist das zwischen allen einzelnen, auf mancher-

lei Weise verschiedenen, Anschauungen der Individuen schwebende Bild für die

ganze Gattung, welches dieNatur zumUrbilde ihren Erzeugungen derselben Spe-

zies unterlegt, aber in keinem einzelnen völlig erreicht zu haben scheint.« (Ebd. B

58f./A: 59)

Wie genau jedoch der Übergang von der jeweiligen Normalidee zu einer Norma-

lidee der Gattung aussehen könnte, dazu sagt Kant nichts – und legt damit auch

nicht nahe, dass eine Gruppe vonMenschen näher am Bild der Gattung liegen wür-

de als eine andere, sondern hält explizit fest, dass kein Individuum das Urbild der

Schönheit in dieser Gattung erreicht zu haben scheint.

Mit diesen Ausführungen zur Normalidee und zur Vernunftidee zeigt Kant ei-

ne Verbindung der ästhetischen Urteilskraft mit einem jeweils anderen Urteil auf.

19 Kant selbst spricht von Land, womit die Assoziationmit einem Staat näherliegt. Da er jedoch

im Folgenden nicht (nur) von Nationalstaaten oder Nationalcharakteren spricht, scheint mir

Land eher als ›klimatische Zone‹ gemeint zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 147

Die Normalidee beruht auf einer vorhergehenden Einteilung der Menschen, die

Kant im zweiten Teil der Kritik der Urteilskraft zur teleologischen Urteilskraft weiter

begründet und die damit ausserhalb des ästhetischen Urteils liegt. Das teleologi-

sche Urteil dient hier dem ästhetischen zur Grundlage und als Bedingung, »worauf

dieses Rücksicht nehmenmuß« (ebd. B: 189/A: 187), wie Kant in einem späteren Ab-

schnitt verdeutlicht.20 Das ästhetische Urteil wird von Kant dem anderen Zweck-

urteil untergeordnet, sodass das ästhetische Urteil der Logik der Einteilung der

Natur nichts entgegensetzen kann. Im Gegenteil findet eine Verstärkung statt, da

die Einteilung der Menschen in Kategorien um eine Dimension erweitert wird.21

Die Vernunftidee macht hingegen eine Verbindung mit demMenschen als No-

umenon kenntlich. Wenn an dieser Stelle der Mensch in Bezug auf seinen Zweck

beurteilt wird, dann hat dies zur Folge, dass sich dieses Urteil – wie weiter unten

genauer dargestellt wird –mit einem Fortschrittsnarrativ verbindet: Denn nur kul-

tivierte Menschen können jene reine Idee haben, die notwendig ist, um ein solches

Urteil fällen zu können. Auch in diesem Urteil findet eine Verbindung des ästhe-

tischen Urteils mit einer anderen Betrachtungsart statt. Kant äussert sich jedoch

nicht deutlich, in welchem Verhältnis diese beiden Aspekte stehen, sodass es eher

naheliegend zu sein scheint, dass sich dasmoralische vom ästhetischenUrteil nicht

klar trennen lässt, sondern mit diesem vermengt.

Zudem lässt sich vermuten, dass dieses ästhetische Urteil zu vergessen be-

ginnt, dass jede Beurteilung eines Objekts als schön eigentlich eine Verwechslung

bedeutet. Wie oben ausgeführt, sind ästhetische Urteile in diesem Sinne immer

ein uneigentlicher Sprachgebrauch, da dem Objekt eine Eigenschaft zugeschrie-

ben wird, die jedoch auf der Urteilskraft des anschauenden Menschen beruht und

damit eigentlich nicht dem beurteilten Objekt selbst zukommt. Doch an dieser

Stelle scheint sich dieser metaphorische Sprachgebrauch der Grenze anzunähern.

Dem beurteilten Objekt wird nicht eine Zweckmässigkeit, sondern ein Zweck zu-

geschrieben, der durch ein Wesen, das seinerseits sich Zwecke setzen kann, er-

kannt und dargestellt werden kann. Hier steht der Anspruch auf einen eigentli-

chen Sprachgebrauch im Raum, wenn Kant behauptet, dass bestimmte Menschen

(mit den richtigen Ideen) erkennen könnten, dass ein Ausdruck bei anderen Men-

schen als Erscheinung des Moralischen beurteilt werden müsse. Das Urteil bean-

sprucht hier nicht nur den Status einer subjektiven, sondern auch einer objektiven

20 In Paragraf 48 ergänzt Kant noch ein Beispiel, in demnundasGeschlecht berücksichtigt wird.

Das Urteil ›Das ist ein schönes Weib‹ bedeutet somit: »[D]ie Natur stellt in ihrer Gestalt die

Zwecke im weiblichen Bau schön vor« (B: 189/A: 187). Auch hier findet eine Engführung der

Zweckmässigkeit mit der Fortpflanzungsfähigkeit statt, wie dies bereits anhand der Blume

weiter oben aufgegriffen wurde. Hier wird dieser Zweck zudem nur der Frau zugeschrieben.

21 Interessant ist, dass Kant an dieser Stelle eine Kategorisierung von Menschen vornimmt, die

in der teleologischen Urteilskraftmeines Wissens nicht weiter aufgegriffen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Zweckmässigkeit, insofern es um das Moralische geht. Dieses Urteil in seiner Ex-

klusivität erhält seine Allgemeingültigkeit nicht über einen Austausch mit anderen

Standpunkten, sondern durch seinen Bezug auf diese objektive Eigenschaft.

Die Formen der Verbindung zwischen Ästhetik und Vernunft haben also zur

Folge, dass sich das ästhetische Urteil entweder einem vorhergehenden Urteil un-

terordnet oder eine Einschränkung stattfindet, wer von Kant als fähig beurteilt

wird, ein Urteil zu fällen, in dem die Vernunft im Schönen sichtbar wird. In bei-

den Momenten findet keine Erweiterung der Denkart statt. Es finden sich in der

Kritik der Urteilskraft jedoch weitere, zu einem späteren Zeitpunkt verfasste Stel-

len, in denen eine andere Art Verbindung des Schönen mit dem Guten hergestellt

wird. Auf der Grundlage dieser Ausführungen wird es möglich zu verdeutlichen,

inwiefern ästhetische Urteile eine ethische Erweiterung erfahren können, die ge-

rade auch für eine dekoloniale Reformulierung des Sensus communis wichtig ist.

 

In der Dialektik und insbesondere im Paragrafen 59 bezeichnet Kant das Schöne

als Symbol für dasMoralische. Er vollzieht damit eine explizite Sprachreflexion, in-

dem er den Begriff des Symbols aufgreift und als »symbolische Hypotypose« (ebd.

B: 255/A: 251) erörtert, das heisst als »Übertragung der Reflexion über einen Gegen-

stand der Anschauung auf einen ganz andern Begriff, dem vielleicht nie eine An-

schauung direkt korrespondieren kann« (ebd. B: 257/A: 254).Wenn also das Schöne

und das Gute in einem Verhältnis der Symbolisierung stehen, bedeutet dies, dass

das Schöne zwar das Gute nicht direkt ausdrücken oder darstellen kann, aber in ei-

nem Verhältnis der Analogie zu ihm stehen kann. Das Schöne wird dabei zu einem

intuitiven Ausdruck für eine unbestimmte, übersinnliche Vernunftidee. Das Gute

kann so indirekt, vermittelt durch diese Analogie, in der Reflexion über das Schö-

ne Berücksichtigung finden. Mit dieser Formulierung verschiebt Kant die Begrün-

dung des Anspruchs des ästhetischen Urteils auf Allgemeinheit, da er nun diesen

Bezug auf das Sittliche als Grundlage dafür sieht, dass das Schöne einen Anspruch

auf die Beistimmung jedes anderen stellen kann. Er betrachtet nicht mehr die Har-

monie der Gemütskräfte als Grundlage dafür. Nur insofern das Schöne als Symbol

für das Gute steht, bezieht es sich auf das Intelligible, nur durch den Bezug auf

das Intelligible kann der Anspruch entstehen, dass andere dem Urteil zustimmen

(vgl. ebd. B: 258/A: 255).

Diese Beziehung des Ästhetischen zur Vernunft erweist sich als eine Formu-

lierung, die im Gegensatz zum Konzept der Vernunftidee den sprachtheoretischen

Rahmen nicht verlässt, sondern im Gegenteil noch vertieft. Die Verwechslung, die

in jedem ästhetischen Urteil stattfindet, erhält hier eine weitere Dimension, da

in der Verwechslung, durch die ein Gegenstand als schön beurteilt wird, dieses

Schöne als unbestimmter Ausdruck des Guten verstanden wird. Dennoch mün-

det dieser Ansatz in keine Heteronomie des Ästhetischen, da das ästhetische Ur-

teil nicht durch den Bezug auf die Vernunft durch Vorannahmen eingrenzt oder

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 149

vorstrukturiert wird. Zudem ist diese Formulierung im engeren Sinne auch nicht

mit einem Fortschrittsnarrativ verbunden, da keine bestimmten Ideen als Bedin-

gung vorausgesetzt werden, um eine ethische Dimension überhaupt erkennen zu

können. Stattdessen erweitert sich hier die Bedeutungskraft des Schönen um die

Dimension des Ethischen.

Noch deutlicher lässt sich diese Erweiterung fassen, nimmt man Ausschnitte

aus der Geniediskussion dazu (vgl. Paragrafen 46-50).22 Wie Zammito (1992: 35ff.)

darlegt, war Kant diesem Begriff gegenüber eher skeptisch eingestellt, da er von

Herder und Hamann, wichtigen Vertretern der Sturm-und-Drang-Bewegung, ge-

prägt worden ist und in den Augen Kants in gefährlicher Weise verwendet wurde.

Dennoch greift Kant in der späteren Phase der Ausarbeitung der Kritik der Urteils-

kraft den Begriff auf und integriert ihn in sein Verständnis der ästhetischen Ur-

teilskraft. Mit dem Begriff geht es Kant zwar hauptsächlich um die Hervorbrin-

gung schöner Gegenstände, jedoch hat dies zugleich Konsequenzen für die Rezep-

tion von Kunstwerken. Wichtig für sein Verständnis von Genie ist dabei, dass eine

»andere Natur« (KdU B: 193/A: 190) erschaffen werden kann. Zwar sind die Stoffe

der Natur entnommen und unterliegen den Naturgesetzen, so wie die menschliche

Handlung sich an den Gesetzen der Freiheit orientiert, doch in der Schaffung von

Kunst eröffnet sich ein Bereich, der weder durch die einen noch die anderen Ge-

setze bestimmt ist. Oder wie Kneller es auf den Punkt bringt: »As natural physical

beings we are bound by the laws of nature, as moral agents by the law of practical

reason, but as imaginative creatures we are constrained by neither und thus have

creative power« (Kneller 2003: 189). In der Deduktion (vgl. Paragraf 49), schreibt

Kant zur Dichtkunst:

»Wenn nun einem Begriffe eine Vorstellung der Einbildungskraft unterlegt wird,

die zu seiner Darstellung gehört, aber für sich allein so viel zu denken veranlaßt,

als sich niemals in einem bestimmten Begriff zusammenfassen läßt, mithin den

Begriff selbst auf unbegrenzte Art ästhetisch erweitert: so ist die Einbildungskraft

hiebei schöpferisch, und bringt das Vermögen intellektueller Ideen (die Vernunft)

in Bewegung, mehr nämlich bei Veranlassung einer Vorstellung zu denken (was

zwar zu dem Begriffe des Gegenstandes gehört), als in ihr aufgefaßt und deutlich

gemacht werden kann.« (KdU B: 194f./A: 192)

Durch die kunstvolle Verwendung von Begriffen können Ideen angesprochen wer-

den.Dadurch verbindet sich »mit der Sprache, als bloßemBuchstaben,Geist« (ebd.

B: 197/A: 195) und die engere Bedeutung von Begriffen wird ausgeweitet. So können

beispielsweise religiöse und rationale Ideen aufgerufen werden (vgl. Zammito 1992:

287 und 289f.). Ideen können nicht direkt ausgedrückt, aber durchaus angedeutet

22 Der Fokus liegt in den folgenden Ausführungen auf der Verbindung des Schönen mit Ideen;

es geht mir also nicht um eine umfassende Diskussion des Genies bei Kant.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

werden, da die »Vorstellungen der Einbildungskraft [...] mit einer solchenMannig-

faltigkeit der Teilvorstellungen in dem freien Gebrauche derselben verbunden ist«

(KdU B: 197/A: 195), dass es keine engere oder gar zwingende Beziehung zwischen

den Begriffen und den darüber hinausgehenden Ideen gibt. In diesem freien Spiel

ist es möglich, dass sich eine neue Regel eröffnet, »die aus keinen vorhergehenden

Prinzipien oder Beispielen hat gefolgert werden können« (ebd. B: 199/A: 196).

Kneller (2003: 189f.) sieht in diesem Verständnis von Genie und der Fähigkeit,

eine andere Natur zu erschaffen, einen Bereich umrissen, in dem es möglich ist,

dass sich moralische Ideen in den Handlungen der Menschen ausdrücken. Durch

diesen Geniebegriff wird die Lücke zwischen den moralischen Gesetzen und den

Regeln der Natur überbrückt, da die Handlungen der Menschen nicht nur den Na-

turgesetzen folgen, sondern darüber hinaus eine Anordnung von Dingen erstellen

können, die nur dann erfassbar ist, wenn sie in Beziehung zu Ideen gebracht wird.

Die Menschen erscheinen hier als Erschaffende ihrer Welt, sie können die physi-

sche und soziale Ordnung, von der sie Teil sind, zumindest zum Teil neu arrangie-

ren.23

Verbindet man dies nun mit der obigen Diskussion zum Sensus communis,

wird deutlich, dass das Schöne als Symbol des Moralischen eine Erweiterung des

Sensus communis darstellt. Die Erweiterung der Denkart wird nun nicht mehr nur

extensiv (an der Stelle jedes anderen zu denken) gefasst, sondern das ästhetische

Urteil selbst erweitert sich um eine neue Dimension. Dies findet dadurch statt,

dass im ästhetischen Urteil eine Verbindung mit Ideen gesehen wird, die über das

Ästhetische hinaus in den Bereich des Ethischen (oder auch Religiösen) reichen.

Dadurch erhält der Austausch über konkrete Kunstwerke als Symbole eine tiefere

Bedeutung, da es in dieser Diskussion nicht nur umdas konkrete Kunstobjekt, son-

dern um ein dahinter liegendes Werteverständnis geht. Diese weitergehende Be-

deutung fasst Kant jedoch als unnennbar, das heisst, die angedeuteten Ideen sind

nicht vollständig auf einen Begriff zu bringen oder in einem Objekt ausdrückbar.

Damit bleibt ein negativer Aspekt erhalten, der immer von neuem Antrieb geben

kann, zu einem Kunstprodukt mehr zu denken, zugleich jedoch die Offenheit und

letztliche Unbestimmtheit zu akzeptieren. Mit dieser Erweiterung erweist sich die

Ästhetik als zentraler Ort, an dem eine Auseinandersetzungmit moralischen Ideen

stattfinden kann.

Eine solche Auseinandersetzung kann jedoch nicht nur als Prozess gesehen

werden, der innerhalb eines einzelnen Subjekts abläuft, sondern auch als ein in-

tersubjektives Streiten. In der Bestimmung des Sensus communis hat Kant betont,

23 Kneller (2003: 192) sieht im Paragrafen 17 eine von Kant nicht genutzteMöglichkeit, die sinn-

lichen und moralischen Aspekte der menschlichen Natur (und die soziale Dimension der

Moralität) in die Einbildungskraft zu integrieren und damit eine moralische Gesellschaft zur

Darstellung zu bringen.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 151

dass es sich um einen rein gedanklichen Akt handelt, wennman sich in die Position

eines jeden anderen versetzt. Zhouhuang (2016: 120) verwendet diesbezüglich den

Ausdruck »intrasubjektiv«, der vom »intersubjektiven« Austausch unterschieden

wird. In den Ausführungen Kants zur Auseinandersetzung mit ästhetischen Urtei-

len kommt nun eine empirische Dimension dazu, das heisst, zur Reflexion, durch

welche ein ästhetisches Urteil getroffen wird, tritt der Austausch über dieses Ur-

teil dazu und damit ein intersubjektives Moment. Kant erachtet diesen Austausch

als nachträgliches Element, das für die Bestimmung des Sensus communis nicht

zentral ist.

In dieser intersubjektiven Hinsicht wird der Sensus communis von Kant als

Prozess gedacht, der nicht immer harmonisch ablaufen muss. Kant selbst disku-

tiert dies als Streiten um ästhetische Urteile. Unter welchen Bedingungen dieses

Streiten überhaupt möglich ist, erörtert er im Abschnitt zur Antinomie des Ge-

schmacks und bringt damit eine grundsätzliche Positionierung des Sensus com-

munis nochmals auf den Punkt. So erläutert er, dass es auf der einen Seite einen

Anspruch auf die allgemeine Einstimmung jedes anderen im Geschmacksurteil

brauche, weil sonst das Urteil Privatsache bleiben würde. Auf der anderen Seite

sei das Geschmacksurteil kein bestimmendes Urteil, in dem Begriffe notwendig

auf Konkretes bezogen werden müssen. Das ästhetische Urteil befinde sich sozu-

sagen dazwischen, und gerade deshalb dürfe mit Recht um diese Urteile gestritten

werden:

»Denn worüber es erlaubt sein soll zu streiten, da muß Hoffnung sein, unter ein-

ander überein zu kommen: mithin muß man auf Gründe des Urteils, die nicht

bloß Privatgültigkeit haben und also nicht bloß subjektiv sind, rechnen können;

welchem gleichwohl jener Grundsatz: ein jeder hat seinen eigenen Geschmack,

gerade entgegen ist.« (KdU B: 233/A: 230)

Fasst man das ethische Moment im Sensus communis nicht als der Gemeinschaft

vorgängiges Kriterium, so kann die Vernunft weder als Ausgangspunkt für das

Streiten gesehen noch eingeklagt werden, dass jemand der Vernunft widerspricht.

Insofern der Sensus communis im Prozess dennoch einen Bezug auf Vernunft in

sich birgt, kann der Anspruch erhoben werden, dass andere Positionen grundsätz-

lich nachvollziehbar sind und deswegen auch die Aufforderung rechtfertigen, die-

se nachzuvollziehen. Dies beinhaltet, dass das Streiten letztlich auch ein Streiten

um die Vernunft selbst mit sich bringen kann, bei dem die Grenzen der eigenen

Vernunft thematisiert und kritisch hinterfragt werden. In dekolonisierender Hin-

sicht ist dieser Punkt zentral, da Positionen am Rande in den kantischen Schriften

gerade auch dadurch gekennzeichnet sind, dass Menschen in Bezug auf die Ent-

wicklung der Vernunft als rückständig und damit randständig deklariert werden,

wie meine Lektüre der Beobachtungen, der Rassentheorien und der Geschichtsphi-

losophie deutlich gemacht hat.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Der Sensus communis kann reformuliert werden als Aufforderung, auch an

dieser Grenze zu denken. Dieser Art der Selbstkritik ist es zwar möglich, an die

Grenze dieses Denkens zu gehen, ein Überschreiten der Grenze ist jedoch nicht

möglich. Denn wenn die intrasubjektive Übereinstimmung der Erkenntniskräfte

als konstituierendes Merkmal für eine ästhetische Beurteilung vor dem intrasub-

jektiven Austausch vorrangig gesetzt wird oder gar die einzige Grundlage für das

ästhetische Urteil bildet, bleibt das Verstehen stets an die eigene Vernunft zurück-

gebunden. Aus dieser Position können zwar die Grenzen der Vernunft abgetastet

werden, es bleibt jedoch unmöglich, sich eine andere Vernunft vorstellen zu kön-

nen. Gerade vor dem kolonialen Hintergrund – zu Kants Zeit war es eine fort-

laufende Expansion Europas – bedarf der Sensus communis des grundlegenden

Einbezugs des intersubjektiven Austausches, womit erst Platz geschaffen werden

kann für ein anderes Denken und eine andere Vernunft, die vielleicht von der Kritik

der Urteilskraft her nicht denkbar ist, aber dennoch existiert. Erst dann kann auch

ein radikales Streiten um diese Vernunft überhaupt einsetzen, das dennoch von

der Idee geleitet ist, dass eine allgemeine Übereinstimmung möglich ist. In deko-

lonisierender Hinsicht wäre es deshalb zentral, die intersubjektive Ebene engermit

der intrasubjektiven Ebene in Verbindung zu bringen und insbesondere denkbar

zu machen, dass der empirische Austausch eine Wirkung auf die intrasubjektive

Übereinstimmung der Gemütskräfte entfalten kann.24

Setztman das Streiten zentral für die Bestimmung des Sensus communis, wird

auch deutlicher,worin das politische Potenzial besteht. Politisch kann in dieser Hin-

sicht die gesellschaftliche Auseinandersetzung um Ideen meinen, die nicht nur

den Blick auf die Vergangenheit prägen, sondern die auch die Grundlage für eine

mögliche Gestaltung der Zukunft bilden. Politische Handlungen bestehen in die-

sem Sinne als Vorstellungen, die ästhetisch gedacht, als kreativer Akt bezeichnet

werden können, durch den neue Regeln entstehen können und in dem eine andere

Natur denkbar gemacht wird. Natur wird hier nicht mehr nur durch den theo-

retischen Blick als mechanische Natur verstanden, sondern meint vielmehr jenen

Bereich, in dem das menschliche Handeln eine Welt erschafft, die uns dennoch als

Natur gegenübertritt. Diese Natur kann nur durch eine Perspektive erfasst werden,

die nach Zwecken und damit nach den dahinter liegenden Ideen fragt.

5.3.3 Das Fortschrittsnarrativ in der empirischen Entwicklung des Schönen

Zuletzt soll weiter ausgeführt werden, inwiefern Kants Ästhetik eine Verbindung

mit einem Fortschrittsnarrativ eingeht. Dies wird besonders deutlich in der Skizze

der empirischen Seite der Ästhetik. Die Zustimmung möglichst vieler Menschen

(»die Einhelligkeit, so viel möglich, aller Zeiten und Völker« [KdU B: 53/A: 53]) zu

24 Vgl. dazu auch der Text von Hicks (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 153

einem Geschmacksurteil ist nach Kant ein empirisches Kriterium, das für die Be-

stimmung des Schönen nicht begründend sein kann. Dennoch erwähnt er auch

hier, dass es einen »tief verborgenen allen Menschen gemeinschaftlichen Grunde

der Einhelligkeit in Beurteilung der Formen [gibt], unter denen ihnen Gegenstän-

de gegeben werden« (ebd. B: 53/A: 53). Es gibt nach Kant ein Urbild, eine Idee des

Geschmackes, und dieses ist in jeder Person angelegt, jedoch muss jede einzelne

Person es selbst hervorbringen. Das Urteil über das Schöne ist demnach mit einer

Logik verflochten, die eine bestimmte Veranlagung in allen Menschen voraussetzt

und damit verbunden eine Entwicklung oder Entfaltung dieser Idee verzeichnet.

In der Deduktion des ästhetischen Urteils kommt Kant weiter auf diese empiri-

sche Entwicklung der Ästhetik zu sprechen: »[N]ur in Gesellschaft kommt es ihm

ein, nicht bloß Mensch, sondern auch nach seiner Art ein feiner Mensch zu sein

(Anfang der Zivilisierung)« (ebd. B: 163/A: 161). Erst durch die Gesellschaft wird die

natürliche ›Anlage‹ entwickelt. Kant beschreibt die erforderlichen Etappen dieser

Zivilisierung: So fängt es an mit »Reizen, z.B. Farben, um sich zu bemalen (Rocou

bei den Karaiben und Zinnober bei den Irokesen), oder Blumen Muschelschalen,

schönfarbige Vogelfedern, mit der Zeit aber auch schöne Formen (als an Kanots,

Kleiderns, u.s.w.)« (ebd. B: 163/A: 161). Auf dem höchsten Punkt der Zivilisierung

entsteht dann einHauptwerk aus der verfeinertenNeigung.Dieser Fortschritt lässt

nach Kant einen Übergang vom Sinnengenuss zum Sittengefühl erkennen (vgl.

ebd. B: 164/A: 162). Es besteht jedoch die Gefahr, dass das Schöne sich mit Nei-

gungen und Leidenschaften verbindet und damit wäre der Übergang zum Guten

»nur sehr zweideutig« (ebd. B: 165/A: 163). Die Entwicklung des Geschmacks in sei-

ner Reinheit kann jedoch das Gute befördern.

In dekolonisierender Hinsicht stellt das Fortschrittsnarrativ eine Einschrän-

kung des Streitens um das Schöne dar, da es in diesem Modell Äusserungen und

Urteile über das Schöne gibt, die mehr, weniger oder kaum in Verbindung mit

dem Guten stehen. Durch das Etablieren eines Anachronismus wird eine theo-

retische Kluft erschaffen zwischen unterschiedlichen Kunstäusserungen, wodurch

das Streiten unrechtmässig eingegrenzt wird. Zudemwird deutlich, dass Kant hier

eine Position einnimmt, die ich in Bezug auf die Normalideen umrissen und kri-

tisiert habe: Sein Urteil zeigt, dass er sich in der Lage fühlt, unterschiedliche Äus-

serungen als mehr oder weniger sittlich zu deklarieren. Er ist in der Lage zu er-

kennen, wann ein Phänomen sittliche Züge andeutet. Damit verortet er sich in

einer bestimmten, ›zivilisierten‹ Kultur, deren Vormacht er im Urteil behauptet. In

Bezug auf das Erhabene wird dieser Anspruch der Überlegenheit noch deutlicher.

Während ich also im Sensus communis nach einigen Modifikationen durchaus

einen Anknüpfungspunkt für eine dekolonisierende und dekoloniale Philosophie

sehe, geht es im Folgenden um eine problematisierende Lektüre des Erhabenen.

Im Erhabenen findet eine engere Verbindung des ästhetischen Urteils mit der Ent-

wicklung von Kultur statt, die sich der Öffnung hin zu einer anderen Philosophie

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

verschliesst. Darüber hinaus beginnt hier die kritische Philosophie, sich selbst zu

vergewissern und sich als einzig legitime Philosophie auszuzeichnen.Diese Selbst-

legitimierungwird jedoch erst in Bezug auf die teleologischeUrteilskraft umfassender

thematisiert werden.

5.4 Das Erhabene

Das Urteil über das Schöne wird von Kant als eine ruhige Kontemplation der Er-

kenntniskräfte beschrieben, durch die die Lebenskräfte angeregt und zum Verwei-

len eingeladen werden. Die Erfahrung des Erhabenen ist demgegenüber drama-

tischer, was auch damit zusammenhängt, dass weniger der Verstand als vielmehr

die Vernunft im Urteil involviert ist. Dies bedeutet, dass es im Erhabenen um den

Anspruch der Vernunft auf Totalität und Unbegrenztheit geht. Lyotard (1993: 68f.)

fasst dies in dramatischeWorte, wenn er die erhabene Gewalt als einen Blitzschlag

beschreibt, durch den das Denken mit sich selbst kurzgeschlossen werde. »Die Na-

tur, oder was davon übrigbleibt, die Quantität, dient nur als Wackelkontakt, von

dem aus der Funke überspringt. Die teleologische Maschine explodiert.« (Ebd.: 68)

Während das Schöne zur Aufklärung beigetragen habe, ist das Erhabene »ein plötz-

liches Glühen ohne Zukunft« (ebd.), in dem das Denken von sich selbst mitgerissen

wird.

»Die Einbildungskraft tut sich an der Grenze deßen, was sie darstellen kann, Ge-

walt an um zumindest darzustellen, daß sie nicht mehr darstellen kann; und die

Vernunft versucht unvernünftigerweise ihrerseits, das Verbot, das sie sich aufer-

legt und das im eigentlichen Sinne kritisch ist, zu verletzen.« (Ebd.)

Dadurch fordert das Denken seine eigene Endlichkeit heraus. Das erhabene Ge-

fühl ist damit, so Lyotard weiter, »das Einbrechen des dumpfen Begehrens nach

Grenzenlosigkeit in und für das Denken« (ebd.: 69). Kant selbst beschreibt das Er-

habene als Klimax, als eine »augenblickliche Hemmung der Lebenskräfte und dar-

auf sogleich folgenden desto stärkern Ergießung derselben [...], mithin als Rüh-

rung kein Spiel, sondern Ernst in der Beschäftigung der Einbildungskraft« (KdU

B: 75/A: 74). Beim Erhabenen kommt also ein negatives Moment dazu: die Unlust,

während beim Schönen ein positives und gleichmässiges Lustgefühl involviert ist.

Diese Unlust ist damit verbunden, dass es Momente der Zweckwidrigkeit gibt. Ein

Beispiel, das Kant gibt, dreht sich – vielleicht nicht ganz zufällig – um den Ozean:

Dieser könne nicht unmittelbar erhaben genannt werden, er sei grässlich,

»und man muß das Gemüt schon mit mancherlei Ideen angefüllt haben, wenn es

durch eine solche Anschauung zu einem Gefühl gestimmt werden soll, welches

selbst erhaben ist, indemdasGemüt die Sinnlichkeit verlassen und sichmit Ideen,

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 155

die höhere Zweckmäßigkeit enthalten, zu beschäftigen angereizt wird« (KdU B:

77/A: 76).

Was Kant genau impliziert, wenn er sagt, dass das Gemüt schon mit mancherlei

Ideen angefüllt seinmuss, wird weiter unten detailliert erörtert. Das Zitat verdeut-

licht jedoch, dass ein bestimmter Anblick dazu anregt, sich mit Ideen zu beschäf-

tigen, die so in der Natur nicht angetroffen werden können.

Kant unterscheidet zwischen dem Mathematisch-Erhabenen und dem

Dynamisch-Erhabenen. In der Analytik bestimmt er das Mathematisch-Erhabene

als das, »was über alle Vergleichung groß ist« (ebd. B: 81/A: 80), und meint damit

eine Grösse, die nicht darüber erkannt werden kann, dass sie mit anderen Grössen

verglichen wird. Für das, was wir in dieser Art als gross bezeichnen, gibt es

»keinen ihm angemessenen Maßstab außer ihm, sondern bloß in ihm [...]. Es

ist eine Größe, die bloß sich selber gleich ist« (ebd. B: 84/A: 83). Das Erhabene

ist also nicht in den Dingen der Natur zu finden, sondern in unseren Ideen. Das

heisst, dass durch ein Ding der Sinnenwelt eine »Erweckung des Gefühls eines

übersinnlichen Vermögens« (ebd. B: 85/A: 84) in uns hervorgerufen wird.

Es gibt also eine Wahrnehmung der Unangemessenheit des sinnlichen Mass-

stabes zur Grössenschätzung der Vernunft und hiermit verbunden eine Unlust.

Durch diese Unlust wird zugleich eine übersinnliche Bestimmung in uns rege und

damit auch Lust, die damit verbunden ist, dass wir jeden Massstab der Sinnlich-

keit den Ideen des Verstandes gegenüber unangemessen finden. In gewissem Sin-

ne befinden sich die Sinnlichkeit und die Vernunft in einemWiderstreit, in dessen

Verlauf die Vernunft auf die Beschränktheit der Sinnlichkeit hinweist:

»Es ist nämlich für uns Gesetz (der Vernunft) und gehört zu unserer Bestimmung,

alles, was die Natur als Gegenstand der Sinne für uns Großes enthält, in Verglei-

chung mit Ideen der Vernunft für klein zu schätzen; und, was das Gefühl dieser

übersinnlichen Bestimmung in uns rege macht, stimmt zu jenem Gesetz zusam-

men.« (Ebd. B: 97f./A: 96f.)

Doch die Vernunft kann diese Einschätzung nur vornehmen, weil sie durch die

Sinnlichkeit angeregt wird. Im Gemüt wird die Stimme der Vernunft geweckt, die

nicht nur eine Addition, sondern eine

»[…] Zusammenfassung in eine Anschauung, und für alle jene Glieder einer fort-

schreitend-wachsenden Zahlreihe Darstellung verlangt, und selbst das Unendli-

che (Raum und verflossene Zeit) von dieser Forderung nicht ausnimmt, vielmehr

es unvermeidlich macht, sich dasselbe (in dem Urteile der gemeinen Vernunft) als

ganz (seiner Totalität nach) gegeben zu denken« (ebd. B: 91f./A: 90f.).

Dadurch zeigt das Gemüt, dass es die Sinne übertreffen kann, indem es der Welt

eine Idee des Noumenon unterlegt (vgl. ebd.). Zugleich regt sich die übersinnliche

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Bestimmung in uns, die Einsicht in unsere subjektive Zweckmässigkeit, die Kant

mit dem Gefühl der Achtung identifiziert. Diese Achtung für uns selbst wird auf

das Objekt der Natur übertragen:

»Also ist das Gefühl des Erhabenen in der Natur Achtung für unsere eigene Be-

stimmung, die wir einem Objekte der Natur durch eine gewisse Subreption (Ver-

wechslung einer Achtung für das Objekt statt der für die Idee der Menschheit in

unserm Subjekte) beweisen, welches uns die Überlegenheit der Vernunftbestim-

mungen unserer Erkenntnisvermögen über das größte Vermögen der Sinnlichkeit

gleichsam anschaulich macht.« (Ebd. B: 97/A: 96)

Im Urteil des Erhabenen findet sich ein Bezug zur Bestimmung der Menschen, das

heisst ein Bezug darauf, dass die Menschen durch ihre Vernunft Endzwecke sind.

Diese moralische Grundlage bleibt im ästhetischen Urteil jedoch dunkel (vgl. ebd.

B: 154/A: 152), da Ideen nicht dargestellt werden können, wie bereits in Bezug auf

das Schöne ausgeführt wurde. In der Natur, die uns als Erscheinung in Raum und

Zeit zugänglich ist, kann kein Unbedingtes erscheinen. Durch den Anblick von et-

was Erhabenem findet jedoch eine Verknüpfung mit einer Idee des Übersinnlichen

statt, indem das Übersinnliche hinzugedacht wird. Durch diese Idee wird die Ein-

bildungskraft bis zu ihrer Grenze hin erweitert, indem das Erhabene als subjektiv-

zweckmässig beurteilt wird (vgl. ebd. B: 115f./A: 114f.).

Beim Dynamisch-Erhabenen kommt ein Moment der Macht dazu. Kant fokus-

siert hier auf die Natur als eine Macht, die wir fürchten und die unsere Ohnmacht

zu erkennen gibt. Zugleich entdecken wir jedoch durch diese Erfahrung, dass wir

unabhängig von der Natur sind: »worauf sich eine Selbsterhaltung von ganz andrer

Art gründet, als diejenige ist, die von der Natur außer uns angefochten und in Ge-

fahr gebracht werden kann, wobei die Menschheit in unserer Person unerniedrigt

bleibt, obgleich der Mensch jener Gewalt unterliegen müßte« (ebd. B: 105/A: 103f.).

Beim Dynamisch-Erhabenen fühlt das Gemüt die eigene Überlegenheit über die

Natur.

Aus feministischer Sicht wurde diese Überlegenheit kritisiert und deren ge-

schlechtliche Konnotation herausgearbeitet. So zeigt Klinger (1997) auf,wie derWi-

derstand gegen die Natur oder gar die Beherrschung der Natur mit Männlichkeit

assoziiert ist – was insbesondere mit Bezug auf die Beobachtungen ein naheliegen-

der Schluss ist, wo das Erhabene explizit mit demMännlichen und das Schöne mit

dem Weiblichen in Verbindung gebracht wird. Deutlich wird die geschlechtliche

Konnotation in der Kritik der Urteilskraft auch durch Lyotards Reformulierung des

Erhabenen, das er in ein Familiendrama ummünzt: Er personifiziert die Vorstel-

lungskraft als Mutter, die Vernunft als Vater. Beide bringen das Erhabene als Kind

hervor (vgl. Lyotard 1993: 200ff.). Klinger greift diese Interpretation auf und stellt

fest, Lyotard zeige damit zwar auf, wie der Geschlechtersymbolismus in Kants Ur-

teilskraft wirkmächtig sei, jedoch distanziere er sich an keiner Stelle davon. Statt-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 157

dessen sieht Klinger bei diesemDenker der Postmoderne die sexistische Spur sogar

noch verstärkt und übertrieben. Dieser Einschätzung stimme ich zu, jedoch blen-

det die Diskussion einen zentralen Aspekt aus, und zwar die Rolle der Kultur.25

Durch den Anblick der machtvollen Natur entdecken wir also nicht nur unsere

Abhängigkeit von der Natur, sondern auch die Kraft, die es uns ermöglicht, ihr zu

widerstehen. Diese Kraft nennt Kant eine Bestimmung unseres Vermögens, eine

›Anlage‹ in unserer Natur, deren Entwicklung und Übung jedoch uns selbst über-

lassen ist:

»Denn was ist das, was selbst demWilden ein Gegenstand der größten Bewunde-

rung ist? Ein Mensch der nicht erschrickt, der sich nicht fürchtet, also der Gefahr

nicht weicht, zugleich aber mit völliger Überlegung rüstig zu Werke geht. Auch

im allergesittesten Zustand bleibt diese vorzügliche Hochachtung für den Krie-

ger; nur daßman noch dazu verlangt, daß er zugleich alle Tugenden des Friedens,

Sanftmut, Mitleid, und selbst geziemende Sorgfalt für seine eigne Person bewei-

se: eben darum, weil daran die Unbezwinglichkeit seines Gemüts durch Gefahr

erkannt wird.« (KdU B: 106/A: 105)

Kant skizziert in dieser Passage eine Begegnung zwischen eine_m ›Wilden‹ und

einem Krieger, welche im Angesicht einer Gefahr standhält und damit die eigene

Erhabenheit erkennt. Dass dabei die beobachtende Person als ›wild‹ bezeichnet

wird, ist kein Zufall. In der Diskussion, welche Allgemeingültigkeit diesem Urteil

zugesprochen werden kann, bemerkt Kant:

»[...] aber mit unserm Urteile über das Erhabene in der Natur können wir uns

nicht so leicht Eingang bei andern versprechen. Denn es scheint eine bei wei-

tem größerer Kultur, nicht bloß der ästhetischen Urteilskraft, sondern auch der

Erkenntnisvermögen, die ihr zum Grunde liegen, erforderlich zu sein, um über

diese Vorzüglichkeit der Naturgegenstände ein Urteil fällen zu können.« (Ebd. B:

110/A: 109) Und weiter: »In der Tat wird ohne Entwickelung sittlicher Ideen das,

was wir, durch Kultur vorbereitet, erhaben nennen, dem rohen Menschen bloß

abschreckend vorkommen.« (Ebd. B: 110f./A: 109)

Kant verdeutlicht, das Erhabene könne nur erfahren werden, wenn bereits eine

bestimmte Entwicklung sittlicher Ideen in der Gesellschaft stattgefunden habe.

Eine solche Entwicklung setzt er bei ›Wilden‹ oder ›rohen Menschen‹ gerade nicht

voraus. Sie haben somit zum Erhabenen nur indirekt Zugang, durch Beobachtung

einer Person, die ihrerseits das Erhabene erfährt.Diese Beobachtung lässt dennoch

25 So erwähnt Klinger (1997: 208) in ihrem Text zwar ›Wilde‹ und Kinder, unterstellt jedoch,

diese könnten gleich wie das Weibliche mit der Natur identifiziert werden. Eine genauere

Rückbindung an den kantischen Text fehlt jedoch.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ein Gefühl anklingen, da es eine Grundlage in dermenschlichenNatur gibt, die hier

angesprochen wird:

»Darum aber, weil das Urteil über das Erhabene der Natur Kultur bedarf (mehr

als das über das Schöne), ist es doch dadurch nicht eben von der Kultur zuerst

erzeugt, und etwabloß konventionsmäßig in derGesellschaft eingeführt; sondern

es hat seine Grundlage in der menschlichen Natur, und zwar demjenigen, was

man mit dem gesunden Verstande zugleich jedermann ansinnen und von ihm

fordern kann, nämlich in der Anlage zum Gefühl für (praktische) Ideen, d.i. zu

demmoralischen.« (Ebd. B: 111f./A: 110)

Wenn also Menschen mit dem Urteil über das Erhabene nicht übereinstimmen,

wird dies durch die Markierung ›wild‹ und ›roh‹ nicht als eine Infragestellung

des Urteils angesehen, vielmehr wird daraus ein Entwicklungspotenzial abgelei-

tet respektive ein Noch-nicht-Zustand, der dadurch postuliert werden kann, weil ei-

ne gemeinsame ›Anlage‹ unterstellt wird. Hall (1997: 267) erkennt hier jenen My-

thos, durch den die Kolonisierung als zivilisierendeMission gekennzeichnet werde.

Kants Krieger sei der Inbegriff des zivilisierten Mannes, der den ›Wilden‹ Gesetze,

Moralität undWissenschaft bringe und von den ›Wilden‹ respektiert werden wolle,

da er – aus seiner Sicht – Verbesserungen für diese eroberte Welt bringe.

Spivak (1999: 12ff.) zweifelt jedoch auch an diesem grundsätzlich möglichen

Einbezug der ›Wilden‹ und argumentiert, es sei nichtmöglich, in dieser Kultur kul-

tiviert zu werden, wenn man ihr natürlicherweise fremd sei. Sei man als ein ›roher

Mensch‹ nicht durch diese – bestimmte, aber laut Kant einzig mögliche – Kultur

vorbereitet, erscheine einem das Erhabene als furchtbar. Demgegenüber bereite

die ›richtige‹ Kultur darauf vor, eine Naturerfahrung fälschlicherweise als erhaben

zu benennen, womit eine Fehllektüre vorgenommen werde. Damit zielt Spivak auf

die grundlegende Operation der reflexiven Urteilskraft, nämlich die Verwechslung.

Sie erwähnt, Subreption könne übersetzt werden mit Erschleichung, womit deut-

lich werde, dass die Übertragung des Übersinnlichen eigentlich unrechtmässig sei

und eine Unreinheit der Philosophie darstelle (vgl. dazu auch Lyotard 1993: 84).

Diese Erschleichung nimmt jedoch eine Funktion ein, die Kant in der teleologischen

Urteilskraft als heilsame Illusion bezeichnet. Spivak vermutet, dass sich aus dieser

Illusion ideologische Konsequenzen ergeben würden, und zwar sieht sie hier die

Überzeugung amWerk, dass die kulturelle Mission des Imperialismus zwar unbe-

dingt unternommen werden müsse, aber gleichzeitig nie wirklich erfolgreich sein

könne.

Diese Interpretationsansätze verdeutlichen, dass d_er ›Wilde‹ die menschliche

Verkörperung der Natur bezeichnet. Wenn im Erhabenen ein Widerstand gegen

die Natur und damit auch eine Beherrschung von Naturkräften imaginiert wird,

dann richtet sich diese Beherrschung in gewissem Sinne auch gegen d_en ›Wil-

den‹, da seine_ Beurteilung der Situation mit der Beurteilung durch die ›zivilisier-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 159

te‹ Person nicht gleichgesetzt wird: »Hierauf gründet sich nun die Notwendigkeit

der Beistimmung des Urteils anderer vom Erhabenen zu dem unsrigen, welche wir

in diesem zugleich mit einschließen.« (Ebd. B: 112/A: 110) Im Gegensatz zum Urteil

über das Schöne gibt es in Bezug auf das Erhabene kein Ansinnen auf Zustimmung,

sondern eine Notwendigkeit der Zustimmung anderer. Das Urteil unterliegt nicht

dem gleichen Aushandlungsprozess wie das Urteil über das Schöne, wie Lyotard

festhält: »Es gibt keinen erhabenen »sensus communis«, weil das Erhabene der

Vermittlung des moralischen Gefühls bedarf und dieses ein subjektiv a priori ge-

fühlter Begriff der Vernunft (die Freiheit als absolute Kausalität) ist.« (Lyotard 1993:

251) Weil das Erhabene sich letztlich auf moralische Ideen bezieht, liegt die Allge-

meinheit des Urteils in diesem Bezug begründet und muss nicht durch einen Sen-

sus communis überprüft werden.Dennoch gibt es eine Forderung nachMitteilung.

Diese entstammt jedoch nicht der Urteilskraft und ist damit auch nicht mit dem

Urteil intrinsisch verbunden, sondern entspringt aus dem Bezug zur praktischen

Vernunft (vgl. ebd.: 254). Die Forderung umfasst dadurch auch nicht jeden Aspekt,

den das Erhabene ausmacht, da nur ein Teil des Urteils in der Form der Analo-

gie in Beziehung zur Achtung (dem moralischen Gefühl) steht. Das zweckwidrige

Moment im Erhabenen, das Gefühle wie Entsetzen auslöst, untersteht nicht dieser

Forderung nachMitteilung. Damit macht Lyotard deutlich, dass die Mitteilung des

Gefühls einen anderen Status einnimmt als in Bezug auf das Schöne.

So geht es beim Erhabenen also nicht mehr um eine erweiterte Denkart, viel-

mehr beansprucht dieses Urteil, das einzig legitime zu sein. Und diese Legitimi-

tät ist intrinsisch mit dem Urteil verbunden. Im Abschnitt zur Deduktion schreibt

Kant, die Analytik sei zugleich die Deduktion des Erhabenen, das heisst, die Recht-

mässigkeit des Urteils könne nicht in Bezug auf das Objekt bestimmt werden (da

es sich um eine Übertragung handelt). Die Legitimität wird durch das Subjekt be-

stimmt, das im Erhabenen »ein zweckmäßiges Verhältnis der Erkenntnisvermö-

gen« (KdU B: 133/A: 131) findet. Das Gemüt erfährt durch die Erhabenheit seine

eigene Bestimmung (vgl. ebd. B: 105/A: 104), wodurch uns bewusst wird, dass wir

der Natur in uns wie auch ausser uns überlegen sind (vgl. ebd. B: 109/A: 108). Es

regt sich also eine übersinnliche Bestimmung, die Einsicht gibt in unsere subjek-

tive Zweckmässigkeit. Im Erhabenen erfährt das Denken eine Selbstschätzung der

Menschheit in uns (vgl. ebd. B: 228/A: 225). Diese Selbstschätzung der Menschheit

erweist sich jedoch in Bezug auf d_en beobachtende_n ›Wilden‹, d_er dieses Ur-

teil nicht teilt, als ausschliessend. Durch die Figur de_s beobachtenden ›Wilden‹

wird deutlich, dass sich im Erhabenen die kritische Philosophie selbst affirmiert,

indem sie sich gegenüber anderen Weltanschauungen als überlegen deklariert –

wobei diese Selbstaffirmation der kritischen Philosophie in der teleologischen Ur-

teilskraft noch deutlicher hervortritt, wie das folgende Kapitel darlegen wird. Doch

bereits in Bezug auf das Erhabene lässt sich festhalten, dass jegliche andere Beur-

teilung, beispielsweise jene durch ›Wilde‹, nicht berücksichtigt werden muss. Und

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

da sich dieses Urteil – wenn auch nicht direkt – auf die Vernunft bezieht und allen

die gleiche ›Anlage‹ zu moralischen Gefühlen unterstellt wird, erscheinen andere

Urteile als nicht dieser Analogie fähig und insofern unvernünftig und können so-

mit abgewertet werden. Der Beifall zum Urteil verwandelt sich so in ein Gebot –

und d_er ›Wilde‹ darf einzig die Beherrschung und Standhaftigkeit des Kriegers

bewundern.

Doch mit dieser Interpretation ist diese Figurenkonstellation noch nicht aus-

geschöpft. Auf der Grundlage von Arendts (2015) Interpretation lässt sie sich noch

aus einer anderen Perspektive reflektieren und kritisch hinterfragen. So findet sich

in anderen kantischen Schriften eine expliziteThematisierung der Rolle de_s Beob-

achter_s, wobei darin jedoch eine andere, umgekehrte Konnotation vorgenommen

wird. So schreibt Kant in Der Streit der Fakultäten im zweiten Abschnitt zur Franzö-

sischen Revolution:

»Die Revolution eines geistreichen Volks, die wir in unseren Tagen haben vor sich

gehen sehen, mag gelingen oder scheitern [...] diese Revolution, sage ich, findet

doch in denGemütern aller Zuschauer (die nicht selbst in diesemSpielemit verwi-

ckelt sind) eine Teilnehmung demWunsche nach, die nahe an Enthusiasm grenzt,

und deren Äußerung selbstmit Gefahr verbundenwar, die als keine andere, als ei-

nemoralische Anlage imMenschengeschlecht zur Ursache haben kann.« (Streit A:

143f.)

Die Bedeutung der Französischen Revolution wird nach Kant weniger durch je-

ne deutlich, die an dieser Revolution beteiligt sind, als durch die Aufmerksamkeit

der Beobachter_. Damit findet die eigentliche Revolution viel eher dadurch statt,

dass durch die Ereignisse eine Idee in den Menschen geweckt wurde, die auf der

moralischen ›Anlage‹ beruht. Arendt (2015: 74ff.) spitzt dies auf eine starke Ent-

gegensetzung von aktiver Involviertheit und distanzierter Kontemplation zu. Sie

betont, dass

»der Zuschauer eine Position hat, die es ihmerlaubt, das Ganze zu sehen; derHan-

delnde, als Teilnehmer an dem Spiel, muß seine Rolle spielen; er ist per definitio-

nemparteilich. Der Zuschauer ist per definitionemunparteilich; keine Teilnahme,

keine Rolle wird ihm zugewiesen. Also ist der Rückzug aus der direkten Beteili-

gung auf einen Standpunkt außerhalb des Spiels eine conditio sine qua non allen

Urteils.« (Ebd.: 87)

Nach Arendt sind Handelnde insofern nicht autonom, als sie von der Meinung der

Zuschauenden abhängen. Den Handelnden sei also wichtig, wie sie wirken und

ob sie im Einklang mit dem handeln, was die Zuschauenden von ihnen verlangen.

DerMassstab seien die Zuschauenden und dieserMassstab sei autonom (vgl. ebd.).

Diese beiden Positionenmünden nach Arendt in einen Zusammenstoss von Prinzi-

pien. Kant ist gegen die Revolution, die er als jederzeit illegitim erklärt, da ein Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 161

stand nur im Geheimen, also unter Ausschluss der Öffentlichkeit geplant werden

könne, womit ein Aufstand gegen das Prinzip der Publizität verstosse (vgl. ebd.:

77). Dem entgegengesetzt befürwortet Kant jedoch das Resultat der Revolution,

wenn er die Rolle de_s Beobachter_s einnimmt. Das Prinzip, nach dem man han-

delt, schlussfolgert Arendt, stimme in diesem Beispiel also nicht mit dem Prinzip

überein, nach dem die Beurteilung vorgenommen werde. In Bezug auf das Erha-

bene weist Arendt darauf hin, dass die Einsicht der Urteilskraft keine praktischen

Folgen für das Handeln habe. Kant erwähnt einen Krieger und nicht etwa einen

Staatsmann, den Arendt in diesem Kontext wohl eher erwartet hätte. Sie sieht die

Begründung dieser Wahl darin, dass nach Kant Kriege als Vorbereitung für den

weltbürgerlichen Frieden dienen können. Dies habe jedoch keine praktischen Fol-

gen für das Handeln, da es nach Kant die Pflicht gebe, keine Kriege zu führen (vgl.

ebd.: 84f.).

Es stellt sich die Frage, ob de_m ›Wilden‹ in diesem Sinne die Rolle de_s kon-

templativen Beobachter_s zugeschrieben werden kann, und damit die Überlegun-

gen zur Französischen Revolution auf das Erhabene übertragen werden können.

Durch eine solche Übertragung erhielte d_er ›Wilde‹ eine viel bedeutendere Rolle.

Denn gerade als Beobachter_ von aussen vermag diese Person die Bedeutung der

Erfahrung des Erhabenen zu ermessen, mehr als jene Person, der dies widerfährt.

D_er Krieger_ wäre letztlich vom Urteil de_s ›Wilden‹ abhängig. Es scheint also,

dass mit Arendt eine umgekehrte Konnotation der beiden Positionen möglich ist.

Dies trägt jedoch der veränderten Situation der beiden Szenen keine Rechnung.

Denn während es nach Kant illegitim ist, einen Aufstand gegen einen bestehenden

Staat zu planen, beinhaltet demgegenüber das Standhalten gegenüber der Natur-

macht keinen solchen Aspekt der Illegitimität. Darüber hinaus scheint mir auch

eine klare Aufteilung zwischen der Position de_s aktiv Handelnden und der Posi-

tion eine_s passiv Beobachtenden nicht adäquat zu sein.

Die Aufteilung in aktiv und kontemplativ ist in den kantischen Schriften nicht

immer gegeben. So wurde im Kapitel 4.5 deutlich, dass im Begriff der Aufklärung

sowohl eine Entwicklung der Natur wie auch ein Aufruf zum selbstbestimmten

Handeln enthalten ist. Die Fortschrittsgeschichte, die Kant entwirft, wird dadurch

zu einem Beitrag zur Beförderung der Aufklärung. Damit enthält die Philosophie

durchaus eine praktische Dimension, da die Äusserungen als Handlungen verstan-

den werden.26 Gerade die Kritik der Urteilskraft verdeutlicht dies in den Ausführun-

gen zum kreativen Schaffen und kann in diesem Sinne insgesamt selbst als Hand-

26 Dass diese Bestimmung allgemeiner auf die Aufklärungsphilosophie bezogen werden kann,

verdeutlicht Genevieve Lloyd (2013: 13), indem sie Cassirer zitiert: »The epoch of the Enligh-

tenment, he said, ›joined, to a degree scarcely ever achieved before, the critical with the pro-

ductive function and converted the one directly into the other.‹ Philosophy itself becomes

›practical‹«.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

lung verstanden werden. Der Akt des Beurteilens bedeutet nicht nur, Ereignissen

in Bezug auf einen grösseren Zusammenhang Bedeutung zu verleihen, sondern

damit verbunden dazu beizutragen, eine andere Realität denkbar zu machen und

als erstrebenwert aufzuzeigen.

Dies mag ein Grund dafür sein, warum es in der Szene zum Erhabenen ei-

ner radikaleren Aussenposition bedarf als in den Überlegungen zur Französischen

Revolution: Insofern das ästhetische Urteil nicht nur eine passive Kontemplation

ist, sondern von Kant als Aktivität konzipiert wird, fällt eine klare Unterscheidung

in aktiv und passiv weg. Die Trennung in zwei unterschiedliche Positionen kann

dadurch nur noch entlang eines Unterschieds in der (noch nicht) erlangten Kultur

gezogen werden. Während in Bezug auf die Französische Revolution d_er Beob-

achter_ die Ereignisse als historische Zeichen deuten kann (vgl. dazu Streit A: 142),

entzieht Kant d_em ›Wilden‹ die kulturelle Grundlage, die Ereignisse eigenständig

mit Bedeutung versehen zu können.Es ist aus demBlickwinkel derKritik derUrteils-

kraft nicht möglich, eine Position ausserhalb der kritischen Philosophie einzuneh-

men. Die Kritik der Urteilskraft positioniert sich als machtvolle und ausschliessende

Weltsicht.

D_er ›Wilde‹ kann von der Kritik der Urteilskraft ausgehend höchstens als Anzei-

chen gelesenwerden, also als Erscheinung, die auf etwas Transzendentes, den Rah-

men der Kritik der Urteilskraft Überschreitendes hindeutet. Er_ kann jedoch nicht als

solches erscheinen. Damit überwiegt ein negativer Charakter dieses Anzeichens,

insofern es eine Präsenz anzeigt, die keine Darstellung sein kann (vgl. Lyotard 1993:

172). Auch kann dieses Anzeichen nicht für den Fortschritt der Menschheit stehen,

wie Kant dies im zweiten Abschnitt im Streit der Fakultäten formuliert, da ein Ein-

bezug dieser Position Kants Vorstellung von Fortschritt grundlegend unterläuft.

Vielmehr deutet d_er ›Wilde‹ auf die koloniale Verflechtung der modernen Epis-

teme hin und nur ein dekolonial erweitertes reflexives Urteil, wie ich es auf der

Grundlage des Sensus communis skizziert habe, kann anfangen, d_en ›Wilden‹ als

Anzeichen davon zu verstehen.

5.5 Fazit

Im Rahmen des Denkens der Zweckmässigkeit wird das Verständnis von Kritik,

das Kant in der Kritik der reinen Vernunft in erster Linie als Einschränkung in nega-

tiver Weise bestimmt hat, einer Revision unterworfen. Das Prinzip der Zweckmäs-

sigkeit ermöglicht eine Vermittlung zwischen der praktischen Vernunft und dem

theoretischen Verstand und damit zwischen dem Noumenon und dem Phaenome-

non. Diese Vermittlung überschreitet die in der Kritik der reinen Vernunft etablierte

Grenze, die sie jedoch zugleich akzeptiert. Dieser Balanceakt gelingt nach Kant

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Die Kunst des kritischen Denkens: Kritik der ästhetischen Urteilskraft 163

dann, wenn die Urteilskraft als reflektierende verstanden wird, bei der konkrete

empirische Beobachtungen und eine Vernunftidee ineinander gespiegelt werden.

Richtet man die Aufmerksamkeit auf das Othering und die Selbstaffirmation,

dann erweist sich diese reflektierende Urteilskraft als zutiefst ambivalent. Denn

Kant formuliert mit dem Sensus communis ein Konzept, das sich aus post_kolo-

nialer und feministischer Sicht durchaus anschlussfähig erweist. Zentral ist da-

bei, dass dem Subjekt-Objekt-Verhältnis von beobachtender Person und beobach-

tetem Gegenstand eine weitere Dimension hinzugefügt wird, indem dieses Urteil

über das Schöne auf das Urteil anderer bezogen wird. Damit bleibt das Urteil über

das Schöne kein individuelles Urteil, sondern ist immer schon ein gemeinschaft-

liches Urteil. Anschlussfähig für eine feministische und post_koloniale Reflexion

erweist sich dieses Konzept deshalb, weil das Urteil durch die Reflexion auf eine

Gemeinschaft und durch den Bezug auf eine konkrete empirische Beobachtung

an einen Standpunkt gebunden bleibt, der jedoch durch das Urteil wiederum re-

flektiert wird. Damit bleibt das Urteil grundsätzlich prozesshaft – was auch darin

kenntlich wird, dass es zwar allgemeiner werden kann, wenn verschiedene andere

Positionen berücksichtigt werden, aber nie allgemein.Denn eine solche Allgemein-

heit könnte nur durch die Abstraktion des eigenen Standpunktes erreicht werden,

der jedoch eine Bedingung für das Urteil darstellt.

In der Diskussion des Sensus communis stand auch die Frage im Zentrum,

welche anderen Standpunkte berücksichtigt werden sollten. Hierbei habe ich vor-

geschlagen, andere mit subaltern zu ersetzen, wodurch gerade auch Positionen be-

rücksichtigt werden, die sich am Rande befinden – ohne jedoch diese Positionen

zu vereinnahmen.Mit dieser Reformulierung kann der Sensus communis im Sinne

einer Hegemonieselbstkritik verstanden werden, durch die dazu aufgerufen wird,

das Urteil, das von dem eigenen hegemonialen Standpunkt aus getroffen wird,

mit dem Urteil zu konfrontieren, das von Subalternen formuliert wird. Diese He-

gemonieselbstkritik lässt sich auch auf Kant anwenden. Dadurch wird die Ambiva-

lenz des Denkens der Zweckmässigkeit erkennbar: Denn gerade jenes Denken der

Zweckmässigkeit, das Menschen in unterschiedliche Kategorien wie ›Menschen-

rassen‹ oder Lebensstile einordnet, birgt in sich das Potenzial, diese Einordnung

infrage zu stellen und ein Vorgehen zu entwickeln, das dazu aufruft, jene Positio-

nen zu berücksichtigen, die herabgestuft oder ausgelassen wurden.

Des Weiteren lassen sich in der Ausformulierung und Diskussion des ästheti-

schen Urteils selbst Momente von Othering und Selbstaffirmation feststellen.Wird

ein Mensch Objekt eines ästhetischen Urteils, so können andere Perspektiven auf

denMenschenmit dem ästhetischen Urteil zusammenfliessen. Einerseits kann die

Darstellung vonMenschen damit einhergehen, dass dieMenschen als Teil des Tier-

reiches gesehenwerden und sich ihre Gattung in Gruppen einteilen lässt.Hier baut

das ästhetische Urteil auf einer teleologischen Einteilung der Menschen auf und

verstärkt somit die Einteilung der Menschen in Gruppen. Kant diskutiert anderer-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

seits die Vorstellung, der Mensch sei ein zur Autonomie fähiges Wesen. Das Othe-

ring findet sich dabei in der Vorstellung, dass die beurteilende Person diese Ideen

der Sittlichkeit teilt und im dargestellten Gegenüber zu erkennen vermag. Die-

se Vorstellung des Ausdrucks sittlicher Ideen in der Darstellung von Menschen ist

nicht zuletzt deshalb problematisch,weil Kant das Erlangen von sittlichen Ideen als

Resultat eines kulturellen Fortschritts versteht. Diese Idee eines Fortschritts, der

sich im ästhetischen Urteil zeigt, formuliert Kant weiter aus: So skizziert er ein Ur-

bild des Geschmacks, das sich über Generationen hinweg, durch unterschiedliche

Etappen hin zur Zivilisierung entwickeln kann. Dadurch werden ästhetische Ur-

teile von aussereuropäischen Menschen, die nach Kant noch keinen höheren Grad

der Zivilisierung erreicht haben, herabgestuft.

Damit verwoben finden sich auch Momente der Selbstaffirmation, die vor al-

lem im Urteil über das Erhabene explizit werden. Bei diesem Urteil skizziert Kant

ein überwältigendes Gefühl durch eine Naturerfahrung. Diese Erfahrung erweckt

nach Kant das Gefühl für ein übersinnliches Vermögen i_m Beobachtenden: die ei-

gene Zweckmässigkeit, also das Vermögen zur Sittlichkeit. Gerade weil sich diese

ästhetische Erfahrung auf die Bestimmung des Menschen als zur Vernunft fähi-

ges Wesen stützt, ist nach Kant kein Austausch oder gar eine Relativierung dieser

Erfahrung durch eine andereWahrnehmung vorgesehen. Vielmehr bleibt die beob-

achtende Positionmarkiert als ›wild‹ und damit kulturlos. Diese Position de_s ›wil-

den‹ Beobachter_s macht kenntlich, dass das Denken der Zweckmässigkeit dazu

führt, dass sich die kritische Philosophie als einzig vernünftige Weltsicht selbstaf-

firmiert. Inwiefern das Denken der Zweckmässigkeit die Selbstaffirmation der kri-

tischen Philosophie mit sich führt, lässt sich anhand des zweiten Teils der Kritik der

Urteilskraft weiter verdeutlichen.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

