Il. WVas sich selbst gibt — was sich nach dem
Subjekt ergibt

1) Das Selbst der Phanomene
1.1) Die Umwendung des Selbst

Ist bei Marion vom »>Selbst« die Rede, so ist damit zunéchst das Selbst
der Phinomene gemeint, die sich zeigen oder geben, vollkommen un-
abhingig davon, um welche Art von Phinomen es sich handelt, ob es als
Gegenstand oder theoretisches Konzept, als anderes Subjekt, als Ele-
ment der eigenen Subjektivitit des Wahrnehmenden oder auf jede be-
liebige andere Art und Weise Klassifiziert werden konnte. Ausgehend
von Husserls Erweiterung der Evidenz zur originalen Selbstgebung ge-
hért fiir Marion »[d]ie Selbstheit des Sich-gebens ... zu jeder Selbst-
gegebenheit, wodurch jedes »Seiende« aufgrund einer solchen zu entfal-
tenden Gegebenheit ein >Sich« (soi) besitzt«. [Gabel, Joas 39] Ebenso ist
auch bei Heidegger ein >Selbstc des Phinomens vorausgesetzt, geht es
fiir ihn doch in der Phinomenologie darum, »[d]as, was sich zeigt, so
wie es sich von ihm selbst her zeigt, von ihm selber her sehen [zu]
lassen«. [SuZ 34] »Diese Selbstheit«, so Marion, »hat eindeutig nichts
mit der des >Dasein< gemein, da sie rechtmifig allen Phinomenen zu-
kommt«. [Gabel, Joas 53] Das >Selbst< oder >Sich« des sich-zeigenden
und sich-gebenden Phinomens ist nur in der Reduktion auf die dona-
tion bestimmbar und gemifll der Distanz, die in der Bewegung der
donation zuriickgelegt wird:

»Ein solches »Sich¢ besteht in dem Abstand (écart), der das Hervorbrechen
(Gegebenheit [donation]) in bezug auf sein Gegebenes unterscheidet sowie
damit verbindet ... Sich durch sich zu zeigen — dies verlangt ein »Siche. Letz-
teres kann nur von der Gegebenheit [donation] herkommen, die im Gegebe-
nen arbeitet und es mit einem phinomenologischen Mangel beladt, mit dem
Hervorbrechen auf die Sichtbarkeit selbst hin. Das Phanomen kann sich ge-
wiss zeigen und muss es; aber nur, weil es sich gibt.« [Gabel, Joas 54]

411

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Dieses Selbst des Phinomens anzunehmen und zu entfalten, wie es sich
selbst gibt, ohne zu versuchen es von aulen zu konstituieren und zu
konstruieren, bildet fiir Marion die heikelste Aufgabe der Phanomeno-
logie:

»La phénoménalité du donné indique que le phénoméne n’apparait pas seule-
ment lorsqu’un autre que lui (le Je) le constitue (Kant, Husserl), mais d'abord
lorsqu’il se montre en soi et de lui-méme. Reste a franchir le pas plus périlleux:
penser ce se / soi — qui seul permet au phénomeéne de se montrer.« [ED 439f.]

Wie versucht sich Marion dem Selbst des Phanomens anzunéhern? Zu-
nichst noch einmal in einer deutlichen Absetzung des letzten Prinzips
der donation von der ersten GewiSheit des cartesischen Ego. Die dona-
tion bildet fiir Marion eine andere unbezweifelbare GewiSheit, »[I]‘au-
tre inconcussume. [ED 87] Die GewifSheit der Gebung des sich geben-
den Selbst kann nicht wie die des Ego aus der Riickkehr zu sich selbst,
sondern nur daraus erwachsen, daf8 es sich aus sich selbst heraus ent-
dufert und gibt und sich dabei gerade als es selbst vollzieht:

»Au contraire, la donation donne et se donne, donc se confirme, non point
parce qu’elle se possede, mais parce qu’elle abandonne et s’abandonne, ne se
retient pas et ne retient pas; elle se parfait en ce qu’elle se défait d’elle-méme
par et pour un donné; elle s’assure de soi en se dépossédant de soi, en pro-
duisant un autre que soi en quoi elle disparait, le donné.« [ED 88{.]

Die donation erhilt ihre unerschiitterliche Gewifheit als donation, in-
dem sie in ein anderes als sie selbst, namlich in das Gegebene (donné)
iibergeht, das sich in ihrem Vollzug ergibt und in dem sie sich gibt. Sie
erscheint also nie selbst als Seiendes, Substanz oder Subjekt und kann
nicht etwas sein, was unerschiitterlich ist, sondern muf} stattdessen als
ein universeller Akt verstanden werden, allerdings nicht als transzen-
dentale Bedingung dessen, was er hervorbringt, weil er nie a priori son-
dern nur a posteriori im Gegebenen erkennbar ist. Dieser Akt ist daher
niemals ein reiner, sondern stets ein phinomenologischer Akt, der der
Reduktion bedarf, und es handelt sich dabei um einen dynamischen Akt
bzw. um eine Aktivitit: »Elle advient et s’accomplit, arrive et passe,
s’avance et se retire, surgit et s’engloutit. Elle ne subsiste pas, ne persiste
pas, ne se montre pas, ne se fait pas voir.« [ED 90] Was hier erneut so
deutlich an Derridas Beschreibung der différance erinnert, unterschei-
det sich allerdings von dieser durch die Gerichtetheit der Bewegung, die
sich phanomenalisiert und auf diese Weise zwar als donné gegeniiber

412

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

der donation erneut differiert, aber doch mit der Maglichkeit, in den
Status einer phinomenologischen Sichtbarkeit, Prisenz oder Dauerhaf-
tigkeit iiberzugehen - in das bestimmbare >Selbst< eines Phanomens. Ist
die Gebung nun doch als ein >Macheng, eine moinots der Phinomene zu
verstehen? »Elle fait, mais elle fait I’événement sans se faire elle-méme
un événement«. [Ebd.] So wire also die Gebung auf keinen Fall eine
auto-molnotg, sondern eine Selbstgebung: wenn sie das Ereignis macht,
macht die Gebung sich gerade nicht selbst zum Ereignis, sondern »gibt
sich als ein Ereignis aus¢, nicht nur im Sinne einer Selbstdarstellung als
Ereignis, sondern ganz wértlich im ekstatischen Sinne, eines Sich-
selbst-aus-sich-Herausgebens. Die Gebung gibt damit zugleich dem
Phidnomen ein Selbst, in dem wiederum die Gebung impliziert ist.”

Ein denkendes Subjekt muf sich fiir Marion auf die Gebung in
einer MaBlosigkeit beziehen, um ihrem Ubermaf zu entsprechen. Das
heift, da es in der Suche nach einem solchen Subjekt nicht darum
gehen darf, eine vollstindige Destruktion jeder Vorstellung von Sub-
jektivitiat vorzunehmen oder daf jegliche Subjektivitit durch die Pha-
nomenologie der Gebung ausgeschaltet wiirde. Vielmehr wird die Sub-
jektivitat maflos iiber sich hinaus verwiesen:

»La, ot1 le transcendantal fixe la mesure, la donation excéde sans mesure, en
sorte que |'éventuel sujet ne puisse s’y référer que par une essentielle déme-
sure; elle l'institue moins qu’elle ne le destitue, elle le déconcentre plus qu’elle
ne se concentre avec lui. Bref, |'indubitabilité de la donation ne mime pas celle
de I’ego, elle l'inverse plutét — mais sans le détruire: en le laissant possible,
comme un de ses donnés marginaux, décentrés, appauvris, mais légitimes. Car
la donation ne détruit jamais, puisqu’elle donne.« [ED 89]

Auch wenn diese Aussage iiber die »Mit-Gebung« eines Subjekt-Phéno-
mens, das ein umgekehrtes aber kein zerstértes Ego darstellt, auf den
ersten Blick ein wenig gonnerhaft erscheinen mag, ist der Stellenwert
dieses >umgekehrten< Ego im Gesamtkontext der Phanomenologie der
donation nicht zu unterschitzen. Auf der anderer Seite der donation ist
schlieBlich stets die Reduktion zu denken und damit auch ein wie auch
immer gearteter >Vollstrecker« dieser Reduktion. So wirkt Marions For-

7 Demgegeniiber scheint die Selbst-Implikation des zweifelnden Ego, das im Vollzug des
Zweifelns auf die Gewilheit seiner selbst als Zweifelndem sto8t, eine einfachere Bewe-
gung zu bilden, wobei allerdings Marion gerade darauf hinweist, da auch das Ego im
Kontext der cartesischen » Meditationes« nicht »selbst-gemachtc, sondern an seine eigene
Geschopflichkeit gebunden ist.

413

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

mel »Autant de réduction, autant de donation«, [s.0.] letztlich in zwei
Richtungen: der Vollzug der Reduktion bestimmt den Umfang der do-
nation, ebenso wie die Gebung iiber den Reduzierenden bestimmt:

»Mais, réciproquement ce ou celui qui réduit se laisse implicitement mesurer
par la dimension de ce qui se donne et identifier & et par l'identité de cette
donation. En sorte que I'amplitude de ce qui (se) donne anticipe toujours aussi
sur la détermination de ce ou celui qui réduit.« [RD 304]

Um also das Selbst des Vollstreckers der Reduktion zu bestimmen, ist es
zunichst notwendig, das zu betrachten, was sich ihm (selbst) gibt.

1.2) Das Phinomen gibt sich — und wird empfangen

Marion stellt sich — interessanterweise ausgehend von Thomas von
Aquins Darstellung der Gabe, die wir aus einem Anderswo heraus er-
halten (»hoc enim dari nobis dicitur quod aliunde habemus«*) — den
Weg, den die donation zuriicklegen muf als eine gradlinig verlaufende
Achse vor. Diese bildet zugleich die >Sichtachse, die das Sehen des
Sichtbarwerdenden bzw. das Empfangen der Gebung erméglicht und
in einer Anamorphose die dazu notwendige Haltung des Empfangers
bestimmt — »que ce surgissement se déroule suivant un axe immanent,
sur lequel le Je doit venir s’aligner pour y recevoir un apparaitre«. [ED
174] Bezeichnet der Begriff Anamorphose ein Stilmittel der Malerei®,
in der ein Bild oder Bildelement nur aus einem bestimmten Blickwinkel
oder durch Einsatz optischer Instrumente, beispielsweise eines Spiegels,
erkannt werden kann, so ist zudem auch der urspriingliche Sinn des
Wortes zu beachten: die Umformung, die durch den Blick und die Po-
sition des Betrachters zustande kommt. Entscheidend ist, daf3 das sich
gebende Phinomen in dieser Gebung vor der Rezeption durch einen
Empfinger zwar bereits sein eigenes >Selbst« und seine spezifische Form

8 Thomas von Aquin: Summa Theologiae, la, q.38, a.1, ad 1 m. [Vgl. ED 173]

81 Marion verweist auf das klassische Beispiel des Gemildes »Die Gesandten« von Hans
Holbein dem Jiingeren, in dessen Vordergrund als Vanitas-Symbolik ein verzerrter To-
tenkopf abgebildet ist, der nur aus einem bestimmten Blickwinkel als realistische und
proportional korrekte Darstellung zu erkennen ist. Die Umformung durch den Betrach-
ter macht hier also erst das Erkennen der srichtigenc Form méglich. Marion erklart zu-
dem ausdriicklich, daf die piktorale Ebene nur als Analogie fiir jede Art der Gebung,
nicht nur im Bereich des Sichtbaren, zu verstehen ist.

414

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjeke ergibt

besitzt, aber noch nicht in eine Figur gefaRt wurde, die es vom Hinter-
grund der gesamten Phanomenalitit abhebt und von allen anderen Pha-
nomenen unterscheidet.

Die Umformung vollzieht sich nicht eigentlich durch den Empfin-
ger, sondern aus der Initiative des Phinomens heraus. Im Gemiilde leitet
eine Irritation durch die sich nicht auf den ersten Blick erschlieRende
Darstellung den Betrachter dazu an, seinen Standpunkt und seine Per-
spektive zu verandern, um die Darstellung zu entritseln. Zwar kann der
Betrachter sich dabei frei bewegen, ebenso wie er auch nicht gezwungen
werden kann, tiberhaupt zu versuchen, das Dargestellte zu erkennen,
aber der Standpunkt, den er notwendig einnehmen muf}, um die Um-
formung vorzunehmen und die in der ersten implizierte zweite Form zu
erkennen — dieser Standpunkt ist im Bild selbst vor der Rezeption durch
den Betrachter angelegt und festgelegt wie der Losungsweg in der Auf-
gabenstellung. Daraus laBt sich ableiten, daf8 das >Selbst« des potentiel-
len Empfingers eines Phianomens fiir Marion durch das Selbst dieses
Phidnomens in seiner Positionierung und Perspektivierung bestimmt
wird, ohne dadurch vollkommen unfrei zu werden. Der Empfinger
kann jede beliebige eigene Perspektive wahlen, aber nur eine Perspekti-
ve, aus der ihm das Selbst des Phinomens wirklich zuginglich wird, aus
der er es so entgegennehmen kann, wie es sich selbst gibt.

Daf8 dabei dennoch eine Bewegungs- und Wahlfreiheit des Be-
trachters mitzudenken ist, der nicht automatisch zur phianomenologi-
schen Wendung seines Blicks und zum Vollzug der Reduktion determi-
niert ist, gerdt aufgrund des starken Vokabulars, daf Marion wihlt, um
die Passivitit gegeniiber der aus dem Phianomen heraus vorgegebenen
Perspektive deutlich zu machen, ein wenig in den Hintergrund. So ent-
schieden hierbei eine Beeinflussung, eine Verpflichtung, ja sogar eine
Gewalt unterstellt wird, mit der sich das Selbst des Phanomens quasi
aufdringt und die Anamorphose den Betrachter in eine bestimmte Po-
sition des Empfangers zwingt, ist wohl dennoch stets gleichermaflen
dessen eigene Initiative und Entscheidung mitzudenken, zu einer sol-
chen Annahme bereit zu sein. Diese Entscheidung besteht allerdings fiir
Marion letztlich gerade darin, auf die freie Wahl der eigenen Perspekti-
ve zu verzichten, die zugunsten derjenigen Perspektive aufgegeben
wird, die im Phianomen mit angelegt ist — »bref, renoncer a organiser
la visibilité a partir du libre choix ou du site propre d’un spectateur
désengagé, pour se laisser dicter par le phénomene lui-méme, en [son]
soi«. [Ebd.] Die Aufgabe eines festen Standpunktes wiederum erlaubt

415

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

es, nicht darauf verzichten zu miissen, das Phanomen wirklich so ent-
gegennehmen zu kénnen, wie es sich gibt.®? Nur in der Einnahme einer
Haltung, die anerkennt, daf8 das Phanomen sich selbst gibt, kann dieses
auch in seiner Gebung angenommen werden. Diese Haltung, die Not-
wendigkeit der Einnahme einer Perspektive der Phinomenologie der
donation, ist fiir Marion keine theoretische Konstruktion, sondern in
den Phinomenen selbst impliziert, wie der richtige Blickpunkt in den
Gemilden, die eine Anamorphose beinhalten.

Marion beschreibt die Bewegung der donation auch mit dem Be-
griff arrivage — wortlich iibersetzt geht es hier also um eine >Anliefe-
rung« eines Phinomens. Zunachst einmal findet aber auch hierbei keine
Perspektivierung auf einen moglichen Empfianger und noch weniger auf
einen Lieferanten statt — vornehmlich ist zu beachten, daf3 das Phino-
men sich selbst >anliefert«. Unterstrichen werden soll eine Besonderheit
der Art und Weise, wie die Phinomene >ankommenc (arriver): »selon
des rythmes discontinus, par saccades, inopinés, par surprise, détachés
les un des autres, par rafales, stochastiques: ils se font attendre, se font
désirer avant de se faire voir.« [ED 186] Die Initiative ihres Erscheinens
liegt ganz bei ihnen selbst. Die Initiative des Empfangers wird dem-
gegeniiber radikal darauf beschrinkt, sich fiir das Empfangen bereit zu
halten. [Vgl. ED 187] Die Phianomene sind also »zu erwarten, aber ge-
rade nicht in dem Sinne, daB sie vorhersehbar, nach einem bestimmten
Rhythmus voraussagbar oder gar beherrschbar waren. Mit Marions
Darstellung der arrivage verbindet sich eine zeitliche Bestimmung des
Selbst eines jeden Phinomens, das immer nur in dem einen besonderen
Augenblick seiner Ankunft oder Anlieferung als es selbst erscheint:

»[L]e donné ne reste le méme que pour le moment de son advenue; ce moment
ne s'ajoute donc pas a sa définition, il 'accomplit; or dans un moment aucun
autre moment ne cohabite que ce moment seul; dés lors, 'ultime instance
d’individuation de tel phénomene ... tient au moment unique, irremplagable
et irrépétable qui en temporalise le surgissement. Or ce moment, il revient a
larrivage de le fixer«. [ED 197]

8 »Le phénomene traverse la distance qui le conduit (ana-) a sa prise de forme (-mor-
phose), suivant un axe immanent, qui convoque a chaque fois un je/moi suivant des
modalités diverses ... sur un point phénoménologique précis. Cette mise en ligne m’ali-
gne sur une direction rigoureusement déterminée par l'anamorphose du phénomene,
aucunement confiée a I'arbitraire du sujet, mais qui le soumet au contraire a son apparai-
tre: si je ne me trouve pas exactement au point désigné par I'anamorphose du phénomene,
je ne le verrais simplement pas — du moins comme tel, comme il se donne.« [ED 184]

416

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

Das heif3t nicht, dal jedes Phanomen durch den Betrachter in jedem
Augenblick neu bestimmt werden miifSte, sondern daf es durch den
Augenblick seiner Phanomenalisierung so individualisiert und als es
selbst, in seiner Perseitit (perséité) ermoglicht wird, dafl es dann auch
als solches bestimmbar und im Gesamtzusammenhang der Phinomene
von anderen abgrenzbar und unterscheidbar bleibt. Fragen 146t sich hier
allerdings, wie genau dieser Augenblick der Phanomenalisierung zu er-
fassen ist — als Augenblick der Ankunft oder Anlieferung beim Emp-
fanger, aus dessen Perspektive die phinomenologische Bezeugung nicht
heraustreten darf? Als erster Moment der Wahrnehmung, die dann von
einer zufilligen Entscheidung des Betrachters abhidngen konnte, in wel-
che Richtung er blickt, oder doch als erster Moment einer prinzipiell
moglichen Wahrnehmbarkeit? An diesem Punkt, an dem die Zeitlich-
keit der Gebung zu einem wichtigen Unterscheidungsmerkmal der Pha-
nomene wird, wire eine genauere Darstellung der zeitlichen Ordnung,
die sich hinter dieser Vorstellung verbirgt, bei Marion wiinschens-
wert.

Aus der Festlegung durch sein eigenes Erscheinen erhilt das Pha-
nomen fiir Marion den Status eines vollstindigen Faktums (fait accom-
pli)*, vor dem der Empfinger sich immer schon selbst zu einem Faktum
gemacht wiederfindet und das ihm seine Finalitit quasi aufdringt. In
diesem Sinne kehrt sich hier die Richtung der Intentionalitit vollstin-
dig in eine Kontra-Intentionalitit um, denn das empfangende Bewuft-
sein wird zum Ziel (objectif) des Gegenstands (objet), es wird durch das
Phinomen zu dessen Empfanger gemacht. Auf der anderen Seite kann
zwar auch das Phianomen nur als es selbst erscheinen, wenn es einem
geeigneten Empfinger erscheint — dies gilt aber gerade nicht in dem
Sinne, da3 es durch diesen, sondern nur insofern es fiir ihn erscheint.
[Vgl. ED 207] Das vollstandige Faktum des gegebenen Phanomens ent-
zieht sich fiir Marion dem Gegensatz von Zufall und Notwendigkeit, da
es, indem es sich gibt, erst den Raum seiner eigenen Méglichkeit offnet.

# Tatsichlich erfolgt eine sorgfiltige Auseinandersetzung mit der Frage nach der Zeit in
»Au lieu de soi«, die sich allerdings so eng an der darin vollzogenen Augustinus-Lektiire
entlang bewegt, da die Ubertragbarkeit auf die Phinomenologie der donation nicht
unmittelbar gewihrleistet scheint.

8 Parallelen zum fait accompli, das sich vom produzierten Effekt unterscheidet findet
Marion in Schellings Faktum der Offenbarung, in Kants Faktum der Vernunft, in Hus-
serls Faktizitit der Welt und Heideggers Faktizitit des Daseins. [Vgl. ED 197-208]

417

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Wie der Wiirfelwurf bei Mallarmé®® verwandelt es in seiner Erfiillung
als Faktum den Zufall in eine Notwendigkeit, ohne die Zufilligkeit ab-
zuschaffen, da es eben doch ein Zufall bleibt, welche Maglichkeit, wel-
che Seite nach dem Fall des Wiirfels sichtbar wird. So ist das Selbst des
Phanomens als fait accompli stets das, was nicht nichtsein kénnte, was
es ist, und was doch anders hitte sein kénnen, bevor die Wiirfel gefallen
sind. [Vgl. ED 212] Dies fiihrt zu einer Aufwertung des Status der phi-
nomenalen Maglichkeit, die der phanomenologischen Tradition ent-
spricht, und zudem zu einer besonderen Uberkreuzung einer Notwen-
digkeit des Faktums (»la nécessité de fait«) und einer Kontingenz, was
die Griinde fiir dieses und kein anderes Selbst des Phanomens betrifft,
die allein im Zeitpunkt seines Sich-Gebens zu suchen sind (»la con-
tingence de droit«). [Ebd.]

Die Kontingenz der Phanomene versteht Marion zudem in einer
Orientierung an der eigentlichen Wortbedeutung, in der das contingere
als beriihren oder aber auch als erreichen, heranreichen ibersetzt wer-
den kann.® Das Phinomen ist durch seine Kontingenz, niamlich durch
seine Berithrung eines Empfingers, durch sein Ankommen auf der
Leinwand oder dem Schirm (écran) eines Bewuftseins [vgl. ED 101;
Gabel, Joas 53], wesentlich bestimmt. Dennoch betont Marion ebenso
dezidiert, dal es zwar auf diesen Empfanger gerichtet ist, da8 es aber
nur aus sich selbst heraus diese Richtung und Bewegung des Erschei-
nens erhilt und vollzieht.?” Seine Zufalligkeit la8t sich auch als die eines
Vorfalls oder Zwischenfalls — incident — beschreiben. Es handelt sich um
eine Ankunft ohne Form, ohne Grund, ohne duflere Notwendigkeit, die
nur aus sich selbst heraus erfolgt: » »a[d]-venue«, venue sans rien que
soi, que le soi de ce qui se montre en se donnant.« [ED 216] In dieser

# Marion zitiert die Verse: »Un coup de dé / Jamais / quand bien méme lancé dans des
circonstances éternelles / N'abolira / le hasard.« Er bezieht sich auf: Mallarmé: (Euvres
complétes. Hrsg. von H. Mondor und G. Jean-Aubry, »Pléiade«, Paris 1945. S. 457, 459,
464 und 472.

% »La contingence du phénomene s’exerce a) premiérement en ce qu‘il m’arrive en tant
que connaissant, pour que je le connaisse. ... b) selon que tout phénomene m’advient en
tant que pratiquant pour ma pratique. ... Il reste une troisiéme: ¢) la contingence de ce qui
s‘impose a moi.« [ED 177-182]

8 Marion weist darauf hin, dall auch bei Descartes letztlich die Erkenntnis der substan-
tia nicht allein von deren Existenz abhingt, sondern davon, dafl sie unser Bewufitsein
erreicht oder uns affiziert. Die Erkenntnis der Substanz ist nur iiber den Umweg der
Akzidenzien moglich, die der Substanz >zufallens, indem sie das Bewuftsein des Erken-
nenden affizieren. [Vgl. ED 221-223]

418

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

Privation, die alles andere aus dem Selbst des Phanomens ausschlieft,
besteht fiir Marion allerdings kein Mangel. Vielmehr handelt es sich
hierbei fiir ihn um eine phinomenologische Uberfiille, die das Ma83 der
Griinde und des Denkbaren exzessiv iibersteigt. Das Phinomen ent-
zieht sich in seiner unbedingten Selbstgebung den Prinzipien der Kau-
salitit und des zureichenden Grundes und erméglicht gerade seinen
eigenen Grund, indem es diese Prinzipien begrenzt und ihnen fiir seine
eigene Phanomenalitit einen festen Geltungsbereich gibt. >Privativc
oder »defizitirc zu denken ist demgegeniiber nicht die Phanomenalitit
der donation, sondern das empfangende Bewuftsein. [Vgl. ED 224]

So erweist sich die Vorstellung, das Phinomen als Objekt in der
Erkenntnis aufzufassen, deren Ordnung es folgt, oder gar als durch ein
erkennendes Ich konstituierten Gegenstand, fiir Marion noch einmal
als unangebracht, um dem Selbst des Phinomens gerecht zu werden:

»Un tel soi,  supposer qu’on puisse |atteindre, n’équivaudrait en rien a I’en
soi de |’objet ou de la chose ... Le soi du phénomene se marque dans sa déter-
mination d’événement: il vient, survient et part de lui-méme, et se montrant,
il montre aussi le soi qui prend (ou retire) l'initiative de se donner. L'événe-
ment, je peux l'attendre ..., je peux m’en souvenir ..., mais je ne puis ni le
faire, ni le produire, ni le provoquer«. [ED 225{.]

Das Selbst des Phianomens ist wie ein Ereignis zu erwarten®, dessen
Ankunft nicht beherrscht oder prazise vorhergesagt werden kann, und
als solches passiv entgegenzunehmen. Aus dieser >Erwartungshaltungc
wiirde also jedes Phinomen der Voraussetzung jener Ereignishaftigkeit
entsprechen, die fiir Derrida die Gabe kennzeichnet. Gerade in der Hal-
tung dieser Passivitit lat sich das phinomenale Selbst fiir Marion
durch den jeweiligen Druck oder die Wirkung bestimmen, die es auf
meine Wahrnehmung ausiibt, welche es unausweichlich empfangen
muf. Das Selbst des Phinomens entzieht sich meinem aktiven Zugriff,
aber eben doch nicht meinem Begreifen, das bei Derrida durch die Gabe
so deutlich iiberbordet wird.

Die kausale Erklirung eines Phanomens allerdings negiert fiir
Marion dessen Ereignischarakter oder phinomenales Selbst, insofern
sie versucht, es nachtraglich auf etwas angeblich Vorhergehendes

8 Wie schon Derrida schlieft auch Marion in seinem Gebrauch des Ereignis-Begriffs
deutlich an Heidegger an. Vertieft wird die hier dargestellte Betrachtung des Ereignisses
(auch anhand poetischer Beispiele Baudelaires) noch einmal in: Jean-Luc Marion: Certi-
tudes négatives, a.a.O. S. 243-308.

419

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

zuriickzufiihren®. Das Ereignis zeichnet sich aus durch seine Unwieder-
holbarkeit (irrépétabilité), seinen Uberschuf (excédent) gegeniiber al-
len vorhergehenden und nachfolgenden Ereignissen, wobei stets der
Sichtbarkeit etwas hinzugefiigt und damit die endliche Welt im Reich-
tum ihrer Phdnomenalitdt entgrenzt wird — »[lJes phénomenes ... indé-
finissent le monde« [ED 242], sowie durch die Maglichkeit (possibilité):
jedes Ereignis beginnt eine neue Serie, die die Gesamtheit der Phino-
mene reorganisiert und neue Horizonte eroffnet. Das Ereignis ist jen-
seits der Essenz anzusiedeln.

Die Unmdglichkeit der Bestimmung seines Wesens radikalisiert
sich noch, wo es Marion darum geht, die phanomenalen Maglichkeiten
bis zu ihrer duflersten Grenze bzw. in ihrer vollkommensten Sattigung
zu artikulieren. Die paradoxen oder gesittigten Phinomene zeichnen
sich durch einen Uberschuf ihrer Anschauung und ihrer Gebung ge-
geniiber dem intentionalen Zugriff eines Bewuftseins auf diese Phano-
mene aus. Sie konnen nicht vor ihrem Erscheinen durch einen Begriff,
in einem festen Horizont oder unter einer bestimmten Kategorie, in
ihrer Manifestation begrenzt und kontrolliert werden: »!'intuition sur-
passe l'intention, se déploie sans concept et laisse la donation prévenir
tout limitation et tout horizon«. [ED 315 £.] Die Anschauung befreit sich
quasi von allen Vorgaben durch einen Anschauenden. Umso deutlicher
zeigt sich hier die Gebung, die sich diesem Zugriff entzieht bzw. ihm
vorausgeht. Fiir Marion wird so gerade das paradoxe und gesittigte
Phinomen nicht zu einem Randphinomen, sondern zum Paradigma
jeglicher Phianomenalitdt. Er unterscheidet vier Gruppen gesittigter
Phinomene, die im Hinblick auf ihre Rolle fiir das personale Selbst des
Empfingers dieser Phinomene spiter noch genauer erértert werden
sollen: das unvorhersehbare und nicht wiederholbare Ereignis als Satti-
gung der Quantitit; das nicht in einem Blick zu haltende (insoutenable),

# Marion mochte hier nicht die Giiltigkeit der Gesetze der Kausalitat abweisen, ihnen
aber durchaus einen begrenzten Geltungsbereich zuweisen, der iiberall dort an seine
Grenzen stifit, wo sich etwas ereignet: »[l]"événement précéde sa cause (ou ses causes)«
[ED 233], »l'événement n’a pas de cause adéquate et ne peut pas en avoir«. [ED 235]
Anstatt die Realitit der Wirkung, also des vorhandenen und erkennbaren Phinomens, in
ihrer Ursache zu verankern, gilt es nach dem phianomenologischen Perspektivwechsel
primir, die Realitdt der gegebenen Wirkung anzuerkennen. Marion verweist auf die
Maglichkeit von unvorhersehbaren und in ihrer Fiille nicht vollstindig einholbaren Fol-
gewirkungen, die dem Blick auf die urspriingliche Verursachung entgehen kénnen, da sie
von ihrem Ausgangspunkt aus noch nicht erkennbar sind.

420

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

blendende Idol - insbesondere das Kunstwerk — als Sittigung der
Qualitit; der Leib (la chair) als Sittigung gemaf der Kategorie der Re-
lation im Hinblick auf die Selbstaffektion und die Gegebenheit als fait
accompli; schlieBlich die Tkone — das Antlitz des Anderen — als Satti-
gung der Modalitit.

Was Derrida als >Gabe< umkreist (im Versuch ihre Kreise zu durch-
brechen), liefe sich in dieser Einteilung als ein gesittigtes Phinomen
bestimmen, und zwar im Modus eines Ereignisses, im Hinblick auf die
kiinstlerischen Gaben der Poesie als >Idol< sowie im Hinblick auf die
Begegnung mit dem Dritten, dem Bettler, auch im Bezug auf die >Ikone.
Lediglich im Hinblick auf die Leiblichkeit, ware hier keine Sattigung
festzustellen — es sei denn in der negativen Auspriagung der Gabe des
Todes, die einem Anderen seinen Leib >snimmt¢. Ricceur scheint in sei-
nem Denken insgesamt alle vier Dimensionen der Séttigung zu beriick-
sichtigen, im Hinblick auf seine Auseinandersetzung mit der Gabe je-
doch besonders die Leiblichkeit als »Gabe des Lebens« sowie ebenfalls die
ikonische Begegnung mit dem Antlitz des Anderen.®

Was das Phianomen selbst oder das Selbst des Phinomens aus-
macht, laBt sich fiir Marion nur begrenzt entgegennehmen und ver-
langt zugleich eine mafllose Entgrenzung des Denkens, das sein eigenes
Gelingen auf die Probe stellt. In der Betrachtung eines empfangenden
und die Reduktion vollziehenden >Subjekts< kann es demnach nun bei
Marion keinesfalls darum gehen, einen epistemologisch so gut wie
moglich ausgestatteten und geeigneten Empfinger zu konstruieren,
der die Welt der Phdanomene vollstindig erkennen, erfassen und erkla-
ren kann.

Vielmehr geht es darum, das »Subjekt< so umzudenken, daf8 es sich
keinen souverianen Zugriff auf die Phinomene zuschreibt, sondern sich
selbst durch die Phanomene konstituieren lifit. Es gilt also, dieses
»Selbst< aus der Phanomenalitat und ihrer Ordnung entgegenzunehmen
und nicht umgekehrt die Ordnung der Phianomenalitit aus der Ord-
nung des Subjektes herzuleiten und zu bestimmen. Wo bei Descartes
das lumen naturale der rationalen Ordnung der Erkenntnis sein Licht
aus dem erkennenden Subjekt heraus auf die Objekte richtet, fillt bei
Marion das >Licht< der Phinomene auf die Leinwand eines Bewuftseins,
die aber so vorzustellen ist, als wiirde eine Projektion in einen leeren

% Daf in diesem letzten Punkt bei allen drei Autoren eine Schnittmenge vorliegt, laBt
sich insbesondere auf ihre jeweilige Beschiftigung mit Lévinas zuriickfiihren.

421

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Raum stattfinden, welche zugleich auch den Effekt einer sLeinwand« mit
hervorbringt, in die sich die Wand, auf der das Bild sichtbar wird, erst
mit diesem Sichtbarwerden verwandelt. Allerdings darf der >Schirme
des BewuBtseins eben keine festgemauerte Wand bilden, sondern mufl
so beweglich bleiben, dafl er auf die Bewegung der donation reagieren,
sich entlang der Achse ihres Erscheinens erstrecken und sich in die Po-
sition begeben kann, in der das Bild nicht verzerrt erscheint, sondern so,
wie es sich gibt.

2) Nach dem Subjekt
2.1) Von der Wer-Frage zur Wem-Frage

Nach einem >Subjekt« oder einem personalen Selbst im Denken Jean-
Luc Marions zu fragen, widerspriche einem wesentlichen Kern seiner
Phinomenologie der donation, wenn dadurch die Wendung des Blicks
auf das sich selbst gebende Phanomen wieder aufgehoben werden wiir-
de. Und dennoch zeigt sich, daf8 die Thematik einer adiquaten Konzep-
tion eines solchen Selbst von vornherein in der phanomenologischen
Perspektive mit angelegt ist. Der Blick auf das Phdnomen oder die Sache
selbst soll es ermoglichen, zu beschreiben, wie etwas sich zeigt oder
gibt, wie es davon ausgehend als Phinomen wahrgenommen und ent-
gegengenommen wird, nicht aber wie es als empirisches, reales Objekt
in sich ist. Wird also die Frage nach dem >Objekt« anders gestellt, so
muf auch die Frage nach dem >Subjekt« radikal anders gestellt werden.
Die >Wer?«-Frage, auf die die Konzeptionen der Subjektivitit oder des
Ichs eine Antwort versprechen, wird fiir Marion zur Frage danach, wem
die Phdanomene sich geben bzw. wem die donation gibt. Es geht hier also
wesentlich um die Position eines Empfingers, allerdings nicht einer
Gabe, sondern der Gebung.

Zu beachten ist, dal Marion in diesem Zusammenhang, insbeson-
dere in »Etant donné«, zunichst einmal nicht mit dem Begriff >Selbst«
(soi) operiert, sondern stattdessen vor der Einfithrung eigener Begriff-
lichkeiten von einem >Subjekt« in Anfiihrungszeichen oder einem >Sub-
jekt nach dem Subjekt« spricht. Moglicherweise geht es Marion hier um
die Vermeidung einer Konfusion mit dem zuvor so deutlich skizzierten
»Selbst« des Phinomens. Dennoch erscheint mir auch fiir seinen Ent-
wurf einer Uberwindung des klassischen Subjekt-Verstindnisses die

422

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

Verwendung des Ausdrucks >Selbst< angebracht, gerade weil dieser Ent-
wurf quasi spiegelbildlich zum Entwurf des Selbst der sich gebenden
Phinomene entwickelt wird, und weil dieses Selbst des Empfangers
der Phanomene in deren Selbstgebung mitgegeben« wird.

Um die Uberwindung eines Subjektverstindnisses zu ermoglichen,
das eine Subjekt-Objekt-Polaritit voraussetzt, in welcher die Aktivitit
vom Subjekt ausgeht, ist neben der phinomenologischen Grundlegung
eine Abgrenzung gegeniiber den fiir Marion >metaphysischen< Theo-
rien des Subjekts oder des Ichs notwendig. Die eigentlichen Kampfe
triagt er auch hier mit Descartes sowie bereits innerhalb der phanome-
nologischen Tradition aus (die fiir ihn ja in gewisser Weise wie sein
eigenes Denken immer wieder mit Descartes und mit dessen Uberwin-
dung beginnt), wihrend er das so paradigmatische transzendentale Sub-
jekt Kants verhaltnismafig knapp behandelt.”* So ist Marions >Subjekt
nach dem Subjekt« vorrangig ein >Subjekt< nach dem >Ego< Descartes’
und Husserls und nach dem >Dasein< Heideggers. Bei genauerer Be-
trachtung zeigt sich, daB8 die Ablehnung eines straditionellen< Subjekt-
begriffs, dhnlich wie schon bei der Abgrenzung gegen »die Metaphysik,
weit weniger pauschal und rigoros ist, als es der sprachliche Gestus auf
den ersten Blick nahelegen mag: So wie das Ego nicht zerstért, sondern
vielmehr in sich umgekehrt werden soll, wird auch das >Subjekt« nicht
einfach durchgestrichen, sondern in Anfiihrungszeichen gesetzt. Es
geht darum deutlich zu machen, wo die Konzeptionen der Subjektivitat
dem Phinomen des Selbst, das sie zu erfassen versuchen, nicht hinrei-

?! Da Descartes fiir Marion ebenso ein erster Kantianer« wie Kant der >letzte Cartesia-
ner« ist, konnte fiir ihn in der Auseinandersetzung mit dem cartesischen Ego hier bereits
die mit dem kantischen Subjektbegriff und dem sIch denke: der transzendentalen Apper-
zeption impliziert sein. (Vgl.: Jean-Luc Marion: Constantes de la raison critique —
Descartes et Kant, [QC I 283-316]). Beide Denker bezeugen fiir Marion eine Anerken-
nung der Grenzen der modernen, subjektbasierten Philosophie: »Descartes et Kant de-
meurent ainsi les sobres témoins d’une méme vérité: la philosophie moderne, puisqu‘elle
a posé a son principe la subjectivité constituante finie, ne peut se déployer avec cohérence
et solidité qu’en admettant sa finitude. Et donc aussi en la contrélant scrupuleusement
»au niveau de la raison« par la critique ou la méthode.« [QC I 316] Zur Auseinander-
setzung Marions mit Kant, die wesentlich iiber die Kant-Rezeption Husserls erfolgt und
sich in der Einteilung des gesittigten Phénomens anhand der kantischen Kategorien
spiegelt, vgl. Alferi 340-360. U.a. mit der transzendentalen Apperzeption beschiftigt
sich Jean-Luc Marion in: Certitudes négatives, a.a.O. S. 24-30. Auch hier wird Kants
Rolle fiir die Anerkennung der Grenzen der eigenen Erkenntnisfahigkeit betont.

423

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

chend gerecht werden.” Eine reine Destruktion des Subjekts ist fiir
Marion von vornherein selbstwiderspriichlich.*

Er wendet sich gegen die postmoderne Rede von der Zerstorung
oder dem Tod des Subjekts, die sich fiir ihn in der Performanz ihres
Redens letztlich doch nicht von einem Redenden — von einem Denken-
den oder Zweifelnden — und damit von einer Instanz lésen kann, die
entweder von sich selbst »ich« sagt oder doch das Wort »ich« ausspricht,
sei es nur, um es zu verneinen. Der Subjekt-Begriff soll wie das gesamte
metaphysische Denken iiber seinen bisherigen Gebrauch hinausgefiihrt
werden. Das Denken, das zu einer solchen Uberschreitung in der Lage
ist, ist fiir Marion wiederum das phinomenologische Denken:

»Has phenomenology ever had a more urgent challenge to confront than the
determination of what or possibly who succeeds the subject? ... Does pheno-
menology offer a sure route for proceeding ahead, beyond the subject, taken in
its transcendence but also in its pure and simple abolition?« [Final Appeal 85]

Eine erste Antwort besteht in der Zuriickweisung jedes Ichs, das den
Anspruch auf eine Authentizitiat oder Urspriinglichkeit stellen wiirde,
den es ganz aus sich selbst heraus einfordern und generieren kénnte:

»What succeeds the subject is the very movement of irremediable difference
which precedes it, insofar as the subject is given to itself as a myself, to which
an [ claiming authenticity only offers a mask, doubly belated and radically
secondary, or even originally deceptive«. [Final Appeal 104]

Auch das >Subjekt< kann fiir Marion auf keinen Fall der Universalitit
der donation entzogen werden. Es ist wie jedes Phinomen gegeben — es
ist sich selbst als ein Selbst gegeben und kann demnach in seiner Selbst-
heit nur adiquat erfaflt werden, wenn diese donation beriicksichtigt
und angenommen wird. Zu fragen ist nun, ob und inwiefern sich das
Annehmen und Ubernehmen dieser Selbstheit von der Entgegennahme
anderer sich selbst gebender Phinomene unterscheiden liflt. Welche
Rolle kann in der Gesamtheit der sich selbst gebenden und als >Selbst«
bestimmbaren Phanomene ein >subjektives< Selbst spielen, das doch

2 »En effet le »sujet« ne doit pas sa disqualification contemporaine a quelque polémique
obstinément négatrice ou idéologiquement biaisée, comme le font accroire quelques ré-
centes herméneutiques réactives. Il la doit & son impuissance sans cesse confirmé a faire
droit aux caractéres pourtant les plus patents de son propre phénoméne.« [ED 348]

% Vgl. Jean-Luc Marion: Questions cartésiennes II. Sur !"ego et sur Dieu, Paris 1996.
S. 3f. [Zitiert als: QCII] S. 3f.

424

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

nicht mehr als »Subjekt< den >Objekten« gegeniibergestellt werden soll?
Wird diese Gegeniiberstellung tatsichlich vollkommen aufgehoben
oder bleibt doch eine Unterscheidung zwischen »itself« und »myself«
moglich und wesentlich, die dem personalen Selbst eine Sonderrolle in
der Welt der Phinomene zuweist?

Eine solche >Rolle — dies ist die zweite Implikation des obigen Zi-
tates — soll nicht als Rolle in einem Schauspiel, die Person nicht als
persona im Sinne der Maskierung verstanden werden. Ein wesentlicher
Teil des Rollenwechsels, der mit dem Ablegen der Maskerade einer nur
vorgeblichen Sicherheit und Authentizitit verbunden ist, besteht darin,
die Aufgabe des >Subjekts¢ nicht mehr als die des zentralen Akteurs auf
der Biihne der Welt zu verstehen, sondern sie dahin zu verlagern, der
donation der Phanomenalitit eine Biihne zu bereiten. Genauer zu kla-
ren wire nun, ob das demaskierte Subjekt hierbei die Funktion eines
Regisseurs ausiibt, der die Inszenierung leitet, ob es verschiedene Auf-
gaben erfiillen kann, die dazu gehéren, eine Biihne zu bereiten< - von
der Arbeit des Biihnenbildners bis hin zur Intendanz. Wird es womég-
lich darauf beschrinkt, zur >Bezeugung¢ der Phianomenalitit als Zu-
schauer zu dienen, oder aber wird, wenn das Subjekt das Publikum des
Schauspiels bildet, dadurch das >gegebene Stiick< auf der Bithne darauf
beschrinkt, ihm zur Unterhaltung und Erbauung zu dienen? Ist mégli-
cherweise jedes >subjektivec Selbst selbst die Biihne, auf der sich sein
ganz eigenes Schauspiel entfaltet, in dem es jeweils selbst auf dem Spiel
steht? Wie laft sich dann eine Verbindung zwischen den verschiedenen
Akteuren denken?* Bevor ein Blick >hinter die Masken« geworfen wer-
den kann, ist es zunichst notwendig zu verstehen, was Marion mit die-
ser Maskierung eigentlich meint, welche Aporien der Subjektivitat er
aufzeigen und tiberwinden mochte und welche Alternativen sich er-
offnen.

% In der Theater-Metaphorik Marions vermutet Marie-Andrée Ricard einen Bezug auf
eine archaische Vorstellung der theatralen Mimetik, verkniipft mit einer sakralen Bedeu-
tung. Deshalb sei trotz Marions Ablehnung der Metaphysik hier ein theologischer An-
satz zu vermuten. Unterbelichtet bleibe angesichts der damit verbundenen Passivitit des
Subjekts die Intentionalitit und die Problematik des Zugangs zum Anderen. In der wei-
teren Differenzierung dieser Metaphorik wird sich zeigen, wie passiv das Subjekt hier
tatsdchlich erscheint. (Marie-Andrée Ricard: La question de la donation chez Jean-Luc
Marion, In: Laval théologique et philosophique, vol. 57, n® 1, 2001. S. 83-94).

425

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen
2.2) »Cogito me cogitatum, ergo sum.« — Vom Ego zum Moi

Kehrt man noch einmal zu Marions Descartes-Interpretation zuriick, so
zeigt sich, daf die >Maskierung« des cartesischen Ego, die entfernt wer-
den soll, fiir ihn nicht eigentlich bei Descartes selbst vorgenommen
wird. Im Gegenteil, Marion stellt die Frage, ob nicht dieser bereits den
Weg dafiir eroffnet, ein >Subjekt nach dem Subjekt« zu denken:

»[L]oin d’avoir seulement institué I'ére métaphysique de la subjectivité objec-
tivante et objectivée ..., Descartes aurait-il aussi — et surtout — anticipé sans le
savoir, sur ce qui vient apres le sujet et que nous n‘en finissons pas d’esquisser
et d'attendre 7« [QC Il 47]

Erst in einer zugespitzten transzendentalphilosophischen Deutung
Descartes’ schliet sich das Subjekt fiir Marion selbst aus dem Bereich
der Erfahrung aus, sogar aus den empirischen Erfahrungen von Zeit
und Raum, da es ja auch diese bedingt und nicht eigentlich erfdhrt.
Abgespalten vom transzendentalen Ich wird so die raumliche und zeit-
liche, leibliche Selbsterfahrung eines empirischen Selbst (»un »moi«
empirique« [QC II 5]). Neben dieser inneren Spaltung (scission) ergibt
sich zugleich eine AbschlieBung (cl6ture) nach aulen. Wenn aus der
Perspektive des Subjekts alles andere zum Gegenstand seines Denkens
und damit objektiviert wird, kann jedes andere Ego nur als alter ego
(»un ego altéré, un simple autre »moi««, [QC II 6]) betrachtet werden.
Gegen das scartesische« Ego wendet sich daher der ethisch motivierte
Solipsismus-Vorwurf.

Die Hauptlinie der Descartes-Interpretation und auch der Cogito-
Kritik bis hin zu Nietzsche versteht, so Marion, die Formel des >ego
cogito, ergo sumc als eine tautologische Identifikation.*® Ausgeblendet
wird zumeist der Ubergang zur Formel sego sum, ego existo, in der
2. Meditation [Meditationes II 25], der weder bei Ricceur noch bei
Derrida deutlich beriicksichtigt wurde. Zwei wesentliche Verédnderun-
gen ergeben sich fiir Marion aus dem Ubergang zu dieser zweiten, fiir
ihn entscheidenderen Formulierung: Einerseits vollzieht sich damit ein
Ubergang zur Performativitit einer Rede, deren Schwerpunkt sich von

% Marion bezieht sich hier auf die Descartes-Rezeption bei Malebranche, Spinoza, Kant,
Hegel und schlieBlich bei Nietzsche. [Vgl. QC II 7-12] Auch Gueroult vollzieht laut
Marion eine falsche Engfiihrung auf eine Reflexivitat oder eine Beziehung der Reprisen-
tation zwischen dem Denkenden und seinem gedachten Ego, die letztlich auf eine aufler-
zeitliche Identifizierung eines Ich = Ich hinausfiihrt. [Vgl. QC II 13 £ ]

426

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

der Ordnung ihrer Griinde und argumentativen Schliisse auf ihren ei-
genen Vollzug verlagert.* Andererseits zeichnet sich in der Argumen-
tation, die auf die Formel »ego sum, ego existo< hinfiihrt, eine originire
Alteritit des Ego ab. So verweist Descartes nach dem Vollzug des radi-
kalen Zweifels auf die Maglichkeit, es konne etwas von dem bisher al-
lem Zweifel Unterzogenen génzlich verschiedenes (diversum) geben,
das sich diesem Zweifel widersetzt.” Als Hypothese wird hier, an der
Schwelle zur Einfithrung des genius malignus, auf die Moglichkeit ver-
wiesen, dieses andere kénne ein Gott sein — »oder wie ich sonst den
nennen mag, der mir diese Vorstellungen (cogitationes) einfloft«. [Me-
ditationes II 24] Mit dieser Hypothese eines >Gedankengebers< wird fiir
Marion eine neue Dimension in die Argumentation Descartes einge-
zogen: es eroffnet sich der Raum einer Beziehung zwischen potentiellen
Gesprichspartnern — der Raum einer Interlokution: »Loin que le doute
se déploie dans le solipsisme d'un pensée abstraite et redoublée ..., il se
déploie donc dans un espace d'interlocution — ego et I'autrui indétermi-
né.« [QC II 22]% Der Andere bildet eine vollkommen anonyme Instanz,
die fiir die Funktionsweise der Argumentation Descartes’ selbst keiner
Realitdt bedarf, um die Realitit des Angesprochenen in Zweifel zu zie-

% Marion schlieBt hier an Jaakko Hintikkas Aufsatz: Cogito ergo sum: inference or per-
formance. In: Philosophical Review 72, 1963. S. 487-496 an. Hintikka entwirft das Mo-
dell sich selbst besiegender (self-defeating) Sitze — der Satz >Ich existiere nicht.c schaltet
sich sobald er geduBert wird selbst aus, da er durch sein GeduBertwerden durch jeden
potentiellen Hérer immer auf eine existente, diesen Satz dufernde Quelle zuriickbezogen
werden wird. Eine genauere Auseinandersetzung Marions mit der Performanz des Cogi-
to findet sich im §16 von Marions »Sur la théologie blanche de Descartes« (a.a.0.). Zur
Bedeutung der Existenzaussage bei Marion und Hintikka auch im Bezug auf die
Descartes-Deutung Sartres sei verwiesen auf: Lilian Alweiss: I Am, I Exist. In: Givenness
and God. Questions of Jean-Luc Marion, a.a.O. S. 37-46.

% »Sed unde scio nihil esse diversum ab iis omnibus quae iam iam recensui, de quo ne
minima quidem ocassio sit dubitandi?« [Meditationes 11 24]

% Das Bedeutungspotential des Ausdrucks sinterlocutione, der eher im Englischen als im
Franzosischen gebrauchlich ist, ist hier vielfiltiger als eine einfache Ubersetzung mit dem
Begriff »Gespriich« dies nahelegen wiirde, da die Vorsilbe inter- auf die Eroffnung eines
Zwischenraumes verweist und zudem das franzosische Verb interloquer qn. nicht einfach
»anredenc heifit, sondern »jmd. verbliiffen< 5jmd. aus der Fassung bringenc. So kann die
Anrede als Beginn einer sinterlocutionc den Angeredeten bereits in eine andere Ver-Fas-
sung bringen, ihn »auBer sichc sein lassen. Das Ego tritt dementsprechend also nicht nur
in eine dialogische Beziehung zu einem Anderen, sondern wird moglicherweise selbst
bereits verindert. Interessant ist die Bedeutung im juristischen Diskurs, der bei Marion
immer wieder auftaucht. Die sinterlocutionc bezeichnet dort auch einen >Zwischen-
spruch als juristischen Urteilsspruch vor der endgiiltigen Urteilsverkiindung.

427

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

hen. Marion gebraucht auch hier mehrfach die Metapher einer Maskie-
rung, allerdings nicht auf das Ego bezogen, sondern auf den (tduschen-
den) Gott: »cet interlocuteur reste masqué par son indétermination«.
[Ebd.]

Die dialogische Beziehung, die sich zwischen diesem maskierten,
anonymen Anderen und dem Ego erdffnet, impliziert durchaus eine
Austauschbeziehung in beide Richtungen: das Ego benennt den Ande-
ren, es gibt ihm in der Performanz der vollzogenen Argumentation
einen Platz und einen Namen, wihrend wiederum dieser Andere dem
Denkenden moglicherweise seine Gedanken eingibt — also den Vollzug
der Argumentation erméglicht. Auch wenn direkt im Anschluf die Al-
ternative durchdacht wird, es handle sich eben nicht um eine Eingebung
von aufen, sondern um aus dem Ego selbst hervorgebrachte Gedanken,
hebt dies fiir Marion den entstandenen Raum der Interlokution nicht
mehr auf, gerade weil die Andersheit des Anderen nicht genauer iden-
tifizierbar ist und sich so eine Differenz oder Distanz zur Selbstidentitit
des Denkenden eréffnet. Hinter der Maskierung verborgen bleibt ein
Element der Fremdheit auch dann noch, wenn diese dem Denken des
Ego ganz immanent ist. Die Denkbarkeit dieses Anderen eroffnet be-
reits die Biihne fiir den Dialog verschiedener Figuren.

Ob das Ego sich selbst von der Universalitat seines Zweifels iiber-
zeugt — »mihi persuasi« —oder ob es durch den genius malignus ge-
tauscht wird — »me fallit« — es kehrt zu einer letzten GewiBheit zuriick,
die fiir Marion noch héher anzusiedeln ist als die des >cogito, ergo sum«
und die sich an die Performanz des vollzogenen Gedankengangs bindet:
»Adeo ut, omnibus satis superque pensatis, denique statuendum sit hoc
pronuntiatum: Ego sum, ego existo, quoties a me proferetur, vel mente
concipitur, necessario esse verume. [Meditationes 11 25]

Drei Konsequenzen zeichnen sich fiir Marion ab: die Feststellung
der Existenz des Ego erfolgt erst nach dem Durchgang durch den Weg
der Uberzeugung; die Figur des Ego folgt dem dativischen mihi, das sich
selbst tiberzeugt hat; und dieses mihi spielt eine andere Rolle als das
Ego, so daB sich ein Dialog auch mit den bereits vorgegebenen Uber-
zeugungen erdffnen kann, auf die es zu antworten gilt: »’ego doit s’y
altérer lui-méme en un mihi pour y tenir son personnage«. [QC II 27]
Wahrend Ricceur eine solche dialogischen Offenheit Descartes’ eher aus
der dufleren Form der »Meditationes« und seiner Erwiderungen und
aus der anfinglichen Erzidhlung des » Discours« iiber das bereits Erlern-
te und Erkannte ableitet, betont Marion die Interlokution im Kern der

428

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

Argumentation der » Meditationes« und zugleich in der GewiBheit des
Ego. Braucht das Ego, wenn es die Gewifheit seiner Existenz aus der
Performanz, der >Auffithrung« des Dialogs der » Meditationes« erhalten
soll, ein Publikum, das es sagen hort: »Ich existiere«?* Einen Adressaten
seiner Selbstaussage findet es fiir Marion bereits vor, in seiner Bezie-
hung zum (sei es nun realen oder fiktionalen) Rufenden oder Tauschen-
den, auf den es mit der »Verkiindung« seiner eigenen Existenz antwor-
tet: »L'ego répond, s'écoute répondre, s’écoute parler, s'écoute parlé, se
découvre étre en tant que parlé par ou devant un autre: *cogito me
cogitatum, ergo sum.« [QCII 31, Anm. 37]

Nur ohne die Zwischeninstanz des Anderen erscheint das >ego
sum, ego existo« als tautologischer KurzschluB, der die dialogische Les-
art der Argumentation ausschlieB3t:

»L’argumentation cartésienne s'inscrit dans un espace originairement dialogi-
que, ol I'ego se découvre pris avant méme que d’étre, d’emblée accompli par
un autrui, dont il ne sait rien que ceci — qu'il 'agresse et donc I'adresse. Je est
un autre, certes — mais parce qu‘il est par un autrui.« [QC II 29]

Im Raum der Interlokution erscheint es Marion moglich, die Alteritat
des Ego vor der Unterscheidung zwischen Selbstaffektion und Fremdaf-
fektion, zwischen einem rein autoreflexiven Solipsismus und einer ek-
statischen Offenheit, letztlich noch vor einer Unterscheidung zwischen
Innen und Auf8en anzusiedeln, die auch Derrida so deutlich problema-
tisiert. Mitgedacht wird dabei bereits eine potentielle Offenheit fiir den
Anderen als autrui, also fiir den personalen Anderen: »Cet ego sum
peut aussi (et parfois doit) se recevoir a partir d’une interlocution origi-
naire, qui 'ouvre d’emblée sur un autrui«. [QC II 31] Das Ego empfangt
sich selbst aus einer Anrede, aus einem Ruf oder aus einer Gebung. Es
macht sich in der cogitatio nicht selbst, es kann sich denkend nicht
selbst konstituieren, sondern wird vielmehr in der Performanz seines
Denkens auf das zuriickverwiesen, als was es sich dabei bereits als Den-

% Die Voraussetzung eines solchen Publikums wirft M. Wilson der performativen Inter-
pretation Hintikkas vor. Marion hingegen michte diesen Vorwurf entkriften, indem er
zwar die Existenz eines »Publikums« bestitigt, die Problematik dieses Vorwurfs aber aber-
kennt. [Vgl. QC II 31, Anm. 37] Das Ego Descartes’ wire in Marions Sinne sowoh!
Akteur auf einer Biihne, die sich als Raum einer Interlokution erdffnet und damit wie-
derum dem Einbruch der Alteritit eine Biihne bereitet, als auch das Publikum, das Ruf
und Antwort hért. Bezieht man Marions Analyse der frithen »Olympica«-Texte
Descartes’ mit ein, so ist zu beachten, daf der Denkende auch als Regisseur verstanden
werden kann, der das gesamte »Schauspiel« seiner Argumentation inszeniert.

429

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

kender, im Kontext des Gedachten und Uberlieferten, wiederfindet. Die
Bewegung des Zweifels, die sich auch auf den Denkenden selbst er-
streckt, laBt sich auch hier als eine Bewegung beschreiben, in der er sich
seiner selbst entfremdet und entiufert — alle Eigenschaften, alle bereits
gedachten Gedanken, alle Begriffe von sich weist —, um sich dann sich
selbst wieder anzueignen, als die Instanz, die diese Entduflerung voll-
zieht, sich also quasi >weggibt¢, um sich dann riickwirkend als >Empfan-
ger« seiner selbst zuriickzuerhalten.

Bereits die Hypothese der Tduschung kann als eine Art >Hingabe«
bzw. >Aufgabec« des Cogito verstanden werden: Ich verzichte darauf,
mich selbst auf den Posten eines sicheren Subjektes zu stellen, das un-
terscheiden kann, welche seiner Erkenntnisse im Bezug auf die duf8ere
Wirklichkeit tatsichlich wahr oder falsch sind. Das heif3t in letzter Kon-
sequenz, daB auch die Selbst-Uberzeugung iiber die eigene Existenz im
Durchgang durch die vollkommene Unsicherheit gegeniiber dieser Exi-
stenz getroffen wird: »Je suis en tant que je me persuade que je me
persuade de quelque chose quelconque, méme de mon incertaine inexi-
stence«. [ED 378] Das Ich steht im Vollzug des radikalen Zweifels selbst
auf dem Spiel.

Wo Marion auf die spezifische Performativitit der Existenzaussage
hinweist, konnte zudem noch eine andere Performanz beriicksichtigt
werden, die die Existenz des Ego bestimmt: der Vollzug freier Entschei-
dungen. Ausgehend von Derridas Hinweis darauf, da8 die >Entschei-
dungc fiir die Gewilheit des Cogito schon einen Durchgang durch den
Augenblick des Wahnsinns der Unentscheidbarkeit verlangt, muf die
GewiSheit der cogitatio und der reprasentierenden Erkenntnis in jedem
Augenblick der Entscheidung aufgegeben werden, da das Ego, wie
Marion bereits betont hat, entweder im Vollzug des Zweifels zur Ge-
wifSheit seiner Selbst als Grundlage aller Erkenntnis in den Modi von
Wirklichkeit und Notwendigkeit gelangen kann, oder im Vollzug einer
Entscheidung zur Ausiibung seiner eigenen Freiheit im Modus der
Moglichkeit: »seul I’abandon de la cogitatio et de ’effectivité ouvre
lacces au possible«.'® [Sur le prisme 213] Nicht zu vergessen ist hier-

10 Zwar bestitigt Marion in »Sur le prisme métaphysique de Descartes«, §15, daf8 das
Ego immer dann ist, wenn es sich denkt, verweist aber, an Heidegger orientiert, darauf,
daRB es sich hierbei nicht um die Reduktion auf einen jeweiligen Moment (instant) han-
delt, sondern der Schwerpunkt auf der Dauer der vollzogenen Bewegung der cogitationes
liegt. Fiir Heidegger geht es in seiner Kritik des Ich-Sagens nicht um eine Augenblick-
lichkeit, sondern um eine Permanenz, durch die das Ego auf den Status einer Vorhan-

430

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

bei, dall die Freiheit des Willens fiir Descartes dezidiert zu einer der
staunendmachenden Vorgaben gehort, die es anzuerkennen gilt. Betont
Derrida die Giiltigkeit der Gewif3heit des Ego, die noch im Wahnsinn
bestehen bleibt, so verweist Marion auf ein Denken, welches die perfor-
mative Bestitigung der Existenz des Denkenden auch dann noch be-
wahren kann, wenn alles Tauschung wire. Diese Bestatigung wird je-
doch erst im Bezug auf einen anonymen Anderen'®! ermoglicht, dessen
Realitit oder Irrealitit nicht relevant ist, relevant ist allein, daf} die Tau-
schung mich tauscht und ich so aus der reinen Punktualitit meiner mit
sich selbst identischen GewiSheit immer schon herausgerufen bin.

Der Denkende kann nicht unmittelbar mit der Aussage »ego existoc
beginnen und sich dabei selbst denken, ohne sich bereits gedacht zu
haben, sich also als gedacht vorzufinden - sei es auch vollkommen im-
manent nur durch sich selbst und seinen eigenen Zweifel:

»Avant d'étre chose pensante, |’ego existe comme trompé et persuadé, donc
comme chose pensée — res cogitans cogitata. Ainsi la premiére vérité, ego sum,
ego existo, ne dit pourtant pas la premiére parole. Elle I'écoute.« [QC II 31]

Der Raum der dialogischen Struktur, der Raum, in dem eine Biihne
bereitet werden kann, ist wie der Raum der ywpa bei Derrida schon da.
Er eroffnet sich, weil der Nullpunkt des Ego letztlich niemals ein Null-
punkt ist, sondern immer schon der Punkt einer vektoriellen, intentio-
nalen Beziehung zu anderen Punkten, selbst wenn es dieses Koordina-
tensystem nur innerhalb seiner eigenen cogitatio aufspannen sollte. Er
eroffnet sich, weil sich das Denken zeitlich vollziehen muf8. Der Maf3-

denheit reduziert wird. Die Uberfithrung in eine solche Permanenz erfolgt fiir Marion
durch die Reprisentation, die auch die zukiinftige Méglichkeit zur Wirklichkeit objekti-
viert, welche dann wiederum Descartes’ deterministischem Weltbild gemiB, zwingend in
die Notwendigkeit des Fortbestehens und der Dauer miinden miite. Als Moglichkeit
einer Unméglichkeit (der Reprisentation) wire die Freiheit gegenldufig zur Notwendig-
keit zu denken: »La liberté s’expose en tant méme qu’elle s’expérimente comme la possi-
bilité de I'impossible«. [Sur le prisme 212] Aus der Erfahrung, daf ich Entscheidungen
treffen kann, die sich (zumindest aus meiner Perspektive) dem Determinismus entzie-
hen, ergibt sich ein Verstindnis der Zukunft, die nun doch den Modus der Méglichkeit
erdffnet, allerdings auf Kosten einer Unméglichkeit zur Re-Prisentation.

101 Marion verweist hier auf Foucaults Betonung der Alteritit des genius malignus und
darauf, daR fiir ihn gerade das Licht der Wahrheit des Cogito den Schatten der Téuschung
iiberdeckt und maskiert, welcher nicht vergessen oder ausgeschlossen werden sollte.
(Vgl. Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeit-
alter der Vernunft. Ubers. von Ulrich Képpen, Frankfurt a. M. 1969. S. 69 ff.)

431

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

stab und die Zeitlichkeit des bereits >vorgegebenen< Wortes, das fiir
Marions >Subjekt nach dem Subjekt« eine entscheidende Rolle spielen
wird, obliegen nicht allein dem Ich, das sich selbst auf seinen Nullpunkt
zuriickfiihrt, sondern verlangen bereits die Beziehung zur Alteritit der
anderen Zeitpunkte und der Interlokution: »Je suis dans la stricte me-
sure et dans le temps méme ou je suis interpellé.« [QC II 29] In seiner
Gebundenheit an den zeitlichen Vollzug seines eigenen Denkens, ist der
Denkende fiir Marion abhingig von der Gegebenheit einer Zeitlichkeit,
deren transzendentale Bedingung er eben nicht selbst in seinen Er-
kenntnisstrukturen bildet:

»Or cette condition temporelle n’a rien de banal; elle indique que méme 1'ego,
premiére connaissance certaine et fondement de toutes les autres, ne se con-
fond pourtant pas avec la temporalité, ne I’exerce donc pas a titre de principe
transcendantal comme la condition de possibilité des autres phénomenes, mais
qu’il s’y soumet — il s"y inscrit, en dépend.« [ED 380]

Aufgrund seiner (auch zeitlichen) Endlichkeit kann der Denkende fiir
Descartes den Gedanken der Unendlichkeit nicht aus sich selbst gen-
erieren, sondern nur aus einer faktischen Unendlichkeit, gegeniiber
der er an seine eigenen Grenzen stoft, empfangen.'® Dies 6ffnet fiir
Marion die Figur des Ego auf eine generelle Empfinglichkeit, die es
ihm ermaglicht, sich aus dem Denken selbst entgegenzunehmen: »[L]a
pensée, la propriété (attribut) essentielle de I’ego en acte, surgit comme
en fait et un événement, qui se produit de lui-méme — qui me produit
plus (ou bien autant) que je ne le produis.« [ED 381] — Das Denken der
cogitationes wiirde demnach also ebenso empfangen und gébe sich aus
sich selbst heraus wie jedes Phinomen, das in Marions (von Husserl
ausgehendem) weitem Phinomenbegriff auch in einem Gedanken oder
einer Theorie bestehen kann. Die Aporien des klassischen Subjektver-
stindnisses bilden fiir ihn die Unméglichkeiten, sich zu individualisie-
ren, sich auf anderes hin zu 6ffnen und eine urspriingliche Rezeptivitit

102 Marion stellt sich hier in die Tradition von Emmanuel Lévinas. Ebenso verweist er auf
Gilles Deleuze, der — wenn auch in einer Kritik am Cogito, die Marion aber als Kritik an
dessen Interpretationen auffal3t — die Passivitit des Ego gegeniiber einem Anderen sowie
die Rezeptivitit gegeniiber dem eigenen Denken betont: »I'affection d’un moi passif qui
sent que sa propre pensée ..., ce par quoi il dit JE, s’exerce en lui et sur lui, non pas par lui.
... il la vit comme en Autre en lui.« [Vgl. QC II 45, Anm. 54] (Gilles Deleuze: Différence
et répétition, Paris 1993. S. 116f. / Vgl. Gilles Deleuze: Differenz und Wiederholung,
a.a.0, 5. 119).

432

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjeket ergibt

zu bilden. Diese lassen sich in einer vierten Aporie biindeln, welche
letztlich darin besteht, daf8 die donation verkannt wird, die als eigentli-
ches, letztes Prinzip eines >Subjekts nach dem Subjekt« anzuerkennen
wire. Was also aus einer >metaphysischen< Perspektive maskiert oder
verschleiert wird, ist im Kern die donation, die das »>Subjekt« ebenso
wie jedes andere Phanomen bestimmt und zugleich zu einem Empfan-
ger der Gebung macht, welcher durch diese individualisiert und in sei-
ner Rezeptivitit zugleich prinzipiell auf anderes hin geoffnet ist. [Vgl.
ED 348-353]

Die bei Descartes angelegte Struktur der Interlokution erméglicht
fiir Marion eine Alternative zu einer reinen Identitit von A = A oder
Ich = Ich, da das Ich ganz dhnlich wie bereits bei Ricceur und Derrida
zunichst durch eine Beziehung zur Alteritit vermittelt und zudem in
einer Passivitdt gedacht ist, bevor es sich selbst denkt und sich mit sich
selbst identifiziert. Es ist von vornherein auf anderes hin geéffnet und
damit potentiell auch fiir die Begegnung mit einem Anderen als autrui.
Das Ego Descartes’ erscheint bereits in eine Differenz der Verspiatung
gegeniiber dem Ruf eingeschrieben bzw. wirkt selbst differierend, noch
bevor es einer anderen Person begegnet. [Vgl. QC I1 46] Auch die inne-
re Spaltung zwischen transzendentalem Ich und empirischem >Michc«ist
aufgehoben bzw. beide Aspekte der Subjektivitit sind von vornherein
ineinander verschrinkt. Nicht ein primir gesetztes Ich mufl den Weg zu
seiner eigenen empirischen Vorhandenheit herleiten, sondern das Ich
taucht immer schon als ein bereits gedachtes >Mich« auf, als ein vor-
gegebenes Faktum, welches aus der Logik der Interlokution entgegen-
zunehmen ist.

Tatsichlich formuliert Marion in diesem Zusammenhang aus-
driicklich: »autrui me pense avant que je ne me pense moi-méme«.!®
[QC I 46] So schliissig der Verweis auf die Voraussetzung von Alteritat
als Eroffnung eines Raumes der Interlokution, als Vorgabe von bereits
Gedachtem und als Verspatung gegeniiber dem bereits vollzogenen ei-
genen Denken in der Argumentation Descartes’ erscheint, 1alt sich
dennoch fragen, ob Marion hier mit gleichem Recht darauf schliefen
kann, daf das Ich innerhalb der Logik der »Meditationes« notwendig
von einem Anderen — einem >autruic — gedacht wurde, bevor es mit
seinem eigenen Gedankengang beginnt.’® Diese Verschrinkung zwi-

103 Kursivierung K. B.
1% Jean Greisch formuliert in diesem Zusammenhang sehr treffend: »La thése d’aprés

433

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

schen einer ratio cognoscendi und einer anderen, das Ego denkenden
Instanz — quasi einer ratio cognoscendum — bleibt ein sensibler Knoten-
punkt seiner Descartes-Interpretation. Auch wenn der Gottesbezug und
die Einbeziehung der Geschépflichkeit des Ego und der Geschaffenheit
der ewigen Wahrheiten sowie insbesondere der Verschrinkung von
Endlichkeit und Unendlichkeit im Denken Descartes’ einen deutlichen
Verweis auf einen solchen Anderen herstellt, der zudem als eine bereits
vorgegebene, tradierte >Denkfigur« auftaucht'®, auch wenn der genius
malignus als Hypothese dem Denkenden seine Gedanken eingeben
kénnte, sind dies allenfalls Indizien aber keine expliziten Beweise dafiir,
daf8 vorauszusetzen ist, daf zunachst ein Anderer das Ich denkt, bevor
es sich selbst denkt. Gilt der Satz, daB das Ich zunichst von einem An-
deren gedacht wird, nur insofern dieser Andere selbst eigentlich wieder
das urspriinglich salterierte< Ich ist? Oder wird hier gar auf einer ganz
anderen Ebene bereits eine lebensgeschichtliche Dimension eingefiihrt,
sofern frithere Generationen, insbesondere die Eltern schon iiber eine
Person, ein Kind nachdenken und dieses benennen kénnen, bevor es zur
Welt kommt und zu denken beginnt? Auf genau diese Argumentations-
ebene wird Marion durchaus noch einmal zuriickkommen. Zu beachten
ist im Kontext der Descartes-Interpretation jedoch, daf8 auch hier der
Andere der Interlokution wie das >Anderswo« fiir Marion keine Tran-
szendenz im klassischen Sinne bilden soll, da seine philosophische Per-
spektive wert darauf legt, jede >Transzendenz« in der Immanenz zu den-
ken. Die Perspektive wird konsequenterweise eben nicht auf den das
Ego denkenden Anderen gerichtet, sondern allein auf die Tatsache, daf8
das Ego sich in einer Passivitit, einer Verspitung und einer Antwort-
haftigkeit innerhalb einer interlokutioniren Struktur vorfindet und
sich nicht selbst aktiv in dem Sinne denkt, daf8 es sich selbst setzten oder
sich selbst konstituieren wiirde.

Wesentlich ist es mit Marion, iiber Descartes hinaus, den mit Pas-
cal vollzogenen Wechsel auf eine ganz andere Eben der phinomeno-

laquelle »autrui me pense avant que je ne me pense moi-méme« a de quoi donner des
sueurs froides a des cartésiens plus classiques.« (Jean Greisch: Qui sommes nous? Che-
mins phénoménologiques vers I'homme, a.a.O. S. 373).

195 Descartes verweist in der ersten Meditation darauf, daf es sich bei dem Gottesgedan-
ken generell um eine »Vorgabe:, »eine alte Meinunge, der kulturellen Uberlieferung
handelt, in die sich der Zweifelnde gestellt sieht, so daB sich auch hier eine Art »Mei-
nungsaustausch« mit abwesenden Anderen eréffnet. [Meditationes I 21; vgl. QC I1 25f]

434

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

logischen Darstellung, also den Perspektivwechsel vom Erkennen zum
Erkanntwerden, den Sprung vom Blick aus dem Fenster in die Position
des betrachteten Passanten mitzudenken. Vorauszusetzen ist also eine
urspriingliche Uberkreuzung von Erkennen und Erkanntwerden. Es
geht dabei aber gerade nicht nur darum erkannt, sondern auch darum,
anerkannt zu werden: » Au regard inversé, je devenu un moi ne deman-
de ni de connaitre, ni méme d’étre connu, mais d’étre reconnu, c’est 2
dire aimé.« [Sur le prisme 345] Das Selbst — moi — das Marion dem
cartesischen Ego gegeniiberstellt, ist in einer anderen Dimension der
Passivitit nicht nur ein moi pensé, sondern ebenso wesentlich ein moi
aimé: »pour devenir soi-méme, je me dois étre ni vu, ni pensé, ni cogité,
mais rien de moins qu‘aimé.« [Ebd.] Hier bedeutet die Abhéngigkeit
von der Liebe, der Anerkennung und dem Blick des Anderen eine Ein-
schriankung der Autonomie des moi und eine Dezentralisierung gegen-
iiber dem denkenden Ego:

»Central dans la pensée, |’ego se révele périphérique dans la charité. Je ne puis
plus étre qu’un moi, excentré de je au point que, déja, je est un autre — non un
autre moi, ni un autre que moi mais un autre que je. Je suis aliéné, ou, littéra-
lement, je est autre que je, & savoir (un) moi. Je ne suis pas (un) je, parce-que je
suis (est) un moi.« [Sur le prisme 347]

Das Ego gibt also seine Zentralitit innerhalb des Denkens auf, um sich
selbst als ein gedachtes, anerkanntes und geliebtes »Mich« zuriickzuer-
halten. So 1Bt sich der Ubergang vom >Ich< zum >Michc als eine spezi-
fische Weise des Gabentauschs beschreiben, deren Ausdeutung bei Pas-
cal und bei Marion noch naher erlautert werden wird.

3) Selbst (ge)geben — welches Selbst folgt dem Subjekt?

3.1) Vom Zuschauerraum in den Zeugenstand, vom Subjekt zum at-
tributaire

Vor der Dezentralisierung des Subjekts durch den Blick und die Aner-
kennung oder auch durch die Gabe eines Anderen ist in der Umdeutung
des Ichs zum >Mich« seine Position als Empfanger der Interlokution bzw.
der Gebung entscheidend. Die >Wem-Frage« lautet >Wem gilt der Ruf?«
bzw. sWem gibt sich die phinomenale Gebung?«. Gibt sie sich wie ein
Theaterstiick einem Zuschauer? Diese Frage soll nun zunichst von

435

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

ihrer duflersten Grenze aus betrachtet werden, also im Hinblick auf das
Empfangen der gesittigten Phanomene.

Ich halte noch einmal kurz fest, was diesen Grenzbereich der Pha-
nomenalitit charakterisiert: Das gesittigte Phinomen a8t sich gemaf3
seiner Quantitit nicht anvisieren, in den Blick nehmen oder vorher-
sehen (invisable), seine Synthese erfolgt nicht sukzessiv sondern augen-
blicklich (instantanée), es ist gemiB seiner Qualitit — seiner Intensitit —
unertriglich und blendet den Blick des Wahrnehmenden (insuppor-
table), es entzieht sich im Hinblick auf die Relation jeder Analogie, je-
dem Mafstab der Erfahrung und ist daher absolut (absolu). Es iiber-
steigt also jeden Wahrnehmungshorizont und kann daher nur in der
Uberschneidung verschiedener Horizonte interpretiert werden. Beson-
ders deutlich wird dies am Beispiel des historischen Ereignisses, das
niemals nur aus einer Perspektive beschrieben werden kann. So hat
das Phianomen »die Schlacht von Waterloo« niemand, kein noch so idea-
ler und neutraler zeitgendssischer Beobachter oder auch Historiker, je-
mals vollstandig, aus allen méglichen Perspektiven und in ihrer gesamt-
historischen Dimension betrachten kénnen. [Vgl. ED 318f.]1%

Ein gesittigtes Phdnomen ist nicht objektivierbar, es kann nicht
durch ein transzendentales Ich konstituiert werden — welches allerdings,
dies gilt es zu beachten, von Marion immer schon auch im Hinblick auf
seine >Riickseite« als ein endliches Ich betrachtet wird. Es erscheint nicht
als >Antwort« auf ein vorausgesetztes Ich, das den Mafstab seiner Er-
moglichung bildet. Es ist unbetrachtbar (irregardable), da es nicht unter
der Kontrolle eines Blicks in einer Permanenz und Reproduzierbarkeit
gehalten (garder) werden kann. Dennoch kann es gesehen (voir) und
gemif seiner eigenen Initiative in Empfang genommen werden. Das
gesittigte Phianomen ist erfahrbar, es ist sogar in solchem Ubermaf3
erfahrbar, dafl der Empfinger sich dieser Erfahrung nicht entziehen
kann. Aber es bildet eine Art Gegen-Erfahrung als Nicht-Objekt, die
an die Grenzen der Erfahrbarkeit und des Unméglichen fithrt. Wahr-
genommen werden die Spuren einer Erfahrung der Uberforderung der
Wahrnehmung, die sich in die Endlichkeit des Wahrnehmenden und

1% Es kommt hinzu, daB auch die bestindige Weitergabe und Uberlieferung dieser Ge-
schichte das Phanomen mit bestimmt. Die Kenntnis des historischen Ereignisses entwik-
kelt sich selbst historisch. Marion stimmt hier mit Ricceurs Verstandnis einer Hermen-
eutik iiberein, die im BewuBtsein ihrer eigenen Grenzen, in fortgesetzter Anniherung
die Arbeit leisten kann, die unendliche Pluralitit der verschiedenen Horizonte zu ver-
kniipfen.

436

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

seiner Wahrnehmungsfihigkeit einpragen. [Vgl. ED 301] Umso mehr
empfingt der Empfinger hier eine reine Gebung und nicht ein gegebe-
nes Objekt. Das Geschehen, das Sich-Ereignen der donation iibersteigt
das, was als Geschehenes oder Gegebenes erfafSbar ist.

Dieses Paradoxon bestitigt noch einmal die Umkehrung der Rolle
des Ichs, das durch das Phanomen konstituiert wird: Es folgt als kon-
stituierter Zeuge der Gebung auf das konstituierende Subjekt. Zwar
bleibt seine besondere Stellung dadurch gewahrt, daf8 es einen Zugang
zur Wahrheit eréffnen kann — »le sujet reste I'ouvrier de la vérité« [ED
302] —, aber es generiert oder produziert diese keinesfalls selbst. Der
Zeuge der Gebung gibt den Standpunkt der ersten Person und die Fiih-
rungsrolle des Nominativs vollstindig auf und auch das alltigliche Ver-
standnis der Zeugenschaft wird von Marion zunichst noch drastisch
eingeschrinkt:

»Dans ce témoin, nous devons méme entendre moins |’éloquent ou I’héroique
testateur d’un événement qu’il rapporte, porte et défend, assumant donc encore
une [re-]production du phénomene, que le simple témoin lumineux: il s’allume
sur un tableau de contréle, a I'instant méme ot et chaque fois que l'information
qu'il droit rendre phénoménale (en l'occurrence visible), lui parvient d"un cap-
teur par une impulsion électrique, sans initiative ni délai.« [Ebd.]

Wenn also auf das >Subjekt« nach dem >metaphysischen Subjekt« ein
solcher Zeuge der Gebung folgt, dessen Funktion darauf beschrankt
wird, unter dem Anstrom der sich selbst gebenden Phanomenalitit als
Kontrolleuchte (témoin lumineux) willenlos aufzuflackern, um diese zu
bestitigen und sichtbar zu machen, wie lafit sich dieses Bild mit
Marions Anspruch verbinden, eine Individualisierung der Identitit des
>Subjekts« zu gewihrleisten? Ist das, was Marion noch als Substrat einer
personalen Identitit gelten 14Bt, nicht mehr als die Vereinzelung des
jeweiligen >kleinen Lichts< auf der Anzeigetafel?

Prinzipiell verweist die Idee einer Zeugenschaft auf eine Anderung
gegeniiber dem Zuschauer (spectateur): Der Zuschauer ist der passive
Rezipient eines vor seinen Augen fiir ihn aufgefithrten Stiickes. Er
selbst sitzt nicht auf der Biihne, sondern in einem eigenen Zuschauer-
raum. Die riumliche Abgrenzung bildet auch eine Grenze zwischen der
Fiktionalitdt des Stiickes und der Realitit der Auffiihrung. Seine Re-
aktion auf das, was sich ihm zeigt, ist — jedenfalls im klassischen Verlauf
einer Theaterauffithrung — darauf beschrinkt, je nach Gefallen Applaus,
Jubel oder negative Kommentare als Antwort darauf zuriickzugeben,

437

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

wie fiir ihn und vor ihm ein Stiick gegeben wurde. Der Zeuge eines
Ereignisses hingegen mag zwar am Rand des Geschehens stehen, in
das er nicht direkt involviert ist, er befindet sich aber nicht in einem
bewuf3t abgegrenzten eigenen Raum. Gerade der témoin lumineux wird
direkt durch das gegebene Phinomen erreicht und beeinflufit, er besitzt
nicht den festen Standpunkt eines Ich-Pols, sondern erhilt seinen Platz
erst aus dem Empfangen der Gebung — »dans 'espace, le phénoméne
saturé l'engloutit de son déluge intuitif; dans le temps, il le précede
d’une interpellation toujours déja la«. [ED 303] Wenn jedoch jemand
in den Zeugenstand gerufen und dazu aufgefordert wird, vor Gericht
Zeugnis iiber das Geschehene abzulegen, wird ihm durchaus ein be-
stimmter >Raum gegeben«. Der Zuschauer kann schon wihrend der
Auffithrung sein Wohlgefallen oder MiBfallen duBern, der Zeuge je-
doch erhilt seine eigentliche Rolle, seinen Platz, erst in deutlicher Ver-
spitung gegeniiber dem Ereignis. Seine Aufgabe besteht zudem nicht
darin, das Gesehene zu bewerten oder zu kommentieren, sondern es so
treu wie moglich widerzugeben, und zwar so, wie es sich selbst ereignet
bzw. »gegebenc hat.

Hier kann ein Ansatz fiir eine erste Art der Individualisierung des
Empfingers der Gebung gefunden werden: Wihrend der einzelne Zu-
schauer im Regelfall in der Masse des Publikums aufgehen wird, die in
ihrer Gesamtheit einen Kommentar zum gegebenen Stiick abgibt, kann
von einem einzelnen Augenzeugen in der juristischen Sphire ganz we-
sentlich abhingen, wie das von ihm bezeugte Geschehen beurteilt und
als welche Art von Ereignis oder Phdnomen es iiber seine individuelle
Wahrnehmung hinaus betrachtet wird. So besteht fiir den Zeugen ein
besonderer Grad der Verantwortung gegeniiber dem, was sich ihm (zu
erkennen) gibt. Eine Gegeniiberstellung des Selbst der Phanomene auf
der einen Seite und eines lediglich zum Zeugen umgewandelten tran-
szendentalen Ichs auf der anderen Seite — einer Biihne und eines Zu-
schauerraums — wiirde fiir Marion in einen simplen Psychologismus
miinden, wenn nicht auch das Verstindnis des Zeugen streng an der
Selbstgebung der Phidnomene orientiert wire — »sur la phénoménalité
méme que le »soic rend au phénomeéne.« [ED 343] Es ist dieses Selbst des
sich gebenden Phinomens, welches das Ich in sich umkehrt und in
einen Zeugen verwandelt. Das heift, dal das Selbst des Empfingers
ausschliefSlich von diesem sich gebenden Selbst her verstanden werden
kann und darf als Antwort auf die Frage, wem sich dieses gibt. Dabei
pladiert Marion zunichst sogar dafiir, die Frage >Wem?« nicht als per-

438

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

sonale Frage »a qui«, sondern neutral als »a quoi« zu formulieren. [ED
344] Entscheidend ist, dal die Funktion eines reinen Empfingers ge-
dacht werden soll — »une fonction de pur attributaire de la donationc.
[Ebd.]'" Diese Empfingerfunktion folgt nach dem Subjekt nicht nur
denkgeschichtlich, sondern auch durch eine prinzipielle Aposteriorizi-
tit, indem diese aus der Gebung des Phinomens und seines Selbst her-
vorgeht: »L'attributaire vient donc apres le >sujet¢, au double sens de
succéder a sa figure métaphysique et surtout de procéder du phéno-
mene, sans le prévenir ni le produire.« [Ebd.]

So wie der Zeuge erst zum Zeugen wird, indem er ein bestimmtes
Ereignis oder Geschehen wahrnimmt, welches er dann auch bezeugen
kann, wird der Empfinger als attributaire auf den eine bestimmte Ge-
bung sich richtet, einzig und allein dadurch zu sich selbst — zum Emp-
fanger dieser Gebung —, daf8 er sie empfingt:

»Car en recevant ce qui se donne (le phénomene), l'attributaire en regoit les
effets, donc s’en regoit lui-méme ... L'attributaire reste — si Ion y tient — un
»sujet¢, mais affranchi de toute subjectivité, parce que d’abord libre de la sub-
jectivité et franc de tout substrat.« [ED 360]

Die Individualisierung wird als exakte Entsprechung dessen maglich,
was die Individualisierung des phdnomenalen Selbst erlaubt: sie geht
aus der Faktizitdt des »fait accompli« [s.0.] hervor, in der das Phinomen
ihm vollstindig selbst gegeben ist. Sie ist auf die Alteritit hin gedffnet,
aus der Annahme der Ankunft des sich gebenden Phinomens, das wie
ein Vorfall (incident) aus sich heraus auftaucht. In Konfrontation mit
der Wirkung des Ereignisses erfolgt der Ubergang vom »je pense« zum
»je suis affecté«. [Ebd.] Insofern der Empfinger sich selbst als ein >ge-
geben seiendess, ein »étant donné« [ebd.] empfingt, befreit es sich vom
Substrat einer der Gebung vorgegebenen Subjektivitdt. Die Formulie-
rung »étant donné ...« steht in der Mathematik fiir den Ausdruck >gege-
ben ist ...c und >étant donné que ... 1Bt sich {ibersetzen mit >da ...«
Die darin angelegten Konnotationen verweisen fiir Marion auf die Fi-
gur des fait accompli sowie auf die Struktur des Ereignisses, die den
Empfinger der donation bestimmt: »en conceptualisant cette expres-

17 Auch hier verweist Marions Wortwahl auf einen juristischen Kontext, wo mit dem
Begriff sattributairec ein Leistungsempfinger oder zukiinftiger Eigentiimer, beispielswei-
se der Empfinger eines Erbes bezeichnet wird.

439

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

sion, on dira que I'étant donné permettrait de surdéterminer les catégo-
ries de I'étant mondain, voire certains existentiaux du Dasein, a partir
de la détermination ultime du phénomeéne donné, I'événement.« [ED
249] Alles Seiende ist an die in ihm implizierte Gebung gebunden,
ebenso das Dasein als Seiendes an die Gebung als Ereignis. Was auf
den ersten Blick wie eine Degradierung des >Subjekts< erscheinen kénn-
te, stellt fiir Marion eine Befreiung vom metaphysischen Verstindnis
der Subjektivitit dar, in der das, was diesem Subjekt folgt, erst eigent-
lich zu sich selbst kommen kann, indem es sich als Zeuge, Empfinger
und Adressat der donation begreift und annimmt.

3.2) »Se recevoir de ce qui se donne« —
sich empfangen, sich der Gebung hingeben

Aus der Uberwindung einer einfachen Dualitit zwischen Akteur und
Zuschauer und einer zu trivialen Entgegensetzung zwischen Aktivitat
und Passivitit ergeben sich interessante Konsequenzen fiir Marions
Konzeption des Erkennens — auch hier in direkter Auseinandersetzung
mit Descartes. Wie gibt sich das berithmte Wachsstiick zu erkennen, das
dieser als Beispiel fiir die Aufschliisselung eines Erkenntnisprozesses
heranzieht? Fiir Descartes gibt es — oder geben sich — hier nichts als die
natures simples in ihrer Anwendung: die chemische Formel des Wach-
ses, die Quantitit seiner Molekiile sowie die raum-zeitlichen Koordina-
ten des jeweiligen Wachsstiickes konnen bestimmt werden. Eine phino-
menale Anschauung ist mit dieser Analyse nicht gegeben: »Le concept
de la cire ne la montre pas encore, son intelligibilité ne la phénoménalise
toujours pas«. [ED 362]

Fiir Marion ist der Bruch zwischen dem Begriff der Sache und
seiner anschaulichen Gegebenheit zugleich eine Absage an die qualita-
tive Erfassung des Gegenstandes. Letztlich wird nur noch eine quantifi-
zierbare Gegebenheit angenommen. Zwar wird die entstehende Tren-
nung zwischen dem Gegenstand und dem Wahrnehmenden damit
bestitigt und vertieft, es fehlt aber die Anerkennung der eigentlichen
phanomenologischen Differenz, die fiir Marion hier allein im Unter-
schied eines anschauungsarmen Phianomens — auf der begrifflichen Ebe-
ne und im Rahmen der mathesis universalis — und eines Phanomens zu
setzen ist, das die Anschauung vollstindig erfiillt: Das Wachsstiick ist
mit allen fiinf Sinnen wahrnehmbar, es ld8t sich ertasten, betrachten,

440

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjeke ergibt

riechen, schmecken. Und Triger dieser fiinf Sinne ist eben nicht das
Ego, das gerade aus der Reduktion seiner sinnlichen Dimension gewon-
nen wird, sondern das empfangende Selbst. Dieses verliert zwar die
Spontaneitdt des Ego, gewinnt dafiir aber die Rezeptivitit gegeniiber
den Phanomenen in ihrer sinnlichen Anschaulichkeit. Und obwohl das
Selbst damit die Méglichkeit zur Konstitution der Objekte abgibt, wird
seine Rolle fiir Marion umso konstitutiver:

»Lattributaire, tel qui lui seul met en situation de sentir et ressentir, éprouve
la chair méme du phénomene en état de manifestation. Contre la métaphysi-
que, il faut dire que le >sentiment« ne résulte pas de la schose« comme son effet,
ne la redouble pas comme son apparence, mais qu'il la montre comme son
unique apparition possible — il la manifeste comme une manifestation mani-
feste, en attestant et imposant. L'attributaire ne regoit donc pas seulement ce
qui se donne ~ il permet au donné de se montrer en tant qu‘il se donne. Le
morceau de cire ne se montre qu’aux sentiments« de l’attributaire et se voile
au regard, qui le re-constitute selon I'ordre et la mesure. La phénoménalité ne
se comprend pas, elle se reoit.« [ED 363{.]

Der Empfinger erfiillt eine vermittelnde Funktion, indem er die Ge-
bung des Phinomens sinnlich wahrnimmt und damit in eine Manifesta-
tion iiberfiihrt, die es dem Phidnomen erlaubt, sich zu zeigen - sich also
nicht einfach ins Leere zu geben, sondern sich als es selbst zu erkennen
zu geben. In einem weiteren Schritt schliet sich dann auch eine aktive
Erkenntnisleistung an. Das Empfangen der Gebung impliziert eine un-
mittelbare Gegengabe<: »en recevant ce qui se donne, il lui donne en
retour de se montrer«. [ED 364] Damit diese Erwiderung moglich ist, ist
nun doch eine >personale Identitit< des Empfangenden vorauszusetzen —
»seul un >a quic (et jamais un »>a quoi<) peut assumer la role entier de
lattributaire«. [Ebd.] Zur Zeugenschaft des Empfingers gehort seine
Fihigkeit zur Zeugenaussage und damit das Ich-sagen-Konnen als Aus-
gangspunkt fiir jedes Sagen-Konnen, welches fiir Marion stets den
Standpunkt eines Sprechers voraussetzt und zugleich dhnlich wie bei
Ricceur die Identitit des Selbst wesentlich bestimmt. [Vgl. ED 365] Sei-
ne >Gegengabe« besteht darin, etwas iiber das Phinomen aussagen zu
kénnen, seinen Eindruck zu beschreiben und zusitzlich auch nach den
Gesetzen der mathesis universalis zu bestimmen und zu kategorisieren,
die allerdings nicht die unmittelbare sinnliche Wahrnehmung der Pha-
nomenalitit ersetzen konnen. Notwendig ist nach Marions Vorausset-
zungen die Erkenntnis, daf} die Bestimmung des Phanomens nicht mit

441

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

dessen Gebung identisch ist, die es in der phinomenologischen Reduk-
tion zu entfalten gilt.

Der attributaire ermoglicht es dem Phanomen, sich als es selbst zu
manifestieren und gibt ihm seine Form. Er fungiert als ein Filter oder
Prisma bzw., wie bereits erliutert, als der Bildschirm (écran), auf dem
das Phénomen erscheinen kann. Ohne sein Aufschlagen auf dem
Schirm bliebe dieser nur eine blinde oder vollkommen transparente
Fliche, die erst durch die Gebung des Phianomens erhellt und koloriert
wird. »Seul I'impact de ce qui se donne fait surgir, d'un seul et méme
choc, I'éclair dont éclate sa premiére visibilité et I'écran méme ou il
s'écrase«. [Ebd.] Die Augenblicklichkeit, in der mit einem Schlag das
Phianomen und der Empfanger aus der sinnlichen Rezeption hervor-
gehen, kommt fiir Marion jeder Unterscheidung zwischen Phinomen
und Ding-an-sich zuvor. Das Denken des Bewuftseins-Pols ist nicht a
priori dem vorauszusetzen, was sich zu erkennen gibt, sondern es ent-
steht im gleichen Augenblick wie die Manifestation, die der Denkende,
ohne dies zu wissen und unmittelbar gedanklich zu durchdringen,
sichtbar macht. Ein wesentlicher Aspekt der sGegengabe« bzw. der Ant-
wort des Empfangers besteht hingegen durchaus darin, das Phinomen
zu >begreifen< und zu benennen. Er gibt also sprachlich zu erkennen,
was sich ihm phinomenal zu erkennen gibt.

Wenn es sich allerdings bei dem sich gebenden Phanomen um ein
gesattigtes Phanomen handelt, so st68t genau diese Maglichkeit, dem
Phanomen eine Form zu geben und es auf den Begriff zu bringen, an
ihre Grenzen. Die Antwort des Empféingers der Gebung muf hier an-
ders ausfallen, indem sich sowohl die Gebung als auch ihre Rezeption
radikalisieren: die Gebung wird in die Universalitit des anonymen Ru-
fes iiberfithrt — womit sich erneut die Frage stellt, inwiefern die Gebung
von vornherein an einem Modell der Kundgabe, also des Zu-erkennen-
Gebens orientiert ist. Der Empfanger wird zugleich zum adonné - zum
der Gebung Hingegebenen.

3.3) Zwischen Ruf und Antwort

Die schon in »Réduction et donation« eingefiihrte Figur des Rufes wird
in »Etant donné« besonders im Hinblick auf die Erméglichung einer
Individualisierung seines Empféngers weiterverfolgt und ausdifferen-

ziert. Im Kern geht es um die Vorstellung der Kontra-Intentionalitit

442

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

einer Wahrnehmbarkeit, die sich nicht anvisieren 1aft: der Ruf ist fiir
den Hérenden nicht intendierbar, auch die Herkunft der ihn potentiell
intendierenden Instanz ist nicht unmittelbar zu orten und es besteht
keine Moglichkeit, sich der Annahme des Rufes vollstindig zu entzie-
hen.®® Selbst wenn ich mir meine Ohren zuhalte, 148t sich seine Ge-
richtetheit an mich als Horenden dadurch nicht abweisen.

Fiir Marion geht der Ruf, anders als bei Lévinas, zwar auch aber
nicht nur vom Antlitz des Anderen aus, sondern von jedem gesittigten
Phianomen. Er méchte den Ruf weder auf eine ethisches noch auf ein
ontologisches Modell beschrianken. In der Gebung des Ereignisses ist
das Ich mit der Fiille eines Geschehens konfrontiert, das es einer unend-
lichen, nicht-abschliebaren Hermeneutik ausliefert. Das Ich wird dazu
aufgerufen, zu versuchen, in immer neuen Interpretationsansitzen ein
Verstehen zu bewiltigen, das nur anndherungsweise in einem immer
weiter fortsetzbaren Proze méglich ist. In der Konfrontation mit dem
Idol, beispielsweise mit einem Gemilde, kann sich das Ich dem Aufruf,
es aus einer bestimmten Perspektive zu sehen, nicht entziehen: »je me
trouve plutdt convoqué a voir ..., que visant un visible«. [ED 369] Mein
Leib (la chair) ist mir so vorgegeben, dafl er mich immer schon selbst
affiziert, nicht aber von mir selbst intendiert werden kann. Der Blick des
Anderen wiederum vollzieht im gesittigten Phanomen der Ikone eine
Kontra-Intentionalitit par excellence, indem er mich sieht und betrach-
tet, ohne daf ich mich selbst jemals durch seine Augen sehen und sei-
nen Blick beherrschen konnte.

Was nun dem Ruf der gesittigten Phanomenalitit ausgeliefert ist
und sich vollstindig aus dem empféngt, was es empfingt, ist das adon-
né, das Sich-Gegebene und der Gebung Hingegebene. Die Hervor-
rufung des adonné ist durch vier wesentliche Aspekte gekennzeichnet:
erstens die convocation, also Vorladung oder Einberufung; zweitens die
Uberraschung — fiir Derrida ein wesentliches Charakteristikum der Ga-
be — bzw. der Uber-griff, der dem Zugriff des Subjekts auf die Dinge
gegeniibersteht (surprise); drittens die interlocution, also der bereits

1% Dadurch, daf} diese Kontra-Intentionalitit bei Marion das eigentliche Wesen des Ru-
fes bildet, entzieht er sich fiir Jean Greisch dem Verdacht, die Figur des Rufes sei letztlich
theologisch zu verstehen und der Gerufene als adonné sei somit letztlich eher ein »Dieu-
donné«. Greisch verweist zudem zurecht darauf, daf das Verhiltnis von Ruf und Ant-
wort hier nicht als Ansatz einer dialogischen Philosophie verstanden werden darf. (Jean
Greisch: Qui sommes nous? Chemins phénoménologiques vers I'homme, a.a.O.
S.378f).

443

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

dargestellte Eintritt in eine dialogische Beziehung, die das >Subjekt« zu-
gleich dezentralisiert und >aus der Fassung bringt< (interloquer);
schlieBlich viertens die Faktizitdt (facticité), die Marion von Heidegger
ausgehend weiterentwickelt.

Nicht zu unterschétzen ist die Gewaltsamkeit dieser vier Charak-
teristika des Rufes, die das Verstindnis eines >Subjekts nach dem Sub-
jekt« prigen, welches sich als adonné hingeben mufl, um es selbst zu
sein. Und diese Hingabe erhilt hier durchaus die Konnotation einer
Aufopferung oder einer radikalen Aufgabe der Subjektivitit, die wie-
derum fiir Marion die einzige Méglichkeit darstellt, im Gegenzug — als
Gegengabe — eine individuelle, unverwechselbare und unaustauschbare
Identitdt zu empfangen, wihrend Derrida auch diese Gegengabe noch
als Annullierung der Gabe bloBstellt. Als convocation verlangt es der
Ruf, durch den der Empfanger aus sich heraus gerufen wird (déplacer),
jede Selbstsetzung und Selbstbestimmung aufzugeben (»renoncer a
l'autarcie d’une auto-position et d'une auto-effectuation«) [ED 369]
und damit jede Verabsolutierung von Subjektivitat. [Vgl. RD 300] Der
Gerufene wird gleichermaflen alteriert und identifiziert: »c’est en tant
qu‘altéré par l'écoute originaire, qu'il se reconnait comme éventuelle-
ment identifié«. [ED 369] Es handelt sich dabei um eine Identifizierung
als sMich« — ich identifiziere und hére mich als gerufen — und nicht als
Ich. Mit dieser Umkehrung vom Nominativ zum Akkusativ bzw. zum
Dativ - der Ruf gilt mir -, vollzieht sich fiir Marion zugleich eine Um-
kehrung metaphysischer Kategorien. Die Relation, die auch fiir die
Figur der Gabe so entscheidend ist, wird primir gegeniiber der Indivi-
dualisierung, da der Ruf empfangen werden kann, ohne dafl dem Auf-
gerufenen oder Einberufenen seine Identifizierung bewuft wird und
auch der anonyme Ausgangspunkt des Rufs nicht identifizierbar ist.
Der Empfinger empfingt sich gerade nicht klar und distinkt und er ist
schon als er selbst identifiziert, bevor er sich als >Ich< denken kann. [Vgl.
ED 370] Es ist keine vollstindige Reziprozitit zwischen Ruf und Ant-
wort méglich.

Aus der interlocution geht eine Offnung auf einen anonymen An-
deren (autrui) hervor, die das Selbst als adonné von vornherein von
jedem Solipsismus befreit, wihrend die Uberraschung eine Offnung
auf die Andersheit der unbekannten und nicht objektivierbaren Gegen-
stinde der gesattigten Phanomene herstellt. [Vgl. ED 372] Der iiber-
raschende Ubergriff (surprise) 6ffnet den Hingegebenen zunichst auf
eine Leere hin (»sur un écart vide« [ebd.]), liefert ihn einem unbekann-

444

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

ten Einflu (empris) aus und kehrt so den bewuften Zugriff des Sub-
jekts auf ein Objekt um sowie auch die Ekstase im Sinne Heideggers, in
der sich das Dasein fiir Marion zwar ent-wirft und aus einem Ich-Pol
herausbegibt, nur allerdings um eigentlich zu sich selbst zuriickzukeh-
ren. [Vgl. RD 300] Die Uberraschung versetzt den Empfinger in ein
Erstaunen, das nicht den Anfang eines geordneten Weges der Erkennt-
nis bilden kann, da es ihn angesichts der gesittigten Phinomene mit
den Grenzen seines Erkennens konfrontiert,’ ihn iiberwiltigt und
lahmt. Interessant ist hier nicht nur die Nihe zu Derrida, sondern er-
neut auch die Nihe zu Ricceur im Hinblick auf einen Ubergang von der
Ebene der Erkenntnis als connaissance zur Ebene einer reconnaissance:
Anstatt die Objekte zu erkennen (connaitre), kann das Ich nur noch
seine Verwandlung in ein >Mich< anerkennen und sich so als es selbst
wiedererkennen (reconnaitre).

Daf die ersten drei Charakteristika des Rufes hier noch recht ab-
strakt erscheinen, ist sicherlich dem Vorhaben geschuldet, den Ruf so
universell und >leer« wie nur méglich als reine Form des Anrufes zu
beschreiben. Eine lebensweltliche Konkretisierung erfihrt diese For-
melhaftigkeit allerdings in Marions Darstellung der Faktizitit des Ru-
fes: Es geht hierbei nun tatsichlich in einem ganz konkreten Verstand-
nis des Rufens und Ansprechens um die Sprache, die ich zunidchst
immer von anderen hére und in der ich mir gegeben werde. Marion
verlegt den Schwerpunkt der Interpretation des {@ov Adyov éyov von
einem >Sprache habenden Tier'® zur Sprachbegabung: »doué de paro-
le< au sens strict: »doté de parole¢, avant recu le don de la parole.« [ED
372] Ich werde individualisiert, indem mir meine Sprache gegeben ist,
und insofern mir etwas gegeben oder hinzugefiigt wird, wird paradoxer-
weise zugleich meine in sich geschlossene Eigenheit oder mein Eigen-
tum (»propriété ou possession du propre« [ebd.]) durchbrochen. Ich bin

1% Der Verlust der Erkenntnis (»la méme perte de connaissance« [ED 371]) betrifft
gleichermaBBen das eigene Selbstbewuftsein des Subjekts wie den Zugriff auf das zu er-
kennende Objekt. Erneut findet Marion einen Beleg hierfiir bei Descartes, in der Be-
schreibung der Bewunderung (admiration) als erster Leidenschaft der Seele, die jeder
Erkenntnis dariiber vorausgeht, inwiefern der uns iiberraschende Gegenstand in irgend-
einer Weise niitzlich (convenable) sein kénnte. Marion verweist aber sogleich auf die
Grenzen der Parallele zu Descartes, der die Bewunderung immer als eine Empfindung
des Ego voraussetzt, wihrend die Uberraschung oder der Ubergriff dieses hier bereits in
ein sMich« verwandelt. (Vgl. René Descartes: Passions de I"dme, §53 [AT XI, 373, 5-13]).
10 Auch hier wird der Schwerpunkt der Ubersetzung von Adyov auf die Sprache, nicht
auf die Vernunft gelegt.

445

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

fiir mich daher nie authentisch, sondern immer schon uneigentlich und
mir selbst in einer Differenz zum Ich gegeben. Nicht die Uneigentlich-
keit verbirgt hier eine urspriingliche Eigentlichkeit, sondern umge-
kehrt: »L'authenticité dissimule apres coup I'inauthenticité seule origi-
nairement donatrice«. [ED 373] An die Stelle des Paradoxons des Ichs,
das sich nicht verneinen kann, ohne sich selbst auszusagen, tritt hiermit
fiir Marion ein neues Paradoxon des Rufes, den ich ebenso nicht ab-
weisen kann, ohne das Gerufenwerden bereits anzunehmen und anzu-
erkennen, daf er einer Reaktion oder Antwort bedarf. Der Ruf erfiillt
vollstandig die Figur der donation, die wiederum ihre vollste Ent-
sprechung im adonné findet: »Il en résulte la naissance de I’adonné,
subjecti[vi]té entierement conforme a la donation — qui se regoit entie-
rement de ce qu’elle recoit, donnée par le donné, donnée au donné.«
[Ebd.] Die gegebenen Phinomene und ihr Empfinger, der sich wieder-
um ihrer Gebung hingibt, scheinen wechselseitig einander gegeben zu
sein. Dabei wahrt das Selbst als adonné eine Schliisselstellung, die
durchaus derjenigen des transzendentalen Subjektes dhnelt: indem es
sich der Gebung hingibt, dient es einer Ermdglichung jeglicher Gege-
benheit wie eine erste Gabe, die das Geben eréffnet und zugleich erst
darin gegeben wird.""!

Die eigentliche Problematik der Fragestellungen, wie der Ruf sich
artikuliert, was er zu erkennen gibt und wie er in seiner >unwiderruf-
lichen< und iiberwiltigenden >Macht« empfangen und beantwortet wer-
den kann, ergibt sich fiir Marion aus dem klassischen Modell eines Ru-
fes, der seiner Antwort vorausgeht und vor ihr wahrgenommen werden
kann. Tatsichlich aber geht es Marion um ein anderes Modell, das er
anhand von Caravaggios »Berufung des heiligen Matthius« illustriert:
Caravaggio zeigt eine Berufung, der Ruf selbst aber ist nicht abbildbar.
Er ist als Berufung sogar in einem doppelten Sinne unsichtbar — einer-
seits als akustisches Signal, andererseits als Aufruf zur Entscheidung
tiber eine innere, geistige Umkehr. [Vgl. ED 391] Wie gelingt es dem
Gemalde nun, dieses doppelt Unsichtbare sichtbar zu machen? Nicht in
der Darstellung eines Rufenden, sondern in der Darstellung des Geru-
fenen. Zwar weisen aus der rechten Bildhalfte zwei im Halbdunkeln

" Der Dativ des moi kommt hier einem Ablativ nahe — und zwar als ablativus instru-
mentalis: »le moi / me rend possible (comme ouvrier, moyen), en tant que premier don,
départi par I'appel, I'ouverture de toutes autres donations de donnés particuliers.« [ED
371

446

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

stehende Figuren, Christus und Petrus, letzterer auch nur als Riicken-
ansicht, in Richtung der Gruppe von Personen, mit denen Matthaus am
Tisch sitzt. Der Betrachter des Gemildes kann aber erst aus den Ge-
sichtsziigen des Matthdus und aus seiner erstaunt und fragend auf ihn
selbst verweisenden Geste ablesen, daf8 dieser und keiner der anderen
sich als gerufen erkennt. Er wird damit zum adonné, indem er sich als
Empfinger des Rufes anbietet: »Lui seul s’est demandé »C’est a moi?
C’est pour moi?« — il s’est ainsi aussitdt adonné comme 1»>a quic de ce
qui se donnait et, du fait méme, lui intimait un appel.« [ED 393] Das
Aufsichnehmen oder Annehmen des Rufes ist bereits die erste Antwort,
die moglicherweise durch die zweite der beiden zeigenden Figuren, Pe-
trus, erst nach den Gesten von Christus und Matthéus bestitigt wird.
Entscheidend ist, dal erst die Antwort den Ruf tatsichlich sichtbar
macht, sie geht ihm also phinomenologisch voraus. Das heift, daf3 jeder
Ruf, jede Gebung phdnomenologisch eben nur von ihrem Empféinger,
von ihrem Angenommen- und Beantwortetwerden aus beschrieben
werden kann.'> Mit der Frage »Moi?« — bin ich gemeint? werde ich
gerufen? —eroffnet der Empfinger fiir die Gebung, die keinen vorgefer-
tigten Horizont fiir sich vorfindet bzw. als gesittigtes Phinomen von
vornherein jeden Horizont iibersteigt, einen Raum, um sich zu mani-
festieren. Das Apriori des Rufes wird dadurch nicht aufgehoben, aber es
kann erst im Prisma des Aposteriori der Antwort manifest werden. In
diesem Sinne dient der Empfinger als adonné mit seiner Antwort dem
Phanomen selbst als eine Biihne: »Ce qui se donne (l’appel) devient
phénomene — se montre — par ce qui lui répond et le met ainsi en scéne
(I'adonné).« [ED 397]

Auch die Gabe oder Begabung der Sprache findet der Empfinger
vor, ohne das erste ihm gegebene Wort bereits in einem Horizont be-
stimmen zu kdnnen. Als Phinomen erkennbar wird ihm die Sprache
erst in seiner eigenen Antwort, im »Me voici!«, dem >Hier sieh mich«.
Marion bezeichnet die Antwort nach dem Modell des Caravaggio-
Gemialdes, die den unsichtbaren Ruf sichtbar macht und ihm Aufmerk-
samkeit und die Moglichkeit gibt, als Wort artikuliert zu werden (»et
donne la parole a l'appel«), als »répons«. [Ebd.] Im Unterschied zum
Begriff der Antwort (réponse) lieRe sich hier vielleicht von einer Ant-
wort ersten Grades, einer Antworthaftigkeit oder (Be)Antwortung

112 Marion verweist darauf, daf auch bei Lévinas und J.-L. Chrétien der Ruf erst in der
Antwort hérbar wird. [Vgl. ED 396]

447

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

sprechen. Mit dem répons wird die Moglichkeit des Antwortens eroff-
net. Da der Empfanger sich dem Ruf nicht entziehen kann, sobald er ihn
hért, kann er sich auch nicht aus sich selbst heraus fiir oder gegen eine
Antwort entscheiden, die mit seinem répons, seiner prinzipiellen Be-
reitschaft zur Reaktion auf den Ruf, bereits beginnt: »le réponse com-
mence dés le répons et le répons, dés I'écoute.« [ED 398] Zwar kann
iiber die jeweilige Art der Antwort entschieden werden, die prinzipielle
Antwortbereitschaft oder Antworthaftigkeit charakterisiert uns aber so
grundlegend, daf8 wir sie nicht ablehnen kénnen: »en lui nous sommes,
nous vivons et nous nous recevons«. [Ebd.] Noch wenn wir uns selbst
als Antwortende ablehnen wiirden, wire dies bereits unausweichlich
eine Reaktion auf das uns Vorgegebene. Der Ruf weist zugleich in sei-
nem umfassenden Verstindnis als donation fiir Marion einen unend-
lichen Uberschufl gegeniiber jeder Antwort auf. Jede einzelne Beant-
wortung kann immer nur einem bestimmten Aspekt des Rufs gerecht
werden. Das Beantworten ermiidet zudem im Zeigen der Phinomene,
wihrend der Ruf unermiidlich gibt.

Zur Hingabe des adonné an die donation gehért auch die Anerken-
nung der Tatsache, dafl eine Selbstaneignung des Subjekts niemals rest-
los moglich ist. Es bleibt stets eine Liicke (écart) im Selbst, die es von der
ihm vorausgehenden Gebung trennt, aus der es sich empfingt — ein
offener Abgrund der Ungleichheit zwischen Ruf und Antwort. Fiir
Marion ist daher das mit sich selbst identische Ich immer schon eine
Vereinfachung der eigentlichen Situiertheit des Selbst im komplexen
Modell von donation, Ruf, Antworthaftigkeit und Antwort. Die Ent-
larvung der zu kurz greifenden Identifikation von Ich = Ich und die
Anerkennung der Uneigenheit als Zugang zur Wahrheit des adonné
entspringt daher keiner ethischen Forderung oder der Kritik am Mangel
der Anerkennung eines UnterbewufSten, sondern diese einfache Identi-
fikation ist fiir Marion schlichtweg phinomenologisch nicht zu recht-
fertigen, »il s’agit toujours au mieux d’une illusion et, au pire, si elle
s’obstine, d'un mensonge.« [ED 401]

Der Abstand zwischen Ruf und Antwort, der in den Empfinger
eingeschrieben ist, soll zugleich eine prinzipielle Neubestimmung der
Differenz erlauben, auch gegeniiber der ontologischen Differenz Hei-
deggers sowie der Differenz zum Anderen bei Lévinas. Marion gesteht
hier Derrida zu, mit Recht die Frage danach formuliert zu haben, von
wo aus die Differenz differiert, und die différance gleichermaflen gegen
eine Metaphysik der Prisenz zu richten, die nach einer restlos gegen-

448

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

wirtig seienden Substanz sucht, wie auch gegen die Suche nach einer
phanomenologischen Gegenwart, die sich ohne Rest zeigt. [Vgl. ED
406] Allerdings werde das Verhaltnis von Temporisation und Tempora-
lisation nicht hinreichend geklart, da die différance letztlich eine Ver-
spatung bezeichnet und so doch wieder aus einer vorausgesetzten Ge-
genwart abgeleitet werden muf, von der die Verspitung unterscheidbar
ist. Fiir Marion erdffnet sich in seinem eigenen Modell von Ruf und
Antwort die Alternative einer Verspitung, die nicht notwendig zeitlich
verstanden werden soll oder vielleicht in einem anderen Verstindnis der
Zeit: »C'est ici précisément que le jeu de I'appel et du répons marque
une différence sans égale — parce qu'il provoque la différance a partir de
lui seul, avant le temps.« [ED 407] Nun stellt sich allerdings die Frage,
ob an diesem Punkt nicht Marion auf die gleiche Aporie st68t wie auch
Derrida (der diese allerdings selbst anerkennt). Was heift denn >vor der
Zeitc— »avant le temps«?13 [S.0.] Wie laBt sich dieses vor, das generell
in der Darstellung Marions immer wieder mehr oder weniger offen-
sichtlich auftaucht, im Bezug auf die Verspitung gegeniiber dem Ruf,
auf das Vor-Gegebene, das Anderswo aus dem die Gebung erfolgt, be-
stimmen, wenn nicht bereits ein Zeitverstindnis zu Grunde gelegt wird,
das auch die Prozesshaftigkeit der Gebung erst denkbar macht?

Eine Antwort — wobei es nicht klar zu unterscheiden ist, ob es sich
hier um einen Losungsweg oder um einen Ausweg aus der Problematik
handelt, der eine Losung vermeidet — kénnte auch hier der Sprung in
die phinomenologische Perspektive bieten: es liegt eben in der Gege-
benheit des Empfangers der Gebung oder des Rufes, daf8 er aufgrund
seiner eigenen Geschichtlichkeit und Verspitung zeitliche MafSstibe
anlegen muf, die wiederum auf Seiten der Gebung selbst obsolet sind.
Zu fragen wire dann aber, woher diese Zeitlichkeit des Empféingers
kommt und wie sie ihm gegeben ist. Vorauszusetzen wire nicht mehr
die Zeitlichkeit, sondern die Uberzeitlichkeit — vielleicht Ewigkeit — der
Gebung selbst, eine prinzipielle >Gleichzeitigkeit« oder Gleichurspriing-
lichkeit, Augenblicklichkeit oder Unzeitlichkeit der Gebung einer ge-
samten Phanomenalitit als Einheit, die erst durch den Empfanger im
zeitlichen Vollzug seines Wahrnehmens und Denkens in zeitlichen
Strukturen gefiltert und in einzelne, sich manifestierende und be-
stimmbare Phanomene unterteilt wird.

¥ Kursivierung K. B.

449

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

»Le retard de ce qui se montre sur ce qui se donne tient au travail phénomén-
ologique du répons sur I'adonné. Seule la donation, dépliée dans toutes ses
instances, differe. Se différant, elle se montre. L'éclosion du visible tarde, mais
elle n’éclot que dans ce retard méme. La temporalité elle-méme ne tarde que
pour l'attester.« [ED 408]

Ein Denken, das hier doch noch einmal nach einem rein zeitlichen Ab-
stand fragen wiirde, wiirde zudem fiir Marion wohl die vorausgesetzte
Uberordnung der Relation iiber die individualisierte Essenz ignorieren:
Es geht in der nicht-zeitlichen Differenz nicht darum, den zeitlichen
Abstand zwischen einem bestimmten Ruf und einer bestimmten Ant-
wort zu betrachten, sondern um die Beziehung, die sich wie ein perpetu-
um mobile ohne bestimmbaren Anfangspunkt zwischen Ruf und Ant-
wort bewegt. Ruf und Antwort sind phanomenologisch gerade nicht
mehr zwei klar getrennte, einander gegeniiberstehende Pole, sondern
im adonné unauflosbar ineinander verschrinkt — sie tauchen auf wie
auf der Leinwand Caravaggios, in dessen Gemalde sich ebenfalls nicht
unterscheiden laft, welche Geste den anderen zeitlich vorausgehen
konnte. Sie bilden ebenso eine paradoxe Einheit wie >das Phinomen
Gabe, das Geben (Ruf), Empfangen (Héren) und Erwidern (Antwort),
Gebenden, Empfangenden und Gegebenes (auch als gegebenes Wort) in
sich umfa8t. Welche komplexen Fragestellungen sich dabei im Hinblick
auf die Zeit ergeben kénnen, hat Derrida eindrucksvoll aufgezeigt.

Fiir Marion integriert der Ruf selbst bereits alle Ekstasen der Zeit-
lichkeit als eine unvordenkliche Vergangenheit, eine Zukunft der Ant-
worten, eine Gegenwart, die in jedem Augenblick ruft. Es kénnte also
durchaus behauptet werden, daf8 er mit sich selbst zugleich >Zeit gibt..
Die Antworthaftigkeit als répons wiederum impliziert eine unbestimm-
te Vergangenheit in der Geschichte der Antworten, eine Gegenwart der
Manifestation des Rufes und eine Zukunft der unermiidlich zu geben-
den Antworten. Die Geschichtlichkeit des adonné geht aus der selbst
noch nicht zeitlichen Beziehung zwischen Ruf und Antworthaftigkeit
hervor, als Folge der tatsichlich gegebenen Antworten: »|’histoire de
I’adonné tient a la somme des réponses, qui le rapprochent et I’éloignent
a la fois de I"appel«. [ED 407] Diese Geschichtlichkeit des adonné kénnte
mit Ricceur in der Erzdhlung noch einmal in eine ganz spezifische,
sprachliche Form der Antwort gebracht werden, in der das Selbst sich
und anderen seine eigenen Antworten und seine Antworthaftigkeit,
also die Art und Weise, wie es sich selbst im Empfangen von Ruf und
Gebung gegeben ist, zu erkennen geben kann.

450

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

3.4) Wie das Selbst sich selbst gegeben ist —
das Phinomen Person und seine Verantwortlichkeit

Um die Figur des Empfingers als adonné genauer zu bestimmen und
daraus das Verstindnis eines personalen Selbst nach dem Subjekt zu
gewinnen, ist es notwendig, iiber das abstrakte Modell des Sich-aus-
der-Gebung-Empfangens hinauszugehen. Eine personale Bestimmung
des Empféngers kann dadurch legitimiert werden, dal Marion sich ganz
explizit fiir ein »Wer, ein »a quic entscheidet und die Unentschiedenheit
zwischen einem personalen und nicht-personalen Empfénger nicht of-
fenhalt."'* Es zeigt sich, dal Marion verschiedene Dimensionen von
personaler [dentitit, die beispielsweise auch Ricceur aufzeigt, in seine
Reflexionen iiber das >Subjekt nach dem Subjekt< einbezieht: die
Sprachbegabung, die Geschichtlichkeit, Geburt und Sterblichkeit, die
Leiblichkeit, das Gesicht, den Namen sowie eine Ausdehnung der Ant-
worthaftigkeit auf die Verantwortlichkeit gegeniiber Anderen. Insbe-
sondere aus der Perspektive anderer Empfinger erscheint der Empfan-
gende jeweils nicht nur als Aufschlagspunkt oder Filter von Gebungen,
sondern gibt sich selbst als Phinomen. Auch wenn Marion dies nicht
direkt formuliert, miilte sich eine Darstellung des personalen Selbst,
die vom adonné ausgeht, um die gesamte Beschreibung des »Selbst< der
Phianomene erweitern lassen. Wie sich im Hinblick auf den Leib und das
Antlitz oder den Blick des Anderen zeigen wird, handelt es sich bei per-
sonalen Phanomenen zudem um gesittigte Phinomene.

Daf8 Marion nicht noch einmal explizit auf diese Phinomenalitat
des adonné hinweist, konnte dem fiir ihn wichtigeren Bemiihen ge-
schuldet sein, die Rolle des Empfangers gegen die Konzeptionen eines
Ego oder transzendentalen Subjekts abzugrenzen. Zudem soll die reine
Immanenz auch in der Darstellung des Empfangers gewahrt werden,
der zunichst einmal so beschrieben wird, wie er sich jeweils selbst emp-
fangt. Dennoch lieBe sich fragen, ob Marion nicht seiner Phinomeno-
logie der donation ein noch tieferes Verstindnis des >Subjekts nach dem
Subjekt¢ eroffnen konnte, wenn er neben der dem Empfanger imma-

4 Auch Michael Gabel verweist in seinem Aufsatz »Hingegebener Blick und Selbst-
gegebenheit« [Gabel, Joas 192-209] darauf, daB kein abstrakter Bezug auf das Gegeben-
sein ohne den freiwilligen und individuellen konkreten Bezug der Person méglich ist. Die
Person ist jeweils Gebender und muf sich selbst kundgeben und offenbaren, damit im
Nachvollzug ihrer Akte ein Bezug auf das Gegebensein méglich ist. Gabel erscheint
daher die Person Gottes notwendig fiir die Gebung einer Welttotalitit.

451

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

nenten Spannung zwischen Aktivitat und Passivitat in der Begegnung
mit den Phdanomenen auch die Spannung zwischen der Empfingerrolle
und einer Selbstgebung als Phianomen bereits in »Etant donné« deut-
licher und systematischer herausarbeiten wiirde."'* Sicherlich miifite
dazu die Perspektive eines Anderen, eines Beobachters eingenommen
werden. Dazu wire es aber nicht notwendig, zu Descartes’ Platz am
Fenster zuriickzukehren, sondern durchaus erlaubt, in der Perspektive
eines Voriibergehenden zu verbleiben, der auf der Strafle anderen Pas-
santen begegnet. Und da gerade die Offnung auf die Alteritit und der
Ausbruch aus dem Solipsismus fiir Marion eine wesentliche Kom-
ponente der Uberwindung des >metaphysischen Subjekts< ausmacht -
wenn auch, wie er beteuert, nicht aus einer ethischen Motivation — wird
dieser Art der Betrachtung des >Subjekts nach dem Subjekt< auch nicht
explizit ausgeschlossen.

In den vier Modi der gesittigten Phinomene, die Marion aufzihlt,
scheint sich bereits eine gewisse Fokussierung auf ein personales,
menschliches Selbst anzudeuten: das Ereignis wird nicht am Beispiel
des Naturereignisses, sondern am Beispiel historischer Ereignisse illu-
striert; Beispiel des Idols ist das Kunstwerke, insbesondere das Gemilde,
es entstammt also dem Bereich der Kultur; der Leib ist »la chair,, wort-
lich das Fleisch, nicht sle corpsc — ein stark aufgeladener Begriff, der
sowohl auf Maurice Merleau-Pontys Verstindnis des Fleisches als
Schnittstelle zwischen Leib und Welt sowie auf Michel Henry und sein
Ankniipfen an eine neutestamentarische Sprache verweist!® — auch hier
scheint Marion sehr eindeutig den menschlichen Leib vorauszusetzen;

"5 Durchaus eingeholt wird diese Spannung in Marions Meditationen iiber die Liebe.
Siehe hierzu insbesondere den Abschnitt D. IIl 3.3 meiner Arbeit.

"6 Wie es Jean Greisch prizise auf den Punkt bringt, distanziert sich Marion hierbei von
Merleau-Ponty, um sich eher an Henry anzuschlieRen, der die Autoaffektion vor der
Hetero-Affektion ansetzt: »Marion rompt décidément avec Merleau-Ponty, pour se rap-
procher d'Henry, quand il récuse la notion de »chair du monde«.« (Jean Greisch: Qui
sommes nous? Chemins phénoménologiques vers I’homme, Louvain a.a. 0. S. 390). Die
Verortung des Leib-Begriffs Marions zwischen Henry und Merleau-Ponty wire eine
eigene Untersuchung wert, zumal auch bei Merleau-Ponty ein Verhiltnis des Aus-
tauschs zwischen Leib und Welt und eine Deutung der Wahrnehmung als Gewinn und
Preisgabe angelegt ist, die im Hinblick auf das Verhiltnis von Gebung und Gabe inter-
essant ist. Siehe hierzu: Walter Schweidler: Die ontologische Bedeutung des Leibes nach
Merleau-Ponty. In: Ders.: Das Uneinholbare. Beitrige zu einer indirekten Metaphysik,
Freiburg, Miinchen 2008. S. 305-342.

452

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

die Ikone wiederum wird ganz eindeutig als Blick eines personalen An-
deren betrachtet, der mich ansieht, mir seinen Blick auferlegt und mich
damit zu seinem Zeugen macht. Sicherlich lieBe sich fragen, ob nicht
auch das Naturereignis, auch das Naturschéne oder Erhabene, auch der
Leib oder der Blick eines Tieres gemeint sein kénnten. Marion schlief3t
dies nicht aus, zu den gesittigten Phinomenen gehoren auch: »les
étants de la nature, le vivant en général«. [ED 273] Thr Stellenwert wirkt
allerdings in der Darstellung eher zweitrangig gegeniiber dem gesittig-
ten Phdnomen >Mensch« oder >Person< und der Bezogenheit der Phino-
mene auf einen personalen Empfinger.!V

Interessant ist hier, wie Marion die Leiblichkeit, die schon bei
Ricceur als eine wesentliche Passivititserfahrung des Selbst betrachtet
wurde, mit der Sprache in Verbindung setzt. Die Leiblichkeit verweist
auf die Endlichkeit, sowohl im Hinblick auf die zeitliche Ausdehnung
wie auch im Hinblick auf die Kapazitit der Wahrnehmung, also darauf,
wie viel der Empfinger empfangen kann. Im Bezug auf die Selbstheit
des >Subjekts« nach dem Subjekt bildet sie fiir Marion die erste Gege-
benheit:

»Der Leib ist das erste und grundlegende Phianomen, weil es mit meiner Sub-
jektivitdt zusammenhdngt. Ich bin zuerst Leib, d. h. ich kann nicht von mei-
nem Leib weglaufen. Von allem kann ich weglaufen, aber nicht von meinem
Leib. Somit ist alles, was ich sein kann und sein will, leiblich. Wenn man die
Antwort auf die Geburt der Selbstheit bezieht, so bedeutet dies, dass die
Selbstheit zuerst und vielleicht sogar grundsdtzlich immer Leib ist.« [Ruf
und Gabe, 59]

Die Autoaffektion des Leibes"® sittigt ihren Horizont so, dafl keine
Beziehung zu einem anderen Objekt mehr erfolgt. Beispiele fiir diese

17 Dies unterstreicht auch Marions Artikel »Le paradoxe de la personne«, in dem er
seine Thesen iiber den Leib, das Verhaltnis von Ruf und Antwort und das Ereignis ganz
dezidiert auf die Frage nach der personalen Identitat, ihre Krisen und Herausforderungen
durch die globalisierte Gesellschaft bezieht. Er betont hier, daB alle abstrakten Modelle
der personalen Identitit, biologische, soziale oder eben 6konomische Modelle, nicht jener
Einzigartigkeit gerecht werden, die sich fiir ihn aus der jeweils eigenen Antwort auf den
jeweils eigenen Ruf ergibt. (Ders.: Le paradoxe de la personne. In: Etudes 391 (1999),
5. 349-360.)

"% Marion bezieht sich hier auf die Identitit des Beriihrenden mit dem Beriihrten bei
Aristoteles, des Gefiihlten mit dem Fiihlenden bei Husserl und dem Begriff der Selbst-
affektion als Identitit des Affektierten mit dem Affektierenden bei Michel Henry.

453

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

»Selbst-Sittigungc bilden fiir Marion die Darstellung der Liebe und der
lebendigen Erinnerung bei Marcel Proust, Heideggers Gewissensruf der
Angst sowie Angst und Furcht bei Kierkegaard — »bref le numen en
général« [ED 322] - also intensive Empfindungen und Wahrnehmun-
gen, die durchaus eine starke sinnliche Komponente aufweisen, aber
nicht auf den ersten Blick als rein leibliche Affektionen erscheinen. So
erwichst die Sittigung der lebendigen Erinnerung bei Proust im be-
rithmten >Madeleine-Erlebnis< aus der sinnlichen Wahrnehmung des
Geruchs dieses Gebicks, welcher allerdings die Weite einer Erinnerung
eroffnet, die diese sinnliche Affektion deutlich iibersteigt.

Aufgrund der Unmittelbarkeit der Autoaffektion fehlt jede Di-
stanz, um sich selbst betrachten zu kénnen, und damit auch der Raum,
in dem sich eine intentionale Beziehung aufbauen kénnte. Die Sitti-
gung der eigenen Leiblichkeit entspricht daher zunichst noch dem Sol-
ipsismus, der erst in der Beziehung zur lkone, also zum meinen Blick
erwidernden Anderen, aufgehoben wird. Jemeinigkeit manifestiert sich
in der gesamten leiblichen Existenz, die u.a. im Leiden unvertretbar
bleibt. Mein Leib individualisiert mich, insofern in ihn in einer spezi-
fischen Form der Geschichtlichkeit die Abfolge meiner Affektionen'" —
die Geschichte meines Leidens ebenso wie meiner positiven Empfin-
dungen — eingeschrieben ist, die mich mit mir selbst irreduzibel iden-
tisch sein lassen. Meine Zeitlichkeit erstreckt sich zwischen der Geburt
und dem Tod als Grenzen meiner Leiblichkeit. Im Verhaltnis zu meiner
Geburt, mit Ricceur also zur Gabe des Lebens, bin ich immer schon
verspitet (en retard) gegeniiber meinen Eltern. Die Geburt, die mich
am tiefsten individualisiert und singularisiert, indem sie mich mir in
meiner leiblichen VerfaBtheit gibt, bleibt fiir mich ein offener Appel,
zu dem ich mich verhalten muf, sie geschieht bevor ich sie bewuft
wahrnehmen, erkennen oder benennen kann. Meine Selbstreflexion
und Selbstidentifikation ist immer nur eine verspitete Antwort, eine
Kompensation dieser Verspatung und der Versuch den anfinglichen
Uberschuf des Ereignisses der Geburt einzuschranken und zu beherr-

% Der Begriff der Geschichtlichkeit wird hier nicht ausdifferenziert. Es bleibt bei dem
Verweis auf die Individualgeschichte des affizierten Leibes. Eine andere Dimension von
Geschichtlichkeit kommt allerdings mit dem gesittigten Phdnomen des historischen Er-
eignisses ins Spiel. Der Zusammenhang dieser Ebenen wird jedoch nicht weiter reflek-
tiert.

454

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

schen. Der Uberschuf liegt nun fiir Marion hierbei auch in den schon
vor meiner Geburt um mich herum und iiber mich gesprochenen Wor-
ten. Die erste Bezichung des Menschen zum Aoyo ist passiv, die Spra-
che wird zunichst gehort.

»Was ist nun der Mensch? Er ist einer, der gehort hat. ... Meine Urfaktizitit
besteht darin, dass ich Sprache (logos) gehirt habe. ... Warum ist die Ant-
wort zuerst eine leibliche Antwort? Weil das Héren des Logos nicht ein Ver-
standesakt ist, sondern eine passive, durch den Leib bedingte Erfahrung dar-
stellt«. [Ruf und Gabe, 61]

Dennoch la8t sich deutlicher als bei Marion auch eine aktive Dimension
in der Beziehung zwischen Leib und Adyo¢ aufzeigen: Der >Ruf« der sich
gebenden Phanomenalitit ist in Marions Konzeption notwendig an-
onym und stumm. Um sich im Klang einer Stimme zu manifestieren,
mufl die Antwort des Empfangers erfolgen, der sein »Angesprochen-
seinc erst aktiv ausspricht — nétig ist hierzu ein Mund, der spricht.

Marion wirft in diesem Zusammenhang Derrida vor, die passive
Dimension des Gehort-Habens der Sprache zu verfehlen:

»Die Problematik bei Derrida besteht darin, den Logos zu dekonstruieren, weil
der Logos die Metaphysik, die Rationalitit bedeutet, die letztlich ein Herr-
schaftsinstrument ist. Aber es ist doch tiberhaupt nicht bewiesen, dass unsere
Beziehung zum Logos eine Beziehung zu einem aktiven Prinzip ist, das uns
beherrscht. Der Logos ist kein Instrument der Herrschaft, wenn man an die
(passive) Erfahrung der Sprache, der Dichtung, der Liturgie und des intersub-
jektiven Gesprichs denkt.« [Ruf und Gabe 61]

Wenn jeder Sprechende der Sprache gegeniiber passiv ist, scheint dies
fiir Marion zu heif8en, daf er diese gar nicht als Herrschaftsinstrumen-
tarium einsetzen kann, weil er sie in ihrer Gegebenheit niemals voll-
stindig aktiv beherrscht. Im Hinblick auf die Gabe des Gedichts und
das »déjac, das stets auch gegeniiber der schon vorhandenen Schrift
und der Sprache gilt, beriicksichtigt Derrida allerdings diese Passivitat
sehr deutlich und es scheint sogar, daf} gerade seine Kritik am Logozen-
trismus sich dagegen richtet, diese Dimension unter dem Anspruch
einer vollstindigen Sinnbeherrschung zu verdecken: in der Dekon-
struktion von Diskursen, die eine Herrschaft iiber den Sinn vorgeben,
geht es genau darum offenzulegen, daf8 diese >Herrschaftc sich letztlich
iiber sich selbst tiauscht, da sie auf etwas Unbeherrschbarem, Vorgege-
benem und passiv Entgegengenommenen beruht. Die Methodik der
Dekonstruktion kann hier durchaus als Erginzung zu einer Phinome-

455

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

nologie der Gebung verstanden werden: eben als ein Mittel zur Reduk-
tion, als Instrumentarium, um die Implikation der Gebung in den ver-
schiedensten Diskursen und Gegebenheiten der Sprache freizulegen.

Eine besondere Stellung nimmt im Hinblick auf das, was iiber mich
gesagt wird, bevor ich selbst meine Sprachbegabung in ein Sprechen
umsetzen kann, mein Name ein. Der Eigenname ist, wie Marion betont,
eigentlich ein »nom impropre«. [ED 401] Er soll einerseits meine
>Eigenheit¢, meine Individualitit und Identifizierbarkeit sichern, sofern
ich mich in der Nennung meines Namens als eine bestimmte Person
(Untel) identifizieren kann. Andererseits bleibt eine solche eindeutige
Zuordnung des Namens letztlich aufgrund der Homonymitit verschie-
dener Namen illusorisch: »'Untel se met toujours au pluriel et perd
d’emblée sa majuscule — untels«. [ED 402] Die Nennung des Namens
muf also zur eindeutigen Identifikation um weitere Parameter erginzt
werden — das Datum meiner Geburt, meine Adresse, meine Perso-
nalausweisnummer oder Sozialversicherungsnummer, die PIN- oder
Code-Nummer zu meinem Benutzernamen usf. Eine echte Identifika-
tion kann erst gelingen, wenn ich mich in den Rahmen einer sozialen
Identitit einordne, insbesondere auch durch meine Herkunft und Ab-
stammung, auf die sich der Nachname, »le patronyme, bezieht. Mein
Name ist mir gegeben und gibt mir meine Identitit: »Lorsque je me
nomme, je représente plus que je ne me présente; je me constitue donce
comme le répons répondant de et & un appel — le nom dont d’autres
m’ont d’abord appelé.« [ED 403]

Die Antwort auf den Ruf meines Namens ist also immer schon
eine Antwort auf den Ruf anderer, die nun zu einer Verantwortlichkeit
(responsabilité) des juristischen >Subjekts< gegeniiber seinen Handlun-
gen und des ethischen »Subjekts< gegeniiber dem Anderen (autrui) als
phianomenalem und personalen Selbst ausgedehnt wird: ich kann ganz
direkt die Reaktionen des Anderen auf mein Reden und Handeln aus
dessen Gesicht ablesen —ich verandere durch mein Verhalten seine Pha-
nomenalitidt und bin in dieser Hinsicht daher ihm gegeniiber ganz of-
fensichtlich verantwortlich. Ich antworte dem historischen Ereignis als
Zeuge — verantwortlich fiir dessen Rekonstruktion und Hermeneutik —
ebenso wie allen gesittigten Phanomenen. Aus dieser universellen Ant-
worthaftigkeit ergibt sich fiir Marion eine radikale Ausdehnung der
Verantwortung;:

456

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was sich selbst gibt — was sich nach dem Subjekt ergibt

»La responsabilité ne peut se restreindre  un seul des paradoxes, l'icone, aussi
privilégié soit-il, ni se borner a un seul horizon, fiit-ce I'éthique. La responsa-
bilité appartient de plein droit a toute phénoménalité qui se déploie selon la
donation ...« [ED 405]

Jeder Empfinger ist somit verantwortlich fiir das Empfangen der sich
(ihm) gebenden Phinomene und damit fiir die Welt, aus der heraus er
sich selbst empfingt und in der er selbst jedem anderen Empfinger als
ein Phinomen gegeben ist. Das Selbst als adonné ist antworthaftig und
verantwortlich gegeniiber der sich gebenden Phdnomenalitit, die sich
nur ihm geben kann - in jedem adonné steht die gesamte Phanomena-
litat, also alles auf dem Spiel. Seine Geschichte ist die Summe seiner
Beantwortungen des unausgesetzten anonymen Rufs der donation.
Ihm ist die Spannung zwischen Geben und Empfangen, Aktivitit und
Passivitit, Ruf und Antwort vollkommen immanent. Diese Rolle des
Selbst als Empfanger wird sich im Hinblick auf Marions Umgang mit
dem Modell der Gabe insbesondere im Bezug auf seine Verantwortlich-
keit und die Offnung auf eine Ebene des Miteinanders weiter konkreti-
sieren. Die Verschrankung zwischen Aktivitit und Passivitit dehnt sich
dabei auf die Moglichkeiten des Empfingers aus, selbst zu geben, zu
erkennen zu geben und sich selbst zu geben und hinzugeben.

457

https://dol.org/10.5771/8782485093606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EmE—


https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Das Selbst der Phänomene
	1.2 Das Phänomen gibt sich - und wird empfangen

	1.1 Die Umwendung des Selbst
	2 Nach dem Subjekt
	2.1 Von der Wer-Frage zur Wem-Frage
	2.2 »Cogito me cogitatum, ergo sum.« - Vom Ego zum Moi

	3 Selbst (ge)geben - welches Selbst folgt dem Subjekt?
	3.1 Vom Zuschauerraum in den Zeugenstand, vom Subjekt zum attributaire
	3.2 »Se recevoir de ce qui se donne« - sich empfangen, sich der Gebung hingeben
	3.3 Zwischen Ruf und Antwort
	3.4 Wie das Selbst sich selbst gegeben ist - das Phänomen Person und seine Verantwortlichkeit


