
II. Was sich selbst gibt - was sich nach dem 
Subjekt ergibt

1) Das Selbst der Phänomene

1.1) Die Umwendung des Selbst

Ist bei Marion vom >Selbst< die Rede, so ist damit zunächst das Selbst 
der Phänomene gemeint, die sich zeigen oder geben, vollkommen un­
abhängig davon, um welche Art von Phänomen es sich handelt, ob es als 
Gegenstand oder theoretisches Konzept, als anderes Subjekt, als Ele­
ment der eigenen Subjektivität des Wahrnehmenden oder auf jede be­
liebige andere Art und Weise klassifiziert werden könnte. Ausgehend 
von Husserls Erweiterung der Evidenz zur originalen Selbstgebung ge­
hört für Marion »[d]ie Selbstheit des Sich-gebens ... zu jeder Selbst­
gegebenheit, wodurch jedes >Seiende< aufgrund einer solchen zu entfal­
tenden Gegebenheit ein >Sich< (soi) besitzt«. [Gabel, Joas 39] Ebenso ist 
auch bei Heidegger ein >Selbst< des Phänomens vorausgesetzt, geht es 
für ihn doch in der Phänomenologie darum, »[d]as, was sich zeigt, so 
wie es sich von ihm selbst her zeigt, von ihm selber her sehen [zu] 
lassen«. [SuZ 34] »Diese Selbstheit«, so Marion, »hat eindeutig nichts 
mit der des >Dasein< gemein, da sie rechtmäßig allen Phänomenen zu­
kommt«. [Gabel, Joas 53] Das >Selbst< oder >Sich< des sich-zeigenden 
und sich-gebenden Phänomens ist nur in der Reduktion auf die dona- 
tion bestimmbar und gemäß der Distanz, die in der Bewegung der 
donation zurückgelegt wird:

»Ein solches >Sich< besteht in dem Abstand (ecart), der das Hervorbrechen 
(Gegebenheit [donation]) in bezug auf sein Gegebenes unterscheidet sowie 
damit verbindet... Sich durch sich zu zeigen - dies verlangt ein >Sich<. Letz­
teres kann nur von der Gegebenheit [donation] herkommen, die im Gegebe­
nen arbeitet und es mit einem phänomenologischen Mangel belädt, mit dem 
Hervorbrechen auf die Sichtbarkeit selbst hin. Das Phänomen kann sich ge­
wiss zeigen und muss es; aber nur, weil es sich gibt.« [Gabel, Joas 54]

411

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Dieses Selbst des Phänomens anzunehmen und zu entfalten, wie es sich 
selbst gibt, ohne zu versuchen es von außen zu konstituieren und zu 
konstruieren, bildet für Marion die heikelste Aufgabe der Phänomeno­
logie:

»La phenomenalite du donne indique que le phenomene n'apparait pas seule- 
ment lorsqu'un autre que lui (le Je) le constitue (Kant, Husserl), mais d'abord 
lorsqu'il se montre en soi et de lui-meme. Reste ä franchir le pas plus perilleux: 
penser ce se / soi - qui seul permet au phenomene de se montrer.« [ED 439 f.]

Wie versucht sich Marion dem Selbst des Phänomens anzunähern? Zu­
nächst noch einmal in einer deutlichen Absetzung des letzten Prinzips 
der donation von der ersten Gewißheit des cartesischen Ego, Die dona­
tion bildet für Marion eine andere unbezweifelbare Gewißheit, »[l]'au- 
tre inconcussum«. [ED 87] Die Gewißheit der Gebung des sich geben­
den Selbst kann nicht wie die des Ego aus der Rückkehr zu sich selbst, 
sondern nur daraus erwachsen, daß es sich aus sich selbst heraus ent­
äußert und gibt und sich dabei gerade als es selbst vollzieht:

»Au contraire, la donation donne et se donne, donc se confirme, non point 
parce qu'elle se possede, mais parce qu'elle abandonne et s'abandonne, ne se 
retient pas et ne retient pas; eile se parfait en ce qu'elle se defait d'elle-meme 
par et pour un donne; eile s'assure de soi en se depossedant de soi, en pro- 
duisant un autre que soi en quoi eile disparait, le donne.« [ED 88 f.]

Die donation erhält ihre unerschütterliche Gewißheit als donation, in­
dem sie in ein anderes als sie selbst, nämlich in das Gegebene (donne) 
übergeht, das sich in ihrem Vollzug ergibt und in dem sie sich gibt. Sie 
erscheint also nie selbst als Seiendes, Substanz oder Subjekt und kann 
nicht etwas sein, was unerschütterlich ist, sondern muß stattdessen als 
ein universeller Akt verstanden werden, allerdings nicht als transzen­
dentale Bedingung dessen, was er hervorbringt, weil er nie a priori son­
dern nur a posteriori im Gegebenen erkennbar ist. Dieser Akt ist daher 
niemals ein reiner, sondern stets ein phänomenologischer Akt, der der 
Reduktion bedarf, und es handelt sich dabei um einen dynamischen Akt 
bzw. um eine Aktivität: »Elle advient et s'accomplit, arrive et passe, 
s'avance et se retire, surgit et s'engloutit. Elle ne subsiste pas, ne persiste 
pas, ne se montre pas, ne se fait pas voir.« [ED 90] Was hier erneut so 
deutlich an Derridas Beschreibung der differance erinnert, unterschei­
det sich allerdings von dieser durch die Gerichtetheit der Bewegung, die 
sich phänomenalisiert und auf diese Weise zwar als donne gegenüber 

412

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

der donation erneut differiert, aber doch mit der Möglichkeit, in den 
Status einer phänomenologischen Sichtbarkeit, Präsenz oder Dauerhaf­
tigkeit überzugehen - in das bestimmbare >Selbst< eines Phänomens. Ist 
die Gebung nun doch als ein >Machen<, eine der Phänomene zu 
verstehen? »Elle fait, mais eile fait l'evenement sans se faire elle-meme 
un evenement«. [Ebd.] So wäre also die Gebung auf keinen Fall eine 
auvo-noiTjatt;, sondern eine Selbstgebung: wenn sie das Ereignis macht, 
macht die Gebung sich gerade nicht selbst zum Ereignis, sondern >gibt 
sich als ein Ereignis aus<, nicht nur im Sinne einer Selbstdarstellung als 
Ereignis, sondern ganz wörtlich im ekstatischen Sinne, eines Sich- 
selbst-aus-sich-Herausgebens. Die Gebung gibt damit zugleich dem 
Phänomen ein Selbst, in dem wiederum die Gebung impliziert ist.79

Ein denkendes Subjekt muß sich für Marion auf die Gebung in 
einer Maßlosigkeit beziehen, um ihrem Übermaß zu entsprechen. Das 
heißt, daß es in der Suche nach einem solchen Subjekt nicht darum 
gehen darf, eine vollständige Destruktion jeder Vorstellung von Sub­
jektivität vorzunehmen oder daß jegliche Subjektivität durch die Phä­
nomenologie der Gebung ausgeschaltet würde. Vielmehr wird die Sub­
jektivität maßlos über sich hinaus verwiesen:

»Lä, oü le transcendantal fixe la mesure, la donation excede sans mesure, en 
sorte que l'eventuel sujet ne puisse s'y referer que par une essentielle deme- 
sure; eile l'institue moins qu'elle ne le destitue, eile le deconcentre plus qu'elle 
ne se concentre avec lui. Bref, l'indubitabilite de la donation ne mime pas celle 
de Vego, eile l'inverse plutöt - mais sans le detruire: en le laissant possible, 
comme un de ses donnes marginaux, decentres, appauvris, mais legitimes. Car 
la donation ne detruit jamais, puisqu'elle donne.« [ED 89]

Auch wenn diese Aussage über die >Mit-Gebung< eines Subjekt-Phäno­
mens, das ein umgekehrtes aber kein zerstörtes Ego darstellt, auf den 
ersten Blick ein wenig gönnerhaft erscheinen mag, ist der Stellenwert 
dieses >umgekehrten< Ego im Gesamtkontext der Phänomenologie der 
donation nicht zu unterschätzen. Auf der anderer Seite der donation ist 
schließlich stets die Reduktion zu denken und damit auch ein wie auch 
immer gearteter >VoIlstrecker< dieser Reduktion. So wirkt Marions For­

79 Demgegenüber scheint die Selbst-Implikation des zweifelnden Ego, das im Vollzug des 
Zweifelns auf die Gewißheit seiner selbst als Zweifelndem stößt, eine einfachere Bewe­
gung zu bilden, wobei allerdings Marion gerade darauf hinweist, daß auch das Ego im 
Kontext der cartesischen »Meditationes« nicht >selbst-gemacht<, sondern an seine eigene 
Geschöpflichkeit gebunden ist.

413

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

mel »Autant de reduction, autant de donation«, [s. o.] letztlich in zwei 
Richtungen: der Vollzug der Reduktion bestimmt den Umfang der do­
nation, ebenso wie die Gebung über den Reduzierenden bestimmt:

»Mais, reciproquement ce ou celui qui reduit se laisse implicitement mesurer 
par la dimension de ce qui se donne et identifier ä et par l'identite de cette 
donation. En sorte que l'amplitude de ce qui (se) donne anticipe toujours aussi 
sur la determination de ce ou celui qui reduit.« [RD 304]

Um also das Selbst des Vollstreckers der Reduktion zu bestimmen, ist es 
zunächst notwendig, das zu betrachten, was sich ihm (selbst) gibt.

1.2) Das Phänomen gibt sich - und wird empfangen

Marion stellt sich - interessanterweise ausgehend von Thomas von 
Aquins Darstellung der Gabe, die wir aus einem Anderswo heraus er­
halten (»hoc enim dari nobis dicitur quod aliunde habemus«80) - den 
Weg, den die donation zurücklegen muß als eine gradlinig verlaufende 
Achse vor. Diese bildet zugleich die >Sichtachse<, die das Sehen des 
Sichtbarwerdenden bzw. das Empfangen der Gebung ermöglicht und 
in einer Anamorphose die dazu notwendige Haltung des Empfängers 
bestimmt - »que ce surgissement se deroule suivant un axe immanent, 
sur lequel le Je doit venir s'aligner pour y recevoir un apparaitre«. [ED 
174] Bezeichnet der Begriff Anamorphose ein Stilmittel der Malerei81, 
in der ein Bild oder Bildelement nur aus einem bestimmten Blickwinkel 
oder durch Einsatz optischer Instrumente, beispielsweise eines Spiegels, 
erkannt werden kann, so ist zudem auch der ursprüngliche Sinn des 
Wortes zu beachten: die Umformung, die durch den Blick und die Po­
sition des Betrachters zustande kommt. Entscheidend ist, daß das sich 
gebende Phänomen in dieser Gebung vor der Rezeption durch einen 
Empfänger zwar bereits sein eigenes >Selbst< und seine spezifische Form 

80 Thomas von Aquin: Summa Theologiae, la, q.38, a.l, ad 1 m. [Vgl. ED 173]
81 Marion verweist auf das klassische Beispiel des Gemäldes »Die Gesandten« von Hans 
Holbein dem Jüngeren, in dessen Vordergrund als Vanitas-Symbolik ein verzerrter To­
tenkopf abgebildet ist, der nur aus einem bestimmten Blickwinkel als realistische und 
proportional korrekte Darstellung zu erkennen ist. Die Umformung durch den Betrach­
ter macht hier also erst das Erkennen der >richtigen< Form möglich. Marion erklärt zu­
dem ausdrücklich, daß die piktorale Ebene nur als Analogie für jede Art der Gebung, 
nicht nur im Bereich des Sichtbaren, zu verstehen ist.

414

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

besitzt, aber noch nicht in eine Figur gefaßt wurde, die es vom Hinter­
grund der gesamten Phänomenalität abhebt und von allen anderen Phä­
nomenen unterscheidet.

Die Umformung vollzieht sich nicht eigentlich durch den Empfän­
ger, sondern aus der Initiative des Phänomens heraus. Im Gemälde leitet 
eine Irritation durch die sich nicht auf den ersten Blick erschließende 
Darstellung den Betrachter dazu an, seinen Standpunkt und seine Per­
spektive zu verändern, um die Darstellung zu enträtseln. Zwar kann der 
Betrachter sich dabei frei bewegen, ebenso wie er auch nicht gezwungen 
werden kann, überhaupt zu versuchen, das Dargestellte zu erkennen, 
aber der Standpunkt, den er notwendig einnehmen muß, um die Um­
formung vorzunehmen und die in der ersten implizierte zweite Form zu 
erkennen - dieser Standpunkt ist im Bild selbst vor der Rezeption durch 
den Betrachter angelegt und festgelegt wie der Lösungsweg in der Auf­
gabenstellung. Daraus läßt sich ableiten, daß das >Selbst< des potentiel­
len Empfängers eines Phänomens für Marion durch das Selbst dieses 
Phänomens in seiner Positionierung und Perspektivierung bestimmt 
wird, ohne dadurch vollkommen unfrei zu werden. Der Empfänger 
kann jede beliebige eigene Perspektive wählen, aber nur eine Perspekti­
ve, aus der ihm das Selbst des Phänomens wirklich zugänglich wird, aus 
der er es so entgegennehmen kann, wie es sich selbst gibt.

Daß dabei dennoch eine Bewegungs- und Wahlfreiheit des Be­
trachters mitzudenken ist, der nicht automatisch zur phänomenologi­
schen Wendung seines Blicks und zum Vollzug der Reduktion determi­
niert ist, gerät aufgrund des starken Vokabulars, daß Marion wählt, um 
die Passivität gegenüber der aus dem Phänomen heraus vorgegebenen 
Perspektive deutlich zu machen, ein wenig in den Hintergrund. So ent­
schieden hierbei eine Beeinflussung, eine Verpflichtung, ja sogar eine 
Gewalt unterstellt wird, mit der sich das Selbst des Phänomens quasi 
aufdrängt und die Anamorphose den Betrachter in eine bestimmte Po­
sition des Empfängers zwingt, ist wohl dennoch stets gleichermaßen 
dessen eigene Initiative und Entscheidung mitzudenken, zu einer sol­
chen Annahme bereit zu sein. Diese Entscheidung besteht allerdings für 
Marion letztlich gerade darin, auf die freie Wahl der eigenen Perspekti­
ve zu verzichten, die zugunsten derjenigen Perspektive aufgegeben 
wird, die im Phänomen mit angelegt ist - »bref, renoncer ä organiser 
la visibilite ä partir du libre choix ou du site propre d'un spectateur 
desengage, pour se laisser dicter par le phenomene lui-meme, en [son] 
soi«. [Ebd.] Die Aufgabe eines festen Standpunktes wiederum erlaubt 

415

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

es, nicht darauf verzichten zu müssen, das Phänomen wirklich so ent­
gegennehmen zu können, wie es sich gibt.82 Nur in der Einnahme einer 
Haltung, die anerkennt, daß das Phänomen sich selbst gibt, kann dieses 
auch in seiner Gebung angenommen werden. Diese Haltung, die Not­
wendigkeit der Einnahme einer Perspektive der Phänomenologie der 
donation, ist für Marion keine theoretische Konstruktion, sondern in 
den Phänomenen selbst impliziert, wie der richtige Blickpunkt in den 
Gemälden, die eine Anamorphose beinhalten.

Marion beschreibt die Bewegung der donation auch mit dem Be­
griff arrivage - wörtlich übersetzt geht es hier also um eine >Anliefe- 
rung< eines Phänomens. Zunächst einmal findet aber auch hierbei keine 
Perspektivierung auf einen möglichen Empfänger und noch weniger auf 
einen Lieferanten statt - vornehmlich ist zu beachten, daß das Phäno­
men sich selbst >anliefert<. Unterstrichen werden soll eine Besonderheit 
der Art und Weise, wie die Phänomene >ankommen< (arriver): »selon 
des rythmes discontinus, par saccades, inopines, par surprise, detaches 
les un des autres, par rafales, stochastiques: ils se font attendre, se font 
desirer avant de se faire voir.« [ED 186] Die Initiative ihres Erscheinens 
liegt ganz bei ihnen selbst. Die Initiative des Empfängers wird dem­
gegenüber radikal darauf beschränkt, sich für das Empfangen bereit zu 
halten. [Vgl. ED 187] Die Phänomene sind also >zu erwartens aber ge­
rade nicht in dem Sinne, daß sie vorhersehbar, nach einem bestimmten 
Rhythmus voraussagbar oder gar beherrschbar wären. Mit Marions 
Darstellung der arrivage verbindet sich eine zeitliche Bestimmung des 
Selbst eines jeden Phänomens, das immer nur in dem einen besonderen 
Augenblick seiner Ankunft oder Anlieferung als es selbst erscheint:

»[L]e donne ne reste le meme que pour le moment de son advenue; ce moment 
ne s'ajoute donc pas ä sa definition, il l'accomplit; or dans un moment aucun 
autre moment ne cohabite que ce moment seul; des lors, l'ultime instance 
d'individuation de tel phenomene ... tient au moment unique, irrempla^able 
et irrepetable qui en temporalise le surgissement. Or ce moment, il revient ä 
l'arrivage de le fixer«. [ED 197]

82 »Le phenomene traverse la distance qui le conduit (ana-) ä sa prise de forme (-mor- 
phose), suivant un axe immanent, qui convoque ä chaque fois un je/moi suivant des 
modalites diverses ... sur un point phenomenologique precis. Cette mise en ligne m'ali- 
gne sur une direction rigoureusement determinee par l'anamorphose du phenomene, 
aucunement confiee ä l'arbitraire du sujet, mais qui le soumet au contraire ä son apparai- 
tre: si je ne me trouve pas exactement au point designe par l'anamorphose du phenomene, 
je ne le verrais simplement pas - du moins comme tel, comme il se donne.« [ED 184]

416

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

Das heißt nicht, daß jedes Phänomen durch den Betrachter in jedem 
Augenblick neu bestimmt werden müßte, sondern daß es durch den 
Augenblick seiner Phänomenalisierung so individualisiert und als es 
selbst, in seiner Perseität (perseite) ermöglicht wird, daß es dann auch 
als solches bestimmbar und im Gesamtzusammenhang der Phänomene 
von anderen abgrenzbar und unterscheidbar bleibt. Fragen läßt sich hier 
allerdings, wie genau dieser Augenblick der Phänomenalisierung zu er­
fassen ist - als Augenblick der Ankunft oder Anlieferung beim Emp­
fänger, aus dessen Perspektive die phänomenologische Bezeugung nicht 
heraustreten darf? Als erster Moment der Wahrnehmung, die dann von 
einer zufälligen Entscheidung des Betrachters abhängen könnte, in wel­
che Richtung er blickt, oder doch als erster Moment einer prinzipiell 
möglichen Wahrnehmbarkeit? An diesem Punkt, an dem die Zeitlich­
keit der Gebung zu einem wichtigen Unterscheidungsmerkmal der Phä­
nomene wird, wäre eine genauere Darstellung der zeitlichen Ordnung, 
die sich hinter dieser Vorstellung verbirgt, bei Marion wünschens­
wert.83

Aus der Festlegung durch sein eigenes Erscheinen erhält das Phä­
nomen für Marion den Status eines vollständigen Faktums (fait accom- 
pli)84f vor dem der Empfänger sich immer schon selbst zu einem Faktum 
gemacht wiederfindet und das ihm seine Finalität quasi aufdrängt. In 
diesem Sinne kehrt sich hier die Richtung der Intentionalität vollstän­
dig in eine Kontra-Intentionalität um, denn das empfangende Bewußt­
sein wird zum Ziel (objectif) des Gegenstands (objet), es wird durch das 
Phänomen zu dessen Empfänger gemacht. Auf der anderen Seite kann 
zwar auch das Phänomen nur als es selbst erscheinen, wenn es einem 
geeigneten Empfänger erscheint - dies gilt aber gerade nicht in dem 
Sinne, daß es durch diesen, sondern nur insofern es für ihn erscheint. 
[Vgl. ED 207] Das vollständige Faktum des gegebenen Phänomens ent­
zieht sich für Marion dem Gegensatz von Zufall und Notwendigkeit, da 
es, indem es sich gibt, erst den Raum seiner eigenen Möglichkeit öffnet.

83 Tatsächlich erfolgt eine sorgfältige Auseinandersetzung mit der Frage nach der Zeit in 
»Au lieu de soi«, die sich allerdings so eng an der darin vollzogenen Augustinus-Lektüre 
entlang bewegt, daß die Übertragbarkeit auf die Phänomenologie der donation nicht 
unmittelbar gewährleistet scheint.
84 Parallelen zum fait accompli, das sich vom produzierten Effekt unterscheidet findet 
Marion in Schellings Faktum der Offenbarung, in Kants Faktum der Vernunft, in Hus­
serls Faktizität der Welt und Heideggers Faktizität des Daseins. [Vgl. ED 197-208]

417

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Wie der Würfelwurf bei Mallarme85 verwandelt es in seiner Erfüllung 
als Faktum den Zufall in eine Notwendigkeit, ohne die Zufälligkeit ab­
zuschaffen, da es eben doch ein Zufall bleibt, welche Möglichkeit, wel­
che Seite nach dem Fall des Würfels sichtbar wird. So ist das Selbst des 
Phänomens als fait accompli stets das, was nicht nichtsein könnte, was 
es ist, und was doch anders hätte sein können, bevor die Würfel gefallen 
sind. [Vgl. ED 212] Dies führt zu einer Aufwertung des Status der phä­
nomenalen Möglichkeit, die der phänomenologischen Tradition ent­
spricht, und zudem zu einer besonderen Überkreuzung einer Notwen­
digkeit des Faktums (»la necessite de fait«) und einer Kontingenz, was 
die Gründe für dieses und kein anderes Selbst des Phänomens betrifft, 
die allein im Zeitpunkt seines Sich-Gebens zu suchen sind (»la con- 
tingence de droit«). [Ebd.]

Die Kontingenz der Phänomene versteht Marion zudem in einer 
Orientierung an der eigentlichen Wortbedeutung, in der das contingere 
als berühren oder aber auch als erreichen, heranreichen übersetzt wer­
den kann.86 Das Phänomen ist durch seine Kontingenz, nämlich durch 
seine Berührung eines Empfängers, durch sein Ankommen auf der 
Leinwand oder dem Schirm (ecran) eines Bewußtseins [vgl. ED 101; 
Gabel, Joas 53], wesentlich bestimmt. Dennoch betont Marion ebenso 
dezidiert, daß es zwar auf diesen Empfänger gerichtet ist, daß es aber 
nur aus sich selbst heraus diese Richtung und Bewegung des Erschei­
nens erhält und vollzieht.87 Seine Zufälligkeit läßt sich auch als die eines 
Vorfalls oder Zwischenfalls - incident - beschreiben. Es handelt sich um 
eine Ankunft ohne Form, ohne Grund, ohne äußere Notwendigkeit, die 
nur aus sich selbst heraus erfolgt: » »a[d]-venue«, venue sans rien que 
soi, que le soi de ce qui se montre en se donnant.« [ED 216] In dieser 

85 Marion zitiert die Verse: »Un coup de de / Jamais / quand bien meme lance dans des 
circonstances eternelles / N'abolira / le hasard.« Er bezieht sich auf: Mallarme: CEuvres 
completes. Hrsg, von H. Mondor und G. Jean-Aubry, »Pleiade«, Paris 1945. S. 457, 459, 
464 und 472.
86 »La contingence du phenomene s'exerce a) premierement en ce qu'il m'arrive en tant 
que connaissant, pour que je le connaisse. ... b) selon que tout phenomene m'advient en 
tant que pratiquant pour ma pratique. ... 11 teste une troisieme: c) la contingence de ce qui 
s'impose ä moi.« [ED 177-182]
87 Marion weist darauf hin, daß auch bei Descartes letztlich die Erkenntnis der substan- 
tia nicht allein von deren Existenz abhängt, sondern davon, daß sie unser Bewußtsein 
erreicht oder uns affiziert. Die Erkenntnis der Substanz ist nur über den Umweg der 
Akzidenzien möglich, die der Substanz >zufallen<, indem sie das Bewußtsein des Erken­
nenden affizieren. [Vgl. ED 221-223]

418

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

Privation, die alles andere aus dem Selbst des Phänomens ausschließt, 
besteht für Marion allerdings kein Mangel. Vielmehr handelt es sich 
hierbei für ihn um eine phänomenologische Überfülle, die das Maß der 
Gründe und des Denkbaren exzessiv übersteigt. Das Phänomen ent­
zieht sich in seiner unbedingten Selbstgebung den Prinzipien der Kau­
salität und des zureichenden Grundes und ermöglicht gerade seinen 
eigenen Grund, indem es diese Prinzipien begrenzt und ihnen für seine 
eigene Phänomenalität einen festen Geltungsbereich gibt. >Privativ< 
oder >defizitär< zu denken ist demgegenüber nicht die Phänomenalität 
der donation, sondern das empfangende Bewußtsein. [Vgl. ED 224]

So erweist sich die Vorstellung, das Phänomen als Objekt in der 
Erkenntnis aufzufassen, deren Ordnung es folgt, oder gar als durch ein 
erkennendes Ich konstituierten Gegenstand, für Marion noch einmal 
als unangebracht, um dem Selbst des Phänomens gerecht zu werden:

»Un tel soi, ä supposer qu'on puisse l'atteindre, n'equivaudrait en rien ä Yen 
soi de l'objet ou de la chose ... Le soi du phenomene se marque dans sa deter- 
mination d'evenement: il vient, survient et part de lui-meme, et se montrant, 
il montre aussi le soi qui prend (ou retire) l'initiative de se donner. L'evene- 
ment, je peux l'attendre ..., je peux m'en Souvenir ..., mais je ne puis ni le 
faire, ni le produire, ni le provoquer«. [ED 225 f.]

Das Selbst des Phänomens ist wie ein Ereignis zu erwarten88, dessen 
Ankunft nicht beherrscht oder präzise vorhergesagt werden kann, und 
als solches passiv entgegenzunehmen. Aus dieser >ErwartungshaItung< 
würde also jedes Phänomen der Voraussetzung jener Ereignishaftigkeit 
entsprechen, die für Derrida die Gabe kennzeichnet. Gerade in der Hal­
tung dieser Passivität läßt sich das phänomenale Selbst für Marion 
durch den jeweiligen Druck oder die Wirkung bestimmen, die es auf 
meine Wahrnehmung ausübt, welche es unausweichlich empfangen 
muß. Das Selbst des Phänomens entzieht sich meinem aktiven Zugriff, 
aber eben doch nicht meinem Begreifen, das bei Derrida durch die Gabe 
so deutlich überbordet wird.

Die kausale Erklärung eines Phänomens allerdings negiert für 
Marion dessen Ereignischarakter oder phänomenales Selbst, insofern 
sie versucht, es nachträglich auf etwas angeblich Vorhergehendes 

88 Wie schon Derrida schließt auch Marion in seinem Gebrauch des Ereignis-Begriffs 
deutlich an Heidegger an. Vertieft wird die hier dargestellte Betrachtung des Ereignisses 
(auch anhand poetischer Beispiele Baudelaires) noch einmal in: Jean-Luc Marion: Certi- 
tudes negatives, a.a.O. S. 243-308.

419

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

zurückzuführen89. Das Ereignis zeichnet sich aus durch seine Unwieder­
holbarkeit (irrepetabilite), seinen Überschuß (excedent) gegenüber al­
len vorhergehenden und nachfolgenden Ereignissen, wobei stets der 
Sichtbarkeit etwas hinzugefügt und damit die endliche Welt im Reich­
tum ihrer Phänomenalität entgrenzt wird - »[l]es phenomenes ... inde- 
finissent le monde« [ED 242], sowie durch die Möglichkeit (possibilite): 
jedes Ereignis beginnt eine neue Serie, die die Gesamtheit der Phäno­
mene reorganisiert und neue Horizonte eröffnet. Das Ereignis ist jen­
seits der Essenz anzusiedeln.

Die Unmöglichkeit der Bestimmung seines Wesens radikalisiert 
sich noch, wo es Marion darum geht, die phänomenalen Möglichkeiten 
bis zu ihrer äußersten Grenze bzw. in ihrer vollkommensten Sättigung 
zu artikulieren. Die paradoxen oder gesättigten Phänomene zeichnen 
sich durch einen Überschuß ihrer Anschauung und ihrer Gebung ge­
genüber dem intentionalen Zugriff eines Bewußtseins auf diese Phäno­
mene aus. Sie können nicht vor ihrem Erscheinen durch einen Begriff, 
in einem festen Horizont oder unter einer bestimmten Kategorie, in 
ihrer Manifestation begrenzt und kontrolliert werden: »l'intuition sur- 
passe I'intention, se deploie sans concept et laisse la donation prevenir 
tout limitation et tout horizon«. [ED 315 f.] Die Anschauung befreit sich 
quasi von allen Vorgaben durch einen Anschauenden. Umso deutlicher 
zeigt sich hier die Gebung, die sich diesem Zugriff entzieht bzw. ihm 
vorausgeht. Für Marion wird so gerade das paradoxe und gesättigte 
Phänomen nicht zu einem Randphänomen, sondern zum Paradigma 
jeglicher Phänomenalität. Er unterscheidet vier Gruppen gesättigter 
Phänomene, die im Hinblick auf ihre Rolle für das personale Selbst des 
Empfängers dieser Phänomene später noch genauer erörtert werden 
sollen: das unvorhersehbare und nicht wiederholbare Ereignis als Sätti­
gung der Quantität; das nicht in einem Blick zu haltende (insoutenable), 

89 Marion möchte hier nicht die Gültigkeit der Gesetze der Kausalität abweisen, ihnen 
aber durchaus einen begrenzten Geltungsbereich zuweisen, der überall dort an seine 
Grenzen stößt, wo sich etwas ereignet: »[l]'evenement precede sa cause (ou ses causes)« 
[ED 233], »l'evenement n'a pas de cause adequate et ne peut pas en avoir«. [ED 235] 
Anstatt die Realität der Wirkung, also des vorhandenen und erkennbaren Phänomens, in 
ihrer Ursache zu verankern, gilt es nach dem phänomenologischen Perspektivwechsel 
primär, die Realität der gegebenen Wirkung anzuerkennen. Marion verweist auf die 
Möglichkeit von unvorhersehbaren und in ihrer Fülle nicht vollständig einholbaren Fol­
gewirkungen, die dem Blick auf die ursprüngliche Verursachung entgehen können, da sie 
von ihrem Ausgangspunkt aus noch nicht erkennbar sind.

420

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

blendende Idol - insbesondere das Kunstwerk - als Sättigung der 
Qualität; der Leib (la chair) als Sättigung gemäß der Kategorie der Re­
lation im Hinblick auf die Selbstaffektion und die Gegebenheit als fait 
accompli; schließlich die Ikone - das Antlitz des Anderen - als Sätti­
gung der Modalität.

Was Derrida als >Gabe< umkreist (im Versuch ihre Kreise zu durch­
brechen), ließe sich in dieser Einteilung als ein gesättigtes Phänomen 
bestimmen, und zwar im Modus eines Ereignisses, im Hinblick auf die 
künstlerischen Gaben der Poesie als >Idol< sowie im Hinblick auf die 
Begegnung mit dem Dritten, dem Bettler, auch im Bezug auf die >Ikone<. 
Lediglich im Hinblick auf die Leiblichkeit, wäre hier keine Sättigung 
festzustellen - es sei denn in der negativen Ausprägung der Gabe des 
Todes, die einem Anderen seinen Leib >nimmt<. Ricoeur scheint in sei­
nem Denken insgesamt alle vier Dimensionen der Sättigung zu berück­
sichtigen, im Hinblick auf seine Auseinandersetzung mit der Gabe je­
doch besonders die Leiblichkeit als >Gabe des Lebens< sowie ebenfalls die 
ikonische Begegnung mit dem Antlitz des Anderen.90

Was das Phänomen selbst oder das Selbst des Phänomens aus­
macht, läßt sich für Marion nur begrenzt entgegennehmen und ver­
langt zugleich eine maßlose Entgrenzung des Denkens, das sein eigenes 
Gelingen auf die Probe stellt. In der Betrachtung eines empfangenden 
und die Reduktion vollziehenden >Subjekts< kann es demnach nun bei 
Marion keinesfalls darum gehen, einen epistemologisch so gut wie 
möglich ausgestatteten und geeigneten Empfänger zu konstruieren, 
der die Welt der Phänomene vollständig erkennen, erfassen und erklä­
ren kann.

Vielmehr geht es darum, das >Subjekt< so umzudenken, daß es sich 
keinen souveränen Zugriff auf die Phänomene zuschreibt, sondern sich 
selbst durch die Phänomene konstituieren läßt. Es gilt also, dieses 
>Selbst< aus der Phänomenalität und ihrer Ordnung entgegenzunehmen 
und nicht umgekehrt die Ordnung der Phänomenalität aus der Ord­
nung des Subjektes herzuleiten und zu bestimmen. Wo bei Descartes 
das lumen naturale der rationalen Ordnung der Erkenntnis sein Licht 
aus dem erkennenden Subjekt heraus auf die Objekte richtet, fällt bei 
Marion das >Licht< der Phänomene auf die Leinwand eines Bewußtseins, 
die aber so vorzustellen ist, als würde eine Projektion in einen leeren

90 Daß in diesem letzten Punkt bei allen drei Autoren eine Schnittmenge vorliegt, läßt 
sich insbesondere auf ihre jeweilige Beschäftigung mit Levinas zurückführen.

421

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Raum stattfinden, welche zugleich auch den Effekt einer >Leinwand< mit 
hervorbringt, in die sich die Wand, auf der das Bild sichtbar wird, erst 
mit diesem Sichtbarwerden verwandelt. Allerdings darf der >Schirm< 
des Bewußtseins eben keine festgemauerte Wand bilden, sondern muß 
so beweglich bleiben, daß er auf die Bewegung der donation reagieren, 
sich entlang der Achse ihres Erscheinens erstrecken und sich in die Po­
sition begeben kann, in der das Bild nicht verzerrt erscheint, sondern so, 
wie es sich gibt.

2) Nach dem Subjekt

2.1) Von der Wer-Frage zur Wem-Frage

Nach einem >Subjekt< oder einem personalen Selbst im Denken Jean- 
Luc Marions zu fragen, widerspräche einem wesentlichen Kern seiner 
Phänomenologie der donation, wenn dadurch die Wendung des Blicks 
auf das sich selbst gebende Phänomen wieder aufgehoben werden wür­
de. Und dennoch zeigt sich, daß die Thematik einer adäquaten Konzep­
tion eines solchen Selbst von vornherein in der phänomenologischen 
Perspektive mit angelegt ist. Der Blick auf das Phänomen oder die Sache 
selbst soll es ermöglichen, zu beschreiben, wie etwas sich zeigt oder 
gibt, wie es davon ausgehend als Phänomen wahrgenommen und ent­
gegengenommen wird, nicht aber wie es als empirisches, reales Objekt 
in sich ist. Wird also die Frage nach dem >Objekt< anders gestellt, so 
muß auch die Frage nach dem >Subjekt< radikal anders gestellt werden. 
Die >Wer?<-Frage, auf die die Konzeptionen der Subjektivität oder des 
Ichs eine Antwort versprechen, wird für Marion zur Frage danach, wem 
die Phänomene sich geben bzw. wem die donation gibt. Es geht hier also 
wesentlich um die Position eines Empfängers, allerdings nicht einer 
Gabe, sondern der Gebung.

Zu beachten ist, daß Marion in diesem Zusammenhang, insbeson­
dere in »Etant donne«, zunächst einmal nicht mit dem Begriff >SeIbst< 
(soi) operiert, sondern stattdessen vor der Einführung eigener Begriff- 
lichkeiten von einem >Subjekt< in Anführungszeichen oder einem Sub­
jekt nach dem Subjekt< spricht. Möglicherweise geht es Marion hier um 
die Vermeidung einer Konfusion mit dem zuvor so deutlich skizzierten 
>Selbst< des Phänomens. Dennoch erscheint mir auch für seinen Ent­
wurf einer Überwindung des klassischen Subjekt-Verständnisses die 

422

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

Verwendung des Ausdrucks >Selbst< angebracht, gerade weil dieser Ent­
wurf quasi spiegelbildlich zum Entwurf des Selbst der sich gebenden 
Phänomene entwickelt wird, und weil dieses Selbst des Empfängers 
der Phänomene in deren Selbstgebung >mitgegeben< wird.

Um die Überwindung eines Subjektverständnisses zu ermöglichen, 
das eine Subjekt-Objekt-Polarität voraussetzt, in welcher die Aktivität 
vom Subjekt ausgeht, ist neben der phänomenologischen Grundlegung 
eine Abgrenzung gegenüber den für Marion >metaphysischen< Theo­
rien des Subjekts oder des Ichs notwendig. Die eigentlichen Kämpfe 
trägt er auch hier mit Descartes sowie bereits innerhalb der phänome­
nologischen Tradition aus (die für ihn ja in gewisser Weise wie sein 
eigenes Denken immer wieder mit Descartes und mit dessen Überwin­
dung beginnt), während er das so paradigmatische transzendentale Sub­
jekt Kants verhältnismäßig knapp behandelt.91 So ist Marions >Subjekt 
nach dem Subjekt< vorrangig ein >Subjekt< nach dem >Ego< Descartes' 
und Husserls und nach dem >Dasein< Heideggers. Bei genauerer Be­
trachtung zeigt sich, daß die Ablehnung eines traditionellem Subjekt­
begriffs, ähnlich wie schon bei der Abgrenzung gegen >die Metaphysik<, 
weit weniger pauschal und rigoros ist, als es der sprachliche Gestus auf 
den ersten Blick nahelegen mag: So wie das Ego nicht zerstört, sondern 
vielmehr in sich umgekehrt werden soll, wird auch das >Subjekt< nicht 
einfach durchgestrichen, sondern in Anführungszeichen gesetzt. Es 
geht darum deutlich zu machen, wo die Konzeptionen der Subjektivität 
dem Phänomen des Selbst, das sie zu erfassen versuchen, nicht hinrei­

91 Da Descartes für Marion ebenso ein >erster Kantianer< wie Kant der >letzte Cartesia­
ner ist, könnte für ihn in der Auseinandersetzung mit dem cartesischen Ego hier bereits 
die mit dem kantischen Subjektbegriff und dem >Ich denke< der transzendentalen Apper­
zeption impliziert sein. (Vgl.: Jean-Luc Marion: Constantes de la raison critique - 
Descartes et Kant, [QC I 283-316]). Beide Denker bezeugen für Marion eine Anerken­
nung der Grenzen der modernen, subjektbasierten Philosophie: »Descartes et Kant de- 
meurent ainsi les sobres temoins d'une meme verite: la philosophie moderne, puisqu'elle 
a pose ä son principe la subjectivite Constituante finie, ne peut se deployer avec coherence 
et solidite qu'en admettant sa finitude. Et donc aussi en la contrölant scrupuleusement 
»au niveau de la raison« par la critique ou la methode.« [QC I 316] Zur Auseinander­
setzung Marions mit Kant, die wesentlich über die Kant-Rezeption Husserls erfolgt und 
sich in der Einteilung des gesättigten Phänomens anhand der kantischen Kategorien 
spiegelt, vgl. Alferi 340-360. U.a. mit der transzendentalen Apperzeption beschäftigt 
sich Jean-Luc Marion in: Certitudes negatives, a.a.O. S. 24-30. Auch hier wird Kants 
Rolle für die Anerkennung der Grenzen der eigenen Erkenntnisfähigkeit betont.

423

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

chend gerecht werden.92 Eine reine Destruktion des Subjekts ist für 
Marion von vornherein selbstwidersprüchlich.93

Er wendet sich gegen die postmoderne Rede von der Zerstörung 
oder dem Tod des Subjekts, die sich für ihn in der Performanz ihres 
Redens letztlich doch nicht von einem Redenden - von einem Denken­
den oder Zweifelnden - und damit von einer Instanz lösen kann, die 
entweder von sich selbst >ich< sagt oder doch das Wort >ich< ausspricht, 
sei es nur, um es zu verneinen. Der Subjekt-Begriff soll wie das gesamte 
metaphysische Denken über seinen bisherigen Gebrauch hinausgeführt 
werden. Das Denken, das zu einer solchen Überschreitung in der Lage 
ist, ist für Marion wiederum das phänomenologische Denken:

»Has phenomenology ever had a more urgent challenge to confront than the 
determination of what or possibly who succeeds the subject? ... Does pheno­
menology offer a sure route for proceeding ahead, beyond the subject, taken in 
its transcendence but also in its pure and simple abolition?« [Final Appeal 85]

Eine erste Antwort besteht in der Zurückweisung jedes Ichs, das den 
Anspruch auf eine Authentizität oder Ursprünglichkeit stellen würde, 
den es ganz aus sich selbst heraus einfordern und generieren könnte:

»What succeeds the subject is the very movement of irremediable difference 
which precedes it, insofar as the subject is given to itself as a myself, to which 
an I claiming authenticity only offers a mask, doubly belated and radically 
secondary, or even originally deceptive«. [Final Appeal 104]

Auch das >Subjekt< kann für Marion auf keinen Fall der Universalität 
der donation entzogen werden. Es ist wie jedes Phänomen gegeben - es 
ist sich selbst als ein Selbst gegeben und kann demnach in seiner Selbst- 
heit nur adäquat erfaßt werden, wenn diese donation berücksichtigt 
und angenommen wird. Zu fragen ist nun, ob und inwiefern sich das 
Annehmen und Übernehmen dieser Selbstheit von der Entgegennahme 
anderer sich selbst gebender Phänomene unterscheiden läßt. Welche 
Rolle kann in der Gesamtheit der sich selbst gebenden und als >Selbst< 
bestimmbaren Phänomene ein >subjektives< Selbst spielen, das doch 

92 »En effet le »sujet« ne doit pas sa disqualification contemporaine ä quelque polemique 
obstinement negatrice ou ideologiquement biaisee, comme le Font accroire quelques re- 
centes hermeneutiques reactives. 11 la doit ä son impuissance sans cesse confirme ä faire 
droit aux caracteres pourtant les plus patents de son propre phenomene.« [ED 348]
93 Vgl. Jean-Luc Marion: Questions cartesiennes 11. Sur l'ego et sur Dieu, Paris 1996. 
S.3f. [Zitiert als: QC II] S. 3f.

424

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

nicht mehr als >Subjekt< den >Objekten< gegenübergestellt werden soll? 
Wird diese Gegenüberstellung tatsächlich vollkommen aufgehoben 
oder bleibt doch eine Unterscheidung zwischen »itself« und »myself« 
möglich und wesentlich, die dem personalen Selbst eine Sonderrolle in 
der Welt der Phänomene zuweist?

Eine solche >Rolle< - dies ist die zweite Implikation des obigen Zi­
tates - soll nicht als Rolle in einem Schauspiel, die Person nicht als 
persona im Sinne der Maskierung verstanden werden. Ein wesentlicher 
Teil des Rollenwechsels, der mit dem Ablegen der Maskerade einer nur 
vorgeblichen Sicherheit und Authentizität verbunden ist, besteht darin, 
die Aufgabe des >Subjekts< nicht mehr als die des zentralen Akteurs auf 
der Bühne der Welt zu verstehen, sondern sie dahin zu verlagern, der 
donation der Phänomenalität eine Bühne zu bereiten. Genauer zu klä­
ren wäre nun, ob das demaskierte Subjekt hierbei die Funktion eines 
Regisseurs ausübt, der die Inszenierung feitet, ob es verschiedene Auf­
gaben erfüllen kann, die dazu gehören, >eine Bühne zu bereitem - von 
der Arbeit des Bühnenbildners bis hin zur Intendanz. Wird es womög­
lich darauf beschränkt, zur >Bezeugung< der Phänomenalität als Zu­
schauer zu dienen, oder aber wird, wenn das Subjekt das Publikum des 
Schauspiels bildet, dadurch das >gegebene Stück< auf der Bühne darauf 
beschränkt, ihm zur Unterhaltung und Erbauung zu dienen? Ist mögli­
cherweise jedes >subjektive< Selbst selbst die Bühne, auf der sich sein 
ganz eigenes Schauspiel entfaltet, in dem es jeweils selbst auf dem Spiel 
steht? Wie läßt sich dann eine Verbindung zwischen den verschiedenen 
Akteuren denken?94 Bevor ein Blick >hinter die Maskern geworfen wer­
den kann, ist es zunächst notwendig zu verstehen, was Marion mit die­
ser Maskierung eigentlich meint, welche Aporien der Subjektivität er 
aufzeigen und überwinden möchte und welche Alternativen sich er­
öffnen.

94 In der Theater-Metaphorik Marions vermutet Marie-Andree Ricard einen Bezug auf 
eine archaische Vorstellung der theatralen Mimetik, verknüpft mit einer sakralen Bedeu­
tung. Deshalb sei trotz Marions Ablehnung der Metaphysik hier ein theologischer An­
satz zu vermuten. Unterbelichtet bleibe angesichts der damit verbundenen Passivität des 
Subjekts die Intentionalität und die Problematik des Zugangs zum Anderen. In der wei­
teren Differenzierung dieser Metaphorik wird sich zeigen, wie passiv das Subjekt hier 
tatsächlich erscheint. (Marie-Andree Ricard: La question de la donation chez Jean-Luc 
Marion, In: Laval theologique et philosophique, vol. 57, n° 1, 2001. S. 83-94).

425

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

2.2) »Cogito me cogitatum, ergo surrt.« - Vom Ego zum Moi

Kehrt man noch einmal zu Marions Descartes-Interpretation zurück, so 
zeigt sich, daß die >Maskierung< des cartesischen Ego, die entfernt wer­
den soll, für ihn nicht eigentlich bei Descartes selbst vorgenommen 
wird. Im Gegenteil, Marion stellt die Frage, ob nicht dieser bereits den 
Weg dafür eröffnet, ein >Subjekt nach dem Subjekt< zu denken:

»[L]oin d'avoir seulement institue l'ere metaphysique de la subjectivite objec- 
tivante et objectivee ..., Descartes aurait-il aussi - et surtout - anticipe sans le 
savoir, sur ce qui vient apres le sujet et que nous n'en finissons pas d'esquisser 
et d'attendre ?« [QC II 47]

Erst in einer zugespitzten transzendentalphilosophischen Deutung 
Descartes' schließt sich das Subjekt für Marion selbst aus dem Bereich 
der Erfahrung aus, sogar aus den empirischen Erfahrungen von Zeit 
und Raum, da es ja auch diese bedingt und nicht eigentlich erfährt. 
Abgespalten vom transzendentalen Ich wird so die räumliche und zeit­
liche, leibliche Selbsterfahrung eines empirischen Selbst (»un »moi« 
empirique« [QC II 5]). Neben dieser inneren Spaltung (scission) ergibt 
sich zugleich eine Abschließung (clöture) nach außen. Wenn aus der 
Perspektive des Subjekts alles andere zum Gegenstand seines Denkens 
und damit objektiviert wird, kann jedes andere Ego nur als alter ego 
(»un ego altere, un simple autre »moi««, [QC II 6]) betrachtet werden. 
Gegen das >cartesische< Ego wendet sich daher der ethisch motivierte 
Solipsismus-Vorwurf.

Die Hauptlinie der Descartes-Interpretation und auch der Cogito- 
Kritik bis hin zu Nietzsche versteht, so Marion, die Formel des >ego 
cogito, ergo sum< als eine tautologische Identifikation.95 Ausgeblendet 
wird zumeist der Übergang zur Formel >ego sum, ego existoi, in der 
2. Meditation [Meditationes II 25], der weder bei Ricoeur noch bei 
Derrida deutlich berücksichtigt wurde. Zwei wesentliche Veränderun­
gen ergeben sich für Marion aus dem Übergang zu dieser zweiten, für 
ihn entscheidenderen Formulierung: Einerseits vollzieht sich damit ein 
Übergang zur Performativität einer Rede, deren Schwerpunkt sich von 

95 Marion bezieht sich hier auf die Descartes-Rezeption bei Malebranche, Spinoza, Kant, 
Hegel und schließlich bei Nietzsche. [Vgl. QC II 7-12] Auch Gueroult vollzieht laut 
Marion eine falsche Engführung auf eine Reflexivität oder eine Beziehung der Repräsen­
tation zwischen dem Denkenden und seinem gedachten Ego, die letztlich auf eine außer­
zeitliche Identifizierung eines Ich = Ich hinausführt. [Vgl. QC II13 ff.]

426

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

der Ordnung ihrer Gründe und argumentativen Schlüsse auf ihren ei­
genen Vollzug verlagert.96 Andererseits zeichnet sich in der Argumen­
tation, die auf die Formel >ego sum, ego existo< hinführt, eine originäre 
Alterität des Ego ab. So verweist Descartes nach dem Vollzug des radi­
kalen Zweifels auf die Möglichkeit, es könne etwas von dem bisher al­
lem Zweifel Unterzogenen gänzlich verschiedenes (diversum) geben, 
das sich diesem Zweifel widersetzt.97 Als Hypothese wird hier, an der 
Schwelle zur Einführung des genius malignus, auf die Möglichkeit ver­
wiesen, dieses andere könne ein Gott sein - »oder wie ich sonst den 
nennen mag, der mir diese Vorstellungen (cogitationes) einflößt«. [Me- 
ditationes II 24] Mit dieser Hypothese eines >Gedankengebers< wird für 
Marion eine neue Dimension in die Argumentation Descartes einge­
zogen: es eröffnet sich der Raum einer Beziehung zwischen potentiellen 
Gesprächspartnern - der Raum einer Interlokution: »Loin que le doute 
se deploie dans le solipsisme d'un pensee abstraite et redoublee ..., il se 
deploie donc dans un espace d'interlocution - ego et l'autrui indetermi- 
ne.« [QC II 22]98 Der Andere bildet eine vollkommen anonyme Instanz, 
die für die Funktionsweise der Argumentation Descartes' selbst keiner 
Realität bedarf, um die Realität des Angesprochenen in Zweifel zu zie­

96 Marion schließt hier an Jaakko Hintikkas Aufsatz: Cogito ergo sum: inference or per- 
formance. In: Philosophical Review 72, 1963. S. 487-496 an. Hintikka entwirft das Mo­
dell sich selbst besiegender (self-defeating) Sätze - der Satz >Ich existiere nicht.< schaltet 
sich sobald er geäußert wird selbst aus, da er durch sein Geäußertwerden durch jeden 
potentiellen Hörer immer auf eine existente, diesen Satz äußernde Quelle zurückbezogen 
werden wird. Eine genauere Auseinandersetzung Marions mit der Performanz des Cogi­
to findet sich im §16 von Marions »Sur la theologie blanche de Descartes« (a.a. O.). Zur 
Bedeutung der Existenzaussage bei Marion und Hintikka auch im Bezug auf die 
Descartes-Deutung Sartres sei verwiesen auf: Lilian Alweiss: l Am, I Exist. In: Givenness 
and God. Questions of Jean-Luc Marion, a.a.O. S. 37-46.
97 »Sed unde scio nihil esse diversum ab iis omnibus quae iam iam recensui, de quo ne 
minima quidem ocassio sit dubitandi?« [Meditationes II 24]
98 Das Bedeutungspotential des Ausdrucks >interlocution<, der eher im Englischen als im 
Französischen gebräuchlich ist, ist hier vielfältiger als eine einfache Übersetzung mit dem 
Begriff >Gespräch< dies nahelegen würde, da die Vorsilbe inter- auf die Eröffnung eines 
Zwischenraumes verweist und zudem das französische Verb interloquer qn. nicht einfach 
>anreden< heißt, sondern >jmd. verblüffen< >jmd. aus der Fassung bringens So kann die 
Anrede als Beginn einer >interlocution< den Angeredeten bereits in eine andere Ver-Fas- 
sung bringen, ihn >außer sich< sein lassen. Das Ego tritt dementsprechend also nicht nur 
in eine dialogische Beziehung zu einem Anderen, sondern wird möglicherweise selbst 
bereits verändert. Interessant ist die Bedeutung im juristischen Diskurs, der bei Marion 
immer wieder auftaucht. Die >interlocution< bezeichnet dort auch einen >Zwischen- 
spruch< als juristischen Urteilsspruch vor der endgültigen Urteilsverkündung.

427

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

hen. Marion gebraucht auch hier mehrfach die Metapher einer Maskie­
rung, allerdings nicht auf das Ego bezogen, sondern auf den (täuschen­
den) Gott: »cet interlocuteur reste masque par son indetermination«. 
[Ebd.]

Die dialogische Beziehung, die sich zwischen diesem maskierten, 
anonymen Anderen und dem Ego eröffnet, impliziert durchaus eine 
Austauschbeziehung in beide Richtungen: das Ego benennt den Ande­
ren, es gibt ihm in der Performanz der vollzogenen Argumentation 
einen Platz und einen Namen, während wiederum dieser Andere dem 
Denkenden möglicherweise seine Gedanken eingibt - also den Vollzug 
der Argumentation ermöglicht. Auch wenn direkt im Anschluß die Al­
ternative durchdacht wird, es handle sich eben nicht um eine Eingebung 
von außen, sondern um aus dem Ego selbst hervorgebrachte Gedanken, 
hebt dies für Marion den entstandenen Raum der Interlokution nicht 
mehr auf, gerade weil die Andersheit des Anderen nicht genauer iden­
tifizierbar ist und sich so eine Differenz oder Distanz zur Selbstidentität 
des Denkenden eröffnet. Hinter der Maskierung verborgen bleibt ein 
Element der Fremdheit auch dann noch, wenn diese dem Denken des 
Ego ganz immanent ist. Die Denkbarkeit dieses Anderen eröffnet be­
reits die Bühne für den Dialog verschiedener Figuren.

Ob das Ego sich selbst von der Universalität seines Zweifels über­
zeugt - »mihi persuasi« -oder ob es durch den genius malignus ge­
täuscht wird - »me fallit« - es kehrt zu einer letzten Gewißheit zurück, 
die für Marion noch höher anzusiedeln ist als die des >cogito, ergo sum< 
und die sich an die Performanz des vollzogenen Gedankengangs bindet: 
»Adeo ut, omnibus satis superque pensatis, denique statuendum sit hoc 
pronuntiatum: Ego sum, ego existo, quoties a me proferetur, vel mente 
concipitur, necessario esse verum«. [Meditationes II 25]

Drei Konsequenzen zeichnen sich für Marion ab: die Feststellung 
der Existenz des Ego erfolgt erst nach dem Durchgang durch den Weg 
der Überzeugung; die Figur des Ego folgt dem dativischen mihi, das sich 
selbst überzeugt hat; und dieses mihi spielt eine andere Rolle als das 
Ego, so daß sich ein Dialog auch mit den bereits vorgegebenen Über­
zeugungen eröffnen kann, auf die es zu antworten gilt: »Vego doit s'y 
älterer lui-meme en un mihi pour y tenir son personnage«. [QC II 27] 
Während Ricoeur eine solche dialogischen Offenheit Descartes' eher aus 
der äußeren Form der »Meditationes« und seiner Erwiderungen und 
aus der anfänglichen Erzählung des »Discours« über das bereits Erlern­
te und Erkannte ableitet, betont Marion die Interlokution im Kern der 

428

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

Argumentation der »Meditationes« und zugleich in der Gewißheit des 
Ego. Braucht das Ego, wenn es die Gewißheit seiner Existenz aus der 
Performanz, der >Aufführung< des Dialogs der »Meditationes« erhalten 
soll, ein Publikum, das es sagen hört: >Ich existiere< ?" Einen Adressaten 
seiner Selbstaussage findet es für Marion bereits vor, in seiner Bezie­
hung zum (sei es nun realen oder fiktionalen) Rufenden oder Täuschen­
den, auf den es mit der >Verkündung< seiner eigenen Existenz antwor­
tet: »L'ego repond, s'ecoute repondre, s'ecoute parier, s'ecoute parle, se 
decouvre etre en tant que parle par ou devant un autre: *cogito me 
cogitatum, ergo sum.« [QC II 31, Anm. 37]

Nur ohne die Zwischeninstanz des Anderen erscheint das >ego 
sum, ego existo< als tautologischer Kurzschluß, der die dialogische Les­
art der Argumentation ausschließt:

»L'argumentation cartesienne s'inscrit dans un espace originairement dialogi- 
que, oü l'ego se decouvre pris avant meme que d'etre, d'emblee accompli par 
un autrui, dont il ne sait rien que ceci - qu'il l'agresse et donc l'adresse. Je est 
un autre, certes - mais parce qu'il est par un autrui.« [QC II 29]

Im Raum der Interlokution erscheint es Marion möglich, die Alterität 
des Ego vor der Unterscheidung zwischen Selbstaffektion und Fremdaf- 
fektion, zwischen einem rein autoreflexiven Solipsismus und einer ek­
statischen Offenheit, letztlich noch vor einer Unterscheidung zwischen 
Innen und Außen anzusiedeln, die auch Derrida so deutlich problema­
tisiert. Mitgedacht wird dabei bereits eine potentielle Offenheit für den 
Anderen als autrui, also für den personalen Anderen: »Cet ego sum 
peut aussi (et parfois doit) se recevoir ä partir d'une interlocution origi- 
naire, qui l'ouvre d'emblee sur un autrui«. [QC II31] Das Ego empfängt 
sich selbst aus einer Anrede, aus einem Ruf oder aus einer Gebung. Es 
macht sich in der cogitatio nicht selbst, es kann sich denkend nicht 
selbst konstituieren, sondern wird vielmehr in der Performanz seines 
Denkens auf das zurückverwiesen, als was es sich dabei bereits als Den-

99 Die Voraussetzung eines solchen Publikums wirft M. Wilson der performativen Inter­
pretation Hintikkas vor. Marion hingegen möchte diesen Vorwurf entkräften, indem er 
zwar die Existenz eines >Publikums< bestätigt, die Problematik dieses Vorwurfs aber aber­
kennt. [Vgl. QC II 31, Anm. 37] Das Ego Descartes' wäre in Marions Sinne sowohl 
Akteur auf einer Bühne, die sich als Raum einer Interlokution eröffnet und damit wie­
derum dem Einbruch der Alterität eine Bühne bereitet, als auch das Publikum, das Ruf 
und Antwort hört. Bezieht man Marions Analyse der frühen »Olympica«-Texte 
Descartes' mit ein, so ist zu beachten, daß der Denkende auch als Regisseur verstanden 
werden kann, der das gesamte >Schauspiel< seiner Argumentation inszeniert. 

429

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

kender, im Kontext des Gedachten und Überlieferten, wiederfindet. Die 
Bewegung des Zweifels, die sich auch auf den Denkenden selbst er­
streckt, läßt sich auch hier als eine Bewegung beschreiben, in der er sich 
seiner selbst entfremdet und entäußert - alle Eigenschaften, alle bereits 
gedachten Gedanken, alle Begriffe von sich weist -, um sich dann sich 
selbst wieder anzueignen, als die Instanz, die diese Entäußerung voll­
zieht, sich also quasi >weggibt<, um sich dann rückwirkend als Empfän­
gen seiner selbst zurückzuerhalten.

Bereits die Hypothese der Täuschung kann als eine Art >Hingabe< 
bzw. >Aufgabe< des Cogito verstanden werden: Ich verzichte darauf, 
mich selbst auf den Posten eines sicheren Subjektes zu stellen, das un­
terscheiden kann, welche seiner Erkenntnisse im Bezug auf die äußere 
Wirklichkeit tatsächlich wahr oder falsch sind. Das heißt in letzter Kon­
sequenz, daß auch die Selbst-Überzeugung über die eigene Existenz im 
Durchgang durch die vollkommene Unsicherheit gegenüber dieser Exi­
stenz getroffen wird: »Je suis en tant que je me persuade que je me 
persuade de quelque chose quelconque, meme de mon incertaine inexi- 
stence«. [ED 378] Das Ich steht im Vollzug des radikalen Zweifels selbst 
auf dem Spiel.

Wo Marion auf die spezifische Performativität der Existenzaussage 
hinweist, könnte zudem noch eine andere Performanz berücksichtigt 
werden, die die Existenz des Ego bestimmt: der Vollzug freier Entschei­
dungen. Ausgehend von Derridas Hinweis darauf, daß die >Entschei- 
dung< für die Gewißheit des Cogito schon einen Durchgang durch den 
Augenblick des Wahnsinns der Unentscheidbarkeit verlangt, muß die 
Gewißheit der cogitatio und der repräsentierenden Erkenntnis in jedem 
Augenblick der Entscheidung aufgegeben werden, da das Ego, wie 
Marion bereits betont hat, entweder im Vollzug des Zweifels zur Ge­
wißheit seiner Selbst als Grundlage aller Erkenntnis in den Modi von 
Wirklichkeit und Notwendigkeit gelangen kann, oder im Vollzug einer 
Entscheidung zur Ausübung seiner eigenen Freiheit im Modus der 
Möglichkeit: »seul l'abandon de la cogitatio et de I'effectivite ouvre 
l'acces au possible«.100 [Sur le prisme 213] Nicht zu vergessen ist hier­

100 Zwar bestätigt Marion in »Sur le prisme metaphysique de Descartes«, § 15, daß das 
Ego immer dann ist, wenn es sich denkt, verweist aber, an Heidegger orientiert, darauf, 
daß es sich hierbei nicht um die Reduktion auf einen jeweiligen Moment (instant) han­
delt, sondern der Schwerpunkt auf der Dauer der vollzogenen Bewegung der cogitationes 
liegt. Für Heidegger geht es in seiner Kritik des Ich-Sagens nicht um eine Augenblick- 
lichkeit, sondern um eine Permanenz, durch die das Ego auf den Status einer Vorhan- 

430

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

bei, daß die Freiheit des Willens für Descartes dezidiert zu einer der 
staunendmachenden Vorgaben gehört, die es anzuerkennen gilt. Betont 
Derrida die Gültigkeit der Gewißheit des Ego, die noch im Wahnsinn 
bestehen bleibt, so verweist Marion auf ein Denken, welches die perfor- 
mative Bestätigung der Existenz des Denkenden auch dann noch be­
wahren kann, wenn alles Täuschung wäre. Diese Bestätigung wird je­
doch erst im Bezug auf einen anonymen Anderen101 ermöglicht, dessen 
Realität oder Irrealität nicht relevant ist, relevant ist allein, daß die Täu­
schung mich täuscht und ich so aus der reinen Punktualität meiner mit 
sich selbst identischen Gewißheit immer schon herausgerufen bin.

Der Denkende kann nicht unmittelbar mit der Aussage >ego existo< 
beginnen und sich dabei selbst denken, ohne sich bereits gedacht zu 
haben, sich also als gedacht vorzufinden - sei es auch vollkommen im­
manent nur durch sich selbst und seinen eigenen Zweifel:

»Avant d'etre chose pensante, Vego existe comme trompe et persuade, donc 
comme chose pensee - res cogitans cogitata. Ainsi la premiere verite, ego sum, 
ego existo, ne dit pourtant pas la premiere parole. Elle l'ecoute.« [QC II 31]

Der Raum der dialogischen Struktur, der Raum, in dem eine Bühne 
bereitet werden kann, ist wie der Raum der/topa bei Derrida schon da. 
Er eröffnet sich, weil der Nullpunkt des Ego letztlich niemals ein Null­
punkt ist, sondern immer schon der Punkt einer vektoriellen, intentio­
nalen Beziehung zu anderen Punkten, selbst wenn es dieses Koordina­
tensystem nur innerhalb seiner eigenen cogitatio aufspannen sollte. Er 
eröffnet sich, weil sich das Denken zeitlich vollziehen muß. Der Maß­

denheit reduziert wird. Die Überführung in eine solche Permanenz erfolgt für Marion 
durch die Repräsentation, die auch die zukünftige Möglichkeit zur Wirklichkeit objekti­
viert, welche dann wiederum Descartes' deterministischem Weltbild gemäß, zwingend in 
die Notwendigkeit des Fortbestehens und der Dauer münden müßte. Als Möglichkeit 
einer Unmöglichkeit (der Repräsentation) wäre die Freiheit gegenläufig zur Notwendig­
keit zu denken: »La liberte s'expose en tant meme qu'elle s'experimente comme la possi- 
bilite de l'impossible«. [Sur le prisme 212] Aus der Erfahrung, daß ich Entscheidungen 
treffen kann, die sich (zumindest aus meiner Perspektive) dem Determinismus entzie­
hen, ergibt sich ein Verständnis der Zukunft, die nun doch den Modus der Möglichkeit 
eröffnet, allerdings auf Kosten einer Unmöglichkeit zur Re-Präsentation.
101 Marion verweist hier auf Foucaults Betonung der Alterität des genius malignus und 
darauf, daß für ihn gerade das Licht der Wahrheit des Cogito den Schatten der Täuschung 
überdeckt und maskiert, welcher nicht vergessen oder ausgeschlossen werden sollte. 
(Vgl. Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeit­
alter der Vernunft. Übers, von Ulrich Koppen, Frankfurt a.M. 1969. S. 69 ff.)

431

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

stab und die Zeitlichkeit des bereits >vorgegebenen< Wortes, das für 
Marions >Subjekt nach dem Subjekt< eine entscheidende Rolle spielen 
wird, obliegen nicht allein dem Ich, das sich selbst auf seinen Nullpunkt 
zurückführt, sondern verlangen bereits die Beziehung zur Alterität der 
anderen Zeitpunkte und der Interlokution: »Je suis dans la stricte me- 
sure et dans le temps meme oü je suis interpelle.« [QC II 29] In seiner 
Gebundenheit an den zeitlichen Vollzug seines eigenen Denkens, ist der 
Denkende für Marion abhängig von der Gegebenheit einer Zeitlichkeit, 
deren transzendentale Bedingung er eben nicht selbst in seinen Er­
kenntnisstrukturen bildet:

»Or cette condition temporelle n'a rien de banal; eile indique que meme l'ego, 
premiere connaissance certaine et fondement de toutes les autres, ne se con- 
fond pourtant pas avec la temporalite, ne l'exerce donc pas ä titre de principe 
transcendantal comme la condition de possibilite des autres phenomenes, mais 
qu'il s'y soumet - il s'y inscrit, en depend.« [ED 380]

Aufgrund seiner (auch zeitlichen) Endlichkeit kann der Denkende für 
Descartes den Gedanken der Unendlichkeit nicht aus sich selbst gen­
erieren, sondern nur aus einer faktischen Unendlichkeit, gegenüber 
der er an seine eigenen Grenzen stößt, empfangen.102 Dies öffnet für 
Marion die Figur des Ego auf eine generelle Empfänglichkeit, die es 
ihm ermöglicht, sich aus dem Denken selbst entgegenzunehmen: »[L]a 
pensee, la propriete (attribut) essentielle de Vego en acte, surgit comme 
en fait et un evenement, qui se produit de lui-meme - qui me produit 
plus (ou bien autant) que je ne le produis.« [ED 381] - Das Denken der 
cogitationes würde demnach also ebenso empfangen und gäbe sich aus 
sich selbst heraus wie jedes Phänomen, das in Marions (von Husserl 
ausgehendem) weitem Phänomenbegriff auch in einem Gedanken oder 
einer Theorie bestehen kann. Die Aporien des klassischen Subjektver­
ständnisses bilden für ihn die Unmöglichkeiten, sich zu individualisie­
ren, sich auf anderes hin zu öffnen und eine ursprüngliche Rezeptivität 

102 Marion stellt sich hier in die Tradition von Emmanuel Levinas. Ebenso verweist er auf 
Gilles Deleuze, der - wenn auch in einer Kritik am Cogito, die Marion aber als Kritik an 
dessen Interpretationen auffaßt - die Passivität des Ego gegenüber einem Anderen sowie 
die Rezeptivität gegenüber dem eigenen Denken betont: »l'affection d'un moi passif qui 
sent que sa propre pensee ..ce par quoi il dit JE, s'exerce en lui et sur lui, non pas par lui. 
... il la vit comme en Autre en lui.« [Vgl. QC II 45, Anm. 54] (Gilles Deleuze: Difference 
et repetition, Paris 1993. S. 116 f. / Vgl. Gilles Deleuze: Differenz und Wiederholung, 
a.a.O., S. 119).

432

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

zu bilden. Diese lassen sich in einer vierten Aporie bündeln, welche 
letztlich darin besteht, daß die donation verkannt wird, die als eigentli­
ches, letztes Prinzip eines >Subjekts nach dem Subjekt< anzuerkennen 
wäre. Was also aus einer >metaphysischen< Perspektive maskiert oder 
verschleiert wird, ist im Kern die donation, die das >Subjekt< ebenso 
wie jedes andere Phänomen bestimmt und zugleich zu einem Empfän­
ger der Gebung macht, welcher durch diese individualisiert und in sei­
ner Rezeptivität zugleich prinzipiell auf anderes hin geöffnet ist. [Vgl. 
ED 348-353]

Die bei Descartes angelegte Struktur der Interlokution ermöglicht 
für Marion eine Alternative zu einer reinen Identität von A = A oder 
Ich = Ich, da das Ich ganz ähnlich wie bereits bei Ricoeur und Derrida 
zunächst durch eine Beziehung zur Alterität vermittelt und zudem in 
einer Passivität gedacht ist, bevor es sich selbst denkt und sich mit sich 
selbst identifiziert. Es ist von vornherein auf anderes hin geöffnet und 
damit potentiell auch für die Begegnung mit einem Anderen als autrui. 
Das Ego Descartes' erscheint bereits in eine Differenz der Verspätung 
gegenüber dem Ruf eingeschrieben bzw. wirkt selbst differierend, noch 
bevor es einer anderen Person begegnet. [Vgl. QC II46] Auch die inne­
re Spaltung zwischen transzendentalem Ich und empirischem >Mich< ist 
aufgehoben bzw. beide Aspekte der Subjektivität sind von vornherein 
ineinander verschränkt. Nicht ein primär gesetztes Ich muß den Weg zu 
seiner eigenen empirischen Vorhandenheit herleiten, sondern das Ich 
taucht immer schon als ein bereits gedachtes >Mich< auf, als ein vor­
gegebenes Faktum, welches aus der Logik der Interlokution entgegen­
zunehmen ist.

Tatsächlich formuliert Marion in diesem Zusammenhang aus­
drücklich: »autrui me pense avant que je ne me pense moi-meme«.103 
[QC II 46] So schlüssig der Verweis auf die Voraussetzung von Alterität 
als Eröffnung eines Raumes der Interlokution, als Vorgabe von bereits 
Gedachtem und als Verspätung gegenüber dem bereits vollzogenen ei­
genen Denken in der Argumentation Descartes' erscheint, läßt sich 
dennoch fragen, ob Marion hier mit gleichem Recht darauf schließen 
kann, daß das Ich innerhalb der Logik der »Meditationes« notwendig 
von einem Anderen - einem >autrui< - gedacht wurde, bevor es mit 
seinem eigenen Gedankengang beginnt.104 Diese Verschränkung zwi- 

103 Kursivierung K. B.
104 Jean Greisch formuliert in diesem Zusammenhang sehr treffend: »La these d'apres 

433

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

sehen einer ratio cognoscendi und einer anderen, das Ego denkenden 
Instanz - quasi einer ratio cognoscendum - bleibt ein sensibler Knoten­
punkt seiner Descartes-Interpretation. Auch wenn der Gottesbezug und 
die Einbeziehung der Geschöpflichkeit des Ego und der Geschaffenheit 
der ewigen Wahrheiten sowie insbesondere der Verschränkung von 
Endlichkeit und Unendlichkeit im Denken Descartes' einen deutlichen 
Verweis auf einen solchen Anderen herstellt, der zudem als eine bereits 
vorgegebene, tradierte >Denkfigur< auftaucht105, auch wenn der genius 
malignus als Hypothese dem Denkenden seine Gedanken eingeben 
könnte, sind dies allenfalls Indizien aber keine expliziten Beweise dafür, 
daß vorauszusetzen ist, daß zunächst ein Anderer das Ich denkt, bevor 
es sich selbst denkt. Gilt der Satz, daß das Ich zunächst von einem An­
deren gedacht wird, nur insofern dieser Andere selbst eigentlich wieder 
das ursprünglich >alterierte< Ich ist? Oder wird hier gar auf einer ganz 
anderen Ebene bereits eine lebensgeschichtliche Dimension eingeführt, 
sofern frühere Generationen, insbesondere die Eltern schon über eine 
Person, ein Kind nachdenken und dieses benennen können, bevor es zur 
Welt kommt und zu denken beginnt? Auf genau diese Argumentations­
ebene wird Marion durchaus noch einmal zurückkommen. Zu beachten 
ist im Kontext der Descartes-Interpretation jedoch, daß auch hier der 
Andere der Interlokution wie das >Anderswo< für Marion keine Tran­
szendenz im klassischen Sinne bilden soll, da seine philosophische Per­
spektive wert darauf legt, jede >Transzendenz< in der Immanenz zu den­
ken. Die Perspektive wird konsequenterweise eben nicht auf den das 
Ego denkenden Anderen gerichtet, sondern allein auf die Tatsache, daß 
das Ego sich in einer Passivität, einer Verspätung und einer Antwort- 
haftigkeit innerhalb einer interlokutionären Struktur vorfindet und 
sich nicht selbst aktiv in dem Sinne denkt, daß es sich selbst setzten oder 
sich selbst konstituieren würde.

Wesentlich ist es mit Marion, über Descartes hinaus, den mit Pas­
cal vollzogenen Wechsel auf eine ganz andere Eben der phänomeno­

laquelle »autrui me pense avant que je ne me pense moi-meme« a de quoi donner des 
sueurs froides ä des cartesiens plus classiques.« (Jean Greisch: Qui sommes nous ? Che- 
mins phenomenologiques vers l'homme, a.a.O. S. 373).
105 Descartes verweist in der ersten Meditation darauf, daß es sich bei dem Gottesgedan­
ken generell um eine >Vorgabe<, »eine alte Meinung«, der kulturellen Überlieferung 
handelt, in die sich der Zweifelnde gestellt sieht, so daß sich auch hier eine Art Mei­
nungsaustausch mit abwesenden Anderen eröffnet. [Meditationes I 21; vgl. QC II 25 f.]

434

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

logischen Darstellung, also den Perspektivwechsel vom Erkennen zum 
Erkanntwerden, den Sprung vom Blick aus dem Fenster in die Position 
des betrachteten Passanten mitzudenken. Vorauszusetzen ist also eine 
ursprüngliche Überkreuzung von Erkennen und Erkanntwerden. Es 
geht dabei aber gerade nicht nur darum erkannt, sondern auch darum, 
anerkannt zu werden: »Au regard inverse, je devenu un moi ne deman- 
de ni de connaitre, ni meme d'etre connu, mais d'etre reconnu, c'est ä 
dire aime.« [Sur le prisme 345] Das Selbst - moi - das Marion dem 
cartesischen Ego gegenüberstellt, ist in einer anderen Dimension der 
Passivität nicht nur ein moi pense, sondern ebenso wesentlich ein moi 
aime: »pour devenir soi-meme, je me dois etre ni vu, ni pense, ni cogite, 
mais rien de moins qu'aime.« [Ebd.] Hier bedeutet die Abhängigkeit 
von der Liebe, der Anerkennung und dem Blick des Anderen eine Ein­
schränkung der Autonomie des moi und eine Dezentralisierung gegen­
über dem denkenden Ego:

»Central dans la pensee, Vego se revele peripherique dans la charite. Je ne puis 
plus etre qu'un moi, excentre de je au point que, dejä, je est un autre - non un 
autre moi, ni un autre que moi mais un autre que je. Je suis aliene, ou, littera- 
lement, je est autre que je, ä savoir (un) moi. Je ne suis pas (un) je, parce-que je 
suis (est) un moi.« [Sur le prisme 347]

Das Ego gibt also seine Zentralität innerhalb des Denkens auf, um sich 
selbst als ein gedachtes, anerkanntes und geliebtes >Mich< zurückzuer­
halten. So läßt sich der Übergang vom >Ich< zum >Mich< als eine spezi­
fische Weise des Gabentauschs beschreiben, deren Ausdeutung bei Pas­
cal und bei Marion noch näher erläutert werden wird.

3) Selbst (ge)geben - welches Selbst folgt dem Subjekt?

3.1) Vom Zuschauerraum in den Zeugenstand, vom Subjekt zum at- 
tributaire

Vor der Dezentralisierung des Subjekts durch den Blick und die Aner­
kennung oder auch durch die Gabe eines Anderen ist in der Umdeutung 
des Ichs zum >Mich< seine Position als Empfänger der Interlokution bzw. 
der Gebung entscheidend. Die >Wem-Frage< lautet >Wem gilt der Ruf?< 
bzw. >Wem gibt sich die phänomenale Gebung?<. Gibt sie sich wie ein 
Theaterstück einem Zuschauer? Diese Frage soll nun zunächst von 

435

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

ihrer äußersten Grenze aus betrachtet werden, also im Hinblick auf das 
Empfangen der gesättigten Phänomene.

Ich halte noch einmal kurz fest, was diesen Grenzbereich der Phä­
nomenalität charakterisiert: Das gesättigte Phänomen läßt sich gemäß 
seiner Quantität nicht anvisieren, in den Blick nehmen oder vorher­
sehen (invisable), seine Synthese erfolgt nicht sukzessiv sondern augen­
blicklich (instantanee), es ist gemäß seiner Qualität - seiner Intensität - 
unerträglich und blendet den Blick des Wahrnehmenden (insuppor- 
table), es entzieht sich im Hinblick auf die Relation jeder Analogie, je­
dem Maßstab der Erfahrung und ist daher absolut (absolu). Es über­
steigt also jeden Wahrnehmungshorizont und kann daher nur in der 
Überschneidung verschiedener Horizonte interpretiert werden. Beson­
ders deutlich wird dies am Beispiel des historischen Ereignisses, das 
niemals nur aus einer Perspektive beschrieben werden kann. So hat 
das Phänomen >die Schlacht von Waterloo< niemand, kein noch so idea­
ler und neutraler zeitgenössischer Beobachter oder auch Historiker, je­
mals vollständig, aus allen möglichen Perspektiven und in ihrer gesamt­
historischen Dimension betrachten können. [Vgl. ED 318 f.]106

Ein gesättigtes Phänomen ist nicht objektivierbar, es kann nicht 
durch ein transzendentales Ich konstituiert werden - welches allerdings, 
dies gilt es zu beachten, von Marion immer schon auch im Hinblick auf 
seine >Rückseite< als ein endliches Ich betrachtet wird. Es erscheint nicht 
als >Antwort< auf ein vorausgesetztes Ich, das den Maßstab seiner Er­
möglichung bildet. Es ist unbetrachtbar (irregardable), da es nicht unter 
der Kontrolle eines Blicks in einer Permanenz und Reproduzierbarkeit 
gehalten (garder) werden kann. Dennoch kann es gesehen (voir) und 
gemäß seiner eigenen Initiative in Empfang genommen werden. Das 
gesättigte Phänomen ist erfahrbar, es ist sogar in solchem Übermaß 
erfahrbar, daß der Empfänger sich dieser Erfahrung nicht entziehen 
kann. Aber es bildet eine Art Gegen-Erfahrung als Nicht-Objekt, die 
an die Grenzen der Erfahrbarkeit und des Unmöglichen führt. Wahr­
genommen werden die Spuren einer Erfahrung der Überforderung der 
Wahrnehmung, die sich in die Endlichkeit des Wahrnehmenden und 

106 Es kommt hinzu, daß auch die beständige Weitergabe und Überlieferung dieser Ge­
schichte das Phänomen mit bestimmt. Die Kenntnis des historischen Ereignisses entwik- 
kelt sich selbst historisch. Marion stimmt hier mit Ricoeurs Verständnis einer Hermen­
eutik überein, die im Bewußtsein ihrer eigenen Grenzen, in fortgesetzter Annäherung 
die Arbeit leisten kann, die unendliche Pluralität der verschiedenen Horizonte zu ver­
knüpfen.

436

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

seiner Wahrnehmungsfähigkeit einprägen. [Vgl. ED 301] Umso mehr 
empfängt der Empfänger hier eine reine Gebung und nicht ein gegebe­
nes Objekt. Das Geschehen, das Sich-Ereignen der donation übersteigt 
das, was als Geschehenes oder Gegebenes erfaßbar ist.

Dieses Paradoxon bestätigt noch einmal die Umkehrung der Rolle 
des Ichs, das durch das Phänomen konstituiert wird: Es folgt als kon­
stituierter Zeuge der Gebung auf das konstituierende Subjekt. Zwar 
bleibt seine besondere Stellung dadurch gewahrt, daß es einen Zugang 
zur Wahrheit eröffnen kann - »le sujet reste l'ouvrier de la verite« [ED 
302] -, aber es generiert oder produziert diese keinesfalls selbst. Der 
Zeuge der Gebung gibt den Standpunkt der ersten Person und die Füh­
rungsrolle des Nominativs vollständig auf und auch das alltägliche Ver­
ständnis der Zeugenschaft wird von Marion zunächst noch drastisch 
eingeschränkt:

»Dans ce temoin, nous devons meme entendre moins l'eloquent ou l'heroi’que 
testateur d'un evenement qu'il rapporte, porte et defend, assumant donc encore 
une [re-]production du phenomene, que le simple temoin lumineux: il s'allume 
sur un tableau de contröle, ä l'instant meme oü et chaque fois que l'information 
qu'il droit rendre phänomenale (en l'occurrence visible), lui parvient d'un cap- 
teur par une impulsion electrique, sans initiative ni delai.« [Ebd.]

Wenn also auf das >Subjekt< nach dem >metaphysischen Subjekt< ein 
solcher Zeuge der Gebung folgt, dessen Funktion darauf beschränkt 
wird, unter dem Anstrom der sich selbst gebenden Phänomenalität als 
Kontrolleuchte (temoin lumineux) willenlos aufzuflackern, um diese zu 
bestätigen und sichtbar zu machen, wie läßt sich dieses Bild mit 
Marions Anspruch verbinden, eine Individualisierung der Identität des 
>Subjekts< zu gewährleisten? Ist das, was Marion noch als Substrat einer 
personalen Identität gelten läßt, nicht mehr als die Vereinzelung des 
jeweiligen >kleinen Lichts< auf der Anzeigetafel?

Prinzipiell verweist die Idee einer Zeugenschaft auf eine Änderung 
gegenüber dem Zuschauer (spectateur): Der Zuschauer ist der passive 
Rezipient eines vor seinen Augen für ihn aufgeführten Stückes. Er 
selbst sitzt nicht auf der Bühne, sondern in einem eigenen Zuschauer­
raum. Die räumliche Abgrenzung bildet auch eine Grenze zwischen der 
Fiktionalität des Stückes und der Realität der Aufführung. Seine Re­
aktion auf das, was sich ihm zeigt, ist - jedenfalls im klassischen Verlauf 
einer Theateraufführung - darauf beschränkt, je nach Gefallen Applaus, 
Jubel oder negative Kommentare als Antwort darauf zurückzugeben, 

437

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

wie für ihn und vor ihm ein Stück gegeben wurde. Der Zeuge eines 
Ereignisses hingegen mag zwar am Rand des Geschehens stehen, in 
das er nicht direkt involviert ist, er befindet sich aber nicht in einem 
bewußt abgegrenzten eigenen Raum. Gerade der temoin lumineux wird 
direkt durch das gegebene Phänomen erreicht und beeinflußt, er besitzt 
nicht den festen Standpunkt eines Ich-Pols, sondern erhält seinen Platz 
erst aus dem Empfangen der Gebung - »dans l'espace, le phenomene 
sature l'engloutit de son deluge intuitif; dans le temps, il le precede 
d'une Interpellation toujours dejä lä«. [ED 303] Wenn jedoch jemand 
in den Zeugenstand gerufen und dazu aufgefordert wird, vor Gericht 
Zeugnis über das Geschehene abzulegen, wird ihm durchaus ein be­
stimmter >Raum gegebem. Der Zuschauer kann schon während der 
Aufführung sein Wohlgefallen oder Mißfallen äußern, der Zeuge je­
doch erhält seine eigentliche Rolle, seinen Platz, erst in deutlicher Ver­
spätung gegenüber dem Ereignis. Seine Aufgabe besteht zudem nicht 
darin, das Gesehene zu bewerten oder zu kommentieren, sondern es so 
treu wie möglich widerzugeben, und zwar so, wie es sich selbst ereignet 
bzw. >gegeben< hat.

Hier kann ein Ansatz für eine erste Art der Individualisierung des 
Empfängers der Gebung gefunden werden: Während der einzelne Zu­
schauer im Regelfall in der Masse des Publikums aufgehen wird, die in 
ihrer Gesamtheit einen Kommentar zum gegebenen Stück abgibt, kann 
von einem einzelnen Augenzeugen in der juristischen Sphäre ganz we­
sentlich abhängen, wie das von ihm bezeugte Geschehen beurteilt und 
als welche Art von Ereignis oder Phänomen es über seine individuelle 
Wahrnehmung hinaus betrachtet wird. So besteht für den Zeugen ein 
besonderer Grad der Verantwortung gegenüber dem, was sich ihm (zu 
erkennen) gibt. Eine Gegenüberstellung des Selbst der Phänomene auf 
der einen Seite und eines lediglich zum Zeugen umgewandelten tran­
szendentalen Ichs auf der anderen Seite - einer Bühne und eines Zu­
schauerraums - würde für Marion in einen simplen Psychologismus 
münden, wenn nicht auch das Verständnis des Zeugen streng an der 
Selbstgebung der Phänomene orientiert wäre - »sur la phenomenalite 
meme que le >soi< rend au phenomene.« [ED 343] Es ist dieses Selbst des 
sich gebenden Phänomens, welches das Ich in sich umkehrt und in 
einen Zeugen verwandelt. Das heißt, daß das Selbst des Empfängers 
ausschließlich von diesem sich gebenden Selbst her verstanden werden 
kann und darf als Antwort auf die Frage, wem sich dieses gibt. Dabei 
plädiert Marion zunächst sogar dafür, die Frage >Wem?< nicht als per­

438

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

sonale Frage »ä qui«, sondern neutral als »ä quoi« zu formulieren. [ED 
344] Entscheidend ist, daß die Funktion eines reinen Empfängers ge­
dacht werden soll - »une fonction de pur attributaire de la donation«. 
[Ebd.]107 Diese Empfängerfunktion folgt nach dem Subjekt nicht nur 
denkgeschichtlich, sondern auch durch eine prinzipielle Aposteriorizi- 
tät, indem diese aus der Gebung des Phänomens und seines Selbst her­
vorgeht: »L'attributaire vient donc apres le >sujet<, au double sens de 
succeder ä sa figure metaphysique et surtout de proceder du pheno- 
mene, sans le prevenir ni le produire.« [Ebd.]

So wie der Zeuge erst zum Zeugen wird, indem er ein bestimmtes 
Ereignis oder Geschehen wahrnimmt, welches er dann auch bezeugen 
kann, wird der Empfänger als attributaire auf den eine bestimmte Ge­
bung sich richtet, einzig und allein dadurch zu sich selbst - zum Emp­
fänger dieser Gebung -, daß er sie empfängt:

»Car en recevant ce qui se donne (le phenomene), l'attributaire en re^oit les 
effets, donc s'en re^oit lui-meme ... L'attributaire reste - si l'on y tient - un 
>sujet<, mais affranchi de toute subjectivite, parce que d'abord libre de la sub­
jectivite et franc de tout substrat.« [ED 360]

Die Individualisierung wird als exakte Entsprechung dessen möglich, 
was die Individualisierung des phänomenalen Selbst erlaubt: sie geht 
aus der Faktizität des »fait accompli« [s. o.] hervor, in der das Phänomen 
ihm vollständig selbst gegeben ist. Sie ist auf die Alterität hin geöffnet, 
aus der Annahme der Ankunft des sich gebenden Phänomens, das wie 
ein Vorfall (incident) aus sich heraus auftaucht. In Konfrontation mit 
der Wirkung des Ereignisses erfolgt der Übergang vom »je pense« zum 
»je suis affecte«. [Ebd.] Insofern der Empfänger sich selbst als ein ge­
geben seiendes<, ein »etant donne« [ebd.] empfängt, befreit es sich vom 
Substrat einer der Gebung vorgegebenen Subjektivität. Die Formulie­
rung >etant donne .. .< steht in der Mathematik für den Ausdruck gege­
ben ist ...< und >etant donne que ...< läßt sich übersetzen mit >da ...<. 
Die darin angelegten Konnotationen verweisen für Marion auf die Fi­
gur des fait accompli sowie auf die Struktur des Ereignisses, die den 
Empfänger der donation bestimmt: »en conceptualisant cette expres­

107 Auch hier verweist Marions Wortwahl auf einen juristischen Kontext, wo mit dem 
Begriff >attributaire< ein Leistungsempfänger oder zukünftiger Eigentümer, beispielswei­
se der Empfänger eines Erbes bezeichnet wird.

439

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

sion, on dira que l'etant donne permettrait de surdeterminer les catego- 
ries de l'etant mondain, voire certains existentiaux du Dasein, ä partir 
de la determination ultime du phenomene donne, I'evenement.« [ED 
249] Alles Seiende ist an die in ihm implizierte Gebung gebunden, 
ebenso das Dasein als Seiendes an die Gebung als Ereignis. Was auf 
den ersten Blick wie eine Degradierung des >Subjekts< erscheinen könn­
te, stellt für Marion eine Befreiung vom metaphysischen Verständnis 
der Subjektivität dar, in der das, was diesem Subjekt folgt, erst eigent­
lich zu sich selbst kommen kann, indem es sich als Zeuge, Empfänger 
und Adressat der donation begreift und annimmt.

3.2) »Se recevoir de ce qui se donne« -
sich empfangen, sich der Gebung hingeben

Aus der Überwindung einer einfachen Dualität zwischen Akteur und 
Zuschauer und einer zu trivialen Entgegensetzung zwischen Aktivität 
und Passivität ergeben sich interessante Konsequenzen für Marions 
Konzeption des Erkennens - auch hier in direkter Auseinandersetzung 
mit Descartes. Wie gibt sich das berühmte Wachsstück zu erkennen, das 
dieser als Beispiel für die Aufschlüsselung eines Erkenntnisprozesses 
heranzieht? Für Descartes gibt es - oder geben sich - hier nichts als die 
natures simples in ihrer Anwendung: die chemische Formel des Wach­
ses, die Quantität seiner Moleküle sowie die raum-zeitlichen Koordina­
ten des jeweiligen Wachsstückes können bestimmt werden. Eine phäno­
menale Anschauung ist mit dieser Analyse nicht gegeben: »Le concept 
de la cire ne la montre pas encore, son intelligibilite ne la phenomenalise 
toujours pas«. [ED 362]

Für Marion ist der Bruch zwischen dem Begriff der Sache und 
seiner anschaulichen Gegebenheit zugleich eine Absage an die qualita­
tive Erfassung des Gegenstandes. Letztlich wird nur noch eine quantifi­
zierbare Gegebenheit angenommen. Zwar wird die entstehende Tren­
nung zwischen dem Gegenstand und dem Wahrnehmenden damit 
bestätigt und vertieft, es fehlt aber die Anerkennung der eigentlichen 
phänomenologischen Differenz, die für Marion hier allein im Unter­
schied eines anschauungsarmen Phänomens - auf der begrifflichen Ebe­
ne und im Rahmen der mathesis universalis - und eines Phänomens zu 
setzen ist, das die Anschauung vollständig erfüllt: Das Wachsstück ist 
mit allen fünf Sinnen wahrnehmbar, es läßt sich ertasten, betrachten, 

440

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

riechen, schmecken. Und Träger dieser fünf Sinne ist eben nicht das 
Ego, das gerade aus der Reduktion seiner sinnlichen Dimension gewon­
nen wird, sondern das empfangende Selbst. Dieses verliert zwar die 
Spontaneität des Ego, gewinnt dafür aber die Rezeptivität gegenüber 
den Phänomenen in ihrer sinnlichen Anschaulichkeit. Und obwohl das 
Selbst damit die Möglichkeit zur Konstitution der Objekte abgibt, wird 
seine Rolle für Marion umso konstitutiver:

»L'attributaire, tel qui lui seul met en Situation de sentir et ressentir, eprouve 
la chair meme du phenomene en etat de manifestation. Contre la metaphysi- 
que, il faut dire que le >sentiment< ne resulte pas de la >chose< comme son effet, 
ne la redouble pas comme son apparence, mais qu'il la montre comme son 
unique apparition possible - il la manifeste comme une manifestation mani­
feste, en attestant et imposant. L'attributaire ne re^oit donc pas seulement ce 
qui se donne - il permet au donne de se montrer en tant qu'il se donne. Le 
morceau de cire ne se montre qu'aux >sentiments< de l'attributaire et se voile 
au regard, qui le re-constitute selon l'ordre et la mesure. La phenomenalite ne 
se comprend pas, eile se re^oit.« [ED 363 f.]

Der Empfänger erfüllt eine vermittelnde Funktion, indem er die Ge- 
bung des Phänomens sinnlich wahrnimmt und damit in eine Manifesta­
tion überführt, die es dem Phänomen erlaubt, sich zu zeigen - sich also 
nicht einfach ins Leere zu geben, sondern sich als es selbst zu erkennen 
zu geben. In einem weiteren Schritt schließt sich dann auch eine aktive 
Erkenntnisleistung an. Das Empfangen der Gebung impliziert eine un­
mittelbare >Gegengabe<: »en recevant ce qui se donne, il lui donne en 
retour de se montrer«. [ED 364] Damit diese Erwiderung möglich ist, ist 
nun doch eine >personale Identität des Empfangenden vorauszusetzen - 
»seul un >ä qui< (et jamais un >ä quoi<) peut assumer la röle entier de 
l'attributaire«. [Ebd.] Zur Zeugenschaft des Empfängers gehört seine 
Fähigkeit zur Zeugenaussage und damit das Ich-sagen-Können als Aus­
gangspunkt für jedes Sagen-Können, welches für Marion stets den 
Standpunkt eines Sprechers voraussetzt und zugleich ähnlich wie bei 
Ricoeur die Identität des Selbst wesentlich bestimmt. [Vgl. ED 365] Sei­
ne >Gegengabe< besteht darin, etwas über das Phänomen aussagen zu 
können, seinen Eindruck zu beschreiben und zusätzlich auch nach den 
Gesetzen der mathesis universalis zu bestimmen und zu kategorisieren, 
die allerdings nicht die unmittelbare sinnliche Wahrnehmung der Phä­
nomenalität ersetzen können. Notwendig ist nach Marions Vorausset­
zungen die Erkenntnis, daß die Bestimmung des Phänomens nicht mit 

441

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

dessen Gebung identisch ist, die es in der phänomenologischen Reduk­
tion zu entfalten gilt.

Der attributaire ermöglicht es dem Phänomen, sich als es selbst zu 
manifestieren und gibt ihm seine Form. Er fungiert als ein Filter oder 
Prisma bzw., wie bereits erläutert, als der Bildschirm (ecran), auf dem 
das Phänomen erscheinen kann. Ohne sein Aufschlagen auf dem 
Schirm bliebe dieser nur eine blinde oder vollkommen transparente 
Fläche, die erst durch die Gebung des Phänomens erhellt und koloriert 
wird. »Seul l'impact de ce qui se donne fait surgir, d'un seul et meme 
choc, I'eclair dont eclate sa premiere visibilite et l'ecran meme oü il 
s'ecrase«. [Ebd.] Die Augenblicklichkeit, in der mit einem Schlag das 
Phänomen und der Empfänger aus der sinnlichen Rezeption hervor­
gehen, kommt für Marion jeder Unterscheidung zwischen Phänomen 
und Ding-an-sich zuvor. Das Denken des Bewußtseins-Pols ist nicht a 
priori dem vorauszusetzen, was sich zu erkennen gibt, sondern es ent­
steht im gleichen Augenblick wie die Manifestation, die der Denkende, 
ohne dies zu wissen und unmittelbar gedanklich zu durchdringen, 
sichtbar macht. Ein wesentlicher Aspekt der >Gegengabe< bzw. der Ant­
wort des Empfängers besteht hingegen durchaus darin, das Phänomen 
zu >begreifen< und zu benennen. Er gibt also sprachlich zu erkennen, 
was sich ihm phänomenal zu erkennen gibt.

Wenn es sich allerdings bei dem sich gebenden Phänomen um ein 
gesättigtes Phänomen handelt, so stößt genau diese Möglichkeit, dem 
Phänomen eine Form zu geben und es auf den Begriff zu bringen, an 
ihre Grenzen. Die Antwort des Empfängers der Gebung muß hier an­
ders ausfallen, indem sich sowohl die Gebung als auch ihre Rezeption 
radikalisieren: die Gebung wird in die Universalität des anonymen Ru­
fes überführt - womit sich erneut die Frage stellt, inwiefern die Gebung 
von vornherein an einem Modell der Kundgabe, also des Zu-erkennen- 
Gebens orientiert ist. Der Empfänger wird zugleich zum adonne - zum 
der Gebung Hingegebenen.

3.3) Zwischen Ruf und Antwort

Die schon in »Reduction et donation« eingeführte Figur des Rufes wird 
in »Etant donne« besonders im Hinblick auf die Ermöglichung einer 
Individualisierung seines Empfängers weiterverfolgt und ausdifferen­
ziert. Im Kern geht es um die Vorstellung der Kontra-Intentionalität 

442

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

einer Wahrnehmbarkeit, die sich nicht anvisieren läßt: der Ruf ist für 
den Hörenden nicht intendierbar, auch die Herkunft der ihn potentiell 
intendierenden Instanz ist nicht unmittelbar zu orten und es besteht 
keine Möglichkeit, sich der Annahme des Rufes vollständig zu entzie­
hen.108 Selbst wenn ich mir meine Ohren zuhalte, läßt sich seine Ge­
richtetheit an mich als Hörenden dadurch nicht abweisen.

Für Marion geht der Ruf, anders als bei Levinas, zwar auch aber 
nicht nur vom Antlitz des Anderen aus, sondern von jedem gesättigten 
Phänomen. Er möchte den Ruf weder auf eine ethisches noch auf ein 
ontologisches Modell beschränken. In der Gebung des Ereignisses ist 
das Ich mit der Fülle eines Geschehens konfrontiert, das es einer unend­
lichen, nicht-abschließbaren Hermeneutik ausliefert. Das Ich wird dazu 
aufgerufen, zu versuchen, in immer neuen Interpretationsansätzen ein 
Verstehen zu bewältigen, das nur annäherungsweise in einem immer 
weiter fortsetzbaren Prozeß möglich ist. In der Konfrontation mit dem 
Idol, beispielsweise mit einem Gemälde, kann sich das Ich dem Aufruf, 
es aus einer bestimmten Perspektive zu sehen, nicht entziehen: »je me 
trouve plutöt convoque ä voir ..., que visant un visible«. [ED 369] Mein 
Leib (la chair) ist mir so vorgegeben, daß er mich immer schon selbst 
affiziert, nicht aber von mir selbst intendiert werden kann. Der Blick des 
Anderen wiederum vollzieht im gesättigten Phänomen der Ikone eine 
Kontra-Intentionalität par excellence, indem er mich sieht und betrach­
tet, ohne daß ich mich selbst jemals durch seine Augen sehen und sei­
nen Blick beherrschen könnte.

Was nun dem Ruf der gesättigten Phänomenalität ausgeliefert ist 
und sich vollständig aus dem empfängt, was es empfängt, ist das adon­
ne, das Sich-Gegebene und der Gebung Hingegebene. Die Hervor- 
rufung des adonne ist durch vier wesentliche Aspekte gekennzeichnet: 
erstens die convocation, also Vorladung oder Einberufung; zweitens die 
Überraschung - für Derrida ein wesentliches Charakteristikum der Ga­
be - bzw. der Über-griff, der dem Zugriff des Subjekts auf die Dinge 
gegenübersteht (surprise); drittens die interlocution, also der bereits 

108 Dadurch, daß diese Kontra-Intentionalität bei Marion das eigentliche Wesen des Ru­
fes bildet, entzieht er sich für Jean Greisch dem Verdacht, die Figur des Rufes sei letztlich 
theologisch zu verstehen und der Gerufene als adonne sei somit letztlich eher ein »Dieu- 
donne«. Greisch verweist zudem zurecht darauf, daß das Verhältnis von Ruf und Ant­
wort hier nicht als Ansatz einer dialogischen Philosophie verstanden werden darf. (Jean 
Greisch: Qui sommes nous? Chemins phenomenologiques vers l'homme, a.a.O. 
S. 378 f.).

443

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

dargestellte Eintritt in eine dialogische Beziehung, die das >Subjekt< zu­
gleich dezentralisiert und >aus der Fassung bringt< (interloquer); 
schließlich viertens die Faktizität (facticite), die Marion von Heidegger 
ausgehend weiterentwickelt.

Nicht zu unterschätzen ist die Gewaltsamkeit dieser vier Charak­
teristika des Rufes, die das Verständnis eines >Subjekts nach dem Sub­
jekt prägen, welches sich als adonne hingeben muß, um es selbst zu 
sein. Und diese Hingabe erhält hier durchaus die Konnotation einer 
Aufopferung oder einer radikalen Aufgabe der Subjektivität, die wie­
derum für Marion die einzige Möglichkeit darstellt, im Gegenzug - als 
Gegengabe - eine individuelle, unverwechselbare und unaustauschbare 
Identität zu empfangen, während Derrida auch diese Gegengabe noch 
als Annullierung der Gabe bloßstellt. Als convocation verlangt es der 
Ruf, durch den der Empfänger aus sich heraus gerufen wird (deplacer), 
jede Selbstsetzung und Selbstbestimmung aufzugeben (»renoncer ä 
I'autarcie d'une auto-position et d'une auto-effectuation«) [ED 369] 
und damit jede Verabsolutierung von Subjektivität. [Vgl. RD 300] Der 
Gerufene wird gleichermaßen alteriert und identifiziert: »c'est en tant 
qu'altere par I'ecoute originaire, qu'il se reconnait comme eventuelle- 
ment identifie«. [ED 369] Es handelt sich dabei um eine Identifizierung 
als >Mich< - ich identifiziere und höre mich als gerufen - und nicht als 
Ich. Mit dieser Umkehrung vom Nominativ zum Akkusativ bzw. zum 
Dativ - der Ruf gilt mir -, vollzieht sich für Marion zugleich eine Um­
kehrung metaphysischer Kategorien. Die Relation, die auch für die 
Figur der Gabe so entscheidend ist, wird primär gegenüber der Indivi­
dualisierung, da der Ruf empfangen werden kann, ohne daß dem Auf­
gerufenen oder Einberufenen seine Identifizierung bewußt wird und 
auch der anonyme Ausgangspunkt des Rufs nicht identifizierbar ist. 
Der Empfänger empfängt sich gerade nicht klar und distinkt und er ist 
schon als er selbst identifiziert, bevor er sich als >Ich< denken kann. [Vgl. 
ED 370] Es ist keine vollständige Reziprozität zwischen Ruf und Ant­
wort möglich.

Aus der interlocution geht eine Öffnung auf einen anonymen An­
deren (autrui) hervor, die das Selbst als adonne von vornherein von 
jedem Solipsismus befreit, während die Überraschung eine Öffnung 
auf die Andersheit der unbekannten und nicht objektivierbaren Gegen­
stände der gesättigten Phänomene herstellt. [Vgl. ED 372] Der über­
raschende Übergriff (surprise) öffnet den Hingegebenen zunächst auf 
eine Leere hin (»sur un ecart vide« [ebd.]), liefert ihn einem unbekann­

444

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

ten Einfluß (empris) aus und kehrt so den bewußten Zugriff des Sub­
jekts auf ein Objekt um sowie auch die Ekstase im Sinne Heideggers, in 
der sich das Dasein für Marion zwar ent-wirft und aus einem Ich-Pol 
herausbegibt, nur allerdings um eigentlich zu sich selbst zurückzukeh­
ren. [Vgl. RD 300] Die Überraschung versetzt den Empfänger in ein 
Erstaunen, das nicht den Anfang eines geordneten Weges der Erkennt­
nis bilden kann, da es ihn angesichts der gesättigten Phänomene mit 
den Grenzen seines Erkennens konfrontiert,109 ihn überwältigt und 
lähmt. Interessant ist hier nicht nur die Nähe zu Derrida, sondern er­
neut auch die Nähe zu Ricoeur im Hinblick auf einen Übergang von der 
Ebene der Erkenntnis als connaissance zur Ebene einer reconnaissance: 
Anstatt die Objekte zu erkennen (connaitre), kann das Ich nur noch 
seine Verwandlung in ein >Mich< anerkennen und sich so als es selbst 
wiedererkennen (reconnaitre).

Daß die ersten drei Charakteristika des Rufes hier noch recht ab­
strakt erscheinen, ist sicherlich dem Vorhaben geschuldet, den Ruf so 
universell und >leer< wie nur möglich als reine Form des Anrufes zu 
beschreiben. Eine lebens weltliche Konkretisierung erfährt diese For­
melhaftigkeit allerdings in Marions Darstellung der Faktizität des Ru­
fes: Es geht hierbei nun tatsächlich in einem ganz konkreten Verständ­
nis des Rufens und Ansprechens um die Sprache, die ich zunächst 
immer von anderen höre und in der ich mir gegeben werde. Marion 
verlegt den Schwerpunkt der Interpretation des £äov Aoyov von 
einem >Sprache habenden Tier<110 zur Sprachbegabung; »>doue de paro- 
le< au sens strict: >dote de parole<, avant re$u le don de la parole.« [ED 
372] Ich werde individualisiert, indem mir meine Sprache gegeben ist, 
und insofern mir etwas gegeben oder hinzugefügt wird, wird paradoxer­
weise zugleich meine in sich geschlossene Eigenheit oder mein Eigen­
tum (»propriete ou possession du propre« [ebd.]) durchbrochen. Ich bin 

109 Der Verlust der Erkenntnis (»la meme perte de connaissance« [ED 371]) betrifft 
gleichermaßen das eigene Selbstbewußtsein des Subjekts wie den Zugriff auf das zu er­
kennende Objekt. Erneut findet Marion einen Beleg hierfür bei Descartes, in der Be­
schreibung der Bewunderung (admiration) als erster Leidenschaft der Seele, die jeder 
Erkenntnis darüber vorausgeht, inwiefern der uns überraschende Gegenstand in irgend­
einer Weise nützlich (convenable) sein könnte. Marion verweist aber sogleich auf die 
Grenzen der Parallele zu Descartes, der die Bewunderung immer als eine Empfindung 
des Ego voraussetzt, während die Überraschung oder der Übergriff dieses hier bereits in 
ein >Mich< verwandelt. (Vgl. Rene Descartes: Passions de l'äme, §53 [AT XI, 373, 5-13]).
110 Auch hier wird der Schwerpunkt der Übersetzung von Aoyov auf die Sprache, nicht 
auf die Vernunft gelegt.

445

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

für mich daher nie authentisch, sondern immer schon uneigentlich und 
mir selbst in einer Differenz zum Ich gegeben. Nicht die Uneigentlich­
keit verbirgt hier eine ursprüngliche Eigentlichkeit, sondern umge­
kehrt: »L'authenticite dissimule apres coup l'inauthenticite seule origi- 
nairement donatrice«. [ED 373] An die Stelle des Paradoxons des Ichs, 
das sich nicht verneinen kann, ohne sich selbst auszusagen, tritt hiermit 
für Marion ein neues Paradoxon des Rufes, den ich ebenso nicht ab­
weisen kann, ohne das Gerufenwerden bereits anzunehmen und anzu­
erkennen, daß er einer Reaktion oder Antwort bedarf. Der Ruf erfüllt 
vollständig die Figur der donation, die wiederum ihre vollste Ent­
sprechung im adonne findet: »11 en resulte la naissance de l'adonne, 
subjecti[vi]te entierement conforme ä la donation - qui se re^oit entie- 
rement de ce qu'elle re^oit, donnee par le donne, donnee au donne.« 
[Ebd.] Die gegebenen Phänomene und ihr Empfänger, der sich wieder­
um ihrer Gebung hingibt, scheinen wechselseitig einander gegeben zu 
sein. Dabei wahrt das Selbst als adonne eine Schlüsselstellung, die 
durchaus derjenigen des transzendentalen Subjektes ähnelt: indem es 
sich der Gebung hingibt, dient es einer Ermöglichung jeglicher Gege­
benheit wie eine erste Gabe, die das Geben eröffnet und zugleich erst 
darin gegeben wird.111

Die eigentliche Problematik der Fragestellungen, wie der Ruf sich 
artikuliert, was er zu erkennen gibt und wie er in seiner unwiderruf­
lichem und überwältigenden >Macht< empfangen und beantwortet wer­
den kann, ergibt sich für Marion aus dem klassischen Modell eines Ru­
fes, der seiner Antwort vorausgeht und vor ihr wahrgenommen werden 
kann. Tatsächlich aber geht es Marion um ein anderes Modell, das er 
anhand von Caravaggios »Berufung des heiligen Matthäus« illustriert: 
Caravaggio zeigt eine Berufung, der Ruf selbst aber ist nicht abbildbar. 
Er ist als Berufung sogar in einem doppelten Sinne unsichtbar - einer­
seits als akustisches Signal, andererseits als Aufruf zur Entscheidung 
über eine innere, geistige Umkehr. [Vgl. ED 391] Wie gelingt es dem 
Gemälde nun, dieses doppelt Unsichtbare sichtbar zu machen? Nicht in 
der Darstellung eines Rufenden, sondern in der Darstellung des Geru­
fenen. Zwar weisen aus der rechten Bildhälfte zwei im Halbdunkeln 

111 Der Dativ des moi kommt hier einem Ablativ nahe - und zwar als ablativus Instru­
mentalis: »le moi / ine rend possible (comme ouvrier, moyen), en tant que premier don, 
departi par Pappel, l'ouverture de toutes autres donations de donnes particuliers.« [ED 
371]

446

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

stehende Figuren, Christus und Petrus, letzterer auch nur als Rücken­
ansicht, in Richtung der Gruppe von Personen, mit denen Matthäus am 
Tisch sitzt. Der Betrachter des Gemäldes kann aber erst aus den Ge­
sichtszügen des Matthäus und aus seiner erstaunt und fragend auf ihn 
selbst verweisenden Geste ablesen, daß dieser und keiner der anderen 
sich als gerufen erkennt. Er wird damit zum adonne, indem er sich als 
Empfänger des Rufes anbietet: »Lui seul s'est demande >C'est ä moi? 
C'est pour moi?< - il s'est ainsi aussitot adonne comme l'>ä qui< de ce 
qui se donnait et, du fait meme, lui intimait un appel.« [ED 393] Das 
Aufsichnehmen oder Annehmen des Rufes ist bereits die erste Antwort, 
die möglicherweise durch die zweite der beiden zeigenden Figuren, Pe­
trus, erst nach den Gesten von Christus und Matthäus bestätigt wird. 
Entscheidend ist, daß erst die Antwort den Ruf tatsächlich sichtbar 
macht, sie geht ihm also phänomenologisch voraus. Das heißt, daß jeder 
Ruf, jede Gebung phänomenologisch eben nur von ihrem Empfänger, 
von ihrem Angenommen- und Beantwortetwerden aus beschrieben 
werden kann.112 Mit der Frage »Moi?« - bin ich gemeint? werde ich 
gerufen? - eröffnet der Empfänger für die Gebung, die keinen vorgefer­
tigten Horizont für sich vorfindet bzw. als gesättigtes Phänomen von 
vornherein jeden Horizont übersteigt, einen Raum, um sich zu mani­
festieren. Das Apriori des Rufes wird dadurch nicht aufgehoben, aber es 
kann erst im Prisma des Aposteriori der Antwort manifest werden. In 
diesem Sinne dient der Empfänger als adonne mit seiner Antwort dem 
Phänomen selbst als eine Bühne: »Ce qui se donne (Tappel) devient 
phenomene - se montre - par ce qui lui repond et le met ainsi en scene 
(I'adonne).« [ED 397]

Auch die Gabe oder Begabung der Sprache findet der Empfänger 
vor, ohne das erste ihm gegebene Wort bereits in einem Horizont be­
stimmen zu können. Als Phänomen erkennbar wird ihm die Sprache 
erst in seiner eigenen Antwort, im »Me voici!«, dem >Hier sieh mich<. 
Marion bezeichnet die Antwort nach dem Modell des Caravaggio- 
Gemäldes, die den unsichtbaren Ruf sichtbar macht und ihm Aufmerk­
samkeit und die Möglichkeit gibt, als Wort artikuliert zu werden (»et 
donne la parole ä l'appel«), als »repons«. [Ebd.] Im Unterschied zum 
Begriff der Antwort (reponse) ließe sich hier vielleicht von einer Ant­
wort ersten Grades, einer Antworthaftigkeit oder (Be)Antwortung 

112 Marion verweist darauf, daß auch bei Levinas und J.-L Chretien der Ruf erst in der 
Antwort hörbar wird. [Vgl. ED 396]

447

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

sprechen. Mit dem repons wird die Möglichkeit des Antwortens eröff­
net. Da der Empfänger sich dem Ruf nicht entziehen kann, sobald er ihn 
hört, kann er sich auch nicht aus sich selbst heraus für oder gegen eine 
Antwort entscheiden, die mit seinem repons, seiner prinzipiellen Be­
reitschaft zur Reaktion auf den Ruf, bereits beginnt: »le reponse com- 
mence des le repons et le repons, des l'ecoute.« [ED 398] Zwar kann 
über die jeweilige Art der Antwort entschieden werden, die prinzipielle 
Antwortbereitschaft oder Antworthaftigkeit charakterisiert uns aber so 
grundlegend, daß wir sie nicht ablehnen können: »en lui nous sommes, 
nous vivons et nous nous recevons«. [Ebd.J Noch wenn wir uns selbst 
als Antwortende ablehnen würden, wäre dies bereits unausweichlich 
eine Reaktion auf das uns Vorgegebene. Der Ruf weist zugleich in sei­
nem umfassenden Verständnis als donation für Marion einen unend­
lichen Überschuß gegenüber jeder Antwort auf. Jede einzelne Beant­
wortung kann immer nur einem bestimmten Aspekt des Rufs gerecht 
werden. Das Beantworten ermüdet zudem im Zeigen der Phänomene, 
während der Ruf unermüdlich gibt.

Zur Hingabe des adonne an die donation gehört auch die Anerken­
nung der Tatsache, daß eine Selbstaneignung des Subjekts niemals rest­
los möglich ist. Es bleibt stets eine Lücke (ecart) im Selbst, die es von der 
ihm vorausgehenden Gebung trennt, aus der es sich empfängt - ein 
offener Abgrund der Ungleichheit zwischen Ruf und Antwort. Für 
Marion ist daher das mit sich selbst identische Ich immer schon eine 
Vereinfachung der eigentlichen Situiertheit des Selbst im komplexen 
Modell von donation, Ruf, Antworthaftigkeit und Antwort. Die Ent­
larvung der zu kurz greifenden Identifikation von Ich = Ich und die 
Anerkennung der Uneigenheit als Zugang zur Wahrheit des adonne 
entspringt daher keiner ethischen Forderung oder der Kritik am Mangel 
der Anerkennung eines Unterbewußten, sondern diese einfache Identi­
fikation ist für Marion schlichtweg phänomenologisch nicht zu recht­
fertigen, »il s'agit toujours au mieux d'une illusion et, au pire, si eile 
s'obstine, d'un mensonge.« [ED 401]

Der Abstand zwischen Ruf und Antwort, der in den Empfänger 
eingeschrieben ist, soll zugleich eine prinzipielle Neubestimmung der 
Differenz erlauben, auch gegenüber der ontologischen Differenz Hei­
deggers sowie der Differenz zum Anderen bei Levinas. Marion gesteht 
hier Derrida zu, mit Recht die Frage danach formuliert zu haben, von 
wo aus die Differenz differiert, und die differance gleichermaßen gegen 
eine Metaphysik der Präsenz zu richten, die nach einer restlos gegen­

448

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

wärtig seienden Substanz sucht, wie auch gegen die Suche nach einer 
phänomenologischen Gegenwart, die sich ohne Rest zeigt. [Vgl. ED 
406] Allerdings werde das Verhältnis von Temporisation und Tempora- 
lisation nicht hinreichend geklärt, da die differance letztlich eine Ver­
spätung bezeichnet und so doch wieder aus einer vorausgesetzten Ge­
genwart abgeleitet werden muß, von der die Verspätung unterscheidbar 
ist. Für Marion eröffnet sich in seinem eigenen Modell von Ruf und 
Antwort die Alternative einer Verspätung, die nicht notwendig zeitlich 
verstanden werden soll oder vielleicht in einem anderen Verständnis der 
Zeit: »C'est ici precisement que le jeu de l'appel et du repons marque 
une difference sans egale - parce qu'il provoque la differance ä partir de 
lui seul, avant le temps.« [ED 407] Nun stellt sich allerdings die Frage, 
ob an diesem Punkt nicht Marion auf die gleiche Aporie stößt wie auch 
Derrida (der diese allerdings selbst anerkennt). Was heißt denn >vor der 
Zeit< - »avant le temps«?113 [S.o.] Wie läßt sich dieses vor, das generell 
in der Darstellung Marions immer wieder mehr oder weniger offen­
sichtlich auftaucht, im Bezug auf die Verspätung gegenüber dem Ruf, 
auf das Vor-Gegebene, das Anderswo aus dem die Gebung erfolgt, be­
stimmen, wenn nicht bereits ein Zeitverständnis zu Grunde gelegt wird, 
das auch die Prozesshaftigkeit der Gebung erst denkbar macht?

Eine Antwort - wobei es nicht klar zu unterscheiden ist, ob es sich 
hier um einen Lösungsweg oder um einen Ausweg aus der Problematik 
handelt, der eine Lösung vermeidet - könnte auch hier der Sprung in 
die phänomenologische Perspektive bieten: es liegt eben in der Gege­
benheit des Empfängers der Gebung oder des Rufes, daß er aufgrund 
seiner eigenen Geschichtlichkeit und Verspätung zeitliche Maßstäbe 
anlegen muß, die wiederum auf Seiten der Gebung selbst obsolet sind. 
Zu fragen wäre dann aber, woher diese Zeitlichkeit des Empfängers 
kommt und wie sie ihm gegeben ist. Vorauszusetzen wäre nicht mehr 
die Zeitlichkeit, sondern die Überzeitlichkeit - vielleicht Ewigkeit - der 
Gebung selbst, eine prinzipielle >Gleichzeitigkeit< oder Gleichursprüng­
lichkeit, Augenblicklichkeit oder Unzeitlichkeit der Gebung einer ge­
samten Phänomenalität als Einheit, die erst durch den Empfänger im 
zeitlichen Vollzug seines Wahrnehmens und Denkens in zeitlichen 
Strukturen gefiltert und in einzelne, sich manifestierende und be­
stimmbare Phänomene unterteilt wird.

113 Kursivierung K. B.

449

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

»Le retard de ce qui se montre sur ce qui se donne tient au travail phenomen- 
ologique du repons sur I'adonne. Seule la donation, depliee dans toutes ses 
instances, differe. Se differant, eile se montre. L'eclosion du visible tarde, mais 
eile n'eclot que dans ce retard meme. La temporalite elle-meme ne tarde que 
pour l'attester.« [ED 408]

Ein Denken, das hier doch noch einmal nach einem rein zeitlichen Ab­
stand fragen würde, würde zudem für Marion wohl die vorausgesetzte 
Überordnung der Relation über die individualisierte Essenz ignorieren: 
Es geht in der nicht-zeitlichen Differenz nicht darum, den zeitlichen 
Abstand zwischen einem bestimmten Ruf und einer bestimmten Ant­
wort zu betrachten, sondern um die Beziehung, die sich wie ein perpetu- 
um mobile ohne bestimmbaren Anfangspunkt zwischen Ruf und Ant­
wort bewegt. Ruf und Antwort sind phänomenologisch gerade nicht 
mehr zwei klar getrennte, einander gegenüberstehende Pole, sondern 
im adonne unauflösbar ineinander verschränkt - sie tauchen auf wie 
auf der Leinwand Caravaggios, in dessen Gemälde sich ebenfalls nicht 
unterscheiden läßt, welche Geste den anderen zeitlich vorausgehen 
könnte. Sie bilden ebenso eine paradoxe Einheit wie >das Phänomen 
Gabe<, das Geben (Ruf), Empfangen (Hören) und Erwidern (Antwort), 
Gebenden, Empfangenden und Gegebenes (auch als gegebenes Wort) in 
sich umfaßt. Welche komplexen Fragestellungen sich dabei im Hinblick 
auf die Zeit ergeben können, hat Derrida eindrucksvoll aufgezeigt.

Für Marion integriert der Ruf selbst bereits alle Ekstasen der Zeit­
lichkeit als eine unvordenkliche Vergangenheit, eine Zukunft der Ant­
worten, eine Gegenwart, die in jedem Augenblick ruft. Es könnte also 
durchaus behauptet werden, daß er mit sich selbst zugleich >Zeit gibt<. 
Die Antworthaftigkeit als repons wiederum impliziert eine unbestimm­
te Vergangenheit in der Geschichte der Antworten, eine Gegenwart der 
Manifestation des Rufes und eine Zukunft der unermüdlich zu geben­
den Antworten. Die Geschichtlichkeit des adonne geht aus der selbst 
noch nicht zeitlichen Beziehung zwischen Ruf und Antworthaftigkeit 
hervor, als Folge der tatsächlich gegebenen Antworten: »l'histoire de 
I'adonne tient ä la somme des reponses, qui le rapprochent et l'eloignent 
ä la fois de l'appel«. [ED 407] Diese Geschichtlichkeit des adonne könnte 
mit Ricoeur in der Erzählung noch einmal in eine ganz spezifische, 
sprachliche Form der Antwort gebracht werden, in der das Selbst sich 
und anderen seine eigenen Antworten und seine Antworthaftigkeit, 
also die Art und Weise, wie es sich selbst im Empfangen von Ruf und 
Gebung gegeben ist, zu erkennen geben kann.

450

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

3.4) Wie das Selbst sich selbst gegeben ist -
das Phänomen Person und seine Verantwortlichkeit

Um die Figur des Empfängers als adonne genauer zu bestimmen und 
daraus das Verständnis eines personalen Selbst nach dem Subjekt zu 
gewinnen, ist es notwendig, über das abstrakte Modell des Sich-aus- 
der-Gebung-Empfangens hinauszugehen. Eine personale Bestimmung 
des Empfängers kann dadurch legitimiert werden, daß Marion sich ganz 
explizit für ein >Wer<f ein >ä qui< entscheidet und die Unentschiedenheit 
zwischen einem personalen und nicht-personalen Empfänger nicht of­
fenhält.114 Es zeigt sich, daß Marion verschiedene Dimensionen von 
personaler Identität, die beispielsweise auch Ricoeur aufzeigt, in seine 
Reflexionen über das >Subjekt nach dem Subjekt< einbezieht: die 
Sprachbegabung, die Geschichtlichkeit, Geburt und Sterblichkeit, die 
Leiblichkeit, das Gesicht, den Namen sowie eine Ausdehnung der Ant- 
worthaftigkeit auf die Verantwortlichkeit gegenüber Anderen. Insbe­
sondere aus der Perspektive anderer Empfänger erscheint der Empfan­
gende jeweils nicht nur als Aufschlagspunkt oder Filter von Gebungen, 
sondern gibt sich selbst als Phänomen. Auch wenn Marion dies nicht 
direkt formuliert, müßte sich eine Darstellung des personalen Selbst, 
die vom adonne ausgeht, um die gesamte Beschreibung des >Selbst< der 
Phänomene erweitern lassen. Wie sich im Hinblick auf den Leib und das 
Antlitz oder den Blick des Anderen zeigen wird, handelt es sich bei per­
sonalen Phänomenen zudem um gesättigte Phänomene.

Daß Marion nicht noch einmal explizit auf diese Phänomenalität 
des adonne hinweist, könnte dem für ihn wichtigeren Bemühen ge­
schuldet sein, die Rolle des Empfängers gegen die Konzeptionen eines 
Ego oder transzendentalen Subjekts abzugrenzen. Zudem soll die reine 
Immanenz auch in der Darstellung des Empfängers gewahrt werden, 
der zunächst einmal so beschrieben wird, wie er sich jeweils selbst emp­
fängt. Dennoch ließe sich fragen, ob Marion nicht seiner Phänomeno­
logie der donation ein noch tieferes Verständnis des >Subjekts nach dem 
Subjekt< eröffnen könnte, wenn er neben der dem Empfänger imma­

114 Auch Michael Gabel verweist in seinem Aufsatz »Hingegebener Blick und Selbst­
gegebenheit« [Gabel, Joas 192-209] darauf, daß kein abstrakter Bezug auf das Gegeben­
sein ohne den freiwilligen und individuellen konkreten Bezug der Person möglich ist. Die 
Person ist jeweils Gebender und muß sich selbst kundgeben und offenbaren, damit im 
Nachvollzug ihrer Akte ein Bezug auf das Gegebensein möglich ist. Gabel erscheint 
daher die Person Gottes notwendig für die Gebung einer Welttotalität.

451

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

nenten Spannung zwischen Aktivität und Passivität in der Begegnung 
mit den Phänomenen auch die Spannung zwischen der Empfängerrolle 
und einer Selbstgebung als Phänomen bereits in »Etant donne« deut­
licher und systematischer herausarbeiten würde.115 Sicherlich müßte 
dazu die Perspektive eines Anderen, eines Beobachters eingenommen 
werden. Dazu wäre es aber nicht notwendig, zu Descartes' Platz am 
Fenster zurückzukehren, sondern durchaus erlaubt, in der Perspektive 
eines Vorübergehenden zu verbleiben, der auf der Straße anderen Pas­
santen begegnet. Und da gerade die Öffnung auf die Alterität und der 
Ausbruch aus dem Solipsismus für Marion eine wesentliche Kom­
ponente der Überwindung des >metaphysischen Subjekts< ausmacht - 
wenn auch, wie er beteuert, nicht aus einer ethischen Motivation - wird 
dieser Art der Betrachtung des >Subjekts nach dem Subjekt< auch nicht 
explizit ausgeschlossen.

In den vier Modi der gesättigten Phänomene, die Marion aufzählt, 
scheint sich bereits eine gewisse Fokussierung auf ein personales, 
menschliches Selbst anzudeuten: das Ereignis wird nicht am Beispiel 
des Naturereignisses, sondern am Beispiel historischer Ereignisse illu­
striert; Beispiel des Idols ist das Kunstwerke, insbesondere das Gemälde, 
es entstammt also dem Bereich der Kultur; der Leib ist >la chair<, wört­
lich das Fleisch, nicht >le corps< - ein stark aufgeladener Begriff, der 
sowohl auf Maurice Merleau-Pontys Verständnis des Fleisches als 
Schnittstelle zwischen Leib und Welt sowie auf Michel Henry und sein 
Anknüpfen an eine neutestamentarische Sprache verweist116 - auch hier 
scheint Marion sehr eindeutig den menschlichen Leib vorauszusetzen; 

115 Durchaus eingeholt wird diese Spannung in Marions Meditationen über die Liebe. 
Siehe hierzu insbesondere den Abschnitt D. III 3.3 meiner Arbeit.
116 Wie es Jean Greisch präzise auf den Punkt bringt, distanziert sich Marion hierbei von 
Merleau-Ponty, um sich eher an Henry anzuschließen, der die Autoaffektion vor der 
Hetero-Affektion ansetzt: »Marion rompt decidement avec Merleau-Ponty, pour se rap- 
procher d'Henry, quand il recuse la notion de »chair du monde«.« (Jean Greisch: Qui 
sommes nous? Chemins phenomenologiques vers l'homme, Louvain a.a.O. S. 390). Die 
Verortung des Leib-Begriffs Marions zwischen Henry und Merleau-Ponty wäre eine 
eigene Untersuchung wert, zumal auch bei Merleau-Ponty ein Verhältnis des Aus- 
tauschs zwischen Leib und Welt und eine Deutung der Wahrnehmung als Gewinn und 
Preisgabe angelegt ist, die im Hinblick auf das Verhältnis von Gebung und Gabe inter­
essant ist. Siehe hierzu: Walter Schweidler: Die ontologische Bedeutung des Leibes nach 
Merleau-Ponty. In: Ders.: Das Uneinholbare. Beiträge zu einer indirekten Metaphysik, 
Freiburg, München 2008. S. 305-342.

452

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

die Ikone wiederum wird ganz eindeutig als Blick eines personalen An­
deren betrachtet, der mich ansieht, mir seinen Blick auferlegt und mich 
damit zu seinem Zeugen macht. Sicherlich ließe sich fragen, ob nicht 
auch das Naturereignis, auch das Naturschöne oder Erhabene, auch der 
Leib oder der Blick eines Tieres gemeint sein könnten. Marion schließt 
dies nicht aus, zu den gesättigten Phänomenen gehören auch: »les 
etants de la nature, le vivant en general«. [ED 273] Ihr Stellenwert wirkt 
allerdings in der Darstellung eher zweitrangig gegenüber dem gesättig­
ten Phänomen >Mensch< oder >Person< und der Bezogenheit der Phäno­
mene auf einen personalen Empfänger.117

Interessant ist hier, wie Marion die Leiblichkeit, die schon bei 
Ricoeur als eine wesentliche Passivitätserfahrung des Selbst betrachtet 
wurde, mit der Sprache in Verbindung setzt. Die Leiblichkeit verweist 
auf die Endlichkeit, sowohl im Hinblick auf die zeitliche Ausdehnung 
wie auch im Hinblick auf die Kapazität der Wahrnehmung, also darauf, 
wie viel der Empfänger empfangen kann. Im Bezug auf die Selbstheit 
des >Subjekts< nach dem Subjekt bildet sie für Marion die erste Gege­
benheit:

»Der Leib ist das erste und grundlegende Phänomen, weil es mit meiner Sub­
jektivität zusammenhängt. Ich bin zuerst Leib, d. h. ich kann nicht von mei­
nem Leib weglaufen. Von allem kann ich weglaufen, aber nicht von meinem 
Leib. Somit ist alles, was ich sein kann und sein will, leiblich. Wenn man die 
Antwort auf die Geburt der Selbstheit bezieht, so bedeutet dies, dass die 
Selbstheit zuerst und vielleicht sogar grundsätzlich immer Leib ist.« [Ruf 
und Gabe, 59]

Die Autoaffektion des Leibes118 sättigt ihren Horizont so, daß keine 
Beziehung zu einem anderen Objekt mehr erfolgt. Beispiele für diese 

117 Dies unterstreicht auch Marions Artikel »Le paradoxe de la personne«, in dem er 
seine Thesen über den Leib, das Verhältnis von Ruf und Antwort und das Ereignis ganz 
dezidiert auf die Frage nach der personalen Identität, ihre Krisen und Herausforderungen 
durch die globalisierte Gesellschaft bezieht. Er betont hier, daß alle abstrakten Modelle 
der personalen Identität, biologische, soziale oder eben ökonomische Modelle, nicht jener 
Einzigartigkeit gerecht werden, die sich für ihn aus der jeweils eigenen Antwort auf den 
jeweils eigenen Ruf ergibt. (Ders.: Le paradoxe de la personne. In: Etudes 391 (1999), 
S. 349-360.)
118 Marion bezieht sich hier auf die Identität des Berührenden mit dem Berührten bei 
Aristoteles, des Gefühlten mit dem Fühlenden bei Husserl und dem Begriff der Selbst- 
affektion als Identität des Affektierten mit dem Affektierenden bei Michel Henry.

453

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

>SeIbst-Sättigung< bilden für Marion die Darstellung der Liebe und der 
lebendigen Erinnerung bei Marcel Proust, Heideggers Gewissensruf der 
Angst sowie Angst und Furcht bei Kierkegaard - »bref le numen en 
general« [ED 322] - also intensive Empfindungen und Wahrnehmun­
gen, die durchaus eine starke sinnliche Komponente aufweisen, aber 
nicht auf den ersten Blick als rein leibliche Affektionen erscheinen. So 
erwächst die Sättigung der lebendigen Erinnerung bei Proust im be­
rühmten >Madeleine-Erlebnis< aus der sinnlichen Wahrnehmung des 
Geruchs dieses Gebäcks, welcher allerdings die Weite einer Erinnerung 
eröffnet, die diese sinnliche Affektion deutlich übersteigt.

Aufgrund der Unmittelbarkeit der Autoaffektion fehlt jede Di­
stanz, um sich selbst betrachten zu können, und damit auch der Raum, 
in dem sich eine intentionale Beziehung aufbauen könnte. Die Sätti­
gung der eigenen Leiblichkeit entspricht daher zunächst noch dem Sol­
ipsismus, der erst in der Beziehung zur Ikone, also zum meinen Blick 
erwidernden Anderen, aufgehoben wird. Jemeinigkeit manifestiert sich 
in der gesamten leiblichen Existenz, die u.a. im Leiden unvertretbar 
bleibt. Mein Leib individualisiert mich, insofern in ihn in einer spezi­
fischen Form der Geschichtlichkeit die Abfolge meiner Affektionen119 - 
die Geschichte meines Leidens ebenso wie meiner positiven Empfin­
dungen - eingeschrieben ist, die mich mit mir selbst irreduzibel iden­
tisch sein lassen. Meine Zeitlichkeit erstreckt sich zwischen der Geburt 
und dem Tod als Grenzen meiner Leiblichkeit. Im Verhältnis zu meiner 
Geburt, mit Ricoeur also zur Gabe des Lebens, bin ich immer schon 
verspätet (en retard) gegenüber meinen Eltern. Die Geburt, die mich 
am tiefsten individualisiert und singularisiert, indem sie mich mir in 
meiner leiblichen Verfaßtheit gibt, bleibt für mich ein offener Appel, 
zu dem ich mich verhalten muß, sie geschieht bevor ich sie bewußt 
wahrnehmen, erkennen oder benennen kann. Meine Selbstreflexion 
und Selbstidentifikation ist immer nur eine verspätete Antwort, eine 
Kompensation dieser Verspätung und der Versuch den anfänglichen 
Überschuß des Ereignisses der Geburt einzuschränken und zu beherr- 

119 Der Begriff der Geschichtlichkeit wird hier nicht ausdifferenziert. Es bleibt bei dem 
Verweis auf die Individualgeschichte des affizierten Leibes. Eine andere Dimension von 
Geschichtlichkeit kommt allerdings mit dem gesättigten Phänomen des historischen Er­
eignisses ins Spiel. Der Zusammenhang dieser Ebenen wird jedoch nicht weiter reflek­
tiert.

454

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

sehen. Der Überschuß liegt nun für Marion hierbei auch in den schon 
vor meiner Geburt um mich herum und über mich gesprochenen Wor­
ten. Die erste Beziehung des Menschen zum ist passiv, die Spra­
che wird zunächst gehört.

»Was ist nun der Mensch? Er ist einer, der gehört hat. ... Meine Urfaktizität 
besteht darin, dass ich Sprache (logos) gehört habe. ... Warum ist die Ant­
wort zuerst eine leibliche Antwort? Weil das Hören des Logos nicht ein Ver­
standesakt ist, sondern eine passive, durch den Leib bedingte Erfahrung dar­
stellt«. [Ruf und Gabe, 61]

Dennoch läßt sich deutlicher als bei Marion auch eine aktive Dimension 
in der Beziehung zwischen Leib und Aoyo«; aufzeigen: Der >Ruf< der sich 
gebenden Phänomenalität ist in Marions Konzeption notwendig an­
onym und stumm. Um sich im Klang einer Stimme zu manifestieren, 
muß die Antwort des Empfängers erfolgen, der sein >Angesprochen- 
sein< erst aktiv ausspricht - nötig ist hierzu ein Mund, der spricht.

Marion wirft in diesem Zusammenhang Derrida vor, die passive 
Dimension des Gehört-Habens der Sprache zu verfehlen:

»Die Problematik bei Derrida besteht darin, den Logos zu dekonstruieren, weil 
der Logos die Metaphysik, die Rationalität bedeutet, die letztlich ein Herr­
schaftsinstrument ist. Aber es ist doch überhaupt nicht bewiesen, dass unsere 
Beziehung zum Logos eine Beziehung zu einem aktiven Prinzip ist, das uns 
beherrscht. Der Logos ist kein Instrument der Herrschaft, wenn man an die 
(passive) Erfahrung der Sprache, der Dichtung, der Liturgie und des intersub­
jektiven Gesprächs denkt.« [Ruf und Gabe 61]

Wenn jeder Sprechende der Sprache gegenüber passiv ist, scheint dies 
für Marion zu heißen, daß er diese gar nicht als Herrschaftsinstrumen­
tarium einsetzen kann, weil er sie in ihrer Gegebenheit niemals voll­
ständig aktiv beherrscht. Im Hinblick auf die Gabe des Gedichts und 
das >dejä<, das stets auch gegenüber der schon vorhandenen Schrift 
und der Sprache gilt, berücksichtigt Derrida allerdings diese Passivität 
sehr deutlich und es scheint sogar, daß gerade seine Kritik am Logozen­
trismus sich dagegen richtet, diese Dimension unter dem Anspruch 
einer vollständigen Sinnbeherrschung zu verdecken: in der Dekon- 
struktion von Diskursen, die eine Herrschaft über den Sinn vorgeben, 
geht es genau darum offenzulegen, daß diese >Herrschaft< sich letztlich 
über sich selbst täuscht, da sie auf etwas Unbeherrschbarem, Vorgege­
benem und passiv Entgegengenommenen beruht. Die Methodik der 
Dekonstruktion kann hier durchaus als Ergänzung zu einer Phänome­

455

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

nologie der Gebung verstanden werden: eben als ein Mittel zur Reduk­
tion, als Instrumentarium, um die Implikation der Gebung in den ver­
schiedensten Diskursen und Gegebenheiten der Sprache freizulegen.

Eine besondere Stellung nimmt im Hinblick auf das, was über mich 
gesagt wird, bevor ich selbst meine Sprachbegabung in ein Sprechen 
umsetzen kann, mein Name ein. Der Eigenname ist, wie Marion betont, 
eigentlich ein »nom impropre«. [ED 401] Er soll einerseits meine 
>Eigenheit<, meine Individualität und Identifizierbarkeit sichern, sofern 
ich mich in der Nennung meines Namens als eine bestimmte Person 
(Untel) identifizieren kann. Andererseits bleibt eine solche eindeutige 
Zuordnung des Namens letztlich aufgrund der Homonymität verschie­
dener Namen illusorisch: »l'Untel se met toujours au pluriel et perd 
d'emblee sa majuscule - untels«. [ED 402] Die Nennung des Namens 
muß also zur eindeutigen Identifikation um weitere Parameter ergänzt 
werden - das Datum meiner Geburt, meine Adresse, meine Perso­
nalausweisnummer oder Sozialversicherungsnummer, die PIN- oder 
Code-Nummer zu meinem Benutzernamen usf. Eine echte Identifika­
tion kann erst gelingen, wenn ich mich in den Rahmen einer sozialen 
Identität einordne, insbesondere auch durch meine Herkunft und Ab­
stammung, auf die sich der Nachname, >le patronyme<f bezieht. Mein 
Name ist mir gegeben und gibt mir meine Identität: »Lorsque je me 
nomme, je represente plus que je ne me presente; je me constitue donc 
comme le repons repondant de et ä un appel - le nom dont d'autres 
m'ont d'abord appele.« [ED 403]

Die Antwort auf den Ruf meines Namens ist also immer schon 
eine Antwort auf den Ruf anderer, die nun zu einer Verantwortlichkeit 
(responsabilite) des juristischen >Subjekts< gegenüber seinen Handlun­
gen und des ethischen >Subjekts< gegenüber dem Anderen (autrui) als 
phänomenalem und personalen Selbst ausgedehnt wird: ich kann ganz 
direkt die Reaktionen des Anderen auf mein Reden und Handeln aus 
dessen Gesicht ablesen - ich verändere durch mein Verhalten seine Phä­
nomenalität und bin in dieser Hinsicht daher ihm gegenüber ganz of­
fensichtlich verantwortlich. Ich antworte dem historischen Ereignis als 
Zeuge - verantwortlich für dessen Rekonstruktion und Hermeneutik - 
ebenso wie allen gesättigten Phänomenen. Aus dieser universellen Ant- 
worthaftigkeit ergibt sich für Marion eine radikale Ausdehnung der 
Verantwortung:

456

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was sich selbst gibt - was sich nach dem Subjekt ergibt

»La responsabilite ne peut se restreindre ä un seul des paradoxes, l'icdne, aussi 
privilegie soit-il, ni se borner ä un seul horizon, füt-ce l'ethique. La responsa­
bilite appartient de plein droit ä toute phenomenalite qui se deploie selon la 
donation ...« [ED 405]

Jeder Empfänger ist somit verantwortlich für das Empfangen der sich 
(ihm) gebenden Phänomene und damit für die Welt, aus der heraus er 
sich selbst empfängt und in der er selbst jedem anderen Empfänger als 
ein Phänomen gegeben ist. Das Selbst als adonne ist antworthaftig und 
verantwortlich gegenüber der sich gebenden Phänomenalität, die sich 
nur ihm geben kann - in jedem adonne steht die gesamte Phänomena­
lität, also alles auf dem Spiel. Seine Geschichte ist die Summe seiner 
Beantwortungen des unausgesetzten anonymen Rufs der donation. 
Ihm ist die Spannung zwischen Geben und Empfangen, Aktivität und 
Passivität, Ruf und Antwort vollkommen immanent. Diese Rolle des 
Selbst als Empfänger wird sich im Hinblick auf Marions Umgang mit 
dem Modell der Gabe insbesondere im Bezug auf seine Verantwortlich­
keit und die Öffnung auf eine Ebene des Miteinanders weiter konkreti­
sieren. Die Verschränkung zwischen Aktivität und Passivität dehnt sich 
dabei auf die Möglichkeiten des Empfängers aus, selbst zu geben, zu 
erkennen zu geben und sich selbst zu geben und hinzugeben.

457

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411 - am 16.01.2026, 08:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-411
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Das Selbst der Phänomene
	1.2 Das Phänomen gibt sich - und wird empfangen

	1.1 Die Umwendung des Selbst
	2 Nach dem Subjekt
	2.1 Von der Wer-Frage zur Wem-Frage
	2.2 »Cogito me cogitatum, ergo sum.« - Vom Ego zum Moi

	3 Selbst (ge)geben - welches Selbst folgt dem Subjekt?
	3.1 Vom Zuschauerraum in den Zeugenstand, vom Subjekt zum attributaire
	3.2 »Se recevoir de ce qui se donne« - sich empfangen, sich der Gebung hingeben
	3.3 Zwischen Ruf und Antwort
	3.4 Wie das Selbst sich selbst gegeben ist - das Phänomen Person und seine Verantwortlichkeit


