
Die Entgrenzung des Examens 
Foucaults Analyse von Prüfungsformen

Andreas Gelhard 

Die Analyse unterschiedlicher Formen von Prüfungstechniken beglei-
tet Foucaults Denken vom Beginn der 1970er Jahre bis zu seinen letzten 
Vorlesungen. Dabei bleibt letztlich immer das Grundmotiv wirksam, 
das Foucault schon 1973 in seiner Vortragsreihe über Die Wahrheit und 
die juristischen Formen benennt: Prüfungstechniken sind nicht nur ein 
schwer verzichtbarer Bestandteil jeglicher Form von Lebensführung, 
sie verbinden auch auf eine besonders prägnante Weise »Formen der 
Machtausübung« mit den »Formen des Erwerbs und der Weitergabe von 
Wissen«.1 Entsprechend bestimmt Foucault auch die spezifische Kombi
nation von Macht/Wissen, die er als Charakteristikum von Disziplinar-
gesellschaften herausstreicht, durch eine besondere Prüfungsform, die 
der Disziplin zur gesellschaftlichen Wirksamkeit verhilft. Der dritte Teil 
von Überwachen und Strafen schließt mit einem Abschnitt über die Prü-
fungsform des examen. Diese Prüfungsform kombiniert Techniken der 
hierarchischen Überwachung mit solchen der normalisierenden Sank-
tion. Sie markiert also genau diejenige Modalität des Macht/Wissens – 
des Strafen und Überwachen – die der Titel des Buches als entscheidend 
hervorhebt.2

Vor diesem Hintergrund möchte ich nur eine systematische und eine 
historische Frage hervorheben.

1 | Michel Foucault, Die Wahrheit und die juristischen Formen, aus dem Französi-

schen von Michael Bischoff, Frankfur t a.M. 2003, S. 77.

2 | Michel Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, aus 

dem Französischen von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 1994, S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Andreas Gelhard 

(1) Die systematische Frage betrifft die Möglichkeit, Prüfungsformen 
terminologisch voneinander zu unterscheiden, um zu einer brauchbaren 
Begrifflichkeit zu kommen, die sich im Zeitraum zwischen 1600 und 
heute anwenden lässt. Dazu werde ich versuchen, ein einfaches Schema 
zu entwickeln, durch das sich die von Foucault unterschiedenen Prü-
fungsformen épreuve, enquête und examen einigermaßen sauber unter-
scheiden – und in einem Punkt erweitern – lassen. Daher direkt vorab 
eine Bemerkung zu der notorisch schwierigen Frage, wie épreuve, enquête 
und examen zu übersetzen sind. Ich übersetze keinen der drei Begriffe 
mit Prüfung, weil ich mir die Möglichkeit offenhalten möchte, sie alle als 
spezifische Modi der Prüfung zu begreifen. Ich übersetze daher épreuve 
mit Bewährung und enquête mit Untersuchung. Den französischen Aus-
druck examen lasse ich unübersetzt, weil Foucault ihn deutlich anders 
verwendet als es dem üblichen Gebrauch des deutschen Begriffs Examen 
entspricht. Ich werde diese Abweichung nutzen, um terminologisch zwi-
schen Examen und examen – wenn man so will: Examen groß-E und exa-
men klein-e – zu unterscheiden.

(2) Die historische Frage betrifft die großen Linien, die Foucault über 
den Untersuchungszeitraum von Überwachen und Strafen hinweg zeich-
net. Er analysiert in seinem Buch nicht nur das Aufkommen eines spezi-
fischen Typs von Disziplinarmacht im 18. und 19. Jahrhundert, sondern 
vertritt auch die These, dass die spezifischen Techniken, auf die sich diese 
Macht stützt, einerseits Vorläufer in der christlichen (insbesondere der 
protestantischen) Asketik haben und andererseits die Vorläufer der mo-
dernen Humanwissenschaften sind. Im Rahmen dieses kurzen Aufsat-
zes ist nicht genug Raum, um beide Seiten dieser These zu diskutieren. 
Ich beschränke mich daher darauf, die Linie zwischen den christlichen 
Techniken der Selbstprüfung und ihren Nachfolgern zu beleuchten. Das 
gibt Gelegenheit, einige Arbeiten Max Webers in die Überlegungen mit 
einzubeziehen, die nicht nur in historischer, sondern auch in systemati-
scher Hinsicht aufschlussreich sind. 

1. Ge wissensleitung und E x amen

Meine Überlegungen stützen sich durchgehend auf Texte Foucaults aus 
den Jahren 1973 bis 1978: neben Überwachen und Strafen nur einerseits 
auf die Vorlesung Die Strafgesellschaft und die Vortragsreihe Die Wahrheit 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Entgrenzung des E xamens 45

und die juristischen Formen aus dem Jahr 1973 und andererseits auf den 
Vortrag Was ist Kritik? aus dem Jahr 1978. Dabei lese ich den Vortrag 
von 1978 nicht als Auftakt zu den Analysen der Gouvernementalität, die 
Foucault in diesem Jahr in seinen Vorlesungen am Collège de France be
ginnt, sondern – rückblickend – als programmatisches Resümee der Ana
lysen der Disziplinargesellschaft, die Foucault im Laufe der 1970er Jahre 
ausgearbeitet hat. In dieser Perspektive bildet Was ist Kritik? so etwas wie 
eine Gelenkstelle zwischen der frühen, disziplinartheoretischen Fassung 
dieses Projekts und den späteren Analysen der Regierungstechniken. Der 
Vortrag lässt sich aber auch als Reaktivierung einiger wichtiger Motive 
lesen, die Foucault in den erwähnten Schriften von 1973 ausgearbeitet, 
dann aber nur sehr zurückhaltend und Bruchstückhaft in die publizier-
te Fassung von Überwachen und Strafen übernommen hat. Das gilt ins-
besondere für seine Überlegungen zur christlichen Asketik, die in Die 
Strafgesellschaft und in Die Wahrheit und die juristischen Formen eine große 
Rolle spielen, in Überwachen und Strafen aber nur noch in wenigen An-
deutungen auftauchen. Was ist Kritik? hebt genau diese Motive wieder 
hervor, indem es die christliche Gewissensleitung als Paradigma einer 
spezifischen Form von Regierung der Individuen ansetzt und die auf-
klärerische Gegenstrategie programmatisch mit den Namen Immanuel 
Kant und Max Weber verbindet.3 Das wichtigste – oder zumindest das 
offensichtlichste – Thema, das diese Überlegungen mit den früheren Ar-
beiten der 1970er Jahre verbindet, ist das Problem der Individualisierung. 
Foucault schreibt:

»Die christliche Pastoral bzw. die christliche Kirche, insofern sie eben eine spe-

zifisch pastorale Aktivität entfaltete, hat die einzigartige und der antiken Kultur 

gänzlich fremde Idee entwickelt, daß jedes Individuum, unabhängig von seinem 

Alter oder seiner Stellung, sein ganzes Leben hindurch und bis in die Einzelheiten 

seiner Handlungen hinein regier t werden müsse und sich regieren lassen müsse, 

daß es sich zu seinem Heil lenken lassen müsse und zwar von jemandem, mit dem 

es ein zugleich umfassendes und penibles Gehorsamsverhältnis verbindet.«4

3 | Vgl. Michel Foucault, Was ist Kritik?, aus dem Französischen von Walter Seit-

ter, Berlin 1992, S. 25, S. 28.

4 | Ebd., S. 9f.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Andreas Gelhard 

Es ist diese Form der pastoralen Seelenleitung, gegen die Foucault sei-
ne berühmte Definition von Kritik – die Kunst nicht dermaßen regiert 
zu werden – abhebt. Ich möchte daher diese Charakterisierung einer 
Regierung der Individuen als Ausgangspunkt nehmen, um das weitere 
Feld zu umreißen, in das sich das Problem der Prüfungstechniken ein-
tragen lässt. Dabei ist zunächst von Bedeutung, dass Foucault ab dem 
15. Jahrhundert eine wahre »Explosion« in der Entwicklung der Regie-
rungskünste ausmacht, deren Prototyp die christliche Gewissensleitung 
bildet.5 Betrachtet man Foucaults Charakterisierung dieser Form von Re-
gierung der Individuen nicht mit Blick auf seine Vorlesungen zur Gou-
vernementalität, sondern mit Blick auf die früheren Schriften, so verweist 
sie fraglos auf seine Bestimmungen des Examens, die oft das Moment der 
Expansion über die ganze Lebensspanne und der detaillierten Überwa-
chung hervorheben. 

2. Pr a xis Pie tatis

Ich entnehme die folgende Anleitung zur Gewissenserforschung Lewis 
Baylys Praxis Pietatis. Es handelt sich dabei um ein sehr weit verbreitetes 
calvinistisch-puritanisches Erbauungsbuch, das 1611 in englischer Spra-
che erschien und in der Folge mehrfach – teils von reformierten, teils von 
lutherischen Übersetzern, ins Deutsche übertragen wurde.6 In einer die-
ser Übersetzungen las es auch Philipp Jakob Spener mit dem Frankfurter 
Kreis von Gläubigen, aus dem der deutschsprachige Pietismus hervorge-
gangen ist.7 Das Buch kann also mit großer Bestimmtheit als Zeugnis 
jener explosiven Verbreitung von Seelenleitungstechniken betrachtet wer-
den, die Foucault feststellt. Es ist von seiner gesamten Komposition her 
als pragmatischer Alltagsratgeber angelegt, der konkrete Regeln für die 
tägliche Lebensgestaltung gibt. Es fällt daher nicht schwer, das einfache 

5 | Ebd., S. 10.

6 | Ich zitiere im Folgenden nach der Ausgabe: Lewis Bayly, Praxis Pietatis. Das ist 

Uebung der Gottseligkeit/Darinnen begrif fen/wie ein Christ/dem seine Seligkeit 

angelegen/sein Leben alle Tage in wahrer Gottesforcht anstellen/wol zubringen/

und zuletzt seliglich beschliessen möge, Bern 1703.

7 | Vgl. Johannes Wallmann, Philipp Jakob Spener und die Anfänge des Pietismus, 

2. überarbeitete und erweiter te Auflage, Tübingen 1986, S. 279.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Entgrenzung des E xamens 47

Schema anzugeben, das Baylys Darstellung zugrundeliegt. Dieses Sche-
ma folgt einem Dreischritt der Buße, den man Schlagwortartig als Abfol-
ge von Erkenntnis (der Sünden), Bekenntnis (der Sünden) und Besserung 
(des Lebenswandels) angeben kann.8 Die Erkenntnis der Sünden folgt der 
Liste der Zehn Gebote. Ich zitiere Bayly:

»Nicht besser kann ein Mensch seine Unwürdigkeit erkennen/als auß den Zehen 

Geboten GOttes. Derowegen thue eins/und er forsche wol bey dir selbst/was du 

in solchen underlassen/und wie du wider eines oder das andere mißhandelt ha-

best. Gedencke/wann die wahre Reue und Buße/und die Barmherzigkeit GOttes 

in Christo nit thäte/daß die Vermaledeyung/welche alle Straffen in disem Leben/

und hernach die ewige Marter und Pein auff dich trägt/auff dir läge: und daß du 

durch Ubertretung auch deß geringsten aus solchen Gebotten dich aller Straffen 

theilhaff tig gemacht habest.«9 

Das Wichtige an dieser Erforschung des eigenen Handelns ist seine Voll-
ständigkeit. Die Orientierung an der Liste der Zehn Gebote soll helfen, 
nichts zu übersehen und keinen Punkt auszulassen. Bayly betont die 
buchhalterische Sorgfalt, die diese Untersuchung erfordert, indem er ein 
»Examen und Register« der einzelnen Sünden verlangt. Anders als der 
unbefangene Leser vermuten könnte, ist die Prüfung mit diesem Ergeb-
nis aber keineswegs abgeschlossen. Das Bekenntnis der Sünden – ihre 
ausdrückliche Aussprache vor Gott – ist ebenso wichtig wie ihre Erkennt-
nis und wird von Bayly mit derselben Emphase eingefordert. Dabei spielt 
auch der Ort des Geschehens eine große Rolle, weil gesichert sein muss, 
dass sich der Sünder allein vor Gott »darstellt«. Komplementär zur Mah-
nung an den Hausvater, die Regeln der frommen Lebensführung nicht 
»allein für sich selbst« zu befolgen, lautet die Anweisung für die Prüfung 
des Gewissens, dass sie allein und an einem »verschlossenen Ort« zu ge-
schehen habe:

8 | Das Geschehen der Buße vollzieht sich in drei Schritten: »1. In rechtschaffener 

Zerschlagung des Gemüths/und fleissiger Ersuchung aller Sünden/auch Erken-

nung unseres Elends: 2. In Beweinung und Betraurung unseres elenden Zustands/

auch demüthiger rechtschaffner Bekantnuß unserer Sünden: und 3. endlich in 

wahrer Besserung deß Lebens« (Bayly, Praxis Pietatis, S. 255f.).

9 | Ebd., S. 293.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Andreas Gelhard 

»Darnach wann du ein solch Examen und Register über deine Sünden gehalten: so 

gehe in dein Kämmerlein/oder sonst einen absonderlichen und verschlossenen 

Ort: stelle dich vor GOtt/dem gerechten Richter dar/als einen armen Missethäter/

der vor Gericht stehet/und seines Sentenzes erwartet. Knye nider auff die Erde/

schlage mit deinen Händen an deine Brust/lasse die Thränen auß deinen Augen 

fliessen/bekenn GOtt alle deine Sünden/und bitte ihn um Verzeyhung derselbi-

gen/mit folgenden oder dergleichen Worten.«10

Es folgt ein Mustertext für das geordnete Bekenntnis der Sünden. Wer 
sich an ihm orientiert, kann davon ausgehen, dass er »wol examiniert und 
vorbereitet« beim Abendmahl erscheint.11 Eigentliches Ziel der Prozedur 
ist die Besserung des täglichen Lebenswandels, die den dritten Schritt des 
Schemas ausmacht. Diese Besserung kann nach Baylys calvinistischer 
Überzeugung nur durch Gott gewirkt werden, weshalb nur zu hoffen 
bleibt, dass er den bekennenden Sünder, nachdem er seine Vergehen »be-
weint« hat, »frömmer, heiliger und andächtiger« mache.12 Dieser Hinweis 
zur Besserung wirkt, verglichen mit der Darstellung von Erkenntnis und 
Bekenntnis, eher lapidar. Er kann aber auch kurz gehalten werden, weil 
die tägliche Übung der Gottseligkeit Gegenstand des gesamten Buches 
ist. Der vollständige Titel der hier zitierten deutschen Ausgabe lautet: 
Praxis Pietatis. Das ist Uebung der Gottseligkeit/Darinnen begriffen/Wie 
ein Christ/dem seine Seligkeit angelegen/sein Leben alle Tag in wahrer Got-
tesforcht anstellen/wol zubringen/und zuletzt seliglich beschließen möge. Der 
von Foucault bemerkte Anspruch, das gesamte Leben lückenlos zu beglei-
ten, ist diesem Buch also schon in den Titel geschrieben.

3. Gefängnis und Ge wissen

Die zunehmende Verbreitung von religiösen Techniken der Lebensfüh-
rung im Alltagsleben des 16. bis 18. Jahrhunderts ist eines der Grundthe-
men von Max Webers Studie über die Protestantische Ethik und den Geist 
des Kapitalismus. Weber beschreibt diese Dynamik in einer berühmten 
Passage seiner Abhandlung als Schritt aus dem Kloster auf den »Markt 

10 | Ebd., S. 293f.

11 | Ebd., S. 294-298; Zitat: S. 270.

12 | Ebd., S. 298.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Entgrenzung des E xamens 49

des Lebens«.13 In seinen Schriften zur Disziplinargesellschaft äußert sich 
Foucault nicht ausdrücklich zu Webers Studien. Er setzt die These von 
der Verbreitung der christlichen Asketik im Alltag aber offenbar als einen 
ersten Schritt voraus, um in einem zweiten Schritt zu zeigen, dass die in-
formellen Techniken der religiösen Selbst- und Sozialkontrolle, nachdem 
sie aus dem Kloster in den Alltag ausgewandert waren, auch wieder in 
institutionelle Zusammenhänge reimportiert worden sind. Was Foucault 
in diesem Zusammenhang als »Institutionen« bezeichnet, sind die typi-
schen Untersuchungsgegenstände von Überwachen und Strafen – Hospi-
tal, Schule, Kaserne, Fabrik – von denen man in vielen Fällen nicht klar 
angeben kann, ob es sich um staatliche oder nicht-staatliche Strukturen 
handelt.

Genau diese Dynamik eines Reimports alltäglicher, informeller Tech-
niken der Selbst- und Sozialkontrolle in institutionelle Zusammenhänge 
ist es auch, der nach Foucault die Geburt des Gefängnisses in seiner mo-
dernen Form ermöglichte. Foucault bespricht ausführlich die Pläne zu 
einer Reform des Strafsystems, die gegen Ende des 18. Jahrhunderts ent-
standen – um dann zu demonstrieren, dass sie nie in die Tat umgesetzt 
wurden. Das Gefängnis erschien zu Beginn des 19. Jahrhunderts gleich-
sam neben den Reformplänen der Aufklärer als eine – wie er schreibt – 
»faktische Institution«, »der nahezu jegliche theoretische Begründung 
fehlte«.14 Die große Distanz zwischen den Reformplänen der Revolutions-
zeit und den sich faktisch durchsetzenden Strukturen des Strafvollzugs 
zeigt sich dabei vor allem im religiösen Charakter der ersten US-ameri-
kanischen Anstalten. Schon in seiner Vorlesung über Die Strafgesellschaft 
behandelt Foucault das von Quäkern aufgebaute Gefängnis von Philadel-
phia und kommentiert:

»Für diese Einrichtung wird der Begrif f des ›penitentiary‹ (der Buß- oder Besse-

rungsanstalt) benutzt. Ein unglaubliches Wort. Wie kann man tatsächlich von 

Buße sprechen in einer Zeit, in der die Gesellschaftstheorie und das gesamte 

praktisch-theoretische Strafwesen voraussetzen, dass es ein Verbrechen nur 

dann gibt, wenn die Gesellschaft geschädigt wird, und Strafen nur, insofern die 

13 | Max Weber, »Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus«, in: 

Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Bd. I, Tübingen 1988, S.  17-206, 

hier: S. 163.

14 | Foucault, Die Wahrheit und die juristischen Formen, S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Andreas Gelhard 

Gesellschaft sich zu ver teidigen hat, und dass zwischen Sünde und Verbrechen, 

Strafe und Buße kein grundsätzlicher Zusammenhang besteht?«15

Die Flexibilität und Widerstandskraft der christlichen Bußpraktiken ist 
offenbar beträchtlich. Blickt man zurück auf Baylys Anleitung zur Gewis-
sensprüfung, so fällt in diesem Zusammenhang auf, dass das Bekennt-
nis an einem »verschlossenen Ort« erfolgen soll. Genau dieser Umstand 
ist auch in die Programmschriften der amerikanischen Strafanstalten 
eingeflossen. Foucault zitiert in Überwachen und Strafen eine Reihe von 
Zeugnissen, die die Abgeschlossenheit der Gefängniszelle als eine prä-
destinierte Gelegenheit zur Gewissenserforschung – manchmal auch 
einfacher als Zwang zur Gewissenserforschung – begreifen.16 Dabei bleibt 
der doppelte Schritt aus dem Kloster in den Alltag und aus dem Alltag zu-
rück in die Institution stillschweigend vorausgesetzt. Im Manuskript zu 
seiner Vorlesung über die Strafgesellschaft schreibt Foucault: »Wenn es 
ein religiöses Vorbild für das Gefängnis gibt, dann in der calvinistischen 
Theologie oder Moral und nicht in der Institution des Klosters«.17

4. Die Entgrenzung des E x amens

Wenn Bayly vom bekennenden Sünder ein ausführliches »Examen und 
Register« seiner Sünden verlangt, so entspricht die Verwendung des Be-
griffs Examen weitgehend dem gängigen Gebrauch des Ausdrucks: Es 
handelt sich um eine Form von Prüfung, die an einem bestimmten Ort 
zu einer bestimmten Zeit nach bestimmten Regeln vollzogen wird. Da 
Bayly ausdrücklich verlangt, sich vor dem Abendmahl an einen abge-
schlossenen Ort zu begeben und das Examen nach einer vorgegebenen 
Liste abzuhalten, sind diese Kriterien geradezu musterhaft erfüllt. Den-
noch enthält die Prozedur auch schon wichtige Elemente, die es ermögli-
chen, das Examen zu einem informellen Instrument der Sozialkontrolle 

15 | Michel Foucault, Die Strafgesellschaft. Vorlesung am Collège de France 

1972-1973, aus dem Französischen von Andrea Hemminger, Berlin 2015, S. 129.

16 | Foucault, Überwachen und Strafen, S. 273-278.

17 | Foucault, Die Strafgesellschaft, S. 109. »Die Büßerzelle ist der durch die Tak-

tik der Internierung in eine gotische Architektur gemeißelte Ort des calvinistischen 

[…] Gewissens« (ebd., S. 108).

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Entgrenzung des E xamens 51

umzugestalten, das ohne festes Setting und ohne klare zeitliche Begren-
zung operiert. Abgesehen davon, dass das Gewissensexamen schon bei 
Bayly in einen umfassenden Plan zur Uebung der Gottseligkeit eingespannt 
ist, war es vor allem seine Verwendung als Zulassungsprüfung vor dem 
Abendmahl, die diese Tendenz begünstigte. Das zeigt schon Max Weber 
in seinen Studien zur protestantischen Asketik. Mit Blick auf die Frage 
der Prüfungsformen ist dabei von vornherein festzuhalten, dass auch 
Weber den Prüfungscharakter der protestantischen Alltagsasketik her-
vorhebt. Nach Weber verdient die calvinistische Gnadenwahllehre nur 
deshalb so großes Interesse, weil sich »an« ihr besonders deutlich der 
»fundamentale Bewährungsgedanke« ablesen lässt, der in den protestan-
tischen Sekten als »psychologischer Ausgangspunkt der methodischen 
Sittlichkeit« fungierte.18 Prägnanter als in der großen Studie über die pro-
testantische Ethik stellt Weber das in einem kurzen Aufsatz über »Die 
protestantischen Sekten und den Geist des Kapitalismus« dar, den er erst-
mals 1906 nach einer Amerikareise publizierte.19 

Methodisch gesehen haben die Ausführungen dieses Aufsatzes ge-
genüber der großen Protestantismus-Studie den Vorteil, dass sie ohne 
psychologische Thesen über die »Verinnerlichung« religiöser Ideen aus-
kommen.20 Der Sektenaufsatz konzentriert sich von vornherein auf die 
Möglichkeit, die Zulassung zum Abendmahl zu einem Instrument der 

18 | Weber, »Die protestantische Ethik«, S.  125. Wolfgang Schluchter weist mit 

Blick auf diese und andere Stellen des Protestantismus-Aufsatzes ausdrücklich 

darauf hin, dass in Webers Analysen der Sache nach der »Bewährungsgedanke« im 

Vordergrund steht und die Prädestinationslehre zunächst »nur aus heuristischen 

Gründen« den größeren Raum einnimmt (Die Entzauberung der Welt. Sechs Studi-

en zu Max Weber, Tübingen 2009, S. 59).

19 | Max Weber, »Die protestantischen Sekten und der Geist des Kapitalis-

mus«, in: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Bd. I, Tübingen 1988, 

S. 207-236. 

20 | Webers Verhältnis zur Psychologie muss man grundsätzlich als ungeklär t 

betrachten. Schon Reinhard Bendix geht davon aus, dass Weber einer Beantwor-

tung der schwierigen Frage, wie religiöse Ideen Einfluss auf die Lebensführung ge-

winnen, nicht dort besonders nahekommt, wo er über »psychologische Antriebe« 

nachdenkt, sondern eher in seinen Überlegungen zur »Bedeutung sozialer Kont-

rollen innerhalb der Sektengemeinde« (Reinhard Bendix, Max Weber – Das Werk. 

Darstellung, Analyse, Ergebnisse, München 1964, S. 210-212).

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Andreas Gelhard 

sozialen Kontrolle zu erweitern, das insgesamt die Zulassung zur Ge-
meinde regelt und so etwas wie eine Gemeinschaft der »Qualifizierten« 
begründet.21 Das ist für Webers Grundfrage nach den Bedingungen der 
Entstehung des bürgerlichen Betriebskapitalismus vor allem deshalb von 
Bedeutung, weil er die spezifische »Rationalität« dieser Wirtschaftsweise 
an die Existenz einer Form von systematischer Lebensführung zurück-
bindet, die eine »Umwandlung des Sinnes des ganzen Lebens in jeder 
Stunde und jeder Handlung« verlangt.22 In dieser Perspektive besteht 
die entscheidende Errungenschaft der protestantischen Sekten in der 
Fähigkeit, im Alltag zu realisieren, was die katholischen Orden nur in 
der Abgeschlossenheit des Klosterlebens zustande gebracht hatten: eine 
kontinuierliche und umfassende Reglementierung der Lebensführung, die 
auf »beständiger Selbstkontrolle« und der »methodischen Erfassung des 
ganzen Menschen« beruht.23 

Der kurze Aufsatz über die protestantischen Sekten ist in diesem Zu-
sammenhang vor allem deshalb von Interesse, weil er die komplexen Ana-
lysen, die Weber diesem Problem widmet, in einer schematischen Gegen-
überstellung bündelt, die sich als Darstellung zweier unterschiedlicher 
Strategien im Umgang mit Zurechnungsprüfungen lesen lässt. Auf der 
einen Seite steht die katholische und lutherische »Kirchenzucht«, auf der 
anderen Seite die Asketik der protestantischen Sekten (der »erste Auf-
satz«, auf den Weber in dem Zitat verweist, ist seine bekannte Abhand-
lung über die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus):

»Die mittelalterliche ebenso wie die lutherische Kirchenzucht lagen 1. in den Hän-

den des geistlichen Amts, 2. wirkten sie, soweit sie überhaupt wirksam wurden, 

durch autoritäre Mittel und 3. straften oder prämierten sie einzelne konkrete 

Handlungen. Die Kirchenzucht der Puritaner und der Sekten lag 1. mindestens 

mit, oft ganz und gar in den Händen von Laien, 2. wirkte sie durch das Mittel der 

Notwendigkeit der Selbstbehauptung und 3. züchtete sie Qualitäten oder – wenn 

man will – las sie aus. Dies letzte ist das Wichtigste. Das Sekten- (oder Konven-

tikel-)Mitglied mußte, um in den Kreis der Gemeinschaft einzutreten, Qualitäten 

21 | Weber, »Die protestantischen Sekten«, S.  231; vgl. auch S.  232, Anm.  4 

zur »Zulassung zum Abendmahl« und zur »Zulassung eines Zuziehenden zur 

Gemeinde«.

22 | Weber, »Die protestantische Ethik«, S. 115.

23 | Ebd., S. 116, S. 118.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Entgrenzung des E xamens 53

bestimmter Ar t haben, deren Besitz – wie in dem ersten Aufsatz dargetan wurde – 

für die Entwicklung des rationalen modernen Kapitalismus wichtig war.«24 

Der zentrale Punkt dieser Unterscheidung liegt für Weber darin, dass 
die Techniken autoritärer Sanktion, die er der katholischen und lutheri-
schen Kirchenzucht zuschreibt, nicht geeignet waren, die ununterbroche-
ne Kontrolle zu organisieren, die auf Seiten der protestantischen Sekten 
eine ungleich höhere »Penetranz und Wucht der Wirkung« erzeugten.25 
Exemplarisch kann man in diesem Zusammenhang auf Luthers Auf
fassung der Beichte verweisen, die den entlastenden Charakter des 
Schuldbekenntnisses betont und das Sakrament der Beichte ganz vom 
»Trost der Absolution« her versteht.26 Damit befürwortet Luther genau 
das »Auf und Ab zwischen Sünde, Reue, Buße, Entlastung«,27 das nach 
Weber einer systematischen Durchformung des gesamten Alltagslebens 
entgegensteht. Mit Blick auf die Prüfungspraktiken der protestantischen 
Sekten betont Weber entsprechend, dass die von den Sektenmitgliedern 
verlangten Qualitäten nicht einmalig überprüft, sondern »konstant und 
kontinuierlich gezüchtet« wurden, da die »Notwendigkeit der sozialen 
Selbstbehauptung« niemals aussetzte.28 Webers Grundbegriff für die-
se eigentümliche Mischung aus Gewissenserforschung und sozialem 
Training lautet Bewährung. Anders als im »Auf und Ab« von Strafe und 

24 | Weber, »Die protestantischen Sekten«, S. 233f.

25 | Ebd., S. 234.

26 | Vgl. den Abschnitt »Von der Beichte« in Luthers »Vermahnung an die Geist-

lichen, versammelt auf dem Reichstag zu Augsburg«: »Da sind eure Bücher noch 

vorhanden, worin ihr die Beichte festgesetzt und gelehrt habt. Diese halte ich für 

eine der größten Plagen auf Erden, womit ihr jedermanns Gewissen verwirr t, so 

viele Seelen verzweifelt gemacht und aller Menschen Glauben an Christus zu-

schanden und zunichte gemacht habt. Denn ihr habt uns gar nichts vom Trost der 

Absolution gesagt, welche das Hauptstück und das Beste in der Beichte ist, die 

auch den Glauben und das Vertrauen in Christus stärkt. Sondern ein Werk habt 

ihr daraus gemacht, von widerwilligen Herzen mit Geboten durch Gewalt erzwun-

gen, um eure Tyrannei zu stärken« (Ausgewählte Schriften, Bd. III, Leipzig 1982, 

S. 247).

27 | Weber, »Die protestantische Ethik«, S. 114.

28 | Weber, »Die protestantischen Sekten«, S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Andreas Gelhard 

Entlastung mussten die Mitglieder der protestantischen Sekten den Be-
sitz der erforderlichen Qualitäten »dauernd bewähren«.29

5. Vier Prüfungsformen

Genau dieser Zug zur zeitlichen Entgrenzung ist es, der nach Foucault 
Prozesse des examen kennzeichnet. Man kann also sagen, dass Foucaults 
Begriff des examen Webers Gebrauch des Begriffs der Bewährung ent-
spricht. Foucault formuliert in seinen Analysen von Prüfungsprozessen 
aber nicht nur ein Pendant zu Webers Analysen der Bewährung, sondern 
schlägt eine Unterscheidung zwischen verschiedenen Modi der Prüfung 
vor, deren analytischer Anspruch weit über den Umkreis der protestan-
tischen Asketik hinausreicht: die schon erwähnte Unterscheidung zwi-
schen épreuve, enquête und examen.

Paradigma der épreuve ist der Zweikampf. Historische Beispiele dieser 
agonalen Prüfungsform findet Foucault unter anderem in Tacitus‘ Dar-
stellung des germanischen Rechts.30 Die épreuve vollzieht sich als Duell 
zwischen zwei Parteien – meistens zwei Individuen, manchmal auch 
zwischen Familien oder Gruppen –, in das keine vermittelnde Instanz 
eingreift.31 Diesem agonalen Modell stellt Foucault eine Form der gericht-
lichen Untersuchung gegenüber, die er als enquête bezeichnet. Beispiele 
für die enquête findet er in der Antike und im europäischen Mittelalter, 
vor allem in den kirchlichen Verfahren der inquisitio.32 Im Unterschied 
zum schwach reglementierten Schlagabtausch der épreuve versucht die 
enquête in einem »hochgradig geregelten und ritualisierten Verfahren« 
durch Befragung der Parteien und unter Zuziehung von Zeugen zu ei-
ner Entscheidung zu kommen.33 Der wichtigste Unterschied zwischen 
épreuve und enquête liegt aber nicht im unterschiedlichen Grad der Regle-
mentierung, sondern im Unterschied zwischen der dyadischen und der 

29 | Ebd., S.  234. Zum Kontrast zwischen Entlastung und Bewährung vgl. auch 

»Die protestantische Ethik«, S. 162f.

30 | Foucault, Die Wahrheit und die juristischen Formen, S. 60.

31 | Ebd., S. 55.

32 | Ebd., S. 68-72.

33 | Ebd., S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Entgrenzung des E xamens 55

triadischen Struktur der beiden Prüfungsformen. Im Unterschied zur 
ênquete verbietet die agonale épreuve das »Eingreifen eines Dritten«, der 
als »neutrales Element« über den Parteien steht.34 

Foucaults Unterscheidung von épreuve und enquête dienen im Zu-
sammenhang seiner Analysen der Disziplinarmacht des 17. bis 19. Jahr-
hunderts als Kontrastfolie, auf der er die um 1800 neu aufkommenden 
Form des examen hervortreten lässt. Wichtigstes Kennzeichen dieser 
neuen Form ist, dass sie weniger auf die Feststellung von Tatsachen oder 
die Entscheidung von Streitfällen ausgerichtet ist als auf die Begleitung, 
Kontrolle und Lenkung von Verhalten. Dadurch öffnet sich das Feld der 
Prüfungsprozesse immer stärker auf Techniken der Erziehung, der The-
rapie und des Trainings. Dem thematischen Schwerpunkt seiner Studien 
gemäß, demonstriert Foucault diesen Effekt vor allem an Maßnahmen 
zur vorgreifenden Verhinderung von Straftaten, die bessernd auf Delin-
quenten einwirken sollen. Mit den Techniken des examen beginnt, nach 
Foucault, »das Zeitalter der sozialen Orthopädie«.35

Die Frage, was an diesen Techniken wirklich neu war und was als 
Umbesetzung älterer Praktiken verstanden werden kann, ist mit Foucault 
nicht ganz leicht zu beantworten, weil er erst nach Abschluss seiner Stu-
dien zum Strafvollzug begonnen hat, die Vorgeschichte des examen zu 
erforschen. Dabei zeigen sich deutliche Ähnlichkeiten zu einigen For-
men der christlichen Seelenleitung, die auch die spezifische Zeitlichkeit 
des examen betreffen. In der oben zitierten Stelle aus Was ist Kritik? hieß 
es, die christliche Gewissensleitung lasse sich als eine spezifische Form 
von individualisierender Machttechnik begreifen, die unter der Prämisse 
arbeitet, dass der Einzelne »sein ganzes Leben hindurch und bis in die 
Einzelheiten seiner Handlungen hinein regiert werden müsse«.36 Diese 
Tendenz zur lebenslangen Verhaltensleitung betont Foucault auch bei der 
Bestimmung des examen. Dabei lässt er offen, wie sich die Techniken 
des examen zu dem auffallendsten Unterschied zwischen épreuve und 
enquête  – dem Unterschied zwischen dyadisch und triadisch verfassten 
Prüfungsprozessen – verhält. Ich zitiere stellvertretend eine längere Pas-
sage aus der Vorlesung Die Strafgesellschaft, in der das klar zum Ausdruck 
kommt:

34 | Ebd., S. 57.

35 | Ebd., S. 85.

36 | Foucault, Was ist Kritik?, S. 9f.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Andreas Gelhard 

»Nun hat diese ständige Beurteilung, diese Institution der Belohnung und Be-

strafung, die ein Individuum sein Leben lang ver folgt, aber nicht die Form der Be-

währungsprobe [épreuve], die man im griechischen oder mittelalterlichen Straf-

rechtssystem findet. In diesem System der Bewährung fällt die Entscheidung über 

Schuld und Unschuld im Laufe von so etwas wie einer Konfrontation [affronte-

ment], einem Duell [ joute] und ermittelt ein für alle Mal, ob das Individuum schul-

dig ist oder nicht – ein einmaliger Akt, ein Duell zwischen Individuen, zwischen 

Macht und Macht [de puissance à puissance]. Sie hat auch nicht die Form der 

Untersuchung [enquête], die sich gegen Ende des Mittelalters herausbildet und 

bis zum 18. Jahrhundert bestand hat: Eine Form des Wissens, die, nachdem eine 

Tat begangen, ein Vergehen entdeckt wurde, erlaubt zu ermitteln, wer was unter 

welchen Umständen getan hat; liegt ein Verbrechen vor, lautet das Problem zu 

wissen, wo man die Schuldigen suchen muss. Es handelt sich also um eine inqui-

sitorische Form der Kontrolle.

Das System der permanenten Kontrolle der Individuen ist jedoch weder eines 

der Bewährung noch eines der Untersuchung. Oder vielmehr, es ist eine ständige 

Bewährungsprobe ohne Schlusspunkt. Es ist eine Untersuchung, aber vor jegli-

chem Vergehen, außerhalb jeglichen Verbrechens. Es ist eine Untersuchung, bei 

der das Individuum a priori unter Verdacht steht, man kann diese ununterbrochene, 

stufenförmige, akkumulier te Untersuchung als Examen [examen] bezeichnen.«37 

Die Passage betont den dyadischen, agonalen Charakter der épreuve im 
Unterschied zur triadischen, gerichtlichen Struktur der enquête, lässt aber 
ausdrücklich offen, wie sich Prüfungsprozesse im Modus des examen zu 
dieser Unterscheidung verhalten. Folgt man Foucaults Ausführungen, 
so können épreuve und enquête gleichermaßen den Charakter eines ex-
amen annehmen: »Es ist eine ständige Bewährungsprobe [épreuve] ohne 
Schlusspunkt. Es ist eine Untersuchung [enquête], aber vor jeglichem Ver-
gehen«. Die Prüfungsform des examen ist nach dieser Bestimmung letzt-
lich gar nicht als bestimmte – dyadische oder triadische – Prüfungsform 
zu begreifen, sondern nur als ein Prozess der Entgrenzung, der sowohl die 
épreuve als auch die enquête erfassen kann. 

Damit widerspricht Foucaults Sprachgebrauch, wie gesagt, dem gän-
gigen Verständnis des deutschen Ausdrucks Examen: Ein Examen ist 
nach diesem Verständnis gerade durch seine klar reglementierte Form 

37 | Foucault, Die Strafgesellschaft, S.  270 (Übersetzung geändert; vgl. La so-

ciété punitive. Cours au Collège de France 1972-1973, Paris 2013, S. 200).

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Entgrenzung des E xamens 57

bestimmt, die festlegt, wer zu welchem Zeitpunkt nach welchen Regeln 
prüft. Ein schulisches oder universitäres Examen findet zu bestimmten 
Zeiten nach bestimmten Regeln statt. Da die Abweichung nicht diffus, 
sondern klar angebbar ist, nutze ich sie, um Examen und examen – 
Examen groß-E und examen klein-e – terminologisch voneinander zu un-
terscheiden. Das zum informellen Prüfungsprozess entgrenzte Examen 
heißt examen. 

6. Schule 1667 und 1737

Es ist vor allem diese Form einer ganz auf kontinuierliche Verhaltens-
kontrolle ausgerichteten Prüfung, die nach Foucault in die Institutionen 
der Disziplinargesellschaft eingeht. In Überwachen und Strafen erläutert 
er das unter anderem an der Schule einer Gobelinmanufaktur, deren 
Gründungsedikt von 1667 noch ganz der zunftmäßigen Organisation der 
Ausbildung entspricht: Es gibt eine festgesetzte Dauer der Ausbildung 
aber kein Programm, das ihre einzelnen Schritte regelt; die Arbeiten des 
Schülers werden durch einen Meister kontrolliert und durch eine Prüfung 
abgeschlossen.38 Genau 60 Jahre später – im Jahr 1736 – wird die Anstalt 
durch eine Zeichenschule erweitert, deren Programm bereits ganz an-
deren Standards folgt. Die Einteilung der Ausbildungszeit ist detailliert 
geregelt; der gesamte Ablauf folgt dem Rhythmus regelmäßiger Übungs-
aufgaben, die dokumentiert und mit Namen versehen, als Grundlage der 
Bewertung des Schülers dienen; die Zulassung zur nächst höheren Klas-
se hängt von dem erreichten Leistungsstand ab.39 Foucault analysiert vor 
allem die Einzelheiten der disziplinären Zeiteinteilung und hält fest, dass 
die eingesetzten Techniken der Übung »religiösen Ursprungs« sind.40 
Die entsprechenden Muster finden sich nicht nur im protestantischen La-
ger, sondern auch – und vor allem – bei den Jesuiten, die die Techniken 
der geistigen Exerzitien »auf die Erziehung – nicht nur der Geistlichen, 
sondern auch der Beamten und Kaufleute – übertragen«.41 Ich zitiere 
Foucault:

38 | Foucault, Überwachen und Strafen, S. 201, S. 205.

39 | Ebd., S. 202.

40 | Ebd., S. 208.

41 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Andreas Gelhard 

»Die Vollkommenheit, zu welcher der vorbildliche Meister hinführt, wird bei ihnen 

zu einer autoritären Vervollkommnung der Schüler durch der Lehrer; aus den im-

mer strenger werdenden Übungen des asketischen Lebens werden die zunehmend 

komplizier teren Aufgaben, welche die for tschreitende Aneignung des Wissens und 

des guten Betragens ausweisen; aus dem Streben der gesamten Gemeinschaft 

nach dem Heil wird der ständige kollektive Wettbewerb der Individuen, die sich 

im Vergleich qualifizieren und klassifizieren. In den Verfahren des gemeinsamen 

Lebens und Heils lag vielleicht der erste Kern der Methode, die individuell charak-

terisier te aber kollektiv genutzte Fähigkeiten produzieren soll.«42

Folgt man Foucaults Darstellung, so überschreitet die Schule der Gobe-
linmanufaktur mit dem Edikt von 1737 die Schwelle von der traditionellen 
Machtausübung zur Disziplinarmacht. In diesem Zusammenhang ist es 
sehr aufschlussreich, dass er die Schule als einen Ort charakterisiert, an 
dem Fähigkeiten »produziert« werden. Der Begriff der Produktion ist in 
Foucaults Analysen ein wichtiger Indikator dafür, dass man es mit diszi-
plinären Techniken zu tun hat. Foucault geht nicht davon aus, dass diese 
Techniken die Logik der Produktivität, der sie folgen, selber schaffen. Er 
geht aber davon aus, dass sie in einem besonderen Maße geeignet sind, 
den produktiven Charakter von Macht freizusetzen oder, wenn man so 
will, zu entriegeln. Foucault gebraucht in diesem Zusammenhang wieder-
holt den Ausdruck déblocage. In einem Gespräch aus dem Jahr 1977 sagt 
er: »In Überwachen und Strafen habe ich zeigen wollen, wie es vom 17.–18. 
Jahrhundert an wahrhaftig zu einer technologischen Aufhebung der 
Blockierung – einer déblocage – der Produktivität der Macht gekommen 
ist«.43 Darin liegt auch die Bedeutung, die er den christlichen Techniken 
der Seelenleitung in seiner Untersuchung zuweist. Diese Techniken sind 
nicht per se Disziplinartechniken, sie sind aber in besonderem Maße ge-
eignet, die produktive Dynamik der Macht freizusetzen. Dabei ist von gro-
ßer Bedeutung, dass Foucault das konkrete Geschehen dieser déblocage in 
Überwachen und Strafen durchgehend als eine déblocage épistémologique 
analysiert, die mit einer Verwissenschaftlichung des Feldes – in diesem 
Fall mit dem Entstehen einer wissenschaftlichen Pädagogik – einhergeht.44 

42 | Ebd., S. 208f.

43 | Michel Foucault, Schriften, Bd. II, Frankfur t a.M. 2005, S. 197f.; vgl. Dits et 

écrits, Bd. II, Paris 1994, S. 149.

44 | Foucault, Überwachen und Strafen, S. 219. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Entgrenzung des E xamens 59

Dem Schema von Export in den Alltag und Reimport in die Institution 
entspricht eine Dynamik der Entwissenschaftlichung und erneuten Verwis-
senschaftlichung von Prüfungstechniken unter geänderten Rahmenbedin-
gungen.

7. Er ziehung ohne Entl assung

Abschließend sei zumindest angedeutet, wie sich die Diagnose einer Ent-
grenzung des Examens mit den normativen Fragen verbinden lässt, die 
Foucault vor allem durch seinen Bezug auf Kants Aufklärungsprogramm 
aufruft. In diesem Zusammenhang liegt es nahe, Foucaults Analysen mit 
denen Webers zu verbinden. Denn Examen und examen verhalten sich 
offenbar zueinander wie die beiden Varianten der Kirchzucht, die We-
ber in seinem Aufsatz über die protestantischen Sekten unterscheidet. 
Im Resultat sind sich Weber und Foucault dabei vollkommen einig: der 
entscheidende Punkt an den neu aufkommenden Prüfungsformen ist 
die Art, wie sie den Prüfungsprozess auf Dauer stellen und die Prüfung 
aus einer seltenen Veranstaltung in eine lebensbegleitende Maßnahme 
verwandeln. Im Detail fallen die Analysen dieser Zeitlichkeit aber so ver-
schieden aus, dass man sie komplementär lesen sollte. 

Foucault kontrastiert die Prüfungsform des examen vor allem mit ge-
richtlichen Prozeduren, die darauf angelegt sind, ein Urteil über einen be-
stimmten Tatbestand zu fällen um so eine Entscheidung herbeizuführen. 
In diesem Zusammenhang erscheint die Zeitlichkeit des examen als eine, 
die dem Delikt vorgreifen soll und so nicht mehr auf eine Entscheidung 
angelegt sein kann. Der Prüfungsprozess nimmt letztlich den Charakter 
der »Erziehung« an.45 Fragt man sich, weshalb das als problematisch zu 
betrachten ist, stößt man auf einen Aspekt des Problems, das eher Weber 
betont: Die Prüfungsform der dauernden Bewährung, die Foucault exa-
men nennt, kennt, anders als das klassische Examen, keine Momente der 
Entlastung und schon gar keinen Moment der Entlassung. 

Vor diesem Hintergrund wird dann auch verständlich, weshalb sich 
Foucault seit dem Ende der 1970er Jahre immer wieder mit Kants Auf-
klärungsschrift auseinandergesetzt und seine eigene Arbeit bewusst in 
die Tradition dieses Textes gestellt hat. Denn letztlich bezieht sich schon 

45 | Ebd., S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Andreas Gelhard 

Kant in seiner Aufklärungsschrift auf das Problem der Entgrenzung 
des Examens. Die im Namen der Mündigkeit zurückgewiesene Leitung 
durch andere ist lebenslanges Lernen im schlechten Sinne; sie bindet den 
Einzelnen in einen Erziehungsprozess, der nicht auf die Entlassung in 
die Selbstständigkeit angelegt ist. Der Grundsatz, dass Erziehung auf die 
Entlassung des Erzogenen ausgerichtet sein muss, gehört aber zum Kern-
bestand von Kants praktischer Philosophie. Besonders deutlich formu-
liert das die Rechtslehre der Metaphysik der Sitten, die die Verpflichtung 
der Eltern zur Erziehung der Kinder mit dem Moment der emancipatio 
enden lässt. Ausgangspunkt der Überlegungen ist dabei die Idee, dass 
das Kind nicht einfach als Produkt des Zeugungsaktes, sondern als eine 
Person angesehen werden muss, der ihre Erzeuger, weil sie sie ungefragt 
auf die Welt gesetzt haben, etwas schuldig sind:

»Denn da das Erzeugte eine Person ist, und es unmöglich ist, sich von der Erzeu-

gung eines mit Freiheit begabten Wesens durch eine physische Operation einen 

Begrif f zu machen: so ist es eine in praktischer Hinsicht ganz richtige und auch 

notwendige Idee, den Akt der Zeugung als einen solchen anzusehen, wodurch wir 

eine Person ohne ihre Einwilligung auf die Welt gesetzt, und eigenmächtig in sie 

herüber gebracht haben; für welche Tat auf den Eltern nun auch eine Verbindlich-

keit haftet, sie, so viel in ihren Kräften ist, mit diesem ihrem Zustande zufrieden 

zu machen. – Sie können ihr Kind nicht gleichsam als ihr Gemächsel (denn ein 

solches kann kein mit Freiheit begabtes Wesen sein) und als ihr Eigentum zerstö-

ren oder es auch nur dem Zufall überlassen, weil an ihm nicht bloß ein Weltwesen, 

sondern auch ein Weltbürger in einen Zustand herüber zogen, der ihnen nun auch 

nach Rechtsbegrif fen nicht gleichgültig sein kann.«46

Indem Kant das Geborensein als Nullpunkt aller Fremdbestimmung fasst, 
erscheint schon die Tatsache, ohne eigenes Einverständnis in die Welt ge-
zogen worden zu sein als ein – unvermeidlicher – Skandal, der Wieder-
gutmachung verlangt. Entsprechend geht es zunächst noch gar nicht um 
eine Verpflichtung zur Erziehung, sondern darum, das Kind mit einem 
Zustand, den es nicht selbst gewählt hat »zufrieden zu machen«. Dass der 
Zustand der Zufriedenheit dann aber nur durch Erziehung erreichbar ist, 

46 | Immanuel Kant, Metphysik der Sitten, zitier t nach: Akademieausgabe. Kants 

gesammelte Schriften, herausgegeben von der Berlin-Brandenburgischen Akade-

mie der Wissenschaften, Berlin 1902ff., Bd. VI, S. 280f.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Entgrenzung des E xamens 61

liegt daran, dass der kleinen Person noch alle Möglichkeiten fehlen, sich 
als Person zu betätigen. Die Verpflichtung der Eltern folgt aus der Tatsa-
che, dass das Kind schon als frei betrachtet werden muss – die Erfüllung 
dieser Verpflichtung besteht aber vor allem aus Maßnahmen, die nur des-
halb notwendig sind, weil es zu freiem Handeln noch nicht fähig ist. Die 
Lösung des Problems liegt darin, das Gesamt dieser Maßnahmen – die 
Erziehung – als ein Geschehen zu betrachten, das darauf ausgerichtet ist, 
sich selber überflüssig zu machen. Das tangiert die Gestalt von Erziehung 
selbst. Die Pflicht, das Kind mit dem nicht selbst gewählten Zustand zu-
frieden zu machen, ist nur dann die Pflicht, es zu »bilden«, wenn das Ziel 
der Erziehung die »Entlassung« aus dem Erziehungsverhältnis ist:

»Aus dieser Pflicht entspringt auch notwendig das Recht der Eltern zur Handha-

bung und Bildung des Kindes, so lange es des eigenen Gebrauchs seiner Gliedma-

ßen, imgleichen des Verstandesgebrauchs, noch nicht mächtig ist, außer der Er-

nährung und Pflege es zu erziehen, und sowohl pragmatisch, damit es künftig sich 

selbst erhalten und for tbringen könne, als auch moralisch, weil sonst die Schuld 

ihrer Verwahrlosung auf die Eltern fallen würde, es zu bilden; alles bis zur Zeit der 

Entlassung (emancipatio).«47

Dieser Moment der Entlassung ist offenbar das Vorbild für den Ausgang 
aus der Unmündigkeit, auf den Kants Programm der Aufklärung ausge-
richtet ist. Er kann als normatives Ideal dieses Programms fungieren, weil 
Kant den Zustand der Unmündigkeit als einen auf Dauer gestellten Zu-
stand der Erziehung begreift. In Überwachen und Strafen spricht Foucault, 
mit einer Ironie, die man kaum als milde bezeichnen kann, von einem 
System der éducation totale.48

47 | Ebd., S. 281.

48 | Foucault, Überwachen und Strafen, S. 302.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003 - am 14.02.2026, 09:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

