Die Entgrenzung des Examens

Foucaults Analyse von Priifungsformen

Andreas Gelhard

Die Analyse unterschiedlicher Formen von Priifungstechniken beglei-
tet Foucaults Denken vom Beginn der 1970er Jahre bis zu seinen letzten
Vorlesungen. Dabei bleibt letztlich immer das Grundmotiv wirksam,
das Foucault schon 1973 in seiner Vortragsreihe iiber Die Wahrheit und
die juristischen Formen benennt: Priifungstechniken sind nicht nur ein
schwer verzichtbarer Bestandteil jeglicher Form von Lebensfithrung,
sie verbinden auch auf eine besonders prignante Weise »Formen der
Machtausiibung« mit den »Formen des Erwerbs und der Weitergabe von
Wissen«.! Entsprechend bestimmt Foucault auch die spezifische Kombi-
nation von Macht/Wissen, die er als Charakteristikum von Disziplinar-
gesellschaften herausstreicht, durch eine besondere Priifungsform, die
der Disziplin zur gesellschaftlichen Wirksamkeit verhilft. Der dritte Teil
von Uberwachen und Strafen schlieft mit einem Abschnitt iiber die Prii-
fungsform des examen. Diese Priifungsform kombiniert Techniken der
hierarchischen Uberwachung mit solchen der normalisierenden Sank-
tion. Sie markiert also genau diejenige Modalitit des Macht/Wissens —
des Strafen und Uberwachen — die der Titel des Buches als entscheidend
hervorhebt.

Vor diesem Hintergrund méchte ich nur eine systematische und eine
historische Frage hervorheben.

1 | Michel Foucault, Die Wahrheit und die juristischen Formen, aus dem Franzosi-
schen von Michael Bischoff, Frankfurt a.M. 2003, S. 77.

2 | Michel Foucault, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefdngnisses, aus
dem Franzdsischen von Walter Seitter, Frankfurt a.M. 1994, S. 217.

- am 14.02.2026, 09:42:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44

Andreas Gelhard

(1) Die systematische Frage betrifft die Moglichkeit, Priifungsformen
terminologisch voneinander zu unterscheiden, um zu einer brauchbaren
Begrifflichkeit zu kommen, die sich im Zeitraum zwischen 1600 und
heute anwenden lisst. Dazu werde ich versuchen, ein einfaches Schema
zu entwickeln, durch das sich die von Foucault unterschiedenen Prii-
fungsformen épreuve, enquéte und examen einigermaflen sauber unter-
scheiden — und in einem Punkt erweitern — lassen. Daher direkt vorab
eine Bemerkung zu der notorisch schwierigen Frage, wie épreuve, enquéte
und examen zu iibersetzen sind. Ich tibersetze keinen der drei Begrifte
mit Priifung, weil ich mir die Moglichkeit offenhalten mochte, sie alle als
spezifische Modi der Priifung zu begreifen. Ich tibersetze daher épreuve
mit Bewihrung und enquéte mit Untersuchung. Den franzésischen Aus-
druck examen lasse ich uniibersetzt, weil Foucault ihn deutlich anders
verwendet als es dem tiblichen Gebrauch des deutschen Begriffs Examen
entspricht. Ich werde diese Abweichung nutzen, um terminologisch zwi-
schen Examen und examen — wenn man so will: Examen grof3-E und exa-
men klein-e — zu unterscheiden.

(2) Die historische Frage betrifft die groflen Linien, die Foucault iiber
den Untersuchungszeitraum von Uberwachen und Strafen hinweg zeich-
net. Er analysiert in seinem Buch nicht nur das Aufkommen eines spezi-
fischen Typs von Disziplinarmacht im 18. und 19. Jahrhundert, sondern
vertritt auch die These, dass die spezifischen Techniken, auf die sich diese
Macht stiitzt, einerseits Vorldufer in der christlichen (insbesondere der
protestantischen) Asketik haben und andererseits die Vorliufer der mo-
dernen Humanwissenschaften sind. Im Rahmen dieses kurzen Aufsat-
zes ist nicht genug Raum, um beide Seiten dieser These zu diskutieren.
Ich beschrinke mich daher darauf, die Linie zwischen den christlichen
Techniken der Selbstpriifung und ihren Nachfolgern zu beleuchten. Das
gibt Gelegenheit, einige Arbeiten Max Webers in die Uberlegungen mit
einzubeziehen, die nicht nur in historischer, sondern auch in systemati-
scher Hinsicht aufschlussreich sind.

1. GEWISSENSLEITUNG UND EXAMEN

Meine Uberlegungen stiitzen sich durchgehend auf Texte Foucaults aus
den Jahren 1973 bis 1978: neben Uberwachen und Strafen nur einerseits
auf die Vorlesung Die Strafgesellschaft und die Vortragsreihe Die Wahrheit

- am 14.02.2026, 09:42:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Entgrenzung des Examens

und die juristischen Formen aus dem Jahr 1973 und andererseits auf den
Vortrag Was ist Kritik? aus dem Jahr 1978. Dabei lese ich den Vortrag
von 1978 nicht als Auftakt zu den Analysen der Gouvernementalitit, die
Foucault in diesem Jahr in seinen Vorlesungen am Collége de France be-
ginnt, sondern — riickblickend — als programmatisches Restimee der Ana-
lysen der Disziplinargesellschaft, die Foucault im Laufe der 19770er Jahre
ausgearbeitet hat. In dieser Perspektive bildet Was ist Kritik? so etwas wie
eine Gelenkstelle zwischen der frithen, disziplinartheoretischen Fassung
dieses Projekts und den spiteren Analysen der Regierungstechniken. Der
Vortrag lisst sich aber auch als Reaktivierung einiger wichtiger Motive
lesen, die Foucault in den erwihnten Schriften von 1973 ausgearbeitet,
dann aber nur sehr zuriickhaltend und Bruchstiickhaft in die publizier-
te Fassung von Uberwachen und Strafen {ibernommen hat. Das gilt ins-
besondere fiir seine Uberlegungen zur christlichen Asketik, die in Die
Strafgesellschaft und in Die Wahrheit und die juristischen Formen eine grofde
Rolle spielen, in Uberwachen und Strafen aber nur noch in wenigen An-
deutungen auftauchen. Was ist Kritik? hebt genau diese Motive wieder
hervor, indem es die christliche Gewissensleitung als Paradigma einer
spezifischen Form von Regierung der Individuen ansetzt und die auf-
klarerische Gegenstrategie programmatisch mit den Namen Immanuel
Kant und Max Weber verbindet.* Das wichtigste — oder zumindest das
offensichtlichste — Thema, das diese Uberlegungen mit den fritheren Ar-
beiten der 1970er Jahre verbindet, ist das Problem der Individualisierung.
Foucault schreibt:

»Die christliche Pastoral bzw. die christliche Kirche, insofern sie eben eine spe-
zifisch pastorale Aktivitat entfaltete, hat die einzigartige und der antiken Kultur
géanzlich fremde Idee entwickelt, dafl jedes Individuum, unabhéngig von seinem
Alter oder seiner Stellung, sein ganzes Leben hindurch und bis in die Einzelheiten
seiner Handlungen hinein regiert werden miisse und sich regieren lassen misse,
daB es sich zu seinem Heil lenken lassen miisse und zwar von jemandem, mit dem
es ein zugleich umfassendes und penibles Gehorsamsverhéltnis verbindet.«*

3 | Vgl. Michel Foucault, Was ist Kritik?, aus dem Franzdsischen von Walter Seit-
ter, Berlin 1992, S. 25, S. 28.
4 | Ebd., S. 9f.

- am 14.02.2026, 09:42:26.

45


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Andreas Gelhard

Es ist diese Form der pastoralen Seelenleitung, gegen die Foucault sei-
ne bertthmte Definition von Kritik — die Kunst nicht dermafen regiert
zu werden — abhebt. Ich mochte daher diese Charakterisierung einer
Regierung der Individuen als Ausgangspunkt nehmen, um das weitere
Feld zu umreifen, in das sich das Problem der Priifungstechniken ein-
tragen lasst. Dabei ist zunichst von Bedeutung, dass Foucault ab dem
15. Jahrhundert eine wahre »Explosion« in der Entwicklung der Regie-
rungskiinste ausmacht, deren Prototyp die christliche Gewissensleitung
bildet.’ Betrachtet man Foucaults Charakterisierung dieser Form von Re-
gierung der Individuen nicht mit Blick auf seine Vorlesungen zur Gou-
vernementalitit, sondern mit Blick auf die fritheren Schriften, so verweist
sie fraglos auf seine Bestimmungen des Examens, die oft das Moment der
Expansion iiber die ganze Lebensspanne und der detaillierten Uberwa-
chung hervorheben.

2. PrAXis PIETATIS

Ich entnehme die folgende Anleitung zur Gewissenserforschung Lewis
Baylys Praxis Pietatis. Es handelt sich dabei um ein sehr weit verbreitetes
calvinistisch-puritanisches Erbauungsbuch, das 1611 in englischer Spra-
che erschien und in der Folge mehrfach — teils von reformierten, teils von
lutherischen Ubersetzern, ins Deutsche iibertragen wurde.® In einer die-
ser Ubersetzungen las es auch Philipp Jakob Spener mit dem Frankfurter
Kreis von Gliubigen, aus dem der deutschsprachige Pietismus hervorge-
gangen ist” Das Buch kann also mit groRer Bestimmtheit als Zeugnis
jener explosiven Verbreitung von Seelenleitungstechniken betrachtet wer-
den, die Foucault feststellt. Es ist von seiner gesamten Komposition her
als pragmatischer Alltagsratgeber angelegt, der konkrete Regeln fiir die
tigliche Lebensgestaltung gibt. Es fillt daher nicht schwer, das einfache

5 | Ebd., S. 10.

6 | Ichzitiereim Folgenden nach der Ausgabe: Lewis Bayly, Praxis Pietatis. Das ist
Uebung der Gottseligkeit/Darinnen begriffen/wie ein Christ/dem seine Seligkeit
angelegen/sein Leben alle Tage in wahrer Gottesforcht anstellen/wol zubringen/
und zuletzt seliglich beschliessen mége, Bern 1703.

7 | Vgl. Johannes Wallmann, Philipp Jakob Spener und die Anfénge des Pietismus,
2. Uberarbeitete und erweiterte Auflage, Tiibingen 1986, S. 279.

- am 14.02.2026, 09:42:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Entgrenzung des Examens

Schema anzugeben, das Baylys Darstellung zugrundeliegt. Dieses Sche-
ma folgt einem Dreischritt der Buf3e, den man Schlagwortartig als Abfol-
ge von Erkenntnis (der Siinden), Bekenntnis (der Stinden) und Besserung
(des Lebenswandels) angeben kann.® Die Erkenntnis der Siinden folgt der
Liste der Zehn Gebote. Ich zitiere Bayly:

»Nicht besser kann ein Mensch seine Unwiirdigkeit erkennen/als aufl den Zehen
Geboten GOttes. Derowegen thue eins/und erforsche wol bey dir selbst/was du
in solchen underlassen/und wie du wider eines oder das andere mifShandelt ha-
best. Gedencke/wann die wahre Reue und Bufle/und die Barmherzigkeit GOttes
in Christo nit thate/daf die Vermaledeyung/welche alle Straffen in disem Leben/
und hernach die ewige Marter und Pein auff dich trédgt/auff dir l1&ge: und daf® du
durch Ubertretung auch def’ geringsten aus solchen Gebotten dich aller Straffen
theilhafftig gemacht habest.«®

Das Wichtige an dieser Erforschung des eigenen Handelns ist seine Voll-
stindigkeit. Die Orientierung an der Liste der Zehn Gebote soll helfen,
nichts zu tbersehen und keinen Punkt auszulassen. Bayly betont die
buchhalterische Sorgfalt, die diese Untersuchung erfordert, indem er ein
»Examen und Register« der einzelnen Siinden verlangt. Anders als der
unbefangene Leser vermuten konnte, ist die Priiffung mit diesem Ergeb-
nis aber keineswegs abgeschlossen. Das Bekenntnis der Siinden - ihre
ausdriickliche Aussprache vor Gott — ist ebenso wichtig wie ihre Erkennt-
nis und wird von Bayly mit derselben Emphase eingefordert. Dabei spielt
auch der Ort des Geschehens eine grofRe Rolle, weil gesichert sein muss,
dass sich der Siinder allein vor Gott »darstellt«. Komplementir zur Mah-
nung an den Hausvater, die Regeln der frommen Lebensfithrung nicht
»allein fiir sich selbst« zu befolgen, lautet die Anweisung fiir die Priifung
des Gewissens, dass sie allein und an einem »verschlossenen Ort« zu ge-

schehen habe:

8 | Das Geschehen der BufRe vollzieht sich in drei Schritten: »1. In rechtschaffener
Zerschlagung des Gemiths/und fleissiger Ersuchung aller Siinden/auch Erken-
nung unseres Elends: 2. In Beweinung und Betraurung unseres elenden Zustands/
auch demithiger rechtschaffner Bekantnufl unserer Sinden: und 3. endlich in
wahrer Besserung def Lebens« (Bayly, Praxis Pietatis, S. 255f.).

9 | Ebd., S. 293.

- am 14.02.2026, 09:42:26.

47


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Andreas Gelhard

»Darnach wann du ein solch Examen und Register iber deine Siinden gehalten: so
gehe in dein K&mmerlein/oder sonst einen absonderlichen und verschlossenen
Ort: stelle dich vor GOtt/dem gerechten Richter dar/als einen armen Missethéater/
der vor Gericht stehet/und seines Sentenzes erwartet. Knye nider auff die Erde/
schlage mit deinen Handen an deine Brust/lasse die Thranen auf deinen Augen
fliessen/bekenn GOtt alle deine Siinden/und bitte ihn um Verzeyhung derselbi-
gen/mit folgenden oder dergleichen Worten.«10

Es folgt ein Mustertext fiir das geordnete Bekenntnis der Siinden. Wer
sich an ihm orientiert, kann davon ausgehen, dass er »wol examiniert und
vorbereitet« beim Abendmahl erscheint." Eigentliches Ziel der Prozedur
ist die Besserung des tiglichen Lebenswandels, die den dritten Schritt des
Schemas ausmacht. Diese Besserung kann nach Baylys calvinistischer
Uberzeugung nur durch Gott gewirkt werden, weshalb nur zu hoffen
bleibt, dass er den bekennenden Stinder, nachdem er seine Vergehen »be-
weint« hat, »frommer, heiliger und andichtiger« mache.'? Dieser Hinweis
zur Besserung wirkt, verglichen mit der Darstellung von Erkenntnis und
Bekenntnis, eher lapidar. Er kann aber auch kurz gehalten werden, weil
die tigliche Ubung der Gottseligkeit Gegenstand des gesamten Buches
ist. Der vollstindige Titel der hier zitierten deutschen Ausgabe lautet:
Praxis Pietatis. Das ist Uebung der Gottseligkeit/Darinnen begriffen/Wie
ein Christ/dem seine Seligkeit angelegen/sein Leben alle Tag in wahrer Got-
tesforcht anstellen/wol zubringen/und zuletzt seliglich beschliefien mage. Der
von Foucault bemerkte Anspruch, das gesamte Leben liickenlos zu beglei-
ten, ist diesem Buch also schon in den Titel geschrieben.

3. GEFANGNIS UND GEWISSEN

Die zunehmende Verbreitung von religiosen Techniken der Lebensfiih-
rung im Alltagsleben des 16. bis 18. Jahrhunderts ist eines der Grundthe-
men von Max Webers Studie iiber die Protestantische Ethik und den Geist
des Kapitalismus. Weber beschreibt diese Dynamik in einer beriihmten
Passage seiner Abhandlung als Schritt aus dem Kloster auf den »Markt

10 | Ebd., S. 293f.
11 | Ebd., S. 294-298; Zitat: S. 270.
12 | Ebd., S. 298.

- am 14.02.2026, 09:42:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Entgrenzung des Examens

des Lebens«.” In seinen Schriften zur Disziplinargesellschaft dufert sich
Foucault nicht ausdriicklich zu Webers Studien. Er setzt die These von
der Verbreitung der christlichen Asketik im Alltag aber offenbar als einen
ersten Schritt voraus, um in einem zweiten Schritt zu zeigen, dass die in-
formellen Techniken der religiésen Selbst- und Sozialkontrolle, nachdem
sie aus dem Kloster in den Alltag ausgewandert waren, auch wieder in
institutionelle Zusammenhinge reimportiert worden sind. Was Foucault
in diesem Zusammenhang als »Institutionen« bezeichnet, sind die typi-
schen Untersuchungsgegenstinde von Uberwachen und Strafen — Hospi-
tal, Schule, Kaserne, Fabrik — von denen man in vielen Fillen nicht klar
angeben kann, ob es sich um staatliche oder nicht-staatliche Strukturen
handelt.

Genau diese Dynamik eines Reimports alltaglicher, informeller Tech-
niken der Selbst- und Sozialkontrolle in institutionelle Zusammenhinge
ist es auch, der nach Foucault die Geburt des Gefingnisses in seiner mo-
dernen Form ermoglichte. Foucault bespricht ausfiihrlich die Pline zu
einer Reform des Strafsystems, die gegen Ende des 18. Jahrhunderts ent-
standen — um dann zu demonstrieren, dass sie nie in die Tat umgesetzt
wurden. Das Gefingnis erschien zu Beginn des 19. Jahrhunderts gleich-
sam neben den Reformplinen der Aufklirer als eine — wie er schreibt —
»faktische Institution«, »der nahezu jegliche theoretische Begriindung
fehlte«." Die grofie Distanz zwischen den Reformplinen der Revolutions-
zeit und den sich faktisch durchsetzenden Strukturen des Strafvollzugs
zeigt sich dabei vor allem im religiosen Charakter der ersten US-ameri-
kanischen Anstalten. Schon in seiner Vorlesung tiber Die Strafgesellschaft
behandelt Foucault das von Quikern aufgebaute Gefangnis von Philadel-
phia und kommentiert:

»Fiir diese Einrichtung wird der Begriff des »penitentiary« (der BuR- oder Besse-
rungsanstalt) benutzt. Ein unglaubliches Wort. Wie kann man tatsachlich von
BuRe sprechen in einer Zeit, in der die Gesellschaftstheorie und das gesamte
praktisch-theoretische Strafwesen voraussetzen, dass es ein Verbrechen nur
dann gibt, wenn die Gesellschaft geschadigt wird, und Strafen nur, insofern die

13 | Max Weber, »Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismuss, in:
Gesammelte Aufsétze zur Religionssoziologie, Bd. |, Tiibingen 1988, S. 17-206,
hier: S. 163.

14 | Foucault, Die Wahrheit und die juristischen Formen, S. 82.

- am 14.02.2026, 09:42:26.

49


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Andreas Gelhard

Gesellschaft sich zu verteidigen hat, und dass zwischen Siinde und Verbrechen,
Strafe und BuBe kein grundsétzlicher Zusammenhang besteht?«13

Die Flexibilitit und Widerstandskraft der christlichen Buflpraktiken ist
offenbar betrichtlich. Blickt man zuriick auf Baylys Anleitung zur Gewis-
senspriifung, so fillt in diesem Zusammenhang auf, dass das Bekennt-
nis an einem »verschlossenen Ort« erfolgen soll. Genau dieser Umstand
ist auch in die Programmschriften der amerikanischen Strafanstalten
eingeflossen. Foucault zitiert in Uberwachen und Strafen eine Reihe von
Zeugnissen, die die Abgeschlossenheit der Gefingniszelle als eine pra-
destinierte Gelegenheit zur Gewissenserforschung — manchmal auch
einfacher als Zwang zur Gewissenserforschung — begreifen.'® Dabei bleibt
der doppelte Schritt aus dem Kloster in den Alltag und aus dem Alltag zu-
riick in die Institution stillschweigend vorausgesetzt. Im Manuskript zu
seiner Vorlesung tiber die Strafgesellschaft schreibt Foucault: »Wenn es
ein religioses Vorbild fiir das Gefingnis gibt, dann in der calvinistischen
Theologie oder Moral und nicht in der Institution des Klosters«.”

4. Die ENTGRENZUNG DES EXAMENS

Wenn Bayly vom bekennenden Siinder ein ausfiithrliches »Examen und
Register« seiner Siinden verlangt, so entspricht die Verwendung des Be-
griffs Examen weitgehend dem gingigen Gebrauch des Ausdrucks: Es
handelt sich um eine Form von Priifung, die an einem bestimmten Ort
zu einer bestimmten Zeit nach bestimmten Regeln vollzogen wird. Da
Bayly ausdriicklich verlangt, sich vor dem Abendmahl an einen abge-
schlossenen Ort zu begeben und das Examen nach einer vorgegebenen
Liste abzuhalten, sind diese Kriterien geradezu musterhaft erfullt. Den-
noch enthilt die Prozedur auch schon wichtige Elemente, die es ermdgli-
chen, das Examen zu einem informellen Instrument der Sozialkontrolle

15 | Michel Foucault, Die Strafgesellschaft. Vorlesung am Collége de France
1972-1973, aus dem Franzdsischen von Andrea Hemminger, Berlin 2015, S. 129.
16 | Foucault, Uberwachen und Strafen, S. 273-278.

17 | Foucault, Die Strafgesellschaft, S. 109. »Die BiiRerzelle ist der durch die Tak-
tik der Internierung in eine gotische Architektur gemeifielte Ort des calvinistischen
[...] Gewissens« (ebd., S. 108).

- am 14.02.2026, 09:42:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Entgrenzung des Examens

umzugestalten, das ohne festes Setting und ohne klare zeitliche Begren-
zung operiert. Abgesehen davon, dass das Gewissensexamen schon bei
Bayly in einen umfassenden Plan zur Uebung der Gottseligkeit eingespannt
ist, war es vor allem seine Verwendung als Zulassungspriifung vor dem
Abendmabhl, die diese Tendenz begiinstigte. Das zeigt schon Max Weber
in seinen Studien zur protestantischen Asketik. Mit Blick auf die Frage
der Priifungsformen ist dabei von vornherein festzuhalten, dass auch
Weber den Priifungscharakter der protestantischen Alltagsasketik her-
vorhebt. Nach Weber verdient die calvinistische Gnadenwahllehre nur
deshalb so groRes Interesse, weil sich »an« ihr besonders deutlich der
»fundamentale Bewihrungsgedanke« ablesen ldsst, der in den protestan-
tischen Sekten als »psychologischer Ausgangspunkt der methodischen
Sittlichkeit« fungierte.” Prignanter als in der grofen Studie iiber die pro-
testantische Ethik stellt Weber das in einem kurzen Aufsatz {iber »Die
protestantischen Sekten und den Geist des Kapitalismus« dar, den er erst-
mals 1906 nach einer Amerikareise publizierte.”

Methodisch gesehen haben die Ausfithrungen dieses Aufsatzes ge-
geniiber der groflen Protestantismus-Studie den Vorteil, dass sie ohne
psychologische Thesen iiber die »Verinnerlichung« religiéser Ideen aus-
kommen.?® Der Sektenaufsatz konzentriert sich von vornherein auf die
Moglichkeit, die Zulassung zum Abendmahl zu einem Instrument der

18 | Weber, »Die protestantische Ethik«, S. 125. Wolfgang Schluchter weist mit
Blick auf diese und andere Stellen des Protestantismus-Aufsatzes ausdriicklich
darauf hin, dassin Webers Analysen der Sache nach der»Bewahrungsgedanke«im
Vordergrund steht und die Prdestinationslehre zun&chst »nur aus heuristischen
Griinden« den gréBeren Raum einnimmt (Die Entzauberung der Welt. Sechs Studi-
en zu Max Weber, Tibingen 2009, S. 59).

19 | Max Weber, »Die protestantischen Sekten und der Geist des Kapitalis-
mus«, in: Gesammelte Aufsétze zur Religionssoziologie, Bd. |, Tibingen 1988,
S.207-236.

20 | Webers Verhéltnis zur Psychologie muss man grundsatzlich als ungeklart
betrachten. Schon Reinhard Bendix geht davon aus, dass Weber einer Beantwor-
tung der schwierigen Frage, wie religiose Ideen Einfluss auf die Lebensflihrung ge-
winnen, nicht dort besonders nahekommt, wo er liber »psychologische Antriebe«
nachdenkt, sondern eher in seinen Uberlegungen zur »Bedeutung sozialer Kont-
rollen innerhalb der Sektengemeinde« (Reinhard Bendix, Max Weber - Das Werk.
Darstellung, Analyse, Ergebnisse, Miinchen 1964, S. 210-212).

- am 14.02.2026, 09:42:26.

51


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Andreas Gelhard

sozialen Kontrolle zu erweitern, das insgesamt die Zulassung zur Ge-
meinde regelt und so etwas wie eine Gemeinschaft der »Qualifizierten«
begriindet.?! Das ist fiir Webers Grundfrage nach den Bedingungen der
Entstehung des biirgerlichen Betriebskapitalismus vor allem deshalb von
Bedeutung, weil er die spezifische »Rationalitit« dieser Wirtschaftsweise
an die Existenz einer Form von systematischer Lebensfithrung zuriick-
bindet, die eine »Umwandlung des Sinnes des ganzen Lebens in jeder
Stunde und jeder Handlung« verlangt.?? In dieser Perspektive besteht
die entscheidende Errungenschaft der protestantischen Sekten in der
Fihigkeit, im Alltag zu realisieren, was die katholischen Orden nur in
der Abgeschlossenheit des Klosterlebens zustande gebracht hatten: eine
kontinuierliche und umfassende Reglementierung der Lebensfithrung, die
auf »bestindiger Selbstkontrolle« und der »methodischen Erfassung des
ganzen Menschen« beruht.?®

Der kurze Aufsatz tiber die protestantischen Sekten ist in diesem Zu-
sammenhang vor allem deshalb von Interesse, weil er die komplexen Ana-
lysen, die Weber diesem Problem widmet, in einer schematischen Gegen-
uberstellung biindelt, die sich als Darstellung zweier unterschiedlicher
Strategien im Umgang mit Zurechnungspriifungen lesen lisst. Auf der
einen Seite steht die katholische und lutherische »Kirchenzucht«, auf der
anderen Seite die Asketik der protestantischen Sekten (der »erste Auf-
satz«, auf den Weber in dem Zitat verweist, ist seine bekannte Abhand-
lung iiber die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus):

»Die mittelalterliche ebenso wie die lutherische Kirchenzucht lagen 1. in den Han-
den des geistlichen Amts, 2. wirkten sie, soweit sie iberhaupt wirksam wurden,
durch autoritdre Mittel und 3. straften oder prdmierten sie einzelne konkrete
Handlungen. Die Kirchenzucht der Puritaner und der Sekten lag 1. mindestens
mit, oft ganz und gar in den Handen von Laien, 2. wirkte sie durch das Mittel der
Notwendigkeit der Selbstbehauptung und 3. ziichtete sie Qualitdten oder - wenn
man will - las sie aus. Dies letzte ist das Wichtigste. Das Sekten- (oder Konven-
tikel-)Mitglied mufte, um in den Kreis der Gemeinschaft einzutreten, Qualitdten

21 | Weber, »Die protestantischen Sekten«, S. 231; vgl. auch S. 232, Anm. 4
zur »Zulassung zum Abendmahl« und zur »Zulassung eines Zuziehenden zur
Gemeinde«.

22 | Weber, »Die protestantische Ethik«, S. 115.

23 | Ebd., S. 116, S. 118.

- am 14.02.2026, 09:42:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Entgrenzung des Examens

bestimmter Art haben, deren Besitz - wie in dem ersten Aufsatz dargetan wurde -
fir die Entwicklung des rationalen modernen Kapitalismus wichtig war.«2*

Der zentrale Punkt dieser Unterscheidung liegt fiir Weber darin, dass
die Techniken autoritirer Sanktion, die er der katholischen und lutheri-
schen Kirchenzucht zuschreibt, nicht geeignet waren, die ununterbroche-
ne Kontrolle zu organisieren, die auf Seiten der protestantischen Sekten
eine ungleich héhere »Penetranz und Wucht der Wirkung« erzeugten.
Exemplarisch kann man in diesem Zusammenhang auf Luthers Auf-
fassung der Beichte verweisen, die den entlastenden Charakter des
Schuldbekenntnisses betont und das Sakrament der Beichte ganz vom

»Trost der Absolution« her versteht.?¢

Damit beftirwortet Luther genau
das »Auf und Ab zwischen Siinde, Reue, BuRe, Entlastung«,” das nach
Weber einer systematischen Durchformung des gesamten Alltagslebens
entgegensteht. Mit Blick auf die Priifungspraktiken der protestantischen
Sekten betont Weber entsprechend, dass die von den Sektenmitgliedern
verlangten Qualititen nicht einmalig tiberpriift, sondern »konstant und
kontinuierlich geziichtet« wurden, da die »Notwendigkeit der sozialen
Selbstbehauptung« niemals aussetzte.?® Webers Grundbegriff fiir die-
se eigentiimliche Mischung aus Gewissenserforschung und sozialem

Training lautet Bewdhrung. Anders als im »Auf und Ab« von Strafe und

24 | Weber, »Die protestantischen Sekten«, S. 233f.

25 | Ebd., S. 234.

26 | Vgl. den Abschnitt »Von der Beichte« in Luthers »Vermahnung an die Geist-
lichen, versammelt auf dem Reichstag zu Augsburg«: »Da sind eure Biicher noch
vorhanden, worin ihr die Beichte festgesetzt und gelehrt habt. Diese halte ich fiir
eine der groften Plagen auf Erden, womit ihr jedermanns Gewissen verwirrt, so
viele Seelen verzweifelt gemacht und aller Menschen Glauben an Christus zu-
schanden und zunichte gemacht habt. Denn ihr habt uns gar nichts vom Trost der
Absolution gesagt, welche das Hauptstiick und das Beste in der Beichte ist, die
auch den Glauben und das Vertrauen in Christus starkt. Sondern ein Werk habt
ihr daraus gemacht, von widerwilligen Herzen mit Geboten durch Gewalt erzwun-
gen, um eure Tyrannei zu starken« (Ausgewdhlte Schriften, Bd. Ill, Leipzig 1982,
S. 247).

27 | Weber, »Die protestantische Ethik«, S. 114.

28 | Weber, »Die protestantischen Sekten«, S. 234.

- am 14.02.2026, 09:42:26.

53


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Andreas Gelhard

Entlastung mussten die Mitglieder der protestantischen Sekten den Be-
sitz der erforderlichen Qualititen »dauernd bewihren«.”

5. VIER PRUFUNGSFORMEN

Genau dieser Zug zur zeitlichen Entgrenzung ist es, der nach Foucault
Prozesse des examen kennzeichnet. Man kann also sagen, dass Foucaults
Begriff des examen Webers Gebrauch des Begriffs der Bewdhrung ent-
spricht. Foucault formuliert in seinen Analysen von Priifungsprozessen
aber nicht nur ein Pendant zu Webers Analysen der Bewidhrung, sondern
schligt eine Unterscheidung zwischen verschiedenen Modi der Priifung
vor, deren analytischer Anspruch weit tiber den Umkreis der protestan-
tischen Asketik hinausreicht: die schon erwihnte Unterscheidung zwi-
schen épreuve, enquéte und examen.

Paradigma der épreuve ist der Zweikampf. Historische Beispiele dieser
agonalen Priifungsform findet Foucault unter anderem in Tacitus‘ Dar-
stellung des germanischen Rechts.*® Die épreuve vollzieht sich als Duell
zwischen zwei Parteien — meistens zwei Individuen, manchmal auch
zwischen Familien oder Gruppen —, in das keine vermittelnde Instanz
eingreift.’! Diesem agonalen Modell stellt Foucault eine Form der gericht-
lichen Untersuchung gegeniiber, die er als enquéte bezeichnet. Beispiele
fur die enquéte findet er in der Antike und im europiischen Mittelalter,
vor allem in den kirchlichen Verfahren der inquisitio.? Im Unterschied
zum schwach reglementierten Schlagabtausch der épreuve versucht die
enquéte in einem »hochgradig geregelten und ritualisierten Verfahren«
durch Befragung der Parteien und unter Zuziehung von Zeugen zu ei-
ner Entscheidung zu kommen.*® Der wichtigste Unterschied zwischen
épreuve und enquéte liegt aber nicht im unterschiedlichen Grad der Regle-
mentierung, sondern im Unterschied zwischen der dyadischen und der

29 | Ebd., S. 234. Zum Kontrast zwischen Entlastung und Bewdhrung vgl. auch
»Die protestantische Ethik«, S. 162f.

30 | Foucault, Die Wahrheit und die juristischen Formen, S. 60.

31 | Ebd,, S. 55.

32 | Ebd., S. 68-72.

33 | Ebd., S. 68.

- am 14.02.2026, 09:42:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Entgrenzung des Examens

triadischen Struktur der beiden Priifungsformen. Im Unterschied zur
énquete verbietet die agonale épreuve das »Eingreifen eines Dritten«, der
als »neutrales Element« iiber den Parteien steht.**

Foucaults Unterscheidung von épreuve und enquéte dienen im Zu-
sammenhang seiner Analysen der Disziplinarmacht des 17. bis 19. Jahr-
hunderts als Kontrastfolie, auf der er die um 1800 neu aufkommenden
Form des examen hervortreten lisst. Wichtigstes Kennzeichen dieser
neuen Form ist, dass sie weniger auf die Feststellung von Tatsachen oder
die Entscheidung von Streitfillen ausgerichtet ist als auf die Begleitung,
Kontrolle und Lenkung von Verhalten. Dadurch 6ffnet sich das Feld der
Priifungsprozesse immer stirker auf Techniken der Erziehung, der The-
rapie und des Trainings. Dem thematischen Schwerpunkt seiner Studien
gemifl, demonstriert Foucault diesen Effekt vor allem an Mafinahmen
zur vorgreifenden Verhinderung von Straftaten, die bessernd auf Delin-
quenten einwirken sollen. Mit den Techniken des examen beginnt, nach
Foucault, »das Zeitalter der sozialen Orthopidie«.*

Die Frage, was an diesen Techniken wirklich neu war und was als
Umbesetzung ilterer Praktiken verstanden werden kann, ist mit Foucault
nicht ganz leicht zu beantworten, weil er erst nach Abschluss seiner Stu-
dien zum Strafvollzug begonnen hat, die Vorgeschichte des examen zu
erforschen. Dabei zeigen sich deutliche Ahnlichkeiten zu einigen For-
men der christlichen Seelenleitung, die auch die spezifische Zeitlichkeit
des examen betreffen. In der oben zitierten Stelle aus Was ist Kritik? hief3
es, die christliche Gewissensleitung lasse sich als eine spezifische Form
von individualisierender Machttechnik begreifen, die unter der Primisse
arbeitet, dass der Einzelne »sein ganzes Leben hindurch und bis in die
Einzelheiten seiner Handlungen hinein regiert werden miisse«.*® Diese
Tendenz zur lebenslangen Verhaltensleitung betont Foucault auch bei der
Bestimmung des examen. Dabei lisst er offen, wie sich die Techniken
des examen zu dem auffallendsten Unterschied zwischen épreuve und
enquéte — dem Unterschied zwischen dyadisch und triadisch verfassten
Priifungsprozessen — verhilt. Ich zitiere stellvertretend eine lingere Pas-
sage aus der Vorlesung Die Strafgesellschaft, in der das klar zum Ausdruck

kommt:
34 | Ebd., S. 57.
35 | Ebd., S. 85.

36 | Foucault, Was ist Kritik?, S. 9f.

- 8m 14.02.2026, 09:42:26.

55


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Andreas Gelhard

»Nun hat diese stédndige Beurteilung, diese Institution der Belohnung und Be-
strafung, die ein Individuum sein Leben lang verfolgt, aber nicht die Form der Be-
wéhrungsprobe [épreuve], die man im griechischen oder mittelalterlichen Straf-
rechtssystem findet. In diesem System der Bewéhrung féllt die Entscheidung liber
Schuld und Unschuld im Laufe von so etwas wie einer Konfrontation [affronte-
ment], einem Duell [joute] und ermittelt ein fiir alle Mal, ob das Individuum schul-
dig ist oder nicht - ein einmaliger Akt, ein Duell zwischen Individuen, zwischen
Macht und Macht [de puissance a puissance]. Sie hat auch nicht die Form der
Untersuchung [enquéte], die sich gegen Ende des Mittelalters herausbildet und
bis zum 18. Jahrhundert bestand hat: Eine Form des Wissens, die, nachdem eine
Tat begangen, ein Vergehen entdeckt wurde, erlaubt zu ermitteln, wer was unter
welchen Umsténden getan hat; liegt ein Verbrechen vor, lautet das Problem zu
wissen, wo man die Schuldigen suchen muss. Es handelt sich also um eine inqui-
sitorische Form der Kontrolle.

Das System der permanenten Kontrolle der Individuen ist jedoch weder eines
der Bewdhrung noch eines der Untersuchung. Oder vielmehr, es ist eine standige
Bewéhrungsprobe ohne Schlusspunkt. Es ist eine Untersuchung, aber vor jegli-
chem Vergehen, auferhalb jeglichen Verbrechens. Es ist eine Untersuchung, bei
derdasIndividuum a priori unterVerdacht steht, man kann diese ununterbrochene,
stufenférmige, akkumulierte Untersuchung als Examen [examen] bezeichnen.«37

Die Passage betont den dyadischen, agonalen Charakter der épreuve im
Unterschied zur triadischen, gerichtlichen Struktur der enquéte, lisst aber
ausdriicklich offen, wie sich Priifungsprozesse im Modus des examen zu
dieser Unterscheidung verhalten. Folgt man Foucaults Ausfithrungen,
so konnen épreuve und enquéte gleichermaflen den Charakter eines ex-
amen annehmen: »Es ist eine stindige Bewdhrungsprobe [épreuve] ohne
Schlusspunkt. Es ist eine Untersuchung [enquéte], aber vor jeglichem Ver-
gehen«. Die Priifungsform des examen ist nach dieser Bestimmung letzt-
lich gar nicht als bestimmte — dyadische oder triadische — Priifungsform
zu begreifen, sondern nur als ein Prozess der Entgrenzung, der sowohl die
épreuve als auch die enquéte erfassen kann.

Damit widerspricht Foucaults Sprachgebrauch, wie gesagt, dem gin-
gigen Verstindnis des deutschen Ausdrucks Examen: Ein Examen ist
nach diesem Verstindnis gerade durch seine klar reglementierte Form

37 | Foucault, Die Strafgesellschaft, S. 270 (Ubersetzung geandert; vgl. La so-
ciété punitive. Cours au Collége de France 1972-1973, Paris 2013, S. 200).

- am 14.02.2026, 09:42:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Entgrenzung des Examens

bestimmt, die festlegt, wer zu welchem Zeitpunkt nach welchen Regeln
priift. Ein schulisches oder universitires Examen findet zu bestimmten
Zeiten nach bestimmten Regeln statt. Da die Abweichung nicht diffus,
sondern klar angebbar ist, nutze ich sie, um Examen und examen —
Examen grof-E und examen klein-e — terminologisch voneinander zu un-
terscheiden. Das zum informellen Priifungsprozess entgrenzte Examen
heifdt examen.

6. SCHULE 1667 unp 1737

Es ist vor allem diese Form einer ganz auf kontinuierliche Verhaltens-
kontrolle ausgerichteten Priifung, die nach Foucault in die Institutionen
der Disziplinargesellschaft eingeht. In Uberwachen und Strafen erliutert
er das unter anderem an der Schule einer Gobelinmanufaktur, deren
Griundungsedikt von 1667 noch ganz der zunftmifligen Organisation der
Ausbildung entspricht: Es gibt eine festgesetzte Dauer der Ausbildung
aber kein Programm, das ihre einzelnen Schritte regelt; die Arbeiten des
Schiilers werden durch einen Meister kontrolliert und durch eine Priifung
abgeschlossen.*® Genau Go Jahre spiter — im Jahr 1736 — wird die Anstalt
durch eine Zeichenschule erweitert, deren Programm bereits ganz an-
deren Standards folgt. Die Einteilung der Ausbildungszeit ist detailliert
geregelt; der gesamte Ablauf folgt dem Rhythmus regelmiRiger Ubungs-
aufgaben, die dokumentiert und mit Namen versehen, als Grundlage der
Bewertung des Schiilers dienen; die Zulassung zur nichst héheren Klas-
se hingt von dem erreichten Leistungsstand ab.*® Foucault analysiert vor
allem die Einzelheiten der disziplindren Zeiteinteilung und hilt fest, dass
die eingesetzten Techniken der Ubung »religiésen Ursprungs« sind.*
Die entsprechenden Muster finden sich nicht nur im protestantischen La-
ger, sondern auch — und vor allem — bei den Jesuiten, die die Techniken
der geistigen Exerzitien »auf die Erziehung — nicht nur der Geistlichen,
sondern auch der Beamten und Kaufleute — iibertragen«.” Ich zitiere
Foucault:

38 | Foucault, Uberwachen und Strafen, S. 201, S. 205.
39 | Ebd., S. 202.

40 | Ebd., S. 208.

41 | Ebd.

- am 14.02.2026, 09:42:26.

57


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Andreas Gelhard

»Die Vollkommenheit, zu welcher der vorbildliche Meister hinfiihrt, wird bei ihnen
zu einer autoritdren Vervollkommnung der Schiiler durch der Lehrer; aus den im-
mer strenger werdenden Ubungen des asketischen Lebens werden die zunehmend
komplizierteren Aufgaben, welche die fortschreitende Aneignung des Wissens und
des guten Betragens ausweisen; aus dem Streben der gesamten Gemeinschaft
nach dem Heil wird der stédndige kollektive Wettbewerb der Individuen, die sich
im Vergleich qualifizieren und klassifizieren. In den Verfahren des gemeinsamen
Lebens und Heils lag vielleicht der erste Kern der Methode, die individuell charak-
terisierte aber kollektiv genutzte Fahigkeiten produzieren soll.«*?

Folgt man Foucaults Darstellung, so iiberschreitet die Schule der Gobe-
linmanufaktur mit dem Edikt von 1737 die Schwelle von der traditionellen
Machtausiibung zur Disziplinarmacht. In diesem Zusammenhang ist es
sehr aufschlussreich, dass er die Schule als einen Ort charakterisiert, an
dem Fihigkeiten »produziert« werden. Der Begriff der Produktion ist in
Foucaults Analysen ein wichtiger Indikator dafiir, dass man es mit diszi-
plindren Techniken zu tun hat. Foucault geht nicht davon aus, dass diese
Techniken die Logik der Produktivitit, der sie folgen, selber schaffen. Er
geht aber davon aus, dass sie in einem besonderen Mafle geeignet sind,
den produktiven Charakter von Macht freizusetzen oder, wenn man so
will, zu entriegeln. Foucault gebraucht in diesem Zusammenhang wieder-
holt den Ausdruck déblocage. In einem Gesprich aus dem Jahr 1977 sagt
er: »In Uberwachen und Strafen habe ich zeigen wollen, wie es vom 17.-18.
Jahrhundert an wahrhaftig zu einer technologischen Aufhebung der
Blockierung — einer déblocage — der Produktivitit der Macht gekommen
ist«.® Darin liegt auch die Bedeutung, die er den christlichen Techniken
der Seelenleitung in seiner Untersuchung zuweist. Diese Techniken sind
nicht per se Disziplinartechniken, sie sind aber in besonderem Mafle ge-
eignet, die produktive Dynamik der Macht freizusetzen. Dabei ist von gro-
Rer Bedeutung, dass Foucault das konkrete Geschehen dieser déblocage in
Uberwachen und Strafen durchgehend als eine déblocage épistémologique
analysiert, die mit einer Verwissenschaftlichung des Feldes — in diesem
Fall mitdem Entstehen einer wissenschaftlichen Pidagogik —einhergeht.**

42 | Ebd., S. 208f.

43 | Michel Foucault, Schriften, Bd. Il, Frankfurt a.M. 2005, S. 197f.; vgl. Dits et
écrits, Bd. Il, Paris 1994, S. 149.

44 | Foucault, Uberwachen und Strafen, S. 219.

- am 14.02.2026, 09:42:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Entgrenzung des Examens

Dem Schema von Export in den Alltag und Reimport in die Institution
entspricht eine Dynamik der Entwissenschaftlichung und erneuten Verwis-
senschaftlichung von Priifungstechniken unter geinderten Rahmenbedin-
gungen.

7. ERZIEHUNG OHNE ENTLASSUNG

Abschlieflend sei zumindest angedeutet, wie sich die Diagnose einer Ent-
grenzung des Examens mit den normativen Fragen verbinden lisst, die
Foucault vor allem durch seinen Bezug auf Kants Aufklirungsprogramm
aufruft. In diesem Zusammenhang liegt es nahe, Foucaults Analysen mit
denen Webers zu verbinden. Denn Examen und examen verhalten sich
offenbar zueinander wie die beiden Varianten der Kirchzucht, die We-
ber in seinem Aufsatz tiber die protestantischen Sekten unterscheidet.
Im Resultat sind sich Weber und Foucault dabei vollkommen einig: der
entscheidende Punkt an den neu aufkommenden Priifungsformen ist
die Art, wie sie den Priifungsprozess auf Dauer stellen und die Priifung
aus einer seltenen Veranstaltung in eine lebensbegleitende Mafinahme
verwandeln. Im Detail fallen die Analysen dieser Zeitlichkeit aber so ver-
schieden aus, dass man sie komplementir lesen sollte.

Foucault kontrastiert die Prifungsform des examen vor allem mit ge-
richtlichen Prozeduren, die darauf angelegt sind, ein Urteil iiber einen be-
stimmten Tatbestand zu fillen um so eine Entscheidung herbeizufiihren.
In diesem Zusammenhang erscheint die Zeitlichkeit des examen als eine,
die dem Delikt vorgreifen soll und so nicht mehr auf eine Entscheidung
angelegt sein kann. Der Priiffungsprozess nimmt letztlich den Charakter
der »Erziehung« an.® Fragt man sich, weshalb das als problematisch zu
betrachten ist, sto6f3t man auf einen Aspekt des Problems, das eher Weber
betont: Die Priifungsform der dauernden Bewihrung, die Foucault exa-
men nennt, kennt, anders als das klassische Examen, keine Momente der
Entlastung und schon gar keinen Moment der Entlassung.

Vor diesem Hintergrund wird dann auch verstidndlich, weshalb sich
Foucault seit dem Ende der 1970er Jahre immer wieder mit Kants Auf-
klarungsschrift auseinandergesetzt und seine eigene Arbeit bewusst in
die Tradition dieses Textes gestellt hat. Denn letztlich bezieht sich schon

45 | Ebd., S. 85.

- am 14.02.2026, 09:42:26.

59


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6o

Andreas Gelhard

Kant in seiner Aufklirungsschrift auf das Problem der Entgrenzung
des Examens. Die im Namen der Miindigkeit zuriickgewiesene Leitung
durch andere ist lebenslanges Lernen im schlechten Sinne; sie bindet den
Einzelnen in einen Erziehungsprozess, der nicht auf die Entlassung in
die Selbststindigkeit angelegt ist. Der Grundsatz, dass Erziehung auf die
Entlassung des Erzogenen ausgerichtet sein muss, gehort aber zum Kern-
bestand von Kants praktischer Philosophie. Besonders deutlich formu-
liert das die Rechtslehre der Metaphysik der Sitten, die die Verpflichtung
der Eltern zur Erziehung der Kinder mit dem Moment der emancipatio
enden lisst. Ausgangspunkt der Uberlegungen ist dabei die Idee, dass
das Kind nicht einfach als Produkt des Zeugungsaktes, sondern als eine
Person angesehen werden muss, der ihre Erzeuger, weil sie sie ungefragt
auf die Welt gesetzt haben, etwas schuldig sind:

»Denn da das Erzeugte eine Person ist, und es unmdglich ist, sich von der Erzeu-
gung eines mit Freiheit begabten Wesens durch eine physische Operation einen
Begriff zu machen: so ist es eine in praktischer Hinsicht ganz richtige und auch
notwendige |dee, den Akt der Zeugung als einen solchen anzusehen, wodurch wir
eine Person ohne ihre Einwilligung auf die Welt gesetzt, und eigenmachtig in sie
heriiber gebracht haben; fiir welche Tat auf den Eltern nun auch eine Verbindlich-
keit haftet, sie, so viel in ihren Kraften ist, mit diesem ihrem Zustande zufrieden
zu machen. - Sie kénnen ihr Kind nicht gleichsam als ihr Gemé&chsel (denn ein
solches kann kein mit Freiheit begabtes Wesen sein) und als ihr Eigentum zersto-
ren oder es auch nur dem Zufall tiberlassen, weil an ihm nicht blof ein Weltwesen,
sondern auch ein Weltbirger in einen Zustand heriiber zogen, der ihnen nun auch
nach Rechtsbegriffen nicht gleichgiiltig sein kann.«*®

Indem Kant das Geborensein als Nullpunkt aller Fremdbestimmung fasst,
erscheint schon die Tatsache, ohne eigenes Einverstindnis in die Welt ge-
zogen worden zu sein als ein — unvermeidlicher — Skandal, der Wieder-
gutmachung verlangt. Entsprechend geht es zunichst noch gar nicht um
eine Verpflichtung zur Erziehung, sondern darum, das Kind mit einem
Zustand, den es nicht selbst gewihlt hat »zufrieden zu machen«. Dass der
Zustand der Zufriedenheit dann aber nur durch Erziehung erreichbar ist,

46 | Immanuel Kant, Metphysik der Sitten, zitiert nach: Akademieausgabe. Kants
gesammelte Schriften, herausgegeben von der Berlin-Brandenburgischen Akade-
mie der Wissenschaften, Berlin 1902ff., Bd. VI, S. 280f.

- am 14.02.2026, 09:42:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Entgrenzung des Examens

liegt daran, dass der kleinen Person noch alle Méglichkeiten fehlen, sich
als Person zu betitigen. Die Verpflichtung der Eltern folgt aus der Tatsa-
che, dass das Kind schon als frei betrachtet werden muss — die Erfiillung
dieser Verpflichtung besteht aber vor allem aus Mafnahmen, die nur des-
halb notwendig sind, weil es zu freiem Handeln noch nicht fihig ist. Die
Losung des Problems liegt darin, das Gesamt dieser MaRnahmen — die
Erziehung — als ein Geschehen zu betrachten, das darauf ausgerichtet ist,
sich selber iiberfliissig zu machen. Das tangiert die Gestalt von Erzichung
selbst. Die Pflicht, das Kind mit dem nicht selbst gewihlten Zustand zu-
frieden zu machen, ist nur dann die Pflicht, es zu »bilden«, wenn das Ziel
der Erziehung die »Entlassung« aus dem Erziehungsverhiltnis ist:

»Aus dieser Pflicht entspringt auch notwendig das Recht der Eltern zur Handha-
bung und Bildung des Kindes, so lange es des eigenen Gebrauchs seiner Gliedma-
Ren, imgleichen des Verstandesgebrauchs, noch nicht machtig ist, aufer der Er-
nahrung und Pflege es zu erziehen, und sowohl pragmatisch, damit es kiinftig sich
selbst erhalten und fortbringen kdnne, als auch moralisch, weil sonst die Schuld
ihrer Verwahrlosung auf die Eltern fallen wiirde, es zu bilden; alles bis zur Zeit der
Entlassung (emancipatio).«*’

Dieser Moment der Entlassung ist offenbar das Vorbild fiir den Ausgang
aus der Unmindigkeit, auf den Kants Programm der Aufklirung ausge-
richtet ist. Er kann als normatives Ideal dieses Programms fungieren, weil
Kant den Zustand der Unmindigkeit als einen auf Dauer gestellten Zu-
stand der Erziehung begreift. In Uberwachen und Strafen spricht Foucault,
mit einer Ironie, die man kaum als milde bezeichnen kann, von einem
System der éducation totale.*®

47 | Ebd., S. 281.
48 | Foucault, Uberwachen und Strafen, S. 302.

- am 14.02.2026, 09:42:26.

61


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 09:42:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

